
ARTE CONTEMPORÁNEO, 
GIRO DECOLONIAL Y 
NEOLIBERALISMO PROGRESISTA

CONTEMPORARY ART, 
THE DECOLONIAL TURN, 
AND PROGRESSIVE NEOLIBERALISM

FABRÍCIA JORDÃO

ARTE CONTEMPORÂNEA, VIRADA 

DECOLONIAL E NEOLIBERALISMO 

PROGRESSISTA1



2

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

RESUMO

RESUMENABSTRACT

Dossiê Deslocamentos 
da História e da Crítica 

de Arte: 1970-2020
Fabrícia Jordão*

ID  https://orcid.org/0000-
0001-9177-2572

* Universidade Federal do 
Paraná (UFPR); 

Universidade Estadual do 
Paraná (Unespar), Brasil.

DOI: https://doi.
org/10.11606/issn.2178-

0447.ars.2025.233378

e-233378

PALAVRAS-CHAVE	 Arte; Imaginários revolucionários; Virada Decolonial; Neoliberalismo 
Progressista; Emancipação

This study reflects on the articulation between 
art, politics, and revolutionary imaginaries 
within the hegemony of progressive 
neoliberalism. For this, it hypothesized that 
today, in Latin American art scenes, the relation 
between art and revolutionary imaginaries has 
been repositioned and updated, above all by 
artistic productions aligned with decolonial 
perspectives. Based on this scenario, this 
study problematizes the limits and impasses of 
a so-called decolonial turn in art museums and 
notions of autonomy and emancipation in art 
works committed to a decolonial perspective. 

KEYWORDS	 Art; Revolutionary Imaginaries; 
Decolonial Turn; Progressive 
Neoliberalism; Latin America

Este texto propone reflexionar sobre la articulación 
entre arte, política e imaginarios revolucionarios 
en el contexto de la hegemonía del neoliberalismo 
progresista. Para ello, se plantea la hipótesis de que 
actualmente, en el contexto artístico latinoamericano, 
la relación entre arte e imaginarios revolucionarios 
ha sido reposicionada y actualizada, sobre todo, por 
producciones artísticas alineadas con perspectivas 
decoloniales. Con base en este contexto, este 
estudio problematiza los límites e impasses de un 
supuesto giro decolonial en los museos de arte y las 
nociones de autonomía y emancipación en obras de 
arte comprometidas con una perspectiva decolonial.

PALABRAS CLAVE	 Arte; Imaginarios revolucionarios; 
Giro Decolonial; Neoliberalismo 
Progresista; Emancipación

O texto propõe uma reflexão sobre a articulação entre arte, política e os imaginários 
revolucionários no contexto de hegemonia do neoliberalismo progressista. Para tanto, 
toma-se como hipótese que hoje, nos cenários artísticos da América Latina, a relação 
entre arte e imaginários revolucionários foi recolocada e atualizada, sobretudo, 
por produções artísticas alinhadas com as perspectivas decoloniais. A partir desse 
cenário, o texto problematiza os limites e impasses de uma propalada virada decolo-
nial nos museus de arte e noções de autonomia e emancipação nos trabalhos de arte 
comprometidos com uma perspectiva decolonial.

https://orcid.org/0000-0001-9177-2572 
https://orcid.org/0000-0001-9177-2572 
https://orcid.org/0000-0001-9177-2572 
https://doi.org/10.11606/issn.2178-0447.ars.2025.233378 
https://doi.org/10.11606/issn.2178-0447.ars.2025.233378 
https://doi.org/10.11606/issn.2178-0447.ars.2025.233378 


3

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

ARTE E IMAGINÁRIOS REVOLUCIONÁRIOS 

É o imaginário revolucionário que desde o século XVIII articula 

a relação arte-política, uma vez que foi a violência revolucionária 

e o laicismo iconoclasta da Revolução Francesa que forjou e nos 

legou a noção moderna de arte (GROYS, 2021). No entanto – como 

demonstrou Albert Camus em O Homem Revoltado (1951) – 

a revolução, assim como os revolucionários, sempre demonstrou 

hostilidade em relação à arte. Segundo Camus, para a revolução 

só existe “uma única arte revolucionária”, a arte que é “posta a 

serviço da revolução’’ (CAMUS, 2017, p. 292). Dois exemplos de 

hostilidade à arte podem ser encontrados na Revolução Russa, 

após 1930, e na Revolução Cubana. 

Na Rússia de Stalin, o debate estético-ideológico e o problema 

de uma arte revolucionária rapidamente eram encaminhados pela 

ortodoxia partidária para a dogmatização do realismo socialista; 

o qual era, na sequência, imposto como a matriz estética mais 

adequada à necessidade de conscientizar as massas. A busca por uma 

arte revolucionária – fosse por meio de uma forma revolucionária, 



4

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

nos termos propostos pelos artistas ligados à Revista Frente de 

Esquerda da Arte (LEF) no período de 1922 a 1928,2 ou de uma nova 

arte proletária, a partir do rompimento com a herança cultural 

burguesa, como propunha o proletkult (MALLY, 1990) – foi recusada.

Já na Revolução Cubana, um exemplo da hostilidade à arte pode 

ser encontrado em Socialismo e o homem em Cuba, livro escrito em 

1965 por Che Guevara. Para ele, a arte só poderia existir livremente 

quando a revolução fosse efetivada (GUEVARA, 2021). Como observa 

Luis Camnitzer, em nenhum momento Che Guevara considera 

a possibilidade “de que a arte pudesse ser usada para construir 

a liberdade que ele considerava ausente” (CAMNITZER, 2020). 

Para Che Guevara, assim como para Stalin, a revolução cultural 

só poderia ocorrer a reboque da revolução política.

Poderia a arte revolucionária se desvencilhar das diretrizes 

pedagógicas e propagandísticas das matrizes ideológicas partidárias? 

Poderia a arte revolucionária se afirmar enquanto arte, desde uma 

forma também revolucionária, como propôs o poeta russo Vladimir 

Maiakóvski? Ou, como propunha Aleksandr Ródtchenko, existiria 

espaço dentro da revolução para revolucionar o pensamento visual? 

Para André Breton, Diego Rivera e Leon Trótsky, sim.



5

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

Em 1938, diante da ascensão do nazifascismo e da rápida 

degeneração da revolução soviética, o poeta André Breton, fundador 

do surrealismo, e o revolucionário bolchevique Leon Trotsky, 

fundador do Exército Vermelho, se encontram no México. Com a 

intermediação de Diego Rivera, redigiram o manifesto Por uma 

Arte Revolucionária Independente.

No manifesto, Breton e Trotsky defendem a vocação 

revolucionária da arte e sua independência em relação aos estados 

e aparelhos políticos. Propõe, inclusive, “estabelecer e assegurar um 

regime anarquista de liberdade individual” para a criação intelectual 

(BRETON; TROTSKI, 1985, pp. 41-42). No entanto, muito embora 

defendessem a liberdade de criação, tanto Breton quanto Trotsky 

atribuíam uma função social precisa à arte. Os autores do manifesto 

propõem que a “tarefa suprema da arte em nossa época é participar 

consciente e ativamente da preparação da revolução” (BRETON; 

TROTSKI, 1985, p. 43). E mais adiante reconhecem “que só uma 

revolução social pode abrir a via para uma nova cultura” (BRETON; 

TROTSKI, 1985, pp. 37-38).

A partir dos anos 1960, na América Latina, o imaginário 

atrelado à Revolução Soviética foi atualizado e reformulado pelas 

experiências históricas coloniais, o triunfo da Revolução Cubana 



6

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

(1953-1959) e os sucessivos golpes de Estado que estabeleceram 

governos ditatoriais no Brasil (1964), Bolívia (1964), Argentina 

(1966 e depois em 1976), Chile (1973) e Uruguai (1973). 

Para Ana Longoni, vanguarda e revolução funcionaram 

como “ideias-forças” na arte desse período. Para a autora, teria sido 

do encontro destes dois conceitos que um “vasto repertório de 

intervenções artísticas (produções, tomada de posições, debates 

e ideias, estratégias individuais e coletivas) deram origem a 

poéticas e programas artísticos-políticos diversos e, às vezes, 

até mesmo opostos” (LONGONI, 2014, p. 21, tradução da autora). 

A associação entre revolução e vanguarda nos primeiros 

anos das ditaduras militares do Cone Sul redefiniu o papel da 

arte e dos artistas. Nas palavras do crítico de arte brasileiro 

Frederico Morais, o artista tornou-se “uma espécie de guerrilheiro” 

(MORAIS, 1970). No Brasil, o ideário ético-político-estético vigente 

no período se evidenciou em conceituações como “geração tranca-

ruas” (BITTENCOURT, 1970) e “arte de guerrilha” (MORAIS, 1970), 

empregadas por críticos e artistas na tentativa de dar unidade e, 

ao mesmo tempo, distinguir uma vasta e diversificada produção 

que foi difundida em mostras como Opinião 65 (1965), Arte no 

Aterro (1968), Do corpo à Terra (1970) e Domingos de criação (1971).



7

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

O léxico político assume o protagonismo nos enunciados e 

formulações poéticas dos artistas do continente, agregando novas 

camadas de significação para o gesto artístico, agora convertido em 

ação revolucionária. O texto Guerrilha Cultural? foi escrito pelo 

artista argentino Júlio Le Parc em Paris, no explosivo ano de 1968 

e no contexto dos sucessivos golpes militares na América Latina. 

No texto-manifesto, Le Parc convocava todo artista à ação, já que, 

naquele momento, “o que conta não é mais a arte, é a atitude do 

artista” (LE PARC, 2006). Como argumentou Le Parc: “[...] pois penso 

que é preciso agir. Agir em todas as ocasiões. Agir para criar outras 

situações onde podemos desenvolver uma ação mais concertada, 

mais orquestrada. Agir, mesmo quando se corre o risco de se enganar” 

(LE PARC, 2006). 

Nesse mesmo período, o artista brasileiro Carlos Zílio tomou 

uma atitude: agiu. 

Desde o golpe civil-militar em 1964, o artista procurava 

posicionar seu gesto como ação revolucionária e sua obra como 

ato revolucionário. Em 1967, após várias experimentações em busca 

de uma linguagem crítica à ditadura e de uma forma revolucionária 

que efetivamente agisse sobre a realidade, Zílio fez o trabalho 



8

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

Lute (marmita), como último esforço em fundir práxis revolucionária 

com práxis estética.

Pensada para ser produzida em série e distribuída aos 

trabalhadores nas portas das fábricas, Lute (marmita) era um 

chamado ao ato e um esforço do artista em atuar na formação 

das consciências. Sobre o trabalho, Zílio comentou 

[...] fiz essa marmita para servir como uma espécie de panfleto nas portas 

de fábrica. Acontece que quando fiz isso, pensei: bom... É melhor ir para 

a porta de fábrica e fazer comício. Senti que estava em um momento em 

que as fronteiras entre arte e política haviam sido rompidas. Logo depois, 

começa 1968 e cresce a mobilização no meio cultural e no meio estudantil. 

Nesse ano, achei que a arte estava intermediando alguma coisa minha 

que não precisava mais de intermediários. O meu problema passou a ser 

fazer política e não estetizá-la. [...] Na ocasião da Nova Objetividade e da 

Opinião, essas questões do público, da arte estetizar a vida – o velho projeto 

construtivo – eles estavam levando adiante. Eu achava que isso era irrisório. 

Era impotente. Quer dizer, lembro-me claramente de uma reunião para tratar 

do boicote da Bienal de São Paulo onde havia uma proposta da Lygia Clark que 

era a de fazer um happening, como se dizia, em frente à Bienal etc. Eu dizia: 

‘Não, isso não leva a nada...’ Então, me perguntaram: ‘O quê que você quer? 

Fazer guerrilha?’ Eu parei e disse: ‘É! Fazer guerrilha’ (ZÍLIO, 1996a, p. 15).



9

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

A crença na possibilidade de produzir uma forma artística 

revolucionária, na experiência estética como forma de intervenção 

na realidade social, estruturantes da relação arte e política dentro do 

espectro socialista, encontrava seu limite. A crescente estetização 

da ideia de revolução conduz para a dissolução ou o fim da arte. 

Depois de Lute (Marmita), Zílio interrompeu sua produção artística e, 

por volta de 1968, passou a militar mais ativamente na Dissidência 

Comunista da Guanabara, grupo de esquerda armada que comporia 

mais tarde o Movimento Revolucionário 8 de Outubro, o MR-8 

(ZÍLIO, 1996b). Anos depois, o artista, ao justificar sua decisão, 

expõe seu dilema:

[...] eu parei de fazer arte porque achei que a arte era uma coisa que não dava 

conta da minha necessidade de intervenção no plano social. [...] eu acho 

que eu subestimei o valor simbólico, o potencial simbólico que não era 

suficiente para mim talvez. E mesmo da política dos artistas, porque eu já 

estava muito envolvido em movimento estudantil (ZÍLIO, 2018). 

Naquele momento, Carlos Zílio, assim como tantos outros 

artistas, primeiro acreditou ser possível uma arte para a revolução. 

Depois, guiado pelos imperativos revolucionários e por suas 

exigências de totalidade (todos os meios são legítimos e justificados), 



10

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

excluiu a arte da política e partiu para o tudo ou nada. Em 1970, 

o artista foi baleado em confronto de rua e detido. Passou dois 

anos e meio detido no DOI-CODI (órgão de inteligência e repressão 

durante a ditadura militar no Brasil).

Mas, pontua Boris Groys, “os artistas ativistas querem ser 

úteis, mudar o mundo, tornar o mundo um lugar melhor – mas, 

ao mesmo tempo, eles não querem deixar de ser artistas” (GROYS, 

2017, p. 206). Anos depois, avaliando sua atuação nesse período, 

Zílio comentou

[...] Então eu acho que você não pode querer fazer política na arte sem antes 

ter uma lucidez do que é que é arte [...] mas me parece que o fundamental 

é realmente a consequência da elaboração de uma linguagem específica, 

específica à arte, que realmente traga [...] esse potencial de uma visão, de uma 

visão de mundo. Isso é uma coisa que está implicitamente comprometida 

com a elaboração de uma linguagem, que é essa linguagem específica. 

Esse é o nó da questão (ZÍLIO, 2018).

A partir de uma experiência concreta da realidade, o artista 

percebeu que a arte nunca poderia responder às exigências de 

totalidade da revolução sem deixar de ser arte. E passou a defender que 

“o importante da arte, politicamente, é ser arte” (ZÍLIO, 2018). 



11

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

O relato de Zílio nos demonstra, mais uma vez, que a crença 

na possibilidade de produzir uma forma artística revolucionária, 

a partir do paradigma socialista de intervenção artística, subjacente 

à relação arte e política, encontra seu limite quando os artistas 

questionam ou recusam a instrumentalização da arte pelas 

estruturas político-partidárias. Essa experiência também atualiza 

o impasse – decorrente da relação ontológica entre a arte moderna 

e a violência revolucionária – sobre como articular forma artística, 

autonomia e intervenção. Especificamente como a prática artística 

pode mobilizar transformações (estéticas, políticas e sociais) 

na realidade material? 

Na mesma época em que Carlos Zílio entrava na luta armada 

contra a ditadura militar, a Coalizão dos Trabalhadores da Arte 

(Art Workers Coalition - AWC), um grupo de artistas-ativistas 

baseados em Nova York, considerou que a experiência estética em 

um museu carrega uma potencialidade política e emancipatória 

independente da perspectiva proposta pelo corte revolucionário. 

Em 1969, produziram um cartaz para ser exibido e distribuído no 

Museu de Arte de Nova Iorque (MoMA). Tratava-se de Q. And Babies? 

A. And babies (1969), um cartaz, como ação estética e política, contra a 



12

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

guerra do Vietnã e que também denunciava os crimes de guerra 

praticados pelos Estados Unidos (EUA). 

O cartaz foi realizado a partir da apropriação de uma fotografia 

feita em 1968 por Ron Haeberle. O fotógrafo, correspondente de 

guerra, registrou imagens do massacre de Mỹ Lai – quando tropas 

norte-americanas executaram centenas de civis sul-vietnamitas – 

posteriormente publicadas na revista LIFE. A pergunta/resposta 

que lemos impressa no cartaz é uma apropriação da entrevista de 

Paul Meadlo, militar que participou da operação em Mỹ Lai, à CBS News 

admitindo que havia matado homens, mulheres, crianças e bebês.

Após o cartaz ficar pronto, o MoMA retirou o apoio, alegando 

que o cartaz extrapolava as atribuições do museu. Diante da recusa 

do museu, o cartaz passou a circular nos circuitos ativistas e 

em protestos antiguerra. Foi só depois do cartaz ser legitimado 

nas ruas como propaganda política contra os crimes de guerra 

e contra a guerra do Vietnã, que o MoMA expôs o cartaz, agora 

reposicionado como arte política, em duas exposições coletivas, 

a mostra Information, organizada por Kynaston McShine, e a mostra 

The Artist as Adversary, organizada por Betsy Jones3, realizadas, 

respectivamente, em 1970 e 1971. 



13

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

Se a experiência de Zílio nos ensina sobre os limites 

emancipatórios da arte e da prática artística no interior dos 

programas políticos partidário revolucionários, a experiência 

do AWC no MoMA nos ensina sobre os limites da potencialidade 

política e emancipatória da arte e da prática artística no interior 

da moldura institucional dos museus. 

Muito embora os desfechos do projeto revolucionário 

soviético tenham provocado uma série de reflexões desencantadas, 

seguimos desejando e posicionando a revolução como um destino 

histórico inevitável para uma transformação radical do mundo. 

Do mesmo modo, muito embora saibamos que o museu opera como 

um dispositivo de despolitização e trabalha incansavelmente para 

produzir consensos, seguimos considerando que a experiência 

estética em um museu comporta uma potencialidade política 

e emancipatória. De modo que hoje, os debates sobre autonomia e 

emancipação na arte contemporânea se movem com frequência no 

marco dessas duas perspectivas. Atualmente, nos cenários artísticos 

da América Latina, essas duas perspectivas foram recolocadas 

e atualizadas, sobretudo, por meio da experiência estética que 

produções artísticas alinhadas com as perspectivas decoloniais 

suscitam nos museus de arte. Em que pese suas particularidades, 



14

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

via de regra, essas produções são situadas como potencialmente 

transformadoras de uma realidade material capitalista – a colonialidade 

que nos é subjetivamente inerente e que estrutura nossas instituições. 

ARTE, IMAGINÁRIOS REVOLUCIONÁRIOS E DECOLONIALIDADE 

Em 2022 o Museu de Arte de São Paulo (MASP) realizou 

Histórias Brasileiras. A exposição foi apresentada como um ponto de 

inflexão na problematização sobre as narrativas e os esquecimentos 

dos duzentos anos da Independência do Brasil e cem anos da 

Semana de Arte Moderna. A mostra, dividida em oito núcleos, 

incluía mais de quatrocentos objetos e foi organizada por onze 

curadores. Pouco antes da abertura, um conjunto de fotografias e 

documentos relacionados com a trajetória do Movimento Sem Terra 

(MST) foi vetado. O material fazia parte do núcleo “Retomadas”, 

organizado pelas curadoras Sandra Benites e Clarissa Diniz. Segundo 

a instituição, não se tratava de uma restrição em termos de conteúdo, 

mas única e exclusivamente de cronograma institucional. 

A justificativa para a exclusão não encontrou razoabilidade. 

As decisões tomadas no MASP, como demonstrou a artista Dora 

Longo Bahia, em “Quem tem medo do MST”, são deliberadas por um 



15

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

conselho composto por agentes vinculados à burguesia brasileira que, 

seja em sua forma financeira, industrial ou latifundiária, defendem 

a propriedade privada dos meios de produção (BAHIA, 2022). 

Essa situação evidencia como a ideologia capitalista incide sobre 

os museus de arte. 

O crescimento vertiginoso de museus e espaços de arte que 

têm sua fundação e/ou gestão a cargo de investidores-patronos-

colecionadores — muitos dos quais são grandes executivos do mercado 

financeiro, da indústria armamentista ou mesmo vinculados ao 

mercado de extração de minérios e combustíveis fósseis — não é 

novidade alguma. Diversos estudos e pesquisas artísticas têm 

demonstrado o papel dos patronos-colecionadores na transformação 

dos perfis e acervos institucionais e na reformulação dos cânones 

históricos da arte. Consequentemente, na constituição e manutenção 

do sistema contemporâneo de circulação, produção e conhecimento 

da arte. Por esta razão, devemos estar atentos para o fato de que quase 

tudo que vemos (e o que não vemos) no museu de arte, sua política 

de circulação e de visibilidade, é fortemente regulado, se não 

determinado, por um projeto político-ideológico: o neoliberalismo.

Pensando com o filósofo alemão Boris Groys, quando propõe 

que a história do museu é a mesma da história da luta contra a 



16

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

seletividade e pela inclusão, é possível conceber que se, por um lado, 

a ideologia neoliberal modula uma certa política da imagem, na qual 

a seletividade do Poder nos é apresentada como pluralista, universal, 

representativa, neutra e democrática, por outro lado, as produções 

artísticas estão permanentemente confrontando e desestabilizando 

a seletividade do Poder nos museus de arte. 

E se, historicamente, como aventa Boris Groys, nos contextos 

das modernidades, as vanguardas lutaram “para alcançar 

reconhecimento de todos os signos, formas e coisas como objetos 

legítimos de desejo artístico e, por conseguinte, também como 

objetos legítimos de representação em arte” (GROYS, 2015, p. 27). 

É possível propor que a luta das vanguardas clássicas em defesa do 

reconhecimento de formas e procedimentos artísticos que até então não 

eram considerados arte foi atualizada nas reivindicações de artistas — 

notadamente nas produções artísticas alinhadas com as perspectivas 

decoloniais — que travam uma luta por reconhecimento e inclusão 

das formas e de procedimentos artísticos de segmentos sociais 

e subjetividades historicamente subalternizados e excluídos da 

história da arte e da tradição artística ocidental. 

Por se tratarem de produções que extrapolam o controle 

estético normativo da seletividade do Poder, via de regra, os trabalhos 



17

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

alinhados com as perspectivas decoloniais são situados como 

potencialmente transformadores de uma realidade material 

capitalista, a da colonialidade, que estrutura as instituições da arte. 

Desde meados dos anos 1990, junto com a emergência da 

perspectiva decolonial4 e de “um novo imaginário político centrado 

nas noções de “identidade”, “diferença”, “dominação cultural” e 

“reconhecimento” (Fraser, 2006), temos observado em museus, 

galerias, bienais e trienais uma abertura cada vez maior para 

discursos e produções que emergem de segmentos historicamente 

expropriados, subalternizados e invisibilizados pelo projeto 

colonial-extrativista capitalista. 

Sabemos que esse reconhecimento decorre de lutas históricas. 

Logo, os avanços e reparações nesse campo podem e devem ser 

comemorados. No entanto, também sabemos que o sistema da arte, 

regido pela lógica do capitalismo neoliberal, abraça com sua 

plasticidade despolitizante tudo que se coloca como fora do sistema. 

Além disso, como escreve Alain Badiou, também sabemos que 

“a arte contemporânea é a arte da época financeira do capitalismo” 

(BADIOU, 2016) e, como tal, nos alerta Hito Steyerl, “serve como 

a roupagem do hiper capitalismo no mundo pós-democracia” 

(STEYERL, 2020). 



18

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

Logo, muito embora seja inegável, que hoje o museu de 

arte está sendo convocado a assumir a responsabilidade de seu 

comprometimento histórico com práticas e políticas coloniais e que, 

efetivamente, está fomentando pesquisas curatoriais e acolhendo 

uma crescente quantidade de exposições e debates de caráter 

reparatório e decolonial, não podemos esquecer que ele é uma 

materialidade da reprodução capitalista. E como tal, espelha em suas 

dinâmicas institucionais as formas de sociabilidades estruturantes 

do capital — valor, mercadoria e fetiche. Do mesmo modo, também 

projeta em sua gestão a forma administrativa e operacional chave 

da racionalidade neoliberal: a governança, “uma epistemologia, 

uma ontologia e uma prática despolitizantes” (WALTERS, 2004, 

tradução da autora). 

Se o padrão operativo dos museus de arte é definido pela 

governança, a governança é o dispositivo de despolitização da 

racionalidade neoliberal, e o Capitalismo é ontologicamente 

antidemocrático, torna-se imprescindível refletirmos criticamente 

sobre a efetividade dos processos de reparação e transformações 

engendrados a partir de uma virada decolonial. Especificamente, 

nos questionarmos se tais transformações só seriam possíveis porque, 

por um lado, fortalecem a ideologia do neoliberalismo progressista5 e, 



19

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

por outro, eliminam a dimensão política, agonista, contraditória 

e conflitiva desses processos. Aqui é importante não esquecer, 

como bem caracterizou Nancy Fraser (2022), o neoliberalismo 

progressista é um projeto ideológico que combina um programa 

econômico expropriador com uma política liberal meritocrática 

de reconhecimento. 

Considerando que, via de regra, a absorção das pautas e 

demandas decoloniais se dá por meio da conciliação/pacificação e 

em seus efeitos imediatos, as exposições de arte, são apresentadas na 

chave do espetáculo, do consumo e do entretenimento, cabe nos 

questionar quanto o Poder do Capital — operando por meio do dispositivo 

da governança e desde a ideologia neoliberal progressista — 

tem absorvido nos museus de arte as lutas e as reivindicações 

históricas de segmentos subalternizados justamente para despolitizar 

e neutralizar seu potencial emancipatório e transformador. 

Desta perspectiva, é importante pensarmos o quanto os museus de 

arte possuem um papel estratégico na “pacificação” de movimentos 

que carregam um devir-revolucionário, de práticas que não apenas 

resistem, mas também recusam e confrontam o Poder do Capital. 

Isso posto, em um primeiro momento, interessa pensar, 

desde uma perspectiva crítica, os “avanços e conquistas” de uma virada 



20

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

decolonial nos museus de arte. Também é desejável problematizar 

o quanto a absorção das reivindicações por reconhecimento pode 

ser pensada como uma estratégia de fortalecimento do Poder e das 

estruturas que a perspectiva decolonial se propõe a superar e destituir.

O MUSEU DE ARTE COMO UMA MÁQUINA DE PRODUZIR CONSENSO E 
DESPOLITIZAÇÃO

Atualmente, em consonância com a era da governança 

mundial, da arte global e a indústria do espetáculo, as exposições 

de arte são, comumente, uma megaexposição. A escala é a escala 

do capitalismo, que sempre operou em termos globais. Antes da 

abertura é produzida uma forte campanha publicitária para atrair, 

no mecanismo do desejo e da libido neoliberais, consumidores. 

Para reforçar o caráter espetacular e de entretenimento, modelos 

curatoriais de grande escala são associados a cenografias e expografias 

com apelo imersivo e “instagramavel”. Toda sorte de estratégias 

para engajar o usuário-consumidor são desenvolvidas. Assim o 

museu se assemelha a uma produtora de eventos e a uma máquina 

de marketing cultural. 



21

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

São exibidas centenas de obras, e nesse aspecto o museu 

é uma máquina de produzir imagens-mercadorias do Capital — 

fazendo crer que a produção e a distribuição da arte são semelhantes 

às das mídias de massa comerciais (GROYS, 2020). Diante da 

desmedida quantidade de trabalhos artísticos, o público, que foi 

anteriormente afetado e teve seu desejo despertado desde sua 

condição de usuário-consumidor, entra em um estado de aceleração 

e de ansiedade. A exposição deixa de ser um espaço que convoca 

a um estado de presença, implicação do corpo no ato de ver e com 

isso uma desaceleração reflexiva, e passa a ser um ambiente de 

consumo ansioso. A esfera pública é substituída pela publicidade, 

o conhecimento pelo entretenimento, a experiência pelo consumo 

e a arte assume a forma de mais uma imagem-mercadoria. 

Diante dessa configuração, um questionamento tão 

fundamental quanto urgente é o quanto a virada decolonial nos 

museus de arte tem contribuído não apenas para o reconhecimento 

de formas artísticas de segmentos historicamente invisibilizados pelo 

projeto colonial-extrativista capitalista mas, também, tem questionado 

a própria ideia de raça e trabalhado pela superação da ideologia 

racial nas ações, atividades, exposições, discursos, reconfiguração 



22

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

dos acervos, reestruturação no corpo técnico-administrativos 

nos museus.

Importa refletir sobre o quanto a absorção da virada decolonial, 

esse “novo consenso”, tem alimentado com nova e extraordinária 

eficácia, em consonância com a ideologia neoliberal progressista, 

um antirracismo racialista, identitário e representativo, em uma 

perspectiva fetichista, ofensiva e defensiva do pertencimento 

identitário nas esferas institucionais. Desse modo, é urgente 

pensarmos o quanto essa absorção vem transformado ou tem 

mantido intactas o sistema de hierarquias e de exclusão, e as formas 

de violência, exploração e desumanização próprias à ideia de raça.

Esse mesmo questionamento/reflexão pode ser endereçado 

para o reconhecimento de sexualidades e subjetividades 

cisheterodissidentes. Diante da vigência nos museus de arte de uma 

ideologia do entretenimento e do consumo, é importante observarmos 

o quanto exposições, ações, atividades, discursos institucionais 

que problematizam aspectos da cisheteronormatividade são 

incorporadas a um sistema classificatório, situado dentro do nicho 

de mercado organizado pela representatividade e pré-determinado 

pela tolerância do Poder.6 



23

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

Nesse processo de esvaziamento e despolitização, 

as singularidades são convertidas em diferença. E a diferença 

é incorporada com um valor na arte contemporânea. Quando, no final 

dos anos 1980, Édouard Glissant (2008) contrapõe à teoria da 

diferença a reivindicação do direito a opacidade, ele certamente 

sabia que a diferença, situada enquanto um valor, era mais um 

dispositivo de captura engendrado pelo neoliberalismo. É justamente 

na perspectiva da diferença que as singularidades são fetichizadas 

e convertidas em mercadorias em muitas exposições de arte. 

Desse modo, cabe questionar o quanto os museus de arte têm 

interpelado, questionado e produzido uma crítica à diferença como 

um valor na arte contemporânea e o quanto tem reforçado esse valor? 

Outra indagação que devemos nos fazer constantemente é o 

quanto os “avanços e conquistas” da luta por maior representatividade 

e reconhecimento nos museus de arte — muito embora tenha 

promovido uma mudança de consciência e tenha produzido o 

reconhecimento e a valorização positiva da diversidade cultural — 

têm nos mobilizado ou têm nos desmobilizado nas lutas para 

construção, constituição e institucionalização de estruturas que 

recusem a ideologia neoliberal progressista nos museus. Mobilizado 

ou desmobilizado na defesa do museu de arte como um lugar político 



24

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

e como uma esfera do comum. Tal como um lugar de dissenso e 

de politização. 

O quanto instituições, curadores, artistas, educadores, 

pesquisadores que estão comprometidos com a perspectiva 

decolonial têm fornecido alternativas ou, ao menos, desestabilizado 

as correntes neoliberal-individualistas do feminismo empreendedor, 

do antirracismo meritocrático, do movimento LGBTQIAP+ 

dominante, da diversidade corporativa e do capitalismo ecológico 

vigente nos museus de arte? 

O IMPASSE: O ARTISTA MILITANTE E A PERSPECTIVA DECOLONIAL 

Quando examinamos a dimensão formal de muitos dos 

trabalhos de arte que se situam, ou são situados, desde uma 

perspectiva decolonial, percebemos a tentativa de afirmá-los, 

simultaneamente, como uma transparência militante e também 

como uma visualidade pedagógica das causas políticas e identitárias 

pelas quais são produzidos e ao mesmo tempo militam. 

Ao que parece, em parte, essa escolha decorre do fato desses 

trabalhos assumirem, como tarefa principal, a inserção — no campo 

da arte contemporânea — de imaginários, debates e lutas que são 



25

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

engendrados ao mesmo tempo em processos históricos extrativistas 

coloniais e em movimentos sociais de resistência à extração 

neoliberal. Diante dessa conjuntura, esses trabalhos se impõe o 

desafio de, além da condensação de duas temporalidades distintas, 

passado/presente, existirem como uma representação que expõe a 

realidade material nas quais determinados segmentos sociais estão 

implicados. E por se colocarem como mediadores entre um público 

mais abrangente e uma dada realidade material, se imputam uma 

função representativa e uma agência conscientizadora. 

Como artistas comprometidos com lutas históricas e com 

movimentos sociais de resistência poderiam abandonar o consenso 

decorrente do reconhecimento e a eficácia pedagógica que a 

transparência militante, enquanto representação, pode oferecer? 

É possível resistir à sedução que trabalhos de arte, enquanto uma 

transparência militante, podem oferecer com sua capacidade de 

provocar empatia e identificação, de simbolizar, de definir movimentos 

e lutas sociais no interior de um circuito de reconhecimento? 

A problemática, sem dúvida, atualiza o impasse do corte revolucionário 

vivido pelas vanguardas artísticas, entre autonomia artística versus 

militância política, e suas tentativas de embaralhar arte e vida. 

Mas seria viável ao artista militante não despolitizar seus trabalhos 



26

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

ao exibi-los no museu de arte, uma instituição que vem sendo 

refuncionalizada como espaço de consumo e entretenimento? 

Além disso, considerando a razão cínica (SLOTERDIJK, 2012) que rege 

o mundo, em um contexto no qual tudo está tão escancarado, não seria 

ingenuidade acreditar que o artista militante, por meio de seu 

trabalho, poderia produzir uma denúncia do que está invisibilizado? 

Se já sabemos que a dívida colonial é impagável (FERREIRA DA 

SILVA, 2019), por que continuar acreditando na potência política da arte 

como uma transparência militante, isto é, como uma representação 

para afetar e transformar os sujeitos? 

Em um mundo em que as condições materiais das relações 

do Capital com as imagens transparentes se entrelaçam com 

a fabricação de valor, com a compulsão pelo consumo, com a 

construção, atualização e manutenção de formas de sociabilidade 

e de modos de subjetivação neoliberais, por que seguir apostando 

na transparência militante em trabalhos comprometidos com a 

transformação da realidade material? 

Quanto a correspondência entre a transparência militante de 

trabalhos decoloniais e a transparência das imagens produzidas 

pelo Capitalismo não evidencia uma espécie de obediência ao 

imaginário pré-corporificado pelo próprio Capitalismo e, nesse 



27

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

sentido, contribuem no processo de esvaziamento e despolitização 

da arte?

Por fim, cabe questionar quanto trabalhos de arte alinhados com 

a perspectiva decolonial, por fornecerem com sua transparência 

militante uma resposta, uma acusação ou uma reparação, tem nos 

situado, sobretudo, como espectadores, testemunhas ou consumidores e, 

desde esta condição, têm nos reconfortado, nos apaziguado e nos 

desmobilizado das lutas necessárias para transformar a arte e o 

museu de arte em uma esfera efetivamente política? 

UMA ALTERNATIVA: A PRÁXIS COMUNAL

A partir do exposto, é importante refletirmos se, em nossos 

esforços de transformar a colonialidade vigente nas artes visuais e em 

suas instituições, estamos desmantelando ou fortalecendo as formas de 

sociabilidades e subjetividades neoliberais que lhes são estruturantes, 

e, mais além, se seria plausível estabelecer novas institucionalidades e 

instaurar outros modos de sociabilidades em uma instituição que é 

regida pelos programas, agendas e lógicas neoliberais.

Em um momento marcado por uma disputa sobre o que é 

e o que não pode mais ser a instituição, precisamos meditar se faz 



28

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

sentido trabalhar pelo fim ou pela transformação do museu de arte. 

Pelo fim do museu de arte porque, apesar de se ter um poderoso 

consenso em torno da importância de sua permanência, demandamos 

desnaturalizar e historicizar sua existência. Então, também podemos 

contestar a naturalidade de uma instituição que se reivindica como 

a forma final e trabalharmos pelo fim do museu. 

É importante ressaltar que o museu de arte, assim como o 

Capital, não é um ente abstrato, mas uma estrutura material, edificada 

a partir de um emaranhado complexo de relações e de uma dialética 

múltipla de poder entre patronos, colecionadores, investidores, 

galerias, curadores, artistas, educadores, pesquisadores, etc. 

Por conseguinte, se em um contexto, o museu de arte é 

inquestionavelmente um lugar de Poder, em outro, também é um 

lugar de recusa ao Poder. Logo, é possível situarmos o museu de arte 

como um lugar que comporta e que parece se afirmar na dialética 

entre duas ideologias: a do Poder e a dos objetores do Poder. Cabe a 

cada um de nós, nos situarmos criticamente e decidirmos desde qual 

perspectiva comporemos com o museu. Se a tarefa de transformar o 

museu ainda nos faz sentido, trata-se de contestar o pacto abrangente 

que possibilita a manutenção do museu como Poder. De tomar partido, 

de se posicionar junto àqueles que, desde o museu de arte, se situam 



29

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

como objetores de seu Poder e atuam de modo a desestabilizar e 

impor limites ao Poder que segue despolitizando, colonizando, 

extraindo e destituindo. 

Entre emergência e exigência, o museu de arte nos convoca, 

nos implica e nos desafia — desde sua condição de lugar em disputa — 

a combatermos nossas indiferenças, pequenas covardias e as pequenas 

corrupções que, no final das contas, são as pedras que mantêm o 

museu como uma extensão da ideologia extrativista e da lógica 

operativa do capitalismo. Isto significa abandonarmos a negatividade, 

o niilismo, o automatismo revolucionário e, desde uma dialética 

afirmativa, desde um sim, nos implicarmos efetivamente em sua 

transformação. Se continuarmos a acreditar em transformações de 

natureza reformistas e conciliatórias, continuaremos a produzir 

formas de gerir e manter o museu como dispositivo de manutenção 

do Poder. 

Para estar à altura dessa exigência é importante termos 

consciência de que a nossa escala não é a escala do Poder, um sistema 

de governança global, de natureza abstrata e de caráter universalizante. 

A esfera de nossas ações é a da micropolítica, orientada por desejos 

de desaceleração reflexiva e por ações situadas, construídas e 



30

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

reconstruídas permanentemente desde a realidade material e das 

relações sociais que o museu preserva com sua comunidade. 

É apenas a partir de uma práxis comunal que conseguiremos 

nos desvencilhar da condição de sujeitos em luta presos em relações de 

poder (REVEL, 2012). Nesse sentido, precisamos recusar a condição 

de contrapoder, já que um contrapoder não é outra coisa senão 

um outro Poder. Se insistirmos na condução de um outro poder 

deslocaremos as linhas do Poder, mas não mudaremos sua natureza. 

Estaremos fazendo o possível. Mas o possível não é o suficiente, 

já nos alertou Jacques Derrida (2012), na política fazer o possível ou 

nada dá no mesmo7. Uma tarefa política incondicional para toda e 

qualquer hospitalidade sempre é fazer o impossível. E hoje, a tarefa 

política incondicional, parece ser a recusa de todo paradigma 

e esfera de Poder. É, como nos demonstraram os Zapatistas das 

montanhas de Chiapas e como nos convocou John Holloway (2003): 

mudar o mundo sem tomar o Poder. 

Mas se o capitalismo é um sistema de relações de poder, 

não existe fora do poder. Isso significa dizer que nosso desafio é 

instaurar uma forma de resistência — que seja um devir e uma ética 

da potência — e desde este ponto abrir espaços para que o impossível 

possa tomar forma nas relações de poder que o museu engendra 



31

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

e que lhes constituem. Só nos desvencilhando do paradigma do 

poder e das relações de subordinação que ele engendra, poderemos 

pensar, fazer e experimentar juntos formas anticapitalistas de 

habitar e praticar o museu como Potência, como uma esfera do 

comum, como um território em que os dispositivos de manutenção 

do Poder perderiam a legitimidade, a legalidade e a legibilidade. 

Nesse processo, não podemos subestimar o papel das pequenas 

vitórias políticas na determinação de um ponto de ruptura. E repito, 

essa não é uma tarefa de natureza individual, mas coletiva. Como já 

nos ensinou Gramsci e nos lembrou Nancy Fraser, para se desafiar 

a hegemonia capitalista, precisamos “construir um novo e mais 

persuasivo senso comum, ou uma contra-hegemonia, e uma nova e 

mais poderosa aliança política, ou um bloco contra-hegemônico” 

(FRASER, 2022, p. 38). 

Um passo preliminar: situarmos a virada decolonial como um 

sintoma da crise de hegemonia do museu como Poder. Sendo este 

um momento de crise, se abrem horizontes de transformações 

estruturais tanto para a manutenção quanto para a ruptura do status quo, 

pois se instaura um ambiente de disputa entre a hegemonia 

neoliberal progressista e a contra-hegemonia, a disputa entre o 

museu como Poder e o museu como Potência.



32

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

Desde uma dimensão coletiva que recusa um pressuposto 

de unidade, isto é, desde uma “política comum das singularidades 

que seja também uma ética das diferenças” (REVEL, 2012, p. 104), 

resistir ao museu como Poder. Abrir, desde a resistência e no 

interior das relações de poder, o espaço de uma nova política que 

não seria mais somente aquela do poder, mas a da potência e com ela 

instaurar um horizonte histórico que seja decisivamente antiliberal 

e anticapitalista, para o museu de arte.

Porque a resistência, assim como o comum, nos lembra 

Judith Revel, “é uma produção — uma invenção, uma criação — que é 

potente. É porque a resistência se apresenta como excedência, como 

diferença radical, que ela pode ser politicamente eficaz” (REVEL, 2012, 

p. 102) contra o Poder. Aprendemos com Pasolini, com Foucault, 

com Agamben, com Judith Revel e com tantos outros que o poder 

“não produz nada [...] ele gera efeitos [...] ele desenvolve dispositivos 

poderosos para impor sua própria racionalidade política; mas ele 

não inaugura nada” (REVEL, 2012, p. 101). E também aprendemos 

com Elsa Morante e inúmeros artistas que o verdadeiro trabalho 

de arte “[...] é sempre revolucionário, já que provoca precisamente 

um aumento de vitalidade [...]” e é por isso que “[...] o aparecimento 

de uma nova verdade poética no mundo é sempre inquietante e, 



33

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

em seus efeitos, subversivo, já que sua intervenção significa uma 

renovação do mundo real” (MORANTE, 2022, p. 86). 

E é justamente porque a arte é uma forma de resistência — 

que opera desde um devir e uma ética da potência —, que ela não 

existe para dar respostas, para ser lida e compreendida, para ser 

uma transparência militante. Ao contrário, a arte existe para nos 

lembrar uma, duas, três e tantas outras vezes que, assim como 

ela mesma, somos potência e como tal, nada nos define ou esgota. 

Que assim como a arte, que jamais cessa de inventar-se, também 

somos nós. Que, assim como nós, a arte é um devir-revolta. 

Como nos narrou a voz em off de Jean-Luc Godard em 

Je Vous Salue, Sarajevo (1993), a arte não é dita. É escrita, é composta, 

é pintada ou é vivida, e se torna a arte de viver. E por saber que a arte 

implica a vida em sua inteireza, que o Poder se empenha para manter 

o museu como uma máquina de produzir consenso e despolitização. 

Esse esforço não é outra coisa senão o desejo de contenção desse 

“aumento de vitalidade”, dessa “renovação no mundo real”, que uma 

“verdade poética” é capaz de produzir. E é por saber que a arte “é sempre 

revolucionário, já que provoca precisamente um aumento de 

vitalidade“ que finalizo este texto acompanhada de gesto-imagem 

de Marilá Dardot. A artista quando convidada a participar da XIII 



34

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

Bienal de Havana (2019)8 em um primeiro momento pensou em 

trabalhar com os slogans da revolução cubana. Porém, certamente, 

intuindo que arte é um outro nome para revolução, que só a arte é 

revolucionária, decide escrever com água um verso incendiário da 

poeta cubana Carilda Labra. E tal qual o Sísifo de Camus repetiu, 

ao longo de três ou quatro dias o gesto que o sol apagava:

primeiro bem lentamente
como que para não assustar as gentes

uma, duas, três, vezes o sussurro 
que as gentes já tinham ouvido

há muito tempo
há tanto tempo 

antes mesmo do homem existir
(GODARD, 2022, p. 31) 

depois
por ter a mão queimada

com velocidade 
a palavra-fogo

a imagem-revolução
a la esperanza vuelvo
à esperança eu volto.



35

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

NOTAS

1	 Esse trabalho é fruto de pesquisas e elaborações que venho desenvolvendo desde 2022 
sobre as relações entre arte, imaginários revolucionários e capitalismo. Alguns dos argumentos 
e hipóteses presentes no texto foram apresentados em mesas de debates e eventos acadêmicos. 
De maneira mais específica, esse texto pode ser considerado uma ampliação da palestra apre-
sentada no Seminário Arte no Brasil 1970-2020, realizado no Museu de Arte do Rio de Janeiro, 
no período de 08 a 10 de maio de 2024. Também constitui um aprofundamento das discussões 
apresentadas em O museu diante da intrusão de Gaia: Museu de Arte e devir decolonial diante da 
realidade material capitalista (Jordão, 2024) e uma ampliação das problematizações presentes em 
Museu sem instituição (Jordão, 2024). Agradeço a Fernanda Pujol a interlocução, as conversas 
e as leituras compartilhadas bem como a coordenação compartilhada do Laboratório de 
Imaginário Radical. 

2	 Entre outros, foram integrantes do LEF: Vladimir Maiakovski, Osip Brik (1888-1945), 
Boris Arvatov (1896-1940), Boris Kushner (1888-1937), Serguei Tret’iakov (1892- 1937), 
Viktor Chklovsky (1893-1984), Aleksandr Rodchenko (1891-1956) e Varvara Stepanova (1894- 1952). 
Também se conectaram a LEF Serguei Tarabukin (1899-1956), Vladimir Tatlin (1885-1953), Gustav Klutsis 
(1895-1938), Serguei Eisenstein (1898- 1948) e Dziga Vertov (1896-1954) (cf. FIGUEIREDO, 2012).

3	 As informações sobre o AWC e as mostras podem ser encontradas no site do MoMA. 

4	 Sobretudo depois da criação do grupo latino-americano Modernidad/Colonialidad ou 
Proyecto M/C. 

5	 O “neoliberalismo progressista” é um conceito desenvolvido por Nancy Fraser nos 
anos 1990 (cf. FRASER, 2006).

6	 Penso a “tolerância do poder” a partir das elaborações desenvolvidas por Pasolini (2020). 

7	 Agradeço a Manoel Ricardo de Lima a apresentação desta referência. 

8	 Sobre a performance Ir y volver (XIII Bienal de la Habana, Matanzas, 2019) ver: https://www.
mariladardot.com/shows

https://www.mariladardot.com/shows
https://www.mariladardot.com/shows


36

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

REFERÊNCIAS

BADIOU, Alain. Quinze teses sobre arte contemporânea. LavraPalavra, 
28 out. 2016. Disponível em: https://lavrapalavra.com/2016/10/28/quinze-
teses-sobre-arte-contemporanea

BAHIA, Dora Longo. Quem tem medo do MST. Select, 21 maio 2022. 
Disponível em: https://select.art.br/quem-tem-medo-do-mst/

BITTENCOURT, Francisco. A geração tranca-ruas. Jornal do Brasil, 
Rio de Janeiro, Caderno B, p. 2, 9 maio 1970.

BRETON, André; TROTSKI, Leon. Por uma arte revolucionária independente. 
São Paulo: Paz e Terra; CEMAP, 1985.

CAMNITZER, Luis. O novo homem. Select, 25 set. 2020. Disponível em: 
https://select.art.br/o-novo-homem/

CAMUS, Albert. O homem revoltado. Rio de Janeiro: BestBolso, 2017. 

DERRIDA, Jacques. Uma certa possibilidade impossível de dizer o acontecimento. 
Revista Cerrados, v. 21, n. 33, 2012. 

FERREIRA DA SILVA, Denise. A dívida impagável. São Paulo: Oficina de 
Imaginação Política e Living Commons, 2019.

FIGUEIREDO, Clara de Freitas. Foto-Grafia: o debate na frente de esquerda 
das artes. 2012. Dissertação (Mestrado em Teoria, Ensino e Aprendizagem) – 
Escola de Comunicações e Artes, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2012.

FRASER, Nancy. Da redistribuição ao reconhecimento? Dilemas da justiça numa 
era “pós-socialista”. Tradução Júlio Assis de Simões. Cadernos de Campo, 

https://lavrapalavra.com/2016/10/28/quinze-teses-sobre-arte-contemporanea
https://lavrapalavra.com/2016/10/28/quinze-teses-sobre-arte-contemporanea
https://select.art.br/quem-tem-medo-do-mst/
https://select.art.br/o-novo-homem/


37

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

v. 15, n. 14-15, p. 231–239, 2006. Disponível em: https://www.revistas.usp.br/
cadernosdecampo/article/view/50109. Acesso em: 27 abr. 2024.

FRASER, Nancy. O velho está morrendo e o novo não pode nascer. São Paulo: 
Autonomia Literária, 2022.

GLISSANT, Édouard. Pela opacidade. Criação & Crítica, n. 1,p. 53-55, 2008.

GODARD, Jean-Luc. História (s) do cinema. São Paulo: Círculo de poemas, 2022.

GROYS, Boris. Arte Poder. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2015. GROYS, Boris. 
Sobre o ativismo artístico. POIÉSIS, v. 18, n. 29, p. 201-219, 30 jun. 2017. 

GROYS, Boris; Sá, Alexandre; Pereira, Davi. O destino da arte na era do terror. 
Concinnitas, v. 21, n. 37, p. 446–456, 2020.

GROYS, Boris. Na mira da teoria e outros ensaios. Rio de Janeiro, Copenhague: 
Zazie Edições, 2021.

GUEVARA, Ernesto Che. Socialismo e o homem em Cuba. Porto Alegre: 
Editora Coragem, 2021.

HOLLOWAY, John. Mudar o mundo sem tomar o poder: o significado da 
revolução hoje. São Paulo: Viramundo, 2003. 

JAAR, Alfredo. Dora Longo Bahia entrevista Alfredo Jaar. [Entrevista 
concedida à] Dora Longo Bahia. Select, 10 dez. 2020. Disponível em: 
https://www.select.art.br/dora-longo-bahia-entrevistaalfredo-jaar/

JORDÃO, Fabricia. O museu diante da intrusão de gaia: museu de arte e 
devir decolonial diante da realidade material capitalista. Arteriais, v. 10, n. 16, 
p. 420-426, set. 2024.

https://www.revistas.usp.br/cadernosdecampo/article/view/50109
https://www.revistas.usp.br/cadernosdecampo/article/view/50109
https://www.select.art.br/dora-longo-bahia-entrevistaalfredo-jaar/


38

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

JORDÃO, Fabricia. Museu sem instituição. In FONTAINE, Claire. Greve humana: 
por uma prática da liberdade. São Paulo: GLAC edições, 2024. p. 306-317.

LE PARC, Julio. Guerrilha Cultural?. In.: COTRIM, Cecilia; FERREIRA, Gloria. 
Escritos de Artistas: anos 60/70. Rio de Janeiro: Zahar, 2006.

LONGONI, Ana. Vanguardia y Revolución: Arte e izquierdas en la Argentina 
de los sesenta-setenta. Buenos Aires: Ariel, 2014.

MALLY, Lynn. The proletkult movement in revolutionary Russia. Berkeley: 
University of California Press, 1990; 

MORAIS, Frederico. Contra a arte afluente: o corpo é motor da obra. Revista 
de Cultura Vozes, Petrópolis, v. 1, n. 64, p. 45-49, 1970.

MORANTE, Elsa. Pró ou contra a bomba atômica. Tradução Davi Pessoa Carneiro. 
Belo Horizonte: Editora Âyiné, 2022.

PASOLINI, Pier Paolo. Escritos corsários. São Paulo: Editora 34, 2020

REVEL, Judith. Entre determinismo e liberdade: a construção do comum como 
novo universal. Lugar Comum, n. 35-36, p. 97-106, 2012.

SLOTERDIJK, Peter. Crítica da Razão Cínica. São Paulo: Estação Liberdade, 2012.

STEYERL, Hito. Políticas da arte: a arte contemporânea e a transição para a 
Pós-Democracia. Palavra Solta, 6 out. 2020. [Texto publicado originalmente 
em dezembro de 2010, na revista e-flux.]. Disponível em: https://www.
revistaapalavrasolta.com/post/hito-steyerl-na-tradução-de-julia-de-souza

WALTERS, William. Some critical notes on ‘Governance’. Studies in Political Economy, 
v. 73, n. 1, p.27-46, 2004. DOI: https://doi.org/10.1080/19187033.2004.11675150

https://www.revistaapalavrasolta.com/post/hito-steyerl-na-tradução-de-julia-de-souza
https://www.revistaapalavrasolta.com/post/hito-steyerl-na-tradução-de-julia-de-souza
https://doi.org/10.1080/19187033.2004.11675150


39

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

ZILIO, Carlos. Entrevista concedida à autora. Rio de Janeiro, 01 fev. 2018.

ZILIO, Carlos; SEVERO, Helena. Carlos Zilio: arte e política 1966-1976. 
Rio de Janeiro: Museu de Arte Moderna do Rio de Janeiro, 1996a.

ZILIO, Carlos. Entrevista concedida à Fernando Cochiarale, Paulo Sergio Duarte, 
Vanda Mangia Klabin e Maria  Del Carmen Zilio. Rio de Janeiro, 1996b. 
Disponível em: http://www.carloszilio.com/textos/Entrevista,%201996.pdf Catálogo.

REFERÊNCIAS COMPLEMENTARES

BADIOU, Alain. As condições da arte contemporânea. Buenos Aires, 11 maio 2013. 
Disponível em: https://www.academia.edu/30975674/As_Condições_da_
Arte_Contemporânea_2013_Alain_Badiou_trad_Jorge_Soledar_.

BAHIA, Dora Longo. Arte e tempo histórico. In: SEMINÁRIO DE ESTÉTICA 
E CRÍTICA DE ARTE, 3., 2017, São Paulo. Anais [...]. São Paulo: USP 2017. 
Disponível em: https://www.academia.edu/34513750/ARTE_E_TEMPO_HISTÓRICO

BENJAMIN, Walter. Passagens. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2006.

BENJAMIN, Walter. Obras escolhidas: Rua de mão única. São Paulo: Brasiliense, 
2010. v. 2.

BROWN, Wendy. Cidadania Sacrificial: Neoliberalismo, capital humano e 
políticas de austeridade. Rio de Janeiro, Copenhagen: Zazie Edições, 2018.

FISHER, Mark. Realismo Capitalista: é mais fácil imaginar o fim do mundo 
do que o fim do capitalismo. São Paulo: Autonomia literária, 2020.

http://www.carloszilio.com/textos/Entrevista,%201996.pdf
https://www.academia.edu/30975674/As_Condições_da_Arte_Contemporânea_2013_Alain_Badiou_trad_Jorge_Soledar_
https://www.academia.edu/30975674/As_Condições_da_Arte_Contemporânea_2013_Alain_Badiou_trad_Jorge_Soledar_
https://www.academia.edu/34513750/ARTE_E_TEMPO_HISTÓRICO


40

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
 c

on
te

m
po

râ
ne

a,
 v

ira
da

 d
ec

ol
on

ia
l e

 n
eo

lib
er

al
is

m
o 

pr
og

re
ss

is
ta

Fa
br

íc
ia

 J
or

dã
o

Artigo recebido 
em 1 de novembro de 2024 

e aceito em 13 de novembro de 2024.

SOBRE A AUTORA

Fabrícia Jordão é pesquisadora e docente no Programa de Pós 
Graduação em Artes Visuais da Universidade Estadual do Paraná e 
nos cursos de Bacharelado e Licenciatura da Universidade Federal 
do Paraná. Contato: fcljordao@gmail.com 

mailto:fcljordao@gmail.com

