
HISTORIA DEL ARTE: ¿SÍ O NO?

ART HISTORY: YES OR NO?

VERA BEATRIZ SIQUEIRA

HISTÓRIA DA ARTE: SIM OU NÃO?1



RESUMO

ABSTRACT RESUMEN

2

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

RESUMO

Dossiê Deslocamentos  
da História e da Crítica  

de Arte: 1970-2020

Vera Beatriz Siqueira*

ID  https://orcid.org/ 
0000-0002-7306-4772

* Universidade Estadual 
de Campinas 

(UNICAMP), Brasil

DOI: https://doi.
org/10.11606/issn.2178-

0447.ars2025.233935

e-233935

PALAVRAS-CHAVE	 História da Arte; Arte Moderna no Brasil; Historiografia da Arte; 
Alteridade na História da Arte

This study draws on its author’s experience as a 
researcher of modern Brazilian art to articulate 
reflections on her involvement in this field of 
research and problematize the very concept of 
modern or modernism, its entry into the university, 
and, finally, the dilemmas intrinsic to the global 
expansion of the discipline. This study connect 
these issues to answer the question that serves as 
the title of this study about the relevance, validity, 
or necessity of history of art.

KEYWORDS	 History of Art; Modern Art in Brazil; 
Historiography of Art; Alterity in the 
History of Art

Este artículo parte de la experiencia de la autora 
como investigadora del arte moderno brasileño 
para articular reflexiones sobre su inserción en 
este campo, además de problematizar la propia 
concepción de lo moderno o del modernismo, su 
ingreso en la universidad y, por último, los dilemas 
intrínsecos a la ampliación global de la propia 
disciplina. Todas estas cuestiones se conectan en 
la búsqueda de respuestas a la pregunta que da 
título a este artículo acerca de la pertinencia, la 
validez o la necesidad de la propia Historia del Arte.

PALABRAS CLAVE	 Historia del Arte; Arte Moderno 
en Brasil; Historiografía del Arte; 
Alteridad en la Historia del Arte

Este artigo parte da experiência da autora como pesquisadora da arte moder-
na brasileira, procurando articular reflexões sobre sua inscrição nesse campo 
de investigação, além de problematizar a própria concepção de moderno ou 
modernismo, sua entrada na universidade e, por fim, os dilemas intrínsecos à am-
pliação global da própria disciplina. Todas essas questões se conectam para bus-
car responder à pergunta que serve de título a este artigo acerca da pertinência, 
da validade ou da necessidade da própria História da Arte.

https://orcid.org/0000-0002-7306-4772
https://orcid.org/0000-0002-7306-4772
https://orcid.org/0000-0002-7306-4772
https://orcid.org/0000-0003-1900-8216
https://doi.org/10.11606/issn.2178-0447.ars.2025.233729
https://doi.org/10.11606/issn.2178-0447.ars.2025.233729
https://doi.org/10.11606/issn.2178-0447.ars.2025.233729


3

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

Este artigo procura associar reflexões que podem parecer, 

em uma primeira visada, muito diferentes ou mesmo incongruentes. 

Tratam-se, contudo, de campos de reflexão que atuam em conjunto 

em minha prática profissional como historiadora da arte. Procurei 

conciliar o relato de minha experiência com problemas centrais 

para a formulação e a revisão contemporânea da disciplina no 

país. Na primeira parte do texto, penso em que espécie de tradição 

historiográfica se inscreve a história da arte brasileira, em diálogo 

com as primeiras tentativas de sua sistematização. A seguir, procuro 

problematizar a própria concepção de modernidade ou modernismo, 

de modo a entender como a história da arte moderna no Brasil 

exige uma particular autoconsciência de seus dilemas intrínsecos. 

Em uma terceira parte, pondero sobre a presença da história da 

arte na universidade e suas consequências acadêmicas e culturais, 

focando em São Paulo e Rio de Janeiro. Ao final, considero alguns 

problemas conceituais básicos para a virada historiográfica recente 

da disciplina histórico-artística, particularmente relevante para 

a reflexão proposta na Universidade do Estado do Rio de Janeiro 



4

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

(UERJ), onde trabalho. Tudo para buscar responder à pergunta que 

serve de título a este artigo acerca da pertinência, da validade ou 

da necessidade da própria História da Arte.

A ARTE BRASILEIRA E SUAS HISTÓRIAS

Desde o início de meus estudos, venho pesquisando a arte 

no Brasil, especialmente nos séculos XIX e XX. Mas isso que pode 

parecer apenas a enunciação da participação em um certo campo 

de pesquisa é tudo menos simples, pois falar de “arte no Brasil” 

implica em se inscrever em uma tradição complexa, para dizer o 

mínimo. No século XIX, as primeiras tentativas de se fazer uma 

história da arte brasileira ligavam-se diretamente à postulação 

de características locais específicas da arte produzida no país. 

É o que vemos, de modos distintos, em textos como o “Estado das 

Belas Artes no Brasil” (1834) ou “Memórias sobre a antiga escola 

de pintura fluminense” (1837), de Manoel de Araújo Porto-Alegre, 

ou no livro Arte brasileira, de Gonzaga Duque (1888).

Em seu primeiro texto, Porto-Alegre inicia a história da arte 

brasileira com a análise de alguns elementos da cultura material 

indígena. Destaca certas habilidades relacionadas à tecelagem e 



5

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

à ornamentação plumária, descrevendo-as como um “trabalho 

grosseiro […] mas que não deixa de apresentar certa semelhança 

com as obras egípcias da infância da arte” (PORTO-ALEGRE, 1834, 

p. 50). O país só sairia dessa puerícia com a chegada de D. João VI 

ao Rio de Janeiro em 1808, entendida como um fator dinamizador 

da criatividade e do talento inerentes ao brasileiro, uma vez 

que a “afluência dos estrangeiros e os livros apressaram ainda 

mais o desenvolvimento dessas aptidões naturais”. No segundo 

texto, a “barbárie” indígena é retirada de nossa gênese cultural, 

mas são fortemente valorizados os trabalhos realizados por artistas 

negros e mestiços.

Gonzaga Duque (1888), por sua vez, investe diretamente 

contra a ideia de uma escola nacional, elegendo o cosmopolitismo 

como qualidade definidora de nossa arte. Entretanto, não deixa 

de elogiar a arte feita pelos artistas coloniais. Para ele, todas as 

tentativas de submeter os artistas brasileiros a modelos externos – aí 

incluídas as missões jesuíticas ou, muito especialmente, a chamada 

Missão Artística Francesa – corrompem a feição original e nativa 

da arte desenvolvida em liberdade no Brasil por negros e mestiços.

No início do século XX, quando a imaginação acadêmica 

é tomada pelas discussões acerca da “brasilidade modernista”, 



6

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

esse debate se desdobra a partir da atuação de intelectuais e 

artistas de São Paulo que convocam a cultura brasileira a voltar-

se para suas fontes selvagens e para uma leitura transgressora 

dos modelos artísticos e das próprias tradições locais. Em 1928, 

Mário de Andrade escreve um estudo sobre Aleijadinho, no qual 

associa a condição de mulato do arquiteto e escultor a sua solidão, 

retomando o argumento já expresso em Porto-Alegre e Gonzaga 

Duque sobre a genialidade dos artistas coloniais derivada de sua 

independência em relação ao modelo europeu.

Para Mário de Andrade, a limitação de seus recursos, 

a falta de formação e instrução, a interpretação completamente 

livre dos modelos portugueses e a deformação que empreende 

das formas canônicas conferem a Aleijadinho a possibilidade de 

transgressão das origens, razão que o transforma em primitivo 

herói da nacionalidade: “O Aleijadinho é o único artista brasileiro 

que eu considero genial, em toda a eficácia do termo” (ANDRADE, 

1965, pp. 13-46). Mário de Andrade funde a relação do artista com os 

modelos artísticos à mestiçagem étnica, baseando sua originalidade: 

O Aleijadinho lembra tudo! Evoca os primitivos itálicos, bosqueja a 

Renascença, se afunda no gótico, quase francês por vezes, muito germânico 



7

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

quase sempre, espanhol no realismo místico. Uma enorme irregularidade 

vagamunda, que seria diletante mesmo, se não fosse a força da convicção 

impressa nas suas obras imortais. É um mestiço, mais que um nacional 

(ANDRADE, 1965, p. 42).

O argumento se desdobrou em estudos do nosso patrimônio 

cultural, sobretudo a partir da criação do Serviço do Patrimônio 

Histórico e Artístico Nacional (SPHAN), em 1938, liderado por 

intelectuais modernistas como Mário de Andrade, Lucio Costa e 

Rodrigo Mello Franco de Andrade. A definição do que seria nosso 

patrimônio estava ancorada na defesa da originalidade da arte 

colonial brasileira. Essa criação, que hoje nos parece ambígua ou 

francamente inadequada, permitia aos defensores do modernismo, 

de um lado, criticar ou francamente recusar a arte produzida no 

período imediatamente anterior (entendida como acadêmica) 

e, de outro, enraizar as ideias de nativo, primitivo ou popular 

em manifestações arquitetônicas e artísticas do período colonial.

Em termos da pesquisa histórica, a presença de Hanna Levy 

no SPHAN ilustra as duas faces dessa moeda. Ela foi convidada 

para participar como pesquisadora e professora de História da Arte 

nos primeiros anos da instituição. Seus estudos, porém, em vez 

de confirmarem a tese modernista da originalidade da pintura 



8

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

colonial brasileira, acabaram por desmontá-la, apresentando os 

diferentes modelos e fontes utilizados por nossos artistas. Em artigo 

publicado, nos anos 1940, em revista do México, a historiadora da 

arte afirmou: “Toda a história da arte do Brasil, do descobrimento 

até hoje, está íntima e inseparavelmente ligada a estilos importados” 

(KERN, 2014). Os métodos comparativos da historiadora da arte 

alemã desmontavam o mito de uma arte original, feita por artistas 

negros e mulatos, à sombra e à margem dos padrões europeus. 

Isso gerou uma série de críticas da parte do presidente do SPHAN, 

Rodrigo Melo Franco de Andrade, e do escritor Ruben Navarra, 

nas quais não faltam notas de misoginia.

Rodrigo Melo Franco coordenou, por sua vez, a ambiciosa 

proposta de publicação “As Artes Plásticas no Brasil” no início da 

década de 1950. A coleção – jamais publicada integralmente – 

seria formada por três volumes. O primeiro deles, único que foi 

publicado, contou com as seguintes partes e capítulos: “Antecedentes 

(Arqueologia e Antecedentes Portugueses e Exóticos)”; “Arte 

Indígena”; “Artes Populares”; e “Artes Aplicadas (Mobiliário, 

Ourivesaria, Louça e Porcelana)”. O segundo volume seria dedicado à 

arquitetura e escultura, trazendo textos sobre a imaginária colonial; 



9

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

Aleijadinho; esculturas dos séculos XIX e XX; arquitetura civil e 

religiosa colonial; talhas e entalhadores; missões jesuíticas do Sul; 

Grandjean de Montigny e seus discípulos; e arquitetura moderna. 

O terceiro e último volume versaria sobre a pintura, sendo dividido 

em períodos e regiões – o período colonial incluiria artigos sobre 

Pernambuco e as Capitanias do Norte, Bahia e Sergipe, São Paulo, 

Rio de Janeiro e Minas Gerais; o período seguinte seria dividido 

entre Missão Francesa, seus mestres e discípulos e Pintura 

Brasileira do Século XIX; por fim, traria textos sobre o Movimento 

Modernista e a Pintura Moderna no Brasil.

Menciono esse projeto de publicação por dois motivos. 

Primeiro porque não podemos deixar de lamentar sua não 

realização, já que deixaria alguma reflexão articulada sobre a arte 

no Brasil que poderia ter funcionado para trazer novos debates e 

direções a nossa historiografia da arte. Em segundo lugar, porque 

sua estrutura revela uma dada compreensão da arte e da cultura 

brasileiras, francamente ancorada na visão modernista que tanto 

fundamentou a noção geral de patrimônio cultural brasileiro 

quanto foi basilar para a própria definição da história da arte 

como disciplina acadêmica no país.



10

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

A HISTÓRIA DA ARTE NA UNIVERSIDADE BRASILEIRA

Luiz Augusto Fischer (2013) – no artigo em que mostra como 

a institucionalização da visão totalizante de nosso modernismo 

nos levou à posição de “reféns da modernistolatria” – lembra que 

a mesma elite paulistana que patrocinara a celebrada Semana 

de Arte Moderna em 1922 veio a apoiar a criação, em 1934, “da 

primeira universidade moderna no país, a USP, com pesquisa, 

formação de altos quadros e vontade de intervir no mundo, muito 

distante do ritmo e da ética beletrista dos cursos superiores até 

então existentes” (FISCHER, 2013).

O desejo de reinterpretar o Brasil dos intelectuais da 

Universidade de São Paulo (USP) acabou por criar, segundo o autor, 

o culto ao modernismo e, muito especialmente, aos modernistas 

paulistas, que passaram a ter o poder de validar as criações artísticas 

de qualquer período a partir de sua própria premissa: a valorização da 

atitude modernista. Raquel Pifano corrobora essa ideia, analisando 

como a historiografia da arte colonial de filiação modernista, 

“até hoje dominante no cenário acadêmico”, sustentou a visão de 

Mário de Andrade sobre o Aleijadinho. Assim, a imagem moderna 

do artista genial se sobrepôs à figura empírica do artesão Antônio 



11

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

Francisco Lisboa, criando “um modelo teórico de análise do nosso 

passado artístico colonial” (PIFANO, 2012).

Nos anos 1960, a valorização do modernismo se aprofunda, 

notadamente pelo revival da Antropofagia em obras como as 

de Zé Celso, Júlio Bressane, Caetano Veloso, Glauber Rocha, 

Wally Salomão ou Hélio Oiticica. Os historiadores da arte da USP 

desdobram essa visão, codificando teoricamente o modernismo 

a partir da aporia modernista: era ao mesmo tempo o que já 

aconteceu e a coisa mais moderna que se podia conceber – o que 

Fischer chama de o “imperativo do novo a qualquer custo”.

A outra face dessa relação entre modernismo e universidade 

se vê na desmobilização da crítica artística e literária feita em jornal. 

Esta, ainda segundo Fischer (2013),

estiola e praticamente fenece, substituída pelo estudo acadêmico, que 

de regra circula apenas intramuros, em prosa de iniciados e publicações 

que pouquíssimos leem. Não aparece ninguém para opor resistência, 

nem para perguntar, por exemplo, se a gente não deveria desconfiar, pela 

esquerda, da impressionante afinidade, da irmandade profunda entre o 

bloco modernismo/tropicalismo e o chamado Mercado, os dois regidos 

pela mesma lógica do Novo a Qualquer Custo (FISCHER, 2013).



12

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

No Rio de Janeiro, por outro lado, esse período é marcado 

pelo debate público, em jornais, acerca do destino do primeiro 

curso superior em História da Arte, criado em 1961. Este derivava 

de um curso livre oferecido pelo Instituto de Belas Artes (IBA), 

hoje Escola de Artes Visuais do Parque Lage, no qual a história 

da arte cumpria função complementar à “história dos povos”, 

como afirma o primeiro diretor do IBA, Henrique Sálvio:

O estudo das Belas Artes, ministrado pelo nosso Instituto, visa formar 

profissionais, é verdade, mas não se limita a isto. Procura, outrossim, difundir 

conhecimentos indispensáveis ao arremate da cultura geral, incluindo 

entre outras, a cadeira de História da Arte, hoje considerada complemento 

de estudo da História dos povos. (SÁLVIO. 1951)

O curso superior de História da Arte parecia coroar esse 

projeto de educação estética. No ano em que a primeira turma se 

formou, 1963, José Roberto Teixeira Leite escreveu artigo curto, 

falando com entusiasmo de sua existência:

Com a recente reforma levada a efeito no Instituto de Belas Artes do 

Estado da Guanabara, ganhou o Rio de Janeiro seu primeiro curso superior 

de História da Arte, destinado especificamente à formação de professores 

dessa disciplina, sob todos os aspectos, fascinante. Antes, era a mesma 



13

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

ministrada em escolas de belas artes e em faculdades de Arquitetura e de 

Filosofia, mas não na profundidade que agora se pretende imprimir ao 

curso, com a contratação, inclusive, de mestres no exterior. (LEITE, 1963)

Talvez por isso mesmo, no momento da criação da Escola de 

Artes Visuais (EAV), a História da Arte tenha sido alvo privilegiado 

das investidas críticas do novo diretor Rubens Gerchmann. Em 1975, 

ano em que Gerchmann assume a EAV, o colunista social Zózimo 

escreveu sobre a reação dos estudantes:

Anda conturbado o ambiente no antigo Instituto de Belas-Artes, atual School 

of Visual Arts, na Rua 21, digo, no Parque Lage, agora sob a direção do artista 

plástico Rubens Gerchmann. As mudanças introduzidas no sistema de 

funcionamento da Escola pelo seu novo e inquieto diretor não foram bem 

recebidas por alguns alunos, sobretudo os mais idosos, descontentes com os 

ventos vanguardistas que passaram a soprar. Por exemplo: a extinção do curso 

de História da Arte, substituído por disciplinas e atividades mais eletrizantes, 

desagradou a todos os que utilizavam aquelas aulas para preencher o ócio 

com a indispensável dignidade. A guerra ao academicismo levou o jovem 

Gerchmann a investir contra os cavaletes, que, depois de triturados, foram 

afogados no lago próximo ao edifício da Escola. Também esta atitude não 

mereceu o apoio unânime dos alunos, muitos dos quais não conseguiram 

ainda sequer dispensar a palheta, a boina e o foulard de sua faina figurativista. 

A reação da parcela descontente se tem manifestado de maneira bem menos 

ortodoxa e comportada do que a sua pintura; diariamente as paredes da 



14

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

instituição aparecem contestariamente pixadas com slogans e declarações 

de protesto. (ZÓZIMO, 3 dez 1975)

Curioso notar como vai se formulando, no Rio, a associação 

entre História da Arte e conservadorismo (ou academicismo), 

mote ainda hoje perceptível entre parcela considerável do mundo 

da arte contemporânea carioca. Se em São Paulo a História da 

Arte parecia estar condenada a ser presa da aporia modernista, 

no Rio, que há pouco havia deixado de ser a capital federal, 

era identificada como reativa às mudanças, como sinônimo de 

permanência e conservação.

Dois dias depois da nota de Zózimo, foi publicada matéria 

de página inteira no mesmo Jornal do Brasil, cujo título inspirou 

este artigo – “História da Arte: sim ou não?” –, assinada por Emília 

Silveira e com fotos de Ari Gomes, tratando das modificações 

ocorridas na instituição, que ameaçavam a existência do curso 

superior de História da Arte na nova estrutura da Escola de Artes 

Visuais. Entre todas as mudanças propostas por Gerchmann, 

destacava-se como especialmente negativa a ameaça à existência 

do curso de História da Arte. O artista tentava se esquivar das 

críticas afirmando que o curso havia formado, entre 1963 e 1975, 



15

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

122 alunos que, em realidade, não conseguiram diplomas e não 

poderiam atuar no magistério como pretendiam:

O que termina é o curso superior dessa matéria, um antigo engodo em 

que os alunos infelizmente entravam. Não há oficialização, diploma ou 

qualquer continuidade no curso atual, para justificar sua manutenção. 

Os alunos matriculados vão poder concluir seu curso, mas não haverá 

novas matrículas. O que fizemos foi suprimir algo que, do ponto-de-vista 

cultural, já não existia. (SILVEIRA, 1975, p. 10)

Iniciou-se, então, o debate sobre o futuro do curso e, eu diria, 

sobre a presença da História da Arte no universo acadêmico e 

cultural brasileiro. Em uma crônica de 1976, Carlos Drummond 

de Andrade escreveu sobre o encontro, no Parque Lage, com um 

estudante que pretendia se inscrever no curso agora inexistente. 

Chama-o de “alma penada” e pede-o que explique o que estava 

acontecendo. O jovem de 20 anos, boa pinta, segundo Andrade 

(1976, p. 5), explica que queria se matricular no curso de História 

da Arte, mas este não mais existia, tendo desaparecido junto ao 

próprio Instituto de Belas-Artes:

– Havia no Parque um Instituto de Belas-Artes, funcionando normalmente. 

Esse nome ficou démodé. Ninguém mais quer achar bela alguma coisa 



16

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

sobre a Terra, né? Belo é careta. Então as artes, de tempos a esta parte, 

passaram de belas a simplesmente visuais. Por enquanto são visuais. 

Amanhã serão palatais, intestinais, sei lá. Então o Instituto virou Escola 

de Artes Visuais, pelo processo geral de fusão, que manda fundir gregos 

e goianos. Um de seus cursos, aquele com que eu sonho, era o de História 

da arte. De quatro anos, para formação de professores da matéria. Este 

ano fui correndo me inscrever, mas quem disse? Não tinha matrícula. 

Quando abre? Não abre. Me explicaram que quem vinha fazendo o curso, 

no ano passado, continuará a fazer, mas tem de mudar-se para deus-me-

livre, sem biblioteca e material pedagógico especializado, que ficarão no 

Parque. Engraçado, né? E quem não começou... desista. Então o curso foi 

extinto? Não. Apenas não se pode cursá-lo. Agora capisca?

Mas o poeta esclarece ao jovem:

– Inocente, pouco importa que esse curso acabe ou continue morto-vivo. 

A questão é mais profunda, e prende-se a um conceito geral de vida, 

que está lavrando mundo afora. A palavra da moda é questionar, não na 

acepção de debater para esclarecer, mas na de pôr em dúvida, e finalmente, 

negar. Todos os valores, já não digo morais, que são contingentes por 

natureza, mas os intelectuais, que se baseiam no conhecimento, isto é, 

varridos da circulação. Varre-se tudo, em favor de nada. A vida perde o 

sentido, ou os múltiplos sentidos que lhe quisermos ou soubermos dar. 

Resta a anulação da sensibilidade e da consciência estética, até prática, 

o não pelo não, o sem sentido. Proibido o uso do gosto. Ausência de gosto 

e mau-gosto se unificaram. Com esse estado de espírito generalizado, 



17

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

a arte vira antiarte e, por último, coisa nenhuma. Ora, não havendo 

arte, você queria estudar história da arte? E não havendo história da 

arte, para que matrícula?

– Mas...

– Cale-se. Como alma-penada, na ilusão de um curso que não pode 

existir, independente de haver ou não a formalidade burocrática da 

matrícula, resigne-se à condição fantasmal. Não há nada a fazer. Se se 

restabelecesse o ensino da disciplina, seria para ensinar a você e a outras 

almas-penadas, outros tantos pobres-diabos, que a arte nunca existiu 

e ninguém precisa dela. Não reclame, como eu não estou reclamando. 

Vim aqui para contemplar estas últimas folhas verdes, este final de 

mundo antigo, ainda esplendoroso na limitação deste parque. Amanhã 

vão me cobrar taxa de natureza-morta, como já cobram a taxa de lixo. 

Bitributação injusta, pois só haverá lixo. E é possível que então apareça 

alguém para escrever (e ensinar) a história do lixo, única história 

talvez possível, e definitiva. (ANDRADE, 1976, p. 5)

A crônica de Drummond teve grande repercussão. Em 11 

de março de 1976, o Jornal do Brasil publicou a matéria “Alunas da 

Escola de Artes Visuais exigem no Parque Lage direito de matrícula”, 

na qual relatou as manifestações de estudantes descontentes com 

as ameaças à continuidade do curso. Dois dias depois, na sessão 

“Cartas” do Jornal do Brasil, o diretor do Departamento de Cultura 

do Estado do Rio de Janeiro, Paulo Afonso Grisolli, publicou sua 



18

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

resposta a Drummond com o título “Volta a alma-penada”, na qual 

relata as dificuldades institucionais de regularização do curso 

e adianta que a solução estava na transferência do mesmo para 

a Uerj. No dia 29 do mesmo mês, também na seção de Cartas do 

Jornal do Brasil, foi publicado um abaixo-assinado, encaminhado 

por Christina Scarabôtolo (discente do curso) e mais 37 signatários, 

pedindo o reconhecimento do curso.

Mas sua ida para o “deus-me-livre” da Universidade, se 

era uma “solução” administrativa e jurídica, acabou por dar 

um lugar ambíguo e secundário à própria História da Arte. 

Na incorporação à Uerj, o curso sofreu alterações radicais em 

sua estrutura curricular, para se adequar a seu novo estatuto: 

uma licenciatura em Educação Artística, com Habilitação em 

História da Arte, sob a responsabilidade do Departamento de 

Educação Artística, na Faculdade de Educação. Não foi sem alguma 

disputa que o curso veio a ocupar esse lugar. Danielle Amaro 

(2014) levantou, entre a documentação que usou em sua pesquisa 

sobre as graduações em História da Arte no Brasil, uma carta da 

professora Maria Violeta Coutinho Villas Boas, então diretora da 

Faculdade de Educação da UERJ, debatendo o parecer do relator 

do processo de aprovação de um novo currículo para o Curso de 



19

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

Educação Artística – Habilitação em História da Arte apresentado 

ao Conselho Superior de Ensino e Pesquisa da UERJ. Ainda que 

o parecer não tenha sido encontrado, a resposta da professora 

sugere uma divergência em relação à área de conhecimento à 

qual o curso de História da Arte deveria estar vinculado. Maria 

Violeta defende sua incorporação à Educação, tendo em vista a 

centralidade dos “conteúdos artístico-pedagógicos”, e destaca:

[...] todo o tratamento dado à Arte já é permeado pelo enfoque educacional, 

daí o acerto da vinculação do curso à Faculdade de Educação, pois que 

se visa à formação do professor de Educação Artística o qual buscará o 

desenvolvimento, pela educação, do potencial artístico da criança e do 

adolescente. (Processo UERJ 605/DAA/1980, Arquivo DEP/SR1, fl.168)

A professora Villas Boas ainda recorreu, em seu argumento, 

ao convênio estabelecido com a Secretaria de Educação do Estado 

a quem coube, até dezembro de 1983, a supervisão das disciplinas 

referentes ao conteúdo de artes, tendo em vista a ausência de 

um Instituto de Arte que pudesse se responsabilizar por elas. 

Cabia à Faculdade de Educação, na figura da professora Sol 

Garson Passi, a coordenação das disciplinas pedagógicas que 

passaram a ocupar parte significativa da formação profissional 



20

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

e à SEEC, mais especificamente a Alcídio Mafra (que havia 

sido diretor do IBA entre 1964 e 65), a das matérias artísticas, 

incluindo as de História da Arte e aquelas que contemplavam 

a formação diversificada do professor de Artes, como música, 

dança, desenho, pintura, entre outras.

O curso funcionou assim até os anos 1990, quando a entrada 

de novos docentes levou aos debates acerca da própria concepção 

de História da Arte que o fundamentava. Em 1999, as discussões 

sobre o caráter ambivalente do curso existente – no qual nem as 

Artes Visuais nem a História da Arte assumiam centralidade – 

levou à proposta de criação de um curso de Artes (e não mais de 

Educação Artística), com licenciatura e bacharelado em História da 

Arte e Artes Plásticas. Essa reforma, implantada a partir de 2002, 

foi concomitante à criação do próprio Instituto de Artes.

Mas as grandes discussões conceituais sobre as formas de 

enfrentar a lógica historicista persistiram, levando em 2006 a 

significativas modificações nas ementas das disciplinas básicas de 

História da Arte (implantadas em 2009) e à criação de dois cursos 

distintos: História da Arte (bacharelado) e Artes Visuais (bacharelado 

e licenciatura). O objetivo era participar dos debates contemporâneos 

sobre a História da Arte, tentando pensar uma estrutura curricular 



21

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

fora do domínio da temporalidade linear, homogênea e evolutiva, 

recusando os exageros cientificistas, formalistas, sociológicos 

e iconológicos de algumas práticas historiográficas modernas. 

Também era essencial integrar esforços em contraposição ao 

centramento da atividade historiográfica na arte ocidental, para 

discutir como, apesar de as obras de arte e a prática histórico-artística 

estarem difundidas pelo globo, o conteúdo da História da Arte tal 

como era produzido por meio de ensino, mostras e publicações 

permanecia restrito geográfica e culturalmente.

Isso trouxe como problema central a incorporação crítica 

de novas vertentes historiográficas, especialmente a História 

da Arte Global (ou Mundial, como preferem alguns autores). 

Não se tratava, contudo, da aplicação de uma dada vertente 

teórica ou metodológica pelos docentes do Instituto de Artes 

da UERJ, já que o que se processou foi exatamente seu oposto: a 

experiência nos cursos de graduação e pós-graduação levou um 

conjunto de professores, formados em diferentes instituições e 

com referências teórico-conceituais as mais diversas, a levantar 

alguns problemas que, de outra parte, vinham sendo tratados 

pelos pesquisadores ligados à chamada História da Arte Global. 

Antes de ser, portanto, uma escolha por uma dada direção 



22

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

historiográfica, ou um modelo a ser adotado, a presença dessa 

vertente nos cursos e pesquisas realizados na UERJ é mais volátil 

e, ao mesmo tempo, mais significativa, pois aponta para questões 

comuns, impasses compartilhados.

A HISTÓRIA DA ARTE E OS PROCESSOS DE MUNDIALIZAÇÃO

O problema da incorporação de objetos, práticas e tradições 

artísticas e culturais ao panteão do que se convencionou chamar 

de Arte ocupa espaço relevante no pensamento histórico-artístico 

desde sua criação na primeira idade moderna, marcada pela 

expansão das fronteiras do Velho Mundo. O impulso colecionista 

da época é apenas uma das faces desse interesse pelo outro, 

pelo desconhecido. Em realidade, o colecionismo moderno foi 

responsável, como destaca o historiador da arte Horst Bredekamp 

(1995), não apenas pelo interesse pelas culturas do Novo Mundo 

como, sobretudo, ao incorporar esse outro na cultura ocidental, 

pela construção de uma lógica temporal, manifesta espacialmente 

nos Gabinetes de Curiosidades. Segundo o autor, os gabinetes 

começam a ideia de sucessão temporal de objetos da natureza, 

obras de arte antiga, obras de arte recente e instrumentos 



23

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

tecnológicos (como os objetos científicos ou os autômatos), que 

se não é propriamente histórica, demonstra visualmente que 

arte e natureza possuem história.

Algum tempo depois, a especialização das coleções e de seus 

espaços de guarda e exibição não chega a questionar essa presença 

simultânea de objetos da natureza, obras de arte e instrumentos 

científicos, como demonstram as inúmeras representações de 

gabinetes, galerias de pintura, ateliês de artistas dos séculos XVII e 

XVIII. Ou os próprios projetos para os primeiros museus nacionais, 

como o Louvre, cuja proposta original reuniria os acervos artísticos 

e de história natural, posteriormente divididos entre o Museu e o 

Jardin des Plantes. Foi ainda no quadro da criação do Museu do Louvre 

que, ao separarem os andares para exposição das obras primas, que 

ficaram no térreo, incluindo basicamente esculturas da tradição 

greco-romana, das pinturas do Renascimento ao Romantismo, 

que foram abrigadas na Grande Galerie, se afirmaram esses dois 

temas perenes na história da arte universal: a atemporal forma 

clássica, de um lado, e a sucessão de estilos históricos, de outro, cuja 

avaliação mais ou menos positiva se dá pelo diálogo mais ou menos 

exitoso com o modelo clássico. Rapidamente essa perspectiva se 

torna hegemônica e começa a manifestar seus limites, à medida 



24

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

que a coleção do próprio Museu se ampliava e incorporava obras 

de outros quadros culturais. 

No início do século XX, especialmente após a difusão de 

múltiplas imagens e relatos de viagem ao redor do globo e do diálogo 

aberto pelos artistas modernos com tradições não ocidentais, vários 

historiadores da arte e colecionadores se envolveram nos estudos de 

obras de arte de outras culturas. O contato com esses novos objetos, 

para cuja compreensão a disciplina histórico-artística parecia não 

ter nem conceitos nem procedimentos metodológicos adequados, 

levou, portanto, a diferentes críticas à História da Arte mais 

tradicional. Foi o que aconteceu com a vertente que ficou conhecida 

como “estética da empatia”, em que diferentes autores passaram a 

publicar livros e revistas especializados em arte oriental, africana, 

mesoamericana, entre outras. Para estudá-las, os pesquisadores 

abriam mão das exigências de compreensão do contexto histórico 

e cultural de sua produção, em nome de uma apreciação estética 

fundada na empatia, no contato direto com o objeto.

Essa tendência particular se difundiu enormemente a partir 

da Alemanha, com grande sucesso editorial. Em 1923, Oskar Beyer, 

um dos historiadores da arte vinculados a esse grupo, publicou 

o livro Weltkunst (Arte do Mundo). Já em 1919, William Cohn 



25

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

publicara um artigo com o mesmo título, “Weltkunst”, na revista 

editada por Paul Westheim, especialista em arte indiana, chinesa 

e japonesa. Mais tarde, o próprio Cohn coordenaria uma iniciativa 

editorial chamada “Arte do Oriente”, que reunia livros sobre arte 

egípcia, persa, moura e asiática. Nessas obras, a incorporação 

da produção não-europeia na história da arte passava por sua 

reavaliação não como um fenômeno exótico, estudado por 

etnólogos, e sim como uma forma de arte pura, acessível a todas 

as pessoas de sensibilidade.

A crença em um diálogo travado a partir da empatia, 

promovendo o acesso estético direto ao objeto, recusava, logo de 

cara, uma postura científica, rejeitando declaradamente o método 

histórico-artístico. Como deixa claro Otto Kümmel na abertura 

de seu livro Arte do leste asiático: “Esse livro não possui qualquer 

valor científico. Não tenta trazer fatos histórico-artísticos, nem 

ilustra leis da ciência da arte […]. Dirige-se apenas aos amigos 

da arte, que não se importam com a história da arte ou com a 

ciência da arte de nenhum modo” (apud IMORDE, 2017, p. 76).

Entre os historiadores da arte, Julius von Schlosser foi, sem 

dúvida, o grande crítico dessa vertente guiada pela transformação 

interna oferecida pelos processos de empatia estética ou pelos 



26

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

efeitos emocionais trazidos pela experiência da arte. Para ele, nada 

era pior do que obscurecer a expressão do artista com a descrição 

da impressão empática do observador, razão pela qual os grossos 

tomos de autores vinculados à estética da empatia teriam sido 

confinados aos cantos mais escuros da sua biblioteca.

Outro historiador da arte que se dedica à crítica do que 

entende ser uma versão derivada dessa tendência é Ernst Gombrich 

que, em 1954, publicou uma resenha crítica à edição em língua 

inglesa do livro As vozes do silêncio, de André Malraux (1953). 

Este livro reunia os três ensaios anteriores do escritor francês sobre 

psicologia da arte: O Museu Imaginário, traduzido como Museu sem 

paredes (1947), A criação artística (1948) e O crepúsculo do absoluto 

(1950). Gombrich não parece estranhar, como talvez possa nos 

assombrar hoje, a relação entre o texto Museu sem paredes e o campo 

da psicologia da arte. Talvez porque essa associação relacione-se 

com a primeira crítica que dirige a Malraux: ter, em seu estudo da 

arte, recusado a perspectiva histórica, para se dedicar à escrita de 

uma “saga romântica”, na qual apresenta “uma mera enfiada de 

aperçus acumulados, ora brilhantes, ora vazios, mas em nenhum 

lugar imbuídos do senso de responsabilidade que faz o erudito 

ou o artista” (GOMBRICH, 1999, p. 78).



27

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

“Saga romântica” é uma expressão que Gombrich retira do 

próprio Malraux, quando este admite o sentido ficcional da história, 

uma vez que o passado se apresenta como uma série de enigmas 

a serem solucionados, “uma série de vitórias sobre o caos” que, 

na maioria das vezes, só retorna à vida revestido de um “glamour 

lendário” (GOMBRICH, 1999, p. 78). Para o historiador da arte, 

Malraux não consegue escapar do limite e do risco que ele próprio 

aponta. Em sua rapsódia sobre a arte, portanto, se aproximaria 

de outros “profetas que olham para trás”, como Winckelmann 

ou Ruskin, cuja interpretação do passado se compromete com 

uma mensagem direta a seus contemporâneos. Malraux faria 

pelos estilos anti-clássicos europeus e pela arte oriental aquilo que 

seus antecessores teriam feito pela arte grega antiga ou pela Idade 

Média. Mas Gombrich precisa afastá-lo da companhia desses outros 

“gigantes”: enquanto estes “criaram os mitos que propagaram”, 

fundando uma “religião estética”, aquele seria, quando muito 

“um apóstolo” do “mito expressionista” difundido na Europa 

Central na década de 1920 (GOMBRICH, 1999, p. 79).

Ciente do contexto histórico da crise do pós-guerra, 

na qual o “brilho crepuscular do Expressionismo” teria levado ao 

questionamento de antigos preconceitos que perpetuavam padrões 



28

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

externos e materialistas como a exatidão representativa, a maestria 

técnica ou a beleza sensível, Gombrich entende o que ele chama de 

“mito expressionista” como a porta de entrada para a compreensão 

da arte de outros tempos e lugares. Recorda, então, a advertência 

feita por Spengler de que a ideia de um humanitarismo sentimental 

e a crença de que a expressão é a essência de toda arte seria, ao fim 

das contas, a destruição da capacidade comunicativa da arte, pois 

cada um de nós estaria, nas palavras de Spengler, emparedado em 

sua cultura, sendo incapaz de compreender uma outra, podendo 

apenas descrevê-la. Questão que se renova, mais recentemente, 

no debate sobre a incomensurabilidade das culturas no quadro da 

Antropologia, da Geografia Cultural ou da História da Arte Global.

Para Gombrich, as visões polares de Malraux e Spengler se 

aproximam ao partilharem a conclusão de que tudo o que falamos 

sobre arte é um mito, problema central para um historiador da 

arte formado no campo da Ciência da Arte da Escola de Viena. 

Sua defesa de uma perspectiva científica aplicada ao campo que 

denomina amplamente de teoria da arte discute diretamente 

com análises mais sentimentais, especialmente desenvolvidas a 

partir da ideia de expressão, com ênfase no aspecto comunicativo 

da linguagem da arte – fundamento da sua particular psicologia 



29

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

da arte. Se para o ceticismo de Spengler o mito era também 

problemático, para Malraux assume um sentido mais aberto 

e positivo. Ele, é claro, não está sozinho nessa valorização do 

mito. Carl Einstein, por exemplo, outro defensor de um estudo 

da arte não europeia, entende que a arte moderna possui como 

tarefa básica a criação de novos mitos. Não mais mitos absolutos, 

universais, e sim mitos transitórios, subjetivos, que se afirmam 

como mitos porque se impõem como verdades provisórias, 

estando além do logos e do deleite estético. A arte deixa, assim, 

de ser uma experiência estética para se afirmar como uma 

transformação do modo de ver o mundo, por meio do processo 

autônomo da forma (entendida como nexo estrutural, tectônico, 

que coincide com si mesmo).

Ao concluir sua análise sobre Picasso no livro L’Art du 

XXe siècle, Carl Einstein (2011, p. 155) afirma: “Picasso mostra 

que a realidade é inventada pelo homem e que ele deve sempre 

reinventá-la, pois esta morre continuamente. Picasso a alcança 

pela possessão mântica das formas e dos estados míticos. O homem 

não é mais um espelho, e sim a possibilidade de futuro. Tais mitos 

formais nos parecem mais verdadeiros que toda reprodução, pois, 

não possuindo termos de comparação, permanecem irrefutáveis” 



30

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

(EINSTEIN, 2011, p. 155). A arte assume seu papel de mito 

indiscutível justamente por sua condição de verdade transitória. 

Mas para Einstein, assim como para Malraux, o sentido dessa 

criação individual não é exclusivamente subjetivo. O teórico 

alemão passa boa parte de seu livro sobre a arte novecentista 

explicando como, por exemplo, as formas cubistas se enraízam 

na base coletiva e arcaica do inconsciente, no caráter geral da 

época e no próprio valor normativo da forma tectônica, alargando 

o significado cultural das obras.

Malraux não chega a definir com precisão o que compreende 

por mito, mas reconhece que suas visões do passado valem 

“pelo que elas são – projeções de nossas próprias preocupações 

e desejos”. Nenhuma ingenuidade, portanto, em seu discurso, 

que sabe exatamente o que pretende ao transformar seu Museu 

Imaginário no abrigo desse mito passageiro. Há mesmo um sentido 

relevante nessa insistência na figura do museu, que há tempos havia 

sido transformado em vilão por artistas e intelectuais. Malraux 

reincorpora a figura do museu justamente por sua permanência, 

por sua capacidade de nos superar como indivíduos e de permanecer 

aberto a múltiplas e sucessivas interpretações.



31

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

Ao visitar a cidade de Nuremberg em 1945, antigo cenário 

das paradas nazistas agora reduzido a ruínas e cinzas, exclamou: 

“Eu vi os fetiches do museu de Nuremberg justificarem seu 

riso muito antigo ao verem, filtrado pela fumaça que saía de 

um monte de ruínas, um ciclista carregado de lilases sacudir-

se com o canto de caminhoneiros negros”  (MALRAUX, 2004, 

p. 881). A historicidade dos objetos não se restringe ao tempo de 

sua produção. O museu, com todos seus problemas, sustenta a 

vitalidade da obra de arte, por sua conversão em mito. Os objetos 

artísticos permanecem sempre ali, eternamente contemporâneos, 

a desafiar nossas interpretações. Interpretações essas que não se 

sobrepõem aos dados objetivos da arte; estes são, essencialmente, 

objetos interpretados.

Ou seja: seu Museu Imaginário ou sem paredes é, para usar 

uma palavra tão valorizada contemporaneamente, descaradamente 

anacrônico e seria esse anacronismo a morada de toda esperança 

de comunicabilidade da arte mundial. Nesse sentido, parece se 

aproximar mais de Einstein do que dos estudos produzidos no âmbito 

da estética da empatia, ainda que partilhem todos uma origem 

histórica comum: o desafio, ainda válido hoje, da incorporação 

no repertório do que o Ocidente entende como Arte de objetos de 



32

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

outros tempos e lugares, que exige a superação de uma experiência 

estética normativa, através da ênfase nas ideias de arte pura, forma, 

qualidade intrínseca etc.

Começamos a entender, portanto, que a autonomia da 

forma, tão facilmente condenada hoje em dia como uma das 

utopias modernistas, foi essencial nesse processo de ampliação 

fenomênica e conceitual da arte, além de questionar as antigas 

premissas histórico-artísticas. Como vemos na afirmação de Herbert 

Kühn, um dos autores vinculados à estética da empatia, em seu 

livro sobre a arte pré-histórica:

Aplicados para a arte do Neolítico, da Idade do Bronze ou do início da 

Idade do Ferro, os princípios de Wölfflin de linear e pictórico prontamente 

colapsam. Esses termos […] não são suficientes para explicar a arte abstrata 

e geométrica desses períodos. São igualmente inadequados para a arte 

da África, dos Mares do Sul e de partes da América. Na perspectiva da 

arte mundial, os princípios de Wölfflin, assim como outras perspectivas 

metodológicas da história da arte europeia, dificilmente podem ser 

mantidos. (Apud IMORDE, 2017, p. 80)

Logo, devemos ter mais cuidado ao criticar a ênfase desses 

estudiosos em termos como arte pura, autonomia da forma e 

qualidade intrínseca, sob risco de jogar fora a criança junto com a 



33

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

água do banho. Tal ideia foi definida de diferentes modos – seja, 

como vimos aqui, pela insistência na empatia e no acesso direto que 

esta permitia aos objetos de diferentes culturas; seja pela consciência 

de seu fundamento mítico que, ao ser compreendido em termos 

expressionistas absolutos, poderia gerar a recusa cética dos diálogos 

culturais e a destruição do próprio conceito de humanidade, mas 

entendido como mito subjetivo, passageiro, abre as portas para que 

esses diálogos se efetivem. Para Malraux, a arte é mito passageiro, 

subjetivo, voltando-se para o que diz ser a busca “senão da verdade, 

pelo menos da evitação de mentiras” (GOMBRICH, 1999, p. 83).

O nexo central criado por Malraux, que aproxima objetos 

diversos, é a questão da ligação entre arte e religião ou, como 

ele mesmo diz, da “comunhão com o cosmo”. No quadro da 

secularização, do declínio da relação com a transcendência, 

sem a tradicional ligação com o absoluto que a justificava como 

experiência humana, como a arte poderia se sustentar no mundo 

moderno? A relação da arte com a religião, para ele, passava 

longe de uma associação temática. A arte, em sua constante 

metamorfose, é capaz de transcender seu significado mais 

limitado (contextual), além de desafiar o mero prazer estético 

(e aqui reside a grande diferença de Malraux com relação à estética 



34

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

da empatia). Dessa forma, ao rejeitar o agradável em nome de 

valores superiores, é capaz de proporcionar “Arte” à humanidade 

– entendida como esse valor mais alto, transcendente, coletivo, 

que pressupõe basicamente, do artista e de seu público, um ato 

de renúncia (o que ele chama de experiência de antidestino).

Por ser antidestino, a arte é tarefa superior, que condiciona 

o olhar do artista (e do historiador da arte), impondo limites para 

a criação (e para a compreensão). Por ser metamorfose, modifica-

se a cada nova avaliação, mas não é imortal. Ou seja: a arte é 

essa experiência superior, intemporal, mas não absoluta, que 

não é propriamente livre, mas se ancora na liberdade entendida 

como qualidade transcendente. O autor não pode definir em 

termos absolutos ideias como metamorfose, antidestino ou mito. 

Precisa igualmente adotar uma escritura muito particular, com 

a qual Gombrich implicava, chamando-a de retórica “túrgida e 

apaixonada”, “expressão dessa Angst autêntica que é a verdadeira 

raiz da histeria expressionista”.

Ansiedade que, diga-se de passagem, é compartilhada pelo 

próprio Gombrich e por todos nós, inseridos nos debates sobre a 

História da Arte no mundo globalizado. A solução de Gombrich 

seria recusar o mito expressionista pela distinção de expressão e 



35

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

intenção, apreciação estética e entendimento histórico. Mas por 

mais simpático que isso nos pareça, sabemos que não o permitiu 

formular uma narrativa histórica fora dos limites eurocêntricos, 

ainda que seu livro mais geral História da Arte, cuja primeira edição 

é de 1972, inclua objetos de algumas regiões da África, da Ásia e das 

Américas (especialmente a do Norte). As regras que se autoimpôs 

ao escrever o livro, descritas no Prefácio – especialmente ater-se a 

“verdadeiras obras de arte”, fora do campo das modas passageiras e 

do gosto efêmero, e resistir à tentação de escolha original em prol de 

um repertório artístico familiar –, não chegam a desafiar ou antes 

reforçam os cânones da disciplina histórico-artística.

A aposta de Malraux e de Einstein no mito provisório 

da transcendência da arte parece nos fornecer modelo mais 

interessante. Não por terem transformado tão radicalmente 

os cânones, mas sobretudo por desenvolverem uma escrita 

histórica outra, que se apresenta como um método, um projeto 

de compreensão, no qual a história se forma do mesmo modo 

incerto e cambiante que caracteriza a cultura e a matéria 

simbólica. O pensamento crítico e curatorial para usar mais 

um anacronismo de Malraux ou a radical aproximação feita 

por Einstein entre escultura africana e cubismo, apostam na 



36

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

possibilidade de criarmos nexos de equivalência entre objetos 

diversos. Essas montagens, essencialmente limitadas e lacunares, 

de tempos e espaços heterogêneos e descontínuos, tornam a arte 

disponível para uma experiência fora dos limites tradicionais 

dos museus e da história.

Mas o fazem não por sua dessacralização, como costumam 

falar os entusiastas do Atlas Mnemosine de Warburg. Ao contrário, 

o fazem por sua ressacralização, pela sua conversão em mito, 

agora transitório e subjetivo. Podemos seguramente discordar 

de suas montagens e associações, mas acredito que tenhamos 

que compreendê-las como uma tentativa afirmativa de estudo 

da arte por meio do contraste, da comparação e até da admissão 

do incompreensível. A ampliação de um detalhe arquitetônico, 

o uso de máscaras e filtros ou a apreciação da fotografia de cabeça 

para baixo, por exemplo, nos fazem ver coisas anteriormente 

não percebidas. Do mesmo modo, a primazia das reproduções 

em preto e branco, assim como o foco limitado da câmera ou a 

opção por certa iluminação, colaboram por retirar dos objetos 

tudo aquilo que lhe era específico (cores, textura, dimensões, 

volume, relação com o entorno), de modo a enfatizar certas 

características essenciais, permitindo pela equiparação imagética 



37

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

o diálogo entre diferentes temporalidades e culturas. Desse modo, 

a conversão da arte em imagem fotográfica e sua inclusão em 

um dado conjunto de imagens funciona como mecanismo de 

criação de novos contextos, de novas funções culturais.

Em uma foto de Malraux rodeado das fotografias usadas 

na primeira edição francesa de Museu Imaginário (1947), vemos o 

escritor em sua casa em Boulogne-sur-Seine, recostado ao piano 

no qual a esposa tocava suas peças favoritas de Brahms, Chopin e 

Satie, sobre o qual repousa uma cabeça de Buda do Khmer, fumando 

o indefectível cigarro Camel e admirando uma das páginas duplas 

do livro que, de resto, se espalham sobre o chão. A foto é toda 

encenada. Da distribuição ordenada das fotografias voltadas para 

o fotógrafo, apenas negada pelo arranjo calculadamente casual 

daquelas mais próximas a Malraux, à redisposição dos objetos 

artísticos do salão, como vemos na comparação com outra foto 

do mesmo ano. A fotografia tornou-se famosa. Virou referência 

visual central em posteriores análises do Museu Imaginário e 

serviu à interpretação de Rosalind Krauss, que destaca a grade 

formada pelas fotos como um arquivo dos mais diversos objetos 

de diversas épocas e culturas.



38

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

O que permite a Malraux juntar uma escultura budista 

do Khmer, bonecas indígenas norte-americanas, a portada de 

uma construção românica europeia e a tela A Quermesse de 

Rubens? Um mito? Possivelmente. Mito fragmentário, provisório 

e especialmente útil, que afirma a transcendência da arte. 

Até o aparecimento de novas interpretações e novas provas 

que, entretanto, diferentemente do que acredita Gombrich, 

não nos levarão a uma história da arte mais correta ou a uma 

aproximação mais verdadeira do significado do objeto artístico. 

Julian Bell (2008), ao escrever Uma nova história da arte, levanta 

em uma de suas comparações sincrônicas que o “enquanto isso” 

é o limite absoluto do historiador da arte atual: indica que ele 

pode saber o que vinha acontecendo simultaneamente em 

dois quadros culturais distintos, mas sem entender como ou 

porque isso se dava e sem poder estabelecer qualquer relação 

de causalidade entre eles.

A História da Arte continuará sendo sempre o espaço de 

um mito provisório, uma forma incerta e passageira, na qual 

se incorpora a dimensão do simbólico ao próprio conceito de 

história e ao ato de historiar. Esse problema, longe de estar 

superado, reaparece cotidianamente nas aulas e pesquisas atuais 



39

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

nas universidades. Muitos autores tentaram novas respostas, 

todas elas insuficientes por natureza, tendo em vista a condição 

dubitativa da própria disciplina. Cabe-nos compreendê-la no seio 

de suas ambiguidades, incertezas e limites, para tentar responder 

à questão sempre aberta: História da Arte, sim ou não?



40

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

NOTAS

1	 O presente texto reúne algumas reflexões que aparecem, de modo parcial e pontual, 
em artigos que já publiquei em revistas e anais de eventos, seja sobre o curso de História da 
Arte da Uerj, seja sobre a questão da História da Arte Global e seus problemas conceituais, 
seja sobre o modelo histórico-curatorial do Museu Imaginário de Malraux.



41

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

REFERÊNCIAS 

AMARO, Danielle. O lugar da história da arte no Brasil. Cuadernos de 
Música, Artes Visuales y Artes Escénicas, [s. l.], v. 9, n. 1, pp. 69-93, 2014.

ANDRADE, Carlos Drummond de. Diálogo no parque. Jornal do Brasil, 
Rio de Janeiro, p. 5, 9 mar. 1976.

ANDRADE, Mário de. Aleijadinho. In ANDRADE, Mário de. Aspectos das 
artes plásticas no Brasil. São Paulo: Martins Editora, 1965. pp. 13-46.

BELL, Julian. Uma nova história da arte. São Paulo: WMF, 2008.

BREDEKAMP, Horst. The lure of the antiquity and the cult of the machine: 
the Kunstkammer and the evolution of nature, art and technology. Princeton: 
Markus Wiener, 1995.

EINSTEIN, Carl. L’Art du XXe Siècle. Arles : Éditions Jacqueline Chambon, 2011.

FISCHER, Luís Augusto. Reféns da modernistolatria. Piauí, São Paulo, n. 80, 2013.

GOMBRICH, Ernst. André Malraux e a crise do expressionismo. In GOMBRICH, 
Ernst. Meditações sobre um cavalinho de pau. São Paulo: Edusp, 1999.

IMORDE, Joseph. The global dimension of art history (after 1900): conflicts 
and demarcations. In AVOLESE, Claudia Mattos; CONDURU, Roberto (ed.). 
New worlds: frontiers, inclusion, utopias. São Paulo: Comitê Brasileiro 
de História da Arte, 2017. 

KERN, Daniela Pinheiro Machado. Hanna Levy e a história da arte bra-
sileira como problema. Encontro de História da Arte, Campinas, n.  10, 
pp. 153-160, 2014.



42

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

LEITE, José Roberto Teixeira. “A História da Arte no IBA”. Diário de 
Notícias, Rio de Janeiro, 21 de fevereiro de 1963, Segunda Seção, 3, Coluna 
Vida das Artes.

MALRAUX, André, Les Voix du silence. Œuvres complètes, t. IV. Paris: 
Pléiade, 2004.

PIFANO, Raquel Quinet. O conceito modernista de artista colonial: o caso 
de Aleijadinho. In GERALDO, Sheila Cabo; COSTA, Luiz Cláudio da (org.). 
Anais do Encontro da Associação Nacional de Pesquisadores em Artes 
Plásticas. Rio de Janeiro: ANPAP, 2012.

PORTO-ALEGRE, Manoel de Araújo. Etat des Beaux-Arts au Brésil. Journal 
d l’Institut Historique, Paris, v. 1,1834.

PROCESSO UERJ 605/DAA/1980, Arquivo DEP/SR1, fl.168.

SALVIO, Henrique. Entrevista. Correio da Manhã, 1/4/1951.

SILVEIRA, Emília. História da arte, sim ou não? Jornal do Brasil, Rio de 
Janeiro, p. 10, 5 dez. 1975.

ZÓZIMO, Jornal do Brasil, 3 de dezembro de 1975



43

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Hi

st
ór

ia
 d

a 
Ar

te
: s

im
 o

u 
nã

o?
Ve

ra
 B

ea
tr

iz
 S

iq
ue

ir
a

Artigo recebido em 
21 de outubro de 2024 e aceito em 

13 de novembro de 2024.

SOBRE O/A AUTOR/AUTORA

Vera Beatriz Siqueira é Doutora em História Social pela 
Universidade Federal do Rio de Janeiro (1999), possui mestrado 
em História Social da Cultura pela Pontifícia Universidade Católica 
do Rio de Janeiro (1993) e graduou-se em História pela Pontifícia 
Universidade Católica do Rio de Janeiro (1983). É professora titular 
e Pró-cientista da Universidade do Estado do Rio de Janeiro, onde 
atuou como vice-diretora do Instituto de Artes, coordenadora do 
Programa de Pós-graduação em Artes e do curso de Bacharelado 
em História da Arte. É membro do conselho editorial da revista 1920 
(revista online). Suas pesquisas em História da Arte privilegiam as 
relações entre arte e processos de institucionalização, com ênfase 
em arte moderna e contemporânea, especialmente no Brasil. 
É autora dos livros Arte no Brasil anos 20 a anos 40 (Barléu, 2021); 
Wanda Pimentel (Silvia Roesler/Prefeitura do Rio, 2012), Cálculo 
da Expressão: Goeldi, Segall, Iberê (Imprensa Oficial SP/Fundação 
Iberê Camargo, 2010), Iberê Camargo (Cosac Naify, 2009), Burle 
Marx (Cosac Naify, 2001 e 2 edição em 2009) e Milton Dacosta 
(S. Roesler Edições de Arte, 2005), entre outros.


