
ARTE, CRÍTICA E HISTORIA DEL ARTE

ART, CRITICISM AND ART HISTORY

RONALDO BRITO

ARTE, CRÍTICA E HISTÓRIA DA ARTE



RESUMO

ABSTRACT RESUMEN

2

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
, c

rít
ic

a 
e 

hi
st

ór
ia

 d
a 

ar
te

Ro
na

ld
o 

B
ri

to

RESUMO

Dossiê Deslocamentos  
da História e da Crítica  

de Arte: 1970-2020

Ronaldo Brito*

ID  https://orcid.org/ 
0009-0003-2998-2773

*Pontifícia Universidade 
Católica do Rio de Janeiro 

(PUC-RJ), Brasil

DOI: https://doi.org/ 
10.11606/issn.2178-0447.

ars2025.235712

e-235712

PALAVRAS-CHAVE	 Experiência da arte; Crítica de arte; Consciência histórica

This is a transcript of Ronaldo Brito’s speech in 
the seminar Art in Brazil 1970-2020: Dislocations 
of Criticism and Art History, held at the Rio Art 
Museum on May 8, 2024. It raises important 
questions regarding the current situation of art and 
art criticism with the rise of digital and informational 
media and the representation of social markers that 
problematize the hegemonic discourses of Western 
culture. The author discusses the transformations 
of the artistic experience and the notion of public 
opinion in a globalized world and highlights 
the notion of Historical Consciousness directly 
associated with criticism.

KEYWORDS	 Experience of Art; Art Criticism; 
Historical Awareness

Transcripción del discurso de Ronaldo Brito en el 
seminario Arte en Brasil 1970-2020: Dislocaciones de 
la crítica y de la historia del arte, que ocurrió en el 
Museo de Arte de Río el 8 de mayo de 2024. Este texto 
plantea temas importantes sobre la situación actual 
del arte y de la crítica del arte ante el surgimiento de 
los medios digitales e informativos y la representación 
de marcadores sociales que problematizan los 
discursos hegemónicos de la cultura occidental. El 
autor discute las transformaciones de la experiencia 
artística y la noción de la opinión pública en el mundo 
globalizado, y destaca la noción de conciencia 
histórica directamente asociada con las críticas.

PALABRAS CLAVE	 Experiencia artística; Crítica de 
arte; Conciencia histórica

Transcrição da fala de Ronaldo Brito no seminário Arte no Brasil 1970-2020: 
deslocamentos da crítica e da história da arte, realizado no Museu de Arte do Rio, 
em 8 de maio de 2024. O texto levanta importantes questões a respeito da atual 
situação da arte e da crítica de arte com a ascensão das mídias digitais e informa-
cionais e a representação de marcadores sociais que problematizam os discursos 
hegemônicos da cultura ocidental. O autor discute as transformações da experiência 
artística e da noção de opinião pública no mundo globalizado, e destaca a noção de 
consciência histórica diretamente associada à crítica.

https://orcid.org/0009-0003-2998-2773
https://orcid.org/0009-0003-2998-2773
https://orcid.org/0009-0003-2998-2773
https://orcid.org/0000-0003-1900-8216
https://doi.org/10.11606/issn.2178-0447.ars.2025.233729
https://doi.org/10.11606/issn.2178-0447.ars.2025.233729
https://doi.org/10.11606/issn.2178-0447.ars.2025.233729


3

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
, c

rít
ic

a 
e 

hi
st

ór
ia

 d
a 

ar
te

Ro
na

ld
o 

B
ri

to

Queria primeiro agradecer o convite da Martha Telles e da 

Fernanda Lopes Torres, e lembrar a vocês de agradecê-las, porque 

ficaram de fato dez anos lutando contra a burocracia. Martha e 

Fernanda tiveram um longo embate com a burocracia e todas as 

questões que envolvem o processo cultural brasileiro, para finalmente 

conseguirem publicar o livro com entrevistas basicamente sobre 

os anos 70. Não quis reler o meu depoimento, minha entrevista. 

Primeiro porque eu iria discordar, iria acabar brigando comigo 

mesmo. Segundo, porque seria redundante. Passados esses anos 

todos, o que a gente pode e deve fazer é uma leitura crítica desse 

material, que já conta, afinal, 40 anos, ou qualquer coisa assim. 

E o que posso fazer é levantar algumas questões, eu que vivi nesse 

período, a partir do meio dos anos 70.

Fizemos algumas revistas, inclusive Malasartes, A Parte 

do Fogo. Comecei antes no Opinião, que era um semanário crítico 

da ditadura. O que posso fazer é levantar algumas questões sobre 

esse momento, revisto agora, relido agora. E aí é inevitável a gente 

constatar como as coisas se realizam num sentido inverso. Um dos 



4

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
, c

rít
ic

a 
e 

hi
st

ór
ia

 d
a 

ar
te

Ro
na

ld
o 

B
ri

to

problemas óbvios era retirar a arte do seu circuito elitista, fechado 

em si mesmo, sem relevância cultural pública, para abri-la a um 

domínio mais social, uma conversa pública, enfim, democratizá-la. 

Isso acabou ocorrendo, mas com o sinal trocado. Porque nós 

pensávamos em abrir a experiência estética, artística, poética para 

a população. Mas não a população no sentido populista. Enfim, para 

aqueles interessados nessa experiência da arte, sobretudo, dar a esse 

material simbólico – o material simbólico da arte – uma consistência 

pública, que inexistia no Brasil.Isso acabou se realizando, mas em 

nome da indústria cultural, do mundo administrado, em nome 

não só do mercado, mas do fato de que isso ia sobretudo fazer parte 

do mundo do turismo e do entretenimento. A gente não pensava 

nisso, absolutamente. Basta notar as diferenças entre Malasartes 

e A Parte do Fogo. Havia em Malasartes uma tendência latente ao 

que eu chamaria de um certo populismo, ligado à poesia marginal; 

e outra ala, à qual eu pertencia, interessada em aprofundar questões 

culturais da arte e dar a isso um sentido mais consistente. O que 

não entraria em choque, ao contrário, com a destinação final da 

arte no mundo democrático. Enfim, isso se realizou, mas na forma 

de uma indústria do espetáculo – essa é uma das questões. Assim 

como – porque eu falo realmente de improviso – a questão da 



5

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
, c

rít
ic

a 
e 

hi
st

ór
ia

 d
a 

ar
te

Ro
na

ld
o 

B
ri

to

contemporaneidade, para nós, levava uma conotação muito diferente 

da que ganhou hoje. Claro que não sou o dono, nem de longe, 

do conceito de contemporâneo e muito menos da palavra corrente. 

Mas é preciso alertá-los.Quando a gente falava em contemporâneo, 

em contemporaneidade, se referia a um movimento que era vincular, 

intrinsicamente, o processo de produção da arte ao processo de 

construção do real. Isso tudo remete, obviamente, à nossa cultura 

pós-iluminista que supõe sempre que o mundo é o futuro do mundo. 

O que nos distancia das outras culturas para quem o mundo é o 

presente do mundo. Então, nesse mundo pós-iluminista, todo 

fragmentado, em crise, persistia essa ideia dita de o mundo ser o 

futuro do mundo. Ou seja, algo que está em processo problemático de 

construção, em vias incessantes de crítica. Essa contemporaneidade 

nada tem nada a ver com, ou se desvirtuou – se for esta a palavra – 

numa atualidade empírica, numa atualidade banal. Prevalece uma 

arte contemporânea despida já dessa expectativa – o real tem essa 

velha mania de prevalecer –, despida dessa ideia de uma arte que é 

copartícipe da presentificação do mundo. Ela é matéria simbólica em 

ação, trabalhando no mundo. Ao contrário, a contemporaneidade 

hoje não pode deter essa pretensão num mundo com outra densidade 

molecular, digamos, sem transcendentalidade, com movimentos 



6

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
, c

rít
ic

a 
e 

hi
st

ór
ia

 d
a 

ar
te

Ro
na

ld
o 

B
ri

to

muito diversos e contraditórios que impedem até de a gente falar 

propriamente num mundo. Daí a dificuldade de transformá-lo. 

Porque ele é, por um lado, um processo global, por outro, caracteriza-

se exatamente pela impossibilidade de relacioná-lo a um todo. 

A posição de cada parte não é centrípeta, é centrífuga. Ela gosta de se 

anunciar centrípeta, mas na verdade, é centrífuga.Uma das coisas que 

vocês vão notar na leitura do livro,1 que eu, obviamente, recomendo, 

não se esqueçam que quando nele se fala em contemporâneo, não 

se fala num acesso imediato, atual, às discussões que estão em 

pauta midiática hoje. Fala-se muito de uma participação mais 

efetiva da arte no mundo. O que tomava um aspecto complexo, 

ambíguo. Por um lado, essa contemporaneidade era uma crítica – 

às vezes uma crítica feroz – e por essa contemporaneidade entendo 

basicamente o experimentalismo. Por um lado, uma crítica acerba 

à modernidade, em tudo o que esse moderno tinha de idealismo 

formal e de eventual má-fé. Por outro, a gente constata agora 

facilmente – já há algum tempo – que essa contemporaneidade é 

uma extensão radical da própria modernidade, assim como nós, 

que nos acreditávamos fora desse processo da indústria cultural, 

éramos, evidentemente, também parte dela. Esse movimento para 

abrir a arte às instituições públicas, tornar a galeria um lugar menos 



7

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
, c

rít
ic

a 
e 

hi
st

ór
ia

 d
a 

ar
te

Ro
na

ld
o 

B
ri

to

reservado, mais acessível. Enfim, tudo isso para dar consistência 

cultural, reverberação cultural num país sobretudo patriarcal 

e deseducado. É preciso ver que a gente, por outro lado, obedecia a 

um sistema histórico de abertura democrática na sua configuração 

mercadológica, na configuração de entretenimento, e do turismo. 

A diferença enorme que a gente encontra, por exemplo, no MoMA 

(Museu de Arte Moderna de Nova York). Na primeira vez que ali fui 

era uma lição da história da arte moderna configurada de maneira 

canônica, para o MoMA atual como um fait divers, um receptáculo 

da indústria cultural.

O Ricardo Basbaum até mencionou, en passant, que nesse 

ínterim nós conhecemos o deslocamento da figura do artista e 

do crítico de arte para a figura do curador.2 O curador, que eu 

apelidava, brincando, de “curandor”, fazia uma “curandoria”, 

passou a ser a figura autoral. Cheguei a conhecer gente que 

trabalhava nos anos 90 – que seria o ápice disso – em exposições 

de grande impacto, como Metrópolis3. Mas esse mesmo curador 

enfaticamente autoral também foi sobrepujado por um curador 

muito mais dócil às demandas de uma popularização – palavra 

suspeita, não? – de uma abertura dos museus à indústria do 

turismo e do lazer. Alguma coisa que, ao invés de facultar a  



8

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
, c

rít
ic

a 
e 

hi
st

ór
ia

 d
a 

ar
te

Ro
na

ld
o 

B
ri

to

experiência da arte, que não é um experiência científica e sim 

uma experiência volúvel, incerta, que não vem pré-assegurada: 

a questão da experiência da arte tornou-se a experiência do 

próprio museu. Experiência da própria instituição, as obras estão 

ali secundariamente. E esse curador já não é sequer o curador 

autoral, ou já é difícil para ele sê-lo. Digo isso porque antes houve 

um momento em que surgiam exposições em que, claramente, 

prevalecia uma inteligência cultural do curador. Desagradava-me 

porque não deixava de ser uma forma de instrumentalizar a 

arte, colocá-la a serviço de uma ideia prévia, um módulo ou um 

programa. Ainda assim havia a figura do curador como autêntico 

agente cultural, público. Ele comparecia, em última instância, 

para repotencializar o trabalho, supostamente, para agregá-

lo a uma dimensão do simbólico social. O que foi se perdendo 

mais e mais, esse curador hoje é refém das pautas midiáticas, 

das discussões que o senso comum domina.

Nós precisamos ver grande arte, não? O Bacon, que não é 

de modo algum meu pintor, mas é um grande pintor, precisa do 

tema da homossexualidade para chegar até o MASP (Museu de Arte 

de São Paulo). Temos que nos envolver com a homossexualidade 

do Bacon. Com a qual, aliás, não tenho problema algum... ele, 



9

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
, c

rít
ic

a 
e 

hi
st

ór
ia

 d
a 

ar
te

Ro
na

ld
o 

B
ri

to

tampouco, tinha problema com isso. Mas eu quero ver a pintura 

do Bacon, não me interessa sua homossexualidade. Embora seja 

perfeitamente legítimo que aqueles quadros estejam ali. Mas eles 

estão ali por representar o movimento da identidade – movimento, 

aliás, legítimo, de liberação ou de desrepressão. E eu me lembro, 

então – peço desculpas ao lembrar uma figura tão antiga –, Hegel 

é quem dizia, a opinião pública… – e ele viveu o surgimento 

dela praticamente no início, no começo do século XIX, ou seja, 

imediatamente após a Revolução Francesa, com a formação da dita 

opinião pública. Agora a opinião pública é basicamente digital, 

midiática, e guarda outra densidade. Mas Hegel dizia algo com o 

qual eu tendo a concordar: “A opinião pública está sempre certa, 

e está sempre errada”. Certa porque sempre toca nos pontos cegos 

que a sociedade reprime, os poderes dominantes reprimem, ou a 

mentalidade dominante sublima. Aí ela não falha, sempre correta. 

Porém, está sempre errada porque não consegue erguer isso ao 

patamar do pensamento, permanece sentimento, interesse ou 

indignação moral: ou aquilo que o Peter Sloterdijk, que não tem 

papas na língua, reputa o fascismo do bem. Quer suprimir de uma 

vez todo um longo processo histórico complexo, não? Um exemplo 

caricato: essa ideia recente de reconstituir a língua portuguesa em 



10

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
, c

rít
ic

a 
e 

hi
st

ór
ia

 d
a 

ar
te

Ro
na

ld
o 

B
ri

to

gênero neutro! Uma língua de oito séculos. Varrendo séculos de 

história vivida. Não somente de história contada, história somente 

redigida, mas da história vivida. 

A propósito, pensando no momento um tema que acho 

que temos todos que pensar é o da consciência histórica, que 

está associada diretamente à crítica. Fico espantado porque, 

aparentemente, o senso comum acha que consciência histórica se 

resume a um saber acumulado sobre o que aconteceu no passado. 

Bom, isso ela é também. E, diga-se de passagem, era um tema 

caro, quase exclusivo à sociedade greco-romana e ocidental. 

Mas a consciência histórica – e só a partir dessa deformação é 

que alguém pode sugerir uma linguagem neutra visando incluir 

minorias. Porque supõe, de maneira paradoxal (paradoxalmente 

estúpida, creio) que consciência histórica é um saber acumulado 

sobre a história e que nos permite o domínio sobre ela. Quando 

consciência histórica, ao contrário, é o fim da consciência cartesiana, 

o reconhecimento de que toda consciência é uma consciência 

historicamente condicionada. Ou seja, vincula-se ao seu momento, 

ela não detém poderes que o ultrapassam. Ou seja, ela não tem 

a transparência do cogito cartesiano, não é transparente a si 

mesma. É uma consciência histórica, e portanto, necessariamente 



11

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
, c

rít
ic

a 
e 

hi
st

ór
ia

 d
a 

ar
te

Ro
na

ld
o 

B
ri

to

condicionada pelo seu tempo. Nada mais inepto ou arbitrário do 

que ficar julgando de modo anacrônico personalidades ou eventos 

a partir de um suposto cume da consciência histórica que se faria 

presente agora em nós. Podemos assim julgar todo o passado a partir 

do nosso passado particular quando o que a consciência histórica 

está mostrando é que nós somos sempre parte de um movimento 

do mundo, movimento histórico que nos obriga, entre outras 

coisas, a exercer uma autocrítica – não é mera acumulação sobre 

o saber histórico.

Gosto muito dos Sermões do Padre Vieira – o imperador 

da língua portuguesa, segundo Fernando Pessoa, e que é muito 

criticado pelo seu racismo. É um absurdo. Ele, que, aliás, tinha 

origens africanas, era um católico fervoroso e erudito, o maior 

orador do seu tempo. O Papa vivia o convocando para fazer sermões 

em Roma. Ele não gostava porque tinha que discursar em latim 

e queria discursar sempre no português que amava. Tornou-se 

célebre por se insurgir contra a violência ou a escravidão dos povos 

indígenas. E, ao mesmo tempo, como missionário aceitava que 

esses povos deviam ser catequizados, deviam ser cristianizados, 

porque eram povos em estado primitivo. Já os africanos, teriam feito 

alguma coisa de errado para Deus, já que ele, católico fervoroso, 



12

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
, c

rít
ic

a 
e 

hi
st

ór
ia

 d
a 

ar
te

Ro
na

ld
o 

B
ri

to

acreditava que Deus tinha colocado no mundo todas essas criaturas. 

Tinha colocado ali cada um em seu território. Ora, se os africanos 

haviam sido escravizados e transportados para outro lugar, teria sido 

porque alguma coisa eles cometeram contra Deus. Fazia prédicas – 

aliás, brilhantes – nas igrejas dos africanos, escravizados, prédicas 

extraordinárias, pregando “vocês confiem em Deus, Deus há de 

ser justo, um dia ele há de liberá-los”. Nada mais cristão, católico, 

naquela época.
Querem então que o padre Antonio Vieira não fosse católico. 

Para ele era simples: os índios estavam aqui porque Deus os colocou 
aqui. E os africanos estavam lá porque Deus os colocou lá. E como 
podia vir um povo da Europa e escravizar os índios que já estavam 
em seu território? Deus havia assim disposto. Já os escravos 
encontravam-se em trânsito não só aqui, mas no mundo todo: os 
africanos. Alguma dolorosa falha acometeu esse povo esfacelado 
mundo afora. Agora decretamos padre Antonio Vieira racista. 
Antes de mais nada, ele era cristão. Acreditava. Nada a ver com 
raça no sentido moderno do termo. Tem a ver com a profunda 
crença católica, bíblica. Um catolicismo estrito. As pessoas estão 
onde Deus as colocou no mundo, neste ou naquele lugar. Isso valia 
para todos, inexistia sequer esse conceito de raça. Essa bobagem 
tão primária e, contudo, tão arraigada em nós.



13

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
, c

rít
ic

a 
e 

hi
st

ór
ia

 d
a 

ar
te

Ro
na

ld
o 

B
ri

to

Semelhante consciência histórica me parece fundamental 

para o conceito de crítica. Pensei até em abrir essa fala, mas achei 

que podia ser antipático, mas devo dizer, Fernanda e Martha, 

acabou o papel da crítica. Porque não se faz mais crítica em papel, 

não é? (risos). Não se faz mais crítica em papel. Segundo, aí mais 

seriamente, porque a própria ideia do crítico de arte, essa espécie de 

juízo criativo, pressupõe uma experiência profunda. Porque, vejam, 

a palavra crítica, modernamente, vem de Kant. Vem porque Kant 

também, posterior à Revolução Francesa, supunha o quê? Que o 

direito à opinião, que tinha sido outorgado pela Revolução Francesa 

e pelo Iluminismo para todos – todos detinham direito de opinião, 

inclusive sobre a obra de arte – era insuficiente para o pensamento 

filosófico. Este devia dar um passo adiante e chegar à crítica. A crítica, 

ao contrário da opinião, não vinha de fora pra dentro. Criticar era 

repor em questão o fundamento. Criticar era compreender como 

aquilo veio a ser, como a obra de arte veio a ser. A crítica não era a 

mera opinião sobre o trabalho, esse ou aquele trabalho. A crítica 

era a possibilidade em todos os níveis, a possibilidade de refazer o 

movimento a partir do qual você alcançava uma relação intrínseca 

com a obra. Tal modalidade de crítica é o fundamento moderno da 

própria palavra, a cada dia mais difícil de ser exercida, na medida em 



14

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
, c

rít
ic

a 
e 

hi
st

ór
ia

 d
a 

ar
te

Ro
na

ld
o 

B
ri

to

que o aspecto curatorial, e hoje em dia o curatorial pré-governado, 

pré-concebido por uma indústria cultural, por uma pauta, no senso 

comum, por uma pauta massivamente midiática. Lembro-me de 

passar na frente da Bienal de São Paulo, lia-se lá “não sei quantas 

mil pessoas passaram pela Bienal”. Mas quantas pessoas passaram 

ali num sentido real para ver o trabalho ou para sentir de perto o 

trabalho de arte? Em que medida aquilo seria produto realmente 

de uma redemocratização da arte ou aquilo seria tão somente parte 

da indústria do entretenimento? Chegamos então ao ponto em que 

um Bacon precisa de um motivo extrínseco, motivo secundário, 

para ser exposto no MASP. Para que compareça ao MASP apenas por 

motivos mais que justos, a luta pela legitimidade do homossexual 

e todas as suas variantes?

A leitura desse papel do artista precisa levar em conta que 

todo trabalho é feito com uma certa noção de contemporaneidade 

e, portanto, de historicidade. Inclusive críticos, como eu, 

pressupunham ingenuamente que essa ação cultural pudesse 

ser realizada com uma relativa liberdade, com relativo espaço de 

manobra. Gostei da introdução da Vera Siqueira que aborda uma 

instituição e a história, que nossa geração alimentava a pretensão de 

recomeçar uma história da arte moderna brasileira. Isso estranhava 



15

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
, c

rít
ic

a 
e 

hi
st

ór
ia

 d
a 

ar
te

Ro
na

ld
o 

B
ri

to

muito as pessoas de fora. Já que aqui a contemporaneidade não era 

uma cisão com a modernidade. Porque a autêntica modernidade 

brasileira basicamente construtiva estava longe de ser reconhecida 

e instituída. A começar pelo próprio Neoconcretismo. Sem falar em 

artistas como Goeldi e Iberê Camargo. A modernidade brasileira 

ainda estava sob o signo de Portinari e Di Cavalcanti. Ou seja, 

sob o signo nefasto do populismo anedótico, arcaico e anacrônico. 

A questão da contemporaneidade no Brasil passava pelo dilema 

histórico de nossa modernidade. Paulo Sergio Duarte, por exemplo, 

montou aquele importante projeto ABC na Lagoa, e o pessoal de fora 

não entendia como um artista consagrado na Europa, como Sergio 

Camargo, pudesse expor junto a Waltercio Caldas e Tunga. Era um 

movimento particular e produtivo de nossa história. Se nós não 

tínhamos uma modernidade reconhecida…

Hoje, espero, todo mundo sabe da importância do Milton 

Dacosta geométrico. Mas, naquele momento, por incrível que pareça, 

ele inexistia praticamente. A vinculação entre contemporâneo e 

moderno acontecia ali, sob a égide de uma historicidade dentro da 

qual radicava esse conceito de crítica, que eu muito didaticamente 

coloquei pra vocês, kantianamente, sobre a crítica de como repor 

em questão o fundamento, saber como veio a ser a obra. Estudar 



16

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
, c

rít
ic

a 
e 

hi
st

ór
ia

 d
a 

ar
te

Ro
na

ld
o 

B
ri

to

as condições de possibilidade. Operação fundamental do mundo 

moderno. Como veio a ser. Por quê? Porque a verdade do mundo 

moderno é essa: radicar no futuro. O mundo é o futuro do mundo. 

Mesmo no mundo clássico. Eu estou lendo muito tardiamente 

Oswald Spengler. Imagina se as outras culturas iriam supor que 

o mundo é o futuro do mundo.

O mundo sempre existiu e radicava no presente. A ideia de 

que o mundo era o futuro do mundo é bem um delírio europeu. 

Toda essa historicidade, há muito tempo em crise, porque ninguém 

considera o absoluto como na origem do iluminismo. Não se deve 

esquecer que a antropologia e a etnografia abalaram essa certeza 

desde o momento em que descobrem – para nós, hoje, o óbvio – que 

aquelas culturas ditas primitivas não tinham nada de inferior à 

nossa. A não ser, é claro, em matéria de tecnologia. Que construíam 

a metafísica delas, que manifestavam a lógica delas, seus códigos, 

enfim. E que não era alguma coisa inferior à nossa. E que pudesse 

ser reeducada pela nossa visão. Tal estranhamento da cultura 

ocidental que se dá no final do século XIX só faz crescer, eclodir 

de maneira cada vez mais enfática. O que coloca também junto 

à questão da crítica e da história uma questão flagrante: como 

elaborar atualmente uma história da arte? Já que a nossa história 



17

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
, c

rít
ic

a 
e 

hi
st

ór
ia

 d
a 

ar
te

Ro
na

ld
o 

B
ri

to

da arte é a história de obras exemplares e sua  irradiação. E é bom 

não esquecer, passamos a considerar arte aquilo que os próprios 

povos ditos primitivos não chamavam de arte, simplesmente não 

detinham o conceito de arte. Nós é que atribuímos àquilo um 

valor artístico. Porque enxergamos ali o quê? Uma consistência 

sensível e inteligível de produção. Por exemplo, uma máscara 

africana, Vera citou Carl Einstein, que era uma figuraça e que 

discutia muito acerca disso: a integridade das máscaras africanas. 

Como competir com uma máscara africana? Feita e aperfeiçoada 

ao longo dos séculos por artesãos, na verdade artistas, ostentam 

uma integridade estética, e vêm a ensinar a Europa a prescindir 

ou a desconfiar do espaço a priori dentro do qual se apresentava 

nossa estatuária. Espaço, na verdade, pictórico, aquele espaço que 

tem origem na Grécia. A máscara e a escultura africanas se auto 

continham, criavam o seu próprio espaço, levavam consigo elas 

mesmas. Pois era uma outra lógica, diversa. Nossa encrenca é tal 

historicidade. Eu fico me perguntando… 

Estive outro dia muito rapidamente com o Yve-Alain Bois, 

mas ele fugiu um pouco da questão, devia estar sem paciência... 

Perguntei “e como a gente faria uma história da arte hoje?” Já que 

se tornou risível partir de uma história de exemplaridade. Também 



18

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
, c

rít
ic

a 
e 

hi
st

ór
ia

 d
a 

ar
te

Ro
na

ld
o 

B
ri

to

é difícil que a gente vença esse emparedamento que o Spengler 

denuncia para reconhecer a historicidade daquelas obras, até porque 

elas não são “concluídas”, não foram elaboradas a partir de uma ideia 

histórica como cultuamos. Ali pulsava claramente uma metafísica, 

e também, ao contrário do que se pensa, uma destinação prática. 

Aquela escultura está ali para evitar que um ladrão entre. Fica na 

porta. Para evitar o adúltero. Se acontece, foi porque ela perdeu 

sua força, joga-se fora. É da natureza daquele trabalho.

Bom, enfim, eu estou me alongando só para relembrar a vocês 

o caráter crucial do momento histórico. Veja, Vera, você falando 

sobre o século XIX, como a descontinuidade é a característica da 

história da arte brasileira.

Todos nós lá estávamos ligando para a história das nossas 

instituições? História das belas artes e tudo o mais? Para nós aquilo 

tudo era sinônimo de uma grande mistificação, um grande arbítrio 

ainda ressoando a Missão Francesa. A ideia era assumir o Brasil 

como país moderno. Vejo a modernidade do Brasil, quando a mídia 

fica passando aquelas imagens da tentativa de golpe em janeiro – e 

eu não sou nenhum idólatra do Niemeyer, mas há que reconhecer 

que é um grande arquiteto. E fico pensando, com aquela barbaridade 

que aconteceu em janeiro, as imagens que passam para o mundo 



19

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
, c

rít
ic

a 
e 

hi
st

ór
ia

 d
a 

ar
te

Ro
na

ld
o 

B
ri

to

dos prédios do Niemeyer e Brasília toda. Aquilo tudo tem a ver com 

a modernidade que o Brasil sonhava para ele mesmo. Sonhava não, 

propunha para si mesmo. Nada a ver com alguma republiqueta 

de banana. São prédios modernos e tudo aquilo é movimento de 

realização, e isso para nós se dava como óbvio, essa vocação moderna 

do Brasil e que ele próprio costuma negar. Para ler esses textos 

vocês têm que contextualizar. Contextualizar é pensar como de 

1970 pra cá, como as coisas se realizaram, mas se realizaram com 

sinal trocado. Velha mania da realidade. Sim, com o sinal trocado. 

De fato, a arte ficou muito mais pública. De fato, as instituições 

ficaram muito mais plásticas, flexíveis e móveis. Mas isso tudo 

ocorre principalmente sob a égide do entretenimento, do lazer e do 

mercado. E não sob o impulso de um contato efetivo com a obra de 

arte, com tudo que esse contato teria de transformador. E também 

o fato de que a obra de arte hoje é muito mais comercializada e 

valorizada efetivamente. É discutível, no entanto, se ela adquiriu 

consistência cultural e histórica, que a gente possa denominar 

“a arte brasileira”. Acho que o fato indiscutível da globalização 

mostra a incipiência do Brasil. Pelo menos o que eu vi sobre arte 

brasileira lá fora é muito mais a visão preconceituosa deles sobre 

a gente do que a gente emitindo nossa história pra eles.



20

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
, c

rít
ic

a 
e 

hi
st

ór
ia

 d
a 

ar
te

Ro
na

ld
o 

B
ri

to

A Lygia Clark, por exemplo, na exposição do MoMA, tornou-se 

quase uma hippie, figura ligada ao movimento contracultural dos 

anos 60 e 70. Não apresenta o seu embate estético, a força específica 

que o trabalho irradiava. E sequer mostra o seu processo de vir a 

ser, que deriva muito mais da escola de Ulm, que chega a nós com o 

concretismo paulista. Tudo se apaga em nome de uma Lygia que vira 

quase uma mera representante de movimentos liberatórios dos anos 

60 e 70. A globalização tem isso também: ela passa um rodo sobre a 

historicidade. Mas não é a Lygia Clark brasileira e que deveríamos 

propagar. É a curiosidade deles, eventual e até mercadológica, sobre 

o nosso trabalho a partir de uma leitura ocasional e superficial. 

Inclusive, a colocam como arte não ocidental: o que acho muito 

estranho porque não há nada mais ocidental que o Brasil, não é? 

Geograficamente falando. Arte não ocidental, o que também é uma 

barbaridade, porque uma artista como a Lygia é indissociável de 

Picasso, de Albers e Malevich. Abro agora para suas considerações. 

Muito obrigado.



21

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
, c

rít
ic

a 
e 

hi
st

ór
ia

 d
a 

ar
te

Ro
na

ld
o 

B
ri

to

NOTAS

1	 O papel da crítica na formação de um pensamento contemporâneo de arte no Brasil na 
década de 1970, organizado por Fernanda Torres e Martha Telles (2023).

2	 As falas mencionadas ao longo deste texto derivam do seminário Arte no Brasil 1970-2020: 
deslocamentos da crítica e da história da arte, realizado no primeiro semestre de 2024. A partir 
das entrevistas publicadas no livro O papel da crítica na formação de um pensamento contem-
porâneo de arte no Brasil na década de 1970, organizado por Fernanda Torres e Martha Telles 
(2023).

3	 Metropolis: International Art Exhibition Berlin, 1991, curadoria de  Christos M. Joachimides 
e Norman Rosenthal.



22

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
, c

rít
ic

a 
e 

hi
st

ór
ia

 d
a 

ar
te

Ro
na

ld
o 

B
ri

to

REFERÊNCIAS

BRITO, Ronaldo. Experiência crítica. Organização Sueli de Lima. São Pau-
lo: Cosac Naify, 2005.

JOACHIMIDES, Christos M.; ROSENTHAL, Norman;  GROPIUS, Martin. 
Metropolis: International Art Exhibition Berlin, 1991. Berlin: Rizzoli, 1991.

TORRES, Fernanda Lopes; SILVA, Martha Telles Machado da. O papel da 
crítica na formação de um pensamento contemporâneo de arte no Brasil 
na década de 1970. Rio de Janeiro, RJ: NAU, 2023.



23

A
RS

 - 
20

25
 - 

V.
 2

3
Ar

te
, c

rít
ic

a 
e 

hi
st

ór
ia

 d
a 

ar
te

Ro
na

ld
o 

B
ri

to

Artigo recebido  
em 25 de novembro de 2024 e 

aceito em 20 de dezembro de 2024

SOBRE O AUTOR

Ronaldo Brito atua como professor no Programa de Pós-Graduação 
em História Social da Cultura do Departamento de História da 
Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro (PUC-Rio), 
onde ministra disciplinas em história e teoria da arte. Lecionou no 
Departamento de Teatro da Universidade do Rio de Janeiro (UNIRIO) 
de 1974 a 2001. Escreveu monografias de artistas como Sérgio 
Camargo, Iberê Camargo, Eduardo Sued, Jorge Guinle, Oswaldo 
Goeldi entre outros. Ronaldo Brito é autor do livro Neoconcretismo: 
Vértice e Ruptura do Projeto Modernista Brasileiro e de Experiência 
Crítica (org. Sueli de Lima). Possui também inúmeros artigos e textos 
críticos sobre arte brasileira e sobre artistas estrangeiros como 
Richard Serra e Sean Scully.


