
DOI: 10.11606/issn.2238-3999.v15i2p198-218

Artigo

Rodrigo Severo dos Santos
Artista, pesquisador e professor, atua nas interseções entre teatro, 

performance e cena expandida, com foco nas pedagogias e poéticas 
negrorreferenciadas. É professor da Escola de Teatro da Universidade 

Federal da Bahia (UFBA), fundador da Coletiva Preta Performance, 
onde desenvolve estéticas descolonizadas e antirracistas, e também 

integrante do Laboratório de Práticas Performativas da Escola de 
Comunicações e Artes da Universidade de São Paulo (ECA/USP).

E-mail: rodrigosevero@ufba.br

PERFORMANCE NEGROTÉRIO: 25 ANOS 
DO MASSACRE DO CARANDIRU1

PERFORMANCE NEGROTÉRIO: 25 YEARS OF CARANDIRU MASSACRE

PERFORMANCE NEGROTÉRIO: 25 AÑOS DE 
LA MASACRE DE CARANDIRU

Rodrigo Severo dos Santos

1.	 Este artigo é parte de um dos capítulos da tese A Performance Negra no Brasil: estéticas descolonizadas na 
cena contemporânea, realizada a partir do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade de 
São Paulo, sob orientação do Prof. Dr. Marcos Aurélio Bulhões. Disponível em: https://www.teses.usp.br/teses/
disponiveis/27/27156/tde-16082023-105928/pt-br.php.



Revista Aspas  |  Vol. 15  |  n. 2 |  2025 199

Rodrigo Severo dos Santos

Artigo Resumo
O objetivo deste artigo é analisar como a experiência em performance 

pode ativar memórias traumáticas do episódio conhecido como Massacre 

do Carandiru (1992), que culminou na morte de pelo menos 111 homens 

encarcerados. Para tanto, exploramos o conceito de necropolítica de 

Achille Mbembe e a discussão da transmissão da memória traumática 

pela performance investigada por Diana Taylor. Em seguida, analisaremos 

a performance Negrotério: Aniversário de 25 Anos do massacre de 

Carandiru (2017), criada pela Coletiva Preta Performance.

Palavras-chave: Carandiru, necropolítica, performance, trauma social.

Abstract 
This study aims to analyze how performance experience can activate 

traumatic memories of the episode known as the Carandiru Massacre 

(1992), which resulted in the death of at least 111 incarcerated men. For this, 

we draw on Achille Mbembe’s concept of necropolitics and Diana Taylor’s 

discussion on the transmission of traumatic memory through performance. 

We then analyze Negrotério: 25th Anniversary of the Carandiru Massacre 

(2017), created by the Coletiva Preta Performance collective.

Keywords: Carandiru, necropolitics, performance, social trauma.

Resumen
El objetivo de este artículo es analizar cómo la experiencia performática 

puede activar memorias traumáticas del episodio conocido como la 

Masacre de Carandiru (1992), que culminó con la muerte de al menos 111 

hombres encarcelados. Por eso, se explora el concepto de necropolítica, 

de Achille Mbembe, y la discusión sobre la transmisión de la memoria 

traumática a través de la performance investigada por Diana Taylor. A 

continuación, se analiza Negrotério: 25º Aniversario de la Masacre de 

Carandiru (2017), creada por el colectivo Coletiva Preta Performance.

Palabras clave: Carandiru, necropolítica, performance, trauma social.



Revista Aspas  |  Vol. 15  |  n. 2  |  2025200

Performance Negrotérico: 25 anos do massacre do Carandiru

Introdução

O massacre do Carandiru, ocorrido em 02 de outubro de 1992, é carac-

terizado como um marco simbólico na história do sistema penal brasileiro, 

como também se tornou sinônimo de impunidade. A partir da análise da per-

formance Negrotério: 25 anos do Massacre do Carandiru (2017) que, grosso 

modo, rememora a chacina de 1992, na Casa de Detenção de São Paulo, 

busca-se, no primeiro momento, relacionar o conceito de necropolítica de 

Achille Mbembe (2018) à discussão da transmissão da memória traumática 

pela performance investigado por Diana Taylor (2013). No segundo momento, 

descrevemos quem é a Coletiva Preta Performance, como surgiu Necrotério 

e uma discussão sobre o Massacre do Carandiru. No terceiro momento, 

abordaremos a performance Negrotério: 25 anos do Massacre do Carandiru 

(2017), analisando como foi sua realização no Parque da Juventude (antigo 

Carandiru), e algumas estratégias performativas que estão presentes na ação, 

além de ressaltar o papel dos espectadores dentro do acontecimento. Por 

fim, refletimos sobre como a ação provocou zonas de desconforto no espaço 

público ao rememorar a chacina de 1992, convidando os espectadores que 

não tiveram experiências diretas com o massacre, a contribuir na perpetua-

ção dessa memória traumática. 

Da necropolítica à transmissão do trauma

O ser humano é descartável no Brasil.

Como modess usado ou bombril.

Cadeia? Guarda o que o sistema não quis.

Esconde o que a novela não diz.

(Racionais MC’s, “Diário de um detento”)

O filósofo e professor Achille Mbembe apresenta o conceito de 

Necropolítica como “o poder e a capacidade de ditar quem pode viver e quem 

deve morrer” (2018, p. 5). Ele é fundamental para se entender os discursos de 

legitimidade, por parte do Estado, da lógica sistêmica de destruição material e 

simbólica de corpos humanos e grupos sociais vistos como “ameaças”. Nesse 



Revista Aspas  |  Vol. 15  |  n. 2 |  2025 201

Rodrigo Severo dos Santos

contexto, o Estado se coloca como “máquina de guerra” (Mbembe, 2018) que, 

ao invés de proteger os seus cidadãos, trata determinadas populações como 

inimigos a serem controlados e eliminados. Para o autor, o racismo atua como 

motor principal da necropolítica, “na medida em que esse é o nome dado à 

destruição organizada, é o nome de uma economia sacrificial cujo funciona-

mento exige, de um lado, a redução generalizada do preço da vida e, de outro, 

a familiarização com a perda”. (Mbembe, 2020, p. 68).

Mbembe, pensando na relação entre soberania e violência, afirma que 

o objetivo central da soberania consiste na “instrumentalização generalizada 

da existência humana e na destruição material de corpos humanos e popu-

lações” (Mbembe, 2018, p. 10-11). Ou seja, a soberania entra como “a capa-

cidade de definir quem importa e quem não importa, quem é ‘descartável’ e 

quem não é” (Mbembe, 2018, p. 41). A dimensão do espaço é fundamental 

para o estabelecimento da Necropolítica. 

Os espaços onde se têm uma presença de corpos indesejáveis, são 

onde se estabelecem os critérios de ação da necropolítica. A partir do pensa-

mento do psiquiatra Frantz Fanon, Mbembe vai dizer que: “a cidade do povo 

colonizado […] é um lugar de má fama, povoado por homens de má reputa-

ção […]. A cidade do colonizado é uma cidade com fome, fome de pão, de 

carne, de sapatos, de carvão, de luz”. (Mbembe, 2018, p. 41). Aqui, encontra-

mos a gênese da ideia de que, em alguns espaços, o Estado possui licença 

para matar, considerando algumas vidas descartáveis.

No Brasil, um dos exemplos mais contundentes da aplicação da 

Necropolítica, como continuação dos efeitos da escravidão e do colonia-

lismo hoje, encontra-se na série de chacinas praticadas por forças policiais 

nas áreas marginalizadas, contra membros das camadas subalternizadas da 

sociedade. A esmagadora maioria delas saem impunes até hoje. Entre inú-

meros exemplos dessa extrema barbaridade, podemos elencar: o fuzilamento 

de mais de 111 presos na Casa de Detenção do Carandiru na cidade de São 

Paulo (1992); as chacinas de Vigário Geral, com 21 moradores mortos, e da 

Candelária, com sete menores assassinados, na cidade do Rio de Janeiro, 

respectivamente em 1992 e 1996; o massacre de 19 trabalhadores rurais 

sem-terra, em Eldorado de Carajás, no Pará, no ano de 1996; o “massacre da 

Sé”, na zona central da cidade de São Paulo, em que sete moradores de rua 



Revista Aspas  |  Vol. 15  |  n. 2  |  2025202

Performance Negrotérico: 25 anos do massacre do Carandiru

foram mortos com golpes de ferro e pauladas na cabeça em 2004; o fuzila-

mento com 80 tiros em carro com uma família de pessoas negras no bairro 

de Guadalupe, zona norte da cidade do Rio de Janeiro em 2019; a morte de 

nove jovens que estavam no baile funk em Paraisópolis, após ação da polícia 

na comunidade da Zona Sul de São Paulo em 2019. 

Nesse contexto é possível, pela arte, especificamente pela performance, 

invocar espaços de questionamentos, rupturas, tensões e indignação de um 

passado marcado pela Necropolítica? Poderia a performance transmitir as 

memórias traumáticas produzidas pelas políticas de morte? 

A professora e pesquisadora dos estudos da performance Diana Taylor 

analisa como as performances de protestos, os escraches2 ou atos de exe-

cração pública de coletivos da América Latina, como as Mães de Plaza de 

Mayo e H.I.J.O.S. – Hijos por la identidad y la Justicia3, usam o trauma para 

inspirar o ativismo político. Taylor nos apresenta cinco possibilidades de como 

a performance pode transmitir a memória traumática. Em primeiro lugar, o pro-

testo nesse formato auxilia os sobreviventes a lidar com o trauma individual 

e coletivo, usando-o para incentivar a denúncia política. Em segundo lugar, o 

trauma, como a performance, caracteriza-se pela natureza de suas repetições. 

Em terceiro, tanto a performance quanto a trama se fazem sentir afetiva e vis-

ceralmente no presente. Em quarto lugar, tanto a performance quanto o trauma 

estão sempre in situ. Cada um intervém no corpo individual/político/social em 

um momento particular e reflete tensões específicas. Em quinto lugar:

A memória traumática frequentemente conta com a performance intera-
tiva e ao vivo para sua transmissão. Até mesmo estudos que enfatizam a 
ligação entre o trauma e a narrativa evidenciam em sua própria análise 
que a transmissão da memória traumática da vítima para a testemu-
nha inclui o ato, compartilhado e participativo, de contar e ouvir, que se 

2.	 Escraches, atos de execração pública, constituem uma forma de performance guerrilha 
praticada pelos filhos dos desaparecidos na Argentina para atacar criminosos associa-
dos à “Guerra Suja”. Geralmente, escraches são manifestações espalhafatosas, festivas 
e móveis, que reúnem de 300 a 500 pessoas. Em vez do movimento ritualístico e circular 
ao redor da praça, que identificamos como as Mães da Plaza de Mayo, H.I.J.O.S., a 
organização dos filhos dos desaparecidos e de prisioneiros políticos, promove protestos 
carnavalescos que levam os participantes diretamente até a casa ou o escritório do crimi-
noso político ou até um centro clandestino de tortura. Cf. Taylor (2013).

3.	 Coletivo formado em 1995 a partir da ação dos filhos de desaparecidos e presos políticos 
que se organizaram na luta contra as atrocidades e impunidades da ditadura argentina. 



Revista Aspas  |  Vol. 15  |  n. 2 |  2025 203

Rodrigo Severo dos Santos

associa com a performance ao vivo. Dar testemunho é um processo ao 
vivo, um fazer, um evento que acontece em tempo real, na presença de 
um ouvinte que “passa a ser um participante e coproprietário do aconte-
cimento traumático” (Taylor, 2013, p. 235). 

Conforme Taylor, na performance, os comportamentos e as ações podem 

ser separados dos atores sociais que os performatizam, dos quais as ações 

podem ser aprendidas, encenadas e transmitidas de uma pessoa para outra. 

Dessa forma, a autora diz que “a transmissão da experiência traumática se 

parece mais com o ‘contágio’ — uma pessoa pega e incorpora o peso, a dor 

e a responsabilidade de comportamentos/acontecimentos” (Taylor, 2013, p. 

236). Ou seja, à medida em que uma pessoa tem contato com essa violência, 

ela imediatamente a incorpora, responsabilizando-se por entender os acon-

tecimentos passados, aumentando sua consciência pública destes fatos trau-

máticos, exigindo mudanças sociais e culturais. 

Vejamos agora como as questões acima aparecem na performance 

Negrotério: 25 anos do massacre do Carandiru (2017), da Coletiva Preta 

Performance, realizada no Parque da Juventude (antigo Carandiru), fazendo 

uma denúncia política do massacre e envolvendo os espectadores na trans-

missão da memória traumática desse acontecimento.

Coletiva Preta Performance

Preta Performance é uma Coletiva independente, nascida em 2016, na 

periferia de Diadema/SP. Fruto do encontro de artistas negres transdiscipli-

nares, que pesquisam as relações étnico-raciais no Brasil com o objetivo de 

promover ações e estéticas descolonizadas e antirracistas nas linguagens da 

performance e do audiovisual. A coletiva se apropria da performance como um 

gesto contracolonial, produzindo estéticas de existência, resistência e sobre-

vivência com o objetivo de questionar as imagens nocivas associadas às pes-

soas negras e às políticas de morte direcionadas aos corpos racializados e 

dissidentes no Brasil. Configura-se como um espaço de luta da memória con-

tra o esquecimento, buscando formas de fortalecimento e aquilombamento 

com diferentes artistas com as suas mais diversas negritudes; um lugar de 

margem, lugar de erguer a voz. 



Revista Aspas  |  Vol. 15  |  n. 2  |  2025204

Performance Negrotérico: 25 anos do massacre do Carandiru

Na Coletiva, as práticas performativas são pensadas tanto para serem 

realizadas ao vivo como também para serem transformadas em videoperfor-

mance, atualizando, mutuamente, tanto o arquivo como o repertório da cole-

tiva. Uma das nossas intenções é pensar como as ações produzidas podem 

abrir debates públicos por meio das mídias sociais. 

A performance Negrotério é uma coralidade de empacotados embebi-

dos de sangue colocados no espaço público, com o objetivo de gerar algum 

tipo de estranhamento crítico, alterando a percepção dos que transitam pelo 

espaço da cidade, dando visibilidade à temática do genocídio negro para o 

debate público. Os pacotes são feitos por performers – seus corpos são envol-

tos por lona plástica preta e fitas adesivas, causando um estado compulsório 

de imobilidade e asfixia. Experiência física e psíquica em metáfora da morte. 

A performance surgiu no ano de 2016, em um contexto pedagógico, a 

partir do trabalho desenvolvido como “formador brincante”4 da Rede Cultural 

Beija Flor (Diadema-SP), uma organização social sem fins lucrativos com 

uma trajetória de mais de 27 anos atuando na periferia de Diadema/SP. O 

trabalho percorreu diferentes lugares da cidade de São Paulo, ganhando uma 

nova versão que rememora uma das maiores tragédias prisionais do Brasil 

contemporâneo: Massacre do Carandiru (1992).

O episódio ocorreu em 2 de outubro de 1992, no Pavilhão 9 da Casa 

de Detenção de São Paulo (Presídio Carandiru), às vésperas das eleições 

municipais na cidade de São Paulo – durante a gestão do então governador 

Luiz Antônio Fleury Filho. Após um desentendimento entre dois presos do 

Pavilhão 9, desencadeou-se uma rebelião. Policiais do Batalhão de Choque 

da Polícia Militar do Estado de São Paulo, sob comando do Coronel Ubiratan 

Guimarães, cerca de 300 homens fortemente armados, invadiram a Casa de 

Detenção para reprimir a rebelião. A ação da PM resultou na morte de pelo 

menos 111 detentos5 executados brutalmente e outras centenas de feridos, a 

maioria deles desarmados.

4.	 Eu, assim como os demais educadores (Thiago Salles, Luciene Santos, Bruno Torres, 
Jhei Afrobreak, Erika Vicentina Dias, Regiane Dias, Fabíola Moraes) da ONG, trabalháva-
mos, por meio de múltiplas ações, no sentido de desconstruir estereótipos sobre pessoas 
negras como primeiro passo para o exercício da cidadania.

5.	 O número de 111 mortos é ponto de grande controvérsia, pois há depoimentos de vítimas 
sobreviventes que informam sobre a existência de um número ainda maior de mortos do 



Revista Aspas  |  Vol. 15  |  n. 2 |  2025 205

Rodrigo Severo dos Santos

O massacre do Carandiru é um marco na história da violência estatal no 

Brasil, ocorrido quatro anos depois da Constituição Federal de 1988, que ins-

taurou o Estado democrático de direito. Ou seja, um dos mais graves atentados 

contra o Estado de Direito, uma gestão de mortes em larga escala sob custódia 

do Estado. Um crime com relativa ausência de indignação pública e de “desin-

teresse” incompreensível e inadmissível, perante a impunidade dos envolvidos 

no Massacre do Carandiru. Quase três décadas depois, ninguém foi preso ou 

responsabilizado pelo “incidente6”. Como afirmam as pesquisadoras do âmbito 

do direito Maíra Rocha Machado e Marta Rodriguez de Assis Machado na apre-

sentação do livro Carandiru não é coisa do passado: um balanço sobre os 

processos, as instituições e as narrativas 23 anos após o massacre (2015):

O Massacre do Carandiru é coisa do nosso presente enquanto não con-
seguirmos explicar como permitimos que ele ocorresse; como permitimos 
que, quatro anos depois da promulgação da Carta Constitucional que ins-
taura (em tese) nosso Estado democrático de direito, agentes do Estado, 
agindo sob ordens e diante de autoridades do Estado, executassem ao 
menos 111 pessoas encurraladas em estabelecimento gerido pelo Estado. 
O Massacre do Carandiru é coisa do nosso presente enquanto não con-
seguirmos justificar, 23 anos depois, a manutenção da indiferença política, 
institucional, ética e jurídica a esse episódio na vigência da nossa demo-
cracia. O Massacre do Carandiru é coisa do nosso presente enquanto 
suas causas – a política de encarceramento em massa, a violação de 
direitos da população carcerária e a violência policial – permanecerem 
marcando nosso cotidiano. O Massacre do Carandiru é coisa do nosso 
presente enquanto não pudermos garantir que algo semelhante não vol-
tará a ocorrer (Machado & Machado, 2015, p. 34).

que os divulgados oficialmente. Adriana Mariana de Araújo Rodrigues, em sua pesquisa 
de mestrado, afirma que “até hoje, a quantidade oficial de 111 mortos, anunciada pelo 
secretário de Segurança Pública do Estado de São Paulo, Pedro Franco de Campos, é 
contestada por vários dos sobreviventes ao massacre. À época, de acordo com matéria 
divulgada pelo Jornal Folha de São Paulo de 7 de outubro de 1992, uma comissão de 
presos apresentou aos integrantes da comissão, composta por parlamentares, represen-
tantes da OAB, da Comissão Teotônio Vilela de Direitos Humanos, Comissão Justiça 
e Paz, Anistia Internacional, dentre outras entidades de direitos humanos, um número 
muito maior do que o divulgado: segundo os detentos, 150 presos teriam sido mortos e 
134 estariam desaparecidos” (Rodrigues, 2021, p. 64).

6.	 Em 2001, o coronel Ubiratan Guimarães foi condenado a 632 anos de prisão por sua 
responsabilidade em 102 das 111 mortes ocorridas durante o massacre do Carandiru, em 
1992. A condenação foi posteriormente anulada pelo Tribunal de Justiça de São Paulo, 
em 2006, sob a justificativa de que o oficial agiu no estrito cumprimento do dever legal. À 
época da anulação, Guimarães exercia o cargo de deputado estadual. 



Revista Aspas  |  Vol. 15  |  n. 2  |  2025206

Performance Negrotérico: 25 anos do massacre do Carandiru

Os pesquisadores Eloi Pietá e Justino Pereira, no livro Pavilhão 9: o mas-

sacre do Carandiru (1993), afirmam que “a Casa de Detenção foi projetada para 

3.250 presos. Está [em 1992] com 7.257, 120% a mais do que comporta” (Pietá; 

Pereira, 1993, p. 42). Desde 1969 a população carcerária vinha aumentando sig-

nificativamente e o poder público não havia proposto ações concretas para mini-

mizar essa problemática. “O Carandiru chegou a ter oito mil detentos, excedendo 

sua capacidade em 200%. Construído para abrigar menos de três mil presos, no 

dia 2 de outubro de 1992, havia 7.200 encarcerados” (Borges, 2016, p. 16-17).

No texto Os 111 laudos necroscópicos do carandiru: evidências de 

uma execução, Nanci Tortoreto Christovão (2015) afirma que, na observação 

dos 111 laudos necroscópicos, a situação de rendição e impotência à qual 

se encontravam os detentos foi especialmente evidenciada pela presença de 

sinais de defesa em membros superiores dos cadáveres, conforme relataram 

os laudos. Segundo a autora, além disso, as armas, os tipos e a forma como 

foram perpetrados os ferimentos nos detentos durante a ostensiva policial 

foram ficando cada vez mais nítidos e assumindo características das opera-

ções táticas policiais de incapacitação imediata, denominada poder de parada 

(stopping power). O principal objetivo dessa tática é produzir a morte do 

adversário, atingindo estrategicamente regiões vitais do corpo, como cabeça, 

pescoço e tronco. (Christovão, 2015). Algumas pessoas privadas de liberdade 

não estavam armadas, não tinham condições de se defender e foram mortas 

enquanto estavam de joelhos e imobilizadas e “os corpos dos mortos foram 

atingidos por 515 tiros, numa média de 4,6 balas por pessoa, a maior parte 

delas na cabeça, peito e costas. Um terço dos mortos levou mais de treze tiros” 

(Pietá; Pereira, 1993, p. 173) e todos os policiais saíram vivos da operação.

Sob a intenção dos policiais especializados de produzir a execução dos 

detentos do Carandiru, a pesquisadora Nanci Tortoreto Christovão afirma que 

ficou evidente que fizeram uso da força letal como primeira opção de ação, con-

siderando a quantidade de armas (138) que os policiais denunciados portavam 

e tipos de armamentos (incluindo fuzis e submetralhadoras) utilizados contra os 

detentos. Para a autora, a utilização da força letal era incompatível e despropor-

cional com a missão de debelar uma rebelião na qual não havia reféns e nem 

perigo iminente à vida de terceiros, conforme determinam os princípios do uso da 

força e de armas de fogo das Nações Unidas. Logo, a força letal foi aplicada de 

forma intencional no sentido de produzir a morte dos detentos. (Christovão, 2015).



Revista Aspas  |  Vol. 15  |  n. 2 |  2025 207

Rodrigo Severo dos Santos

Conforme concluiu a autora, a intenção por partes dos policiais sempre foi 

a de destruição total das vítimas e nunca de apaziguar a situação conflituosa 

dentro do presídio, e sim, de produzir ‘mundos de morte’ (Mbembe, 2018). 

Vejamos a imagem de um laudo necroscópico, produzido pelo Instituto 

Médico Legal (IML) do Estado de São Paulo, de uma das vítimas do Massacre 

que foi alvejada por 13 tiros e que teve diversas escoriações, hematomas, 

ferimentos e fratura inscritos no seu corpo como resultante da violenta inter-

venção policial (Figura 1).

Figura 1: Imagem de laudo necroscópico. Preso levou 13 disparos.

Fonte: Massacre Carandiru7.

Negrotério: 25 anos do Massacre do Carandiru

Começamos a pensar na criação da performance durante um encon-

tro da Coletiva no Centro Cultural Vergueiro (SP). O integrante da Coletiva, 

Vinícius Soares, informou que o Massacre do Carandiru completaria 25 anos 

7.	 Disponível em: https: //massacrecarandiru.org.br/documento/MGMim5YfK8RvR6mou. 
Acesso em: 8 jun. 2022.



Revista Aspas  |  Vol. 15  |  n. 2  |  2025208

Performance Negrotérico: 25 anos do massacre do Carandiru

no dia 2 de outubro de 2017. Munido dessa informação, a Coletiva decidiu 

fazer uma versão de Negrotério8 impulsionada pelo trauma do Massacre do 

Carandiru. A performance enquanto intervenção urbana evocaria a memó-

ria do massacre, delatando a violência de Estado e abrindo as portas para 

questionamentos, indignação e revolta que levassem a sociedade civil a ter 

conhecimento dessa tragédia e da sua impunidade. Pois, como aponta Ileana 

Diéguez Caballero (2011), as intervenções urbanas no campo artístico pro-

duzem certa alteração, minimamente fugaz, do espaço e contexto no qual se 

produzem, podendo provocar reconexões que implicam uma reconsideração 

acerca das relações entre os habitantes, assim como um olhar que inclui zonas 

veladas da memória coletiva, como é o caso do atual Parque da Juventude, 

lugar onde aconteceu o massacre. A destruição física do Carandiru e a cons-

trução do Parque por parte do Estado de São Paulo foram uma tentativa de 

produzir o esquecimento e o apagamento da “má memória” do massacre, 

livrando o presente do fantasma.

A historiadora Viviane Trindade Borges afirma que as sistemáticas 

demolições dos espaços marcados pela violência, como o Carandiru, são 

legitimadas pelo discurso que aponta uma promessa de futuro como se des-

truir esses locais garantisse profundas transformações e melhorias no sis-

tema penal e no desenvolvimento das cidades, assegurando que histórias 

marcadas por violência não mais se repitam. “Talvez mais do que isso, as 

demolições e apagamentos parecem ser tentativas de exorcizar tragédias. No 

caso do Carandiru, talvez um dos exemplos mais emblemáticos nesse sen-

tido, a única consequência efetiva do massacre que deixou 111 mortos foi a 

demolição das edificações” (Borges, 2018, p. 315).

A intenção da Coletiva era tanto realizar a intervenção quanto fazer uma 

videoperformance como estratégia simbólica de rememoração do Massacre, 

rompendo com sua invisibilização na esfera pública. A videoperformance seria 

publicada no dia 2 de outubro de 2017, data de 25 anos da tragédia, para esti-

mular e subsidiar um novo debate público sobre o Massacre do Carandiru, que 

mobiliza temas como justiça social, a política de encarceramento em massa, 

a criminalização da pobreza, a violação de direitos da população carcerária 

8.	 Entendendo-a como uma obra flexível, podendo se apresentar tanto como intervenção 
urbana quanto como videoperformance.



Revista Aspas  |  Vol. 15  |  n. 2 |  2025 209

Rodrigo Severo dos Santos

e a violência policial, entre outros, que ainda permanecem latentes em nosso 

cotidiano. Segundo Viviane Borges:

A história do massacre do Carandiru tornou-se uma questão pública, 
uma história movediça, em pleno desenrolar, escrita através de uma 
profusão de materiais que a divulgam para um público cada vez mais 
amplo, atendendo as demandas sociais que desejam discutir o ocor-
rido. Uma história pública institucionalizada e não institucionalizada, 
mas produzida e compartilhada em uma gama de configurações tecida 
por profissionais e não profissionais. A história que cerca o Carandiru 
ganhou repercussão nacional e internacional. Lugar de bandidos, assal-
tantes, assassinos, presos políticos e traficantes. Local da maior tragé-
dia prisional do país. Como lidar com um passado marcado por uma 
história trágica, que desvela a degradação humana? Demolir, varrer do 
tecido urbano esses marcos simbólicos permite apagar esse passado? 
(Borges, 2016, p. 6).

Para o levantamento de material da performance, fizemos uma pesquisa 

sobre a história do Massacre em vários lugares: publicações de livros, músi-

cas, documentários, relatos de sobreviventes, reportagens jornalísticas da 

época da tragédia9. Durante a pesquisa, Vinícius Soares encontrou diversos 

depoimentos do ex-governador Geraldo Alckmin falando sobre a demolição 

do Carandiru e da inauguração do Parque da Juventude, projeto arquitetô-

nico e urbanístico surgido como tentativa de apagar da memória coletiva o 

massacre de pelo menos 111 homens mortos pelas mãos do Estado. Esses 

depoimentos serviram de base para construção do texto falado pelo performer 

Richard Ventura durante a ação. Descobrimos, por meio da base de dados do 

“Projeto Memória Massacre10”, os nomes dos 111 cidadãos mortos no dia 2 de 

outubro de 1992. Assim como várias imagens divulgadas dos corpos nus e 

enfileirados no chão da penitenciária, que correram o mundo como símbolo 

da necropolítica do sistema prisional brasileiro.

Chegamos ao Parque da Juventude, local da tragédia, às 8h da manhã 

do dia 1 de outubro de 2017, levando conosco várias malas de materiais, um 

bolo de três quilos, velas de aniversário, sacos plásticos pretos, fitas adesivas, 

9.	 Disponível em: https://www.massacrecarandiru.org.br. Acesso em: 10 out. 2023.

10.	 Disponível em: https://www.massacrecarandiru.org.br/documento/LN3ySv8JTvZakHsY4. 
Acesso em: 15 set. 2019. 



Revista Aspas  |  Vol. 15  |  n. 2  |  2025210

Performance Negrotérico: 25 anos do massacre do Carandiru

câmeras, microfones, tripés e roupas sociais. Os seguranças, vendo a nossa 

movimentação, solicitaram que fôssemos até a secretaria pedir uma autoriza-

ção para que realizássemos qualquer tipo de intervenção cênica no espaço. 

Fomos até a secretaria, falamos que iríamos realizar uma ação artística, mas 

não falamos sobre o conteúdo da ação em si.

Já com a autorização em mãos, fizemos um alongamento e um ritual de 

fechamento e limpeza proposto pela performer Carol Carvalho, que é adepta 

da religião do Candomblé, pois entendíamos que o espaço tinha muitas 

memórias e energias, e que era preciso ter uma atenção maior em relação 

aos nossos corpos. “Antes de iniciarmos a performance Negrotério11, realiza-

mos uma concentração com alongamento e exercícios respiratórios, e ao fin-

dar a ação performativa nos reunimos novamente em círculo, realizando um 

momento meditativo voltado para respiração com intuito de nos ‘despirmos’ 

daquele estado energético que evocava muita densidade”12.

Em seguida, começamos a realizar o procedimento de empacota-

mento dos corpos que foram enfileirados e colocados no chão do Parque da 

Juventude, no mesmo local onde estava localizado o Pavilhão 09, onde se 

iniciou a rebelião no dia 2 de outubro de 1992 (Figura 2). Fomos organizando 

toda a performance e algumas pessoas se aproximavam para saber o que era 

aquela movimentação toda. Após formar a imagem dos corpos enfileirados, 

mais pessoas se aproximaram. Na lateral da coralidade, foram colocados dois 

pedestais, um com um microfone e o outro com uma lista dos nomes dos 

111 mortos no Carandiru. Apareceram dois performers vestidos com roupas 

sociais: Richard Ventura lembrava a figura de um político e Natália Sanches 

a figura de uma jornalista. No microfone, Richard Ventura falava um texto 

sobre a construção do Parque da Juventude e, a cada bloco de fala, Natália 

Sanches fazia a leitura de um bloco de nomes dos mortos do massacre, lendo 

os nomes das 111 vítimas como forma de humanizá-las e torná-las símbolos 

11.	 Ficha técnica da ação: Direção da performance: Rodrigo Severo. Direção de montagem: 
Tiago Salis. Direção de produção: Carol Carvalho, Jhei Afrobreak. Captação de imagens: 
Gerson Cardoso, Vinícius Soares. Direção de vídeo e edição: Vinícius Soares. Performers: 
Lucilene Santos, Mauricleia Soares, Andreia Mendes, Carol Carvalho, Natália Sanches, 
Richard Ventura, Henrique Moreto, Luan Paganarde, Bruno Torres, Vania Mascarenhas e 
Rodrigo Severo.

12.	Entrevista feita pelo autor em 2022.



Revista Aspas  |  Vol. 15  |  n. 2 |  2025 211

Rodrigo Severo dos Santos

corporificados da violência de Estado, evocando a memória traumática da 

tragédia, como é possível ver na imagem abaixo:

Figura 2: Negrotério: Aniversário de 25 Anos do massacre de Carandiru I.

Fotografia: Vinícius Soares. Fonte: Arquivo pessoal de Rodrigo Severo.

Dando continuidade ao acontecimento, o performer Thiago Salles entra no 

enquadramento com um galão de 25 litros de sangue, despeja-o entre os corpos, 

vai para frente da coralidade e joga o restante do líquido no chão do Parque da 

Juventude. Nesse momento, entra um performer com um bolo de aniversário 

contendo uma vela de 25 anos. A figura do político diz: “e agora vamos celebrar!”. 

Thiago Salles, a jornalista e o político começaram a cantar a música de parabéns 

e bater palmas com o público. Thiago Salles grita: “Para o massacre, nada!” e o 

público responde “tudo!”. Ele diz: “Então como é que é?”. Todos cantam: “É hora, é 

hora, é hora! Rá-tim-bum, massacre, massacre, massacre!”. Em seguida, a jorna-

lista corta o bolo e serve para os espectadores (Figura 3). 

O gesto simbólico de despejar um galão de sangue em cima da corali-

dade e no espaço do acontecimento é uma forma de atualizar as barbarida-

des, as torturas e os assassinatos vivenciados ali e que foram autorizados 

pelo Estado brasileiro sob o regime democrático. O banho de sangue também 

faz referência à imagem do Corredor da Casa de Detenção de São Paulo 

repleto de sangue no chão após o Massacre do Carandiru, como é possível 

ver nas imagens que foram compartilhadas em diversos jornais hegemônicos 

do Brasil. Nesse sentido, a performance parece apontar para a dimensão 

necropolítica inscrita nas violências coloniais de Estado que atravessam as 



Revista Aspas  |  Vol. 15  |  n. 2  |  2025212

Performance Negrotérico: 25 anos do massacre do Carandiru

pessoas negras e racializadas, as comunidades indígenas e as populações 

pobres e periféricas.

Figura 3: Negrotério: Aniversário de 25 Anos do massacre de Carandiru III.

Fotografia: Vinícius Soares. Fonte: Arquivo pessoal de Rodrigo Severo.

O episódio do Carandiru denuncia, por parte do Estado, a suspensão 

temporária das normas legais e dos direitos fundamentais garantidos pela 

Constituição para autorizar, por parte do próprio Estado, situações marcadas 

pela violência em nome da “segurança”, como foi o massacre de pelo menos 

111 homens (em sua maioria negros e pobres) na Casa de Detenção de São 

Paulo, remetendo ao Estado de exceção. De acordo com Mbembe (2018, p. 

35), “as colônias são o local por excelência em que os controles e as garan-

tias de ordem judicial podem ser suspensos – a zona em que a violência do 

estado de exceção supostamente opera a serviço da civilização”. O espaço e a 

produção de uma ampla reserva de imaginários culturais sobre determinados 

corpos são algumas categorias por meio das quais acontece a Necropolítica. 

Dentro desta lógica, a invasão do Carandiru informa que aquele espaço é 

lugar de corpos confinados às margens da sociedade, vistos como bandidos, 

assaltantes, assassinos e traficantes, em que “as armas de fogo são dispos-

tas com o objetivo de provocar a destruição máxima de pessoas e criar ‘mun-

dos de morte’, formas únicas e novas de existência sociais, nas quais vastas 

populações são submetidas a condições de vida que lhes conferem o estatuto 

de ‘mortos-vivos’” (Mbembe, 2018, p. 71). 



Revista Aspas  |  Vol. 15  |  n. 2 |  2025 213

Rodrigo Severo dos Santos

Nesse sentido, a escolha performativa de organizar os pacotes enfileira-

dos no mesmo espaço onde era o Pavilhão 9, assim como as fotos reais dos 

corpos, nus e enfileirados no chão de concreto, correram o mundo como um 

símbolo da barbárie brasileira, é uma tradução imagética denunciativa do mas-

sacre que aconteceu no dia 1 de outubro de 1992, em que a “memória traumá-

tica intervém, alcança-nos, agarra os espectadores desprevenidos e os coloca 

diretamente dentro da estrutura da política violenta” (Taylor, 2013, p. 252). 

Outra estratégia utilizada no acontecimento foi o procedimento da carna-

valização como uma tentativa de tornar visível a chacina que os poderes hege-

mônicos desejam apagar e silenciar da história oficial. A pesquisadora Ileana 

Diéguez Caballero investiga tal procedimento a partir dos estudos do filósofo 

russo Mikhail Bakhtin, que propõe o conceito a partir da transposição de ele-

mentos e dinâmicas do carnal para a literatura e outras formas de expressão 

cultural. Ou seja, a aplicação dos mecanismos carnavalescos, como o riso, 

a inversão de papéis, a quebra de hierarquias e a celebração do corpo em 

contextos não carnavalescos. Para Mikhail Bakhtin (2005), o carnaval é um 

espetáculo sem ribalta e sem divisão entre os atores e espectadores, em que 

todos são participantes ativos do carnaval. Neste sentido, Ileana Diéguez ana-

lisa como algumas práticas cênicas da América Latina tratam temas e assuntos 

extremamente sérios, traumas sociais, por meio de práticas carnavalescas, irre-

verentes, paródicas, lúdicas e corporais nos espaços públicos. Para a autora, os 

discursos carnavalescos parodiam convenções, invertem cânones, fazem subir 

à cena as vozes das margens: “Qualquer imagem associada às estruturações 

carnavalescas reflete o grande espetáculo do mundo ao contrário. A partir daí 

o carnavalesco pode chegar a ser contestatório, dissociador de convenções, 

desestabilizador […]” (Diéguez, 2011, p. 57). 

Cantar os parabéns coletivamente de 25 anos do Massacre do Carandiru 

é apontar para o olhar perturbador, transgressor e incômodo que a carna-

valização pode proporcionar, produzindo um mundo invertido, um mundo às 

avessas para a restauração da justiça no espaço público a partir da emergên-

cia de comunidades irreverentes, comprometidas em tornar visíveis o trauma 

silenciado pela história oficial. Nesse sentido, de forma contagiante, o público 

cantou e gritou os parabéns de aniversário dos 25 anos do Massacre, tor-

nando os crimes visíveis, atualizando o acontecimento social traumático, a 



Revista Aspas  |  Vol. 15  |  n. 2  |  2025214

Performance Negrotérico: 25 anos do massacre do Carandiru

brutal violência à qual as vítimas foram submetidas, a fim de desvelar o que 

o Estado buscou ocultar, revelando pela performance o trauma social que é 

constantemente levado ao esquecimento.

O aniversário de 25 anos do Massacre é visto pela lógica da ironia, deboche, 

paródia, sátira sociopolítica que subverte uma ordem pré-estabelecida, gerando 

críticas sociais em relação a essa situação de extrema brutalidade; fazendo 

subir à cena as memórias e vozes das margens, daqueles que foram trucidados 

durante o massacre do Carandiru. Ao mesmo tempo, convida os espectadores 

a se moverem contra uma cultura da violência naturalizada no Brasil e a se res-

ponsabilizarem pela memória desse trauma coletivo, para que ela não se repita. 

No depoimento de um espectador presente na videoperformance, é possível per-

ceber sua indignação sobre o silêncio e a omissão de uma parte da sociedade 

em relação à maior história da tragédia prisional brasileira: “É muito triste a gente 

comemorar 25 anos deste massacre. A gente, num silêncio interno, compactuar 

e não fazermos nada!”13. A fala do espectador remete às palavras de Diana Taylor 

quando afirma que “como o trauma, o protesto performático intromete-se, ines-

perado e importuno, no corpo social. Sua eficácia depende de sua habilidade de 

provocar reconhecimento e reação no aqui e agora, ao invés de contar com a 

recordação passada” (Taylor, 2013, p. 261). 

Figura 4: Negrotério: Aniversário de 25 Anos do massacre de Carandiru IV.

Fotografia: Vinícius Soares. Fonte: Arquivo pessoal de Rodrigo Severo.

13.	 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=uEE11fw_oYc. Acesso em: 3 dez. 2025.



Revista Aspas  |  Vol. 15  |  n. 2 |  2025 215

Rodrigo Severo dos Santos

A ideia de criação de uma comunidade entre performers e especta-

dores formada em resposta à atrocidade do massacre foi fundamental no 

desenvolvimento da performance. Durante a realização do acontecimento, o 

público se colocou como responsável pela ação e pelas situações que surgi-

ram durante a sua execução, pois estavam envolvidos no ritual público (Figura 

4). A noção de contágio discutida por Diana Taylor em relação à transmissão 

da experiência traumática apareceu dentro da comunidade. À medida que os 

espectadores tiveram contato com a memória do Massacre do Carandiru por 

meio da performance, eles imediatamente a incorporaram, responsabilizan-

do-se por cuidar da coralidade de empacotados, de denunciar a violência que 

tinha acontecido naquele espaço, passando a ser um participante do acon-

tecimento traumático em que os atores sociais transformam a violência em 

motor da mudança cultural ao se sentirem como coproprietários do passado 

traumático do Carandiru. 

O trauma se tornou transmissível e compreensível por meio da perfor-

mance, do recontar e do revivenciar pelo empilhamento dos corpos banha-

dos de sangue e colocados no mesmo espaço do dia 2 de outubro de 1992, 

tornando visível a tragédia nacional. Como as imagens demonstram, durante 

toda a realização da performance, os seguranças do parque tentaram censu-

rar a execução da performance. Constantemente fomos ameaçados de que 

seriam chamados a polícia militar e o batalhão de choque se não parásse-

mos de realizar a performance. Alguns espectadores se sentiram afrontados 

e permanentemente agredidos com as tentativas dos seguranças de inibir a 

realização das ações. Uma segunda coralidade foi formada pelos espectado-

res que, a todo momento, proferiram coletivamente comentários, gritos e pala-

vras energéticas para os seguranças e a pessoa responsável pelo Parque 

da Juventude para que nos deixasse realizar a ação no espaço. A rede de 

proteção criada pelos espectadores inibiu que os seguranças interditassem 

a performance e contribuiu para que a ação fosse realizada até o final. Isso 

pode ser lido como uma inversão de papéis14 no funcionamento da comuni-

14.	A inversão de papéis e a construção de comunidades tornam visível o fato de, nos es-
petáculos, estar sempre em causa, também, uma situação social e uma forma de socia-
bilização. Tudo quanto, num espetáculo, acontece entre atores e espectadores, ou entre 
espectadores, acontece também como um processo social específico, constitui uma rea-
lidade social específica. Tais processos tornam-se depois políticos, quando entram em 



Revista Aspas  |  Vol. 15  |  n. 2  |  2025216

Performance Negrotérico: 25 anos do massacre do Carandiru

dade entre performers e espectadores. Tal inversão só foi possível em virtude 

da presença física entre ambos, anulando a dicotomia entre estética, polí-

tica e social, fazendo emergir relações específicas no seio da performance. 

Acreditamos que, se não fosse a performatividade dos espectadores, a ação 

não teria acontecido até o final. Essa criação da comunidade não estava deli-

neada ou prevista, mas ela aconteceu e influenciou no andamento da perfor-

mance (Figura 5).

Figura 5: Negrotério: Aniversário de 25 Anos do massacre de Carandiru V.

Fotografia: Vinícius Soares. Fonte: Arquivo pessoal de Rodrigo Severo.

Sendo assim, Negrotério: 25 anos do massacre do Carandiru construiu 

um ato performativo de protesto que através de sua poética, expõe a situa-

ção de extermínio, condições desumanas e violações de direitos daqueles 

homens em situação prisional, que ultrapassou as margens das leis no de 2 

de outubro de 1992. Nesse episódio, as forças advindas da segurança pública, 

através da intervenção policial, conduzidas pelo poder do Estado, como diz 

Mbembe, tiveram o poder de ditar quem deve viver e quem deve morrer ao 

desprover o status político daqueles homens encarcerados. Assim, a perfor-

mance contribuiu para a transmissão da memória do massacre.

jogo a negociação das posições e a afirmação das relações de poder. Estamos perante 
processos políticos sempre que um indivíduo, ou um grupo de indivíduos, procura impor 
aos outros certas posições, comportamentos, ações e, em última análise, determinadas 
convicções (Fischer-Lichte, 2019, p. 409-410). 



Revista Aspas  |  Vol. 15  |  n. 2 |  2025 217

Rodrigo Severo dos Santos

Considerações finais

Fazer a performance Negrotério: 25 anos do massacre do Carandiru 

e expandir a ação para o suporte da videoperformance publicada nas redes 

sociais no dia 2 de outubro de 2017, tanto representou uma forma de lutar 

contra a indiferença, o esquecimento do Massacre do Carandiru pelas auto-

ridades estatais, como também rememorou suas memórias traumáticas para 

a sociedade civil. Trata-se do poder da coralidade enquanto corpo coletivo 

construído no espaço público que ao provocar zonas de desconforto e desar-

ticulação no funcionamento do espaço, tenta produzir reflexões sobre as múl-

tiplas violências perpetradas contra as camadas mais vulneráveis do país, 

vistas como potencial ameaça ao status quo. Condenados muitas vezes pelo 

racismo e pela criminalização da pobreza. Nesse caso, a performance vai 

na contramão da política oficial de esquecimento do massacre e do modelo 

colonialista baseado na “performance-como-desaparecimento” (Taylor, 2013, 

p. 292) para dar visibilidade a assuntos e temáticas que os poderes hegemô-

nicos querem deixar esquecidos no subterrâneo da casa-grande.

Bibliografia

BAKHTIN, Mikhail. Problemas da poética de Dostoiévski. Tradução de Paulo 

Bezerra. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2005.

BORGES, Viviane Trindade. Carandiru: os usos da memória de um massacre. 

Revista Tempo e Argumento, Florianópolis, v. 8, n. 19, p. 4‐3, set./dez. 2016.

BORGES, Viviane Trindade. Memória pública e patrimônio prisional: questões do tempo 

presente. Revista Tempo e Argumento, Florianópolis, v. 10, n. 23, p. 310-332, 2018.

CHRISTOVÃO, Nanci Tortoreto. Os 111 laudos necroscópicos do Carandiru: evi-

dências de uma execução. 2015. Dissertação (Mestrado em Direito) – Escola de 

Direito de São Paulo da Fundação Getulio Vargas, São Paulo, 2015.

DIÉGUEZ, Ileana Caballero. Cenários liminares: teatralidade, performance e políti-

ca. Uberlândia: EDUFU, 2011.

FISCHER-LICHTE, Erika. Estética do Performativo. Tradução de Manuela Gomes. 

Lisboa: Ed. Orfeu Negro, 2019.

MACHADO, Maíra Rocha; MACHADO, Marta Rodriguez de Assis. (coords.). 

Carandiru não é coisa do passado: um balanço sobre os processos, as institui-

ções e as narrativas 23 anos após o massacre. São Paulo: FGV Direito SP, 2015.



Revista Aspas  |  Vol. 15  |  n. 2  |  2025218

Performance Negrotérico: 25 anos do massacre do Carandiru

MBEMBE, Achille. Necropolítica: biopoder, soberania, estado de exceção, política 

da morte. Tradução de Renata Santini. São Paulo: n-1 edições, 2018.

MBEMBE, Achille. Políticas da inimizade. Tradução de Sebastião Nascimento. São 

Paulo: n-1 edições, 2020.

PIETÁ, Elói; PEREIRA, Justino. Pavilhão 9: o massacre do Carandiru. São Paulo: 

Página Aberta, 1993.

RACIONAIS MC’S. Diário de um detento. Compositores: Mano Brow e Josenir 

Prado. 1997.

RODRIGUES, Adriana Mariana de Araujo. Carandiru: formas de lembrar, maneiras 

de esquecer. Informação, memória e esquecimento, 2021. Dissertação (Mestrado) 

– Universidade de São Paulo, São Paulo, 2021.

SANTOS, Rodrigo Severo dos. A performance negra no Brasil: estéticas desco-

lonizadas na cena contemporânea. 2023. Tese (Doutorado em Teoria e Prática 

do Teatro) – Escola de Comunicações e Artes, Universidade de São Paulo, São 

Paulo, 2023.

TAYLOR, Diana. O arquivo e o repertório: performance e memória cultural nas Américas. 

Tradução de Eliana Lourenço de Lima. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2013.


	_tmfpqx96tfaj
	_Hlk215142215
	_Hlk215141889
	_m786o47qztqq
	_f4zdcblrkdzq
	_Hlk210490075
	_wycuy4xk84dm
	_wg3a3g1hrn32
	_nheq6qo61doh
	_wyaq0eila70k
	_Hlk210893678
	_ypmv4i49ug
	_oju7pf30s62e
	_7awrnh8gsrr9
	_3hxsqifjid8h
	_72ak0suo7pxe
	_hqussww92xb4

