
Fissuras no heterowingkapatriarcado: Uma
abordagem a partir do diálogo com
vídeo-performances de autores Mapuche

VICENTE DANICA
Universidade Católica do Norte | Antofagasta, Chile
vincentedanica.p@gmail.com

DOI 10.11606/issn.2316-9133.v33i2pe223597

resumo Este artigo analisa duas
curtas-metragens mapuche de Ficwallmapu 2021,
"You will never be a Weye" de Seba Calfuqueo e
"Wüfko" de Neyen Pailamilla, que exploram
expressões sexo-afetivas e identificação de gênero.
Estas obras desafiam as narrativas
cis-heterossexistas, misóginas e androcêntricas,
politizando os corpos e as colectividades
mapuche. O estudo situa-se no contexto
sociopolítico chileno pós-"Estallido Social" de
2019, destacando a bandeira Wenüfoye como um
emblema de resistência. Estas
vídeo-performances questionam a hegemonia
heteropatriarcal e colonialista, promovendo uma
visão heterogénea do gênero e das sexualidades,
articulando ferramentas teóricas e conceptuais
para politizar e tornar visíveis as questões sociais.
palavras-chave gênero; sexualidades; vídeo;
performance; Mapuche

Fisuras en el
heterowingkapatriarcado: Una
aproximación a partir del diálogo
con videoperformances de autorías
Mapuche
resumen Este artículo analiza dos
cortometrajes mapuche del Ficwallmapu 2021,
«Nunca serás un Weye» de Seba Calfuqueo y
«Wüfko» de Neyen Pailamilla, que exploran las
expresiones sexo-afectivas y la identificación de
género. Estas obras desafían las narrativas
cis-heterosexistas, misóginas y androcéntricas,
politizando los cuerpos y las colectividades
mapuche. El estudio se sitúa en el contexto
sociopolítico chileno post «Estallido Social» de
2019, destacando la bandera Wenüfoye como
emblema de resistencia. Estas
video-performances cuestionan la hegemonía
heteropatriarcal y colonialista, promoviendo una
visión heterogénea del género y las sexualidades,
articulando herramientas teóricas y conceptuales
para politizar y visibilizar problemáticas sociales.
palabras clave gênero; sexualidades; video;
performance; Mapuche

Introdução
Neste artigo, analiso, a partir de uma perspectiva situada, as possibilidades de

ressignificação das categorias de gênero e sexualidades através de um diálogo com duas
curtas-metragens apresentadas no Ficwallmapu em 2021. Os vídeos em questão são "You
will never be a Weye" e "Wüfko", de Seba Calfuqueo e Neyen Pailamilla1, respetivamente.
No contexto da conversa "Diversidades em movimento", ambas as curtas-metragens

1 Atualmente, o seu nome é Neyen Pailamilla e utiliza pronomes neutros, o que se mantém ao longo do texto.
No entanto, no caso de material citado, devido a normas bibliográficas, a citação foi mantida tal como é
apresentada na fonte original, com o seu nome morto "Paula Baeza Pailamilla".

e223597
https://doi.org/10.11606/issn.2316-9133.v33i2pe223597

https://orcid.org/0000-0003-3338-0735
mailto:vincentedanica.p@gmail.com


2
DANICA | Fissuras no heterowingkapatriarcado...

participaram, tecendo em palavras e imagens as diversas formas de expressão sexo-afetiva e
de gênero no audiovisual indígena, dimensões que aqui examino e amplio.
Inicialmente, a análise de ambas as obras foi realizada no âmbito da minha tese de
investigação de mestrado, que consistiu num estudo exploratório sobre gênero,
sexualidades e infâncias nas narrativas mapuche contemporâneas, onde as obras
audiovisuais foram centrais para explorar e problematizar estas questões. No entanto, por
se tratar de um artigo com um formato mais curto, foco-me exclusivamente nas narrativas
relacionadas com as dimensões de gênero e sexualidades. Como exposto, interpreto que
ambas as obras empunham uma narrativa homogeneizadora, cis-heterossexista, misógina e
androcêntrica sobre o pu mapuche, mostrando em contraponto narrativas das dissidências
sexo-gênero, visibilizando e reivindicando a sexualidade e o prazer biofeminino, como
possibilidades de fissura às articulações entre colonialismo e patriarcado, que Doris
Quiñimil (2012) chama de "heterowingkapatriarcado"; noção que retomo e desenvolvo
com maior profundidade a seguir.

Embora estas vídeo-performances tenham sido realizadas há algum tempo, a sua
análise adquire uma relevância crítica no atual cenário político do Cone Sul, marcado pela
ascensão de discursos e representantes de extrema-direita. Estas expressões políticas,
muitas vezes caracterizadas pelas suas posições conservadoras e excludentes representam
uma ameaça direta à existência e aos direitos das dissidências de gênero. Neste artigo,
destaquei as obras de Calfuqueo e Pailamilla como contra-narrativas na luta pela
visibilidade e afirmação das identidades de gênero. O seu potencial para questionar e
desafiar as estruturas cis-heteropatriarcais e coloniais assume uma urgência especial,
servindo de lembrete e inspiração para a resistência contínua e a necessidade de reafirmar a
diversidade e a inclusão em todas as esferas da sociedade.

Para além disso, é crucial reconhecer que, embora estas vídeo-performances
pertençam a um passado recente, são parte integrante da nossa história contemporânea.
Refletem e documentam um período significativo na evolução das identidades e lutas de
gênero, colocando-as firmemente no quadro da nossa memória coletiva recente. Este
aspeto histórico confere uma camada adicional de importância às obras de Calfuqueo e
Pailamilla, salientando a forma como os acontecimentos e as expressões culturais dos
últimos anos continuam a influenciar e a moldar as nossas realidades atuais. Ao estudar
estas obras como elementos da nossa história contemporânea, não só preservamos e
honramos as vozes e as experiências dos dissidentes do gênero sexual, como também
fornecemos um contexto essencial para compreender melhor os desafios e as
oportunidades que enfrentamos hoje. Esta abordagem histórica sublinha a ideia de que o
passado recente não é apenas um capítulo encerrado, mas um elo vivo e ativo na cadeia de
acontecimentos que moldam o nosso presente e futuro.

Metodologia
Como esta pesquisa é uma investigação de tese para um programa de

antropologia, dialoguei com a problematização feita por Tim Ingold (2015) dessa disciplina
e sua relação com a etnografia. Para Ingold, embora a etnografia produza uma descrição
bastante detalhada, que pode ser escrita, fílmica ou através da utilização de outros meios

Cadernos de Campo (São Paulo, online) | vol. 33, n. 2 | p. 1-22 | USP 2024



3
DANICA | Fissuras no heterowingkapatriarcado...

gráficos, da vida tal como é vivida e experimentada (de facto) pelas pessoas num
determinado lugar, isto pode ser limitativo se tornar um fim em si mesmo. A antropologia,
por outro lado, pode recorrer a esta descrição com o objetivo de compreender as condições
e possibilidades da vida humana no mundo para além de um mero exercício descritivo.

Em suma, o que caracteriza a antropologia é seu caráter holístico, pois é uma
investigação generosa: porque está atenta e é sensível ao que as outras pessoas fazem e
dizem; aberta: porque não procura soluções finais, mas mais formas através das quais a vida
é possível (de mãos dadas com um compromisso com melhores formas de vida);
comparativa: porque aumenta a consciência de que qualquer caminho de vida que possa ser
tomado não é o único (nenhum caminho é pré-instituído como único/"natural"); e crítica:
porque nos permite estar desconfortáveis com a forma como as coisas são. (Ingold, 2015).
Assim, sendo a antropologia constituída com estas caraterísticas, o autor alerta, no
entanto, que não devemos deixar de prestar atenção à atual catástrofe civilizacional e, que
nenhum grupo indígena, nenhuma especialidade científica e/ou doutrina filosófica detém a
chave do futuro (se é que tal chave existe), mas que este é um futuro que se constrói
coletivamente através do diálogo e, neste sentido, a antropologia existe precisamente para
expandir ou alcançar este diálogo, discutindo a vida humana.

O que há, então, de antropológico na questão em apreço? Ao circunscrever a
antropologia ao objetivo de compreender as condições e possibilidades da vida humana no
mundo (Ingold, 2015) entendo o gênero e as sexualidades como transversais às
experiências humanas e, consequentemente, às condições e possibilidades das mesmas.
Assim, tal como Ingold, concebo a antropologia como uma arte de investigação, em que
cada trabalho é uma experiência; não no sentido científico natural de testar uma hipótese
pré-concebida ou de conceber um confronto entre ideias "na cabeça" e fatos "no terreno",
mas no sentido de permitir uma abertura e depois seguir até onde ela nos leva (Ingold,
2015: 227).

Dialogos de saberes e pensamento de fronteira
Como cientista social, devo mencionar que sou a favor da auto-determinação da

nação Mapuche. Ao fazê-lo, reconheço que existe o perigo de apropriação cultural ao
expressar explicitamente o apoio à causa de um povo ao qual não pertenço. Para me
manter cauteloso nesta situação, retomo as palavras de Papay Elisa Loncón: "para apoiar a
causa mapuche e não cair na apropriação cultural, é necessário fazê-lo através do diálogo
intercultural. Isso significa respeitar os direitos dos outros, respeitar a autoria, respeitar o
conhecimento. E, quando for o caso, citar os sábios" (Loncon, 2021: s/p).

Neste caso, concebo que o diálogo intercultural se dá pelo reconhecimento do
meu lugar de enunciação, a partir de um corpo não-mapuche, com as limitações e
implicações que isso possa ter. Dito isso, considerei relevante traçar brevemente o
contexto sócio-político em que me situei ao ter realizado esta análise.

Como é sabido, no dia 18 de outubro de 2019, no Chile, teve início um processo
de protestos populares, a que se chamou "Estallido Social", ou "A Revolta". O que começou
inicialmente com o aumento do preço dos transportes, estendeu-se mais tarde a uma
crítica radical do modelo neoliberal estabelecido no Chile durante a Ditadura Civil Militar

Cadernos de Campo (São Paulo, online) | vol. 33, n. 2 | p. 1-22 | USP 2024



4
DANICA | Fissuras no heterowingkapatriarcado...

de 1973-1990, e que foi aprofundado pelos governos subsequentes. Juntamente com as
mobilizações de rua, a geração de espaços participativos em cada território, como
assembléias e conselhos municipais, passou a fazer parte de um repertório de reapropriação
territorial da cidade, o que não é menos simbólico, considerando que o projeto colonial de
espaço público urbano "foi o cenário para a realização de tal projeto, que não foi apenas de
imposição, que foi certamente o procedimento primário, mas também de incorporação e
esvaziamento da diferença" (Alvarado Lincopi, Alvarado Lincopi, 1999). (Alvarado
Lincopi, 2015). Nesse sentido, as diferenças no tecido urbano voltam a preencher de
significados o espaço esvaziado pelo colonialismo, com algo que chamou a atenção de
vários meios de comunicação e analistas (inclusive eu), a saber, o surgimento da bandeira
de Wenüfoye como símbolo de resistência, não só entre a população indígena, mas
também entre a população mestiça.

A este respeito, o historiador Fernando Pairican, numa coluna, pergunta "O que é
que a sociedade chilena vê nela?" e para se aproximar de uma possível resposta cita o atual
werken do parlamento de Koz Koz, e membro do AukinWallmapu Ngulam (Conselho de
Todas as Terras) para a época de criação desta bandeira, 1995, Jorge Weke "vê um símbolo
de libertação, de auto-reconhecimento, de acreditar na unidade dentro da diversidade, de
respeito, de valorizar cada frente de luta, de valorizar cada contribuição feita pelos
Mapuche onde quer que estejam". (Pairican, 2019: 9)

Juntando-se às palavras do werken Jorge Weke, e como parte desse sector da
sociedade chilena que vê que, nesta bandeira, não há apenas uma aproximação a este
símbolo particular, mas também um distanciamento do Estado-nação chileno, que se
baseia na supremacia branca e na dominação sobre os povos que historicamente habitaram
este território. Neste sentido, Neyen Pailamilla (2021) interpreta este facto como um
"habitar a fronteira", como um território nebuloso no qual esta abordagem ganha forma.

Pela minha parte, posiciono-me a partir de uma perspetiva de fronteira, em que
cada coletividade não é entendida a partir do exterior, mas em relação. Aqui, um conceito
que considero fundamental como quadro interpretativo é o de "limiar", no sentido em que
María Lugones (2021: 21) o entende:

o espaço entre realidades, o intervalo entre universos de significado que
constroem a vida social e as pessoas de formas diferentes, um interstício
a partir do qual se pode posicionar de forma crítica e mais clara em
relação a diferentes estruturas.

É um habitar a fronteira que se situa como parte essencial do contexto de
enunciação em que me situo na realização deste estudo, marcado pelo meu próprio lugar de
enunciação enquanto pessoa não-binária. Aí me penso a partir de um lugar intersticial,
como o limiar de Lugones, ou "Nepantla" na obra de Gloria Anzaldúa (2021: 29) como "um
espaço psicológico liminar entre as formas como as coisas têm sido e um futuro ainda
desconhecido"; "o espaço intermédio, o local e o sinal de transição", ou estar dividido
"entre caminhos", procurando "encontrar algum tipo de harmonia no meio dos remoinhos
de múltiplas e conflituosas visões do mundo" onde "temos de aprender a integrar todas

Cadernos de Campo (São Paulo, online) | vol. 33, n. 2 | p. 1-22 | USP 2024



5
DANICA | Fissuras no heterowingkapatriarcado...

estas perspectivas". Esta perspetiva é assimilável à proposta de Silvia Rivera Cusicanqui
(2015: 207) da epistemologia Ch'ixi, como "uma forma de caminhar pelos caminhos de
uma espécie de consciência de borda ou consciência de fronteira". Aí um lugar homólogo
ao Nepantla é o "taypi" "ou zona de contacto que nos permite viver ao mesmo tempo
dentro e fora da máquina capitalista, usar e ao mesmo tempo demolir a razão instrumental
que nasceu das suas entranhas". Estas noções são, em suma, elementos que estão na base da
metodologia de fronteira proposta.

Amostra e fontes
Para a seleção, segui uma lógica de bola de neve intertextual, ou seja, um texto

levou-me a uma discussão que apontava e/ou citava outro e assim sucessivamente. A certa
altura, lendo Enrique Antileo (2020), este autor referiu-se ao coletivo Rangiñtulewfü e, em
particular, à obra de Seba Calfuqueo "You will never be a weye". A partir dessa menção,
pus-me à procura dela e soube que faria parte de uma exposição na Ficwallmapu (2021)
sobre "Diversidade sexual e afectiva do ponto de vista dos povos ancestrais". Aí tive a
oportunidade de ver "Wüfko" de Neyen Pailamilla, o que me permitiu fazer esta
triangulação com obras a partir das quais pude dialogar sobre gênero e sexualidades de
mãos dadas com autores mapuche e não mapuche que também falaram sobre o assunto.

Estou consciente, antes de mais, de que, em rigor, a investigação é extremamente
limitada no seu potencial para ajudar a melhorar as condições materiais deste ou daquele
povo. (Tuhiwai, 2016). No entanto, proponho uma contribuição indireta, ao interpelar, a
partir da própria pesquisa, os modos de conduzir os estudos com os povos indígenas,
apelando para o reconhecimento de outras fontes e produção de conhecimento para além
da oralidade.

Em relação ao exposto, optei por não realizar entrevistas para complementar o
meu estudo. Como tenho uma postura e um compromisso político com esta investigação,
compreendo que isso pode ter impacto no trabalho editorial subsequente, ou seja, na
filtragem de conteúdos e na minha mediação. Por outro lado, reivindico "a necessidade de
questionamento das práticas de pesquisa e de tutoria" (Antileo, 2016, pág. 4). (Antileo,
2016: 46) presentes nas ciências sociais. Nessa linha, sendo involuntariamente parte de um
povo que historicamente subjugou o povo-nação Mapuche, considero que há uma
violência epistémica intrínseca no ato de entrevistar para fins de pesquisa. Isso porque o
testemunho traz tacitamente marcas assimétricas, pois implica a prática da "inquisitio, ou
seja, no ato de fazer perguntas e nas capacidades e contextos de resposta" (Antileo, 2016:
44).

Por isso, embora tenha feito um exercício de recorte e seleção de fontes, estas são
de acesso livre, o que me permite tornar transparente que a minha interpretação não é
necessariamente um reflexo exato do que lá está, mas é isso mesmo, uma interpretação,
matizada a partir do meu lugar de enunciação. Assim, as entrevistas que cito estão todas
disponíveis online, e a bibliografia de autoria mapuche está também maioritariamente
disponível e/ou em formato de distribuição física. É claro que isto não desconsidera a
pré-existência de trabalho editorial de outros meios, nem a seleção da minha parte, no
entanto, ao tornar transparente a disponibilização das fontes, permito também que sejam

Cadernos de Campo (São Paulo, online) | vol. 33, n. 2 | p. 1-22 | USP 2024



6
DANICA | Fissuras no heterowingkapatriarcado...

explicitados os elementos que disponibilizo para interpretação. Da mesma forma, as
narrativas que analiso também estão disponíveis online através de vários meios.2

Processos de identificação ou identidades em movimento
Para situar os lugares de enunciação de cada autor num contexto sócio-histórico

mais amplo, desde o surgimento do Estado-nação chileno, vale a pena assinalar como
primeiro antecedente que o "entrelaçamento de relações de poder que o colonialismo
começou a levar a cabo sitiou e debilitou progressivamente as forças da sociedade
mapuche, construindo uma divisão radicalmente hierárquica entre o feminino e o
masculino". (Vásquez Toloza, 2015: 145) Tais processos não constituem um tempo passado,
mas se expressam de forma reconfigurada e persistente através de práticas e discursos que
se perpetuam no presente, daí que "para explicitar os discursos e práticas que são
funcionais ao heteropatriarcado", "assim como ao neocolonialismo e ao neoliberalismo
imposto" Doris Quiñimil (2012: 9) concebeu a necessidade de criar uma nova categoria que
ela chama de "heterowingkapatriarcal". O termo "wingka", nas palavras de Quiñimil (2012:
8) significa "[e]xtranjerx, novamente Inka ou invasor" [...] "que vem da palavra winküf que
significa arrancar, daí a sua aplicação aos espanhóis e depois aos chilenos que arrasaram as
terras, as vidas, a língua e as tradições" do povo mapuche.

Por outro lado, considero necessário afirmar que, embora tais processos
sócio-históricos ocorram num determinado particular, não se limitam a ele, pois, como
assinala Claudio Alvarado Lincopi (2021: 94), "a geografia colonial opera" [...] "como um
espaço móvel que não se limita ao território despossuído, mas segue os passos dos
colonizados", ou seja, "onde quer que estejam, as relações coloniais que inferiorizam estão
em ação". E esta consideração será fundamental para compreender as trajectórias de vida e
as práticas de resistência dos autores expressas em cada uma das obras analisadas.

O criador de "You will never be a weye" é Seba Calfuqueo (1991); artista visual,
membro do coletivo Mapuche Rangiñtulewfu e da revista Yene. É licenciado e mestre em
Artes Visuais pela Universidade do Chile. O seu trabalho tem como ponto de partida a sua
origem mapuche e a respectiva herança cultural, a partir da qual propõe "uma reflexão
crítica sobre o estatuto social, cultural e político do sujeito mapuche na sociedade chilena
atual e na América Latina" (Calfuqueo, 1991: s/n). Esta proposta inclui instalações,
trabalhos em cerâmica, performance e vídeo, nos quais explora "semelhanças e diferenças
culturais, bem como os estereótipos que são produzidos no cruzamento entre modos de
pensamento indígenas e ocidentalizados, e também para tornar visíveis questões
relacionadas com o feminismo e a dissidência sexual" (Calfuqueo, 1991: s/n). Tais

2CALFUQUEO, Sebastián. "Nunca serás um olho de vento". Disponível em:
https://vimeo.com/538709301. Acesso em 29 out. 2024. PAILAMILLLA, Neyen. “Wüfko”.
Disponível em: https://paulabaezapailamilla.wordpress.com/2020/08/02/wufko. Acesso
em 29 out. 2024.

Cadernos de Campo (São Paulo, online) | vol. 33, n. 2 | p. 1-22 | USP 2024



7
DANICA | Fissuras no heterowingkapatriarcado...

interstícios são tecidos a partir de um lugar de enunciação “champurria”3 e “mapudisidente"
que confrontam o colonial (Calfuqueo, 2019: 30) em que, seguindo as suas palavras, o
trabalho de Seba como artista visual:

desenvolveu-se com base em três eixos de questionamento da
identidade: classe, gênero e raça. Dada a minha ascendência mapuche,
tenho feito cruzamentos em relação à minha biografia e à história
política e social do território mapuche, bem como novos encontros que
perturbam o que historicamente nos foi ensinado como "correto" ou
correspondente a determinados assuntos nas sociedades
latino-americanas. Embora em algum momento as propostas em que
trabalhei tenham tentado gerar uma nova identidade, hoje me recuso a
acreditar em uma categoria identitária firme e estática (Calfuqueo, 2019:
7).

É neste contexto que a obra "You will never be a Weye" se situa, problematizando
as intersecções de classe, raça, gênero, a partir do corpo de um "sujeito indígena e também
não heterossexual" (Calfuqueo, 2019: 83), mas também questionando a identidade como
algo imutável, e reconhecendo-a, em vez disso, "como um momento transitório, contextual
e específico de um indivíduo" (Calfuqueo, 2019: 8). Assim, Sebastián postula que estes
lugares "não definem completamente a [sua] identidade e, portanto, [não está] condenado
a fazer obras que falem apenas na interseccionalidade de gênero e classe", e acrescenta: "A
partir daqui é importante para mim definir que as nossas buscas, tanto identitárias como
coletivas, sejam sem demarcar um lugar fixo, mas também tomando conta do lugar em que
nos corresponde situar-nos e falar" (Calfuqueo, 2019: 83).

No caso da segunda obra, "Wüfko", criada por Neyen Pailamilla (1988), é uma
artista visual mapuche, mestre em Dança Contemporânea pela Universidade ARCIS e
mestre em Teoria e História da Arte pela Universidade do Chile. Tal como Seba, também
faz parte do Coletivo Rangiñtulewfü. O seu trabalho tem sido desenvolvido a partir da
performance baseada na sua identidade diaspórica Mapuche Champurria, "sendo este o
ponto de origem dos seus trabalhos performativos, questionando-se a si própria e ao seu
contexto a nível histórico, político e social" (Baeza Pailamilla n.d.). 4De acordo com
Enrique Antileo, a diáspora é fundamental na definição doWallmapu como País Mapuche,

3 Champurria é o resultado de um cruzamento entre um Mapuche e um Winka, a partir daí o conceito
revelaria apenas uma questão de sangue. Ora, a champurria também pode designar o resultado da mistura
gastronómica de muitos ingredientes, ou seja, o conceito tem um significado profundo ligado à mistura, ao
heterogéneo. Dessa forma, o conceito não tem uma origem racializante, principalmente se considerarmos
que a champurria só foi utilizada como mistura de sangue quando isso aconteceu, ou seja, a partir do
encontro com o outro. Antes deste processo, provavelmente era usado apenas como sinónimo de mistura. E
é precisamente esta última noção que tem sido recuperada nos últimos anos para refletir sobre as identidades
que habitam a fronteira. Assim, em alguns casos, como o da 'nova mestiçagem' nos Estados Unidos ou o do
'ch'ixi' na Bolívia, a 'champurria' pode permitir-nos refletir sobre identidades variegadas" (Alvarado Lincopi
2021: 189-190).

Cadernos de Campo (São Paulo, online) | vol. 33, n. 2 | p. 1-22 | USP 2024



8
DANICA | Fissuras no heterowingkapatriarcado...

pois "estabelece a fronteira entre o territorializado e o desterritorializado, no sentido
poroso do próprio e do estrangeiro" (Antileo, 2021: 23)

Neste sentido, o trabalho de Neyen centra-se na autodeterminação dos pu
mapuche "na sociedade chilena como gesto político" e em "como os espaços públicos
urbanos são ocupados pelos corpos das mulheres indígenas através de performances que
abordam a condição de invisibilidade no contexto diaspórico em que vivem atualmente, ou
seja, deslocadas dos seus territórios de origem" (Baeza Pailamilla, 2020: s/n). Como
refleteNeyen, as suas práticas, ou melhor, a sua própria experiência de vida e história:

tenho estado situado num espaço liminar, entre uma coisa e outra.
Estive, ou tive de estar, em lugares de charneira: lugares que são
geralmente desconfortáveis, mas tremendamente interessantes e
nutritivos. Até o abordo a partir da performance, porque para mim o
corpo é uma charneira entre muitas coisas, e a própria performance é
também um lugar difícil de apreender, que não é estudado como uma
carreira numa universidade, mas antes investigado através do corpo,
através de experiências. Acho que reflete isso: ser uma ponte de
comunicação, de fluxos, de elementos de informação entre uma coisa e
outra. Essa zona cinzenta. Outro exemplo é a condição de ser Mapuche e
de ter nascido na cidade: para mim não há uma coisa ou outra, mas
somos constituídos por ambas. A outro nível, nunca me senti
identificada como mulher, embora saiba que sou lida como mulher e,
mais uma vez, há agora um desconforto em torno do gênero. E embora
tenha estudado dança, também estive muito envolvida nas artes visuais.
Primeiro estudei dança contemporânea: foram seis anos dedicados ao
treino, ao corpo e à consciência. E depois fui para o outro extremo, fui
para a teoria da arte: atelier, cabeça, letras, escrita, academia, filosofia.
Penso que é esta ideia de ponte e do que está entre dois lados, este lugar
que não é facilmente reconhecível, uma zona intermédia de areia
movediça, que me interessa muito (Baeza Pailamilla, 2020: s/p).

A partir das palavras de Neyen, salientei o espaço liminar, que ela situa
juntamente com as suas práticas, experiências e história de vida. A filósofa argentina,
feminista decolonial e educadora popular María Lugones explora o conceito de
liminaridade em diálogo com a obra de Victor Turner, como um "habitar o limiar":

O espaço entre realidades, o intervalo entre e dentro de universos de
sentido que constroem a vida social e as pessoas de diferentes maneiras,
um interstício a partir do qual se pode posicionar-se criticamente com
mais clareza em relação a diferentes estruturas [...] O limiar é o lugar
onde se toma consciência mais plena da própria multiplicidade
(Lugones, 2021: 105).

Cadernos de Campo (São Paulo, online) | vol. 33, n. 2 | p. 1-22 | USP 2024



9
DANICA | Fissuras no heterowingkapatriarcado...

Neste modo de situar o lugar da enunciação, a obra de Calfuqueo atravessa
também os limiares dos processos de identificação, problematizando-os precisamente a
partir do transitório, das especificidades e dos contextos que os indivíduos atravessam,
como se verá na seção seguinte.

You will never be a Weye
You will never be a Weye, mostra-nos inicialmente Seba seminua de costas para a

câmara, olhando para roupas que se assemelham às roupas de um machi colocadas contra
um fundo preto (ver figura 1). Ao levantar-se, ouve-se a sua voz-off a dizer o título do
vídeo "You will never be a weye", e depois narra uma história situada a partir da sua
experiência e história de vida em diálogo com perspectivas mapuche contemporâneas e
visões coloniais.

Figura 1. Captura de tela de "You will never be a Weye", Rivera, 2015.

Algo que se destaca na materialidade do palco é a roupa que Calfuqueo vai
lentamente desprendendo e vestindo sobre o seu corpo. Segundo Mariairis Flores, chilena,
licenciada e mestre em Teoria e História da Arte, que trabalhou com o autor e viajou4

muito pela sua obra, argumenta que o "traje corresponde a um 'disfarce', fabricado na
China, que é transacionado no comércio e dá conta de um falso multiculturalismo" (Flores
2019: 106). A par disso, critica a forma como o seu "uso forçado em festivais escolares o
despojou do seu estatuto de vestuário" (Flores, 2019: 106), facto que, aliás, faz parte de um
fenómeno mais amplo, por vezes denominado "neoliberalismo multicultural", que, como
analisa Claudio Alvarado Lincopi (2021: 138), "despolitiza os corpos e os povos indígenas,
tornando-os objetos culturais para consumo folclórico através de um exercício
museográfico profundamente essencializante". Essa diversidade despolitizada promovida

4 Numa dedicatória que me foi dirigida num livro de ambos os autores, Seba referiu-se à curadoria de
Mariairis como uma "viagem", noção que decidi abraçar nestas linhas.

Cadernos de Campo (São Paulo, online) | vol. 33, n. 2 | p. 1-22 | USP 2024



10
DANICA | Fissuras no heterowingkapatriarcado...

pelo neoliberalismo opera "sob uma reificação cultural que encerra o devir indígena em um
fetiche imóvel, em uma mercadoria" (2021: 138).

Assim, em "You will never be a Weye", com a escolha desta peça de vestuário com
estas caraterísticas específicas do seu fabrico, Seba realiza um exercício de interpelação
política e, consequentemente, de re-politização de corpos e povos - neste caso Mapuche -
que o neoliberalismo multicultural tem sido responsável por despolitizar. Nas suas
palavras, "o que se procura é a reapropriação de uma identidade negada - através do
silêncio - pela história, pela religião e pelo patriarcado, ironizando com trajes que simulam
roupas reais - como um disfarce - juntamente com uma peruca sintética" (Calfuqueo, 2016:
s/p). A frase com que se inicia a história é: "na cultura mapuche não há bichas", dita pela
avó paterna de Sebastián, que se autodenomina "mapuche rede" como "reação à presença
de um possível encontro com um sobrinho travesti" (Calfuqueo, 2019: 20). Concentro-me
na "rede" como conceito, uma vez que se refere ao que é puro, bem definido; elementos
que há alguns anos pessoas e coletividades (mapuche e não mapuche) têm vindo a
problematizar, ao mesmo tempo que o impuro, a mistura, o variegado, a fronteira
(Alvarado Lincopi, 2021) são recuperados e reivindicados.7 Ange Cayuman (também do
coletivo Rangiñtulewfu), em diálogo com mulheres poetas mapuche, aborda a relação da
champurria com a impureza: "uma impureza que nos permite expandir as possibilidades e
realizar um exercício de criação que 'deixa de reproduzir o discurso oficial e estereotipado
com que o sujeito indígena tem sido descrito' " (Valderrama Cayuman, 2019: 350).

Este tipo de visões, a que podemos chamar "impuras", permitiram passar de
posições centradas num "evidente essencialismo para posições que começam a questionar
os discursos de complementaridade, dualidade e equilíbrio" (Antileo, 2020: 267). De
acordo com Margarita Calfio, tal como o da "reciprocidade", "são amplamente utilizados
pelos movimentos dos povos nativos para dar conta das relações de gênero" (Calfio, 2016:
33). Neste sentido, para o caso Mapuche, a autora afirma que "estes termos parecem estar a
imobilizar o estudo das relações de gênero atuais, porque reduzem as relações à
heterossexualidade e porque não dão conta da realidade vivida por pessoas que
historicamente sofreram desenraizamento, violência e discriminação" (Calfio, 2016: 33). É
justamente isso que Seba aponta em seu relato, quando menciona que "alguns mapuche
contemporâneos dizem constantemente que na história da nação a homossexualidade não
existia, que não fazia parte de sua cultura" (00:00-00-44:00 ss).

Os processos de colonização e despossessão que caracterizaram a formação do
Estado chileno trouxeram consigo um "modo particular de construção sociopolítica e
cultural" sob disciplinas laborais, religiosas e escolares às quais se atribui um carácter
civilizador", que permitiram "até a interiorização de complexos de inferioridade em
diferentes gerações mapuche" (Nahuelpan, 2015: 122). Em particular, a escola, onde os
Mapuche foram inseridos durante o século XX, "foi um espaço de disciplinamento que
operou através da violência física e simbólica, bem como do castigo" (Porma, 2015: 191).

Essa violência foi legitimada

através de discursos e imaginários coloniais que, ao longo do século XX,
naturalizaram a representação dos sujeitos mapuche como inferiores,

Cadernos de Campo (São Paulo, online) | vol. 33, n. 2 | p. 1-22 | USP 2024



11
DANICA | Fissuras no heterowingkapatriarcado...

levando à rotinização da agressão e do desprezo racial como condição
para a integração do "índio" (Porma, 2015: 191).

O que Juan Porma aponta é confirmado por Seba, que foi submetida a uma
"racialização ligada ao [seu] sobrenome mapuche, aos preconceitos e estereótipos racistas
em torno da construção de sujeitos impostos pelo colonialismo e pelo arribismo no Chile"
(Calfuqueo, 2019: 67). O racismo a que Seba foi submetida traduziu-se não só na forma
depreciativa e pejorativa com que era referida, mas também significou sofrer bullying
escolar, insultos, agressões físicas ao seu corpo e pertences (Calfuqueo, 2019). Esta situação
foi agravada pela adição do adjetivo "maricas", que nas suas palavras se deveu ao facto de

Eu não me enquadrava na ordem heteropatriarcal da escola masculina,
devido à minha expressão de gênero - andrógino - e ao meu desejo
sexual em relação a eles outros homens. Apesar de não ter uma
sexualidade ativa nesse período, decidiram falar do meu gênero e da
minha identidade apenas por causa das minhas qualidades físicas nessa
altura. Com o cabelo comprido, escondido depois de dominar várias
técnicas para me adaptar ao corte "masculino" que a escola exigia que
usássemos, gerei uma rutura, um desajuste no molde desses colegas.
Através da maquilhagem e de looks estranhos, perturbava a sua
masculinidade e era lido como o outro, o abjeto (Calfuqueo, 2019:
64-65).

A questão das origens destas opressões faz parte de um amplo debate em curso,
cujas possíveis respostas ultrapassam o âmbito deste estudo. Seria possível situar o
nascimento das diferentes formas de dominação, primeiro com a colonização espanhola e
depois com a chilena, mas, como Héctor Nahuelpan assinala com razão, as origens destas
diferentes formas de opressão continuam a ser objeto de debate:

Reduzir estas práticas a uma análise que enfatiza o avanço da
"dominação ocidental", que ao impor-se causaria todos os males e
desgraças às sociedades indígenas concebidas como totalidades
harmónicas ou coerentes, é em si mesmo uma cegueira analítica. As
relações coloniais envolvem também agentes internos e mediadores dos
próprios povos colonizados que são seus veículos (Nahuelpan, 2013b:
76).

Nesta linha, não só é plausível problematizar a veiculação das relações coloniais,
como também a sua perpetuação através das práticas e discursos de diferentes colectivos e
indivíduos na atualidade, de que é exemplo claro a experiência tornada visível por Seba.
Ora, é claro que as relações coloniais alteraram a fluidez de gênero entre os pu Mapuche,
de facto, segundo Calfuqueo (2019: 20) antes "da implementação da cultura religiosa, a
homossexualidade e a mobilidade de gênero era uma possibilidade que, após a conquista,

Cadernos de Campo (São Paulo, online) | vol. 33, n. 2 | p. 1-22 | USP 2024



12
DANICA | Fissuras no heterowingkapatriarcado...

foi negada e continua a ser negada até agora". Por isso, em seu conto, Seba retoma a
crônica "Cautiverio feliz" do escritor e militar crioulo (de origem espanhola, nascido no
Chile) Francisco Núñez de Pineda y Bascuñán, justamente para problematizar como os
processos do colonialismo exterminaram a figura do machi weye e, em suma, corromper
através desta performance "a ideia de uma identidade fixa da construção da masculinidade
mapuche e o processo de segmentação do trabalho associado ao binarismo do feminino e
do masculino" (Calfuqueo, 2019: 23).

Uma das referências utilizadas por Calfuqueo em sua dissertação de mestrado
(2019) é o trabalho da antropóloga peruana Ana Mariella Bacigalupo intitulado "La lucha
por la masculinidad machi", no qual ela aponta que Francisco Núñez de Pineda y Bascuñán,
"escreveu o único relato ocular de um encontro entre um agente colonial e um machi
weye" (2002: 31). Bacigalupo cita longamente um fragmento da descrição do machi weye
feita por Núñez de Pineda y Bascuñán, que trago aqui para ilustrar em pormenor esta
impressão colonial:

Veio um índio de tão má figura, que o seu traje, cara perversa e cintura,
significava o que ele era [...] parecia um Lúcifer nas feições, na cintura e
no traje, porque andava sem calças, que era um desses [...] chamados
hueyes [...] em vez de calças usava um puno, que é um pequeno remendo
que usam de frente da cintura para baixo, como as mulheres índias, e
umas camisas compridas por cima. O seu cabelo era comprido e solto,
enquanto todos os outros têm tranças, e as suas unhas estavam tão
deformadas que pareciam colheres. Tinha uma cara muito feia e nos
olhos uma nuvem que englobava tudo. Muito pequeno de corpo, um
pouco atrasado, e coxo de uma perna, de modo que só de olhar para ele
causava horror e medo: com o que dava a entender os seus vis exercícios
[...] O que usa o ofício de homem não é por ele baldonado, como o que
na nossa linguagem vulgar significa nefando e mais propriamente putos
que é a verdadeira explicação do nome hueies [...] acomodando-se a ser
machis ou curandeiros, porque têm pacto com o demónio (Núñez de
Pineda y Bascuñán, 1863: 157-159 apud, Bacigalupo 2002: 30).

Os adjectivos pejorativos neste excerto são reiterativos e oscilam entre juízos
morais, racistas, sexistas e até estéticos, com expressões como "má figura"; "cara e cintura
perversas"; "parecia um Lúcifer"; vestido "como uma índia"; com unhas e corpo
"disformes"; "muito feio de cara"; "nefasto"; "puto"; com "exercícios vis" que "só de olhar
para ele causava horror e susto"; e finalmente que o facto de ser machista era acompanhado
de "exercícios vis" que "só de olhar para ele causava horror e susto"; "muito feio de cara";
"nefasto"; "puto"; de "exercícios vis" que "só de olhar para ele causava horror e susto"; e
finalmente que o facto de serem machis se enquadra na suposição de que "têm um pacto
com o diabo" (Núñez de Pineda y Bascuñán 1863: 157-159 apud Bacigalupo 2002: 30). De
acordo com Seba Calfuqueo, os espanhóis "exaltaram o conquistador branco, masculino,
viril, heterossexual e poderoso para denegrir o gênero machi sob as suas crenças moralistas

Cadernos de Campo (São Paulo, online) | vol. 33, n. 2 | p. 1-22 | USP 2024



13
DANICA | Fissuras no heterowingkapatriarcado...

de um homem indígena efeminado, subalterno e marginalizado" (2019: 18). Núñez de
Pineda y Bascuñán, escreveu tal crónica de 560 páginas para condenar o machi weye e
assim legitimar a sua hispanidade, assim:

A diferenciação entre espanhóis e indígenas, cristianismo e feitiçaria,
sexualidade reprodutiva e sodomia, masculinidade e efeminação
tornou-se uma forma de controlar as fronteiras entre um espanhol
privilegiado e um indígena machi abjeto (Bacigalupo 2002: 32).

Aqui, detenho-me na abjeção da "efeminação", porque, a par do desejo de apagar
qualquer vestígio dela nos corpos bio-masculinos, as possibilidades de explorar outras
formas de feminilidade nos corpos bio-femininos também foram limitadas, e no caso das
corporeidades racializadas, essa limitação, subordinação, invisibilização e exotização
tornaram-se mais explícitas, como no caso de "Wüfko".

Wüfko
Wüfko "é um olho de água, uma fonte de grande pureza", "o som que água emite

quando sai da terra" "e também o nome de um local sagrado na floresta de Challupen"
(Baeza Pailamilla, 2019: s/p). Este projeto foi realizado no âmbito da residência artística
"Territorios en tensión", organizada pela Ficwallmapu em 2019 e, segundo Neyen, foi
composto por

Artistas mapuches e afro-descendentes que estão a propor uma
sensibilidade diferente a partir da perspetiva da diversidade sexual. No
meu caso, fiz uma vídeo-performance a partir da história de uma
lamngen do território, que trata do erotismo, de um corpo de mulher do
pewma/sonho, e represento isso através de duas imagens, duas
fotografias e um vídeo. É uma viagem pelo pewma desta lamngen, que
ela própria conta, e a sua história leva-nos a experimentar este erotismo
(Ficwallmapu, 2019).

A lamngen é Gabriela Llankinao, que, em voz off, narra o pewma que teve com
aquele lugar, a partir do qual se revela "um kimün” (conhecimento) ligado à própria
sensibilidade corporal" (Baeza Pailamilla 2019: s/p). O vídeo começa com um zumbido ou,
possivelmente, o que é conhecido como "ül"5, num plano com um fundo preto e depois é

5 Ül é canto. No entanto, coloquei-o entre aspas, pois há diferentes tipos de canto, como, por exemplo, o
"llamekan" "também conhecido como a canção de moer" (Mora Curriao 2010b: 39). Por outro lado, embora
todos os mapuche "saibam cantar, nem todos os que cantam ou podem transmitir uma canção são
considerados ülkantufe. Esta condição requer pelo menos algumas competências particulares, uma
aprendizagem específica, uma prática constante e o reconhecimento como tal por parte dos membros da
comunidade. Na maioria dos casos, esta condição torna-se um mandato, porque está "no sangue" - diz-se
entre os Mapuche - ou por desígnio espiritual conhecido através do pewma (sonhos). De qualquer forma, é

Cadernos de Campo (São Paulo, online) | vol. 33, n. 2 | p. 1-22 | USP 2024



14
DANICA | Fissuras no heterowingkapatriarcado...

nos mostrado Gabriela a observar. De seguida, ela aproxima o plano da sua boca e narra o
seu pewma.

Numa entrevista a Neyen, Victoria Guzmán, investigadora chilena especializada
em memória cultural, identidade e representação, afirma que em Wüfko há uma
reviravolta onírica em comparação com as suas outras obras, onde, "de certa forma, as
fronteiras entre o real e o irreal se esbatem. A mulher e a terra que se interpenetram,
barreiras que se estão a quebrar, o que também se liga ao liminar" (Baeza Pailamilla, 2020:
s/n). A este respeito, embora segundo Neyen dê sempre "um toque poético à violência, ou
a situações de resistência", para este trabalho permitiu-se "não fazer algo tão polémico",
como um presente para si própria, para "habitar outra coisa" e "deixar-se levar pelo
território" (Baeza Pailamilla, 2020: s/n). Neste sentido, não gosta de chegar a um lugar com
um tema imposto, mas procura encontrar algo; o que naquele momento aconteceu com a
pewma de Gabriela, a partir da qual gerou um diálogo e a obra foi criada (Baeza Pailamilla,
2020: s/n).

No que diz respeito à imagem, concordo com Victoria Guzmán que esta obra é
muito poderosa do ponto de vista visual, "as pernas da mulher que saem do lago, a ideia da
vulva representada com a água, a mão que entra e sai, a árvore... entra pelos olhos
diretamente no coração. Não passa pela cabeça" (Baeza Pailamilla, 2020: s/p) (ver figuras 2
e 3). Paula, juntamente com Kütral Vargas Huaiquimilla, escritora e artista visual,
referem-se a isto como "pornografia mapuche", que, como ela aposta, é "um trabalho super
radical: é um tema forte, especialmente para certos tradicionalismos, mesmo mapuche"
(Baeza Pailamilla, 2020: s/p). Neste sentido, a partir das discussões e pesquisas com as
quais tenho dialogado em relação à obra de Calfuqueo, sabemos que, juntamente com a
colonização e as conexões com múltiplas opressões, qualquer expressão que transgrida a
norma heterowingkapatriarcal tem sido violentamente marginalizada.

algo que está no piuke (coração), no rakiduam (pensamento) e no püllu (espírito) e obriga a sua realização"
(Mora Curriao 2010b: 33).

Cadernos de Campo (São Paulo, online) | vol. 33, n. 2 | p. 1-22 | USP 2024



15
DANICA | Fissuras no heterowingkapatriarcado...

Figura 2. Captura de tela da performance de Neyen Pailamilla, Felipe Cona, 2019.

Figura 3. Mão a sair da água, Felipe Cona, 2019.

Cadernos de Campo (São Paulo, online) | vol. 33, n. 2 | p. 1-22 | USP 2024



16
DANICA | Fissuras no heterowingkapatriarcado...

Neste sentido, os espaços de autonomia que a nação mapuche reservou às
mulheres "foram mal interpretados por observadores externos, especialmente pelos
sacerdotes", nos quais foram frequentemente acusadas "ao longo dos séculos, de tudo o que
a sociedade abominava (selvajaria, devassidão, prostituição, feitiçaria, etc.) com
argumentos que vinham tanto dos discursos religiosos como dos discursos científicos e
jurídicos" (Mora Curriao, 2010a: 11). Tais processos de marginalização violenta foram
exacerbados com a anexação forçada do país mapuche aos estados-nação do Chile e da
Argentina na década de 1880 (Calfio, 2019), gerando um trauma que se perpetuou
transgeracionalmente, mesmo com processos naturais como o gozo sexual ou a
menstruação, que "permaneceram em silêncio, escondidos, em estado de doença",
quebrando a transferência de conhecimento intergeracional e fazendo aparecer a "culpa",
neste sentido: o conhecimento foi "omitido porque na vida dessas pessoas se inscreveu no
seu espírito um outro modo de assumir a vida; impôs-se uma visão androcêntrica que
punia as mulheres pelo pecado de Eva". (Calfio, 2013: 281)

Em Wüfko, a radicalidade que é habitada, nas palavras de Neyen, "a partir de um
espaço mais leve", não é fácil, no entanto, porque, de uma forma ou de outra, se choca com
o conservadorismo homo/lesbofóbico, na medida em que Gabriela relata um pewma "que
lhe dá informações de conteúdo erótico entre mulheres". A este respeito, Margarita Calfio,
em diálogo com a obra de Audre Lorde, postula que o erótico "atuais de várias maneiras",
sendo a primeira delas a de proporcionar "o poder que vem da experiência de partilhar
profundamente qualquer atividade com outra pessoa" (Calfio 2016: 38). E, nesta linha,
acrescenta que "a partilha do prazer, seja ele físico, emocional, espiritual ou intelectual, cria
uma ponte entre as pessoas que pode ser a base para uma melhor compreensão do que não
é partilhado e para diminuir o sentimento de ameaça que as diferenças provocam" (Lorde,
1984: 37). No texto citado, Lorde também salienta que:

O erótico é um recurso que reside dentro de todos nós, assente num
plano profundamente feminino e espiritual, e firmemente enraizado no
poder dos nossos sentimentos não expressos e não reconhecidos. Para se
perpetuar, qualquer opressão tem de corromper ou distorcer as fontes de
poder inerentes à cultura do oprimido, a partir das quais a energia para a
mudança pode emergir. No caso das mulheres, isto traduziu-se na
supressão do erótico como fonte de poder e informação nas nossas vidas
(Lorde [1984] 2003: 37).

Neste sentido, o erótico tem um poder contra-hegemónico em cujas múltiplas
expressões habita também o desejo. A este respeito, Paula refletiusobre:

a importância política de mostrar os nossos desejos como corporeidades
mapuches ou indígenas, por exemplo. Porque eu sinto que também
aconteceu muito isso com esses enormes preconceitos que existem sobre
os nossos corpos, como - o que já sabemos - todos esses rótulos que o
Estado também lança sobre o povo mapuche... e depois também há uma

Cadernos de Campo (São Paulo, online) | vol. 33, n. 2 | p. 1-22 | USP 2024



17
DANICA | Fissuras no heterowingkapatriarcado...

exotização, também se retirou uma carga muito forte da esfera sensível
desses corpos. Portanto, parece que estes corpos não desejam, não têm
desejo pelos outros, não têm uma sensibilidade sexo-afectiva, não estão a
pensar nesses termos, sinto que sempre a partir do olhar hegemónico ou
se é inimigo do Estado ou se é o fetiche exótico do Estado [...] (Cruz,
Baeza Pailamilla e Calfuqueo, 2021: s/p).

A configuração heterowingkapatriarcal e capitalista do Estado-nação chileno que
lê desta forma os corpos racializados é algo que certamente não passa despercebido num
exame crítico da realidade, como adverte Claudio Alvarado Lincopi:

O patriarcado e o colonialismo como sistemas de opressão que se
cruzam, num contexto de abertura multicultural, abrem uma fissura para
perturbar os ideais ocidentais de beleza e o lugar das mulheres indígenas,
mas mantendo sempre o corpo feminizado como um possível objeto de
consumo, e o corpo "índio" como uma coisa folclorizada (2021: 32).

E é precisamente neste cenário que Baeza Pailamilla refere que estes corpos ao
"desvelarem o seu desejo, ao desvelarem o seu erotismo" desafiam esta hegemonia (Cruz,
Baeza Pailamilla e Calfuqueo, 2021: s/p).

Considerações finais
Ambas as curtas-metragens abrem possibilidades de fissurar o

heterowingkapatriarcado com uma perspetiva histórica, gerando por sua vez "uma
reatualização dos discursos de gênero ou fluidez de identidade, misturados com
conhecimentos que foram historicamente permeados pela discriminação, marginalidade e
violência para com os corpos indígenas" (Calfuqueo, 2019: 23-24). Aqui faz sentido falar de
"corpos vivos", uma noção que, segundo Pailamilla (2019) e Alvarado Lincopi (2019),
reconhece a interdependência e a interconexão entre as corporeidades, bem como a
importância dos aspectos corporais na construção de identidades e experiências individuais
e coletivas. Os corpos vivos podem ser entendidos como locais de resistência, agência e
transformação, onde a interconexão entre corpos não se refere apenas aos corpos
humanos, mas a todos os corpos vivos. Neste sentido, a noção de "corpo-território", que
emerge da intersecção entre as teorias feministas e as perspectivas indígenas, é relevante
para pensar as práticas aqui estudadas. O corpo-território reconhece a estreita relação
entre o corpo individual e o território coletivo que habita. Esta conceção implica uma
ligação profunda com a terra, o espaço geográfico e o ambiente natural, bem como a
compreensão de que a violência e a opressão sobre os corpos estão intrinsecamente ligadas
à exploração e destruição do território. Pailamilla (2019) explora essa noção, buscando
reconectar e revalorizar corpos e territórios a partir da perspetiva dos afetos em
resistência. Isso nos leva a pensar os corpos-territórios como "territorialidades sensíveis",
como uma forma de entender e habitar o território que reconhece e valoriza as relações
emocionais e afetivas estabelecidas com o ambiente. De acordo com Kütral (2019) e

Cadernos de Campo (São Paulo, online) | vol. 33, n. 2 | p. 1-22 | USP 2024



18
DANICA | Fissuras no heterowingkapatriarcado...

Pailamilla (2019), isso implica uma sensibilidade em relação aos lugares, histórias e
memórias que compõem um determinado território. As territorialidades sensíveis
baseiam-se na conexão e no cuidado com a terra, bem como na consideração das múltiplas
vozes e experiências que se entrelaçam num determinado espaço.

Esta perspetiva desafia a visão instrumental e exploradora dos territórios, e
propõe uma relação conectada, porque afinal nós somos o território que habitamos, ao
mesmo tempo que também nos permite construir pontes com o queer, como escreve
David (Vicho) Coñomán Romero, Mapuche-Champurria também membro do Coletivo
Rangiñtulewfü e do Coletivo de Arte Uno1, Professor de língua e literatura e Investigador:
"a certa altura, o queer veio responder a muitas preocupações, momentos e partes do meu
corpo. Levou-me a caminhar com outras marginalidades que traçaram momentos da
minha vida, até querer repensar a minha Mapuchidad cola6" (Coñomán, 2020: s/p). No
entanto, também houve mal entendidos:

Voltei a confirmar que o LGBTIQ+ não dá conta da crítica ao
colonialismo que existe no meu povo. Porque há poucos espaços para
queers mapuche discutirem sexualidades e afectividades ancestrais.
Existem, sim, mas apenas através de auto-gestão e trabalho pro bono, o
que mantém a precariedade de sequer pensar como mapuche
queer/'fleto'/'cola' [...] Mas agora que repito: não. O LGBTIQ+ não me
representa como queer mapuche. O LGBTIQ+ não me representa de
todo, porque o "+" vem antes das categorias, antes da sigla, porque as
diversidades ancestrais habitavam o território antes das categorias e
segmentos ocidentais, razão pela qual me refugio nas novas correntes
diversas que dialogam e criticam os outros institucionalizados, daí:
+LGBTIQ. (Coñomán, 2020: s/p).

É por isso que Calfuqueo (2019) insiste, por exemplo, em transgredir tanto as
identidades reificadas no mundo mapuche como na dissidência sexo-gênero, reivindicando
assim o potencial político do "sujeito indígena ao estabelecer os seus problemas, ao falar a
partir do seu próprio corpo e sem fazer uso por defeito dos processos de universalização da
categoria indígena que a norma europeia promove" (Calfuqueo, 2019: 82). Isto
permite-nos também desafiarmo-nos a reconfigurar as nossas relações com estas
dimensões da vida, com base na ternura e na sensibilidade. Do mesmo modo, a identidade
é também questionada como categoria fixa e reconhecida como um ser liminar, contextual
e singular, sem deixar de estar intrinsecamente ligada às coletividades que habitamos.

Em consonância com o exposto, gostaria de retomar o conceito de “remoção de
ervas daninhas / desconexão de corpos”, utilizado por Vicho Coñomán (2020), que evoca a
libertação dos corpos das restrições e normas impostas pelo colonialismo nos seus

6 No Chile, é uma das formas de se referir aos homossexuais de forma pejorativa pelos heterossexuais, porém,
dentro da comunidade é reivindicada como uma forma de autoafirmação (da mesma forma que a palavra
queer nos países falantes ingleses).

Cadernos de Campo (São Paulo, online) | vol. 33, n. 2 | p. 1-22 | USP 2024



19
DANICA | Fissuras no heterowingkapatriarcado...

diferentes níveis. Desafia-nos, pois implica libertarmo-nos de estereótipos, expectativas e
limitações impostas em relação ao corpo e à forma como este deve ser vivido e
experienciado. A monda de corpos promove uma heterogeneidade corpo-território e uma
ternura para com todas as formas corporais e a sua auto-determinação. Este olhar
permite-nos desafiar e subverter as normas de gênero, os ideais estéticos e as pressões
sociais que restringem a liberdade e a expressão dos corpos. As obras de Calfuqueo e
Pailamilla, por outro lado, exploram as sexualidades para além da carne humana, como
experiências que transcendem os limites desta espécie, propondo uma visão mais alargada
e diversificada das expressões sexuais nos mundos vegetais, por exemplo.

Estas perspectivas tornam visíveis outras formas de politização mapuche, uma vez
que a política mapuche tem sido erradamente definida como

como aquelas acções visíveis, que confrontam ou negoceiam com o
Estado ou como aquelas experiências que giram na sua órbita, de modo
que as diversas modalidades quotidianas que as identidades mapuche
utilizam para confrontar hierarquias sócio-raciais estruturadas
colonialmente, esses "outros" movimentos mapuche, são esvaziados do
seu conteúdo político, condenados ao silêncio, ao esquecimento ou
posicionados num lugar secundário em relação às "grandes" histórias e
"personagens" mapuche (Nahuelpan, 2013b: 24).

Por fim, é urgente que nós, que trabalhamos em antropologia, busquemos nos
interstícios da enunciação, naqueles lugares muitas vezes silenciados pela nossa própria
profissão, na medida em que ela continua a reproduzir formas exotizantes de trabalhar com
a diferença, particularmente com os povos indígenas. A maioria das fontes de
financiamento tende a priorizar produções indígenas que se enquadram em estereótipos
pré-estabelecidos do que é considerado "criação indígena", geralmente circunscritos ao
"artesanal". Esta limitação pode resultar na reprodução de lógicas abjectas que prejudicam
as comunidades com que trabalham, perpetuando assim a marginalização das suas vozes e a
imposição de uma visão enviesada da sua identidade.

É, pois, necessário questionar e desafiar estes paradigmas impostos, romper com
um circuito elitista de citação de autores brancos que falam em nome de colectividades
racializadas, promovendo, em vez disso, uma abordagem que permita a expressão autêntica
e diversa dos povos, reconhecendo a sua complexidade e dinamismo para além dos moldes
impostos por visões externas. É essencial que aqueles de entre nós que estudam a realidade
social e cultural para a transformar reconheçam esta problemática e estejam dispostos a
ouvir verdadeiramente o que as diversas colectividades e corporeidades têm vindo a dizer
há algum tempo. Temos de transcender as abordagens estereotipadas e dar voz a
perspectivas e realidades diversas.

Referências Bibliográficas
Alvarado Lincopi, Claudio. 2021.Mapurbekistán. Ciudad, Cuerpo y Racismo. Diáspora

Mapuche en Santiago, Siglo XX. Santiago: Pehuén Editores.

Cadernos de Campo (São Paulo, online) | vol. 33, n. 2 | p. 1-22 | USP 2024



20
DANICA | Fissuras no heterowingkapatriarcado...

Alvarado Lincopi, Claudio. 2015. “La emergencia de la ciudad colonial en Ngülu Mapu:
control social, desposesión e imaginarios urbanos.” En Awükan ka kuxankan zugu
Wajmapu mew. Violencias coloniales en Wajmapu, editado por Enrique Antileo, Luis
Cárcamo-Huechante, Margarita Calfío y Héctor Huinca-Piutrin, 107-140. Temuco:
Ediciones Comunidad de Historia Mapuche.

Antileo, Enrique. 2020. ¡Aquí estamos todavía! Anticolonialismo y emancipación en los
pensamientos políticos mapuche y aymara (Chile-Bolivia, 1990-2006). Santiago: Pehuén
Editores.

Antileo, Enrique. 2016. “Ayllapan y Munizaga. Apuntes preliminares sobre una
autobiografía, prácticas investigativas y el habla subalterna.” En Zuamgenolu. Pueblo
Mapuche en contexto de Estado Nacional Chileno, siglos XIX y XX, editado por Pedro
Canales, 33-50. Santiago: Editorial Usach.

Anzaldúa, Gloria. 2021. Luz en lo oscuro. Buenos Aires: Hekht Libros.
Bacigalupo, Ana Mariella. 2002. “La lucha por la masculinidad de machi, Políticas
coloniales de género, sexualidad y poder en el sur de Chile.” Revista de Historia
Indígena, no. 6: 29-64.

Baeza Pailamilla, Paula. Entrevista de Victoria Guzmán y Paula Valenzuela. 2020.
“Cuerpos de la Diáspora Mapuche.” Entrevista a Paula Baeza Pailamilla, 13 de agosto
de 2020.

Baeza Pailamilla, Paula. s.f.
https://paulabaezapailamilla.wordpress.com/paula-baeza-pailamilla/ (acesso em 15 de
maio de 2021).

Baeza Pailamilla, Paula. 2019.Wüfko. 28 de novembro de 2019.
Calfio, Margarita. 2016. “Cuerpos marcados. Comunidades en construcción.” En

Kyanq'ib'il xu'j b'ix kyanq'ib'il qxe'chi. Tuwün pu zomo. Mujeres y pueblos originarios. Luchas
y resistencias hacia la descolonización, editado por Millaray Painemal y Andrea Álvarez,
33-38. Santiago: Pehuén Editores.

Calfio, Margarita. 2019. “Yafüluwayiñ mapucheke pu zomo. Mongelechi newentun siglos
XIX ka XX. Yafluayiñ, mujeres mapuche. Resistencia viva en los siglos XIX y XX.” En
¡Allkütunge, wingka! ¡ka kiñechi! Ensayos sobre historias mapuche, editado por Pablo
Mariman, Fabiana Nahuelquir, Jose Millalen, Margarita Calfio y Rodrigo Levil,
235-269. Temuco: Ediciones Comunidad de Historia Mapuche.

Calfuqueo, Sebastián. s.f. https://sebastiancalfuqueo.com/cv/ (acesso em 16 de junho de
2022).

Calfuqueo, Sebastián. Kangechi. Lo Otro con Otros. Tesis para optar al grado de Magister en
Artes Visuales.

Coñomán, David "Vicho". 2020. “+LGBTIQ y la mapuchidad diverse.” Yene. Revista de
Arte, Pensamiento y Escrituras en Wallmapu y Abya Yala, 16 de junho de 2020.

Cruz, Ángeles, Paula Baeza Pailamilla, y Sebastián Calfuqueo. Entrevista de Ange
Valderrama Cayuman. 2021. “Diversidades en movimiento. Diversidades sexuales y
afectivas desde la mirada de los pueblos ancestrales.” Ficwallmapu, 28 de janeiro de
2021.

Cadernos de Campo (São Paulo, online) | vol. 33, n. 2 | p. 1-22 | USP 2024

https://sebastiancalfuqueo.com/cv/


21
DANICA | Fissuras no heterowingkapatriarcado...

Ficwallmapu. 2019. Ficwallmapu inaugurará Muestra de Arte «Fillke: Territorios en Tensión».
Temuco.

Flores, Mariairis. 2019. “Reflexiones expansivas. El feminismo en los mapuche.” Revista de
la Universidad de México, no. Gênero/ Dossier (março): 106-114.

Ingold, Tim. 2015. “Conociendo desde dentro: reconfigurando las relaciones entre la
antropología y la etnografía.” Etnografías Contemporáneas 2 (2): 218-230.

Loncon, Elisa. Entrevista de Sofía Huaiquil. 2021. “¿Cómo apoyar la causa mapuche y no
meter las patas en el intento?” 11 de maio de 2021.

Lorde, Audre. [1984] 2003. “Usos de lo erótico: lo erótico como poder.” En La hermana, la
extranjera. Artículos y conferencias, traducido por María Corniero, Alba V. Lasheras y
Miren Elordui, 37-46. Madrid: Horas y Horas.

Lugones, María. 2021. Peregrinajes: Teorizar una coalición contra múltiples opresiones. Ciudad
Autónoma de Buenos Aires: Del Signo.

Mora Curriao, Maribel. 2010a. “De versos y voces: ül registrados y poesía mapuche
contemporánea.” En Kümedungun / Kümewirin: Antología Poética de mujeres mapuche
(siglos XX-XXI), editado por Maribel Mora Curriao y Fernanda Moraga García, 5-20.
Santiago: Lom Ediciones.

Nahuelpan, Héctor. 2013. “El lugar del ‘indio’ en la investigación social. Reflexiones en
torno a un debate político y epistémico aún pendiente.” Revista Austral de Ciencias
Sociales, no. 24: 71-91.

Nahuelpan, Héctor. 2015. “Formación colonial del Estado y desposesión en Ngulumapu.”
En Ta iñ fijke xipa rakizuameluwün. Historia, colonialismo y resistencia desde el país
mapuche, editado por Comunidad de Historia Mapuche, 119-154. Temuco: Ediciones
Comunidad de Historia Mapuche.

Nahuelpan, Héctor. 2018. “Los desafíos de un diálogo epistémico intercultural: pueblo
mapuche, conocimientos y universidad.” En Prácticas otras de conocimiento(s): Entre
crisis, entre guerras. Tomo I, 159-180. San Cristóbal de Las Casas; Guadalajara; Buenos
Aires: Cooperativa Editorial RETOS; Taller Editorial La Casa del Mago; CLACSO.

Pairican, Fernando. 2019. “La bandera Mapuche y la batalla por los símbolos.” CIPER.
Columna de opinión, 4 de novembro de 2019.

Porma, Juan. 2015. “Violencia colonial en la Escuela: el caso de la comunidad José Porma
en el siglo xx.” En Awükan ka kuxankan zugu Wajmapu mew. Violencias coloniales en
Wajmapu, editado por Comunidad de Historia Mapuche, 189-206. Temuco: Ediciones
Comunidad de Historia Mapuche.

Quiñimil, D. 2012. Petu mongenleiñ, petu mapuchengen: Todavía estamos vivxs, todavía somos
mapuche. Tesis de máster, Erasmus Mundus en Estudios de las Mujeres y de Género,
Universidad de Granada. Granada: Repositorio Institucional de la Universidad de
Granada.

Rivera, Silvia. 2015. Sociología de la imagen. Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Tinta
Limón.

Valderrama Cayuman, Angélica. 2019. “Movimiento en las fronteras: lo champurria como
estrategia política mapuche.” En Nación, Otredad, Deseo: producción de la diferencia en
tiempos multiculturales, editado por Antonieta Vera, Isabel Aguilera y Rosario

Cadernos de Campo (São Paulo, online) | vol. 33, n. 2 | p. 1-22 | USP 2024



22
DANICA | Fissuras no heterowingkapatriarcado...

Fernández, 327-360. Santiago: Ediciones Universidad Academia de Humanismo
Cristiano.

Vásquez Toloza, A. 2015. “Expedientes del dolor: mujeres Mapuche en la frontera de la
violencia (1900-1950).” En Awükan ka kuxankan zugu Wajmapu mew. Violencias
coloniales en Wajmapu, editado por Enrique Antileo, Luis Cárcamo-Huechante,
Margarita Calfío y Héctor Huinca-Piutrin, 141-158. Temuco: Ediciones Comunidad de
Historia Mapuche.

sobre x autorx Vicente Danica
Sociólogx e mestrx em Antropologia. Analista
Sociocultural no Laboratório Natural Desierto de
Atacama (LANDATA).

Autoria: X autorx é responsável pela coleta de dados,
sistematização e síntese dos argumentos apresentados
ao longo do texto, bem como por sua escrita.

Financiamento: O presente trabalho não teve
financiamento.

Recebido em 01/04/2024.
Aprovado para publicação em 29/10/2024.

Cadernos de Campo (São Paulo, online) | vol. 33, n. 2 | p. 1-22 | USP 2024


