
Gênese do “Espírito Ético”

na Filosofia do Espírito de Jena

Erick Calheiros de Lima1

Resumo: O presente trabalho pretende investigar a gênese do espírito
ético em textos de Hegel do período de Jena. Recorrendo à filosofia do
espírito de 1803/04, pretende-se explicitar, primeiramente, a partir da
compreensão da consciência como “meio” (Mitte), pressupostos meto-
dológicos para a estruturação do desenvolvimento conceitual da etici-
dade como uma teoria da formação da consciência; e, em seguida,
interpretar a gênese do espírito ético a partir da “luta por reconheci-
mento” como articulação de sua constituição intersubjetiva e da relação
entre indivíduo e substância ética. Finalmente, partindo da compreen-
são da razão prática como eticidade, oferecida por Hegel na Fenomeno-
logia, pretende-se mostrar que Hegel manteve, além da conexão entre
desenvolvimento conceitual da eticidade e teoria da consciência, aquela
dupla direção da gênese do espírito ético.
Palavras-chave: consciência – eticidade – intersubjetividade – filosofia
do espírito – substância.

Introdução: Vinculação da eticidade à filosofia do espírito

Lançando mão de alguns textos de Hegel em Jena, pretende-se aqui
traçar a gênese do que chamamos de “Espírito Ético”. Embora o próprio
Hegel somente utilize este termo incidentalmente (Hegel 9, p. 225),
recorremos a ele justamente para sublinhar aquela que é, a nosso ver, a
principal modificação ocorrida nas concepções filosófico-políticas de

1 Pós-doutorando Fapesp/Unicamp. E-mail: ericklima74@hotmail.com



Hegel em Jena, e que, por outro lado, direciona sua produção posterior:
o desenvolvimento da noção de eticidade no quadro de uma filosofia do
espírito.

Pretende-se, nesta introdução, situar melhor este nexo no desenvol-
vimento de Hegel, enfatizando, principalmente, como uma vinculação
da eticidade à filosofia do espírito conduz à vinculação da mesma a uma
teoria da consciência; e como, por outro lado, a formação do espírito
ético envolve, neste registro, uma tematização de sua constituição inter-
subjetiva, implícita no conceito de reconhecimento.

No System der Sittlichkeit, através de um resgate não simplesmente
programático, como no Naturrechtsaufsatz (Lima 15, p. 135 ss.), da tese
aristotélica da “anterioridade da pólis”, Hegel estabelece, em sua teoria
do desenvolvimento da eticidade, a conexão entre a liberdade indivi-
dual, radicalizada pela filosofia transcendental, e a formulação de um
quadro institucional comunitário (Siep 20) no qual aquela liberdade
pode encontrar sua efetivação adequada. Entretanto, é somente na
segunda metade do período de Jena que Hegel se torna capaz de imple-
mentar este projeto, o qual, a partir de 1805/06, estabelece a feição
madura de sua filosofia política.

Ainda no System der Sittlichkeit foi a reformulação inspirada em
Fichte do ponto de partida aristotélico, bem como a “dinamização hob-
besiana” da teoria fichteana do reconhecimento (Honneth 12, p. 26-27)
que permitiram a Hegel precisar a tarefa fundamental de sua filosofia so-
cial. É somente na medida em que, a partir de 1803, o conceito de reco-
nhecimento é vinculado à formulação de uma teoria da consciência, que
esta tarefa é implementada de uma maneira que se torna, aos olhos de
Hegel, metodologicamente plausível. A partir de 1803, Hegel delega ao
processo de reconhecimento a tarefa de construir uma conexão de
mútua implicação entre a liberdade singular e as instituições sociais uni-
camente pelas quais esta liberdade se realiza concretamente.

Já na implementação do programa do Naturrechtsaufsatz no System
der Sittlichkeit, uma tal simbiose entre autonomia individual e sua reali-
zação institucional supõe justamente um mútuo relacionamento de pro-
cessos de individualização e socialização em uma teoria que explique
como a progressiva formação de instituições, capazes de efetivar a

80 Lima, E. C. Cadernos de Ética e Filosofia Política 10, 1/2007, p. 79-102.

liberdade, vincula-se à progressiva aquisição, por parte do indivíduo, de
uma auto-compreensão correspondente a níveis desta socialização insti-
tucional (Honneth 12, p. 27). No System der Sittlichkeit esta exigência se
traduz na necessidade de estabelecer como ponto de partida da apre-
sentação o singular no ambiente de sua existência natural, embora tal
texto lance mão da pressuposição da eticidade enquanto povo (Hegel
11, p. 3).

É justamente no sentido da eliminação desta pressuposição que os
Jenaer Systementwürfe fundamentam a teoria da eticidade sobre uma
teoria da consciência, de maneira que o período de Jena se caracteriza,
sobretudo, pela progressiva percepção de que o projeto de mediação
entre a filosofia prática moderna e a filosofia política clássica depende
de um processo de auto-efetivação da consciência no quadro institucio-
nal da consciência universal e que não seja, portanto, simplesmente um
pressuposto exterior à consciência, elevada, em circunstâncias moder-
nas, à condição incontornável da realização plena da liberdade.

Faz-se necessário explicitar a origem do vínculo entre o desenvolvi-
mento da eticidade e teoria da consciência. No Naturrechtsaufsatz a crí-
tica hegeliana às insuficiências do direito natural moderno desemboca
numa tese de que a radicalização das premissas atomistas da filosofia
prática moderna é incapaz – mesmo quando, como em Fichte, torna a
relação comunitária como condição da liberdade singular – de funda-
mentar a prioridade da comunidade, porque aponta para uma cisão
entre consciência pura e consciência individual (Hegel 8, p. 469 ss.). A
compreensão da comunidade política pautada pela ênfase absoluta
numa consciência pura da liberdade apartada da natureza conduz Hegel
a uma compreensão da eticidade como unidade indiferente da cons-
ciência pura e da consciência empírica (Hegel 8, p. 458), ser-um dos
indivíduos e do povo.

Em busca da implementação deste programa, o System der Sittlich-
keit parte do indivíduo imerso em sua socialização pré-estatal, mas pro-
cura compreender a identidade entre indivíduo e povo como
teleologicamente inserida no conceito de natureza. Mas Hegel não é
capaz ainda de obter a eticidade absoluta e o Einssein de consciência
universal e consciência individual apenas como um desdobramento da

Gênese do “Espírito Ético” na Filosofia do Espírito de Jena 81



perspectiva individual, pois o próprio ponto de partida não é, ele
mesmo, idêntico ao princípio moderno da consciência ou da subjetivi-
dade, mas sim uma concepção sobre os elementos implícitos na imersão
do indivíduo na natureza.

É neste sentido, portanto, que o desenvolvimento do conceito hege-
liano de eticidade no System der Sittlichkeit não corresponde plena-
mente nem à necessidade, exposta no Naturrechtsaufsatz, de que a
singularidade seja suspensa pela própria liberdade singular, nem àquela
diretriz, definida na Differenzschrift, segundo a qual o sistema filosófico
deve se dirigir à comprovação, para a consciência (Hegel 8, II, p. 24), da
unidade entre consciência universal e consciência singular (Hegel 8, II,
p. 115). Porém, isto ainda não quer dizer que, embora a letra da exposi-
ção esbarre no excessivo aristotelismo, o espírito da mesma não reco-
nheça a validade de tal diretriz, como atestam determinadas considera-
ções sobre a Ständelehre no Naturrechtsaufsatz, despidas de sua con-
cretude pela inspiração na República de Platão e direcionadas aos ter-
mos de uma incipiente teoria da consciência (Hegel 8, II, p. 499 e 505).

“Hegel não é capaz, no Sistema da Eticidade, de apresentar a passa-
gem das formas da eticidade “natural” e “negativa” para a verdadeira eti-
cidade enquanto um progresso necessário que esteja fundado na
“natureza” da própria eticidade relativa, e isto significa: no seu elemento
e sustentáculo, a consciência singular.” (Siep 20, p. 181). A insuficiência
não pode ser diretamente resolvida apenas apelando à essência
auto-referente e auto-diferenciadora do conceito absoluto, pois isto sig-
nificaria apenas uma pressuposição da unidade entre a consciência
empírica e a consciência absoluta, e não sua comprovação direta para a
consciência individual: é preciso que o processo pelo qual a eticidade
substancial se origina, e os elementos socializantes envolvidos neste
processo gradativo, sejam apresentados na forma de um progredir ima-
nente à própria consciência. É justamente a questão de transformar o
processo de subsunção da eticidade natural na eticidade absoluta em
um movimento de auto-efetivação do próprio absoluto que conduz He-
gel à elaboração de uma teoria da consciência como sustentáculo da
filosofia do espírito.

82 Lima, E. C. Cadernos de Ética e Filosofia Política 10, 1/2007, p. 79-102.

Neste contexto, o conceito de reconhecimento adquire enorme
importância justamente ao tornar experienciável, à própria consciência
individual, como ela, enquanto totalidade para si, suspende a si mesma
na identidade com o espírito do povo. Em vista deste novo registro, ao
qual a teoria hegeliana da eticidade chega a partir de 1803, o movimento
da consciência individual em direção ao espírito ético do povo ganha a
feição de um desenvolvimento dotado de uma necessidade interior, ins-
crito na estrutura da própria consciência individual.

Ao fazer da consciência o elemento no qual o espírito se desenvolve,
em direção ao auto-conhecimento absoluto, enquanto reabsorção da
idéia que se exteriorizou na filosofia da natureza, os Systementwürfe
1803/04 promovem, prenunciando o sistema maduro, a inserção do
desenvolvimento da eticidade em uma filosofia do espírito. Na medida
em que “faz preceder à filosofia prática, compreendida enquanto filoso-
fia da eticidade, uma derivação de seu objeto no âmbito da teoria da
consciência, uma derivação que não é já componente do sistema da eti-
cidade” (Schnädelbach 19, p. 139),2 Hegel acaba por tornar prescindível
a pressuposição do télos do desenvolvimento da eticidade e a conse-
qüente exterioridade do método de reconstrução deste movimento.

A partir do primeiro esboço de sistema de Jena, escrito em 1803/04,
Hegel começa a se afastar da orientação schelliniana de uma concepção
de eticidade direcionada pelo conceito de natureza, orientação à qual se
conecta também seu aristotelismo jenense (Düsing 3).3 Tal desvio parece
completar aquela diretriz, mencionada por Hegel no Naturrechtsauf-
satz, segundo a qual o espírito é mais elevado do que a natureza (Hegel
8, II, p. 502). É a partir de 1803/1804 que a natureza passa a ser compre-
endida de maneira apartada do processo de vir-a-si do espírito, isto é, de
tal forma que o espírito passa a ser compreendido, em primeira instân-
cia, como negação da natureza, como “recolhimento infinito do uni-
verso (a)dentro de si”, tendo seu ponto de partida na “idealidade
absoluta da mesma” (Hegel 8, II, p. 502).

Gênese do “Espírito Ético” na Filosofia do Espírito de Jena 83

2 Comparar com a posição de Wildt.

3 Sobre o desenvolvimento filosófico de Hegel em Jena, consultar “Spekulation und
Reflexion. Zur Zusammenarbeit Schellings und Hegels in Jena” (Düsing 2), Critique et
dialectique: l’itinéraire de Hegel à Iéna (Gilbert 5) e Die Entstehung der Hegelschen Dialektik
(Baum 1).



Neste sentido, a partir de 1803/1804, a filosofia prática passa a inte-
grar aquela parte do sistema que constrói o retorno do absoluto
enquanto espírito a partir de sua exteriorização na natureza. Nesta nova
diretriz sistemática, em que se prefigura a apresentação enciclopédica,
cabe à filosofia do espírito construir o desenvolvimento pelo qual a
consciência empírica pode chegar até este elemento, o que resgata, por
sua vez, a exigência de identidade, levantada na Differenzschrift, em
face da filosofia transcendental (Hegel 8, II, p. 18).

1. Gênese da Eticidade a partir da concepção da consciência como
“meio”

Hegel já possui, em 1802, o princípio fundamental a ser operaciona-
lizado na teoria da consciência: a inteligência, cuja essência é, enquanto
conceito absoluto, poder passar ao contrário imediato de si. Justamente
a pormenorização, para a própria consciência individual, do processo
pelo qual ela passa da singularidade à universalidade, isto é, vê sua sin-
gularidade sendo gradativamente suspensa até desembocar na união
comunitária com outras consciências singulares, é a intuição fundamen-
tal do vínculo que Hegel pretende estabelecer entre teoria do reconheci-
mento e teoria da consciência (Siep 20, p. 180).

A introdução da consciência na filosofia prática possibilita a unifica-
ção da filosofia do absoluto com a filosofia da inteligência numa filoso-
fia do espírito (Kimmerle 14, p. 256). Nos fragmentos 15 a 17, Hegel
sublinha como a consciência está envolvida tanto na passagem ima-
nente da natureza para o espírito quanto no desdobramento das “figu-
ras” do mesmo. Em particular, o retorno do espírito enquanto conhecer
absoluto e como espírito que se conhece a si mesmo é prefigurado na
estrutura da consciência como meio (Mitte), isto é, na remissão da
consciência individual à idealidade da consciência absoluta. “O que é
consciente e aquilo de que se é consciente é esta unidade da consciên-
cia somente para um terceiro, não para si mesmos; pois na oposição
entre o consciente e aquilo de que se é consciente, um é antes, sobre-
tudo, o que o outro não é.” (Hegel 9, p. 189). Trata-se aqui ainda de
uma teoria da consciência com resquícios do método das potências, o

84 Lima, E. C. Cadernos de Ética e Filosofia Política 10, 1/2007, p. 79-102.

que conduz à compreensão das formas do espírito teórico e prático
como potências.

A consciência é a idealidade da universalidade e da infini-
tude do simples na forma da contraposição. Ela é, como uni-
versal, unidade absolutamente indiferenciada de ambas;
mas, como infinitude, ela é a idealidade na qual está sua
contraposição. E ambos os diferenciados na consciência
estão fora um do outro, eles se apartam. Sua unidade apa-
rece, portanto, como um meio (als eine Mitte) entre eles,
como a obra de ambos, como o terceiro, ao que eles se refe-
rem (worauf sie sich beziehen), no qual eles são um, mas
como aquilo em que, do mesmo modo, ambos se diferen-
ciam. (Hegel 9, p. 191).

A cada potência corresponde a organização da consciência segundo
um meio (Mitte), ao qual se relacionam os opostos passividade e ativi-
dade, infinitude e simplicidade, consciência e objeto: o meio é responsá-
vel pela mediação entre a idealidade e a realidade, o qual, por sua parte,
também existe, de maneira que a consciência adquire, enquanto meio,
uma existência diferente da oposição de idealidade e da realidade. Os
meios aparecem, assim, como a unidade de opostos, mas também como
sua diferença e, por conseguinte, como duplos (Hegel 9, p. 191). Por-
tanto, o espírito-consciência é compreendido por Hegel numa tríplice
maneira: como meio dos contrapostos idealidade e realidade.4 No sen-
tido em que revelam a diferença, os meios são ideais: a memória, o tra-
balho e a família, todos elementos que denotam a subsistência de um
embate entre a atividade e a passividade da consciência. Por outro lado,

Gênese do “Espírito Ético” na Filosofia do Espírito de Jena 85

4 Para Schnädelbach, na medida em que Hegel separa a consciência real em três âmbitos
formados cada um por um par de conceitos, acontece justamente que, ao fim e ao cabo, não
aparece jamais um terceiro termo como medium: é a própria consciência que é sempre a
mediação entre os pares, de maneira que memória, trabalho e família são os momentos ideais,
enquanto língua, instrumento e bem-da-família são os momentos reais dos media, ou seja, da
totalidade de ambos os lados, os quais constituem a consciência efetiva (Schnädelbach 19, p.
120). Daí a proposta da compreensão específica da Mitte como Mittel, ou seja, genuinamente
como medium da atuação recíproca dos lados ideal e real da consciência efetiva, sugerida na
compreensão da interação entre atividade e passividade do indivíduo.



enquanto revelam a unidade são ditos “meios duradouros ou a existên-
cia universal da consciência”, ou seja, língua (Sprache), instrumento
(Werkzeug) e bem-da-família (Familiengut). A potência significa, então,
o ambiente espiritual, teórico ou prático, formado pela duplicidade dos
meios da consciência, de maneira que aqui a sucessão de potências não
mais é pensada como respeitando um método exterior, mas como pro-
cesso de desenvolvimento da consciência que permite que ela conheça
progressivamente sua essência: de ser a unidade de si mesma e de seu
contrário, a unidade de universalidade e singularidade. “E a organização
da mesma [a consciência E.C.L.] na realidade de seus momentos [é] uma
organização de suas formas como meios. Enquanto absolutamente uni-
versal, simples, ela tem de se tornar para si igualmente o contrário de si
mesma, atravessar a oposição, ou ser no produto sinteticamente contra-
posta.” (Hegel 9, p. 191).

É a organização das formas da consciência como meios que permite
apresentar as potências da filosofia do absoluto e da inteligência como
formas da consciência,5 o meio do aparecimento espiritual. “Ao conhe-
cermos o desmembramento da consciência em sua totalidade, então nós
tomamos conhecimento de como ela é para si como momento, em uma
determinidade (wie es sich als Moment, in einer Bestimmtheit ist); e ela é
enquanto uma determinidade, como uma em contraposto, sendo um
meio.” (Hegel 9, p. 191). Linguagem, instrumento e o bem-da-família se
constituem, portanto, como formas da existência exterior da consciência
como medium, isto é, formam o “ser” da consciência. Em outras pala-
vras, o realizar-se da consciência, ou do espírito enquanto seu conceito,
processo no qual a singularidade que sente da potência teórica se
desenvolve até o universal da consciência absolutamente real, é a
auto-apresentação do espírito no aparecimento (Kimmerle 14). Por-
tanto, a existência exterior do espírito nos meios reais forma, em oposi-
ção ao desdobramento da inteligência como elemento em si mesmo
limitado e contraposto à natureza, a esfera do espírito aparecente, cujo

86 Lima, E. C. Cadernos de Ética e Filosofia Política 10, 1/2007, p. 79-102.

5 Siep e Kimmerle observam que Hegel somente leva a subdivisão do texto segundo
potências ou meios até a família, o que, segundo Siep, deixa em aberto se o meio da luta
pertence à potência da família ou constitui uma nova potência. (Siep 20, p. 186) Já Kimmerle
entende que o meio da luta teria de ser dividido entre uma luta por honra e uma luta por posse
(Kimmerle 14).

télos, sua absoluta realização, é a apresentação científica do absoluto. O
espírito aparecente pode, enquanto consciência, apreender-se imediata-
mente como consciência absoluta no espírito absoluto de um povo, sua
substância absoluta, efetivação da idéia como tal e unidade do ser e do
devir.

Habermas interpreta a formulação peculiar, dada por Hegel à teoria
da consciência em sua combinação com a eticidade, como uma tentativa
de romper com o quadro geral de um mentalismo levado às últimas con-
seqüências por sua guinada transcendental (Habermas 7, p. 186 ss.), isto
é, uma reação às inúmeras oposições conceituais em que incorre o idea-
lismo kantiano-fichteano na tentativa de explicar as questões epistemo-
lógicas fundamentais acerca da “origem e da dependência causal do
conhecimento” (Habermas 7, p. 193), oposições que desembocam na
querela pós-kantiana acerca da “coisa em si” (Habermas 7, p. 193). A
resposta de Hegel às antinomias da auto-reflexão consiste em uma com-
preensão do desenvolvimento da consciência, a “estrutura fundamental
não desenvolvida do espírito” (Wildt 22, p. 329), segundo media que
“estruturam previamente as potenciais relações entre sujeito e objeto.”6

A compreensão hegeliana da consciência como medium se dirige contra
a concepção mentalista de uma subjetividade exteriormente limitada e
auto-suficiente, a qual é, por isso, presa, segundo Habermas, de dualis-
mos entre o interior e o exterior, ou entre o público e o privado. Aquela
razão prática descentrada, depurada pela guinada transcendental do
mentalismo, é liberada por Hegel dos limites auto-referentes da reflexão
sobre si, o que significa que Hegel confere voz às relações entre sujeito
e objeto já previamente estabelecidas antes que o próprio sujeito efetivo
incorra em determinadas contraposições ao seu exterior.

Hegel refuta a tese de que o sujeito cognoscente, falante e
agente se encontra diante da tarefa de construir uma ponte
sobre o abismo entre si e o outro separado dele. Um sujeito

Gênese do “Espírito Ético” na Filosofia do Espírito de Jena 87

6 A despeito da crítica de Wildt com respeito à confusão de Habermas acerca da conexão
estrutural dos media se referir às formas de mediação de sujeito e objeto, bem como à
não-especificação da questão acerca de se os media “concorrem” para a questão geral da
constituição da autoconsciência, ou para a questão mais específica da identidade do eu,
Habermas continua sustentando sua posição, delineada nos anos 1960.



que está de antemão junto de seu outro não percebe
nenhum déficit que exija compensação. Percepções e juízos
se articulam em uma teia de conceitos previamente fechada
lingüisticamente, ações se perfazem na esteira de práticas
executadas. Um tal sujeito não pode estar junto a si mesmo
sem estar junto ao outro. (Habermas 7, p. 195).

Com efeito, com o conceito hegeliano de media, a pré-estruturação
das relações sujeito-objeto antecipadoras da própria efetividade, é a pró-
pria relação tradicional entre sujeito e objeto que é totalmente modifi-
cada: sujeito e objeto passam a somente existir em e através de suas
relações.

2. Gênese do Espírito Ético nos Jenaer Systementwürfe 1803/04

Pretende-se agora analisar, a partir do enlace entre filosofia do espí-
rito e teoria da consciência prefigurado na concepção da consciência
como medium, a gênese intersubjetiva do espírito ético nos Systement-
würfe 1803/04. Isso conduzirá à delimitação dos vetores segundo os
quais se dá a gênese da consciência absoluta a partir da luta por reco-
nhecimento e da defrontação entre as consciências empíricas formadas
pelo trabalho e pela linguagem.

Há implicações no conceito do autêntico Einssein da consciência
universal e da consciência singular às quais não se fez justiça, no Natur-
rechtsaufsatz, em virtude do predomínio da questão acerca do acolhi-
mento da eticidade relativa na eticidade absoluta, do singular no
universal; mas também não no System der Sittlichkeit, em parte pelo fato
de que a eticidade absoluta fora como que pressuposta, em parte por-
que faltara o nexo preciso de uma teoria da consciência e, portanto, a
perspectiva de uma construção do Einssein a partir da perspectiva da
consciência singular.

Nos Systementwürfe 1803/04, Hegel compreende nitidamente, em
vista do estágio de mútua exclusão deflagrado na luta de vida e morte, a
gênese do espírito do povo em duas etapas distintas: primeiramente,
como uma genuína gênese intersubjetiva do Einssein; e somente em um

88 Lima, E. C. Cadernos de Ética e Filosofia Política 10, 1/2007, p. 79-102.

segundo momento, Hegel aborda, a partir desta gênese intersubjetiva, a
relação entre singular e universal como uma relação concernente à subs-
tância ética. “Esta consciência absoluta é, portanto, um estar-suspenso
(ein Aufgehobensein) das consciências enquanto singulares, um
estar-suspenso o qual é, ao mesmo tempo, o movimento eterno do che-
gar-a-si-mesmo de uma delas na outra (Zu-sich-selbst-Werden eines in
einem andern) e do tornar-se-outro em si mesma (Sich-anders- Wer-
den in sich selbt).” (Hegel 9, p. 223). O medium do reconhecimento
intersubjetivo, ou seja, a própria consciência desdobrada, é a realidade
que permite ligar a consciência singular ao seu outro, o espírito ético.

O problema da gênese intersubjetiva7 não se torna visível apenas a
partir do contexto onde o aparecimento do Einssein tem seu lugar, a
saber: a luta por reconhecimento. “A totalidade singular vê a si mesma
enquanto uma [totalidade] ideal, suspensa, e ela não é mais [totalidade]
singular, e sim é para si mesma este estar-suspenso de si mesma, e ela é
somente reconhecida, é somente universal enquanto esta [totalidade]
suspensa.” (Hegel 9, p. 222). Antes, a própria perspectiva em que
emerge o “ser-reconhecido” é, primordialmente, uma perspectiva inter-
subjetiva, isto é, do reconhecimento de uma consciência singular em
outra consciência singular.

Eu sou totalidade absoluta, estando / a consciência dos
outros enquanto uma totalidade da singularidade em mim
somente como uma [totalidade] suspensa [da singularidade],
mas da mesma forma a minha totalidade da singularidade é
uma [totalidade] suspensa no outro. A singularidade é singu-
laridade absoluta, infinidade, contrário imediato de si

Gênese do “Espírito Ético” na Filosofia do Espírito de Jena 89

7 Distanciamo-nos aqui de Honneth, para quem, na medida em que o movimento da
consciência se inicia com a confrontação teórica e prática do indivíduo com seu mundo
circundante, “o processo intelectual de formação que resulta desta confrontação e se
desenvolve na forma de uma reflexão do espírito sobre as capacidades de mediação que já
foram executadas por ele intuitivamente, surge primeiro no sujeito individual uma consciência
da totalidade, antes que ele, de maneira secundária, conduza aquele nível de generalização ou
descentramento da perspectiva do eu que é concomitante com a luta por reconhecimento.”
(Honneth 12, p. 52). Eis porque, para Honneth, Hegel pagou sua adesão à teoria da
consciência com uma renúncia ao intersubjetivismo em sentido forte, o qual residia no recurso
ao ponto de partida teórico-comunicativo aristotélico. Também Wildt não vai nesta direção
(Wildt 22, p. 341).



mesma. [É] a essência do espírito: ter em si, de uma maneira
simples, a infinitude, de tal forma que a oposição se sus-
penda imediatamente. Estas três formas do ser, do suspen-
der e do ser como estar-suspenso (als Aufgehobensein) são
postos absolutamente como um. (Hegel 9, p. 222-223).

A noção da consciência como medium, isto é, como unidade inextri-
cável de universalidade e singularidade, indica que o autêntico Einssein
somente é engendrado em uma perspectiva intersubjetiva que faz coin-
cidir explicitamente a gênese do ser-reconhecido com o momento, ins-
crito na própria essência da consciência, de conversão da singularidade
excludente em singularidade absoluta. O que chama também atenção é
que Hegel identifica o momento da singularidade absoluta, unidade dos
três momentos que perfazem a “lógica” do movimento da consciência
(ser, suspender e ser como estar-suspenso), não com o espírito do povo
ele mesmo, mas como sua essência. Em vista do desenvolvimento da
teoria da intersubjetividade de Hegel em Jena, este aparentemente sim-
ples resultado se registra como um enunciado lapidar: a essência da
substância ética enquanto espírito do povo é a estrutura intersubjetiva
fornecida pelo ser-reconhecido de uma consciência singular em outra.

Este ser da consciência, que é enquanto totalidade singular,
enquanto uma [totalidade] que abriu mão de si mesma,
vê-se justamente nisso a si mesma em outra consciência, é
imediatamente ela mesma para si enquanto uma outra cons-
ciência, ou seja, ela é em outra consciência somente
enquanto esta outra consciência de si mesma (ihrer selbst),
i.e. como [totalidade] suspensa de si mesma. (Hegel 9, p.
222).

É somente este nexo intersubjetivo que pode conectar a idéia do
espírito do povo como substância ética ao télos do processo de reconhe-
cimento da consciência singular, marcado pela renúncia de si, pela
renúncia à sua perspectiva solipsista e ensimesmada, com vista ao reen-
contro de si mesma na alteridade no contexto de uma universalidade

90 Lima, E. C. Cadernos de Ética e Filosofia Política 10, 1/2007, p. 79-102.

intersubjetivamente abrangente, na qual, um “tornar-se reconhecido”
que é condição para a existência da consciência (Hegel 9, p. 223), a sin-
gularidade está novamente preservada. “Dessa forma, ela é reconhecida:
em toda outra consciência, ao ser em uma outra [consciência], ela é o
que é imediatamente para si mesma, uma [totalidade] suspensa, por
meio do que a singularidade está salva.” (Hegel 9, p. 222).

A questão do “salvamento” da singularidade cria o ensejo para que
se aborde o segundo registro em que se aprofunda a gênese do Eins-
sein, a saber: a relação entre a singularidade e a substância ética. A pre-
servação da singularidade no contexto de uma “percepção” intersubjeti-
vamente ampliada da totalidade se conecta intimamente com a
modificação na compreensão hegeliana do indivíduo imerso na substân-
cia, a qual se afasta consideravelmente da perspectiva erguida por uma
Ständelehre, ainda que o Naturrechtsaufsatz a tivesse superado de certa
forma, ao explicitá-la em termos de uma teoria da consciência (Hegel 8,
II, p. 506). A perspectiva à qual é elevada a consciência singular na
experiência da renúncia de si e do auto-sacrifício é nitidamente vincu-
lada não à postura de uma “casta de guerreiros”, mas ao processo pelo
qual a totalidade intensiva que emerge da família se expande a uma tota-
lidade extensiva, de maneira que a identificação da consciência com
cada uma de suas determinidades é convertida em uma auto-identifi-
cação como determinidade de um todo ético, já que o autêntico
ser-para-si somente é obtido, em uma nítida antecipação do movimento
“fenomenológico” da “verdade da certeza de si”, nesta renúncia que é
reencontro de si mesma na alteridade. Ao mesmo tempo, a radicalização
de uma disposição para a morte em nome da “totalidade” é agora conec-
tada apenas com a radicalização de pretensão de totalidade da consciên-
cia singular (Hegel 9, p. 222).

Eis porque, nos termos precisos da teoria da consciência que subjaz
à teoria do reconhecimento e à gênese do Einssein nos Systementwürfe
1803/04, a imersão da consciência singular na substância ética é com-
preendida de maneira bastante peculiar. “Ela é uma consciência univer-
sal e que persiste, ela não é uma mera forma dos singulares sem
substância, mas sim os singulares não são mais: ela é substância abso-
luta, é espírito de um povo, para o qual a consciência como singular é

Gênese do “Espírito Ético” na Filosofia do Espírito de Jena 91



forma somente para si, a qual se torna imediatamente uma outra, o lado
de seu movimento, a eticidade absoluta.” (Hegel 9, p. 223). Ainda que
evidenciando certa influência espinosista – “o espírito absoluto de um
povo é o elemento absolutamente universal, o éter, que tragou
(verschlungen) todas as consciências singulares: a substância única,
viva, simples e absoluta.” (Hegel 9, p. 224) –, Hegel compreende aqui a
“dissolução do acidente” não tanto de maneira negativa segundo a dou-
trina da bravura e da disposição para a morte em nome do todo (ainda
que este núcleo temático continue a ser, certamente, determinante), mas
como uma existência ética do indivíduo, uma existência ética que tem
como contrapartida a tessitura de uma existência comunitária baseada
em costumes que são, antes de mais nada, intersubjetivamente vinculan-
tes; ou, em outras palavras, modos de vivência comunitária cujo segui-
mento é sentido pelo indivíduo como elemento imprescindível da
constituição de sua própria identidade. “O singular como membro de
um povo é um ser ético (ein sittliches Wesen), cuja essência [é] a substân-
cia viva da eticidade universal, [ao passo que] ela como [consciência] sin-
gular, como forma ideal de um ente, [é] apenas como suspensa. O ser
(das Sein) da eticidade em sua multiplicidade viva são os costumes do
povo.” (Hegel 9, p. 223).

Mas já aqui, em seus não publicados Jenaer Systementwürfe 1803/04,
o distanciamento em relação ao espinosismo – e, por conseguinte, tam-
bém a Schelling – se torna claro, principalmente na antecipação daquela
tese pela qual o Hegel da Fenomenologia se tornou tão inigualável na
história da metafísica ocidental, segundo a qual “tudo decorre de enten-
der e exprimir o verdadeiro não como substância, mas também, precisa-
mente, como sujeito” (Hegel 8, III, p. 21-22). “Ele tem de ser igualmente
a substância ativa, contrapor-se como consciência, e ser o meio apare-
cente (die erscheinende Mitte) dos contrapostos, aquilo em que eles são
igualmente um – na medida em que nele eles se contrapõem e contra o
qual são ativos, seu Uno aniquilante (ihr vernichtendes Eins), cuja ativi-
dade contra eles é sua própria atividade, assim como sua atividade con-
tra o mesmo [é] a atividade do espírito.” (Hegel 9, p. 224).

Como elemento emergente da luta por reconhecimento, o espírito
do povo é a consciência absolutamente real, eticidade absoluta

92 Lima, E. C. Cadernos de Ética e Filosofia Política 10, 1/2007, p. 79-102.

enquanto unidade da substância e da forma, a qual se efetiva plena-
mente como “devir do espírito ético” (Hegel 9, p. 225), nos costumes de
um povo. O espírito de um povo é, enquanto espírito absoluto nos
Jenaer Systementwürfe 1803/1804, a substância simples universal e, ao
mesmo tempo, a unificação da atividade individual de todos, a obra de
todos enquanto devir permanente de tais atividades em seu espírito, em
sua substância estável e permanente, “a obra ética do povo” enquanto
“ser vivo do espírito universal” (Hegel 9, p. 225).

O espírito do povo tem de se tornar eternamente obra, ou
seja, ele é somente como um eterno tornar-se espírito (als
ein ewiges Werden zum Geiste) (...) Eles o produzem, mas
eles o reverenciam como um ente-para-si (als ein Fürsichse-
indes). E ele é para si mesmo, pois a atividade deles, por
meio do que eles o engendram, é o suspender deles pró-
prios, ao que eles se dirigem, é o espírito universal sen-
do-para-si. (Hegel 9, p. 224).

Entretanto, tanto os Systementwürfe 1805/06 quanto as Grundlinien
revelam que, nos primeiros esboços não publicados de Jena, Hegel
envereda por uma compreensão de eticidade absoluta na qual o direito
e a liberdade do indivíduo assumem um papel subordinado.

3. Notas sobre a relação entre intersubjetividade e substância ética
na Fenomenologia

Na Fenomenologia, o aprofundamento da realização da consciên-
cia-de-si como efetivação do “puro conceito do reconhecer” oferece a
oportunidade de frisar aspectos da relação entre intersubjetividade e o
“espírito ético”. Para Hegel – à diferença do movimento do reconhecer,
que, ao início do tomo “consciência-de-si”, configurara-se como gênese
fenomenológica do espírito (Williams 23) –, uma vez que “o objeto a
que ela [a consciência-de-si que veio a ser razão, E.C.L.] se refere positi-
vamente é uma consciência-de-si” (Hegel 8, III, p. 262), não se trata mais
da simples certeza imediata de ser toda a realidade, “mas é uma certeza

Gênese do “Espírito Ético” na Filosofia do Espírito de Jena 93



tal, que o imediato tem para ela a forma de um suspenso, de modo que
sua objetividade só vale como superfície, cujo interior e essência é a pró-
pria consciência-de-si” (Hegel 8, III, p. 262). Retomando, em um nível
superior, o movimento da consciência-de-si e prenunciando o resultado
em que deságua o movimento da “consciência-de-si que reconhece” na
Enciclopédia, Hegel vincula à efetivação do movimento do reconheci-
mento a forma universal da consciência-de-si. Trata-se da fórmula que
designa o “verdadeiro conceito de consciência-de-si”, “o eu que é um
nós, e o nós que é eu”, o qual marca o surgimento fenomenológico do
espírito: “é uma consciência-de-si universal em si, que é tão efetiva em
uma outra consciência que essa tem perfeita independência ... [Tão efe-
tiva] que justamente nessa independência está cônscia da sua unidade
com a outra, e só nessa unidade com tal essência objetiva é consciên-
cia-de-si.” (Hegel 8, III, p. 263).

Ao fazer coincidir, como se verá mais à frente, a efetivação deste
conceito de autoconsciência racional com a estruturação do mundo
sócio-político, Hegel pretende que o espírito se estruture fundamental-
mente a partir de uma intersubjetividade plenamente recíproca. “Nada
há aqui que não seja recíproco, nada em que a independência do indivi-
duo não se atribua sua significação positiva – a de ser para si – / na dis-
solução de seu ser-para-si e na negação de si mesmo.” (Hegel 8, III, p.
264-265). O espírito é o Si da liberdade intersubjetiva dos indivíduos que
se identificam consigo mesmos.

Assim, no espírito universal, tem cada um a certeza de si
mesmo – a certeza de não encontrar, sendo na efetividade,
outra coisa que a si mesmo. Cada um está tão certo de si
mesmo quanto dos outros. Vejo em todos eles que, para si
mesmos, são apenas como essências independentes, como
Eu sou. Neles vejo a livre unidade com os outros, de modo
que essa unidade é através dos outros como é através de
mim. Vejo-os como me vejo, e me vejo como os vejo. (Hegel
8, III, p. 265).

94 Lima, E. C. Cadernos de Ética e Filosofia Política 10, 1/2007, p. 79-102.

Esta “unidade espiritual” das consciências-de-si independentes, “o
conceito, que já surgiu para nós”, o qual é, para a consciência, todavia,
“espírito ainda interior”, mas como “substância já amadurecida em seu
ser-ai” (Hegel 8, III, p. 263), efetiva o conceito de reconhecimento. “Ela
então é o espírito, que tem a certeza de ter sua unidade consigo mesmo
na duplicação de sua consciência-de-si e na independência das duas
consciências-de-si [daí resultantes].” (Hegel 8, II, p. 262). O reconheci-
mento é a unificação de duas consciências-de-si sendo para si através do
duplo movimento bilateral do encontrar-se no outro e do distanciar-se
dele, mediante o qual ambos suprimem sua individualidade imediata-
mente excludente, sem perder sua independência, constituindo, por-
tanto, uma esfera de universalidade da qual ambos tomam parte
autonomamente e no âmbito da qual cada um encontra no outro sua
liberdade e se conhece como tal. O paradoxal na relação dialética da
intersubjetividade é que cada termo contém toda a relação (Williams 23,
p. 53).

O ser-reconhecido é aquela consciência-de-si “que tem em outra
consciência-de-si livre a certeza de si mesma, e aí precisamente encontra
sua verdade.” (Hegel 8, III, p. 263) Segundo as condições do problema,
expostas no início do capítulo sobre a “Consciência-de-si”, este
ser-reconhecido é justamente a procurada “verdade da certeza de si
mesmo”, a qual é pronunciada na abertura da segunda divisão do capí-
tulo “Razão”, a “razão ativa” ou “a efetivação da consciência-de-si racio-
nal através de si mesma”. Somente através do reconhecimento recíproco
surge a verdadeira liberdade da consciência-de-si, que consiste na
minha identidade com o outro. Esta “liberdade de um com o outro” uni-
fica os homens de “maneira interior”, de tal maneira que, sobre seu fun-
damento, abre-se o “reino da eticidade” (Hegel 8, III, p. 263), e “esse
reino não é outra coisa que a absoluta unidade espiritual dos indivíduos
em sua efetividade independente.” (Hegel 8, III, p. 263).

A recuperação, ao nível da efetivação racional da “certeza de si
mesmo”, deste conceito verdadeiro da consciência-de-si orienta, nova-
mente, a persecução da perspectiva da consciência engajada na expe-
riência, a qual deve se tornar, por meio da mesma, consciente da
necessidade da relação interpessoal não somente para a sua “

Gênese do “Espírito Ético” na Filosofia do Espírito de Jena 95



independência”, mas também para a constituição socialmente mediada
de sua identidade, ou seja, o fato incontornável de que sua perspectiva
independente somente adquire sentido pela tomada de consciência de
seu engendramento a partir de um mundo sociocultural, no qual a
mesma alcança sua existência universal. “Ao elevar sua consciência à
universalidade, toma-se razão universal, e o individuo é consciente de si
como razão, como algo já reconhecido em si e para si /, que unifica em
sua pura consciência toda a consciência-de-si. É a essência espiritual
simples que, ao chegar à [luz da] consciência, é, ao mesmo tempo, subs-
tância real.” (Hegel 8, III, p. 262-263).

Portanto, na Fenomenologia, na passagem que fornece o sentido
geral para o desenvolvimento do espírito a partir da razão, a realização
da intersubjetividade simétrica (relação interpessoal) em um sentido
horizontal tem como contrapartida, justamente, a passagem para a pos-
sibilidade de uma realização do reconhecimento em um sentido vertical,
isto é, em formas de identidade entre o si e a substância. É justamente a
possibilidade de apreender a outra autoconsciência como livre e inde-
pendente, mas, ao mesmo tempo, como idêntica a mim mesmo, que
abre a perspectiva de um todo substancial comum, os costumes do
povo, que determinam a consciência de todos e são, ao mesmo tempo,
obra dos mesmos. “Essa substância ética (...) é a consciência-de-si efe-
tiva ou o etos. Inversamente, a consciência singular só é esse Uno
sendo, porque em sua própria singularidade está cônscia da consciência
universal, como de seu [próprio] ser: porque seu agir e seu ser-aí são o
etos universal.” (Hegel 8, III, p. 263).

A substância universal dos costumes forja a identidade através da
qual cada um pode saber-se a si mesmo no outro, justamente porque, na
medida em que a universalidade dos costumes é obra produzida pelos
singulares, os mesmos sabem a si mesmos como produto e como origem
dos costumes universais, isto é, como ser-um das individualidades e
como dispersão do mesmo em unidades independentes, de maneira que
o universal efetivado primeiramente na consciência e no fazer dos sin-
gulares, é consciência-de-si efetiva. Trata-se, com isso, da unidade entre
“eu e nós”, a consciência de que cada um é constitutivo para a substân-
cia universal e para a consciência individual do outro, antecipada pelo

96 Lima, E. C. Cadernos de Ética e Filosofia Política 10, 1/2007, p. 79-102.

conceito verdadeiro da autoconsciência. A consciência de que costumes
e instituições de uma comunidade constituem tanto obra quanto a subs-
tância da singularidade que, negando a si mesma, reconhece-se em tais
instituições, representa a transição, na Fenomenologia, do capítulo
sobre a razão para aquele sobre o espírito, cujo desenvolvimento consis-
tirá em fazer a mediação desta unidade imediata entre universalidade e
singularidade com o princípio moderno do absoluto saber de si da
autoconsciência.

O início do desenvolvimento da “razão ativa” – e, principalmente, o
prólogo incluído sob “B. A Efetivação da consciência-de-si racional atra-
vés de si mesma” (Hegel 8, III, p. 262-269) – é um daqueles momentos
que o leitor da Fenomenologia deve aproveitar, encorajado pelas obser-
vações antecipadoras do “filósofo”, para fazer um balanço do desenvol-
vimento precedente, bem como para se acercar do movimento
subseqüente da obra, principalmente no que diz respeito aos prognósti-
cos para uma auto-efetivação da autoconsciência racional na esfera soci-
opolítica, contexto em que Hegel lança mão de seu conceito de
eticidade enquanto efetivação da consciência-de-si individual em e atra-
vés dos costumes de um povo. “É na vida de um povo que o conceito
tem, de fato, a efetivação da razão consciente-de-si e sua realidade con-
sumada.” (Hegel 8, III, p. 263). Seguindo sua concepção de eticidade
forjada nos anos de Jena, Hegel atribui a esta “efetivação” o caráter de
uma “auto-percepção” do singular em um quadro socioinstitucional
considerado como algo que emerge também daquele mesmo, como
uma obra conjunta de si mesmo e dos outros em uma existência social
intersubjetivamente marcada por um alto grau de cooperação. “Do
mesmo modo, esse universal é, por sua vez, o agir dessas essências
como singulares; ou a obra por elas produzida.” (Hegel 8, III, p. 264).

Se o capítulo como um todo recupera, no estágio superior da razão,
o movimento da autoconsciência (Siep 21, p. 144), é lícito supor que
também as considerações antecipatórias do “filósofo” retomem, em um
nível superior, a gênese fenomenológica do espírito com o “puro con-
ceito do reconhecer”. Tal “antecipação superior” da direção a ser
tomada pela efetivação social da autoconsciência racional se torna mais
saliente, na medida em que Hegel deixa claro que a questão acerca da

Gênese do “Espírito Ético” na Filosofia do Espírito de Jena 97



perda da imediatez e “felicidade” (Hegel 8, III, p. 265-266), própria à eti-
cidade na pólis antiga, pelo processo histórico-espiritual que forjou a
consciência do indivíduo da dignidade de sua existência singular, a
consciência do valor absoluto da liberdade individual – e, com ela, o
exame de instituições segundo critérios de uma razão prática universal –
encontra-se ainda em um estágio superior da experiência da consciên-
cia; e que, portanto, no desenvolvimento da “razão ativa”, trata-se ainda
de tentativas de constituição de uma comunidade racional a partir de
uma compreensão da autoconsciência moderna enquanto apartada de
sua gênese histórico-espiritual na eticidade substancial antiga.

“Para nós, a verdade dessa consciência-de-si racional é a substância
ética; no entanto, para ela, aqui está somente o começo de sua experiên-
cia ética do mundo. Segundo a alternativa de que a consciência ainda
não chegou à substância ética, esse movimento impele em sua direção.”
(Hegel 8, III, p. 267). A antecipação feita pelo “filósofo” do conceito de
razão prática enquanto eticidade é que permite ver, nos desenvolvimen-
tos empreendidos nos capítulos “O prazer e a necessidade”, “A lei do
coração e o delírio da presunção” e “A virtude e o curso do mundo”, ten-
tativas malogradas de uma unidade da eticidade da pólis antiga com o
conceito moderno de subjetividade. “Essa certeza agora tem de elevar-se
à verdade, para a consciência-de-si: o que para ela vale como sendo em
si, e em sua certeza interior, deve entrar na sua consciência e vir-a-ser
para ela.” (Hegel 8, III, p. 262).

A conexão com o movimento precedente fica visível, na medida em
que Hegel compreende a “racionalidade prática da eticidade” enquanto
unidade do ser-em-si e do ser-para-si da razão, unidade que é para ela,
do ponto de vista do atual estágio da experiência da consciência, apenas
um espírito interior. “Essa unidade do ser para outro – ou do fazer-se
coisa – com o ser-para-si, essa substância universal fala sua linguagem
universal nos costumes e nas leis de seu povo.” (Hegel 8, III, p. 265).
Nestes termos, a antecipação do “filósofo”, ainda que comedida e lacô-
nica, fornece, seguindo o “puro conceito do reconhecer”, a estrutura
fundamental da transformação do reconhecimento horizontal em uma
estrutura intersubjetiva simétrica no sentido vertical, isto é, a elevação da
consciência-de-si individual, que se reconhece em outra

98 Lima, E. C. Cadernos de Ética e Filosofia Política 10, 1/2007, p. 79-102.

consciência-de-si, à sua plena efetivação em um “nós”. Eis porque Hegel
tende a caracterizar esta figura da razão prática enquanto eticidade
conectando seus dois planos: a substância real do costumes e normas de
um povo, forjada a partir da unificação da autoconsciência dos indiví-
duos. “A razão está presente como fluida substância universal, como
imutável coisidade simples, que igualmente se refrata em múltiplas
essências completamente independentes, como a luz nas estrelas, em
seus inúmeros pontos rutilantes.” (Hegel 8, III, p. 264) A vida de um
povo é então a realidade plenamente acabada do conceito da efetivação
da razão consciente de si na independência do ser-outro.

Se a ênfase com o “puro conceito do reconhecer” estava na mediação
intersubjetiva da comprovação da “independência”, com o conceito da
razão prática enquanto eticidade a ênfase é posta na constituição recí-
proca entre o “eu” e o “nós”, entre a razão subjetiva e a razão universal, na
qual os singulares recebem, pela auto-suspensão de sua singularidade
excludente, seu sustentáculo, sua substancialidade. “Em seu absoluto
ser-para-si, tais essências não só em si se dissolvem na substância inde-
pendente simples, mas ainda são para si mesmas; cônscias de serem tais
essências simples singulares, porque sacrificam sua singularidade e por-
que essa substância universal é sua alma e essência.” (Hegel 8, II, p. 264).
Os indivíduos emergem desta substância ética na medida justamente em
que vivem, pensam e agem de acordo com padrões de orientação prática
universalizados, e se formam como indivíduos independentes segundo
processos de aprendizagem pré-estruturados nesta existência social con-
creta. Embora tais orientações práticas “padronizadas” possam ser, na
medida em que se sedimentam em normas, leis e costumes, consideradas
“na abstração da universalidade”, pelo que se tornam apenas “lei pen-
sada” (Hegel 8, II, p. 263), elas exprimem concretamente, pensa Hegel, “o
que cada individuo é e faz; o individuo não as conhece somente como
sua coisidade objetiva universal, mas também nela se reconhece, ou:
[conhece-a] como singularizada em sua própria individualidade, e na de
cada um de seus concidadãos.” (Hegel 8, III, p. 265).

Um pormenorizado quadro institucional que permita esta efetivação,
ainda mais em um sentido que possa eliminar a unilateralidade de pro-
cessos de socialização que não reconheçam plenamente a formação

Gênese do “Espírito Ético” na Filosofia do Espírito de Jena 99



diversificada da individualidade, que constitua, portanto, a possibilidade
de uma formação aberta da comunidade pela interação com processos
de individualização, somente pode ser depreendido dos textos sistemá-
ticos sobre a teoria da eticidade, especialmente das Grundlinien, ainda
que Hegel empreenda, no presente capítulo da Fenomenologia, uma
primeira consideração concreta da unidade entre indivíduo e espírito do
povo através cooperação social do trabalho individual na satisfação
geral das carências (Hegel 8, III, p. 264).

Development of the “ethical spirit” in Hegel’s Jena writings

Abstract: This paper intends to investigate the development of the
“ethical spirit” in Hegel’s Jena writings. Based on Hegel’s notion of cons-
ciousness as “middle” (Mitte), discussed in the philosophy of the spirit
(1803/04), the task is firstly to analyze the methodological conditions for
the foundation of ethical life’s unfolding on a consciousness theory.
Then the aim is to consider the development of ethical spirit as a move-
ment in which its intersubjective constitution and the relation of the indi-
vidual to the ethical substance are articulated. Finally, starting with
Hegel’s conception of practical reason as ethical life, delineated in the
Phenomenology, I argue that, besides the connection between consci-
ousness theory and conceptual development of ethical life, Hegel main-
tained that two-fold constitution of the ethical spirit.
Key-words: consciousness – ethical life – intersubjectivity – philosophy
of the spirit – substance.

Bibliografia

1. BAUM, M. Die Entstehung der Hegelschen Dialektik. Bonn: Bouvier,
1989

2. DÜSING, K. Spekulation und Reflexion. Zur Zusammenarbeit Schel-
lings und Hegels in Jena. In: HST 5, p. 95-128, 1969.

100 Lima, E. C. Cadernos de Ética e Filosofia Política 10, 1/2007, p. 79-102.

3. ______. Die Entstehung des spekulativen Idealismus. In: JAESCHKE,
W. Transzendentalphilosophie und Spekulation. Hamburg: Felix
Meiner, 1993.

4. FALKE, G. Begriffene Geschichte. Das historische Substrat und die
systematische Anordnung der Bewußtseinsgestalten in Hegels
‘Phänomenologie des Geistes’. Interpretation und Kommentar.
Berlin: Lukas-Verlag, 1996.

5. GILBERT, G. Critique et dialectique: l’itinéraire de Hegel à Iéna,
(1801-1805). Bruxelles: Facultés Universitaires Saint-Louis, 1982.

6. HABERMAS, J. Arbeit und Interaktion. Bemerkungen zu Hegels Je-
nenser “Philosophie des Geites”. In: GÖHLER, G. Frühe politische
Systeme. Frankfurt am Main: Ullstein, 1974.

7. ______. Wege der Detranzendentalisierung: Von Kant zu Hegel und
züruck. In: Wahrheit und Rechtfertigung: philosophische Aufsätze.
Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1999.

8. HEGEL, G.W.F. Werke in 20 Bände. Frankfurt am Main: Suhrkamp,
1970.

9. ______. Jenaer Systementwürfe I. Hamburg: Felix Meiner, 1986.
10. ______. Fenomenologia do Espírito. Petrópolis: Loyola, 1992.
11. ______. System der Sittlichkeit [Critik der Fichteschen Naturrechts].

Hamburg: Felix Meiner, 2002.
12. HONNETH, A. Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Gramma-

tik sozialer Konflikte. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1992.
13. KAHLENBERG, T. Die Befreiung der Natur. Natur und Selbstbewuss-

tsein in der Philosophie Hegels. Hamburg: Felix Meiner, 1997.
14. KIMMERLE, H. Das Problem der Abgeschlossenheit des Denkens. He-

gels “System der Philosophie” in den Jahren 1800-1804. Bonn:
Bouvier, 1970.

15. LIMA, E.C. Direito e Intersubjetividade: eticidade moderna em Hegel
e o conceito fichteano de reconhecimento. Tese (Doutorado em Fi-
losofia). Campinas: IFCH-Unicamp, 2006. 293 p.

16. LUKÀCS, G. Der junge Hegel und die Probleme der kapitalistischen
Gesellschaft. Berlin; Weimar: Aufbau-Verlag, 1986.

17. MÜLLER, M. O direito natural de Hegel: pressupostos especulativos
da crítica ao contratualismo. Filosofia Política, Rio de Janeiro, 5, p.
41-66, 2002.

18. PINKARD, T. Hegel’s Phenomenology. The Sociality of Reason. Cam-
bridge: Cambridge University Press, 1994.

Gênese do “Espírito Ético” na Filosofia do Espírito de Jena 101



19. SCHNÄDELBACH, H. Hegels praktische Philosophie: Ein Kommentar
der Texte in der Reihenfolge ihrer Entstehung. Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 2000.

20. SIEP, L. Anerkennung als Prinzip der praktischen Philosophie. Frei-
burg; München: Alber, 1979.

21. ______. Die Bewegung des Anerkennens in der Phänomenologie
des Geistes. In: KÖHLER, D. G.W.F Hegel, Phänomenologie des
Geistes. Berlin: Akademische Verlag, 1998.

22. WILDT, A. Autonomie und Anerkennung. Hegels Moralitätskritik im
Lichte seiner Fichte-Rezeption. Stuttgart: Klett-Cotta, 1983.

23. WILLIAMS, R. Hegel’s Ethics of Recognition. Los Angeles: University
of California Press, 1997.

102 Lima, E. C. Cadernos de Ética e Filosofia Política 10, 1/2007, p. 79-102.


