
Cadernos de Ética e Filosofia Política 4. p. 99-q \4. 20Q2

O soberano como idéia e a filosofia
como uso público da razão

Daniel Tourinho Peres*

umo: o objetivo deste artigo é analisar alguns aspectos da filosofia política de
Kant. Meu fio condutor é a relação entre princípios práticos discursivos e sua
realização na praxis. o que se dá por meio do uso público da razão. Nessa reali-
zação, o uso público da razão tem como seu papel fundamental a produção de
esquemas, ou si.mbolos, das idéias práticas. tornado possível a passagem entre
estas, como unidades discursivas a pnoH, e a realidade sensível. ou seja, entre
princípios transcendentais e mundo efetivo
Palavras-chave: idéias práticas - esquematismo prático - uso publico da razão -
história da filosofia

O político, ainda que se ocupe com questões de fato -- procedendo

àquilo que chamamos de análise de conjuntura --, tem uma visada para o
futuro, mesmo quando o que ele visa é deixar tudo como está. Menos do

que analisar o que motiva uma ou outra ação humana, o que ele pretende é

dirigi-la, dar-lhe um norte, por assim dizer. O filósofo, por sua vez, preten-
de estabelecer verdades apodícticas; pretende possuir um discurso ao qual,

em princípio, nada escapa. Quando a filosofia se ocupa do político, ques-

tões de fato são encerradas em uma chave na qual não se encaixam sem
problemas: qzzíd./urss, o que de direito. Assim, não raro a filosofia e os
filósofos são vistos como potências subversivas: Platão não é menos sub-

# Professor do Departamento de Filosofia da Universidade Federal da Bahia. doutoran-

do no Departamento de Filosofia da USP, membro do Grupo de Lógica e FilosoHla
Política do Cebrap e participante do Projeto Temático FAPESP "Moral. Polítca e Di-

reuo: uma investigação a patir da obra de Jürgen Habermas". Recebe bolsa Capes.
programa PICDT.



100 Peres. D.T.. Cadernos de Éf/ca e F//oso#a Po/íf/ca 4. p. 99-114. 2002

versivo do que Marx, simplesmente subverte numa outra direção. Volta e
meia, da acusação passa-se à condenação e à execução da sentença, o caso
Sócrates sendo o melhor exemplo, porque o mais rico em conseqtlencias.

Menos do que uma separação entre filosofia e política, o que tal condena-

ção instaura é uma nova forma de relação, na qual a dignidade da política
cede diante da dignidade da sabedoria, sem que esta última, contudo, abdi-

que dos negócios da cidade. Muito pelo contrário, a aposta de Platão no
governo de um rei filósofo parece ser a única viável, face à inconstância
das opiniões, que não obstante emitem sentenças definitivas; e se é possí-
vel rever' as opiniões, nem sempre -- ou quase nunca -- é possível reparar os

males e injustiças delas decorrentes.
Se ao longo da história a relação entre filosofia e política vem so-

frendo diferentes modulações, ao menos uma questão é sempre recorrente:

quais as condições para o exercício do bom governo? Kant certamente não
é um filósofo que economiza elogios a seus predecessores; mas dentre to-
dos, de uma lista que inclui Aristóteles, Rousseau, Hobbes, cume, Leibniz
e ainda outros mais, talvez seja Platão aquele que recebe as maiores glóri-

as, ele que é chamado, na Cz"ífíca da Razão Ptlra, de o filósofo sublime. Tal

elogio nos importa tanto mais porque se dirige à questão que estamos tra-
tando aqui, à questão do bom governo, do governo justo. Certo, tal elogio
não se faz sem restrições, Kant logo se apressa a afirmar que ''Platão en-
contrava suas idéias em tudo o que era prático, isto é, que assenta na liber-

dade" (KANT 5, p 309), já que ele não pretende, como Platão, estender o
uso das idéias à consideração da natureza, ao menos não com o mesmo

ímpeto e confiança. O que Kant louva em Platão é justamente sua recusa
em ''extrair da experiência" os conceitos que dizem do uso prático da ra-
zão, os conceitos que regem o domínio da liberdade, com o que se impede
toda e qualquer confusão entre o caso e sua regra. Como escreve Kant:

Que ninguém jamais possa agir em adequação com o que
contém a idéia pura de virtude, não prova que h4a qualquer
coisa de quimérico nesse pensamento. Com efeito, todo o
juízo acerca do valor ou desvalor moral só é possível me-
diante essa ideia; por conseguinte, ela serve de fundamen-
to. necessariamente, a qualquer' aproximação à perfeição

moral, por muito que dela nos mantenham afastados im-



Peres, D.T.. Cadernos de Éf/ca e F//oso#a Po/íf/ca 4. p. 99-114. 2002 1 01

pedimentos da natureza humana, cujo grau nos é indeter
minável" (KANT 5, p. 310).

E isso que vale para a moral, para a perfeição moral, vale igualmente
para a política,pois:

:Uma constituição, que tenha por finalidade a /}záxima /i-
óerdczde A mana, segundo leis que permitam que a /lóer-
dade de um possa coexistir com a de todos os outros..., é)
pelo menos uma idéia necessária, que deverá servir não só
de fundamento a todo o primeiro projeto de constituição po-
lítica, mas também a todas as leis, e na qual, inicialmente, se
deverá abstrair dos obstáculos presentes, que talvez prove-
nham menos da inelutável natureza humana do que de terem
sido descuradas as idéias autênticas em matéria de legisla-
ção" (KANT 5, p. 310).

As idéias, ou conceitos da razão, possuem realidade objetiva, reali-
dade que não pode ser negada por qualquer ''experiência pretensamente
contrária'', que de resto não existiria, tivessem as instituições sido funda-
das de acordo com elas. Kant, em seu suposto platonismo, toma a idéia de
uma constituição civil perfeita como arquétipo, do qual deve se aproximar
cada vez mais a constituição legal dos homens.

Mas Kant não é Platão, e de resto considera-lo como "renovador da

metafísica platónica", como o faz Cattaneo (CATTANE0 2, p. 5), não é
afimlar grande coisa, já que toda a história da metafísica se reporta a Platão.

Importa então começarmos a marcar diferenças, o que pode ser feito justa-
mente lendo de um modo mais atento as duas passagem citadas acima. Pois
se o que afasta o homem da virtude, -- da perfeição moral --, é a natureza
humana e seus impedimentos quanto a sua conformidade à ideia, em maté-
ria de legislação exterior vemos se sobrepor à natureza humana ainda um
outro obstáculo, qual sda, o descuido com relação às autênticas idéias em
matéria de legislação, obstáculo talvez ainda mais determinante para o
descompasso denunciado entre arquétipo e legislação efetiva. Basta lem-

brarmos de uma passagem da Paz Pe/perua para começarmos a perceber a

distância entre Kant e Platão: ''O problema do estabelecimento do Estado,
por mais duro que soe, tem solução, inclusive para um povo de demónios



102 Peres, D.T.. Cadernos de Ef/ca e F//osofla Po/íf/ca 4, p. 99-114. 2002

(KANT 13, p. 146). Nenhuma chance para um filósofo nascido em meio a
um tal povo, que irá permanecer demónio, nunca tornando-se anjo. Quan-
do, na Cr#ica da razão p ra, Kant levanta uma objeção a Brucker, não é

porque esteja advogando sem mais a causa de Platão; pois não é tanto ao
fato de Brucker considerar ridícula a opinião segundo a qual ''nunca um

príncipe seria bom se não participasse nas idéias'' que Kant dirige sua críti-
ca, mas sim ao rápido descarte de um tal pensamento, que Kant pretende
justamente submeter a um novo esforço de análise (KANT 5, p- 3 10/3 1 1)-
Formulando os termos do problema em uma linguagem mais platónica que

kantiana, se perguntaria pelo sentido dessa ''participação''; por sua vez, em
termos kantianos, trata-se de saber como ela é possível e como, por meio
dela, é instituída a mediação entre pensamento e realidade, entre idéia e
aquilo que se pensa sob ela: em última instância, no domínio da filosofia
prática, trata-se da passagem entre dever ser e ser.

No parágrafo 5 1 da l)o&ífrína do Z)freira, vemos Kant aHlrmar que os
três poderes presentes no Estado correspondem a uma idéia pura do sobe-
rano e que essa idéia possui realidade objetiva; mas a tal idéia, na medida
em que é um ser de razão, falta ainda uma pessoa física que Ihe dê dimen-
são de eficácia sobre a vontade do povo. Não se pretende aqui dar conta de

todo este parágrafo que mobiliza todos os pl'oblemas da filosofia política
de Kant. O que interessa é ressaltar uma dimensão fundamental da teoria
kantiana da representação política. Pois a pessoa física que dota de eficácia
a idéia de soberano nada mais é que seu representante, ou melhor, é o modo

de apresentação da vontade unificada do povo, unificação que provém a
príorída razão.

Pensar a política, o poder político, sob o registro da representação
por si só já é forte razão para afastarmos Kant do platonismo. Mas em
verdade, com Platão temos uma concepção da natureza do govemante que

deixa marcas profundas mesmo na filosofia política moderna, de tal modo

que Wolff, por exemplo, em seu Reí-$Zós(2áo, não hesita em professar a
doutrina de Platão. A teoria é muito conhecida, ao menos em suas linhas

gerais, das quais não se irá além. Na Caíra V7/, Platão defende justamente
a tese, que é objeto de escámio de Brucker, de que "a espécie humana não
verá o fim de seus males antes que a espécie dos puros e verdadeiros filóso-

fos chegue ao poder, ou que aqueles que detêm o poder se tomem, graças a



Peres. D.T.. Cadernos de Ef/ca e F//oso/ía Po//f/ca 4. p. 99-1 14. 2002 103

um favor do céu, realmente ütlósofos" (326 a). É com a intenção de formar

um verdadeiro filósofo que Platão parte para Siracusa, onde o jovem Denis

parece dar provas de certo pendor para a Êllosofia, a confiar no testemunho
de Dion e de seus amigos. A esta confiança na filosofia e na sua capacidade
de dotar o homem de certa divindade, deve ser acrescida ainda uma outra

vantagem: é mais fácil persuadir um homem do que toda uma multidão,
vantagem que não é de pouca monta para alguém que não se mostra muito
amigo da democracia ateniense. Ao invés de apresentar suas teses sob o
registro da isonomia da agora, melhor é exercer influência sobre a alma
daquele que possui o poder, fazendo dele um eleito e participe do mundo
das idéias. A Academia, se forma sábios, forma também bons govemantes.

Na Caíra V7/, se Platão advoga sua tese, não é menos verdade que

ela contém um depoimento do seu fracasso, cujas razões não cabe aqui
analisar. Kant sabe bem do drama que atormenta Platão; sabe bem que a
tarefa não é nada fácil. Na /agia de umcz Àfs/órfã /zfversa/ de unz pozzro de

vista cos/ topo/íra, sexta proposição, podemos ler que o problema do esta-
belecimento de uma sociedade civil que administre universalmente o direi-
to é o "mais difícil e o que será resolvido por último''(KANT 7, p. 15). Mas

qual é a di6lculdade? O homem é um animal que necessita de um senhor;
mas este senhor, não podendo ser encontrado a não ser na espécie humana,
também ele necessita de um senhor. Como escreve Kant,

;0 chefe supremo deve serjusto por sí mzesnzo e todavia ser
um homem. Esta tarefa é, por isso, a mais difícil de todas;
sua solução perfeita é impossível: de uma madeira tão
retorcida, da qual o homem é feito, não se pode fazer nada de
roto. Apenas a aproximação a esta idéia nos é ordenada:
(KANT 7, P. 16)

Mas como tentar esta aproximação? Mais ainda, como estamlos se-

guros de que seguimos pela via correra? O âllósofo exercitado na crítica e
que tcm como objeto de reflexão o político possui em sua razão princípios
a priori que Ihe permitem avaliar o quanto o caso se aproxima ou não da

regra. Mas se a idéia de contrato social originário, aplicação do imperativo
categórico ao domínio da política, tem um sentido muito mais negativo
que positivo, ou sqa, se avalia uma determinada ação como justa ou injus-



104 Peres, D.T.. Cadernos de Éf/ca e F//oso#a Po/íf/ca 4. p. 99-114, 2002

ta, por ser simplesmente formal dificilmente dá ensejo a um programa de
ação. Quanto ao governante, se ele deve ter "conceitos exatos da natureza
de uma constituição possível, grande experiência adquirida através dos acon-

tecimentos do mundo e uma boa vontade predisposta a aceitar essa cons-
tituição'', deve também ser um filósofo? Com relação a este ponto a respos-
ta de Kant é inequívoca: na Paz Perpétua, se podemos ler que ''as máximas

dos filósofos sobre as condições de possibilidade da paz pública devem ser

tomadas em consideração pelos Estados", não deixamos de ler, por outro
lado, que ''não é de esperar nem também de desejar que os reis filosofem
ou que os filósofos se tomem reis, porque a posse do poder prejudica ine-
vitavelmente o livre juízo da razão'' (KANT 13, p. 150). Com Kant, esse
anti-Platão, temos, na feliz expressão de Gerhardt, a filosofia abdicando do

Sabemos que a solução do problema da instituição de um Estado
administrando universalmente o direito só será resolvido, segundo Kant,
após muitas tentativas frustradas, após muitas guerras e muita violência.
Como afirma Kant, a história do homem, história da liberdade, tem seu
início pelo mal. Certo, é na história que buscamos traços indicativos da
realização dos princípios da razão, história que falando à espécie humana
quase toma prescindível falarmos do homem, do indivíduo humano. Mas,
por outro lado, são estes mesmos indivíduos que servem de veículos à ra-
zão, ou melhor, são eles que se pretendem portadores de direito, são eles
que pretendem ter direitos. Aqui tocamos em um ponto que perpassa toda a

obra de Kant, ao menos depois da primeira Crítica; pois o que significa
estabelecer os limites da razão, senão analisar-lhe as pretensões quanto à
sua legitimidade? Ora, nesta análise, determinar as condições de
aplicabilidade dos princípios não é tarefa de menor importância que a aná-
lise dos princípios, pois é tão somente com o momento de sua aplicação
que os princípios podem ter assegurada sua legitimidade. O esquematismo,
se na ordem das matérias segue a dedução transcendental, na ordem das

razões já opera furtivamente quando Kant principia a analisar a questão do

que é de direito.

O problema da mediação entre o empírico (sensível) e o transcendental

(inteligível) também está posto para a Htlosoüia prática de Kant. Basta que

nos lembremos das diferentes formulações que recebe o imperativo cate-

trono



Peres, D.T.. Cadernos de Éf/ca e F//oso#a Po/ífica 4. p. 99-114, 2002 105

górico, cuja intenção é justamente toma-lo sensível, ou melhor, fazer com
que ganhe força na alma humana, para o que o aproximamos da sensibili-
dade. Particu]armente no que nos interessa, o que é a ]Wer(Ú'siga dos Cos-
ízzmes se não a determinação dos princípios de aplicação do princípio fun-
damental, do imperativo categórico? Mesmo que Kant não pretenda, na
fundamentação da sua Hilosoüia prática, ceder terreno a qualquer antropolo-

gia, é inegável que, ao tratarmos da aplicabilidade dos princípios racionais
práticos, a antropologia reivindica seus direitos. Vejamos ainda quais as
primeiras definições que Kant apresenta da ]ntrodução à ]l/e/a/Bica dos
Costumes\

"A/acz{/dada de desdar é a faculdade de ser, por meio de
suas representações, causa dos objetos destas representações.
A faculdade de um ser agir em confomlidade com suas re-
presentações chama-se vida" (KANT 1 1, p. 21 1).

Por sua vez, na Crúíca do Jzz&o, onde belo e sublime podem ser
tomados como símbolos da moralidade e em cuja segunda parte se trata de
analisar o problema do organismo, ou seja, de um análogo da vida, Kantjá
não mais se dirige aos seres racionais, mas ao homem. São muitos os elos
que podem ser descosidos e pouco o tempo para urdir todos de modo
satisfatório. Se afirmarmos, talvez por analogia, mas de toda forma seguin-

do Kant, que há um esquematismo do direito racional', onde está, justa-
mente, a diferença? Na primeira Crítica, o esquematismo visava analisar a
possibilidade de conceitos a priori servirem de síntese para intuições sen-
síveis, onde se vê cumprida, para a filosofia teórica, a tarefa de dar conta do

'problema da relação entre conceitos a priori e objetos dados na experiên-

cia", problema que, segundo Longuenesse -- que aqui segue a Vleeschauwer

-- consiste na invenção do problema crítico (LONGUENESSE 20, p. 4). A
partir desta solução, aprendemos que resta a experiência como a única pe-

dra de toque da verdade e falsidade de nossos juízos, e é justamente nisso
que, para a filosofia prática, Kant, platónico ou não, fincara pé. Na Hllosofia

prática, no inverso da filosofia teórica, é a experiência, o mundo sensível,
que Kant considera como a mãe das aparências, como fonte de erro e de
equívoco (KANT 5, p. 3 12).



106 Peres. D.T., Cadernos de Éf/ca e Fi/osoffa Po//f/ca 4, p. 99-114. 2002

Mas há que recusar, então, toda e qualquer referência à experiência?
Sim, a menos que não mais a tomemos como estando confinada nos limites
do mecanismo. Não é necessário recorrermos à terceira Cr#!ca para ver-

mos como estão imbricadas as questões que tratam do organismo, dos se-
res vivos e da política; na primeira Cr#fca podemos ler que ''uma planta,
um animal, a ordenação regular da estrutura do mundo... mostram, clara-
mente, que apenas são possíveis segundo idéias'' (KANT 5, p. 31 1), para
logo em seguida Kant escrever:

'Em relação aos princípios da moralidade, da legislação e da
religião, em que as idéias tornam possível, antes de tudo, a
própria experiência (a experiência do bem), embora nunca
possam nela ser perfeitamente expressas, esta tentativa -- de

se elevar da consideração(...) da ordem do mundo até a liga-
ção arquitetânica dessa ordem segundo fins, isto é, segundo
idéias -- tem um particular mérito, que não se reconhece por-
que o julgamos segundo regras empíricas, cuja validade, como
princípios, devia ser anulada pelas idéias"(KANT 5, p. 3 12).

Como as idéias podem tornar possível uma experiência? Não era
esta a função que Kant atribuía às categorias, às quais corresponde uma

intuição sensível que vem a ser, justamente, sintetizadas como objeto? Como
as idéias podem ser condição de uma experiência, se sua marca distintiva,

com relação aos conceitos puros do entendimento, consiste em que ne-
nhum objeto lhes corresponde, ao menos não de modo perfeito? Essa expe-

riência, que aqui surge como experiência do bem, mas que certamente po-
deria ser a experiência dojusto, tem menos o sentido de uma Elz:óabru/zg do
que de uma ETZebnís'; é uma experiência do mundo, mas de um mundo que
não é vivido como simples mecanismo, e sim como liberdade, ou, se prefe-
rirem, como unidade possível, porque necessária, entre mecanismo e liber-
dade. Nós sabemos, ao menos depois da Cr#fca do Jaüo, que o princípio
que torna possível a compatibilidade entre mecanismo e liberdade não se
encontra na natureza, mas no supra-sensível. Certo, não há nenhum uso
determinante possível de um tal princípio, mas tão-somente um uso para a
faculdade de julgar reflexionante (KANT 8, p. 339). Mas cabe ressaltar o
paradoxo: o que tentávamos era estabelecer uma mediação entre o empírico



Peres, D.T.. Cadernos de Éffca e Filosofia Po//fica 4. p. 99-1 14, 2002 107

e o transcendental prático; o que temos agora, é que tal mediação não pare-
ce ser possível sem um desvio pelo supra-sensível, região que Kant, no
pequeno texto "0 que significa orientar-se no pensamento?" não hesita em
afim\ar ser "um espaço incomensurável e para nós preenchido pela noite

profunda" (KANT 10, p. 44).
Kant, contudo, insiste em que a simples idéia de um mundo moral,

de um mundo inteligível, tem realidade prática, o que significa não apenas
que somos obrigados a pensar, a julgar nossas ações segundo a ordenação

de tal mundo inteligível. Afimiar, em sentido forte, que a idéia de tal mun-
do também possui realidade objetiva é sustentar que "deve ter influência
sobre o mundo sensível" (KANT 5, p. 641), de forma que mundo inteligí-
vel e mundo sensível tomam-se o mais próximo possível um do outro. Ora,

é na Z)o /Fina do Z)irefro que vemos nossa questão talvez posta em sua
formulação mais radical. Sem põr em dúvida a realidade obletiva da idéia
de uma constituição jurídica perfeita (KANT 1 1, p. 372), Kant afirma:

;Aquilo que não pode ser representado a não ser pela razão
pura, aquilo que deve ser contado entre as idéias, às quais
nenhum objeto adequado pode ser dado na experiência, como
é o caso de uma co/zsfir lição jzzrz'dica perfeita entre os ho-
mens, isso é a coisa em si mesma" (KANT 1 1, p. 372).

Essa passagem causa uma forte vertigem: aquilo ela parece negar
para sempre é justamente uma resposta positiva a toda esperança futura,
para nós que sabemos o que devemos fazer. Devemos sair do estado de
natureza e instituir uma sociedade civil que administre universalmente o

direito; nenhuma garantia nos é dada, porém, de que nossas pretensões, de

resto legítimas, serão atendidas. Mesmo a interpretação de Adickes, que lê
tal passagem como um raciocínio por analogia, de modo que a coisa em si
não é uma idéia, mas Ihe é apenas semelhante, na medida em que se distin-

gue de todo o fenomênico (ADICKES 1, p. 46), não nos ajuda muito. O
que está em jogo é uma mediação possível, uma passagem possível entre
fenómeno e aquilo que não pode nunca ser dado como fenómeno, seja este
último uma idéia ou a coisa em si.

Nenhuma intuição sensível pode nos servir de garantia, e não é na

experiência, por mais importante que esta seja para nossas decisões de fato,



108 Peres, D.T.. Cadernos de Éf/ca e F//oso#a Po//fica 4, p. 99-1 14, 2002

que encontraremos o princípio capaz de nos orientar para uma solução.
Nenhuma intuição sensível, nenhum objeto empírico, mas tampouco qual-
quer intuição intelectual ou entendimento intuitivo. Se Kant guarda res-
peito por Platão, qual não é seu tom de mofa em relação a um certo pla-
tonismo redivivo, cujas verdades só se deixariam revelar aos iniciados,
mas que ''infelizmente não se deixam enunciar nem comunicar universal-

mente pela linguagem" (KANT 9, p. 389). Dirigindo-se aos arrogantes que
pretendem possuir uma intuição intelectual, ou mesmo um sentimento ca-
paz de lhes pâr em contato imediato com o mundo inteligível, Kant não
economiza em ironia: eles não fazem filosofia, eles dão uma de filósofos
(KANT 9, P. 395).

Contra esta filosofia de um tom superior, Kant afirma o caráter irre-

mediavelmente discursivo do entendimento ao mesmo tempo em que diz
ser a filosofia um conhecimento por conceitos. Se ainda é imprescindível
uma sensibilização das idéias, é necessário contudo guardar que jamais se
sai do âmbito discursivo. Como afirma Lehmann, Kant "apenas exclui a
possibilidade de uma realização intuitiva da intuição intelectual; nós pode-
mos 'realiza-la' discursivamente" (LEHMANN 19, p. 166). A ser assim,
parece ser este o sentido da típica: como a lei moral é uma idéia da razão e

não um conceito do entendimento, ela deve se aplicar não a uma intuição,
mas sim a um conceito -- e se autêntica, a um conceito puro do entendimen-
to. Mais ainda, como observa Krüger, na típica o que temos é uma exposi-

ção indireta da idéia, e, menos do que a exposição da ideia em um olÜeto (a
ação moral), o que obtemos éjustamente uma regra de reflexão. Ao estabe-
lecemlos uma analogia entre lei moral e lei da natureza, obtemos uma regra

que se ''assemelha à regra de reflexão sobre o objeto que deve ser exposto
no sentido próprio'' (KRtJGER 18, p. 122), mas que não Ihe é idêntica. Se
a típica, ainda com Krüger, é a ''instrução moral exala" -- e podemos incluir
aí a política --, é porque ela se exerce sobre nossas representações mais

comuns e vulgares, aquelas que estão mais próximas da vida e de seus
anseios. Menos do que determinar o caso da regra, o que ela nos revela é
justamente a regra que acompanha de modo surdo e imanente todas as nos-
sas pretensões de direito. O que nós pensamos, quando declaramos ter um

direito? O que nós pensamos quando decidimos por um ou outro govemo
que acreditamos ser o mais justo?



Peres. D.T.. Cadernos de Effca e F//oso/ia Po/íffca 4. p. 99-114, 2002 109

E o caráter discursivo do conhecimento âllosófico que garante sua

comunicabilidade. Que o belo seja símbolo da moralidade, significa que
este sentimento que gozamos diante da natureza ou de uma obra de arte,
sentimento que é antes de tudo privado, ao ser transposto em um juízo
pretende possuir uma validade universal. A Crúíca do Jiz&o, em certa me
dada, pode ser tomada como o limite da comunicação, pois nela não há
comunicação de nenhum conteúdo, mas apenas do próprio ato da faculda-
de de julgar. Tal certamente não é o caso seja da razão teórica, seja da razão
prática, cujas formas se revelam conteúdos, matérias a serem comunicadas,
tão logo façamos abstração, para a razão teórica, do estado atual de nossa
consciência empírica e nos devemos até a unidade transcendental da cons-
ciência em geral, e, para a razão prática, quando abstraímos das determina-

ção particulares de nosso arbítrio e nos pensamos em nossos atos como
subordinados à vontade geral.

Mas a verdade é que avançamos muito pouco; pois, se com relação à
razão teórica temos caução da experiência como pedra de toque da verdade

ou falsidade de nossos juízos, o que nos garante, no domínio da razão práti-

ca, que pensamos de modo correto nossa subordinação à vontade geral? O

que nos garante, ao âim e ao cabo, que vivemos sob um governo cujas
medidas são as mais justas possíveis? Quanto a este último ponto, o impe-
rativo categórico, em sua formulação de contrato originário, adianta bem
pouco, a menos que o soberano saiba como pensa efetivamente o povo-
Essa garantia se verá realizada na filosofia como uso público da razão,
como trabalho de esclarecimento do povo quanto a seus direitos e do sobe-

rano quanto ao que, aos olhos do povo, é justo, fomecendo ao poder políti-
co o sentido das suas reformas. O valor de uma lei reside na possibilidade

de sua comunicação passar sem restrição, isto é, em sua universalidade.

Assim, a publicização é o critério para se avaliar o acordo ou desacordo
entre a moral, entendida como direito natural, e o direito positivo, entre os
princípios racionais do direito político e a política (KANT 13, p 17 1). Mas
é também na esfera pública que todas as opiniões podem e devem ser ex-

postas e avaliadas quanto ao seu grau de assentimento possível e denunci-
ado todo juízo que tenha validade tão-somente privada, mas que, ainda
assim, pretende se comunicar e se valer como objetivo. Se o ülm da política
é a união dos Hino de todos e seu respectivo acordo, -- o que só pode dar-se



l l o Peres. D.T.. Cadernos de Ef/ca e F//oso#a Po/íf/ca 4. p. 99-114. 2002

no direito -, se tal acordo se funda transcendentalmente no nível dos juízos
como formas e ''levando em conta os resultados de sua própria atividade''s,
então não parece menos certo que tal acordo se vai tecendo empiricamente
no níveldas opiniões.

Kant certamente não é Cícero, e muito menos Górgias, que não acei-
ta qualquer distinção entre ser e aparência, entre verdade e fidedignidade
(G/czllbwílrdígkeír); mas, contra Platão, ele não recusa o mundo da coxa.
Como os sofistas, ele toma o discurso como uma instância fundamental da

ação política e retoma, assim, se não uma marca característica da democra-

cia grega', ao menos do republicanismo romano. Afirmar que o filósofo
deve instruir, a um só tempo, povo e soberano significa afirmar que a ver-
dade deve, antes de tudo, ser fidedigna, ou seja, deve parecer verdadeira
ou, mais ainda, deve ser ''verdade" provável, deve ser aproximação da cer-
teza. E esta sua característica que permite a passagem entre idealidade e
rea[idade social (OESTERRE]CH 22, p. 6)5. Mas esta atividade, Kant não

a reserva aos filósofos, pois não os considera como uma classe privilegiada:

na Paz Perpérzza, antes de proceder à defesa da liberdade, para a classe dos

filósofos, de emitirem publicamente suas opiniões, ele dissolve qualquer
sentido que tal classe poderia possuirá. A sua defesa se dirige, isso sim, ao
homem ilustrado, ou em vias de ilustração. É como sábio, como filósofo do

mundo que Kant fala, e não como filósofo de escola, esse especialista em
sutilezas metafísicas. Para terminar, cito mais uma vez Kant, a propósito
do filósofo como legislador da razão humana: "Neste sentido, seria dema-

siado orgulhoso chamar-se a si próprio de filósofo e pretender ter igualado
o arquétipo, que não existe a não ser em pensamento'' (KANT 5, p. 661).

Abstract: the aím of this paper ís to analyse some aspects of Kant's political phi-
losophy. The clue of the analysis is the relationship between discursive practical
principles and its achievement in praxis. by means of the public use of reason. In
this achivement, the public use of reason has a fundamental role in the production
of the schemata - or symbols - for the practical ideas, making possible the transi-
tion between them. as a pHod discursive uníts. and sensible reallity. that is to say.
between transcendental principles and effective world
Key-words: practial ideal - practical schematicism - public use of reason -- history
ofphilosophy



Peres, D.T.. Caderr?os de Éf/ca e F//oso/ía Po//fica 4. p. 99-114, 2002 l l l

NOTAS

l Ainda que não esteja ausente da Dorlfrirza do Direíro (Cf. por exemplo, KANT 1 1, p-
268. onde Kant afirma que apenas um conceito puro do entendimento pode ser subsumido

a um conceito da razão), o problema do esquematismo do direito aparece de modo claro
nos 7'rapa//zos prepararívos para a dozlrri/za do direlro: "0 conflito nos princípios do
direito - em relação aos objetos externos do arbítrio - repousa nisto: que se toma o esque-
ma do direito pelo próprio direito, que é apenas uma relação intelectual entre arbítrios
segundo leis da liberdade. Este deve encontrar-se antes no fundamento e a regra do
esquematismo encontra-se sob ele, de modo que o esquema não é o fundamento do direi-
to" (KANT 14, p. 274).
2 Sigo aqui uma indicação de Krtlger: "A antropologia repousa sobre um modo de experi-
ência que reconhece os 'sujeitos corporais' em sua unidade enquanto tal; ela se integra no
todo da experiência dos seres vivos em geral: experiência da vida. O conhecimento antro-
pológico das aptidões e faculdades do homem é uma parte, a parte superior, da /e/eo/agia
(KRt)GER 18, p. 63). É evidente que tal experiência, antes de tudo humana, não tem o
sentido de fundamento, assim como a rifa/zrtl/zg não possui qualquer caráter fundante

para a razão teórica; contudo, ela não pode ser excluída do âmbito da razão prática, a
menos que se queira insistir no formalismo kantiano como sendo vazio, ou seja, como
uma ética simplesmente formal. Mas ela também de forma alguma pode ser tomada coma
uma experiência pessoal e individual, ainda que perpassa os indivíduos; seu palco é a
história, ela é experiência da espécie humana. Experiência do progresso da cultura, ela é,
como escreve Kant na sua .4/zrropo/agia, "conhecimento do homem como cidadão do
mundo" (KANT 17, p. 1 20); a referência a um indício de tal progresso, que equivale a uma
experiência de justo e mesmo de uma disposição moral da espécie humana, pode ser en-
contrado talvez em uma passagem dos ConPfros dai /'ac idades, na qual Kant se refere à

revolução francesa: "esta revolução, eu digo, encontra porém nos espíritos de todos os
espectadores uma ramada de posição (. -) que não pode ter outra causa que uma disposição
moral na espécie humana" (KANT 16, p. 85)
3 Cf. Giannotti. em um outro contexto: "a verdade não se constitui numa combinação de
opiniões, mas se ülmla no processo de julgar levando em conta os resultados de sua pró-
pria atividade" (GIANNOTTI 4, P. 1 8).
4 "Com o surgimento da democracia na Grécia, cai por terra, no campo do político, a
fronteira entre discurso e ação: o discurso é tomado como centro da ação política
(OESTERREICH 22, p. 69). E evidente que a aproximação tem limites, principalmente se
consideramlos a afia-mação de Kant na Paz Perpé/lfa, onde a democracia, no sentido pró-
prio do termo, é apresentada como necessariamente despótica (KANT 13, p. 130) . Pode-
se argumentar, scm dúvida, de que ele pensa aí na democracia direta, e não na democracia
como uma forma de governo representativo, o quc vem a ser o caso a partir dos modernos.
das revoluções modernas. Tanto na Doutrina do Direito (KANT 11, p. 341), como na
resposta a Benjamin Constant (KANT 12, p. 429), Kant fala em sistema representativo, o
que não significa necessariamente democracia, tal como a entendemos; porém, nos Traba-
//zos Preparatórios à Paz Perpétua, podemos ler que a forma republicana de governo é



112 Peres, D.T.. Cadernos de Éf/ca e Fi/oso#a Po/ff/ca 4, p. 99-114. 2002

uma constituição democrática em um sistema representativo, e Kant a distingue, o que não
ocorre na Paz Perpétua, da simples democracia como forma de govemo despótica (KANT
15, p. 166). Sem dúvida que vai muito além dos objetivos deste trabalho, mas seria tam-
bém interessante chamar a atenção para as análises de Bemard Manin (em MANIN 21),
onde a distinção entre antigos e modernos a propósito do que seria um governo democrá-
tico é levemente desfocada, porquanto também na democracia grega se encontra elemen-

tos inequívocos de representação. ou melhor, de seleção, entre o povo, dos mais capazes
para a representa-lo. Importa saber por que os mudemos adoraram justamente o critério
que os antigos consideravam aristocrático, a saber, a eleição. De resto, menos do que um
governo de todos, as análises de Manin conduzem a pensar que se tratava muito mais de
um governo de todos os cidadãos que se./w/lavam capazes de exercer o poder, como no
caso da magistratura, por exemplo. Com relação às magistraturas, ver MANIN 21, p. 26
5 Skinner talvez escreva algo semelhante, ao afirmar que "o que é possível fazer em polí-
tica é em geral limitado pelo que é possível legitimar" (Skinner 24, p. 86). Sobre as distin-
ções entre parecer verdadeiro, ou verossimilidade, e probabilidade como maior grau de
aproximação da certeza, ver KANT 6, p. 80.
6 Sobre a análise de tal dissolução, ver GERHARDT 3, p. 171-195.



Peres, D.T.. Cadernos de Éf/ca e F//oso#a Po/íf/ca 4. p. 99-114. 2002 113

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

[ . AD]CKES. ]<kz7zr zzd das Z)í/zg a/z síc/z. Berlin, Rolf Heisen, 1924

2. CAT'TPLtlEO, M. A. Meta$sica de! diritto e ragione pura: stüdio su!

'p/aforismo gfzirídíco dí Ã.alzf". Milão, Giuffrê, 1984.

3. GERHARDT, V. "Der Thronverzicht der Philosophie. (Jber das modere

Verhãltinis von Philosophie und Politik bei Kant". In: HOFFE,
Otfried. Zzzm erige/z Frfede?z. Akademie, Berlin, 1995.

4. GIANNOTTI, J.A. 4prese/oração do À/uzzdo. São Paulo, Companhia das
Letras, 1995.

5. KANT, 1. Crítica da J?anão Pura. Trad. de Manuela Pinto dos Santos e
Alexandre Fradique Morujão. Lisboa, Gulbenkian, 1989.

6. Z,ógfca. Trad. de Guido de Almeida. Rio de Janeiro, Tempo
Brasileiro, 1992

7. Ideia de uma história universo! de um ponto de vista cosmopo-

Zira. Trad. de Ricardo Terra e Rodrigo Naves. São Paulo, Brasiliense,
1986

8.

9.

Crúlca da F'aczzldade do Judo. Trad. de Valério Rohden e

Antõnio Marquês. Lisboa, INCM, 1992.

Von einem neüerdings erhobenen vomehmen Ton in der Phi-
[osop/z[e. ]n: ](an/s ]Verke. Akademie Textausgabe VIII. Berlin
Walter de Gruter, 1968.

10. O que signe#ca oriepz/ar-se no pensamelz/o, in Kant, .4 paz

pezpérua e oizfros opzísclzZos. Trad. de Artur Morão. Lisboa, Ed.
70, 1992.

1 1

12

l)íe À/erapãyslk der Síffen. In: X12znrs Werke. Akademie Tex
tausgabe VI. Berlin, Walter de Gruter, 1968.

''Sobre o suposto direito de mentir por amor à humanidade".

In: Kant, 1. .4 paz pe/perua e ozlfros opzZscuZos. Trad. de Artur
Morão. Lisboa, Ed. 70, 1992.



114 Peres. D.T.. Caderr70s de Éf/ca e F//oso#a Po/íf/ca 4, p. 99-1 14. 2002

1 3. . "À Paz perpétua". In: Kant, 1. Á paz peyérua e outros opzís-

clt/os. Trad. de Artur Mordo. Lisboa, Edições 70, 1992.

L4. . Vorarbeitert ztt Die Metaph)sik der Sitten. IB'. Karts gesamtnet-

fe Soar Pe/z, V. XXIII. Berlin, Walter de Gruyter, 1955.

15. . Vorarbeiten Zum Ewigen Frieden. In: Karts gesammelte
Sc/zreÊen XXIII. Berlin, Walter de Gruyter, 1955.

16. . ''O conflito das faculdades". In: Kant, 1. .4 paz perpéf la e

outros opzísc /os. Trad. de Artur Moção. Lisboa, Edições 70, 1992.

11. . Atttrhopotogie in pragmatischer Hinsicht. IB'. Karts Werke.
Akademie Textausgabe VII. Berlin, Walter de Gruter, 1968.

18. KRtiGER. Crff/q e e/ À/ora/e c/zez Jklbrzf. Paria, Beauchesne, 1961.

19. LEHMANN. ''System und Geschichte in Kants Philosophie". In:
Beitrãge zur Geschichte und Interpretation der Philosophie Karts.
Berlin, Walter de Gruyter, 1969.

20. LONGUENESSE. ](tzlzf e/ Ze pouvoír de./uger. Paria, PUF, 1993.

21. MANIN, B. Z,es prí/zcípes du gozzverneme/zf représenfafíf Paria,
Flammarion, 1996.

22. OESTERREICH. P/zí/os0/2Ae/z aZs po/ífísc/ze l,e/crer. Darmstadt,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

23. PLATAO. Carta V77. Paria, Gamier, s/d.

24. SKINNER, Q. Z.!beldade arzres do Zíberalísmo. Trad. de Raul Fiker.
São Paulo, Unesp, 1999.

25. IRAI..1FF. Le philosophe-roi et le roi-philosophe. Par\s, Vrin, s/d.


