
 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 44 (1) | 1º semestre de 2025 | Página 51 : : : 
 

 

 

 

Colonialismo, liberalismo e as políticas da inimizade: algumas 

compreensões de Achille Mbembe 

Tarciano Silva Batista1 
 

Resumo: O presente trabalho, fruto de uma análise bibliográfica, crítica e interpretativa, busca 

compreender como o filósofo Achille Mbembe desvela, com acuidade, a persistência das estruturas 

coloniais de dominação incrustadas no cerne do liberalismo ocidental e em suas políticas da inimizade. 

Pretende-se investigar como o autor evidencia a invenção de uma raça, mobilizada como dispositivo 

linguístico a partir de ideais burgueses, como os de liberdade e democracia, mas que, paradoxalmente, 

configuram realidades de opressão que ocultaram e perpetuaram sua dominação econômica, social e 

política. Diante disso, o objetivo é compreender de que maneira sua análise exige uma reavaliação 

crítica dessas contradições, destacando a necessidade premente de se alcançar uma política do vivente 

que reorganize as relações humanas com base em um pensamento mais global e maior disposição ao 

reconhecimento ético. A hipótese a ser considerada é a de que, para que tal realização seja possível, 

é necessário superar os discursos racistas construídos a partir das declarações normativas de direito 

no âmbito do Ocidente, enfrentando, de maneira eficaz, as heranças coloniais e as práticas 

contemporâneas de exclusão e violência institucionalizadas – movimento que torna esta abordagem 

não apenas política, mas, sobretudo, filosófica. 

Palavras-chave: colonialismo – liberalismo – políticas de inimizade – Mbembe. 

 

Colonialism, liberalism, and the politics of enmity: some 

interpretations of Achille Mbembe 
 

Abstract: This paper, the result of bibliographic, critical, and interpretative analysis, seeks to 

understand how philosopher Achille Mbembe incisively reveals the persistence of colonial structures 

of domination embedded at the core of Western liberalism and its politics of enmity. The aim is to 

investigate how the author highlights the invention of race, mobilized as a linguistic construct derived 

from bourgeois ideals – such as liberty and democracy – which, paradoxically, shaped oppressive 

realities that concealed and perpetuated economic, social, and political domination. In light of this, 

the objective is to understand how Mbembe’s analysis calls for a critical reassessment of these 

contradictions, emphasizing the urgent need to achieve a politics of life capable of reorganizing 

human relations based on a more global mode of thought and a greater openness to ethical 

recognition. The working hypothesis is that, for such a transformation to be possible, it is necessary 

to transcend the racist discourses constructed through normative legal declarations within the 

Western tradition, effectively confronting the colonial legacy and the contemporary practices of 

institutionalized exclusion and violence – thus rendering this approach not only political, but, above 

all, philosophical. 

Keywords: colonialism – liberalism – politics of enmity – Mbembe. 

 

 
1 Doutor em Filosofia pela Universidade Federal do Rio Grande do Norte. E-mail: tarciiano@hotmail.com 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 44 (1) | 1º semestre de 2025 | Página 52 : : : 
 

Introdução 
 

Atualmente, Achille Mbembe contribui significativamente para uma discussão 

filosófica em torno do colonialismo e do debate político que se estabeleceu no contexto 

ocidental. No presente trabalho, temos como objetivo compreendê-lo a partir de duas de 

suas principais obras, Crítica da Razão Negra (2014) e Políticas da Inimizade (2017), de modo a 

ampliar o debate dentro do campo da filosofia política.  

Tendo em vista a primeira obra mencionada, buscamos, inicialmente, compreender 

como o autor analisa as forças que não apenas influenciaram as estruturas sociais, políticas e 

econômicas dos países africanos, bem como de outras regiões colonizadas, mas também 

contribuíram para moldar a própria concepção do que significa ser negro no contexto da 

cultura ocidental. Nesse sentido, procuramos examinar como Mbembe desenvolve sua 

argumentação em torno da existência de uma razão (negra) no mundo. Trata-se de uma 

perspectiva válida, construída a partir da análise de um conjunto de discursos que serviram 

tanto para justificar e perpetuar a dominação colonial quanto para estruturar o arcabouço do 

liberalismo em ascensão à época. 

Diante disso, nosso objetivo é reavaliar as contradições presentes nesse contexto social 

e político a partir da interpretação dos textos do filósofo. Para perceber a perpetuação dessas 

práticas, tanto dentro das sociedades colonizadas quanto nas sociedades colonizadoras, é 

necessário refletir sobre a face noturna da democracia, isto é, o mundo colonial. Por isso, em 

um segundo momento, dialogamos com a obra Políticas da Inimizade para identificar as formas 

de violência e as relações de poder que emergem nesse contexto colonial da plantation. Assim, 

procuramos perceber como Mbembe analisa as dinâmicas de dominação e violência que 

caracterizam as relações entre Estados, os quais se fortaleceram como ornamentos estamentais, 

excluindo grupos étnicos e indivíduos em contextos de opressão e que acabaram por fundar 

grande parte da política da inimizade que se faz presente até os nossos dias.  

Portanto, com este trabalho, espera-se evidenciar que o colonialismo não só 

estabeleceu relações hegemônicas de poder e normativos (injustos) nas relações sociais e 

políticas, mas também consolidou formas específicas de violência e exclusão que continuam a 

influenciar as democracias contemporâneas. Essa constatação reforça a importância de novas 

reflexões filosóficas para desvelar os modos de saber e poder que perpetuam a marginalização 

e configuram uma gramática da exclusão em diferentes contextos ao redor do mundo. 

 

Mbembe: uma razão (negra) e o liberalismo ocidental 

Ao realizar uma leitura minuciosa da obra Crítica da Razão Negra (2014), seguimos 

com o mapeamento e a análise interpretativa, percebemos que Mbembe se destaca ao 

desenvolver uma crítica que ultrapassa os discursos do campo da historicidade social e da 

teoria política. Sua contribuição revela a necessidade emergente de repensar as bases que 

fundaram a modernidade ocidental — bases estas desenvolvidas a partir da dominação 

europeia sobre os países do Sul Global, desde o final do século XV. 

Nesse sentido, se as filosofias são, desde então, por si mesmas, atitudes, urge em nós 

um filosofar (uma espécie de atitude descolonizadora) que se volta não apenas à 

transformação de espaços físicos, mas também à revisão de perspectivas, conceitos e 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 44 (1) | 1º semestre de 2025 | Página 53 : : : 
 

epistemologias que ainda perpetuam relações de dominação e exclusão. Em vista da 

realização dessa descolonização, começamos por entender que: 
 

[...] o negro foi de fato o elemento central que, ao permitir a criação, por meio 

da plantation, de uma das formas mais eficazes de acumulação de riquezas na 

época, acelerou a integração do capitalismo mercantil, da mecanização e do 

controle do trabalho subordinado. A plantation representava na época uma 

grande inovação, e não simplesmente do ponto da privação de liberdade, do 

controle de mobilidade da mão de obra e da aplicação ilimitada da violência. 

A invenção do negro também abriu caminho para inovações cruciais nas 

áreas do transporte, da produção, da comercialização e dos seguros.2 
 

Adiante, o autor também afirma que: 
 

Nesse contexto, a razão negra designa um conjunto tanto de discursos como 

de práticas – um trabalho cotidiano que consistiu em inventar, contar, repetir 

e promover a variação de fórmulas, textos e rituais com o intuito de fazer 

surgir o negro enquanto sujeito racial e exterioridade selvagem, passível de 

desqualificação moral e de instrumentalização prática. Chamaremos esse 

primeiro texto de consciência ocidental do negro. Procurando responder à questão 

“quem é esse?” ele se esforça por nomear uma realidade que lhe é exterior e 

que ele tende a situar em relação a um eu tomado como centro de toda e 

qualquer significação. A partir dessa posição, tudo o que não é idêntico a si é 

anormal.3  
 

Essa forma de pensar configurou a era moderna e tornou-se uma questão da 

necropolítica4. Assim, ao avançar nesse campo de discussão, Mbembe anuncia um “devir 

negro do mundo” para fazer referência a uma nova condição fungível e solúvel, à 

transposição dos mecanismos de desumanização, como, por exemplo, a constante 

transformação dos seres humanos em bem semoventes, bem como em coisas, dados 

numéricos e códigos. Algo que vem ocorrendo desde um período em que as populações 

ainda não haviam sido racializadas como “outras” em relação ao homem branco, figura à 

 
2 MBEMBE, Achille. Crítica da razão negra, pp. 45 - 46. 
3 MBEMBE, Crítica da razão negra, pp. 61 - 62. 
4 O termo biopolítica foi estabilizado pelo filósofo Michel Foucault (1926 - 1984), para designar o controle e a 
administração dos viventes por meio dos dispositivos políticos do Estado (FOUCAULT, Em defesa da sociedade: 
curso no Collège de France (1975-1976), pp. 285 - 316). Contudo, é com Giorgio Agamben que se observa um 
avanço significativo na transição do poder de soberania para o poder sobre a vida. Trata-se de uma aplicação 
do conceito de biopoder que, segundo o autor, fabrica as vidas nuas, isto é, vidas que podem ser mortas 
impunemente pelo poder soberano (Cf. AGAMBEN, Homo sacer: o poder soberano e a vida nua I, pp. 116-185). No 
encontro com esses autores, Mbembe identifica a soberania ocidental como decisão sobre a vida, mas também 
sobre a morte. Ao avançar nesse debate, o autor percebe que grande parte da política moderna cria não só o 
biopoder e o estado de exceção, conforme anunciado, respectivamente, por Foucault e Agamben, mas também 
seus próprios inimigos a partir do medo e do terror generalizado. Nesse sentido, é importante ressaltar que: “a 
noção de biopoder é insuficiente para explicar as formas contemporâneas de subjugação da vida ao poder da 
morte. Além disso, propus a noção de necropolítica e necropoder para explicar as várias maneiras pelas quais, 
em nosso mundo contemporâneo, armas de fogo são implantadas no interesse da destruição máxima de pessoas 
e da criação de “mundos de morte”, formas novas e únicas da existência social, nas quais vastas populações são 
submetidas a condições de vida que lhes conferem o status de ‘mortos-vivos’” (MBEMBE, Necropolítica, p. 146). 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 44 (1) | 1º semestre de 2025 | Página 54 : : : 
 

qual o autor se refere, genericamente, como representante da humanidade universal em 

oposição às humanidades subalternas.5 

Para Mbembe, sob a lógica do necropoder, tudo aquilo que não se conforma ao 

modelo do sujeito branco, europeu e racional, isto é, tudo aquilo que não é idêntico a si 

mesmo passou a ser percebido como incompreensível, anormal, inferior e, por consequência, 

como vida impunemente matável. Isso construiu-se pelo fato de que: 
 

[...] no Ocidente, a realidade é a de um grupo composto por escravos e 

homens de cor livres que vivem, na maior parte dos casos, nas zonas 

cinzentas de uma cidadania nominal, no seio de um Estado que, apesar de 

celebrar a liberdade e a democracia, nem por isso deixa se preservar em seus 

fundamentos como um Estado escravagista. Ao longo deste período, a escrita 

da história assume uma dimensão performática. A estrutura dessa 

performance é, sob diversos aspectos, de ordem teológica. O objetivo é, na 

verdade, escrever uma história que reabra para os descendentes de escravos 

a possibilidade de voltarem a ser agentes da história propriamente dita. No 

desdobramento da emancipação, escrever a história é considerado, mais do 

que nunca, um ato de imaginação moral. O gesto histórico por excelência 

consiste, pois, em passar do estatuto de escravo ao de cidadão como os outros.6 
 

 A questão que se levanta, diz respeito ao fato de que o negro foi um dos 

elementos centrais para parte considerável daquilo que denominamos de modernidade e que, 

nesse contexto, ao nosso ver, o sistema de plantation, o tráfico transatlântico e a constituição 

das colônias nos países ao Sul global foram os berços das primeiras fábricas de morte na 

modernidade. Para Mbembe, isso aconteceu em sociedades como as africanas, americanas e 

asiáticas, nas quais as formas de poder estavam sendo questionadas e precisavam ser 

redefinidas para que fosse possível algo como um repovoamento do mundo. Nesse sentido, 

vale percebermos que: 
 

Instituição paranoica, a plantation vivia constantemente sob o regime do 

medo. Em vários aspectos, cumpria todos os requisitos de um campo, de 

parque ou de uma sociedade paramilitar. O senhor de escravos podia muito 

bem fazer sucederem-se as coerções, criar cadeias de dependência entre ele e 

seus escravos, alternar terror e benevolência entre ele e seus escravos, mas 

sua vida era permanentemente assombrada pelo espectro do extermínio. O 

 
5 Algo evidenciado logo na introdução de sua obra: “da fusão potencial entre o capitalismo e o animismo 
resultam algumas consequências determinantes para nossa futura compreensão da raça e do racismo. Desde 
logo, os riscos sistemáticos aos quais os escravos negros foram expostos durante o primeiro capitalismo 
constituem agora, se não a norma, pelo menos o quinhão de todas as humanidades subalternas” (MBEMBE, 
Crítica da razão negra, p. 17). Por isso, “ainda mais característica da fusão potencial entre o capitalismo e o 
animismo é a possibilidade, muito clara, de transformação dos seres humanos em coisas animadas, dados 
numéricos e códigos. Pela primeira vez na história humana, o substantivo negro deixa de remeter unicamente 
à condição atribuída aos povos de origem africana durante a época do primeiro colonialismo (predação de toda 
espécie, destituição de qualquer possibilidade de autodeterminação e, acima de tudo, das duas matrizes do 
possível, que são o futuro e o tempo). A essa nova condição fungível e solúvel, à sua institucionalização 
enquanto padrão de vida e à sua generalização pelo mundo inteiro, chamamos o devir-negro do mundo” (Grifo do 
autor, MBEMBE, Crítica da razão negra, pp. 19-20). 
6 MBEMBE, Crítica da razão negra, p. 63. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 44 (1) | 1º semestre de 2025 | Página 55 : : : 
 

escravo negro, por sua vez, ou bem era aquele que se via constantemente no 

limiar da revolta, tentado a responder aos apelos lancinantes da liberdade ou 

da vingança, ou então aquele que, num gesto de sumo aviltamento e de 

abdicação radical do sujeito, procurava proteger a própria vida deixando-se 

utilizar no projeto de sujeição de si mesmo e de outros escravos.7 
 

Visto isso, ao expor a plantation como uma instituição paranoica, o Mbembe 

demonstra como ela foi constituída através do monopólio do medo constante e caracterizada 

por uma relação de terror entre o senhor de escravos e os escravos. Ela seria assim como um 

microcosmo de repressão e controle, o que expõe a hipocrisia do liberalismo que se funda 

na época como uma defesa à liberdade, ao mesmo tempo que era conveniente a escravidão. 

Conforme Mbembe, esses escravos de origem africana representam, no Novo 

Mundo, a figura linguisticamente singular do homem negro, uma vez que ele representava 

uma das engrenagens necessárias ao processo de desenvolvimento ocidental.8 Assim, o termo 

negro não serviu apenas para classificar uma parcela da humanidade, mas ele assinala um 

estágio desumanizador na modernidade, por isso que, nas palavras do autor, negro denomina 

“[...] uma espécie de ponto de respiro num contexto de opressão racial e, por vezes, de 

desumanização objetiva”.9 O que faz com que a paranoia e o medo descritos pelo autor sejam 

paralelos às maneiras como as sociedades liberais ocidentais lidavam (e lidam) com 

populações marginalizadas. Uma vez que o medo da revolta e a necessidade de controle eram 

(e são) usados para justificar a repressão e a violência contra grupos subalternos. 

Visto isso, considera-se filosófica toda essa constatação, pois não podemos perder 

de vista que “[...] a linguagem, efetivamente, não é apenas o lugar das formas. É o próprio 

sistema da vida”.10 E, nessa perspectiva, inserimos seu olhar e a questão em torno da 

negritude no debate político quando vemos que: 
 

Uma vez que o nome pode se tornar objeto de um novo nome, que designe 

outra coisa que não o objeto primeiro, pode-se, portanto, dizer da África que 

é o símbolo daquilo que está tanto fora da vida quanto para além da vida. É aquilo que 

se presta à repetição e à redução – a morte retirada na vida, e a vida que habita 

a máscara da morte, nas fronteiras desta impossibilidade que é a linguagem.11 
 

Isso posto, afirmar que a África é o símbolo daquilo que está tanto fora da boa vida 

ocidental, ou seja, do estatuto da cidadania, quanto para além dela, numa condição animalesca 

e subalterna, significa reconhecer a possibilidade de “assumir o risco”, isto é, de se colocar à 

margem dos padrões de normatividade, desafiando e confrontando as leis vigentes e os lugares 

estabelecidos como prósperos e desenvolvidos, os quais se constituíram como excludentes dos 

sujeitos racializados. Esse movimento pode significar uma nova forma de ultrapassar a 

retificação ocidental e as expectativas trazidas pelas suas formas de pensamento, buscando 

assim um apelo à reparação, à restituição e à justiça em relação a parte significativa da sociedade. 

 
7 MBEMBE, Crítica da razão negra, p. 44. 
8 MBEMBE, Crítica da razão negra, p. 94 
9 MBEMBE, Crítica da razão negra, p. 95. 
10 MBEMBE, Crítica da razão negra, p.101. 
11 MBEMBE, Crítica da razão negra, p. 101. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 44 (1) | 1º semestre de 2025 | Página 56 : : : 
 

Nessa mesma perspectiva, o autor expõe que o “liberalismo europeu foi forjado paralelamente 

à expansão imperial”.12 A partir disso, somos levados a considerar o fato de que: 
 

Foi em torno dessa expansão [imperialismo] que o pensamento político 

liberal na Europa se viu confrontado com questões como o universalismo, 

os direitos da pessoa humana, a liberdade de troca, a relação entre os meios 

e os fins, a comunidade nacional e a capacidade política, a justiça internacional 

e também a natureza das relações entre um governo despótico fora das 

próprias fronteiras e um governo representativo dentro do país.13 
 

Por isso, o liberalismo europeu foi desenvolvido ao lado da corrida imperial, do 

desenvolvimento industrial e iluminista, algo sustentado pela crença na suposta supremacia 

racial dos europeus sobre a fragmentação de outras culturas e brutalmente sobre aquelas 

vidas que se encontravam sob dominação colonial. 

A partir dessa perspectiva, em nossas análises que articulam necropolítica e 

economia, observa-se a ênfase em uma visão hierárquica das sociedades, na qual as 

populações colonizadas foram inferiorizadas e desprovidas de direitos e liberdades. No caso 

dos negros, muitas vezes nem mesmo alcançavam o estatuto de seres humanos. Ao nosso 

ver, os princípios fundamentais foram frequentemente negados às pessoas que viviam nas 

colônias, resultando em abusos, discriminação e violação de sua dignidade humana. Existia 

uma exclusão quase que total dos escravizados, enquanto seres humanos, em relação ao 

domínio colonizador.  

Vale enfatizar que algo como os direitos naturais e a supremacia das leis sobre as 

outras formas diferentes de organização social e culturais eram inexistentes a luz do 

liberalismo, ao passo que a escravidão era vista como algo essencial para a estabilidade 

econômica e social. Nesse sentido, o escravo negro se constituía como a força de trabalho 

necessária para o funcionamento e manutenção da colônia e, principalmente, do próprio 

direito e dos ordenamentos legais que se firmavam naquele período.  

Dessa maneira, a escravidão colonial, especificamente hereditária e vitalícia, com base 

nas questões raciais, fundada na exploração dos povos e dos corpos, em maioria africanos, 

mas também ameríndios e brancos pobres estrangeiros, se encontra constantemente ligada 

às formas mercantis e de ascensão de determinadas classes sociais e econômicas. A 

exploração do trabalho, muito distinta das formas presentes na antiguidade e períodos 

medievais, é algo que se estende desde o colonialismo, como fator ainda visível nos seus 

descendentes negros.  

Assim, a sacralização e a moralização da terra e do trabalho foram deixadas de lado 

com o avanço do capitalismo — entendido aqui na articulação entre colonialismo e 

liberalismo como projetos convergentes. Em geral, suas relações passaram a ser vistas como 

racionalizadas, dessacralizadas e orientadas por uma lógica lucrativa de acumulação de capital. 

Desse modo, se por um lado o conceito de escravidão no Ocidente tem como foco 

a servidão, a ausência de condições sociais e as impossibilidades de autonomia — 

características negadas a todo escravizado desde a Antiguidade, inclusive ao branco pobre, 

muitas vezes tomado como “homem livre” nas colônias —, por outro lado, a escravidão 

 
12 MBEMBE, Crítica da razão negra, p. 105 
13 MBEMBE, Crítica da razão negra, p. 105. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 44 (1) | 1º semestre de 2025 | Página 57 : : : 
 

colonial, baseada em critérios raciais oriundos do tráfico de negros africanos, estava 

diretamente ligada às formas de exploração do trabalho, impulsionadas pelo comércio 

transatlântico e pelo domínio de populações inteiras no período de transição do feudalismo 

ao capitalismo liberal. Portanto, essa distinção enfatiza a importância de compreender a 

escravidão colonial e a situação do escravo negro, em sua relação específica com a exploração 

e o domínio dos corpos afrodescendentes, assim como a opressão ocorrida em espaços onde 

a morte acontecia impunemente e, na maioria dos casos, sem testemunhas e sem arquivos. 
 

Colonialismo e as políticas da inimizade 

 

Na obra, o Discurso sobre o colonialismo, de Aimé Césaire (1913 - 2008), publicado na 

França em 1950, apenas alguns anos após o Holocausto e as atrocidades da Segunda Guerra 

Mundial, o autor apresenta que aquilo que a Europa fez na modernidade se assemelha ao que 

o Império Romano fez na antiguidade para se estabelecer como civilização dominante, com 

a introdução das novas definições de ser humano (difundidas pelo humanismo, 

contratualismo, utilitarismo, entre outros “ismos”) como modelo universal e necessário. 

Césaire não apenas demonstra que a modernidade é marcada pelo colonialismo, 

como também a apresenta como contexto interpretativo indispensável para a compreensão 

das barbáries ocorridas no século XX. Nesse sentido, faz-se necessário entender esse 

processo de empreendimento colonial e burguês, como algo necessário aos debates políticos 

contemporâneos, uma vez que todo movimento colonial e europeu não aconteceu 

inocentemente e não deve ficar impune: 
 

Aonde quero chegar? A esta ideia: que ninguém coloniza inocentemente, que 

ninguém coloniza impunemente; que uma nação colonizadora, uma 

civilização que justifica a colonização – portanto a força – já é uma civilização 

doente, uma civilização moralmente atingida que, irresistivelmente, de 

consequência em consequência, de negação em negação, chama seu Hitler, 

quero dizer, seu castigo. Colonização: uma cabeça de ponte, em uma 

civilização, da barbárie que, a qualquer momento, pode levar à pura e simples, 

negação da civilização.14 
 

Nesse sentido, também é importante lembrar que o ato de permitir a vida ou de tirá-

la não acarretava consequências jurídicas aos senhores, pois os espaços onde frequentemente 

ocorriam esses massacres eram considerados anômicos, ou seja, espaços nos quais prevalecia 

a ausência de leis ou de qualquer forma de organização política. Desse modo, vale 

percebermos que: 
 

Sim, valeria a pena estudar, clinicamente, em detalhes, os passos de Hitler e 

do hitlerismo e revelar ao burguês muito distinto, muito humanista e muito 

cristão do século XX que ele carrega consigo um Hitler sem saber, que Hitler 

vive nele, que Hitler é seu demônio, que se ele vitupera, é por falta de lógica e, no 

fundo, o que ele não perdoa em Hitler não é o crime em si, o crime contra o 

 
14 CÉSAIRE, Discurso sobre o colonialismo, p. 21. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 44 (1) | 1º semestre de 2025 | Página 58 : : : 
 

homem, não é a humilhação do homem em si, é o crime contra o homem branco, é a 

humilhação do homem branco, é de haver aplicado à Europa os procedimentos 

colonialistas que atingiam até então apenas os árabes da Argélia, os coolies da 

Índia e os negros da África.15 
 

Com isso, podemos compreender que as condições de vida, que foram concretizadas 

nos regimes totalitários do século XX são, uma faceta cruel (e limítrofe) do que a Europa já 

vinha aplicando em todos os territórios colonizados, resultado do avanço global do sistema 

capitalista, que se estendia com seus tentáculos tecnológicos de controle social e político. 

Para Césaire, foi a ação colonial que instaurou o nómos ocidental e deu origem à 

modernidade. Isso fez com que todos nós fôssemos conduzidos a uma vida indesejável, 

indigna ou ameaçada, apenas para manter em vigor uma ordem social já estabelecida de 

maneira hierárquica. Assim, a conquista colonial estabelece o desprezo pela humanidade do 

outro escravizado, ao mesmo tempo que banaliza as formas de violência. Nesse sentido, é 

importante ressaltar que: 
 

Da minha parte, se evoquei alguns detalhes dessas horrendas carnificinas, não 

foi por algum deleite melancólico, foi porque acho que não nos livramos tão 

facilmente dessas cabeças de homens, dessas colheitas de orelhas, dessas 

casas queimadas, dessas invasões góticas, desse sangue fumegante, dessas 

cidades que se levaram na porta da espada. Elas provam que a colonização, 

repito, desumaniza até o homem mais civilizado; que a ação colonial, o 

empreendimento colonial, a conquista colonial fundada no desprezo pelo 

homem nativo e justificada por esse desprezo, inevitavelmente, tende a 

modificar a pessoa que o empreende; que o colonizador, ao acostumar-se a 

ver o outro como animal, ao treinar-se para tratá-lo como animal, tende 

objetivamente, para tirar o peso da consciência, a se transformar, ele próprio, 

em animal. É essa ação, esse choque da colonização, que é importante 

assinalar.16 

  

Frente a isso, é inevitável o fato de que foi com o sistema capitalista, imposto pelo 

ocidente europeu, que ocorreu a redução da vida humana a uma condição de mera 

produtividade. Foi com ele que aconteceram os vários processos de desumanização na 

modernidade, instaurando a violência, o esfacelamento cultural, a corrupção e a barbárie 

como formas de controle da vida humana.17 

 
15 CÉSAIRE, Discurso sobre o colonialismo, p. 18. 
16 CÉSAIRE, Discurso sobre o colonialismo, p. 23. 
17 Assim, o modo como o contato entre a África e a Europa foi estabelecido teve um papel decisivo na História 
do todo global. E, nesse sentido, temos também “[...] indo além, não faço segredo de que, para mim, a barbárie 
da Europa ocidental é hoje incrivelmente grande, só superada, e muito, apenas por uma: a norte-americana. E 
não estou falando de Hitler, do carcereiro ou do aventureiro, mas do ‘homem de bem’, do vizinho; nem da SS, 
nem do gangster, mas do honesto burguês” (CÉSAIRE, Discurso sobre o colonialismo, p. 33). Ainda sobre esse 
ponto, é valido apontar também que “[...] a burguesia, como classe, está condenada, queira ou não, a assumir 
toda barbárie da história, as torturas da Idade Média como a Inquisição, a razão de Estado como o belicismo, 
o racismo como o escravagismo; enfim, tudo contra o qual ela protestou em termos inesquecíveis, quando, 
classe no ataque, encarnava o progresso humano. Os moralistas não podem evitar. Existe uma lei da 
desumanização progressiva em virtude da qual, doravante, na agenda da burguesia, só há, só pode haver, 
violência, corrupção e barbárie” (CÉSAIRE, Discurso sobre o colonialismo, p. 64). 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 44 (1) | 1º semestre de 2025 | Página 59 : : : 
 

Essas formas são consideradas como políticas de descivilização (ou do extremo, ou 

do terror), e o modo radical da denúncia realizada por Césaire nos leva a análise de outro 

texto do Mbembe: Políticas da inimizade (2020). Nesse, começamos destacando que: 
 

Durante mais de meio século, a interpretação da forma campo foi dominada 

pelo que se poderia chamar de “políticas do extremo”, isto é, para retomar a 

expressão de Aimé Césaire, as políticas de descivilização, que, seguindo 

mecanismos ora espetaculares, ora invisíveis, e mais ou menos subterrâneos, 

eram consubstanciais à condição colonial. Como consequência da destruição 

dos judeus da Europa, o campo passou a ser visto, na esteira do Holocausto, 

como o lugar de desumanização radical; o espaço onde o homem vivencia 

seu devir animal, no gesto pelo qual reduz outras existências humanas à 

condição de pó.18 

 

Segundo Mbembe, as culturas ou civilizações ocidentais, quando colocadas em um 

pedestal, tornam-se referenciais universais para todas as demais humanidades. Esse era, de 

fato, o lugar e a ideia que o Ocidente atribuía a si mesmo: seu “aqui”, seu ponto de partida 

metafísico, que lhe permitia distanciar-se da existência, da vontade e dos desejos de outros 

povos e lugares. Frente a isso, Mbembe aponta que: 
 

De um ponto de vista estritamente histórico, a forma do campo surgiu na 

virada do século XX (entre 1896 e 1907), no contexto da guerra colonial em 

Cuba, nas Filipinas, na África do Sul e no Sudoeste Africano, na época 

controlado pela Alemanha. O campo em sua acepção moderna não é a 

mesma coisa que as políticas de deslocamento populacional praticadas pelos 

britânicos na Índia ao longo do século XVIII ou aquelas empregadas no 

México em 1811 e nos Estados Unidos durante o século XIX. Nesse 

contexto, o campo era um dispositivo de guerra utilizado pelo governo 

colonial para reprimir em massa as populações civis consideradas hostis. 

Eram, de modo geral, mulheres, crianças e idosos que eram sistematicamente 

expostos à fome, à tortura, ao trabalho forçado e às epidemias.19 
 

Esse movimento é importante para a compreensão do pensamento do autor, pois ele 

não somente reflete sobre a África, mas sim desde ela, algo que o leva a considerar que toda 

política ocidental é caracterizada como uma política abrangente de inimizades. Nela, todas as 

figuras de campo são vistas como crimes contra a humanidade.20 E, visto isso, vale trazer o 

complemento do seu posicionamento: 

 
18 MBEMBE, Políticas da inimizade, pp. 119-120. 
19 MBEMBE, Políticas da inimizade, p. 121 
20 E, seguindo as palavras do filósofo, é importante ressaltar que “voltemos aos campos de concentração 
coloniais para deixar claro que eles não eram, à primeira vista, campos voltados ao extermínio propriamente 
dito. Com relação ao caso europeu em particular, muitos historiadores sugerem que seja feita uma distinção 
entre o universo dos campos de agrupamento, dos campos de concentração destinados a grupos não judeus e 
dos campos de extermínios, onde foi perpetrado o judeocídio, os campos destinados a acolher os inimigos 
políticos e os centros de morticínio enquanto tais. De fato, nem todos os campos eram campos de morte 
programada. Portanto, a distinção entre o dispositivo concentracionário no sentido estrito do termo e o 
aparelho de extermínio propriamente dito é importante, mesmo que, por outro lado, todos os campos (inclusive 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 44 (1) | 1º semestre de 2025 | Página 60 : : : 
 

 

Essa problemática da humanidade contra a qual é perpetrado um crime que 

não é necessariamente reconhecido como tal teve a circunstância colonial 

como uma de suas expressões modernas mais patentes. Ainda hoje, não é 

evidente aos olhos de todos que a escravidão dos negros e as atrocidades 

coloniais fazem parte da memória do mundo; muito menos que essa 

memória, por ser comum, não é propriedade apenas dos povos que foram 

vítimas desses acontecimentos, mas da humanidade como um todo; ou então 

que, enquanto não formos capazes de assumir as memórias do “Todo-

Mundo”, será impossível imaginar como poderia ser um mundo 

verdadeiramente comum, uma humanidade verdadeiramente universal.21 
 

Essa ausência de reconhecimento global da escravidão dos negros e das atrocidades 

coloniais, como parte integral da memória do mundo, é consequência de uma visão 

eurocêntrica da história e da política que tende a valorizar certas narrativas em detrimento de 

outras. Assim, somos desafiados a adotar uma atitude mais global que ultrapasse as fronteiras 

e diferenças culturais hegemônicas. Pois, vemos que: 
 

É verdade que, sob a colonização, nem todo espaço prisional compunha 

necessariamente o sistema concentracionário ou o dispositivo de extermínio. 

Mas o campo era um dispositivo central das guerras coloniais e imperialistas. 

Devemos, portanto, reter na memória estas origens do campo – no cadinho 

das guerras imperialistas e coloniais (guerras assimétricas por definição), 

depois nas guerras civis e em suas sequências, e, por fim, no horizonte da 

guerra mundial. Essa genealogia sugere que, na origem do campo, há sempre 

um projeto de partição dos seres humanos. Partição e ocupação andam de 

mãos dadas com a expulsão e a deportação e amiúde também com um 

programa declarado ou inconfessável de eliminação. Aliás, não é à toa que a 

forma campo tem acompanhado, em quase todos os lugares, a lógica do 

povoamento erradicado.22 
 

Segundo Mbembe, sobretudo a partir da leitura que faz dos textos e do pensamento 

do filósofo e psiquiatra Frantz Fanon (1925–1961), o processo colonial sempre se constituiu 

em torno de uma pulsão genocida, isto é, da capacidade impulsiva que o ocidente teve de 

articular colonialismo e fascismo com o racismo. Conforme enfatizado pelo próprio autor, 

os campos abrigavam inimigos em potencial na África do Sul, nas Filipinas, na França e nos 

domínios no Leste europeu, esses campos associavam-se a colonização e visavam à repressão 

e o controle das populações escravizadas, à sua submissão, bem como à morte iminente e ao 

 
os coloniais) fossem espaços onde reinava o sofrimento e, eventualmente, diversas formas de morte – a morte 
lenta por exaustão, pelo trabalho ou pelo abandono e pela indiferença; ou, como foi o caso no próprio coração 
da Europa, o desaparecimento puro e simples por meio do gás, e depois a fumaça, as cinzas e o pó. Em ambos 
os casos, os campos abrigam uma humanidade que era declarada ora inútil, ora prejudicial, ora percebida como 
inimiga e, em todos os sentidos, como parasitária e supérflua. Foi assim que, na filosofia moderna, o mundo 
dos campos se tornou inseparável do mundo de um crime singular, perpetrado em aparente sigilo: o crime contra 
a humanidade (MBEMBE, Políticas da inimizade, pp. 124-125). 
21 MBEMBE, Políticas da inimizade, p. 125. 
22 MBEMBE, Políticas da inimizade, pp.125-126. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 44 (1) | 1º semestre de 2025 | Página 61 : : : 
 

extermínio generalizado. Isso também ocorreu no massacre do Haiti, nas atrocidades 

cometidas no Estado Livre do Congo, na guerra da Argélia, no genocídio de Ruanda, bem 

como em outros contextos marcados por processos de colonização e exploração sistemática. 

O que o colonizado vivenciou nesse período de conquista e ocupação configura-se, 

assim, como uma forma autêntica de violenta matança e repressão. De modo a configurar 

todo um cenário de expressão de um impulso humano ao ódio e ao genocídio por parte de 

um grupo que se colocou como superior, valendo-se do domínio dos dispositivos de poder 

e lançando o outro a uma condição de mera existência vulnerável.23 

Esses cenários, são denominados por Mbembe de “políticas da inimizade”, isto é, 

uma lógica violenta que se articula com contextos de marginalização e morte de vidas 

impunemente matáveis. Nele, vidas são para sempre estilhaçadas, lugares se tornaram 

inabitáveis para qualquer pessoa e, sobretudo, desconhecidos por muitos, pois foram 

apagados da memória coletiva, este era o horizonte das chamadas guerras coloniais e da 

constituição de parte significativa das políticas de inimizade ocidentais. Trata-se de espaços 

e experiências que, apesar de todo esforço, não conseguimos acessar em nossas memórias, 

nem os tornar relevantes em nossos modos de construção subjetiva ou em nossas práticas 

cotidianas, pois foram intencionalmente apagados pela lógica do rápido avanço capitalista. 

Diante desse panorama, “[...] o sistema colonial enquanto tal e os diversos sistemas 

de inibição que mantinham os colonizados sob o jugo do medo, da superstição e de 

inferioridade [...]”,24 fizeram da violência não apenas o meio necessário para a manutenção 

do próprio sistema, mas também um dispositivo que fez do negro uma coisa e uma espécie 

de fantasma que passou a assombrar o ocidente europeu. Nesse sentido, as sociedades 

coloniais tiveram como característica a objetificação dos seres, o que se configura como uma 

metafisica da destruição, uma vez que “[...] não se concebendo em nada como sociedades de 

semelhantes, eram, de direito e de fato, comunidades de separação e do ódio”.25 Vale 

perceber também que: 
 

A crueldade era tanto mais ordinária e o cinismo tanto mais agressivo e 

aviltante porque as relações de inimizade tinham sido quase irrevogavelmente 

internalizadas. De fato, as relações de instrumentalização recíproca entre os 

dominantes e os dominados eram tais que praticamente não era mais possível 

distinguir com clareza entre a parte correspondente ao inimigo interno e a 

parte correspondente ao inimigo externo. Encobrindo tudo o mais, o racismo 

era simultaneamente a força motriz dessa sociedade e seu princípio 

destruidor. E, como não havia nenhum eu sem o Outro – sendo o Outro 

 
23 Esse movimento é possível pelo fato de: “Massacres, carnificinas e a supressão da resistência por vezes 
exigiam o contato corpo a corpo, o emprego de formas horríveis de crueldade e assalto aos corpos e aos bens, 
tudo isso refletindo a todo momento a ignomínia em que eram mantidas as chamadas raças inferiores. Onde se 
fazia necessário, o abate aéreo vinha se juntar à eliminação terrestre. Decapitações, desmembramentos, torturas 
e outros abusos sexuais completavam o arsenal. A habitação ao sadismo, o desejo implacável de não saber de 
nada, de não sentir a menor empatia pelas vítimas, de se convencer da vileza dos nativos, de considerá-los 
responsáveis pelas atrocidades que lhes eram infringidas e pelas extorsões e enormes prejuízos que sofriam – 
essa era a lei” (MBEMBE, Políticas da inimizade, p. 127). 
24 MBEMBE, Políticas da inimizade, p. 129. 
25 MBEMBE, Políticas da inimizade, p. 129. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 44 (1) | 1º semestre de 2025 | Página 62 : : : 
 

apenas um outro eu, mesmo que sob a forma de negação –, causar a morte 

do Outro já não se distinguia do ato de causar a própria morte.26 
 

Diante disso, ressaltamos que o racismo não constitui um fenômeno acidental. De 

maneira que Mbembe evidencia a discriminação racial, sobretudo aquela dirigida à população 

negra de origem africana, como sustentada por um sistema articulado de dominação, 

projetado historicamente para viabilizar um amplo empreendimento de exploração 

econômica e biológica.27 A partir disso, observamos que: 

 

em vez de ser totalmente o que [é], se é que isso é possível, ele [o sujeito racial] 

está condenado a viver sua consciência como uma carência. Na história do 

encontro entre o Ocidente e os mundos distantes, há de fato uma forma de 

representar o outro que esvazia de qualquer substância e o deixa sem vida, 

‘em corpo a corpo com a morte, uma morte aquém da morte, uma morte na 

vida.28 

 

Essa estrutura está intrinsecamente ligada a uma história de opressão, exploração e 

desumanização que remonta à escravidão. Além disso, a noção de um maquinário estrutural 

está conectada à ideia de que o racismo não é apenas uma questão de preconceito individual, 

mas sim uma construção sistemática que permeia as instituições, as políticas e as práticas 

sociais. Portanto, é necessário frear esse maquinário que opera através de mecanismos que 

regulam e controlam as vidas das pessoas com base em categorias raciais, econômicas, 

sexuais, etc. Esses mecanismos não apenas afetam nossas vidas em termos de saúde, 

segurança e bem-estar, mas também acabam por moldar nossas existências e subjetividades. 
 

 

Considerações finais 
 

Ao longo deste trabalho, buscamos compreender como Mbembe explora as 

consequências do colonialismo, argumentando como ele reconfigura nossa visão sobre os 

territórios e economias no contexto da modernidade, com vistas à descolonização da maneira 

de pensar esse contexto, a partir de novas formas de construção de subjetividades e de 

encontro as relações sociais baseadas na dominação e subjugação racial. Com isso, 

percebemos que o liberalismo, com suas promessas de liberdade individual e de constituição 

de uma sociedade democrática, fundou uma contradição fundamental quando confrontado 

com a realidade histórica e prática da escravidão colonial. 

Desse modo, concordamos com os posicionamentos de Mbembe quando 

desenvolve a ideia de “políticas da inimizade” para descrever como os estados modernos, 

especialmente nas tradições políticas que seguiram os processos coloniais, desconstruíram 

identidades e fabricaram formas de exclusões através da figuração do inimigo. Uma vez que 

suas políticas se manifestaram através da gestão da vida e da morte, onde certas populações 

 
26 MBEMBE, Políticas da inimizade, p. 130. 
27 MBEMBE, Políticas da inimizade, p. 130. 
28 MBEMBE, Políticas da inimizade, p. 143. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 44 (1) | 1º semestre de 2025 | Página 63 : : : 
 

foram consideradas dispensáveis ou ameaçadoras, justificando-se a violência contra elas. Isso 

ainda é evidente na maneira como as sociedades ocidentais tratam imigrantes, refugiados e 

outras populações marginalizadas, perpetuando a lógica colonial de exclusão e controle.  

Portanto, dialogar com algumas das compreensões de Mbembe acerca do 

colonialismo, do liberalismo e das políticas da inimizade nos permite compreender melhor 

as continuidades entre os sistemas coloniais e as práticas contemporâneas de exclusão e 

violência, sobretudo em relação às populações negras e periféricas. Para tanto, o autor propõe 

uma nova política do vivente, capaz de reorganizar as relações humanas a partir de um 

“pensamento global”, ou seja, voltado para todo-o-mundo.29 Dessa maneira, essa atitude 

geral para com o mundo e para com a vida é, desde muito, o que se entende por filosofia. 
 

Referências bibliográficas 

AGAMBEN, Giorgio. Homo sacer: o poder soberano e a vida nua I. Trad. Henrique Burigo. Belo 

Horizonte: UFMG, 2010. 

CÉSAIRE, Aimé. Discurso sobre o colonialismo. São Paulo: Veneta, 2020. 

FOUCAULT, Michel. Em defesa da sociedade: curso no Collège de France (1975-1976). Trad. Maria 

Ermantina Galvão. São Paulo: Martins Fontes, 2005. 

MBEMBE, Achille. Necropolítica. Arte & Ensaios: revista do PPGAV/EBA/UFRJ, Rio de 

Janeiro, n. 32, p. 124–151, dez. 2016. Disponível em: chrome-

extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://www.procomum.org/wp-

content/uploads/2019/04/necropolitica.pdf. Acesso em: 20 jun. 2025. 

MBEMBE, Achille. Crítica da razão negra. São Paulo: n-1 edições, 2020.  

MBEMBE, Achille. Políticas da inimizade. São Paulo: n-1 edições, 2023. 

 

 

 

 

 

 

 

 
29 MBEMBE, Políticas da inimizade, p.25 


