
 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Número 43 (2) | 2º semestre de 2024 | Página 84 : : : 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

O racionalismo e o romantismo de John Stuart Mill  
 

Isabel de Almeida Brand 1 

 

Resumo: A disputa entre os românticos e os racionalistas, que se formou no final do século das 

Luzes, se estendeu pelo decurso do século XIX. Essas duas correntes ideológicas, aparentemente 

opostas, desempenharam um papel significativo nas discussões sobre a importância moral, política e 

epistemológica do sentimento e da imaginação. Ao contrário das correntes dualistas, o filósofo inglês 

John Stuart Mill (1806-1873) defendeu que não há uma dicotomia entre os preceitos de ambas 

posições no que se refere ao desenvolvimento da autonomia dos seres humanos. Pretendemos nesse 

artigo mostrar como a filosofia de Stuart Mill recorre a fontes tanto do racionalismo quanto de fontes 

românticas para promover a autenticidade na agência humana e a abrangência da moral. 

Palavra-chave: Autonomia – Liberdade – Racionalismo – Romantismo – John Stuart Mill 

 
 

The Rationalism and Romanticism of John Stuart Mill 

 

 

Abstract: The dispute between the romantics and the rationalists, which was formed at the end of 

the Enlightenment century, continued throughout the XIX century. These two apparently opposing 

ideological currents played a significant role in discussions about the moral, political and 

epistemological importance of feeling and imagination. Contrary to dualist currents, the English 

philosopher John Stuart Mill (1806-1873) argued that there is no dichotomy between the precepts of 

both positions with regard to the development of autonomy in human beings. In this article, we 

intend to show how Stuart Mill's philosophy draws on sources from both rationalism and romantic 

sources to promote authenticity in human agency and the comprehensiveness of morality. 

Keywords: Autonomy – Liberty – Rationalism – Romanticism – John Stuart Mill 

 

 
1 Mestranda em Filosofia pela Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas da Universidade de São Paulo, 
sob orientação do Prof. Dr. Alberto Ribeiro Gonçalves de Barros. Este artigo é resultante de pesquisa de 
mestrado sob o financiamento da CAPES (01/07/2023 a 31/08/2023) e da FAPESP (a partir de 01/09/2023) 
por meio do processo nº 2023/00135-5. 
 
 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Número 43 (2) | 2º semestre de 2024 | Página 85 : : : 
 

No século XVIII, contrariando as noções de legitimidade dos privilégios da nobreza 

e do clero e dos dogmatismos religiosos, propagou-se a ideia da necessidade de equidade de 

direitos e autonomia política e individual para que o ser humano fosse realmente livre. Essa 

liberdade almejada não se reduzia à mera ausência de obstáculos ou coerções legais, mas 

voltava-se também contra os costumes. Além disso, reivindicava-se que as normas e leis 

fossem explicitadas e justificadas mediante as razões. 

Sob o impacto da revolução newtoniana2, os filósofos do Iluminismo criticavam a 

religião cristã como o fundamento da sociedade. A centralidade que a racionalidade adquiriu 

no interior do movimento gerou mudanças sociais e políticas importantes e o 

desenvolvimento do método científico modificou a forma de fazer ciência. A produção de 

conhecimento deveria passar pela confirmação da experiência e da razão. Mas, apesar de 

tornar-se o novo fundamento do conhecimento, a razão não deixou de ser vulnerável à crítica 

de si própria. 

Um dos problemas levantados nesse período era de que, se as próprias leis da física 

variam, nada se poderia determinar em relação à ordem, a harmonia e a perfeição no 

universo. Com a preocupação de salvaguardar a concepção de um universo harmônico, 

grande parte dos pensadores ilustrados viam a necessidade de manter a ideia de uma 

inteligência que ordenasse e movesse o mundo. Com esse objetivo, os iluministas buscaram 

outras respostas para além da visão reducionista e mecanicista, segundo a qual a natureza e 

o próprio ser humano poderia ser comparado a uma máquina. Mantidas suas diferenças 

conceituais, tanto os deístas como os materialistas postulavam a existência de uma ordem 

universal que regesse o cosmo por meio de leis razoáveis.3 Entretanto, haviam outros 

pensadores que não se enquadravam em nenhuma dessas categorias como, por exemplo, 

David Hume, que a fim de dar uma resposta à problemática da geração da ordem no universo 

desenvolveu uma noção de ordem na qual participam os impulsos e os instintos além dos 

acidentes e acasos. Para o filósofo escocês, “A moral desperta paixões, e produz ou impede 

ações. A razão, por si só, é inteiramente impotente quanto a esse aspecto. As regras da moral, 

portanto, não são conclusões de nossa razão”. 4 

Nas últimas décadas do século das Luzes surgiu outro movimento – o romantismo 

– que, como os iluministas, também rejeitava os princípios prescritivos e dogmáticos do 

cristianismo. O romantismo nasceu ao mesmo tempo na Inglaterra e na Alemanha, países 

que dividiram o protagonismo desse movimento. Na Inglaterra, as raízes do pensamento 

romântico estão conectadas à tradição da igreja anglicana. Dessa maneira, segundo Paz, “O 

romantismo continua a ruptura protestante. Ao interiorizar a experiência religiosa à custa do 

ritualismo romano, o protestantismo preparou as condições psíquicas e morais do abalo 

romântico.”5 Por sua vez, na Alemanha o Sturm und Drang6 almejava abrir espaço para o novo. 

 
2 A lei da gravitação universal de Isaac Newton descrita em sua obra “Princípios Matemáticos da Filosofia 
Natural”, lançada em 1687, diz que a gravitação universal é efeito de causa desconhecida e para se ter uma 
ciência dos corpos não é necessário conhecer suas causas. Dessa maneira, o astrônomo, filósofo natural e 
cientista inglês liberou os outros filósofos de procurarem as causas primeiras das coisas e de tratar o dado 
sensível como tendo um correlato intelectual. Com o fim da dualidade entre o mundo intelectual e mundo 
sensível, pôde-se tratar tudo como sensível. 
3 PAZ, Os filhos do barro, pp. 46-52. 
4 HUME, Tratado da natureza Humana, p. 497. 
5 PAZ, Os filhos do barro, p. 86. 
6 Sturm und Drang pode ser traduzido por “Tempestade e Ímpeto”. Este nome foi emprestado de uma peça 
de Friedrich von Klinger, que se inspirou no desejo de apresentar no palco figuras da grandeza shakespeariana, 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Número 43 (2) | 2º semestre de 2024 | Página 86 : : : 
 

As produções autênticas e passionais dos artistas românticos alemães dão as diretrizes para 

a estetização da vida. As obras artísticas românticas se valem da experiência vital para buscar 

o si mesmo na alteridade. Desse modo, as paixões suscitadas pela observação das obras 

artísticas devem incitar potenciais arranjos e associações de ideias na existência. A 

interiorização da visão poética tem uma relação análoga à interiorização da consciência do 

indivíduo. Dessa forma, além de um movimento literário, o romantismo foi também 

marcado por concepções morais e políticas.  

Nascido em Londres em 1806, John Stuart Mill, considerado por muitos um dos 

filósofos mais proeminentes de sua época, vivenciou as contradições da ideologia iluminista 

e também sofreu a influência do espírito do romantismo. O filósofo inglês ficou conhecido 

por seus escritos sobre a liberdade e o utilitarismo. A princípio, Mill se baseia no ideário 

utilitarista clássico, preconizado pelo seu mentor Jeremy Bentham, porém no decorrer de sua 

trajetória intelectual o filósofo inglês desenvolve seus próprios preceitos utilitaristas e 

direciona seu pensamento principalmente para o desenvolvimento moral e político dos 

cidadãos.7 Em 1865, Mill assume uma cadeira no parlamento britânico. Como parlamentar, 

ele estava preocupado em buscar formas práticas legislativas para corrigir os desvios viciosos 

dos processos institucionais e no combate dos privilégios da nobreza e do clero. 

Os princípios políticos e morais defendidos pelos utilitaristas benthamianos podem 

ser resumidos pela luta contra a mera tradição e o dogmatismo. Os utilitaristas se opunham 

àqueles que afirmavam que as regras morais básicas eram constituídas por meio da intuição 

direta, e que, portanto, era desnecessária qualquer avaliação racional de tais regras. Foi contra 

essa aceitação acrítica das práticas sociais existentes que os utilitaristas insistiram em 

submeter todas as crenças morais a um teste racional. A tradição utilitarista fez da 

maximização da utilidade social o critério básico da moralidade.8 

O princípio da utilidade está conectado ao princípio do bem. O bem para os 

utilitaristas é sustentado por um estado mental e considerado em termos de prazer, felicidade, 

gozo ou satisfação. Desse modo, as ações são avaliadas de acordo com a felicidade que é 

capaz de promover. Conforme Bentham, o princípio de utilidade é derivado da noção de 

natureza humana e tendo em vista que  
 

A natureza colocou o gênero humano sob o domínio de dois senhores 

soberanos: a dor e o prazer. Somente a eles compete apontar o que devemos 

fazer, bem como determinar o que na realidade faremos. Ao trono desses 

dois senhores está vinculada, por uma parte, a norma que distingue o que é 

reto do que é errado, e, por outra, a cadeia das causas e dos efeitos. (…) O 

 
rejeitando as convenções do neoclassicismo francês. O Sturm und Drang foi um movimento literário alemão que 
exaltava a natureza, o sentimento e o individualismo e buscava derrubar o culto iluminista do racionalismo. Os 
expoentes desse movimento sustentavam que as verdades básicas da existência deveriam ser apreendidas por 
meio da experiência dos sentidos. Eles foram influenciados pelo pensamento de Rousseau e seus dois 
representantes mais proeminentes desse movimento, Goethe e Schiller, produziram grandes obras que 
formaram o corpo e a alma da literatura clássica alemã. (recorte e tradução nossa do Portal da Enciclopédia 
Britânica Online. Disponível em: https://www.britannica.com, acesso em 13/06/2024). 
7 A respeito do utilitarismo heterodoxo de Mill ver o artigo: DIAS, M.C. L.C. As diferenças entre os conceitos 
de moral no Utilitarismo de Bentham e John Stuart Mill: A moralidade como derivada das respectivas noções 
de natureza humana. Revista de Filosofia Princípios. Natal (RN), v. 19, n.32, julho/dezembro de 2012, p. 483-506. 
8 HARSANYI, Morality and the theory of rational behaviour, p. 40. 
 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Número 43 (2) | 2º semestre de 2024 | Página 87 : : : 
 

princípio da utilidade reconhece esta sujeição e a coloca como fundamento 

desse sistema, cujo objetivo consiste em construir o edifício da felicidade 

através da razão e da lei. Os sistemas que tentam questionar este princípio 

são meras palavras e não uma atitude razoável, capricho e não razão, 

obscuridade e não luz.9  

 

A razão calculadora da felicidade de Bentham caracteriza o prazer ou dor em relação 

a intensidade, a duração, bem como a proximidade ou longinquidade de poder gozá-los. 

Baseado no seu argumento moral, ele criticou a doutrina de direito inglesa por ser suscetível 

à interpretação e moderação dos governos locais e de fazer uso de práticas reminiscentes 

feudais. Seus escritos sobre jurisprudência e a defesa de uma legislação criada sob uma lógica 

racional foram de grande contribuição para combater o despotismo aristocrático.  

Por sua vez, o filósofo alemão Immanuel Kant, em Fundamentação da Metafísica dos 

Costumes, afirma que a finalidade moral de uma ação não reside nos efeitos que dela se 

esperam e, portanto, tampouco em qualquer princípio de ação que precise tomar emprestada 

sua motivação deste efeito esperado. Segundo Charles Taylor, Kant critica os utilitaristas por 

considerarem a busca da felicidade como única finalidade da vida, dizendo que essa busca 

pelo prazer e o gozo é simplificadora da natureza humana e coloca a moral a serviço de 

nossos instintos e necessidade.10 Para o comentador, de acordo com a teoria kantiana, a lei 

moral não pode ser definida pelo impulso da natureza em mim, mas apenas pela natureza do 

raciocínio, pelos procedimentos do raciocínio prático, que exigem que se aja de acordo com 

princípios universais. Desse modo, o fim básico que deve presidir tudo, não é a felicidade, 

mas a racionalidade, a moralidade e a liberdade.11 

Mill estava ciente das críticas ao utilitarismo e apreciava a produção literária alemã e 

francesa, assumindo uma postura aberta as várias tendências políticas e filosóficas de seu 

tempo. Ele mantinha contato com os socialistas owenistas12, tornando-se um crítico acerbo 

do que considerava o determinismo owenita. O filósofo também se aproximou dos 

românticos coleridgianos13 e essa aproximação acentuou seu olhar para questões de justiça 

 
9 BENTHAM, Uma introdução aos princípios da moral e da legislação, p. 9. 
10 Nas palavras de Kant: “Nas disposições naturais de um ser organizado, isto é, constituído em conformidade 
com o fim que é a vida, supomos como princípio que nele não se encontre instrumento algum para qualquer 
fim senão aquele que também é o mais conveniente e o mais adequado a ele. Ora, se o verdadeiro fim da 
natureza num ser dotado de razão e de uma vontade fosse a sua conservação, a sua prosperidade, numa palavra, a 
sua felicidade, então ela teria tomado muito mal suas providências para isso ao escolher a razão da criatura como 
executora dessa sua intenção. Pois todas as ações que ela <a criatura> tem de realizar nessa intenção e toda 
regra de seu comportamento lhe teriam sido indicadas com muito maior exatidão pelo instinto, e aquele fim 
poderia ter sido obtido por ela com muito maior segurança do que jamais pode acontecer pela razão.” (KANT, 
Fundamentação da Metafísica dos Costumes, pp 107-109). 
11 TAYLOR, As fontes do self: A construção da identidade moderna, pp. 465-6. 
12 O fabricante galês Robert Owen (1771 – 1858), se tornou reformador e um dos mais influentes defensores 
do socialismo utópico do início do século XIX. Em 1813, Owen publicou dois dos quatro ensaios em A New 
View of Society; ou Ensaios sobre o Princípio da Formação do Caráter Humano, nos quais expõe os princípios 
nos quais se baseia seu sistema de filantropia educacional. O ponto principal da filosofia de Owen era que o 
caráter humano é formado por circunstâncias sobre as quais os indivíduos não têm controle. (Fonte: 
Enciclopédia Britânica online, site: https://www.britannica.com/biography/Robert-Owen, recorte e tradução 
nossa, acesso em: julho/2024). 
13 Samuel Taylor Coleridge, (1772-1834), poeta lírico, crítico e filósofo inglês. Seus poemas “Lyrical Ballads”, 
escritos junto com William Wordsworth, anunciaram o movimento romântico inglês. A turbulência intelectual 
e política em torno da Revolução Francesa desencadeou uma discussão intensa e urgente sobre a natureza da 
sociedade. Coleridge embarcou em uma investigação da natureza da mente humana e sua crença na existência 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Número 43 (2) | 2º semestre de 2024 | Página 88 : : : 
 

social e a se questionar sobre a frieza da racionalidade instrumental.14 Como consequência 

desses questionamentos, em outono de 1826, Mill é acometido por um colapso nervoso que 

impactou diretamente no desenvolvimento de sua filosofia. O filósofo revela que 

 

A outra mudança importante que naquela época as minhas opiniões 

experimentaram foi que eu, pela primeira vez, dei um lugar apropriado, como 

uma das primeiras necessidades do bem-estar humano, ao cultivo interno do 

indivíduo. Cessei de atribuir importância quase exclusiva à ordem das 

circunstâncias externas e à preparação do ser humano para a especulação e a 

ação. Eu havia aprendido, agora pela experiência, que as sensibilidades 

passivas precisam ser cultivadas tanto quanto as capacidades ativas, e que 

necessitam ser alimentadas e enriquecidas, além de guiadas.15 

 

Segundo Liz Mckinnell, Mill percebeu que a identificação de si mesmo apenas com 

as coisas que lhe são externas é insuficiente para que o indivíduo viva uma boa vida. Desde 

sua infância, a educação recebida por Mill foi estritamente racional e na vida adulta ele então 

desconfia da insuficiência da racionalidade fria da doutrina utilitarista de James Mill e de 

Jeremy Bentham. O filósofo inglês percebeu a insustentabilidade de sua própria felicidade 

com algo durável, o que acabou o levando à sensação de esvaziamento. Ele concluiu que a 

felicidade estava apenas casualmente ligada às escolhas de ordem externa e que se poderia 

escolher igualmente uma outra ordem de circunstâncias externas com a qual se identificar. 

Para a comentadora, esse reconhecimento parece ter levado Mill a experimentar um 

estranhamento de sua identidade. A recuperação de Mill foi auxiliada pela sua aproximação 

com a poesia romântica de William Wordsworth16, a qual ajudou o filósofo a desenvolver a 

noção de que o cultivo do caráter e dos sentimentos é um elemento essencial para uma boa 

vida.17 Em sua Autobiografia, Mill diz que 

 

O que tornou os poemas de Wordsworth um bálsamo para meu estado de 

ânimo foi o que eles não apenas expressavam uma beleza exterior, mas 

estados de sentimento e estados mentais tingidos de sentimento, sob o 

estímulo da beleza. Eles pareciam ser o próprio cultivo dos sentimentos que 

eu buscava. Neles eu acreditei encontrar uma fonte de alegria interior, de 

 
de uma poderosa “consciência de vida” em todos os indivíduos resgataram Wordsworth da depressão em que 
os acontecimentos recentes o lançaram e tornaram possível a nova abordagem da natureza que caracterizou 
suas contribuições para “Lyrical Ballads”. (Fonte: Portal da Enciclopédia Britânica Online. Disponível em: 
https://www.britannica.com, recorte e tradução nossa, acesso em julho/2024). 
14 MILL, Autobiografia, p. 131. 
15 MILL, Autobiografia, p. 131. 
16 William Wordsworth (1770 – 1850) foi uma das figuras centrais do movimento romântico na Inglaterra. Ele 
formulou em seus poemas e ensaios uma nova atitude em relação à natureza. Mais do que uma questão de 
introduzir imagens da natureza em seus versos, Wordsworth estabeleceu uma nova visão da relação orgânica 
entre o homem e o mundo natural. Além disso, o poeta inglês colocou a poesia no centro da experiência 
humana. (recorte e tradução nossa do Portal da Enciclopédia Britânica Online. Disponível em: 
https://www.britannica.com, acesso em 05/07/2024). 
17 MCKINNELL, The Role of Wordsworth in John Stuart Mill’s Moral and Psychological Development, p.45. 
 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Número 43 (2) | 2º semestre de 2024 | Página 89 : : : 
 

prazer criador e compassivo que poderia ser compartilhado por todo ser 

humano.18 

 

O efeito da poesia de Wordsworth em Mill foi expressar a maneira pela qual as 

sensibilidades poéticas poderiam ser despertadas pela beleza natural. A noção de expressão 

é importante porque a poesia provocou um efeito que não poderia ter sido alcançado por 

meio de explicações ou ideias esboçadas em um texto filosófico. De acordo com Mckinnell, 

a poesia de Wordsworth acendeu no pensamento de Mill a ideia de que a forma de expressão 

é importante para despertar sensibilidades que, por sua vez, influenciam o modo como 

emitimos juízos morais.19 Dessa maneira, nossos pensamentos e julgamentos são refinados e 

desenvolvidos também por meio do cultivo de nossos sentimentos. 
Em sua Autobiografia, Mill expõe, suscintamente, o debate que teve com seus colegas 

benthamianos no Debating Society20 sobre o cultivo dos sentimentos. Os opositores de Mill 

nesse debate não atribuíam valor à poesia, ao gosto pela música, pelo teatro ou mesmo pela 

pintura como parte da formação do caráter. Dessa forma, segundo esses adversários, havia 

pouco motivo em cultivar sentimentos, e nenhum em cultivá-los através da imaginação, pois 

estaria apenas cultivando ilusões. Mas, Mill insiste que a maioria dos ingleses têm sentimentos 

e que são suscetíveis à simpatia como elemento fundamental da felicidade individual. Dessa 

forma, o filósofo inglês defende que  

 

(...) a emoção imaginativa que uma ideia excita em nós quando é concebida 

de forma vívida, não é uma ilusão, mas um fato, tão real como qualquer outra 

qualidade dos objetos; e que longe de implicar algo errôneo e ilusório em 

nossa apreensão mental do objeto, é consistente com o conhecimento mais 

exato e com o reconhecimento prático mais perfeito de todas as suas leis e 

relações físicas e intelectuais.21 
 

Se por um lado, além de René Descartes, outros pensadores influentes também 

adotaram visões mecanicistas e estáticas da natureza22, por outro lado, para os românticos a 

natureza é vista através de uma noção anímica, dinâmica e orgânica. Segundo Taylor, para o 

pensador romântico a ideia de natureza aparece como uma fonte intrínseca associada a uma 

visão expressiva da vida humana.23 Realizar a própria natureza significa manifestar e dar 

 
18 MILL, Autobiografia, p. 135. 
19 MCKINNELL, The Role of Wordsworth in John Stuart Mill’s Moral and Psychological Development, p.47. 
20 As sociedades de debates, uma tradição na Inglaterra desde o século XVIII, surgiram do convívio de cidadãos, 
clubes comerciais, grupos de estudantes, entre outros, que se reuniam para pôr em prática suas habilidades 
retóricas e reflexão crítica. Mill fundou a “sociedade utilitarista” com seus amigos para levantar questões sobre 
a liberdade e a reforma legislativa. Em 1826, o grupo original se dissolveu e foi substituído por um novo, o 
“Debating Society”, aberto a todas as tendências, inclusive mantendo contato com grupos socialistas e 
românticos e criticando aspectos do utilitarismo benthamiano. 
21 MILL, Autobiografia, pp. 137-8. 
22 Entre outras referências de pensadores que viam a natureza como estática e mecanizada se encontram: Galileu 
Galilei que afirmou que livro da natureza está escrito em linguagem matemática; Francis Bacon que enfatizou 
a ideia de que a natureza deveria ser dominada e controlada; e Thomas Hobbes que descreve os corpos humanos 
como máquinas em funcionamento 
23 Charles Taylor identifica essa visão como “expressivismo”. O autor explica que o expressivismo, movimento 
que se desenvolveu no fim do século XVIII, foi a base para uma individuação mais completa e teve a noção de 
natureza como fonte. Segundo esse movimento, cada indivíduo é diferente e original e essa originalidade é que 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Número 43 (2) | 2º semestre de 2024 | Página 90 : : : 
 

forma a um impulso interior, que só se torna claro e definido por meio de sua expressão. 

Essa manifestação não apenas revela, mas também modela e define a vida, que não segue um 

modelo externo pré-determinado. Essa concepção remete a modelos biológicos de 

crescimento, como os do filósofo alemão Johann Gottfried von Herder, que veem o 

desenvolvimento como a expressão de uma força interior lutando para se realizar, 

contrastando com as visões mecanicistas. Isso está relacionado à noção de um indivíduo 

capaz de auto articulação. De acordo com Taylor, para Herder cada pessoa possui sua própria 

medida, única e específica, que reflete a harmonia entre seus sentimentos. Ademais, o filósofo 

alemão, considera que o poeta romântico revela, por meio da arte, o que está oculto na 

natureza, e, assim, ele se torna um mediador que manifesta o invisível para os outros. Em 

um domínio cósmico, o poeta romântico enfatiza um senso de unidade e equilíbrio de todas 

as coisas que podem ser experimentadas por meio da natureza. Essa concepção vai além de 

uma expressão de sentimento, e esse algo a mais é a ideia da natureza como fonte. É essa 

ideia que nos realiza e completa como seres humanos, é o que nos resgata do domínio mortal 

da razão desprendida. Porém, essa unidade da natureza não estava além ou separado das 

coisas particulares. Os românticos não consideram a natureza como uma entidade autônoma, 

de ordem externa. Nesse sentido, a natureza é um componente intrínseco e inalienável do 

próprio ser humano.24 
Àqueles que defendem que o prazer representa a natureza humana sob uma luz 

degradante, Mill argumenta que as paixões não devem ser temidas porque é possível haver 

uma canalização interna das paixões. O filósofo inglês ressalta que faz parte da humanidade 

buscar satisfazer os desejos com o auxílio da razão. O cultivo mental e o aperfeiçoamento da 

ideia do bem propicia uma visão mais elevada do que é o prazer.  

Conforme acima exposto, compreendemos que o utilitarismo sustentado por Mill é 

derivado de uma concepção de natureza humana mais complexa do que a de seu mentor 

Bentham. A natureza humana na concepção milliana possui mais elementos, para além da 

razão calculadora, abrindo espaço para transformações ao longo do tempo. O cálculo de 

felicidade de Mill adiciona mais dimensões que integram a qualidade para formar o 

julgamento do valor das ações. Para Mill, alguns tipos ou qualidades de experiência de prazer 

são tidos como mais valiosas e isto faz com que elas tomem um lugar superior na escala de 

valores.  

De acordo com Don Habibi, a análise milliana da natureza humana está conectada a 

sua ética do crescimento. Os valores éticos que o filósofo desejava promover visavam uma 

sociedade dinâmica, criativa, caracterizada pela crítica e pela cidadania ativa. Para isso, ele 

encorajava o refinamento e cultivo dos prazeres superiores. Desse modo, o sistema de 

valores de Mill servem aos propósitos tanto de felicidade como de crescimento. 25 
Quando Mill usa a palavra "prazer" ele não se refere diretamente a um tipo de estado 

mental, mas a ações ou atividades que causam ou podem causar estados mentais prazerosos. 

 
vai estabelecer o seu modo de vida. Nessa revolução das ideias morais se atribui grande importância a expressão 
dos sentimentos e um papel central à imaginação criativa. Esta última se diferencia da imaginação reprodutiva, 
que é mera reprodução do que a mente já experenciou, por ser capaz de produzir algo novo, sem precedentes, 
que envolve a manifestação de novas formas. A defesa da possiblidade da exploração simultânea do self e da 
natureza pelo expressivismo enriqueceu a situação moral moderna. (TAYLOR, As fontes do self: A construção da 
identidade moderna, pp. 481-2). 
24 TAYLOR, As fontes do self: A construção da identidade moderna, pp. 479-485. 
25 HABIBI, John Stuart Mill and the Ethics of Human Growth, pp. 32-3. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Número 43 (2) | 2º semestre de 2024 | Página 91 : : : 
 

Os prazeres tidos como superiores pelo filósofo são associados, entre outras coisas, a 

atividades intelectuais. 

 

Se me perguntarem o que entendo pela diferença qualitativa de prazeres, ou 

por aquilo que torna um prazer mais valioso do que outro, simplesmente 

enquanto prazer e não por ser maior em quantidade, só há uma resposta 

possível. De dois prazeres, se houver um ao qual todos ou quase todos 

aqueles que tiveram a experiência de ambos derem uma preferência decidida, 

independentemente de sentirem qualquer obrigação moral para o preferir, 

então será esse o prazer mais desejável. Se um dos dois for colocado, por 

aqueles que estão competentemente familiarizados com ambos, tão acima do 

outro que eles o preferem mesmo sabendo que é acompanhado de um maior 

descontentamento, e se não abdicariam dele por qualquer quantidade do 

outro prazer acessível à sua natureza, então teremos razão para atribuir ao 

deleite preferido uma superioridade em qualidade que ultrapassa de tal modo 

a quantidade que esta se torna, por comparação, pouco importante.26 

 

Ao diferenciar os tipos de prazeres, Mill, segundo a interpretação de David Brink, 

em Mill’s Deliberative Utilitarism, rejeita consistentemente o hedonismo. O filósofo inglês 

defende uma concepção de felicidade que se constrói, principalmente, pelo exercício de 

nossas capacidades racionais. Enquanto Mill afirma que essas atividades intelectuais são 

intrinsecamente mais valiosas do que as atividades inferiores, os hedonistas afirmam que o 

estado mental de prazer é o único bem intrínseco.27 Em outro texto de Brink, Mill’s Progressive 

Principles, o comentador adota uma leitura perfeccionista da doutrina dos prazeres superiores 

e das afirmações sobre felicidade de Mill, em contraste com abordagens subjetivistas, como 

a leitura hedonista. Brink classifica a concepção de felicidade milliana como objetiva, baseada 

na realização de bens intrínsecos, como conhecimento, amizade e realização, em vez de 

estados psicológicos ou satisfação de desejos. Embora o subjetivismo celebre o pluralismo, 

reconhecendo diversas formas de felicidade, Mill argumenta que concepções objetivas 

também podem ser pluralistas, admitindo diferentes formas de vidas felizes desde que 

envolvam a prática da razão e da deliberação. Mill fundamenta o valor da felicidade em nossa 

capacidade de deliberação prática, que nos define como agentes morais. Essa perspectiva, 

segundo Brink, compromete Mil com uma posição perfeccionista e, ao mesmo tempo, evita 

o relativismo das concepções subjetivas, propondo uma visão mais estruturada e substancial 

do que constitui uma vida boa.28 
Na interpretação de Liz Mckinnell, mesmo estando comprometido com o cultivo da 

capacidade de prazeres superiores, Mill defende que a filosofia não pode nos guiar 

completamente sobre como é experimentar tais prazeres ou como cultivar tal capacidade. Há 

momentos de experimentação nos quais o filósofo deve convocar o poeta para ocupar nas 

lacunas que a filosofia não pode preencher. Dessa maneira, a visão milliana sobre o 

 
26 MILL, Utilitarismo, pp. 49-50. 
27 BRINK, Mill's Deliberative Utilitarianism, pp. 72-3, 76-8. 
28 BRINK, Mill’s Progressive Principles, pp. 61-73.  
 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Número 43 (2) | 2º semestre de 2024 | Página 92 : : : 
 

desenvolvimento da capacidade de prazer superior, deixa espaço para ambas visões, 

romântica e idealista, porém, mantendo a distinção.29 

Segundo Robert Devigne, Mill está desafiando uma dicotomia presente até hoje na 

teoria política contemporânea. De um lado, sob a influência de Hobbes, estão aqueles para 

quem a ação é guiada por “interesses”, isto é, a ação como meio para a satisfação dos desejos 

e das paixões. De outro lado, influenciados por Kant, estão aqueles para quem a ação deve 

ser guiada pela “autonomia” do idealismo moral.30 Para o primeiro, a liberdade envolve 

interesse próprio e não tem um conteúdo superior ou inferior, nem uma relação direta com 

o bem público. Para o último, a autonomia é uma forma superior de liberdade e relaciona-se 

com o bem universal. Por sua vez, Mill argumenta que algumas formas de conduta de 

interesse próprio são formas superiores de liberdade e contribuem para o bem geral. A 

liberdade, segundo o filósofo inglês, é vista como uma oportunidade de 

autodesenvolvimento por meio do cultivo das faculdades mentais, isso envolve também a 

capacidade de expressar seus objetivos próprios. Porém, Mill vai além do simples agir 

conforme os desejos, defendo a capacidade de refletir sobre eles e modifica-los, alterando o 

próprio caráter do indivíduo. Embora nosso caráter seja formado pelas circunstâncias, 

nossos próprios desejos podem fazer muito para moldar essas circunstâncias e nossa 

vontade, modificando nossos hábitos. A consciência de nossa capacidade de determinar 

nossas vontades é compatível com a concepção de liberdade dos românticos. Ademais, a 

felicidade não é um estado final, uma conclusão ou realização. Qualquer aumento 

considerável da felicidade humana deve ser acompanhado de mudanças nos estados dos 

desejos. Enquanto os desejos estiverem circunscritos ao eu, não pode haver motivo 

adequado para esforços tendentes a modificar para bons fins as circunstâncias externas.31 

À guisa de conclusão, compreendemos que apesar de o objetivo de cultivar 

sensibilidades românticas e a busca da própria felicidade não serem facilmente articulados, 

Mill não vê uma tensão entre seus preceitos utilitaristas e a visão romântica da vida interior 

do indivíduo. O utilitarismo benthamiano lhe forneceu material para uma análise da justiça, 

direitos e obrigações morais. Porém, sem rejeitar totalmente a filosofia utilitarista 

preconizada por seu mentor, Mill a critica, enriquecendo-a e tornando-a flexível. Ele 

pretendeu oferecer uma visão mais completa do bem-estar humano que a visão de Bentham. 

Para Mill, seu mentor negligenciava a importância da evolução do caráter. O filósofo inglês 

pretendeu mostrar que o utilitarismo poderia produzir uma sociedade na qual o caráter é 

formatado pela evolução de propósito, vontade e consciência vindos também por meio de 

sentimentos, os quais são suscetíveis de serem levados pelo cultivo a um alto grau de 

desenvolvimento. A felicidade continua sendo o alvo de todas as condutas e o propósito da 

vida, mas essa busca está integrada ao exercício das capacidades superiores, isto é, as 

faculdades de raciocínio, julgamento, discernimento e autocontrole. Para Mill, a única forma 

de alcançar a felicidade passa pelo cultivo dos sentimentos sociais como pontos cardinais das 

crenças moral e filosófica. Podemos dizer que para o desenvolvimento moral e político, 

 
29 MCKINNELL, The Role of Wordsworth in John Stuart Mill’s Moral and Psychological Development, pp.57-8. 
30 Will Kymlicka, em The Social Contract Tradition, explora diferentes abordagens da teoria do contrato social, 
destacando as perspectivas hobbesiana e kantiana. Essas abordagens refletem diferentes concepções sobre a 
natureza humana e os fundamentos da legitimidade política. (KYMLICKA, W. The Social Contract Tradition 
in: A Companion to Ethics. Ed. Peter Singer. Oxford: Blackwell, 1993, pp. 186-196). 
31 DEVIGNE, Cultivating the individual and society: J.S. Mill's use of ancient and romantic dialectics, pp. 95-102. 
 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Número 43 (2) | 2º semestre de 2024 | Página 93 : : : 
 

segundo o filósofo, são necessários tanto a orientação utilitarista como a evocação poética. 

As experiências advindas dessa integração contribuem para a formação e o desenvolvimento 

do caráter do ser humano e a promoção da autenticidade da agência humana.  

 

 

Referências bibliográficas  
 

BENTHAM, J. Uma introdução aos princípios da moral e da legislação. São Paulo: Abril Cultural, 

1974. 

BRINK, D. “Mill's Deliberative Utilitarianism.” In: Philosophy & Public Affairs, Vol. 21, No. 

1, pp. 67-103, Winter, 1992. 

BRINK, D. Mill’s Progressive Principles. Oxford: Oxford University Press, 2013. 

DEVIGNE, R. “Cultivating the individual and society: J.S. Mill's use of ancient and romantic 

dialectics.” In: History of Political Thought, Imprint Academic Ltd., Spring 2006, Vol. 27, No. 1, 

pp. 91-12.  

DIAS, M.C. L.C. “As Diferenças entre os conceitos de moral no Utilitarismo de Bentham e 

John Stuart Mill: A Moralidade como derivada das respectivas noções de natureza humana.” 

Revista de Filosofia Princípios. Natal (RN), v. 19, n.32. Julho/Dezembro de 2012, p. 483-506. 

HABIBI, D. John Stuart Mill and the Ethics of Human Growth. Dordrecht: Kluwer Academic 

Publishers , 2001. 

HARSANYI, J. Morality and the theory of rational behaviour. In: Utilitarism and beyond. 

Editado por Amartya Sen and Bernard Williams. Cambridge: Cambridge Press, 2002. 

HUME, David. Tratado da natureza Humana. Trad. Déborah Danowski. 2ª edição. Editora 

Unesp: São Paulo, 2000. 

KYMLICKA, W. “The Social Contract Tradition” In: A Companion to Ethics. Ed.: Peter 

Singer. Oxford: Blackwell, 1993, pp. 186-186. 

KANT, I. Fundamentação da metafísica dos costumes. Tradução nova com introdução e notas por 

Guido Antônio de Almeida, São Paulo: Discurso Editorial e Barcarolla, 2009. 

MCKINNELL, L. “The Role of Wordsworth in John Stuart Mill’s Moral and Psychological 

Development.” In: Utilitas, Vol. 27, No. 1, March 2015. Cambridge University Press. 

MILL, J. S. Autobiografia. Tradução Alexandre Braga Massella. São Paulo: Iluminuras, 2007.  

 

 


