
 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Número 43 (2) | 2º semestre de 2024 | Página 130 : : : 
 

RESENHA 

 

A primazia da justiça, ou o direito pelo avesso, de Maria Isabel 

Limongi1 

 
Márcio Suzuki 2 

 

 

 

Em meados do século passado, Leo Strauss iniciava seu livro sobre direito natural e 

história apontando que é na relação desses dois termos que se decidem as questões 

fundamentais da política contemporânea. Ler o livro de Maria Isabel Limongi sobre a justiça 

e a política moderna em Hume é revisitar com ganho as páginas clássicas de Strauss. 

O grande desafio que a autora tem e aceita enfrentar é o de que Hume não faz parte 

ou ao menos não é listado entre os autores “carimbados” do álbum de figurinhas do 

pensamento filosófico-político. E, mesmo entre os humianos, são poucos os que se 

dispuseram ou dispõem a entrar na complexa rede conceitual relativa a esse tópico, um tanto 

discrepante num filósofo que geralmente prima pela simplicidade e clareza argumentativa. A 

tarefa, portanto, é dupla: é preciso conhecer por dentro toda a obra de Hume, mas também 

precisar exatamente o lugar em que se situa a sua intervenção como pensador político.  

Uma primeira constatação parece indicar que se está diante de uma posição bem 

distante, senão a oposta, a de Strauss: com efeito, são raríssimas as vezes em que o leitor se 

depara com a expressão “direito natural”, empregada geralmente apenas na expressão 

“jusnaturalistas” para designar os clássicos, como Grotius, Pufendorf, Locke etc. Não se 

trata, porém, de mera opção terminológica. Hume é seguidor do jusnaturalismo, de Grotius, 

por exemplo, mas um seguidor sui generis, uma vez que aceita somente uma parte de suas 

ideias, a de que a justiça tem uma história, mas rejeita a outra, a de que o direito é algo pré 

ou supra-histórico, sendo condição para a constituição dos sistemas político-jurídicos. 

O jogo de proximidade e distância em relação aos autores do jusnaturalismo é um 

dos momentos centrais, mas não o único em que o estudioso do pensamento político tem 

dificuldade de compreender bem o discurso humiano. É que Hume fala o tempo todo num 

idioma conhecido, mas vai modificando substancialmente a sua articulação interna, com uma 

série de inversões que parece mais embaralhar do que explicar. O fundamental, certamente, 

é: a justiça sempre se constitui no curso de uma geralmente longa história, ela é aquisição do 

homem, “marca registrada da escola jusnaturalismo moderno”. Mas, diferentemente da 

escola jusnaturalista, para Hume não é o direito que precede a justiça, mas a justiça que 

antecede o direito (é da justitia que se chega ao jus, não o contrário), e não existe “conteúdo 

do direito natural que não seja codeterminado pelo direito civil”.  

 
1 Resenha do livro: LIMONGI, M. I. Hume, a justiça e o pensamento político moderno. São Paulo: Alameda, 2023. 
366p. 
2 Professor Doutor Livre-docente, do departamento de filosofia da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências 
Humanas (FFLCH), da Universidade de São Paulo (USP). E-mail: marciosuzuki@usp.br 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Número 43 (2) | 2º semestre de 2024 | Página 131 : : : 
 

Uma das graças do livro é poder acompanhar a coerência dessas subversões com os 

princípios mais gerais da filosofia humiana. É assim que, em conexão com a negação do 

conceito de identidade pessoal, Hume repele a ideia de que a “pessoa” seja o fundamento 

primeiro, o referencial incontornável para o estabelecimento do direito e da lei. É esta, na 

verdade, que estipula uma relação entre os sujeitos, relação baseada primeiramente nas 

noções de posse e propriedade. Mas essas mesmas noções, assim como a própria ideia de 

sujeito teórico, são puras ficções da imaginação. E, no entanto, é sobre tais ficções que se 

firmam os acordos entre os indivíduos, os quais são as primeiras versões ainda tateantes 

daquele que será o contrato social.  

O grupo social vai assim inventando suas instituições elementares à medida que vai 

pactuando aquilo que entende como justo e injusto. Essas noções são, portanto, 

convencionadas, artificiais, mas não deixam de ter algum lastro natural, pois estabelecidas 

por faculdades e disposições humanas. Hume mais uma vez joga habilmente com as peças 

legadas pela tradição estoica, escola ou “seita” filosófica que está na raiz do direito natural e 

que teve forte influência em autores próximos dele, como Shaftesbury, Hutcheson e Adam 

Smith. De fato, é estoica a postulação segundo a qual a natureza contém uma lei absoluta 

que todos os homens estão obrigados a seguir, e segundo a qual, portanto, o direito positivo 

de cada Estado só tem legitimidade se concorda com essa lei natural. Hume desconfia da 

postulação dessa lei absoluta, que é, conforme Max Pohlenz, o ponto de partida da moderna 

teoria do direito natural, mas não rejeita inteiramente a ideia de um caminho que os homens 

têm de percorrer para chegar à compreensão plena de que o mais sábio é “seguir a natureza”. 

Ou seja, mesmo que para o estoicismo as noções do justo e do injusto estejam desde sempre 

implantadas nos homens, a compreensão plena delas só é obtida por um longo trabalho pelo 

qual cada um vai deixando de ser instintivamente guiado pela natureza para se compenetrar 

de que a única forma correta de ação é seguir essa mesma natureza. O mesmo ocorre, ou 

deveria ocorrer, com as sociedades e com a humanidade (cuja ideia aparece também pela 

primeira vez com Zenão). Isso significa que a moral (e a política e cosmopolítica dela 

decorrentes) é um aperfeiçoamento gradual, em que o indivíduo vai abdicando aos poucos 

de sua perspectiva autocentrada graças ao aprendizado de uma conduta mais condizente com 

aquilo que é propício a um número cada vez maior de outros. 

Nos contemporâneos “sentimentalistas” de Hume (Shaftesbury, Hutcheson e Adam 

Smith), o esquema estoico é perfeitamente reconhecível. Contra Hobbes, eles aceitam que 

os homens não estão apenas preocupados com si próprios, mas são naturalmente dotados 

de afetos sociais, o que se pode ver no amor de pais e filhos. Esse afeto inicialmente restrito 

ao núcleo familiar se amplia conforme os indivíduos ganhem maturidade em sua reflexão 

sobre o que é de maior utilidade para os outros membros de sua coletividade. O conceito 

central aqui é o de simpatia, que exibe uma escala de afeto que vai desde o círculo mais 

próximo de relações até o indivíduo desconhecido, de uma região mais afastada do planeta.  

A simpatia também é a paixão social principal em Hume, mas o seu modo de operação sofre 

uma reviravolta radical.  

O que Maria Isabel Limongi mostra é que Hume não aceita inteiramente a 

continuidade entre os afetos naturais e os afetos sociais e políticos ou, em suas palavras, entre 

a moral e a política, tal como se vê nos estoicos e seus seguidores sentimentalistas. É por isso 

que seu livro está escrito numa ordem invertida: ela começa por explicar como surgem as 

regras político-jurídicas e só depois passa à discussão dos princípios morais e estéticos, 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Número 43 (2) | 2º semestre de 2024 | Página 132 : : : 
 

mostrando que são diferentes por essência. Pois enquanto o agente moral pode seguir certos 

padrões estáveis que verifica na ação dos outros, assim as obras da literatura e das artes 

oferecem modelos para a formação do gosto, não há critérios seguros prévios para direcionar 

a atuação dos diferentes agentes políticos, individuais ou mesmo coletivos. Essa 

diferenciação fica bastante clara quando a autora discute a figura do espectador moral.  

Essa figura é importante, porque nela se consuma o movimento generalizador da 

simpatia. Para Adam Smith, os casos particulares de conduta podem ou não ser objeto de 

uma inferência que diz se são ou não passíveis de uma transformação em regra aceita por 

todos os indivíduos ou apenas por uma parcela deles. Para realizar isso, a pessoa, quando 

age, deve se colocar na posição de alguém que enxerga a ação (ou omissão) que está em vias 

de fazer como se tivesse sido praticada ou aceita por todo e qualquer indivíduo na mesma 

situação. O mecanismo é semelhante ao que será empregado por Kant no imperativo 

categórico. Isso significa que o agente ou ator pode se converter no observador ou 

espectador de si mesmo e, portanto, enquanto tal, ele é capaz de avaliar a justeza ou 

incorreção do seu ato ou omissão. A metáfora de um foro interno é bastante significativa 

(ela aparece também em textos de Kant), pois o que ocorre é uma internalização da posição 

do juiz e do tribunal externo pelo sujeito. Aceitando o princípio da generalização da regra, 

Hume não aceita, contudo, que se possa constituir um tribunal no interior do sujeito, que 

examinaria, de modo imparcial, a ação que cometeu ou deixou de cometer. O exemplo 

mostra com clareza a diferença entre o âmbito da moral e do direito para Hume. 

Ali onde o estoicismo e seus seguidores britânicos explicam de uma maneira contínua 

a constituição da moral, do direito e da política, Hume frisará o contrário, a descontinuidade 

entre esses planos. Pois a ideia de um perfectibilismo em que o direito natural é não só a 

origem, mas também o fim a que as instituições jurídico-políticas devem visar implica um 

círculo e também, pior, um finalismo. A política seria concebida como a descoberta de meios 

para a realização de algo já racionalmente preestabelecido por alguns poucos pensadores (que 

talvez nem sejam tão poucos assim). Leo Strauss já lembrava na Introdução a Direito natural 

e história: em sua forma clássica, o direito natural não se desvincula de uma “concepção 

teleológica do universo”. O leitor dos Diálogos sobre a religião natural entende então melhor por 

que todo o esforço de Hume para demolir a prova físico-teleológica da existência de Deus. 

E entenderá também por que Hume em sua teoria política está tão perto de ninguém menos 

do que Espinosa, devidamente nomeado (junto com sua mais respeitável intérprete, Marilena 

Chauí, que lhe serve, confessada e justamente, de inspiração).  

Um dos grandes méritos do livro, sem dúvida, está nesse jogo de se aproximar (e de 

se afastar) dos grandes nomes da história do pensamento político. O jusnaturalismo tem uma 

vocação para a história, pois que a lei é sempre instituída temporalmente, mas essa história 

tem quase sempre uma data e uma meta marcadas (o estabelecimento do contrato), sendo, 

por isso, mais uma pré-história do que propriamente História. Hume, ao contrário se vale 

em certa medida do esquema perfectibilista, para mostrar que o aprimoramento das 

instituições depende de contingências e acasos. A natureza não determina o que são os 

futuros conteúdos da justiça; ela apenas os “sugere”, colocando os indivíduos em relações 

de proximidade e causalidade. O principal não é regido apenas pela natureza, mas resultado 

em grande parte do lento trabalho decantatório dos conflitos, dos acordos, dos hábitos e 

costumes. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Número 43 (2) | 2º semestre de 2024 | Página 133 : : : 
 

Hume se aproxima aqui, surpreendentemente, das ideias de Maquiavel, pois ele foi 

buscar no pensador florentino “elementos para subverter o jusnaturalismo”: é que ele 

entende a liberdade alcançada na Inglaterra como uma ordine, no sentido maquiaveliano, isto 

é, como uma ordenação social fundada na opinião e nos costumes, num misto de força e 

consentimento. O jogo se funda num equilíbrio delicado: a lei supõe a autoridade do príncipe, 

que não a encarna, mas a impõe; mas a lei, por seu turno, é o que limita e regula o poder do 

príncipe. Mas esse jogo não se daria exclusivamente no campo das instituições, e sim no lado 

de fora, como jogo de forças e circulação de opiniões – em que conta muito a capacidade de 

simulação do príncipe. 

Talvez um pouco menos surpreendente seja a aproximação com Hobbes. Também 

em Hobbes o que importa na autoridade não é propriamente a pessoa do rei ou de seus 

súditos, mas, como em Maquiavel, a representação que os sujeitos fazem de si. Mais uma vez, 

o campo não é exatamente aquele em que os teóricos acreditam se dê o jogo político: na 

verdade, este transcorre num “sistema simbólico”, que abraça desde a instituição da 

linguagem até a própria constituição do Estado. Apesar disso, faltou a Hobbes uma teoria da 

sociedade; por outro lado, dele Hume absorve a teoria do Estado. 

Junto com esse trabalho detido de recuperação dos autores clássicos da teoria 

política, o livro faz toda uma releitura da História da Inglaterra de Hume, releitura notável por 

evidenciar a unidade, a coerência de modo nenhum forçada que ele consegue obter no 

desempenho de seus dois papéis, o de filósofo e o de historiador. Retomando os seis volumes 

da obra o ganho político-jurídico obtido pela história inglesa poderia ser resumido em quatro 

grandes capítulos: vitória dos barões sobre o rei (consubstanciada na Magna Carta), vitória 

do rei sobre os barões (formação do Estado e fortalecimento dos comuns), disputa entre os 

comuns e o rei (resultando no aperfeiçoamento da constituição e do fino ajuste), e a 

substituição da disputa civil pela disputa partidária. Nesses capítulos se observa que o 

resultado a que se chegou era em geral diferente daquele que seus agentes imaginavam e, no 

final, mais úteis do que se pensava para o bem comum: a história da Inglaterra foi, assim, 

uma história escrita pelo avesso, já que, sem direcionamento prévio e a despeito dos revezes, 

seguiu rumo à instituição gradual da justiça (visível, por exemplo, na introdução do habeas 

corpus). Hume mobiliza aqui um operador comum, parecido ao que é empregado por 

Mandeville (vícios privados, virtudes públicas), Adam Smith (mão invisível do mercado) 

Kant (sociável insociabilidade) e Hegel (astúcia da razão), todos eles – talvez não seja exagero 

dizer – mais ou menos decalques daquela história perfectibilista esboçada no estoicismo. 

Com isso, é o caso de se perguntar, não teria Hume chegado exatamente ao ponto 

em que desejava Leo Strauss? Como se pode inferir das análises detidas de Maria Isabel 

Limongi, a história da Inglaterra é um dos momentos em que realmente se escreveu História 

no século XVIII, embora ela ainda guarde algo daquela “pré-história” da formação política 

dos seus antecessores. Quer dizer, a história das convenções, dos artifícios, das opiniões é 

uma das maneiras pelas quais Hume salda sua dívida com o pensamento político do qual está 

se libertando; mas, se for assim é pela história que ele volta ao direito natural. Toda essa 

ilação fica por conta do resenhista, e talvez não tenha sido exatamente este o propósito da 

autora. De todo modo, a maneira como ela reconstroi a figura de Hume historiador serve 

como resposta antecipada à objeção que Strauss posteriormente faz ao historicismo: a de 

levar inevitavelmente ao relativismo. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Número 43 (2) | 2º semestre de 2024 | Página 134 : : : 
 

Algumas outras aproximações e afastamentos em relação ao pensamento político 

anterior mereceriam ser comentadas, como, por exemplo: o jusnaturalismo trabalha 

equivocadamente, tomando por causa aquilo que é efeito (a Magna Carta é causa, não efeito, 

da liberdade inglesa); o senso de equidade é diferente do senso de justiça, é uma virtude 

natural, mas que se manifesta somente quando é instada a intervir etc.   

A conclusão do livro procura discutir qual seria o interesse do pensamento humiano 

em relação à “democracia dos modernos”: diferentemente de Montesquieu, que concebe a 

noção como um equilíbrio entre os poderes, e de Rousseau, que a apresenta como soberania 

popular, Hume a definiria como uma forma de sociedade, entendendo por isso uma sociedade 

comercial “caracterizada por uma distribuição mais organizada e dinâmica da propriedade e 

do poder social, mas também por um certo sistema de opiniões, certas maneiras de pensar 

que lhe são próprias”. Essa concepção em que a democracia surge, por assim dizer, do “caldo 

de cultura” gestado ao longo da história de uma sociedade já anteciparia, como sugere a 

própria autora um pouco antes, a teoria da justiça de John Rawls. Com diferenças e 

vantagens? Maria Isabel Limongi, que se põe neste livro como tradutora e intérprete de 

Hume, traduzindo-o para o “politiquês” com o intuito de torná-lo inteligível e finalmente 

discutido pelos próprios especialistas do pensamento político, promete no início da obra que 

sua próxima empreitada será justamente responder à pergunta sobre a atualidade da teoria 

humiana da sociedade civil. E promessa, como se diz nos contratos econômico-jurídicos, é 

dívida. 

 
 

 

 

 

 

 

 
 

 


