
Cadernos de Ética e Fitosofia Política 2, p. 19-38, 2000 

Bodin, leitor de Maquiavel 

Alberto Ribeiro de Barros* 

Resumo: Ao ler Bodin, percebe-se a sombra de Maquiavel. No Método 
para a fácil compreensão da história (1566), Maquiavel é elogiado como 
historiador e como o primeiro a resgatar das trevas o estudo da política. 
Em Os Seis Livros da República (1576), é acusado de ateísmo, de incen- 
tivar práticas tirânicas e de escrever sobre política sem conhecer as leis e 
o direito público. O objetivo deste texto é discutir a leitura bodiniana do 
pensamento de Maquiavel e entender a mudança de avaliação entre o 
Método e a República. 
Palavras-chave: Bodin — Maquiavel — poder — direito — tirania 

Para Simone 

No prefácio de Os Seis Livros da República, Bodin deixa 

claro quem são seus adversários: os autores que, por seus escritos, 
“conspiraram para a ruína das Repúblicas, nem tanto por malícia 

mas por ignorância dos negócios públicos” (Bodin 2, “Prefácio”, 

p. 14). O autor os separa em dois grupos. O mais perigoso é cons- 

tituído por aqueles que pregavam a revolta dos súditos contra os 

legítimos soberanos, induzindo à anarquia: os escritores hugue- 

notes. O outro grupo é formado por “aqueles que, escrevendo so- 

bre os negócios públicos sem nenhum conhecimento das leis e do 

€ Professor do Departamento de Filosofia da PUC-SP e da Universidade São Judas 

Tadeéu, 



20 Barros, A.R., Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 19-38, 2000 

direito público, violaram os sagrados mistérios da filosofia polí- 

tica, o que causou a agitação e destruição de belos Estados” (id,, 

p. 11). Como exemplo desses profanadores da filosofia política, 

Bodin cita Maquiavel, “que esteve em voga entre os agenciadores 

dos tiranos e que Paul Jove colocou entre os ateístas e ignorantes 

das boas letras” (id., ibid.). Essas acusações são prontamente 

confirmadas: 

“L...] quanto ao ateísmo, ele se vangloria disso em seus escritos; 

e quanto ao saber, aqueles que se acostumaram à escrever dou- 
tamente, a ponderar moderadamente e a resolver sagazmente os 
altos negócios do Estado, concordam em que ele jamais sondou 

a alma da ciência política, a qual não reside nas astúcias tirâni- 

cas que ele buscou por todos os cantos da Itália e como um doce 

veneno introduziu em seu livro sobre o Príncipe” (id., p. 12). 

Bodin considera que, ao ensinar os príncipes a agir com im- 

piedade e malícia, Maquiavel estaria desprezando a justiça e in- 

centivando a tirania. O resultado desse desconhecimento da ciên- 

cia política seria a inevitável destruição do Estado de uma Repú- 

blicalb: “(...] é uma grande incongruência em matéria de Estado, 
com conseqiiências extremamente perigosas, ensinar aos prínci- 

pes regras de injustiça, para assegurar seu poder pela tirania [...]”, 

porque, “depois de se armar de força, tomando o caminho de um 

poder absoluto, a injustiça insta as paixões violentas da alma, fa- 

zendo uma avareza se tornar, de repente, confisco; um amor, adul- 

tério; uma cólera, fúria; uma injúria, morte; e assim como a trovoa- 

da vem antes do raio, embora pareça o contrário, o príncipe depra- 

vado, de opiniões tirânicas, faz autuar a muilta antes da acusação e 

a condenação antes da prova, que é o meio mais rápido que se 

possa imaginar para arruinar os príncipes e sens Estados” (id., p, 

13-14). 
Esse violento ataque à Maquiavel não deixa de ser surpreen- - 

dente. No Mérodo, este nome aparece dezenas de vezes e em ne- 

nhum momento é acusado de ateísmo ou de incentivar a tiranta.



Barros, A.R., Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 19-38, 2000 21 

Ao contrário, Maquiavel é apresentado como um historiador dig- 

no de ser lido, tendo a sua História de Florença relacionada entre 

as principais obras que tratam da história de Roma, de Cartago e 

dos acontecimentos da Itália em geral (Bodin 1, capítulo X, p. 

469A), e como o primeiro escritor a tratar, depois de séculos de 

barbárie, do governo das Repúblicas (id., Cap. VI, p. 349B). 

Para poder escolher os melhores historiadores, Bodin os clas- 

sifica em três gêneros, com uma infinita variedade de subdivisões, 

de acordo com a probidade, a erudição e a experiência de cada 

ume?º: “O primeiro [gênero] compreende aqueles que são conduzi- 

dos aos negócios públicos e carregam consigo disposições natu- 

rais, fortemente acrescidas de uma erudição adquirida; o segundo, 

aqueles a quem falta cultura, mas não faltam experiência e dispo- 

sições naturais; e o terceiro, aqueles que receberam da natureza 

apenas dons medíocres, faltando-lhes ainda a experiência dos ne- 

gócios, tendo alcançado reconhecimento tão-somente por seu zelo 

e seu trabalho incansável no recolhimento de documentos” (id., 

Cap. IV, p. 294B). O primeiro gênero é o mais elogiado, pois Bodin 

considera que o melhor historiador não é aquele que, isolado da 

atividade dos homens, procura de maneira abstrata e especulativa 

estabelecer as causas entre os fenômenos ou descobrir pretensas 

leis invariáveis, mas o que tem um conhecimento direto dos as- 
suntos tratados, porque deles participou, bem como uma sólida 

cultura, indispensável para tal tarefa. Embora reconheça a dificul- 

dade de se encontrarem historiadores desse gênero, enumera os 

que considera dignos de louvor. Entre os que trataram dos segre- 

dos dos príncipes e da vida das cortes, destaca o nome de 

Maquiavel. 

Ao descrever as transformações do governo de Florença, 

Bodin utiliza abundantemente a História de Florença: o período 

tratado (1215-1494), os episódios ressaltados, à descrição dos açon- 

tecimentos, o tom pessimista, o tema da corrupção, tudo indica 

que 6 texto de Maquiavel serviu como eixo condutor de sua des- 

erição (Gd., Cap, VI, p., 399B-A02A),



2) Barros, A.R., Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 19-38, 2000 

O fato de considerar Maquiavel um bom historiador não 

impede Bodin de contestar algumas de suas afirmações. Denun- 

cia, por exemplo, dois equívocos sobre o direito público francês: 

“Maquiavel diz um absurdo quando atribui ao chanceler da Fran- 

ça o direito de vida e de morte sobre os cidadãos” (id., p. 381A); 

“[...] comete um erro quando sustenta que o rei da França é o 

dono absoluto do Tesouro” (id., p. 405B). 

O primeiro equívoco é incontestável, pois Maquiavel o co- 

meteu realmente na Relação sobre a França: “O ofício do grão- 

chanceler possui autoridade suprema (merum imperium) e pode 

fazer graça e condenar conforme sua vontade, mesmo à pena capi- 

tal, sem o prévio consentimento do rei (condemnare suo libito, 
etiam in capitalibus, sine consensu regis)” (Maquiavel 11,p. 185); 

jJá o segundo não parece tão claro, porque essa afirmação não se 
encontra, exatamente, em seus escritos, embora possa ser suben- 

tendida em algumas passagens. Talvez Bodin esteja se referindo 
ao que Maquiavel afirmara a respeito do poder real sobre a receita: 

“A receita ordinária da Coroa, não a pude saber; porque in- 
terroguei a muitos e todos me disseram ser tão grande quanto o 

rei deseje [...] e a receita extraordinária tira-a ele como talha 

qguando desejar; e estas rendas se pagam altas ou baixas, como 
bem parecer aão rei” (id., p. 184); ou do poder real sobre a tribu- 

tação: “Na França, os legisladores quiseram que os reis pudes- 

sem dispor à vontade do exército e da fazenda, mas que em tudo 

o mais estivessem obrigados a respeitar as leis"” (Maquiavel 10, 

livro 1, capítulo 16). 

Bodin reprova também algumas opiniões de Maquiavel. Cri- 

tica, por exemplo, seus comentários sobre o caráter dos italianos, 

franceses, espanhóis e alemães, e diz que essa imprecisão seria 

resultado de um desconhecimento dos costumes e da natureza des- 

ses povos (Bodin 1, capítulo V, p. 326A), Denuncia sua anúlise 

equivocada de algumas constituições, como, por exemplo, a 

espartana (iedd., p. 367A). As críticas se tornam ainda mais severas 



Barros, A.R., Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 19-38, 2000 23 

no que se refere à possibilidade do Estado misto e à escolha da 

melhor constituição para a República. 

Para Bodin, a posse da soberania define as formas de Estado 

que uma República pode assumir &: “A soberania pertence neces- 

sariamente seja a um só indivíduo, seja a um pequeno número de 

notáveis, seja ao conjunto de todos ou pelo menos da maioria dos 

cidadãos, e nós temos, segundo o caso, uma monarquia, uma aris- 

tocracia ou uma democracia” (id., p. 368A). Bodin recusa termi- 

nantemente a possibilidade de existência de uma quarta forma : 

“[...] em toda República, é preciso considerar quem pode dar ou 

retirar o poder aos magistrados, quem pode promulgar e anular às 

leis; se um só homem, ou a minoria, ou a maioria dos cidadãos. 

Uma vez isso fixado, é fácil determinar qual é a constituição da 

República, pois não existe um quarto modo e nem mesmo seria 

possível imaginá-lo” (id., p. 362B). 

À constituição mista, resultado da combinação das ca- 

racterísticas das outras três, era considerada por muitos autores 
renascentistas como a melhor forma de constituição. Seus defen- 

sores se baseavam principalmente na opinião de Políbio, para quem 

a grandeza de Roma, no período republicano, estava no fato de o 

poder supremo residir em parte no Senado, em parte nos Cônsules 

e em parte no povo (Políbio 13, livro VI, p. 480-487). 
Bodin recusa essa interpretação: “É preciso rejeitar a opi- 

nião de Políbio, com a qual concordaram Denis e Cícero, e que 
Maquiavel, Contarini, Thomas More, Garimberti e outros aprova- 

ram veementemente. São esses autores que desejamos refutar nes- 

sa discussão, cuja importância é considerável, se queremos com- 

preender a fundo a história das Repúblicas” (Bodin 1, capítulo V, 

p. 262B). Na sua concepção, a constituição de Roma, naquele pe- 

ríodo, tinha sido democrática, porque os poderes atribuídos ao 

Senado e aos Cônsules estavam submetidos em última instância à 

vontade popular. Ele evoca as descrições históricas sobre os direi- 

tos do povo romano, inclusive as de próprio Políbio, para mostrar 

à suprêemacia do povo em relação nos outros agentes: 



24 Barros, A.R., Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 19-38, 2000 

“O povo tinha concedido ao Senado a administração de todas 
as funções públicas, exceto a criação das magistraturas, a pro- 

mulgação das leis, o direito de guerra e paz, o direito de vida e 

morte e o apelo em última instância, que o povo reservava para 

si como ligados ao exercício da soberania; isso é o que revelao 

discurso do Cônsul M. Valério, segundo Denis, e o testemunho 

do próprio Políbio” (id., capítulo VI, p. 362B). 

No caso das Repúblicas de Esparta e de Veneza, tomadas 

também como exemplos dessa quarta forma, Bodin procura pro- 

var que em nenhum mormento elas tiveram uma constituição mis- 

ta: ambas haviam sido democráticas, com o povo exercendo o po- 

der soberano, e depois se tornaram aristocráticas, quando este po- 

der passou para as mãos dos grandes senhores (id., p. 366B-370A). 

Alguns de seus contemporâneos, como os escritores 

huguenotes, sustentavam ainda que o reino francês tinha uma es- 

pécie de constituição mista, resultado da combinação de caracte- 

rísticas monárquicas — pela presença marcante do rei —, aristocrá- 

ticas — por causa da atuação dos Parlamentos, em especial do Par- 

lamento de Paris —, e democráticas, em razão da necessidade da 

convocação dos Estados Gerais nas principais decisões do reino. 

Para refutá-los, Bodin procura mostrar que os Parlamentos e os 

Estados Gerais sempre estiveram submetidos ao poder real, ver- 

dadeiro detentor da soberania, o que fazia da França uma autênti- 

ca monarquia: 

“Se não há nenhuma imagem de poder popular na assembléia 

dos 1rês Estados que compõem esse reino, muito menos de poder 

aristocrático na Corte de Paris ou na assembléia de todos os 

senhores, visto que a presença do Rei faz cessar o poder e a aur- 

toridade de todos os corpos e colégios [...]; temos, portanto, uma 

pura monarquia, que não é mesclada com poder popular nem 

aristocrático; tal mistura é mesmo impossível é incompatível” 

(Badin 2, tivro 1, capítuio 1, p, 22-23), 



Barros, A.R., Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 19-38, 2000 25 

Se Bodin admite a combinação nas matemáticas, como no 

caso da proporção harmônica, e considera aquilo que é composto 

na natureza como tendo uma virtude especial, rejeita qualquer 

possibilidade de mistura na política: “Jamais existiu [uma Repú- 

blica composta pela mistura das três constituições], e nem se pode 

imaginar, uma vez que as marcas da soberania são indivisíveis” 
(id., p. 26). 

Á crítica bodiniana à constituição mista parte do pressupos- 

to de que a soberania não pode ser partilhada, uma vez que a divi- 

são de seus direitos — promulgar e revogar as leis, criar as magis- 

traturas e atribuir suas funções, declarar a guerra e concluir a paz, 

atribuir penas e recompensas, julgar em última instância — resulta 

necessariamente na sua destruição. Se o poder de legislar, por exem- 
plo, estiver dividido entre vários agentes, torna-se inevitável um 

conflito de leis. Qual delas, então, deveria ser seguida e respeitada? 

A questão da indivisibilidade lhe parece tão evidente que 

não se encontra uma discussão detalhada sobre sua possibilidade. 

O principal argumento de Bodin está baseado na simples observa- 

ção de que, se os direitos da soberania estiverem distribuídos em 

várias partes da sociedade, o poder de comando desaparece, e o 

resultado é inevitavelmente a anarquia. Quando a soberania está 

dividida, perde-se a unidade de comando e, consequentemente, a 

estabilidade. Para que a República possa se manter, Bodin susten- 

ta, é necessário que uma parte da sociedade mande e a outra obe- 

deça. Aliás, a aparente mistura não produz um novo Estado. Se o 

poder soberano não está exclusivamente nas mãos do monarca nem 

dos aristocratas, está necessariamente disperso pelo povo, e o Es- 

tado só pode ser classificado como popular: “À mistura das três 

Repúblicas em conjunto não produz uma espécie diferente, uma 

vez que o poder real, aristocrático e popular em conjunto não pro- 

duz senão o Estado popular” (iel.. p 11), 

A constituição mista não passava, portanto, de tHlusão, Os 

atuores que à tinham imaginado haviam confundido as formas que 

à soberania pode assumir com às diversas manciras em que ela



26 Barros, A.R., Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 19-38, 2000 

pode ser exercida: “À virtude ou o vício não alteram as formas de 

governo; se o príncipe for bom ou mau, a República não deixa de 

ser uma monarquia, É preciso considerar o mesmo julgamento para 

o governo dos nobres ou do povo; embora eles só exerçam o di- 

reito de criar magistraturas, isso é suficiente para reconhecer a 

autoridade soberana e para definir, segundo os detentores do po- 

der soberano, a constituição da República” (Bodin 1, Cap. VI, p. 

362B-363A). 

Bodin refuta, assim, a tese aristotélica de que as constitui- 

ções podiam ser classificadas segundo a distinção entre formas 

boas e más. Para ele, a utilização de um critério baseado nas quali- 

dades e nos defeitos, meros acidentes, impede a construção de uma 

verdadeira ciência política: “Para alcançarmos as verdadeiras de- 

finições e resoluções em todas as coisas, não nos podemos pren- 

der em acidentes, que são inumeráveis, mas nas diferenças essen- 

ciais e formais; de outro modo podemos cair num labirinto infini- 

to, que não conduz à ciência” (Bodin 2, livro II, Cap. 1, p. 8). 

As virtudes ou os vícios no exercício da soberania não mo- 

dificam a essência do Estado da República, o qual só pode ser 

determinado pelo número de pessoas que detêm a soberania. Se o 

Estado monárquico for administrado de maneira corrupta, ou sá- 

bia, ou belicosa, ou justa, ainda assim não deixa de ser uma mo- 

narquia: “Uma vez que a qualidade não altera à natureza das coi- 

sas, nós diremos que há somente três Estados, ou três espécies de 

República, a saber, a monarquia, a aristocracia, e a democracia” 

(id., p. 9). 

O problema, para Bodin, estava na confusão que os autores 

tinham feito até então entre Estado e governo: “Essa variedade de 

formas de governo tem induzido ao erro aqueles que misturaram 

as Repúblicas, sem perceber que o Estado de uma República é 

diferente do seu governo e da sua administração”" (id,, p. 34), 

Se o Estado é claramente definido pelo número de pessoas 

que detéêm à soberania, não se encontra uma definição precisa de 

governo, Às vezes, essa palavra é usada pava denominar o conjun- 



Barros, A.R., Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 19-38, 2000 27 

to de órgãos responsáveis pela administração da coisa pública, cuja 

função é executar a vontade do detentor da soberania, e as formas 

de governo chamadas de aristocrática, popular e harmônica, de- 

pendem do nível de participação dos súditos nas magistraturas e 

nos cargos públicos: num Estado monárquico, por exemplo, pode- 

se ter um governo popular, se o monarca permitir que todos os 

cidadãos participem das magistraturas e dos cargos públicos; ou 

um governo aristocrático, se permitir apenas a participação de um 

grupo privilegiado, os mais ricos, os mais sábios etc.; ou ainda um 

governo harmônico, resultado da combinação das outras duas for- 

mas. Outras vezes, governo significa a maneira de o soberano en- 

carar a coisa pública, a maneira como ele se relaciona com os seus 

súditos e, nesse caso, há as formas legítima, despótica e tirânica: 

num Estado monárquico, o governo é considerado legítimo quan- 
do o monarca, respeitando a liberdade natural e a propriedade de 

cada um, obedece às leis de natureza; despótico, quando trata a 

coisa pública como se fosse sua propriedade, transferindo a ma- 

neira de governar sua casa para a República; e tirânico, quando 

transforma os súditos livres em escravos, usufruindo dos seus bens 

como deseja, desprezando as leis divinas e naturais (id., p. 35-55). 

Apesar dessas imprecisões, a distinção entre Estado e go- 

verno, com suas diferentes formas e múltiplas combinações, pos- 

sibilita uma análise dos diversos tipos de regimes políticos. Sem 

recorrer à teoria clássica da constituição mista, Bodin procura dar 

conta da complexa realidade da estrutura e da administração da 

comunidade política, mantendo a unidade e a indivisibilidade da 

soberania. 
Na escolha da melhor constituição Bodin refere-se a Ma- 

quiavel como um dos principais apologistas do Estado popular: 

“Citemos em particular Maquiavel, que procurou nos convencer, 

com várias provas, da indiscutível superioridade do Estado popus 
lar. Mas não creio que se possu acreditar nele, até mesmo porque 
ele próprio arruina os fundamentos de sua tese, alirmando, flogo 

nas primeiras páginas de O Prínceipe, que não há senão duas cons-



28 Barros, A.R., Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 19-38, 2000 

tituições autênticas, a monarquia e a república, Isto não o impediu 

de afirmar, nos seus Discursos sobre a primeira década de Tito 

Lívio, que a República de Veneza, a qual ele se inclina a ver como 

um governo popular, é a mais notável de todas as Repúblicas; até 

mesmo, no livro III, em demonstrar que os Estados populares sem- 

pre foram os mais bem governados” (Bodin 1, Cap. VI, p. 412A). 

É interessante notar que, enquanto a maioria dos seus contempo- 

râneos o considerava um defensor do absolutismo monárquico, 

apoiados na leitura de O Príncipe, Bodin já reconhecia seu 

republicanismo, embora não entendesse suas razões: “não sei re- 

almente por que Maquiavel, originário de Florença, louva tanto o 

governo popular, uma vez que sua história demonstra com evidên- 

cias que os negócios de sua pátria somente conheceram sob esse 

regime os resultados mais calamitosos” (1d., p. 413A). Como en- 

tusiasta do Estado monárquico, Bodin não deixa de criticá-lo pela 

sua equivocada escolha, fruto de uma ingenuidade, que ofuscou 

seu julgamento e não deixou que ele percebesse os enormes in- 

conventientes do Estado popular. 

Mas a referência mais significativa a Maquiavel encontra-se 
mesmo no início do capítulo VI, quando Bodin o exalta como o 

primeiro a resgatar, depois de séculos de obscurantismo, o estudo 

da política das trevas em que se encontrava: “Enfim, Maquiavel, o 

primeiro, segundo nossa opinião, a tratar desse tema depois de 

cerca de 1.200 anos de barbárie universal, produziu máximas que 

se encontram nos lábios de todos; e, sem dúvida, ele teria exposto 

numerosos pontos com mais veracidade e compreensão se tivesse 

unido à experiência o conhecimento dos filósofos e dos historia- 

dores da antigilidade” (id., p. 349B). 
Esse conhecimento que Bodin demonstra ter do pensamento 

maquiavélico, na década de 60, não deixa de ser surpreendente, 

tendo em vista a lenta e tardia difusão que sua obra teve na Fran- 

çat?, Ao contrário de alguns de seus contemporâncos italianos, 

coma Contarini, Cadani, Guicelardini, que tiveram seus textos ra- 

pidamente difundidos, somente entre 1814 e 1548 foram traduzi- 



Barros, A.R., Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 19-38, 2000 29 

dos para a língua francesa os Discursos sobre a primeira década 

de Tito Lívio e a Arte da guerra. Já O Príncipe foi traduzido ape- 
nas na década seguinte, em 1553. O primeiro texto francês a citá- 

lo, de maneira muito sucinta, foi o Miroir Politique, de Guillaume 
de la Perriere, em 1555. Fato isolado que apenas se repetiu, em 

1560, quando Pasquier, talvez influenciado pela inclusão da obra 

maquiavélica no Index librorum prohibitotium, em 1559, afirmou 

que ela era realmente digna do fogo. Só a partir do final da década 

de 60 o nome de Maquiavel começou a aparecer com uma certa 

frequência no meio intelectual francês, mas muito mais como hiís- 

toriador do que como escritor político: é citado, por exemplo, por 
Loys de Roy, em Politiques (1568), Belleforest, em Árraisonnement 

sur Vinfélicité qui suit ordinairement le bonheur des grands (1569) 

e Histoire extraites de Bandet (1571). 

As referências do Método contrastam com as acusações de 

ateísmo e de incentivar a tirania presentes no Prefácio da Repúbli- 

ca: “Maquiavel colocou como os dois fundamentos da República 

a impiedade e a injustiça, insultando a religião, como sendo con- 

trária ao Estado” (Bodin 2, prefácio, p. 12). Qual teria sido a razão 

de tal mudança? 

Não se pode menosprezar o fato de que no intervalo entre o 

Método e a República as guerras de religião se agravaram, princi- 

palmente após o massacre da Noite de São Bartolomeu. De um 

lado, os huguenotes denunciavam a influência que os conselhos 
de O Príncipe, seguidos pela rainha-mãe, Catarina de Médicis, 

tiveram nesse cruel morticínio. De outro, os católicos, organiza- 

dos em torno da Santa Liga, condenavam as práticas imorais, pro- 

pagadas pelo secretário florentino, contrárias à tradição do prínci- 

pê virtuoso, espelhado nos inúmeros tratados sobre as virtudes 

que os governantes deveriam ter. Por toda parte, o nome de 

Maquiavel passou a ser associado ao exereleio do poder tirânico, 

sustentado na impiecdade e na injustiçãa, O antor que não se 

posicionasse contra Maquiavel poderia ser acusado de ateu e par- 

ticdário dos regimes tirânicos,



30 Barros, A.R., Cadernos de Ética e Filosofia Política 2,p. 19-38,. 0 

Talvez o melhor exemplo desse sentimento de repúdio, que 

se difundia cada vez mais na sociedade francesa, seja o texto de 

Innocent Gentillet, publicado em 1576., Dedicado ao Duque de 

Alençon, líder dos politiques, o objetivo do Discours sur les moyens 

de bien gouverner et maintenir en bonne paix un Royaume ou autre 

Principauté, Divisez en trois parties; asavoir du Conseil, de la 

Religion et Police que doit tenir un Prince (Contre Nicolas Ma- 

chiavel Florentin) é demonstrar que a doutrina maquiavélica con- 

duziu o reino francês à tirania: “Estou prestes a expor este Discur- 

so contra Maquiavel, a fim de desvelar às pessoas inteligentes de 

nossa nação francesa a origem e os autores da tirania que é exercida 
em França há mais de quinze anos, por aqueles que abusaram tan- 

to da menoridade como da ingenuidade dos nossos reis” (Gentillet 

6, p. 19). 

Ao longo de mais de seiscentas páginas, Gentillet refuta cin- 

qienta máximas extraídas de O Príncipe e dos Discursos. Retira- 

das do contexto e fregilentemente mal interpretadas, elas estão 

divididas em três seções: três máximas sobre o conselho, dez so- 

bre a religião e trinta e sete sobre a polícia. Essas seções represen- 

tam, para Gentillet, os três aspectos do direito, que são as três 

colunas sobre as quais o poder político deveria repousar e que as 

máximas de Maquiavel teriam desprezado: o conselho como a ma- 

nifestação do direito civil e dos costumes; a religião, do direito 

divino; e a polícia, que se refere à prática cotidiana do governo, do 

direito natural, 
Gentillet vê no conselho, formado por homens virtuosos e 

inteligentes, aquilo que garante as leis fundamentais da nação, que 

protege os costumes e a tradição dos franceses. Ao defender o pa- 

pel dos Estados Gerais na formação desse conselho, comenta a 
afirmação de Philippe de Commynes de que não há príncipe sobre 

à terra que tenha o poder de tributar seus súditos, sem seu consen- 

timento, à não ser por violência e tirania (Commynes 4, livro V, 

Cap, XIX), Para ele, essa afivrmação não era incompatível com à 

máxima do direito romano, amplamente difundida entre os juris- 



Barros, A.R., Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 19-38, 2000 31 

tas franceses, de que o príncipe soberano deveria ser absoluto, uma 

vez que tal prática seria apenas uma das faces do poder político: 

“É preciso entender que o príncipe soberano dispõe de dois pode- 

res: um se chama poder absoluto, e o outro poder civil. O poder 

absoluto é aquele que não pode nem deve ter limites, estendendo- 

se sobre todas as coisas, com exceção das leis de Deus e da natu- 

reza, e daquelas leis que são o fundamento de seu principado e 

Estado” (Gentillet 6, p. 47). 

O autor comenta a impossibilidade de o poder absoluto do 

príncipe, por mais amplo que seja, ultrapassar tais limites: 

“Pois o príncipe não tem poder acima de Deus, do mesmo 
modo que o vassalo não tem sobre o seu senhor, mas deve obede- 

cer a seus comandos e suas ordens, que ele não pode abolir nem 

derrogar. Não pode o príncipe também abolir as leis fundamen- 

tais de seu principado, sobre as quais está fundado seu Estado e 

sem as quais seu Estado não pode subsistir nem durar, pois isso 

implica abolir ou arruínar a si mesmo. Do mesmo modo, na Fran- 

ça, o rei não pode abolir a lei Sálica, nem os três Estados, nem a 
lei que proíbe alienar os países e as províncias unidas à Coroa, 

pois o Reino e a Realeza estão fundados sobre esses três pontos, 

que representam as três colunas que sustentam o Reino e o Rei. 

Ainda não pode o príncipe abolir a lei natural, aprovada pelo 

senso comum de todos os homens. Mas em todas as outras coisas 

se estende o poder absoluto do príncipe, sem limitações, pois ele 
está acima das leis, as quais pode fazer e desfazer, e o poder so- 

bre os corpos e bens de seus súditos, sem restrições” (tid., p. 48), 

Já a outra face do poder, o exercício cotidiano da adminis- 

tração pública, é regulado necessariamente pelo direito civil: “O 

outro poder, que se chama civil, é aquele regulado e limitado pe- 

los marcos da razão, do direito e da eqtirdade, e do qual o príncipe 

faz uso ordinariamente em todos os seus comandos, a não ser que 

de munceira expressa ele declare que desceja é ordena 1sto ou aquiilo 

pelo seu poder absolumo” (id., p. 60), 



32 Barros, A.R., Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 19-38, 2000 

O exercício do poder político não implica, portanto, o desres- 

peito ao direito civil, tornando-se absoluto apenas excepcionalmente: 

“É esse poder que os bons príncipes têm praticado em todas 
as suas ações e em todos os seus comandos; e procedendo assim 

eles não estão fazendo nada que seja indigno para com a sua 
majestade, ao contrário, estima-se que não haja algo de mais 

conveniente à majestade de um príncipe do que viver e se com- 
portar de acordo com o direito e a eqiiidade, e que o domínioe o 
poder do príncipe que assim governa é maior, mais firme e vene- 
rável do que aquele que governa somente pelo seu poder absolu- 
to” (id., p. 61). 

Segundo Gentillet, ao seguir as máximas de Maquiavel, o 

príncipe acaba abusando de seu poder excepcional, que deixa de 

ser absoluto e passa a ser arbitrário, desrespeitando não apenas o 

direito civil, mas também o divino, que impõe normas morais de 

conduta ao príncipe, transformando-se, assim, em tirano. Na ter- 

ceira seção, seguindo a tradicional distinção de Bartolus, classifi- 

ca os tiranos em duas categorias: os usurpadores e os príncipes 

legítimos que governam de maneira injusta e desleal. Seu interes- 

se é atacar esta segunda categoria, representada pelo príncipe que, 

na prática cotidiana do governo, despreza as regras do direito, ou 

seja, acaba exercendo o poder absoluto injustamente. 

Na verdade, o texto de Gentillet reproduz noções desenvol- 

vidas em oposição às concepções absolutistas de alguns legistas 

reais cuja maior expressão foi a Monarchie de France (1515) de 

Claude de Seyssel. Segundo Seyssel, a grandeza da monarquia fran- 

cesa reside na forma moderada de os reis exercerem o poder, em 

razão de três freios: a religião, encarnada no respeito ao poder 

espiritual, que impede o monarca de práticas tirânicas; a justiça, 

personificada nos Parlamentos, que está acima da vontade do rei; 

e a polícia, materializada nas regras constitucionais, como à 

inaltenabilidade do domínio público, que gurante à correta admi- 

nistração do reino (Seyssel 14, livro 1, Cap, 8-12, p. 113-120). 



Barros, A.R., Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 19-38, 2000 33 

Como outros escritores huguenotes, Gentillet busca uma jus- 

tificativa para o direito de resistência. Seu principal argumento é 

de que, quando um príncipe abandona a forma justa e leal de do- 

mínio, torna-se um tirano, podendo e devendo então ser destituí- 

do, para o bem da comunidade política: “Bartolus conclui que, 

pelo direito e pela razão, não se deve obedecer a tais tiranos nem 

se apresentar diante deles; pelo contrário: devem ser depostos de 

seu Estado” (Gentillet 6, p. 253). 

Esse antimaquiavelismo era reforçado ainda por um senti- 

mento antiitaliano. À expressão italogallia, cunhada pelos panfle- 

tos huguenotes, era freqiientemente utilizada para denunciar a per- 

versa influência dos pérfidos italianos, cujos ensinamentos cor- 

rompiam a tradição e os costumes francesest. Nesse clima de 

“italofobia', o autor francês que não tivesse posição contrária ao 

maquiavelismo, já tomado como sinônimo de crueldade e desleai- 

dade, aparecia como suspeito tanto aos olhos dos católicos como 

dos protestantes. 
A mudança de tom entre os textos de Bodin pode ser assim 

justificada por uma certa pressão intelectual e social. É interes- 

sante observar que, no decorrer da República, o nome de Maquiavel 

praticamente desaparece, sendo citado apenas algumas vezes. À 
História de Florença continua servindo de recurso para a descri- 

ção das mudanças constitucionais daquela cidade, com alguns er- 

ros cronológicos que não foram cometidos no Método (Bodin 2, 

livro IV, Cap. 1, p. 37-39), As críticas às opiniões sobre o caráter 

dos espanhóis, italianos e franceses (id., livro V, Cap. 1, p. 37), 

sobre a constituição mista (id., livro Il, Cap. 1, p. 9) e sobre a 

defesa do Estado popular (id., livro VI, Cap, 4, p.157) são retoma- 

das. De original, apenas as denúncias de incoerência em confessar 

que o Estado popular de Veneza era o mais belo de todos, sendo 
este um claro exemplo de aristocracia:; em defender, nos Discur- 

sos, o Estado popultar como a melhaor forma de constituição, en- 

quanto, em O Príncipe, advertia que era preciso um príficeipe para 

libertur a Itália; e uma rápida menção ao incentivo da tirania: “De 



34 Barros, A.R., Cadernos de Élica e Filosofia Política 2, p. 19-38, 2410 

fato, ele se esforçou em formar o Estado mais tirânico do mundo” 

(id., livro VI, Cap. 4, p. 148). 

À desproporção entre as acusações do Prefácio e o silêncio 

quase completo ao longo do texto levou alguns comentadores a 

considerar os ataques iniciais meramente retóricos, capazes de 

satisfazer o sentimento antimaquiavélico da época, mas que são 

prontamente abandonados, quando são abordados alguns assun- 

tos práticos. Para esses comentadores, as análises bodinianas so- 

bre questões políticas concretas se aproximam das idéias de 

Maquiavel, uma vez que nas páginas de Os Seis Livros da Repú- 

blica encontram-se os principais preceitos de O Príncipe: a guerra 

estrangeira como recurso para promover a paz interna (idl., livro V, 

p. 137; 142-158); a possibilidade de desrespeitar os tratados inter- 

nacionais quando fosse do interesse do príncipe (id., livro V, Cap. 

6, p. 191-194); a execução das penas e castigos pelos magistrados 

e a distribuição de benefícios e recompensa peélo príncipe (id,., li- 

vro IV, capítulo 6, p. 168); o papel da força na política (fd., livro 
IV, Cap. 1, p. 16-18; 30-31) ; entre outros. 

Mas parece um pouco de exagero afirmar que Bodin é um 
maquiavélico camuflado, que aplica as máximas de O Príncipe, 

quando se encontra diante de casos concretos. Não se pode esque- 

cer que a exaltação da força e da astúcia na ação política, do recur- 

so à violência e à fraude no jogo do poder, de medidas excepcio- 

nais em situações críticas, da ação flexível de acordo com as cir- 

cunstâncias, eram preceitos que se encontravam espalhados nos 

livros dos historiadores e dos filósofos da antigúidade. À defesa 

da ação brutal, inescrupulosa e implacável, não foi invenção de 

Maquiavel, que apenas codificou práticas habituais da vida política. 

O registro que realizou de normas empíricas espelhava uma tra- 

dição clássica, da qual Bodin tinha um profundo conhecimento. 

Embora ambos estejam preocupados com à salvação da pá- 

tria, as diferenças entre elces são maiores do que algumas esporá- 

dieas e ceircunstanciais aproximações, À diferença mais notável é 

que, enquanto Maquiavel aponta pary a incompatibilidade dos dois 



Barros, A.R., Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 19-38, 2000 35 

sistemas de valores, o indivídual e o social, e a conseqiiente ne- 

cessidade de optar por um deles, uma vez que o bem da comuni- 

dade política não é necessariamente o mesmo que o do indiví- 

duo”, Bodin permanece preso a uma tradição monfística de um 

mesmo fim para os indivíduos e a comunidade política, insistindo 

que o bem particular deve ser o mesmo que o bem público. 

Além do mais, a intenção dos respectivos escritos os coloca 

em campos totalmente opostos. Político a serviço da diplomacia, 

Maquiavel se propõe a descrever a realidade das relações de po- 

der, como elas são e não como deveriam ser&. Jurista e estudioso 

da política, Bodin também não deseja tratar de Repúblicas ideais: 

“Não desejamos pensar numa República em Idéia, sem efeito, tal 

como Platão e Thomas More imaginaram, mas nos contentaremos 

em seguir as regras políticas o mais próximo possível” (id., livro 

I, Cap. 1, p. 31-34). Entretanto, concebe o poder político apenas 

dentro de um quadro jurídico, ancorado no direito, insistindo na 

necessidade de fazer da justiça o fundamento da vida social: “[...] 

e quanto à justiça, se Maquiavel tivesse pelo menos passado os | 

olhos pelos bons autores, saberia que Platão intitulou seus livros 

sobre a República de livros sobre a Justiça, por ser ela um dos 

mais firmes pilares das Repúblicas” (id., prefácio, p. 12). 

Abstract: The shadow of Machiavelli appears in Bodin's work. in Méthocde 

pour la connaissance facile de i'histoire (1566), Machiaveili is praised as 

an historian and as the first to rescue the study of politics from darkness..tn 

Les Six Livres de la République (1578), Bodin accuses Machiavelli of athe- 

ism, of incitement to tyrannícal practicos and of writing on polítics, despite 

the lack of knowledge on laws and public right. This paper aims at discuss- 
ing Bodin's reading of Machiavelli's thouaht, and tha reasons why there 

was such a change between the wo waorks above mentioned. 
Key words: Bodin — Machiavelli — powar — right — tyranny 



36 Barros, A.R., Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 19-38, 2000 

Notas 

(1) Segundo Mastellone, a expressão “ciência política” foi adotada na França, 

na segunda metade do “quinhentos', em oposição à arte política ensinada 

por Maquiavel, AÀo denunciar a ignorância de Maquiavel no que se refere à 

ciência política, uma vez que seus ensinamentos apenas incentivavam a 

tirania, os publicistas franceses teriam enfatizado a necessidade de proce- 

der, como em outras ciências, dos efeitos para as causas, do particular para 

o geral. Cf. Mastellone 8, p. 50-53. 

(2) Segundo Cotroeno, entre os problemas abordados no Método, destaca-se a 

indicação dos critérios que permitem um Jjulgamento de valor sobre as obras 

historiográficas e a tentativa de elaboração de uma história da historiografia. 
Cf. Cotroeno 5, p. 87-103. 

(3) Bodin utiliza a palavra “Estado” timbém em outros sentidos: de condição 

social; de corpo representativo de uma ordem; no plural, de assembléia 

dessas ordens; de dignidade de um cargo público etc., todos indicando 

sempre situações de fato, enquanto a palavra “República” parece ser re- 

servada para aquela realidade que se configura no plano jurídico. CFf. Isnardi 

7, p. 374-376, 

(4) Segundo Michel, a obra de Tácito seria a principa! fonte utilizada por Bodin 
nessa defesa intransigente da existência de apenas três espécies de Repú- 

blica. Cf. Michel 12, p. 419-436. 

(5) Segundo Cardascia, essas referências mostram que Bodin conheceu o pen- 

samento de Maquiavel melhor do que qualquer outro pensador francês do 

século XVI, ainda mais se considerarmos que em nenhum momento ele se 
propôs a comentá-lo; e que as contradições apontadas por Bodin assina- 
lam sua percepção da multiplicidade do pensamento maquiavélico. Cf, 

Cardascia 3, p. 129-167, 

(6) À expressão italogallia apareceu, pela primeira vez, num panfleto intitulado 

Monitoriale adversus ltalogalliam sive Antifrancogalliam Antonii 

Marharelli, publicado em 1575, de provável autoria de François Hotman, 

cujo objetivo era replicar as críticas que Antoine Matharel, procurador geral 

de Catarina de Médicis, fez ao Francogallia (1373). Esse espírito 

antiitaliano pode ser constatado na propaganda huguenote Jdeste período, 

como no Réverlle-matin des François et de leurs voisins, composé par 

Eusebe Philadelphe Cosmopotite, en forme de Diologues (1574) e no 

Discours merveilleux de la vie, actions et deporteêements de Catherine de 

Medivis Roine mere (1576), CF, Stesvart 15, p 93-10],



Barros, A.R., Cadernos de Ética e Filosofia Palítica 2,p. 19-38, 2000 37 

(7) Maquiavel parece escolher o bem da comunidade política, que se apresen- 

ta como um valor supremo. Não há meios a priori bons ou maus. Eles só 

podem ser julgados por sua eficiência prática, ou seja, se alcançaram seu 

objetivo, que é conquistar e conservar o poder, promovendo o bem da co- 

munidade: “Quando é necessário deliberar sobre uma decisão da qual de- 

pende a salvação do Estado, não se deve deixar de agir com considerações 

de justiça ou injustiça, humanidade ou crueidade, glória ou ignomínia. 

Deve-se seguir o caminho que leva à salvação do Estado e à manutenção 

da sua liberdade, rejeitando-se tudo o mais” (Maquiavel 1O, L.ITI, Cap. 

XLI). 

(8) “Como é meu intento escrever coisa útil para os que se interessarem, pare- 

ceu-me mais conveniente procurar a verdade pelo efeito das coisas, do que 

pelo que delas se possa imaginar. É muita gente imaginou repúblicas e 

principados que nunca se viram nem jamais foram reconhecidos como 

verdadeiros. Vai tanta diferença entre como se vive e o modo por que se 

deveria viver, que quem se preocupar com o que se deveria fazer em vez 

do que se faz aprende antes a ruína própria, do que o modo de se preser- 

var" (Maquiavel 9, Cap. XV). 

Referências Bibliográficas 

1. BODIN, J. Méthode pour la connaissance facile de LV'histoire. 

In: Oeuvres Philosophiques de Jean Bodin (trad. Pierre Mes- 

nard). Paris: PUE, 1951. 

2. . Les Six Livres de la République. Paris: Fayard, 1986. 

3, CARDASCIA, G. Machiavel et Jean Bodin. In: Bibltothêque 
d* Humanisme et Renaissance, T, IIl, p. 129-167, 1943, 

4. COMMYNES, Ph. Mémoires sur Louis XI (1464-/1483), Paris: 

Gallimarad, 1979,



38 Barros, A.R., Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 19-38, 2uuo 

5. COTROENO, G. Le quatriême chapitre de la "Methodus': nou- 

velies analyses et perspectives historiographiques. In: Actes 

du colloque international Jean Bodin. Munich: Verlag, p. 

87-103, 1973. 

6. GENTILLET, L. Discours sur les moyens de bien gouverner et 

matntenir en bonne paix un Royaume ou autre Principauté. 

Contre Nicolas Machiavel Florentin, Genêve: Droz, 1968. 

7. ISNARDI, M. Appunti per la storia di État, République, Stato. 

In: Rivista storica italiana, p. 372-379, 1962 

8. MASTELLONE, S. Bodin e la science politique. In: Revista di 

storia delle idee politiche e sociali, n. 1, p. 50-60, 1981]. 

9. MAQUIAVEL, N. ll Principe. Novara: De Agostini, 1968. 

1O. . Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio. Novara: 

De Agostini, 1986. 

H . Relação sobre a França. São Paulo: Abril, 1985. 

12. MICHEL, A. A propos de la République: de Ciceron à Jean 

Bodin. In: Revue des études latines, T. XLV, p. 419-436, 

1967. 

13. POLÍBIO. Histoires. Paris: Gallimard, 1970. 

|4, SEYSSEL, C. La Monarchie de France. Paris: Gallimard, 1965. 

1I5. STEWART, P. ltalogallia: Machiavelli, the italians and the 

question of royal authority in late Sixteenth-Century Fran- 

ce. In: Aequitas, Aequalitas, Auctoritas. Paris: Vrin, p. 93- 

108, 1992. 


