Cadernos de Etica e Filosofia Politica 2, p. 59-72, 2000

Aristoteles e a dignidade da politica
Luizir de Oliveira*

Resumo: Este artigo procura trazer & reflexdo algumas idéias do pensa-
mento politico aristotélico, a fim de, resgatando 0s pontos de contato en-
tre as reflexdes dos antigos e as dos contemporaneos, mostrar que o dia-
logo entre esses dois “mundos” possui uma grande pertinéncia.
Palavras-chave: Aristoteles — ética — politica — bem-estar

O mundo contemporineo, na sua mirfade de manifestagdes
mulitifacetadas, continua apresentando, como o vem fazendo nas
dezenas de séculos que nos separam das primeiras representagdes
filoséficas nascidas na Antiga Grécia, aqueles que se dediquem
com um pouco de boa vontade a contempléd-lo, um espectro de
fendmenos amplamente férteis a reflexdo. O maravilhar-se diante
de novas sensagdes — atitude absolutamente intrinseca e indispen-
sdvel ao espirito filoséfico —, a descoberta de um aspecto pouco
explorado, ou mesmo o redescobrimento de um fato sob novo in-
gulo constituem ac¢des imprescindiveis para o equilibrio da mente
humana, sob pena de estagnar-se aquela que ndo nutrir pelo me-
nos alguma dessas inclinagdes.

Entretanto, dada a variedade infinda de fendmenos, cumpre-
nos sempre estabelecer um certo limite para aquilo que pretende-
mos focalizar. E como se olhdssemos por uma janela, e percebés-
semos que o dmbito de nossa visiio estd cercado pela moldura;

* Doatorande no Departimento de Filasofia da Umiversidade de Sio Paulo ¢ bolsista
do CNPq.




60 Oliveira, L., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 2, p. 59-72, 2000

quanto mais distante nos puséssemos dela, mais condensadas se-
riam as imagens externas que chegariam até nds. Dessa maneira, e
a fim de ndo nos langarmos a uma tarefa assaz grandiosa, que nos
deixaria a deriva no mar de possibilidades que a Filosofia oferece,
buscaremos estabelecer um recorte do objeto que de pretendemos
tratar neste artigo.

Freqlientemente, somos expostos a questdes que demandam
respostas rdpidas, mais ou menos acertadas, muitas delas refie-
xas, condicionadas: devo ou ndo devo manter determinada pro-
messa? Como julgar a atitude dos soldados sérvios que levam a
cabo uma limpeza étnica em seu territdrio sob ordens superiores?
A verdade deve ser sempre preferida, independentemente das con-
seqiiéncias que sua revelagfio possa carregar?

Essas questdes, e indmeras outras de cunho mais ou menos
aproximado, fazem parte dos problemas priticos do comportamen-
to humano e encontram-se arraigadas tanto nos individuos como
nos grupos sociais desde tempos imemoriais. Para solucioni-los,
ou pelo menos tentar encontrar um equilibrio entre eles, recorre-
mos a um nicleo de normas, atos, juizos ou argumentos a fim de
justificarmos a atitude tomada. Entramos no territério da ativida-
de moral, aquele no qual nossa conduta quotidiana estd pautada.
Mas os homens ndo somente agimos moralmente senfio também
refletimos acerca dos nossos atos. Desta maneira, dd-se a passa-
gem do plano da pratica moral para o da teoria moral — ou da
moral vivida para a moral refletida. E quando somos capazes de
perceber essa passagem, entramos na esfera dos problemas teori-
co-morais ou éticos (cf. Vazquez 4).

De todas as “aplicagdes” da reflexdo €tica passiveis de estu-
do e aprofundamento, uma, particularmente, desperta especial in-
teresse: o entremear da ética no espaco politico. Noticias a respet-
to de corrupg¢do, suborno, comportamentos ditatoriais, limpezas
étnicas ou raciais, todos eles baseados nuuma forte ¢ bem estabele-
cida teia politica mais ou menos ideoldgica, sio abundantes. Quan-
to mais nos detivermos nessa anglise, tanto mais seremos capazes




Oliveira, L., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 2, p. 59-72, 2000 61

de tecer hipéteses a respeito da separagio, cada vez mais distanci-
ada, entre o fendmeno politico e o ético, tdo absolutamente indis-
socidveis no pensamento filoséfico antigo que chegavam até mes-
mo a ser sindnimos. Atualmente, por outro lado, parecem tender a
transformar-se em atitudes antitéticas, antagdnicas.

A partir dessa constatagdo, e negativamente impressionados
com as conseqiiéncias desse “divércio” forgado que o mundo con-
temporineo fomenta, tentaremos tecer algumas observagdes acer-
ca das idéias ético-politicas no pensamento grego antigo, notada-
mente o de Aristdteles. Recortando mais ainda, nossa preocupa-
¢d0 se centrard especificamente nas idéias aristotélicas sobre a
formagio do cidaddo como ser politico.

|. A ética aristotélica

Aristoteles inicia a Etica a Nicomaco afirmando que toda
atividade humana almeja a algum bem. E por esta razio define o
Bem como “aquilo a que tendem todas as coisas” (Aristételes 1,
1094a). Assim, as acdes dos homens, sejam quais forem, apresen-
tam uma finalidade precipua, qual seja, a busca do melhor, daqui-
lo que mais proximamente os levasse do Bem em si.

Existem, contudo, fins e bens que siio buscados como meios
ou caminhos na consecugio de bens maiores, mais elevados. Seri-
am os chamados bens relativos, Naturalmente, esse tipo de pensa-
mento poderia conduzir-nos i conclusfo de que a cadeia de bens e
fins é infinita: sempre haveria algo além a ser buscado. Mas
Aristételes ndo nos deixa incorrer nesse erro. Seria impensdvel,
segundo ele, um processo que levasse de fim em fim sem que fos-
se alcangado um termo. A propria idéia de Fim pressupde um li-
mite, estruturalmente falando. O filésofo ensina-nos que todos os
fins ¢ bens intermedidrios, ou relativos, tendem ao Bem Supremo;
“Se, entdo, hd un fim nas coisas que fazemaos, fim este que de-
sejaumos por ele mesmo (todo o restante sendo desejado por causa




Oliveira, L., Cadernos de Etica e Filosofia Politica "2, p. 59-72, 2000

62

deste fim), e se nés nio escolhemos nada em vista de outra coisa
particular (pois, assim, o processo iria ao infinito, de modo que o
nosso desejo seria vazio e initil), é claro que esse deve ser o bem
e o Bem Supremo” (id., ibid.).

Qual seria, portanto, esse Bem Supremo, ao qual todos al-
mejariamos? O Estagirita nédo faz suspense. O Bem Supremo € a
eudaimonia, o bem-estar’, Na seqii€ncia, o filésofo nos levard ao
cerne da questio.

A pergunta que poderiamos apor a esta primeira, qual seja,
onde estaria esse Bem Supremo, ou melhor, a qual das ciéncias ou
capacidades humanas ele seria adjudicado, constituiria objeto,
Aristdteles nos responderd de forma bastante precisa: “Esse fim
parece pertencer & mais superior das artes, ou melhor, aquela que
realmente € a arte suprema. E a politica parece ser desta natureza”
(id., ibid.).

Chegamos, logo no inicio de nossa discussfo, ao ensinamento
bdsico de Aristételes, de que a Etica e a Politica andam absoluta-
mente ligadas, inextricavelmente insepardveis. Aristételes pros-
segue circunscrevendo mais o dmbito da ago politica. Ele nio
busca apenas atingir o bem supremo para o individuo. Seu escopo
¢ mais grandioso, pois abrange a coletividade. Mesmo que o0 bem
fosse 0 mesmo para um homem e para o Estado, o bem do Estado
é considerado, sem margem de diividas, o methor, 0 maior, o mais
completo a se preservar. Embora, enfatiza Aristételes, esse bem ja
fosse valioso ainda que para manter um nico individuo, vale muito
mais preservé-lo quando o objetivo for a nagio, a cidade-estado, a
pdlis grega. Nisso, em verdade, resume-se a indagagido que o
Estagirita passa a desenvolver.




Oliveira, L., Cademos de Etica e Filosofia Politica 2. p. 59-72, 2000 63
II. O que é o bem-estar?

Existem, com efeito, trés diferentes tipos de vida: a vida de
prazeres, a vida politica e a vida contemplativa (Aristételes 1,
1095b). A maioria dos homens, segundo o filésofo, parece consi-
derar o bem-estar como o viver bem, gozar os prazeres da vida.
Contudo, essa classe de pessoas (que ele qualifica como homens
do tipo mais vulgar), que favorece a vida de prazeres, acaba por se
tornar escrava daquilo que imaginam ser um bem. Essas pessoas
viveriam como verdadeiros animais.

O segundo tipo de homens, mais educados, identificam o
bem-estar com a honra, e a honra seria o objetivo buscado por
aqueles que se dedicam a vida politica. Mais uma vez, entretanto,
este ndo parece ser o fim 1ltimo que buscamos, nota Aristdteles,
pois € algo exterior a nds: “Pois ele {o fim], de fato, parece depen-
der mais de quem concede a honra do que de quem a recebe: mas
0 bem nés consideramos ser algo préprio do homem e inaliendvel”
(id., ibid.).

Ademais, como enfatiza Giovanni Reale “os homens bus-
cam a honra nao por ela mesma, mas como prova e reconhecimen-
to piiblico da sua bondade e virtude, as quais, portanto, demons-
tram ser mais importantes que a honra” (Reale 3, p. 407).
Aristételes bem o sabia. Nfio bastava procurar o bem-estar exter-
namente. Tudo aquilo que viesse “de fora” do homem acabaria
por “corromper” o verdadeiro fim ltimo que ele tanto deseja. Com-
prometeria o préprio bem-estar.

Se, por um lado, a vida que busca prazeres ou honras pode-
ria admitir uma certa plausibilidade, o mesmo niio seria possivel
na vida direcionada ao acimulo de riquezas maleriais, Esta se cons-
titui numa compulsiio desenfreada, porque niio é a riqueza aquele
fim dltimo a que todos almejam. Muito pelo contririo, Consiste
ela tho-somente num meio. Esse tipo de vida seria ¢ mais absurdo,
uma vez que tem como objetivo a obtengiio de meios ¢ nio de fins.




64 Oliveira, L, Cadernos de Etica e Filosofia Politica 2, p. $9-72, 2000

Novamente estarfamos na esfera exterior € 0 bem supremo, como
Ja vimos, € algo que deve ser buscado interiormente,

Ainda no que se refere a esse mesmo tema, Aristételes fard,
na seqiiéncia, uma breve incursio pelo pensamento de Platiio, para
também descarta-lo. A idéia do Bem, o bem-em-si, como defendi-
do por Platdo, ndio pode ser o0 bem supremo, pois para aquele pen-
sador trata-se de um bem transcendente. E Aristételes procura um
bem imanente, realizdvel e alcangdvel pelos homens e para os ho-
mens. Diz ele: “E de igual modo a Idé€ia; mesmo se houver um
bem que seja universalmente predicavel ou seja capaz de uma exis-
téncia separada e independente, claramente nfo poderia ser alcan-
cado ou adquirido pelc homem; mas nds estamos buscando algo
passivel de ser obtido” (Aristételes 1, 1096b).

Aristoteles encontra-se na esfera do praticdvel, daquilo que
pode ser alcangado. Somente dessa maneira teria valor persegui-
lo. Caso contrdrio, se constitufsse apenas uma idéia inatingivel
permaneceria no plano “ideal”, sendo nio s6 desnecessario como
praticamente inttil: “Talvez, porém, seria mais valioso reconhe-
cer os bens que sdo alcangédveis e adquiriveis; pois, tendo-0s, como
modelo saberemos melhor distinguir os bens que sdo bons para
nds, € se os conhecemos os adquirimos” (id., ibid.).

Vemos, por esta passagem, que o cunho ético aristotélico
possui um fundo pratico, educativo mesmo. Busca o hic et nunc a
fim de “preparar” os individuos para suas atividades precipuas,
preparar os cidaddos para a vida na pdlis. Contudo, parece-nos
que, até 0 momento, a concep¢io do Bem Supremo ainda nao estd
absolutamente pronta. A resposta final, dada pelo Estagirita, esta-
ra em perfeita sintonia com a concepgio grega da arefé, COMo ve-
IEMOos a Seguir.



Oliveira, L., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 2, p. 59-72, 2000 65

Il. A areté aristotélica

Vimos anteriormente que o Bem-estar constitufa um bem
supremo. Mas vimos também que esse bem nao € algo que se en-
contre facilmente, sua imanéncia ndo se apresenta como um cami-
nho tranqiiilo de ser percorrido. Parece haver ainda um pequeno
sendo para que ele seja plenamente realizdvel pelo homem. S6 entdo
teremos chegado ao fim dltimo que estivemos procurando junta-
mente com Aristételes.

Um dos elementos marcantes na discussio aristotélica € a
escolha, ou melhor, a preparagio do homem para desenvolver sua
capacidade de escolher acertadamente. Aristoteles, como também
Jja mencionamos anteriormente, deixa claro que héd basicamente
duas “classes” de coisas:

a) Aquelas que escolhemos por si mesmas;

b) Aquelas que escolhemos pelo bem de outras.

Entre esses dois tipos, o fildsofo enfatizard que somente aqui-
lo que tem validade por si mesmo € desejivel e digno de ser bus-
cado. Isto € o que ele conceitua como final, o termo da atividade
humana (id., 1097a). Ora, sabemos que o Bem-estar encontra-se
nesta categoria de coisas que s#io eleitas por si mesmas. Esclarece
Aristételes:

“Tal coisa é 0 bem-estar, acima de tudo; pois o escolhemos sem-
pre por si mesmo e nunca por causa de outra coisa. A honra, o
prazer, a razio e todas as virtudes também escolliemos por si
mesmas (pois se nada resultasse delas ainda assim as deveria-
mos escolher). Contudo, nés as escolhemos por causa do Bem-
estar, ao julgarmos que, por meio delas, seremos felizes. O Bem-
estar, por outro ludo, ninguém escolhe por causa desias coisas,
nem, em geral, por qualquer outra coisa que nao ele mesmo™

(id., 1097b).




66 Oliveira, L., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 2, p. 59-72. 2000

Nessa passagem Aristdteles aponta para uma caracteristica
marcante do Bem-estar: sua auto-suficiéncia. E por auto-suficien-
te, enfatiza ainda, entende aquilo que supre as necessidades in-
trinsecas néo apenas de um s6 homem mas de toda a comunidade.
O auto-suficiente, segundo Aristételes, € algo que, se isolado de
todo o resto, ainda assim torna a vida desejivel. E o Bem-estar
cumpre todos esses quesitos, por isso ser o termo, o fim a que
almeja o ser humano: “Bem-estar, entdo, é algo final e auto-sufi-
ciente, € o fim da atividade [humana]” (id., ibid.).

Toda essa discuss@o acerca do Bem-estar € importantissima
para a compreensdo do conceito de cidadido que estamos tentando
tragar. Ela estd mesmo na base da formagio do homem e este, por
viver em comunidade, devera possuir a capacidade de desenvolver
sua virtude ao ponto méiximo na busca deste estado, na percepgio
e apreensio do Summum Bonum. S6 assim a comunidade (a nagdo
ou o Estado) atingirdo a plenitude de suas potencialidades. Assim,
o bem-estar € identificado com a Virtude par excellence. Isto fica-
rd claro na continuagio da Etica a Nicémaco.

A cada coisa particularizada cabe alguma atividade. Assim,
a obra do olho consiste em ver, a obra dos pés, caminhar; dos
ouvidos, ouvir; e assim por diante. Ora, se existe uma obra pecu-
liar a cada coisa, deve haver uma que seja peculiar ao homem. No
que se constitui, entio? Ndo poderia ser o simples viver, pois as
plantas e os animais também vivem, o que de certa forma desca-
racterizaria esta obra como peculiar ao homem. Tampouco pode-
ria ser a vida de percepgio, porque esta também & comum aos
cies, cavalos, enfim, aos animais. Dessa forma, resta que a ativi-
dade precipua do homem é a vida ativa que possui wm principio
racional. A definigio do filésofo é objetiva: O bem proprio do
homem é a atividade da alma segundo a virtude, e se hd mais de
wuma virtude, segundo a melhor e a mais perfeita” {id,, 1098a).

O verdadeiro bem do homem, portanto, consiste nessa ativi-
dade de raziio, mais precisamente, no perfeito desenvolvimento e
amagio dessa atividade (¢f. Reale 3. p. -108), Aristdteles estd em




Oliveira, L., Cadernos de Ftica e Filosofia Politica 2, p. §9-72, 2000 67

perfeita harmonia com a teoria platnica que legava i alma o pa-
pel da esséncia humana, mais particularmente, 2 parte racional da
alma. Serd nela que devemos buscar os verdadeiros valores, pois
s0 ela constitui o verdadeiro do homem: “Os bens foram divididos
em trés classes, uns sdo chamados exteriores, outros relativos a
alma, outros [relativos] ao corpo; dizemos que aqueles relativos a
alma s@o os principais e mais verdadeiros” (Aristételes 1, 1097b).

Concluiremos, portanto, dizendo que os verdadeiros bens do
homem sdo os espirituais, encontrados na virtude da alma. Neles
€ que estd o Bem-estar.

Recolhendo o que ja discutimos anteriormente temos que
sdo fundamentais para o Bem-estar:

1) que seja final, isto €, sempre escolhido por si préprio e
nunca como um meio;

2) que seja auto-suficiente, ou seja, algo que por si mesmo
torne a vida digna de ser escolhida.

Alcangcamos também que a consecugiio desse Bem-estar s6
serd acessivel ao homem por meio do que Aristételes chama de o
logon echon — aquilo que possui um plano ou regra, o “querer
racional”. Assim, o bem-estar constitui a vida dessa facutdade pré-
pria do homem, que sé ele é capaz de executar. Entretanto, nio
pode ficar no campo da potencialidade apenas, mas deve efetivar-
se como atividade, uma atividade em absoluto acordo com a virtu-
de e que se manifesta durante toda uma vida. Essa é, cremos, a
base sobre a qual deve assentar-se o comportamento humano que
vise a alcangar o pleno desenvolvimento de suas possibilidades.

Qual seria a postura aristotélica, contudo, no que concerne
aos prazeres que nio fazem parte desse niicleo interior, aqueles
que sido chamados de externos? Aristteles nio os deixard de lado,
muito pelo contrdrio. Pensamos que o objetivo do fildsofo era o
de tentar garantir uma boa formagio para o homem, niio desenvol-
ver um sistema absolutamente ascético. Visava, sim, ao equilibrio
para as desmedictas humanas, Os prazeres externos fariam parte
do todo orginico que possibilitaria ao homem a obtengfio do Bem-




68 Oliveira, L., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 2, p. 59-72, 2000

estar. Ele estd consciente dessa duplicidade: “Evidentemente, como
dissemos, ele também necessita de bens externos; pois € impossi-
vel, ou ndo tio facil, agir nobremente se nos falta o equipamento
apropriado” (id., 1099a).

O Bem-estar parece pressupor a prosperidade. O fildsofo
enumera uma série de exemplos por meio dos quais procura ilus-
trar, 0 mais possivel, essa passagem. Existe a necessidade, por
assim dizer, de uma certa “bagagem” para que o caminho até o
Bem-estar supremo possa ser alcangado. Assim, aquele a que foi
dado possuir uma boa aparéncia fisica, saide, bons amigos, rique-
zas, belos filhos etc. estaria mais bem equipado para empreender
a viagem ao Bem-estar do que aquele outro a quem faltassem tais
atributos. Disso podemos depreender que, se a virtude constitui a
raiz do Bem-estar, o prazer é seu acompanhamento natural e a
prosperidade, sua condi¢do prépria normal.

Aqui encontramos um dos principais pontos de toque para
identificarmos a ligagdo que Aristételes fard entre a Etica e a Poli-
tica. Até entdo o filésofo parece ter preparado o terreno para que
fosse possivel a boa formagio do “cidaddo ideal”, daquele que
mais facilmente conseguiria atingir a plenipoténcia da atividade
politica. Lembremos que ao iniciar aEtica a Nicémaco Aristételes
havia cleito a politica como a melhor das ciéncias, e o seu fim
como o melhor dos fins. E mais, seria mesmo sua tarefa primordi-
al a “educacio” dos homens (id., 1099b).

Ao homem virtuoso nunca serd negado o Bem-estar. Aquele
que é verdadeiramente bom e sdbio tem todas as chances de usu-
fruir de uma vida feliz. E visto ser o homem um ser gregirio, ao
qual a vida em sociedade é imprescindivel, melhor seria se fosse
possivel garantir que todos os cidaddos tivessem a plena consci-
éncia daquele “querer racional”, visando niio somente ao seu pro-
prio bem-estar mas também ao de toda a comunidade. Aquele que
verdadeiramente tenta entender a politica deve ter em mente, pelo
que acabamos de expor, que a virtude constitni o ponto mais alto a
ser compreendido e assimilado, advém da parte racional da alma.




Oliveira, L., Cadernos de Etica e Filosofia Poliica 2, p. 59-72, 2000 69

Nio ¢ algo “de natureza”, mas algo que se pode apreender pelo
exercicio racional. E formada pela prética constante e sistemética
das atividades da razdo. Esse treino € a iinica maneira de garantir
que o homem, o cidaddo, se torne virtuoso, isto €, que ele conhega
exatamente o que faz; que escoltha a acio apropriada e a execute
por si préprio e, finalmente, que o faga sempre por disposi¢io
permanente.

Ao criar um verdadeiro manual de comportamento ético,
Aristételes nfo estd preocupado em enumerar regras, principios
morais que, se seguidos a risca, levariam o individuo a atingir o
Bem-estar supremo. Muito pelo contririo. Pensamos que a Etica
Nicémaco esta preocupada, isso sim, com a formagdo do cariter
do cidaddo. E isto s se consegue com treino, com exercicio cons-
tante, racional e, acima de tudo, com a absoluta espontaneidade
da agdo. Ndo hd imposi¢do comportamental, mas aderéncia natu-
ral aos principios virtuosos, as a¢des corretas. Aristételes sinali-
zou que ha nos individuos algo de que depende o ser bom ou ser
mau. Distinguiu a vontade do livre-arbitrio, apontando para um
problema de dimensdes maiores que, entretanto, nic havia alcan-
cado o grau de concatenacio necessdrio para que ele as pudesse
solucionar completamente. Seu mérito maior foi o de ter demons-
trado que existe a possibilidade de se escolher por st mesmo o
melhor caminho, de se buscar a melhor agdo em todos 0s momen-
tos. Essa é uma capacidade humana intrinseca ¢ inalienéavel.

Estamos cientes de que somente a dtica de Aristoteles ndo
seria suficiente para um aprofundamento dos probiemas que as
instituicdes do século XX apresentaram e apresentam a nés. Con-
tudo, parece-nos haver um substrato comum, que independe de
tempo e espago, ao qual todos estamos ligados e do qual todos
dependemos de alguma forma. Nesse sentido é que buscamos og
pontos de ligagdo entre a antiga filosofia aristotélica e nossas “mo-
dernas” formas de agir.

De nossa leitura fica-nos muito evidente a estrita necessida-
de de se encarar o fendmeno ético de forma intrinseca ao compor-




70 Oliveira, L., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 2, p. 59-72, 2000

tamento humano. Nio basta apenas reconhecé-lo como parte de
uma pléiade de informagdes que contribuem para nossa formacio
como seres racionais. O importante € estar absolutamente conven-
cido de que ele aponta para uma maneira de agir, de colocar-se
perante o mundo sensivel, que deve ser vista como a inica possi-
vel, se nosso intuito for o de estar em acordo com o natural cami-
nhar do universo. Se tudo tende a um Bem Supremo, se nossas
vidas s6 poderdo ser validadas a partir do momento em que cons-
cientemente e de livre vontade aceitarmos os padrdes comporta-
mentais que nos levem a atingir esse estado de bem-estar, ao qual
todos almejamos de uma forma ou de outra, entfio a compreensao
da Moral, da Etica serd imprescindivel para a consecugdo de nos-
sos objetivos principais.

Se avangarmos um pouco mais, detendo-nos nas relagdes
sociais, politicas ou mesmo culturais de nossa sociedade, vere-
mos quanto mais préximos estaremos da agdo ética. Etica e Politi-
ca deveriam seguir sendo como pensadas na Antigiiidade: um sé e
mesmo fendmeno. Indissocidveis, por tratarem de um mesmo ob-
jeto visto sob Angulos minimamente diferenciados. A agdo huma-
na so tem sentido se vinculada 4 vida em comunidade, sob o teste-
munho constante do outro, O Ambito politico garante essa interagio.
O ético fornece os principios basicos necessarios para que o teste-
munho seja validado e passe a fazer parte do comportamento em
si. Sob um mesmo teto coabitam pacificamente.

Entretanto, até onde temos sido capazes de apreender, pare-
ce-nos que essa pacifica convivéncia ndo tem sido compreendida
pelo homem contemporineo. A Politica passou a significar algo
tdo diferente e longinquo da Etica que parecem constituir campos
distintos. E o agir livre e naturalmente, eticamente, passou a ser
considerado mesmo algo old fushioned. Numa sociedade como a
brasileira, da qual podemos falar com um pouco de vivéncia, a
sindrome do anti-ético enraizou-se (o profundamente que pare-
ce-nos dificil conseguir reverté-la sem wm amplo trabalho de res-
gale ¢ sustentagio dos valores morids mais simples ¢ bidsicos. A




Oliveira, L., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 2, p. 59-72, 2000 71

subversdo desses valores passou a servir como modelo para a ati-
tude politica e, por que ndo dizermos, para o conjunto de todas as
atividades de nossa sociedade.

Nio pretendemos assumir uma postura antipética, conserva-
dora ou falso moralista. Somente gostariamos de apontar para al-
gumas questdes que nos incomodam particularmente e que vie-
mos tentando compreender ao longo deste trabalho e de outros
estudos paralelos. De qualquer forma, esperamos que nossa leitu-
ra tenha podido trazer uma vez mais & discussdo alguns aspectos
do pensamento antigo, nio como uma saudosa pseudo-erudi¢io,
mas como uma forma de revalidi-lo e de demonstrar a sua atuali-
dade. Presentificando-o uma vez mais, esperamos poder reafirmar
sua importincia para a compreensdo da vida contemporénea. Afi-
nal, o passado e o presente ndio nos parecem tio dispares quando
buscam atingir o bem-estar do cidaddo. Apenas ligeiramente dife-
renciados.

Abstract: This article aims at bringing to reflection some ideas of the Aris-
totelian political thought so to show that, rescuing the point of contact be-
tween Antiquity and Contemporary reflaction, the dialogue botwean those
two “ worlds” reveals itsall extremaly appropriate.

Key words: Aristotle — ethics - politics ~ well-being




72 Oliveira, L., Cadernos de Etica e Filosofia Palitica 2, p. §9-72, 2000
Nota

(1) Preferimos traduzir eudaimonia por ‘bem-estar’, ndo por ‘felicidade’, por
entendermos que a primeira apresenta um cardter mais abrangente e mais

préximo do termo grego do que a segunda.

Referéncias Bibliograficas

1. ARISTOTELES. Nicomachean Ethics. Trad de W.D.Ross. Chi-
cago: Encyclopaedia Britannica Inc., 1952, Vol. 2.

2. _______. Politics. Trad. de B. Jowett. Chicago: Encyclopaedia
Britannica Inc.,]1952, Vol. 2.

3. REALE, G. Histéria da Filosofia Antiga. Sic Paulo: Edigdes
Loyola, 1994, Vol. II.

4. VAZQUEZ, A.S. Etica, Rio de Janeiro: Editora Civilizagdo Bra-
sileira S.A., 1993, 14 edicio.




