
Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 59-72, 2000 

Aristóteles e a dignidade da política 

Luizir de Oliveira* 

Resumo: Este artigo procura trazer à reflexão algumas idéias do pensa- 
mento político aristotélico, a fim de, resgatando os pontos de contato en- 

tre as reflexões dos antigos e as dos contemporâneos, mostrar que o diá- 
logo entre esses dois “mundos”" possui uma grande pertinência. 
Palavras-chave: Aristóteles — ética — política — bem-estar 

O mundo contemporâneo, na sua miríade de manifestações 

multifacetadas, continua apresentando, como o vem fazendo nas 

dezenas de séculos que nos separam das primeiras representações 

filosóficas nascidas na Antiga Grécia, àqueles que se dediquem 

com um pouco de boa vontade a contemplá-lo, um espectro de 

fenômenos amplamente férteis à reflexão. O maravilhar-se diante 
de novas sensações — atitude absolutamente intrínseca e indispen- 

sável ao espírito filosófico —, a descoberta de um aspecto pouco 
explorado, ou mesmo o redescobrimento de um fato sob novo ân- 

gulo constituem ações imprescindíveis para o equilíbrio da mente 

humana, sob pena de estagnar-se aquela que não nutrir pelo me- 
nos alguma dessas inclinações. 

Entretanto, dada a variedade infinda de fenômenos, cumpre- 

nos sempre estabelecer um certo limite para aquilo que pretende- 

mos focalizar. É como se olhássemos por uma janela, e percebês- 

semos que o âmbito de nossa visão está cercado pela motdura; 

* Doutorando no Departamento de Filasofia da Universidade de São Paulo e bolsista 

do CNPA, 



60 Oliveira, L., Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 59-72, 2000 

quanto mais distante nos puséssemos dela, mais condensadas se- 

riam as imagens externas que chegariam até nós, Dessa maneira, e 

a fim de não nos lançarmos a uma tarefa assaz grandiosa, que nos 

deixaria à deriva no mar de possibilidades que a Filosofia oferece, 

buscaremos estabelecer um recorte do objeto que de pretendemos 

tratar neste artigo, 

Freqiientemente, somos expostos a questões que demandam 

respostas rápidas, mais ou menos acertadas, muitas delas refie- 

xas, condicionadas: devo ou não devo manter determinada pro- 

messa? Como julgar a atitude dos soldados sérvios que levam a 

cabo uma limpeza étnica em seu território sob ordens superiores? 

ÀA verdade deve ser sempre preferida, independentemente das con- 

seguências que sua revelação possa carregar? 
Essas questões, e inúmeras outras de cunho mais ou menos 

aproximado, fazem parte dos problemas práticos do comportamen- 

to humano e encontram-se arraigadas tanto nos indivíduos como 

nos grupos sociais desde tempos imemoriais. Para solucioná-los, 

ou pelo menos tentar encontrar um equilíbrio entre eles, recorre- 

mos a um núcleo de normas, atos, juízos ou argumentos a fim de 

justificarmos a atitude tomada. Entramos no território da ativida- 

de moral, aquele no qual nossa conduta quotidiana está pautada. 

Mas os homens não somente agimos moralmente senão também 

refletimos acerca dos nossos atos. Desta maneira, dá-se a passa- 

gem do piano da prática moral para o da teoria moral — ou da 

moral vivida para a moral refletida. E quando somos capazes de 

perceber essa passagem, entramos na esfera dos problemas teóri- 

co-morais ou éticos (cf. Vázquez 4). 

De todas as “aplicações” da reflexão ética passíveis de estu- 

do e aprofundamento, uma, particularmente, desperta especial in- 

teresse: o entremear da ética no espaço político, Notícias a respei- 

to de corrupção, suborno, comportamentos ditatoriais, limpezas 

étnicas ou raciais, todos eles baseados numa forte e bem estabele- 

cida teia política mais ou menos ideológica, são abundantes. Quan- 

to mais nos detivermos nessa análise, tanto mais seremos capazes 



Oliveira, L., Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 59-72, 2000 61 

de tecer hipóteses a respeito da separação, cada vez mais distanci- 
ada, entre o fenômeno político e o ético, tão absolutamente indis- 

sociáveis no pensamento filosófico antigo que chegavam até mes- 

mo a ser sinônimos. Atualmente, por outro lado, parecem tender a 

transformar-se em atitudes antitéticas, antagônicas. 

A partir dessa constatação, e negativamente impressionados 
com as conseqiiências desse “divórcio” forçado que o mundo con- 

temporâneo fomenta, tentaremos tecer algumas observações acer- 

ca das idéias ético-políticas no pensamento grego antigo, notada- 

mente o de Aristóteles, Recortando mais ainda, nossa preocupa- 

ção se centrará especificamente nas idéias aristotélicas sobre a 

formação do cidadão como ser político. 

|. À ética aristotélica 

Aristóteles inicia a Ética a Nicômaco afirmando que toda 
atividade humana almeja a algum bem. E por esta razão define o 

Bem como “aquilo a que tendem todas as coisas” (Aristóteles |1, 

1094a). Assim, as ações dos homens, sejam quais forem, apresen- 

tam uma finalidade precípua, qual seja, a busca do melhor, daqui- 

lo que mais proximamente os levasse do Bem em si. 

Existem, contudo, fins e bens que são buscados como meios 

ou caminhos na consecução de bens maiores, mais elevados. Seri- 

am os chamados bens relativos. Naturalmente, esse tipo de pensa- 

mento poderia conduzir-nos à conclusão de que a cadeia de bens e 

fins é infinita: sempre haveria algo além a ser buscado. Mas 

Aristóteles não nos deixa incorrer nesse erro. Seria impensável, 

segundo ele, um processo que levasse de fim em fim sem que fos- 

se alcançado um termo. À própria idéia de Fim pressupõe um li- 

mite, estruturalmente falando, O flósofo ensinn-nos que todos os 

fins e bens intermediários, ou relativos, tendem ao Bem Supremo: 

“Se, então, há um fim nas coisas que fazemos, Tim este que de- 

sejamos por ele mesmo (todo o restante sendo desejado por causa 



Oliveira, L., Cadernos de Ética e Filosofia Política “2, p. 59-72, 2000 62 

deste fim), e se nós não escolhemos nada em vista de outra coisa 

particular (pois, assim, o processo iria ao infinito, de modo que o 

nosso desejo seria vazio e inútil), é claro que esse deve ser o bem 

e o Bem Supremo” (id,, ibid.). 

Qual seria, portanto, esse Bem Supremo, ao qual todos al- 

mejaríamos? O Estagirita não faz suspense. O Bem Supremo é a 

eudaimonia, o bem-estar", Na seqiiência, o fitósofo nos levará ao 

cerne da questão. 

À pergunta que poderíamos apor à esta primeira, qual seja, 

onde estaria esse Bem Supremo, ou melhor, a qual das ciências ou 

capacidades humanas ele seria adjudicado, constituiria objeto, 
Aristóteles nos responderá de forma bastante precisa: “Esse fim 

parece pertencer à mais superior das artes, ou melhor, àáquela que 

realmente é a arte suprema. E a política parece ser desta natureza” 

(id., ibid.). 
Chegamos, logo no início de nossa discussão, ao ensinamento 

básico de Aristóteles, de que a Ética e a Política andam absoluta- 

mente ligadas, inextricavelmente inseparáveis. Aristóteles pros- 

segue circunscrevendo mais o âmbito da ação política. Ele não 

busca apenas atingir o bem supremo para o indivíduo. Seu escopo 

é mais grandioso, pois abrange a coletividade. Mesmo que o bem 

fosse o mesmo para um homem e para o Estado, o bem do Estado 

é considerado, sem margem de dúvidas, o melhor, o maior, o mais 

completo a se preservar. Embora, enfatiza Aristóteles, esse bem Já 

fosse valioso ainda que para manter um único indivíduo, vale muito 

mais preservá-lo quando o objetivo for a nação, a cidade-estado, a 

pólis grega, Nisso, em verdade, resume-se a indagação que o 

Estagirita passa a desenvolver. 



Oliveira, L., Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 59-72, 2000 63 

|l. O que é o bem-estar? 

Existem, com efeito, três diferentes tipos de vida: a vida de 

prazeres, a vida política e a vida contemplativa (Aristóteles 1, 

1095b). À maioria dos homens, segundo o filósofo, parece consi- 
derar o bem-estar como o viver bem, gozar os prazeres da vida. 

Contudo, essa classe de pessoas (que ele qualifica como homens 

do tipo mais vulgar), que favorece a vida de prazeres, acaba por se 

tornar escrava daquilo que imaginam ser um bem. Essas pessoas 

viveriam como verdadeiros animais. 

O segundo tipo de homens, mais educados, identificam o 

bem-estar com a honra, e a honra seria o objetivo buscado por 

aqueles que se dedicam à vida política. Mais uma vez, entretanto, 

este não parece ser o fim último que buscamos, nota Aristóteles, 

pois é algo exterior a nós: “Pois ele [o fim], de fato, parece depen- 

der mais de quem concede a honra do que de quem a recebe: mas 

o bem nós consideramos ser algo próprio do homem e inalienável” 
(id., ibid.). 

Ademais, como enfatiza Giovanni Reale “os homens bus- 

cam a honra não por ela mesma, mas como prova e reconhecimen- 

to público da sua bondade e virtude, as quais, portanto, demons- 

tram ser mais importantes que a honra” (Reale 3, p. 407). 

Aristóteles bem o sabia. Não bastava procurar o bem-estar exter- 

namente. Tudo aquilo que viesse “de fora” do homem acabaria 

por “corromper” o verdadeiro fim último que ele tanto deseja. Com- 

prometeria o próprio bem-estar. 
Se, por um lado, a vida que busca prazeres ou honras pode- 

ria admitir uma certa plausibilidade, o mesmo não seria possível 

na vida direcionada ao acúmulo de riquezas materiais. Ésta se cons- 

titui numa compulsão desenfreada, porque não é 2 riqueza aquele 

fim último a que todos almejam., Muitta pelo contrário, Consiste 

ela tão-somente num meio. Esse tipo de vida seria o mais absurdo, 

uma vez que tem como objetiva à obtenção de meios e não de fins, 



64 Oliveira, L,, Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 59-72, 2000 

Novamente estaríamos na esfera exterior e o bem supremo, como 

já vimos, é algo que deve ser buscado interiormente. 

Ainda no que se refere a esse mesmo tema, Aristóteles fará, 

na segitência, uma breve incursão pelo pensamento de Platão, para 
também descartá-lo. A idéia do Bem, o bem-em-si, como defendi- 

do por Platão, não pode ser o bem supremo, pois para aquele pen- 

sador trata-se de um bem transcendente. E Aristóteles procura um 

bem imanente, realizávei e alcançável pelos homens e para os ho- 

mens. Diz ele: “E de igual modo a Idéia; mesmo se houver um 

bem que seja universalmente predicávei ou seja capaz de uma exis- 
tência separada e independente, claramente não poderia ser alcan- 

çado ou adquirido pelo homem; mas nós estamos buscando algo 

passível de ser obtido” (Aristóteles 1, 1096b). 

Aristóteles encontra-se na esfera do praticável, daquilo que 

pode ser alcançado. Somente dessa maneira teria valor persegui- 

lo. Caso contrário, se constituísse apenas uma idéia inatingível 
permaneceria no plano “ideal”, sendo não só desnecessário como 

praticamente inútil: “Talvez, porém, seria mais valioso reconhe- 

cer os bens que são alcançáveis e adquiríveis; pois, tendo-os, como 

modelo saberemos melhor distinguir os bens que são bons para 

nós, e se os conhecemos os adquirimos” (id,, ibid.). 

Vemos, por esta passagem, que o cunho ético aristotélico 

possui um fundo prático, educativo mesmo. Busca o hic et nunc à 

fim de “preparar” os indivíduos para suas atividades precípuas, 

preparar os cidadãos para a vida na pólis. Contudo, parece-nos 

que, até o momento, a concepção do Bem Supremo ainda não está 

absolutamente pronta. A resposta final, dada pelo Estagirita, esta- 

rá em perfeita sintonia com a concepção grega da arerê, como ve- 

remos a seguir. 



Oliveira, L.., Cadernos de Ética e Filosofia Palítica 2, p. 59-72, 2000 65 

IIl. A aretê aristotélica 

Vimos anteriormente que o Bem-estar constituía um bem 

supremo. Mas vimos também que esse bem não é algo que se en- 

contre facilmente, sua imanência não se apresenta como um cami- 

nho tranqúilo de ser percorrido. Parece haver ainda um pequeno 

senão para que ele seja plenamente realizável pelo homem. Só então 

teremos chegado ao fim último que estivemos procurando Jjunta- 

mente com Aristóteles. 
Um dos elementos marcantes na discussão aristotélica é a 

escolha, ou melhor, a preparação do homem para desenvolver sua 

capacidade de escolher acertadamente. Aristóteles, como também 

já mencionamos anteriormente, deixa claro que há basicamente 

duas “classes” de coisas: 

a) Aquelas que escolhemos por si mesmas; 
b) Aquelas que escolhemos pelo bem de outras. 
Entre esses dois tipos, o filósofo enfatizará que somente aqui- 

lo que tem validade por si mesmo é desejável e digno de ser bus- 

cado. Isto é o que ele conceitua como final, o termo da atividade 

humana (id., 1097a). Ora, sabemos que o Bem-estar encontra-se 

nesta categoria de coisas que são eleitas por si mesmas. Esclarece 

Aristóteles: 

“Tal coisa é o bem-estar, acima de tudo; pois o escolhemos sem- 

pre por si mesmo e nunca por causa de outra coisa. À honra, o 

prazer, a razão e todas as virtudes também escolhemos por si 
mesmas (pois se nada resultasse delas ainda assim as deveria- 

mos escolher). Contudo, nós as escolhemos por causa do Bem- 

estar, ao julgarmos que, por meio delas, seremos felizes. O Bem- 

estar, por outro lado, ninguém escolhe por causa destas coisas, 

nem, em geral, por qualquer outra coisa que não ele mesmo” 

(id., 1097L). 



66 Oliveira, L., Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 59-72, 2000 

Nessa passagem Áristóteles aponta para uma característica 

marcante do Bem-estar: sua auto-suficiência. E por auto-suficien- 

te, enfatiza ainda, entende aquilo que supre as necessidades in- 

trínsecas não apenas de um só homem mas de toda a comunidade. 

O auto-suficiente, segundo Aristóteles, é algo que, se isolado de 

todo o resto, ainda assim torna a vida desejável. E o Bem-estar 

cumpre todos esses quesitos, por isso ser o termo, o fim a que 
almeja o ser humano: “Bem-estar, então, é algo final e auto-sufi- 

ciente, é o fim da atividade [humana]” (id., ibid.). 

Toda essa discussão acerca do Bem-estar é importantíssima 

para a compreensão do conceito de cidadão que estamos tentando 

traçar. Ela está mesmo na base da formação do homem e este, por 

viver em comunidade, deverá possuir a capacidade de desenvolver 
sua virtude ao ponto máximo na busca deste estado, na percepção 

e apreensão do Summum Bonum. Só assim a comunidade (a nação 

ou o Estado) atingirão a plenitude de suas potencialidades. Assim, 

o bem-estar é identificado com a Virtude par excellence. Isto fica- 

rá claro na continuação da Ética a Nicômaco. 
A cada coisa particularizada cabe alguma atividade. Assim, 

a obra do olho consiste em ver, a obra dos pés, caminhar; dos 

ouvidos, ouvir; e assim por diante. Ora, se existe uma obra pecu- 

liar a cada coisa, deve haver uma que seja peculiar ao homem. No 

que se constitui, então? Não poderia ser o simples viver, pois as 

plantas e os animais também vivem, o que de certa forma desca- 

racterizaria esta obra como peculiar ao homem. Tampouco pode- 

ria ser a vida de percepção, porque esta também é comum aos 

cães, cavalos, enfim, aos animais. Dessa forma, resta que a ativi- 

dade precípua do homem é a vida ativa que possui um princípio 

racional. À definição do filósofo é objetiva: “O bem próprio do 

homem é a atividade da alma segundo a virtude, e se há mais de 

uma virtude, segundo a melhor e a mais perfeita” (id,, 10982). 

O verdadeiro bem do homem, portanto, consiste nessa ativi- 

dade de razão, mais precisamente, no perfeito desenvolvimento e 

amação dessa atividade (ef, Reale 3, p. 408). Aristóteles está em 



Oliveira, L., Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 59-72, 2000 ' 67 

perfeita harmonia com a teoria platônica que legava à alma o pa- 

pel da essência humana, mais particularmente, à parte racional da 

alma. Será nela que devemos buscar os verdadeiros valores, pois 

só ela constitui o verdadeiro do homem: “Os bens foram divididos 

em três classes, uns são chamados exteriores, outros relativos à 

alma, outros [relativos] ao corpo; dizemos que aqueles relativos à 

alma são os principais e mais verdadeiros” (Aristóteles 1, 1097b). 

Concluiremos, portanto, dizendo que os verdadeiros bens do 

homem são os espirituais, encontrados na virtude da alma. Neles 

é que está o Bem-estar. 

Recolhendo o que já discutimos anteriormente temos que 

são fundamentais para o Bem-estar: 

1) que seja final, isto é, sempre escolhido por si próprio e 

nunca como um meio; 

2) que seja auto-suficiente, ou seja, algo que por st mesmo 

torne a vida digna de ser escolhida. 

Alcançamos também que a consecução desse Bem-estar só 

será acessível ao homem por meio do que Aristóteles chama de to 

logon echon — aquilo que possui um plano ou regra, o “querer 

racional”. Assim, o bem-estar constitui a vida dessa faculdade pró- 

pria do homem, que só ele é capaz de executar. Entretanto, não 

pode ficar no campo da potencialidade apenas, mas deve efetivar- 

se como atividade, uma atividade em absoluto acordo com a virtu- 

de e que se manifesta durante toda uma vida. Essa é, cremos, a 

base sobre a qual deve assentar-se o comportamento humano que 

vise a alcançar o pleno desenvolvimento de suas possibilidades. 

Qual seria a postura aristotélica, contudo, no que concerne 

aos prazeres que não fazem parte desse núcleo interior, aqueles 

que são chamados de externos? Aristóteles não os deixará de lado, 
muito pelo contrário. Pensamos que o objetivo do filósofo era o 

de tentar garantir uma boa formação para o homem, não desenvol- 

ver um sistema absolutamente ascético, Visava, sim, 26 equilíbrio 

para as desmedidas humanas. Os prazeres externos fariam parte 

do todo orgânico que possibilitaria ao homem à obtenção do Bem- 



68 Oliveira, L., Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 59-72, 2000 

estar. Ele está consciente dessa duplicidade: “Evidentemente, como 

dissemos, ele também necessita de bens externos; pois é impossí- 

vel, ou não tão fácil, agir nobremente se nos falta o equipamento 
apropriado” (id., 10992a). 

O Bem-estar parece pressupor a prosperidade. O filósofo 

enumera uma série de exemplos por meio dos quais procura ilus- 

trar, o mais possível, essa passagem. Existe a necessidade, por 

assim dizer, de uma certa “bagagem” para que o caminho até o 

Bem-estar supremo possa ser alcançado. Assim, àquele a que foi 

dado possuir uma boa aparência física, saúde, bons amigos, rique- 

zas, belos filhos etc. estaria mais bem equipado para empreender 

a viagem ao Bem-estar do que aquele outro a quem faltassem tais 
atributos, Disso podemos depreender que, se a virtude constitui a 

raiz do Bem-estar, o prazer é seu acompanhamento natural e a 

prosperidade, sua condição própria normal. 

Aqui encontramos um dos principais pontos de toque para 

identificarmos a ligação que Aristóteles fará entre a Ética e a Polí- 

tica. Até então o filósofo parece ter preparado o terreno para que 

fosse possível a boa formação do “cidadão ideal”, daquele que 

mais facilmente conseguiria atingir a plenipotência da atividade 

política. Lembremos que ao iniciar aÉtica a Nicômaco Aristóteles 

havia eleito a política como a melhor das ciências, e o seu fim 

como o melhor dos fins. E mais, seria mesmo sua tarefa primordi- 

al a “educação” dos homens (td., 1099b). 
Ao homem virtuoso nunca será negado o Bem-estar. Aquele 

que é verdadeiramente bom e sábio tem todas as chances de usu- 

fruir de uma vida feliz. E visto ser o homem um ser gregário, ao 

qual a vida em sociedade é imprescindível, melhor seria se fosse 

possível garantir que todos os cidadãos tivessem a plena consc'- 

ência daqueie “querer racional”, visando não somente ao seu pró- 

prio bem-estar mas também ao de toda à comunidade, Aquele que 

verdadeiramente tenta entender à política deve ter em mente, pelo 

que acabamos de expor, que a virtude constitul o ponto mais alto a 

ser compreendido e assimiílado, ilvém da parte racional da alma. 



Oliveira, L., Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 59-72, 2000 69 

Não é algo “de natureza”, mas algo que se pode apreender pelo 

exercício racional. É formada pela prática constante e sistemática 

das atividades da razão. Esse treino é a única maneira de garantir 

que o homem, o cidadão, se torne virtuoso, isto é, que ele conheça 

exatamente o que faz; que escolha a ação apropriada e a execute 

por si próprio e, finalmente, que o faça sempre por disposição 

permanente. 

Ao criar um verdadeiro manual de comportamento ético, 

Aristóteles não está preocupado em enumerar regras, princípios 

morais que, se seguidos à risca, levariam o indivíduo a atingir o 

Bem-estar supremo. Muito pelo contrário. Pensamos que a Ética 

Nicômaco está preocupada, isso sim, com a formação do caráter 

do cidadão. E isto só se consegue com treino, com exercício cons- 

tante, racional e, acima de tudo, com a absoluta espontaneidade 

da ação. Não há imposição comportamental, mas aderência natu- 

ral aos princípios virtuosos, às ações corretas. Aristóteles sinali- 

zou que há nos indivíduos algo de que depende o ser bom ou ser 

mau,. Distinguiu a vontade do livre-arbítrio, apontando para um 

problema de dimensões maiores que, entretanto, não havia alcan- 

çado o grau de concatenação necessário para que ele as pudesse 

solucionar completamente. Seu mérito maior foi o de ter demons- 

trado que existe a possibilidade de se escolher por si mesmo o 

melhor caminho, de se buscar a melhor ação em todos os momen- 

tos. Essa é uma capacidade humana intrínseca e inalienável. 

Estamos cientes de que somente a ótica de Aristóteles não 

seria suficiente para um aprofundamento dos problemas que as 

instituições do século XX apresentaram e apresentam a nós. Con- 

tudo, parece-nos haver um substrato comum, que independe de 

tempo e espaço, ao qual todos estamos lisados e do qual todos 

dependemos de alguma forma. Nesse sentido é que buscamos os 

pontos de ligação entre a antiga filosofia aristotélica é nossas “mo- 

dernas” formas de agir. 

De nossa leitura fica-nos muito evidonte à estrita necessida- 

de de se encarar o fenômeno ético de forma intrínseca ao compor- 



70 Oliveira, L., Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 59-72, 2000 

tamento humano. Não basta apenas reconhecê-lo como parte de 

uma plêiade de informações que contribuem para nossa formação 

como seres racionais. O importante é estar absolutamente conven- 

cido de que ele aponta para uma maneira de agir, de colocar-se 

perante o mundo sensível, que deve ser vista como a única possí- 

vel, se nosso intuito for o de estar em acordo com o natural cami- 

nhar do universo. Se tudo tende a um Bem Supremo, se nossas 
vidas só poderão ser validadas a partir do momento em que cons- 

cientemente e de livre vontade aceitarmos os padrões comporta- 

mentais que nos levem a atingir esse estado de bem-estar, ao qual 

todos almejamos de uma forma ou de outra, então a compreensão 

da Moral, da Ética será imprescindível para a consecução de nos- 
sos objetivos principais. 

Se avançarmos um pouco mais, detendo-nos nas relações 

sociais, políticas ou mesmo culturais de nossa sociedade, vere- 

mos quanto mais próximos estaremos da ação ética. Ética e Políti- 

ca deveriam seguir sendo como pensadas na Antigiidade: um só e 

mesmo fenômeno, Indissociáveis, por tratarem de um mesmo ob- 
Jeto visto sob ângulos minimamente diferenciados. À ação huma- 

na só tem sentido se vinculada à vida em comunidade, sob o teste- 

munho constante do outro. O âmbito político garante essa interação. 

O ético fornece os princípios básicos necessários para que o teste- 

munho seja validado e passe a fazer parte do comportamento em 

si. Sob um mesmo teto coabitam pacificamente. 

Entretanto, até onde temos sido capazes de apreender, pare- 

ce-nos que essa pacífica convivência não tem sido compreendida 

pelo hoamem contemporâneo. À Política passou a significar algo 

tão diferente e tongínquo da Ética que parecem canstituir campos 

distintos. E o agir livre e naturalmente, eticamente, passou à ser 

considerado mesmo algo old fashioned, Numa sociedade como a 

brasileira, da qual podemos falar com um pouco de vivência, à 

síndrome do anti-ético enraizou-se tão profundamente que pare- 

ce-nos difícil conseguir revertê-la sem um amplo trabalho de res- 
gale e sustentação dos valores morais mais simples e básicos. À 



Oliveira, L., Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 59-72, 2000 7l 

subversão desses valores passou a servir como modelo para a ati- 

tude política e, por que não dizermos, para o conjunto de todas as 

atividades de nossa sociedade. 

Não pretendemos assumir uma postura antipática, conserva- 

dora ou falso moralista. Somente gostaríamos de apontar para al- 

gumas questões que nos incomodam particularmente e que vie- 

mos tentando compreender ao longo deste trabalho e de outros 

estudos paralelos. De qualquer forma, esperamos que nossa leitu- 

ra tenha podido trazer uma vez mais à discussão alguns aspectos 

do pensamento antigo, não como uma saudosa pseudo-erudição, 

mas como uma forma de revalidá-lo e de demonstrar a sua atuali- 

dade. Presentificando-o uma vez mais, esperamos poder reafirmar 

sua importância para a compreensão da vida contemporânea. Afi- 

nal, o passado e o presente não nos parecem tão díspares quando 

buscam atingir o bem-estar do cidadão. Apenas ligeiramente dife- 

renciados. 

Abstract: This article aims at bringing to reflection soma ideas of the Aris- 
totelian political thought so to show that, rescuing the point of contact be- 
tween Antiquity and Contemporary rellaction, tha dialogue botwean those 
two “ worlds" revealis itsell extremely appropriato. 
Key words: Aristotle — ethics — politices — waell-boing 



72 Oliveira, L., Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 59-72, 2000 

Nota 

(1) Preferimos traduzir eudaimonia por “bem-estar', não por “felicidade', por 

entendermos que a primeira apresenta um caráter mais abrangente e mais 

próximo do termo grego do que a segunda. 

Referências Bibliográficas 

1. ARISTÓTELES, Nicomachean Ethics. Trad de W.D.Ross. Chi- 
cago: Encyclopaedia Britannica Inc., 1952, Vol. 2. 

2. — . Politics Trad.deB.Jowett. Chicago: Encyclopaedia 

Britannica Inc.,1952, Vol. 2. 

3. REALE, G. História da Filosofia Antiga. São Paulo: Edições 

Loyola, 1994, Vol. II. 

4. VÁZQUEZ, A.S. Érica, Rio de Janeiro: Editora Civilização Bra- 

sileira S.A., 1993, 14º edição. 


