Cademos de Etica e Filosofia Politica 2, p. 89-102, 2000

Carta vai, carta vem: o romance
epistolar em Montesquieu®

Antbnio Carlos dos Santos™*

Resumo: O objetivo deste texto é analisar a finalidade do estilo epistolar
nas Cartas Persas, inica obra do género escrita por Montesquieu.
Palavras-chave: Montesquieu — Epistola — costumes — virtude politica

Havia um povo imagindrio no Oriente que n4o conhecia prin-
cipio de justi¢a. Mais tendia a ser animalesco do que humano, e
por isso foi chamado de Troglodita. Era governado severamente
por um rei estrangeiro. Mas sua maldade era tanta que este foi
morto, juntamente com toda a familia real. O povo, consultando
apenas sua natural selvageria, resolveu entdo que ndo mais se sub-
meteria a ninguém: cada um cuidaria exclusivamente dos proprios
interesses. Todos ficaram satisfeitos, pois, a partir daquela data,
ninguém perderia tempo com o outro.

No que se refere s terras da regido habitada pelos troglodi-
tas, eram solos de diferentes qualidades. Num periodo de longa
estiagem, as terras localizadas nas montanhas sofriam uma terri-
vel seca; num periodo de intensas chuvas, as localizadas nas plani-
cies eram atingidas por grandes enchentes. Tanto no primeiro como

# Texto apresentado no TH Coldquio Internacional de Estudos do Séeulo XV, rea-
lizade em agosto de 1999,
#% professor no Departamento de Filosofin da UFSe ¢ doutorando no Departamento
de Filosofia da USP.




90 Santos, A.C., Cademnos de Elica e Filosofia Politica 2, p. 89-102, 2000

no segundo caso, ninguém ousou dividir os recursos disponiveis
com os vizinhos quando sobreveio a calamidade. A fome assolou
a todos. Os que sobreviveram pensavam: “por que irei matar-me
de trabalho por pessoas que nada significam para mim? Pensarei
somente em mim; viverei feliz” (Montesquieu 3, carta t1).

Por volta da mesma época, uma doenga tomou conta do ter-
ritorio. Como ndo havia ninguém solidario e preparado para aju-
dar na cura da doenga, um médico do pais vizinho sensibilizou-se
e preparou remédios paliativos. Mas, nfo sendo cultivados nas boas
maneiras, os habitantes daquela regido ndo reconheceram o traba-
lho do médico, e nada lhe deram em troca quando supostamente
se erradicou a doenga. Pouco tempo depois, a doenga voltou com
forca redobrada. Dessa vez, souberam procurar o médico para que
voltasse 2 regido a fim de amenizar o sofrimento do povo enfer-
mo. Mas o médico, irritado com a maldade daquelas estranhas
criaturas, respondeu: “N&o quero saber de vés, homens injustos!
Vossa alma estd infestada por um veneno mais letal do que esse do
qual desejais a cura; ndo mereceis lugar na Terra, porque ndo ten-
des humanidade, e desconheceis as regras da eqiiidade” (id., ibid.).

Mas havia nesse pais dois homens que se destacavam: ama-
vam a justi¢a e reconheciam a maldade do restante do grupo. Sen-
sibilizados, trabalhavam juntos no cultivo da terra e praticavam a
virtude. Ensinavam aos filhos que a virtude n3o poderia ser um
peso, e que “quem se mostra justo com o outro € caridoso consi-
20”. Isso faziam para mostrar que a desgraga dos seus ancestrais
nunca mais poderia se repetir. Um espirito de solidariedade entdo
encheu o coragiio daquele povo: uns morriam em defesa dos ou-
tros. Regenerados, os trogloditas instituiram festividades para
marcar a nova fase.

Passado um periodo, o povo entendeu que devia eleger um
rei, e convocou o mais velho e sdbio da regifio. Tomado de ligri-
mits, 0 velho troglodita se dirige aos seus eleitores e diz: () tro-
eloditas! Comegais a sentir a virtude como um fardo, Nacondigio
em que viveis, sem chele algum, tondes de ser virtwosos a despei-




Santos, A.C., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 2, p. 89-102, 2000 91

to de vds mesmos: sem isso nio terfeis como sobreviver, e voltarieis
a desgraga em que findaram vossos ancestrais. Mas esse jugo vos
parece demasiado duro; preferis submeter-vos a um principe e
obedecer a suas leis, que serdo menos rigidas que vossos costu-
mes. (...) J4 ndo necessitareis da virtude” (id., carta 14).

As palavras do ancifo induzem o leitor a crer que, embora
regenerados, 0s novos trogloditas ndo estdo imunes as paixdes da
voliipia e ao prazer excessivos. Diante dessas paixdes, que sdo
naturais, a solucdo € saber administra-las, dosi-las adequadamen-
te para que o bem individual néio suplante o bem maior, o piblico.

A fibula dos trogloditas é uma estratégia do universo
epistolar das Cartas Persas, escritas em 1721, por Montesquieu.
Nessa obra, o autor apresenta um romance por meio de cartas que,
além da referida fabula, apresenta reflex8es sobre os costumes fran-
ceses, anedotas, dissertagdes sobre os mais variados temas, im-
pressdes sobre o Oriente e reflexdes filoséficas.

Na fébula acima, todos os detalhes ganham importncia.
Desse modo, o inicio da fdbula j& prenuncia a desestruturagio
politica de um povo corrupto: as personagens encontram-se num
universo esfacelado. E um povo rude, governado por um rei seve-
ro, de origem estrangeira. O pormenor ndo é desprezivel: quando
n&o h4 identifica¢do entre os siditos e o rei, ndo hd didlogo, nio
ha fundagdo da politica, e por isso a conspiragiio € a rebelifio sdo
praticamente inevitdveis. As tentativas de fundagdo da politica sfio
frustrantes, e, mesmo quando escolhe um governo de magistra-
dos, esse povo logo percebe que nao suportaria viver sob o jugo
de algum superior, e resolve viver por si, sem considerar 08 ou-
tros. A questdo fundamental na primeira fase da fiabula dos troglo-
ditas é que nem costumes essa gente tem, exceto o de niio ser go-
vernada por ninguém. O pressuposto aqui traduz-se na idéia da




92 Santos, A.C., Cadernos de Ftica e Filosofia Politica 2, p. 89-102, 2000

espontaneidade excessiva, sem agdes coletivas que integrem pelo
menos parte da populagio envolvida. Ora, existem, contudo, ins-
titui¢bes criadas para promover essas a¢des, estruturas que 6 sur-
gem quando as pessoas passam a ter um forte nivel de consciéncia
e solidariedade, o que nio era o caso dos trogloditas.

Porém, ainda na primeira fase da fdbula, Montesquieu intro-
duz dois dados fisicos a que todos estdo sujeitos: os habitantes se
dividem entre terras excessivamente imidas ou excessivamente
secas, e, embora em épocas alternadas sejam levados a fome e a
miséria, jamais se auxiliam mutuamente; além disso, assolam-nos
doengas, que sdo curadas por um estrangeiro — ou seja, por al-
guém que ndo mantém vinculos afetivos com esse povo —, que se
apiada dos doentes, mas deles ndo obtém nenhum reconhecimen-
to. A idéia essencial aqui € a de que a solidariedade prenuncia a
dignidade humana e impede a degenerescéncia, a corrupgdo, a
destrui¢iio miitua. Como os trogloditas, escravos das préprias pai-
x0es, ndo tém o menor pendor 4 vida associativa, o efeito inevitd-
vel € a autodestruigio.

Mas eis que pelo menos dois trogloditas se dio conta da ne-
cessidade do outro e entram numa nova fase, a da vida em co-
mum. E a partir daf que se d4 a fundago da politica. Doravante,
instituem tradi¢des e costumes, passando a rememorar 0 que seus
ancestrais legaram; agradecem aos deuses a felicidade de todos.
Tal renovagfo encontra-se na capacidade de os homens criarem o
espago da politica, que deve ser piiblico; estd na possibilidade do
encontro, da sociabilidade. O ponto de chegada do autor € a idéia
segundo a qual, pela virtude, os homens vencem qualguer obsta-
culo. Enquanto a primeira fase da fibula tem como caracteristica
principal a incapacidade de um certo povo de criar instituigoes, de
criar a propria politica, na segunda, a marca passa a ser oposti: a
existéncia da politica, dos vinculos e dos lagos sociais, Por fim, os
componentes do grupo escolhem um homem justo ¢ experiente
dentre eles para dirigir a comunidade, Jd fartos das virtudes, pre-
endem se esquivar das responsabitidades da vida coletiva, ¢ aca-




Santos, A.C., Cadernos de Etica e Filosofia Polilica 2, p. 89-102, 2000 93

bam por transferi-las ao governante. Com isso, a histéria retoma
seu ponto de partida: a discussdio em torno do governante.

Ora, por que haveria necessidade de um governante, se a
comunidade estava indo tdo bem? Por causa da “covarde volipia”
dos cidaddos, com a qual o bem pessoal aparente e falso— o prazer
— obscurece 0 bem verdadeiro e comum — a virtude. O apego as
médximas falsas traz consigo a infelicidade e a ruina, marcas da
primeira fase da vida dos trogloditas. Na verdade, o contraste en-
tre os primeiros trogloditas e os tltimos mostra que a virtude as-
segura a prosperidade material e a felicidade de todos, restando,
entdo, conservé-las.

A fébula dos trogloditas evidencia a I6gica da politica: se
operarmos por apetites e desejos exclusivamente individuais, es-
taremos fadados a autodestruigdo. No entanto, se agirmos levando
em conta o outro, a recompensa € a vida social garantida pela so-
lidariedade alheia. O peso da caréncia diminui e a leveza da con-
vivéncia aumenta. Mas, para que a politica se sustente ao longo
do tempo, € preciso conservar os valores de justi¢a e eqiiidade,
valores estes ligados & virtude politica: a preocupagdo com 0 ou-
tro. Sem isso, o pacto ndo se renova € torna a virtude um fardo.

De forma simples, a fibula ensina trés licdes: como se funda
a politica, como € possivel sua sustentagdo, e meios para evitar
que a corrupgio a destrua. A moral dessa alegoria, talvez, seja o
que melhor represente o olhar de um “Montesquieu republicano™
a dimens?o politica exige que o outro seja levado em considera-
¢d0, nunca como fardo ou peso. Numa repuiblica, investir no outro
ndo € considerado perda de tempo ou risco, na medida em que
cada um colhe o beneficio da associagdo. Nesse regime, ndo ha
possibilidade de vida social sem a preservagio dos valores morais
civicos: sentimentos pela pdtria e pelo outro que elevam & grande-
za uma nagio. Do contrdrio, um povo preso em si mesmo sinaliza
a corrupgio dos valores, a decadéncia politica ¢ a destruigio do
espaco piiblico, a prépria politica, O resultado € “tiranizagdo da
intimidade” ¢ a impossibilidade de uma vida publica trangitila.




94 Santos, A.C., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 2, p. 89-102, 2000

Ora, mas por que uma féabula? Porque é o melhor meio de
aticar a imaginagio do leitor, atingindo-lhe os sentimentos mais
profundos. Ndo € & toa que foi escrita num romance epistolar: as
pessoas que estdo distantes se nutrem e se instruem por meio de-
las. Nas Cartas Persas, Montesquieu niio tem o objetivo de fazer
um tratado filoséfico, mas uma obra literdria que chegue &s maos
das pessoas comuns, tocadas pela sensibilidade do autor. O autor
deseja lembrar ao leitor que os assuntos relativos a moral nio po-
dem se distanciar dos sentimentos, dos valores mais intimos. E
por isso que Montesquieu diz, antes de entrar na fibula que, “Para
cumprir o que me solicitas, nio considerarei que devesse recorrer
aos arrazoados mais abstratos: com certas verdades, ndo basta per-
suadir, € preciso fazer sentir. Sdo dessa espécie as verdades mo-
rais. Talvez esta passagem de historia te afete mais do que uma
filosofia sutil” (id., carta 12). Para o autor, portanto, o impacto de
uma historieta sobre o leitor é muito superior ao de uma
elucubracio demasiadamente abstrata.

As Cartas Persas t€m provocado muita discussiio entre os
comentadores de Montesquieu, tanto os que o Iéem pela via filo-
séfica, como pela via literdria. Para uns, essa obra € fruto de um
periodo inicial do trabatho académico, e por isso seria imatura.
Para outros, por nio conceber ainda uma obra filoséfica sistemati-
ca, Montesquieu daria preferéncia a um trabalho “assistemdtico”,
ou romanceado, segundo seus principais intérpretes. Mas hd uma
outra hipétese: o romance epistolar foi uma fruto de wma escolha,
e isso por duas principais razdes: primeiro, porque 0 romance epis-
tolar toca mais de perto o leitor; segundo, porque o estilo The per-
mite esquivar-se da censura, sobretudo a religiosa, Nio foi i toa
que o autor publicou anonimamente a obra, sob a diregiio de um
editor estrangeiro, em Amsterdd,




Santos, A.C., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 2, p. 89-102, 2000 95

Montesquieu escolhe esse novo recurso literdrio porque se
aproxima muito mais do cotidiano das pessoas. Esse novo estilo
surgiu no final do século XVII. E, no século XVIII, Montesquieu
foi o primeiro a uséd-lo e a ser seguido por autores importantes,
como Goethe, Rousseau, Laclos ¢ Balzac. E o préprio Montesquieu
justifica a razdio do sucesso do estilo: “essa espécie de romance
costuma alcangar sucesso, porque nela cada um expde em pessoa
sua situagio atual — o que nos leva a sentir as paixdes melhor do
que qualquer narrativa poderia fazer. E € esta uma das razdes para
o sucesso de algumas das encantadoras obras que apareceram de-
pois das Cartas Persas” (Montesquieu 4, p. 263).

No romance por cartas, hd certa teatralidade. As pessoas dis-
cutem temas que estdo vivendo, como ji foi dito, 0 que torna o
leitor contemporineo da a¢do desenvolvida. Além disso, as perso-
nagens sao introduzidas na trama gradualmente, o que provoca no
leitor certa expectativa do porvir. Assim, a carta prende a atengio
do leitor porque a emogio da trama € desenvolvida pausadamente,
prolongando, assim, a sensibilidade das personagens, os caprichos
do vildo, a dogura da mocinha. O que sensibiliza o leitor ndo é
uma carta, mas o movimento delas, pois apresentam uma estrutu-
ra aparentemente disforme, cujos discursos fragmentados, mes-
clados a outros assuntos, revelam uma obra desarticulada. Nesse
sentido, as cartas tém uma estética prépria: sdo uma espécie de
“fala” entre ausentes, que se unem pelo papel. Mais ainda, sdo
escritas conforme os acontecimentos. Aqui reside, talvez, uma das
grandes diferengas entre o romance epistolar € o romance tradici-
onal ou de meméria: neste, tudo ocorre no passado. Os leitores
conhecem o passado mas ignoram o futuro; esperam a cada dia
uma nova cena aparecer com a esperanga ou o lemor do futuro
incerto; sua imaginagdo fica entdo ati¢ada, especialmente no gue
concerne ao sexo ¢ as fantasias do Oriente, Por outro lado, como
lembra Rousset, o romance por cartas se aproxima de um jornal,
mas 3o um jornal com neticias disformes, mas de um “jornal
iitimo” (Rouseet 5, p. 70). ssa espéeie de jornal nido var além




96 Santos, A.C., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 2, p. 89-102, 2000

das aparéncias, das impressdes de alguém que se preocupa com
pequenas coisas — detalhes, sobretudo — de forma intimista. Em
razdo dessa caracteristica, a carta termina por ser o lugar privile-
giado da expressdo do sentimento, qualquer que seja: esperanga,
saudade, impaciéncia, incompreensio, conflito etc. E por isso, ali-
ds, que os pronomes quase sempre estio em primeira pessoa, re-
velando a intimidade com que se expdem os sentimentos das per-
sonagens e do autor, compartilhados pelo leitor. Este, por sua vez,
passa a ser um “observador de intimidade”, como destaca Rousset,
colhendo a psicologia das personagens e entendendo o que cada
um sente e projeta uns contra os outros. Assim, tomando o ponto
de vista de uma personagem, que revelada dia a dia, em meio a
contextos e situagdes variadas, o romance epistolar se abre a ex-
periéncia subjetiva.

Na verdade, os autores de romances epistolares néio se con-
sideram romancistas. A raziio disso é simples: esse estilo estd tio
préximo das situa¢des mais comuns que, contrapondo-se aos ro-
mances idealizados ou de ficg#o, ndo parece romance. Muitos au-
tores usam esse artificio, do “nio-romance”, para justificar a “ndo-
autoria”. Desse modo, por exemplo, Montesquieu se diz “tradu-
tor” dos persas, seus vizinhos, e o tinico trabalho que teve foi o de
“ajustar a obra aos costumes” ocidentais. Rousseau também des-
taca que sé fez “recolher algumas cartas de amantes”, e Laclos se
pde como redator, encarregado de “pdr em ordem” correspondén-
cias. O que se vé nas respectivas obras desses autores € a preocu-
pacilo em abordar o mundo da experiéncia, sobretudo Montesquieu,
enquanto o romance se passa sub-repticiamente. O que esti sob
foco ndo é tanto o romance, mas a realidade. E € por isso que os
costumes, habitos, comportamentos, situagdes conflitantes etc, for-
mam o alvo predileto dos romancistas episiolares,

Mas Montesquieu prefere as missivas também porque o es-
tilo Ihe dd uma liberdade que um tratado tradictonal nilo concebe-
ria. Mesmo nesse periodo, o barlio de fa Bréde jd vislumbrava que
poderia ter sérios problemas com a censura, Ndo ¢ & toa que escre-




Santos, A.C., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 2, p. 89-102, 2000 97

veu em 1754 “Algumas reflexdes sobre as Cartas Persas” para se
defender da acusagio de impio. E importante destacar que nesse
periodo Montesquieu sofria um processo por parte da Cia. de Je-
sus, que o acusava de espinosista e adepto da religido natural, por
ter publicado o Espirito das Leis.

H4, contudo, duas principais diferengas entre as acusagdes
dirigidas as Cartas Persas e aquelas dirigidas ao Espirito das Leis.
A primeira € de natureza metodoldgica; a segunda, de natureza
tedrica. A obra de 1721 € epistolar e a acusagio nio € tdo grave,
tanto assim que foi perfeitamente contornada. Na obra de 1748, O
Espirito das Leis, o texto € analitico e a dendncia é muito mais
grave em relagdo a anterior. No primeiro caso, é possivel envolver
assuntos delicados e “impr6prios”, transportando-os para épocas
e lugares distantes, dissimulando-os sob maltiplos véus, recorren-
do a expressdes e formas indiretas com a finalidade de despistar o
olhar inquiridor, sem abrir mao dos seus principios. Isso permite
ao autor se esconder atrds do “eu” das personagens, debatendo
abertamente questdes religiosas, filoséficas, econémicas e cultu-
rais, tendo, enfim, plena liberdade de expressio e de escrita. Além
do mais, deixa ao leitor a responsabilidade de interpretar ou apli-
car as questdes discutidas. E nesse sentido que afirma, nos Pensa-
mentos, que a critica A religifio nas Cartas Persas parte dos persas,
que nio conhecem bem os costumes e hébitos ocidentais. Assim,
diz Montesquieu, “Era um persa que falava e que deveria ser avi-
sado de tudo o que via e de tudo o que entendia (...} Como ele
acha bizarro nossos costumes, is vezes ignora e explica mal cer-
tas coisas dos nossos dogmas singulares, dado o desconhecimento
de tudo que os liga” (Montesquieu 4, p. 862). Essa €, portanto, a
saida que Montesquieu vislumbra para se esquivar das criticas que
fez 4 religido, por intermédio da personagem Usbek.

No segundo caso é diferente: o texto tem um cardter de cien-
tificidade que ndo permite muitag metiforas nem manobras de-
fensivas explicitas. A nuvem de obscuridade ¢ ambigiiidade que
envolve a prosa faz o leitor experimentar mais dificuidade de lei-




98 Santos, A.C., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 2, p. 89-102, 2000

tura, € por isso a interpretagdo fica a seu cargo. Ora, a obra de
ficglo, portanto romanceada, permite, de um lado, a imaginacio,
e, de outro, uma espécie de proteciio contra as arbitrariedades, como
se fosse um “discurso estratégico” (cf. Monteiro 2, p. 44). Com
efeito, o pensamento do autor estd diluido em personagens que
nao estdo diretamente ligados a ele. Alids, poderfamos adaptar a
Montesquieu o que Arden afirma a propésito de Diderot: “Os fil§-
sofos do século XVIII estavam sempre a procura de novos meios
de expressao que lhes permitissem publicar o que era inaceitdvel
para as autoridades politicas e eclesidsticas. A fim de escapar &
censura, eles se serviam, como € sabido, de notas obscuras em
seus diciondrios, de viagens ficticias, de encenacgdes exdticas, en-
fim, de todo um repertério de processos literdrios” (Arden 1). Na
verdade, o romance funciona como um divulgador de idéias para
todos 0s que se interessarem, sem tematizar uma questdo especifi-
ca. Nele, “o escritor goza da vantagem de poder acrescentar a filo-
sofia, a politica e a moral a um romance, e de articular o conjunto
inteiro por meio de uma cadeia secreta, e por assim dizer, desco-
nhecida” (Montesquieu 4, p.263-4), diz Montesquieu, explicando
as qualidades desse género literdrio.

O problema de Montesquieu é: como articular uma obra “sis-
tematicamente cientifica”, com o rigor filoséfico necessario, sem
abrir maos de principios e além disso driblar possiveis censuras
ou atenuar polémicas? O fato é que a mesma estratégia das Carras
Persas ndo cabe ao Espirito das Leis, e por isso Montesquieu as-
sume as conseqiiéncias do caminho escolhido, envidando todos os
esforcos possiveis para negar a acusagio de espinosista na obra de
1748. Ou seja, a obra de 1721 concebeu todo o tipo de sitira aos
costumes franceses, de critica a Igreja, de comentdrios ao reinado
de Lufs X1V, de gozagiio aos persas etc., sem ser contudo censura-
da, pois o seu estilo assim o permitia. E dessa forma, no jogo das
correspondéncias entre os episddios abordados, que Montesqguicu
se revela por inteiro como pensador politico, eriticando a socieda-
de francesa ¢ convocando o Teitor & reflexdo.




Santos, A.C., Cadermos de Etica e Filosofia Politica 2, p. §9-102, 2000 99

Na verdade, as Cartas Persas tém a auddacia de criticar as-
suntos sérios de forma divertida. E nessa perspectiva que o ro-
mance se desenvolve: dois persas, Usbek e Rica, visitam a Franca
entre 1712 e 1720. De uma forma geral, passam, pouco a pouco, a
descobrir 0s costumes e as idéias do Ocidente no decorrer dos
dias e dos meses, tirando conseqiiéncias psicoldgicas e intelectu-
ais das novas descobertas. De Paris, escrevem cartas aos amigos e
amantes da Pérsia. Se de um lado esses estrangeiros em Paris fi-
cam escandalizados com a cidade, com os modos e costumes des-
sa parte do mundo conhecido, de outro, nio percebem a realidade
de onde provém, na qual hd o erotismo do serralho (ou harém), os
sentimentos feridos das mulheres que esperam por Usbek, a opres-
sao dos escravos, a auséncia de liberdade dos habitantes daquele
universo fechado. Sdo estrangeiros que se olham a si mesmos. Ha,
aqui, uma espécie de paradoxo: se de um lado Montesquieu olha o
Oriente de uma forma imaginativa, sob vdrios aspectos, v€ por
outro a realidade da sociedade francesa, cujos problemas surgem
a cada dia. Igualmente, em raziio da falta de informagdes seguras,
o autor ainda concebe o0 mundo oriental de modo obscuro, em opo-
sicdo ao mundo Ocidental, que, embora ilustrado, apresenta con-
tradi¢des enormes, como a intolerincia generalizada. Isso fica claro
quando, em determinado momento do romance, Rica reclama que
nio pode sair as ruas de Paris porque, de uma forma ou de outra,
todos acham exético o persa e o abordam. Se saisse disfar¢ado,
nada aconteceria. Porém, “se alguém, por acaso, contasse aos de-
mais que eu era persa, imediatamente ouvia  minha volta um zum-
bido: “Ah! Ah! O senhor é persa? Que coisa extraordindrial Como
¢ possivel ser persa?” (Montesquieu 3, carta 30). Importia aqui que
a visdo do outro seja muito mais do que tolerada; &, com efeito,
relativizada: os persas viem os ocidentals, ¢ ¢stes, por sua vez,
exauminam aqueles. O resultado desse ofhar € um confronto de va-




100 Santos, A.C., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 2, p. 89-102, 2000

lores. Mas o que deseja Montesquieu com isso? Mostrar que os
homens elegem valores, instituem leis, criam habitos etc., que ndo
séo absolutos, ao contrério, sdo convengdes que devem ser relati-
vizadas, conforme a perspectiva. Ora, como entender melhor isso?,
perguntaria um leitor mais atento. Instruindo-se mais, responde-
ria Montesquieu. E por isso que os persas estio em Paris: deixa-
ram a vida trangiiila do seu mundo em troca da sabedoria das *“cién-
cias do Ocidente”. Vivendo numa corte corrompida, onde ndo ha
espaco para exercer a virtude, Usbek retira-se da patria para entdo
regressar imbuido do espirito cientifico. Em vista desse objetivo,
verdadeiro motivo da viagem, os persas sdo receptores € a0 mes-
mo tempo emissores de conhecimento. E isso o que evidencia a
troca de cartas. :

Usbek tem sede de conhecimento. Mas, chegando a Paris,
por onde comecar? Pelos valores morais, os quais verdadeiramen-
te trazem felicidade: a pritica da virtude e da justi¢a. Dada sua
vontade de aprender, instiga os amigos a refletir, tomando como
ponto de partida a moral. Assim, escreve seu amigo da Pérsia a
Usbek na capital francesa: “Temos discutido muito, geralmente
sobre moral. Ontem esteve em questdo se séio 0s prazeres € a satis-
facdio dos sentidos que tornam os homens felizes, ou a pritica da
virtude. Muitas vezes te ouvi dizer que os homens nasceram para
ser virtuosos, e que a justica € um atributo nosso tio marcante
quanto a prépria existéncia. Explica-me, eu te pe¢o, 0 que queres
dizer com isso” (id., carta 1 1).

O amigo responde a carta seguinte com ternura, € assim es-
tabelece lagos que desencadeiam a reflexdo filoséfica ao longo da
obra. Para facilitar a compreensio, pede ao seu interlocutor que se
dispa dos preconceitos e esteja aberto a senfir como € rude um
povo sem valores ou estruturas que permitam a minima convivén-
cia social. E nesse momento que comega a contar a libula dos
trogloditas. Nessa fdbula, o autor valoriza as instituigoes publi-
cas, cripdas pela necessidade humana, com basxe nos costumes;
$H0 essas instituigdes a condigiio necessaria da vida associativa.




Samos, A.C., Cadernos de Etica e Filosofia Palitica 2, p. 89-102, 2000 101

Haé aqui a dupla face do outro: necessitar e temer, compartilhar e
concorrer.

E nesse sentido que o visitante de Paris responde a pergunta
inicial, a saber: os homens sdo felizes pelos prazeres dos sentidos ou
pela prética da virtude? A resposta € nitida: a felicidade repousa na
virtude. Como os homens insistem em abandoné-la em prol dos pra-
zeres pessoais, nao percebendo que, sozinhos, nio chegam a felicida-
de — como ocorreu com os primeiros trogloditas —, a presenga de um
governante se torna indispensavel. Assim, a fabula mostra que ndo ha
vida social sem virtudes morais que sejam constituidas pelos costu-
mes, pois estes estdo diretamente ligados a estabilidade politica e a
habilidade com que cada povo maneja a renovag@o do espago piiblico.

Ora, qual € o resultado dessa visdo sobre o universo epistolar?
O didlogo filoséfico entre o leitor e a personagem. Entre uma carta e
outra, entre um tema relativo & moral e outro a religido, abre-se espago
para a reflexdo, a divida, o pensamento, a indagaco filoséfica que
inquieta e provoca uma rea¢do no leitor, atingindo o objetivo do autor.

Portanto, o papel da fabula nas Cartas Persas é expressar
sentimentos, discutir temas polémicos, provocar uma reflexao no
calor dos acontecimentos. O leitor torna-se contemporaneo da agio
e, por isso, a reac¢io € mais direta. O que Montesquieu deseja €
entdo sensibilizar o leitor, instruindo-o quanto a necessidade da
virtude politica para a vida associativa. Assim, carta vat, carta vem,
estabelece-se um didlogo filosdfico entre ausentes. Se a filosofia
ndo for entendida somente como uma reflexdio metafisica, mas tam-
bém como uma reflexdo sobre a agiio, sobretudo a agdo dos ho-
mens em sociedade, a referida obra nilo deveria intitular-se Car-
tas Persas, mas Cartas Filosdficas.

Desse modo, a fabula nos insta a superar a mesquinhez da
corrupgdo, do individualismo absoluto — como os trogloditas da
primeira fase —, e entender que existe alguém no mundo além de
nos mesmos, o outro, que € preciso set levado am conta— como os
trogloditas da segunda fase. Da corrupgdo A virtude politica, eis o
percurso e a ligio que devemos trilhar ¢ aprender com Montesquieu.




102 Santos, A.C., Cademos de Etica e Filosofia Politica 2, p. 89-102, 2000

Abstract: This paper aims at examining the role of the epistolary style in
the Lettres Persenes, the only work in which Montesquieu employed that
literary genre.

Key words: Montesquieu — epistle — customs — political virtue

Referéncias Bibliograficas

1. ARDEN. “Le fou, la sotise et le neveu de Rameau”. In: Dix-
huitiéme Siécle, 7. Paris, 1972.

2. MONTEIRO, I.P. “Filosofia e censura no século XVIII: o caso
Hume”. In: Discurso 11, 41-54, 1979.

3. MONTESQUIEU. Cartas Persas. Trad. Renato Janine Ribeiro.
Sio Paulo, Paulicéia, 1991.

4, . Mes Pensées. In: QOeuvres Complétes. Paris, Seuil,
1964.

5. ROUSEET, Jean. Forme et signification. Paris, José Corti, 1992.




