
Cademos de Ética e Fitosofia Palítica 2, p. 89-102, 2000 

Carta val, carta vem: o romance 

epistolar em Montesquieu* 

Antônio Carlos dos Santos** 

Resumo: O objetivo deste texto é analisar a finalidade do estilo epistolar 
nas Cartas Persas, única obra do gênero escrita por Montesquieu. 
Palavras-chave: Montesquieu — Epístola — costumes — virtude política 

Havia um povo imaginário no Oriente que não conhecia prin- 

cípio de justiça. Mais tendia a ser animalesco do que humano, e 

por isso foi chamado de Troglodita. Era governado severamente 

por um rei estrangeiro. Mas sua maldade era tanta que este foi 

morto, juntamente com toda a família real. O povo, consultando 

apenas sua natural selvageria, resolveu então que não mais se sub- 

meteria a ninguém: cada um cuidaria exclusivamente dos próprios 

interesses. Todos ficaram satisfeitos, pois, a partir daquela data, 

ninguém perderia tempo com o outro, 
No que se refere às terras da região habitada pelos troglodi- 

tas, eram solos de diferentes qualidades. Num período de longa 

estiagem, as terras localizadas nas montanhas sofriam uma terrí- 

vel seca; num período de intensas chuvas, as localizadas nas planí- 

cies eram atingidas por grandes enchentes. Tanto no primeiro como 

* Texto apresentado no 1H Colóquio Internacional de Estudos do Século XVII, rea- 

lizado em agosto de 1999, 

*% Professor 60 Departamento de Filosofia da UFSe e doutorando no Departamento 

de Filosofia da USP, 



90 Santos, A.C., Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 89-102, 2000 

no segundo caso, ninguém ousou dividir o0s recursos disponíveis 

com os vizinhos quando sobreveio a calamidade. À fome assolou 

a todos. Os que sobreviveram pensavam: “por que irei matar-me 

de trabalho por pessoas que nada significam para mim? Pensarei 

somente em mim; viverei feliz” (Montesquieu 3, carta 11). 

Por volta da mesma época, uma doença tomou conta do ter- 

ritório. Como não havia ninguém solidário e preparado para aju- 

dar na cura da doença, um médico do país vizinho sensibilizou-se 

e preparou remédios paliativos. Mas, não sendo cultivados nas boas 

maneiras, os habitantes daquela região não reconheceram o traba- 

lho do médico, e nada lhe deram em troca quando supostamente 

se erradicou a doença. Pouco tempo depois, a doença voltou com 

força redobrada. Dessa vez, souberam procurar o médico para que 

voltasse à região a fim de amenizar o sofrimento do povo enfer- 

mo. Mas o médico, irritado com à maldade daquelas estranhas 

criaturas, respondeu: “Não quero saber de vós, homens Injustos! 

Vossa alma está infestada por um veneno mais letal do que esse do 

qual desejais a cura; não mereceis lugar na Terra, porque não ten- 

des humanidade, e desconheceis as regras da equidade” (1d., ibid.). 

Mas havia nesse país dois homens que se destacavam: ama- 

vam a justiça e reconheciam a maldade do restante do grupo. Sen- 

sibilizados, trabalhavam juntos no cultivo da terra e praticavam à 

virtude. Ensinavam aos filhos que a virtude não poderia ser um 

peso, e que “quem se mostra justo com o outro é caridoso consi- 

go”. Isso faziam para mostrar que a desgraça dos seus ancestrais 

nunca mais poderia se repetir. Um espírito de solidariedade então 

encheu o coração daquele povo: uns morriam em defesa dos ou- 

tros. Regenerados, os trogloditas instituíram festividades para 

marcar à nova fase. 
Passado um período, o povo entendeu que devia eleger um 

rel, e convocou o mais velho e sábio da região. Tomado de lágri- 
mas, o velho troglodita se dirige aos seus eleitores e diz: “Ó tro- 

gloditas! Começais a sentir a virtude como um furdo. Na condição 

em que viíveis, sem chele algum, tendes de ser virtuosos a despei- 



Santos, A.C., Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 89-102, 2000 9] 

to de vós mesmos: sem isso não teríeis como sobreviver, e voltaríeis 

à desgraça em que findaram vossos ancestrais. Mas esse jugo vos 

parece demasiado duro; preferis submeter-vos a um príncipe e 

obedecer a suas jeis, que serão menos rígidas que vossos costu- 
mes. (...) Já não necessitareis da virtude” (id,, carta 14). 

As palavras do ancião induzem o leitor a crer que, embora 
regenerados, os novos trogloditas não estão imunes às paixões da 

volúpia e ao prazer excessivos. Diante dessas paixões, que são 

naturais, a solução é saber administrá-las, dosá-las adequadamen- 

te para que o bem individual não suplante o bem maior, o público. 

* * * 

A fábula dos trogloditas é uma estratégia do universo 

epistolar das Cartas Persas, escritas em 1721, por Montesquieu. 

Nessa obra, o autor apresenta um romance por meio de cartas que, 

além da referida fábula, apresenta reflexões sobre os costumes fran- 

ceses, anedotas, dissertações sobre os mais variados temas, im- 

pressões sobre o Oriente e reflexões filosóficas. 

Na fábula acima, todos os detalhes ganham importância. 

Desse modo, o início da fábula já prenuncia a desestruturação 

política de um povo corrupto: as personagens encontram-se num 
universo esfacelado. É um povo rude, governado por um rei seve- 

ro, de origem estrangeira. O pormenor não é desprezível: quando 

não há identificação entre os súditos e o rei, não há diálogo, não 

há fundação da política, e por isso a conspiração e a rebelião são 

praticamente inevitáveis. As tentativas de fundação da política são 

frustrantes, e, mesmo quando escolhe um governo de magistra- 

dos, esse povo logo percebe que não suportaria viver sob o jugo 

de alaum superior, e resolve viver por si, sem considerar 08 ou- 

tros. A questão fundamental na primeiva fase da fábula dos troglo- 

ditas é que nem costumes essa gente tem, exceto o de não ser go- 

vernada por ninguém, O pressuposto aqui traduz-se na idéla da 



92 Santos, A.C., Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 89-102, 2000 

espontaneidade excessiva, sem ações coletivas que integrem pelo 

mernos parte da população envolvida. Ora, existem, contudo, ins- 

tituições criadas para promover essas ações, estruturas que só sur- 

gem quando as pessoas passam a ter um forte nível de consciência 

e solidariedade, o que não era o caso dos trogloditas. 

Porém, ainda na primeira fase da fábula, Montesquieu intro- 

duz dois dados físicos a que todos estão sujeitos: os habitantes se 

dividem entre terras excessivamente úmidas ou excessivamente 

secas, e, embora em épocas alternadas sejam levados à fome e à 

miséria, jamais se auxiliam mutuamente; além disso, assolam-nos 

doenças, que são curadas por um estrangeiro — ou seja, por al- 

guém que não mantém vínculos afetivos com esse povo —, que se 

apiada dos doentes, mas deles não obtém nenhum reconhecimen- 

to. À idéia essencial aqui é a de que a solidariedade prenuncia a 

dignidade humana e impede a degenerescência, a corrupção, a 

destruição mútua. Como os trogloditas, escravos das próprias pai- 

xões, não têm o menor pendor à vida associativa, o efeito inevitá- 

vel é a autodestruição. 

Mas eis que pelo menos dois trogloditas se dão conta da ne- 

cessidade do outro e entram numa nova fase, a da vida em co- 

mum. É a partir daí que se dá a fundação da política. Doravante, 

instituem tradições e costumes, passando a rememorar o que seus 

ancestrais legaram; agradecem aos deuses a felicidade de todos. 

Tal renovação encontra-se na capacidade de os homens criarem o 

espaço da política, que deve ser público; está na possibilidade do 

encontro, da sociabilidade. O ponto de chegada do autor é a idéia 

segundo a qual, pela virtude, os homens vencem qualquer obstá- 

culo. Enquanto a primeira fase da fábula tem como característica 

principal a incapacidade de um certo povo de criar instituições, de 

criar a própria política, na segunda, a marca passa à ser oposta: a 

existência da política, dos vínculos e dos laços sociats, Por fim, os 

componentes do grupo escolhem um homem justo e experiente 

dentre eles para dirígir a comunidade, Já fartos das virtudes, pre- 

tendem se esquivar das responsabilidades da vida coletiva, e aca- 



Santos, A.C., Cadernos de Ética e-Filosofia Política 2, p. 89-102, 2000 93 

bam por transferi-las ao governante. Com isso, a história retoma 

seu ponto de partida: a discussão em torno do governante, 

Ora, por que haveria necessidade de um governante, se a 

comunidade estava indo tão bem? Por causa da “covarde volúpia” 

dos cidadãos, com a qual o bem pessoal aparente e falso — o prazer 

— obscurece o bem verdadeiro e comum — a virtude. O apego às 

máximas falsas traz consigo a infelicidade e a ruína, marcas da 

primeira fase da vida dos trogloditas. Na verdade, o contraste en- 

tre os primeiros trogloditas e os últimos mostra que a virtude as- 

segura a prosperidade material e a felicidade de todos, restando, 

então, conservá-las. 

A fábula dos trogloditas evidencia a lógica da política: se 

operarmos por apetites e desejos exclusivamente individuais, es- 

taremos fadados à autodestruição. No entanto, se agirmos levando 

em conta o outro, a recompensa é a vida social garantida pela so- 

lidariedade alheia. O peso da carência diminui e a leveza da con- 
vivência aumenta. Mas, para que a política se sustente ao longo 

do tempo, é preciso conservar os valores de justiça e equidade, 

valores estes ligados à virtude política: a preocupação com o ou- 

tro. Sem isso, o pacto não se renova e torna a virtude um fardo. 

De forma simples, a fábula ensina três lições: como se funda 

a política, como é possível sua sustentação, e meios para evitar 

que a corrupção a destrua. À moral dessa alegoria, talvez, seja o 

que melhor represente o olhar de um “Montesquieu republicano”: 

a dimensão política exige que o outro seja levado em considera- 

ção, nunca como fardo ou peso. Numa república, investir no outro 

não é considerado perda de tempo ou risco, na medida em que 

cada um colhe o benefício da associação. Nesse regime, não há 

possibilidade de vida social sem a preservação dos valores morais 

cívicos: sentimentos pela pátria e pelo outro que elevam à grande- 

za uma nação. Do contrário, um povo preso em si mesmo simaliza 

a corrupção dos valores, a decadêncin política e a destruíção do 

espaço público, a própria política. O resultado é “tiranização da 

mtimidade” e a impossibilidade de uma vida pública tranqíitila. 



94 Santos, A.C., Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 89-102, 2000 

Ora, mas por que uma fábula? Porque é.o melhor meio de 

atiçar a imaginação do leitor, atingindo-lhe os sentimentos mais 

profundos. Não é à toa que foi escrita num romance epistolar: as 

pessoas que estão distantes se nutrem e se instruem por meio de- 

las. Nas Cartas Persas, Montesquieu não tem o objetivo de fazer 

um tratado filosófico, mas uma obra literária que chegue às mãos 

das pessoas comuns, tocadas pela sensibilidade do autor. O autor 

deseja lembrar ao leitor que os assuntos relativos à moral não po- 

dem se distanciar dos sentimentos, dos valores mais íntimos. É 

por isso que Montesquieu diz, antes de entrar na fábula que, “Para 

cumprir o que me solicitas, não considerarei que devesse recorrer 

aos arrazoados mais abstratos: com certas verdades, não basta per- 

suadir, é preciso fazer sentir. São dessa espécie as verdades mo- 

rais. Talvez esta passagem de história te afete mais do que uma 

filosofia sutil” (id., carta 12). Para o autor, portanto, o impacto de 

uma historieta sobre o leitor é muito superior ao de uma 

elucubração demasiadamente abstrata. 

As Cartas Persas têm provocado muita discussão entre os 

comentadores de Montesquieu, tanto os que o lêem pela via filo- 

sófica, como pela via literária. Para uns, essa obra é fruto de um 

período inicial do trabalho acadêmico, e por isso seria imatura. 

Para outros, por não conceber ainda uma obra filosófica sistemáti- 

ca, Montesquieu daria preferência a um trabalho “assistemático”, 

ou romanceado, segundo seus principais intérpretes. Mas há uma 

outra hipótese: o romance epistolar foi uma fruco de uma escolha, 

e isso por duas principais razões: primeiro, porque o romance epis- 

tolar toca mais de perto o leitor; segundo, porque o estilo lhe per- 

mite esquivar-se da censura, sobretudo à religiosa., Não foi à toa 
que o autor publicou anonimamente à obra, sob à direção de um 

editor estrangeiro, em Ámsterdã, 



Santos, A.C., Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 89-102, 2000 95 

Montesquieu escolhe esse novo recurso literário porque se 

aproxima muito mais do cotidiano das pessoas. Esse novo estilo 

surgiu no final do século XVII. E, no século XVIII, Montesquieu 

foi o primeiro a usá-lo e a ser seguido por autores importantes, 

como Goethe, Rousseau, Laclos e Balzac. E o próprio Montesquieu 

Justifica a razão do sucesso do estilo: “essa espécie de romance 

costuma alcançar sucesso, porque nela cada um expõe em pessoa 

sua situação atual — o que nos leva a sentir as paixões melhor do 

que qualquer narrativa poderia fazer. E é esta uma das razões para 

o sucesso de algumas das encantadoras obras que apareceram de- 

pois das Cartas Persas” (Montesquieu 4, p. 263). 

No romance por cartas, há certa teatralidade. As pessoas dis- 

cutem temas que estão vivendo, como já foi dito, o que torna o 

leitor contemporâneo da ação desenvolvida, Além disso, as perso- 

nagens são introduzidas na trama gradualmente, o que provoca no 

leitor certa expectativa do porvir. Assim, a carta prende a atenção 

do leitor porque a emoção da trama é desenvolvida pausadamente, 

prolongando, assim, a sensibilidade das personagens, os caprichos 

do vilão, a doçura da mocinha. O que sensibiliza o leitor não é 

uma carta, mas o movimento delas, pois apresentam uma estrutu- 

ra aparentemente disforme, cujos discursos fragmentados, mes- 

clados a outros assuntos, revelam uma obra desarticulada. Nesse 

sentido, as cartas têm uma estética própria: são uma espécie de 

“fala” entre ausentes, que se unem pelo papel. Mais ainda, são 
escritas conforme os acontecimentos. Aqui reside, talvez, uma das 

grandes diferenças entre o romance epistolar € o romance tradici- 

onal ou de memória: neste, tudo ocorre no passado. Os leitores 

conhecem o passado mas ignoram o futuro; esperam a cada dia 

uma nova cena aparecer com a esperança ou o temor do futuro 

incerto; sua imaginação fica então atiçada, especialmente no que 

concerne ao sexo e às fantasias do Oriente, Por outro lado, como 

lembra Ronsset, o romance por cartas se aproxima de um jornal, 

mas não um jornal com notícias disformes, mas de um “jornal 

íntimo” (Rouscet 5, p. 70). Essa espécie de jornal não vai além 



96 Santos, A.C., Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 89-102, 2000 

das aparências, das impressões de alguém que se preocupa com 
pequenas coisas — detalhes, sobretudo — de forma intimista. Em 
razão dessa característica, a carta termina por ser o lugar privile- 
giado da expressão do sentimento, qualquer que seja: esperança, 

saudade, impaciência, incompreensão, conflito etc. É por isso, ali- 

ás, que os pronomes quase sempre estão em primeira pessoa, re- 

velando a intimidade com que se expõem os sentimentos das per- 

sonagens e do autor, compartilhados pelo leitor. Este, por sua vez, 

passa a ser um “observador de intimidade”, como destaca Rousser, 

colhendo a psicologia das personagens e entendendo o que cada 

um sente e projeta uns contra os outros. Ássim, tomando o ponto 

de vista de uma personagem, que revelada dia a dia, em meio a 

contextos e situações variadas, o romance epistolar se abre à ex- 

periência subjetiva. 

Na verdade, os autores de romances epistolares não se con- 
sideram romancistas. A razão disso é simples: esse estilo está tão 

próximo das situações mais comuns que, contrapondo-se aos ro- 

mances idealizados ou de ficção, não parece romance. Muitos au- 

tores usam esse artifício, do “não-romance”, para justificar a “não- 

autoria”. Desse modo, por exemplo, Montesquieu se diz “tradu- 
tor” dos persas, seus vizinhos, e o único trabalho que teve foi o de 

“ajustar a obra aos costumes” ocidentais. Rousseau também des- 

taca que só fez “recolher algumas cartas de amantes”, e Laclos se 

põe como redator, encarregado de “pôr em ordem” correspondên- 
cias. O que se vê nas respectivas obras desses autores é a preocu- 

pação em abordar o mundo da experiência, sobretudo Montesquieu, 

enquanto o romance se passa sub-repticiamente. O que está sob 

foco não é tanto o romance, mas a realidade. E é por isso quêe os 

costumes, hábitos, comportamentos, situações conflitantes ete. for- 

mam o alvo predileto dos romancistas epistolares. 
Mas Montesquieu prefere as missivas iambém porque o es- 

tilo Ihe dá uma liberdade que um tratado tradicional não concebe- 
ria. Mesmo nesse período, o barão de la Broóde já vislumbrava que 

poderia ter sérios problemas com a eenstuiva, Não é à toa que escre- 



Santos, A.C., Cadernos de Élica e Filosofia Política 2, p. 89-102, 2000 97 

veu em 1754 “Algumas reflexões sobre as Cartas Persas” para se 

defender da acusação de ímpio. É importante destacar que nesse 

período Montesquieu sofria um processo por parte da Cia. de Je- 

sus, que o acusava de espinosista e adepto da religião natural, por 
ter publicado o Espírito das Leis. 

Há, contudo, duas principais diferenças entre as acusações 

dirigidas às Cartas Persas e aquelas dirigidas ao Espírito das Leis. 

A primeira é de natureza metodológica; a segunda, de natureza 

teórica. A obra de 1721 é epistolar e a acusação não é tão grave, 

tanto assim que foi perfeitamente contornada. Na obra de 1748, O 

Espírito das Leis, o texto é analítico e a denúncia é muito mais 

grave em relação à anterior. No primeiro caso, é possível envolver 

assuntos delicados e “impróprios”, transportando-os para épocas 

e lugares distantes, dissimulando-os sob múltiplos véus, recorren- 

do a expressões e formas indiretas com a finalidade de despistar o 

olhar inqguiridor, sem abrir mão dos seus princípios. Isso permite 

ao autor se esconder atrás do “eu” das personagens, debatendo 

abertamente questões religiosas, filosóficas, econômicas e cultu- 

rais, tendo, enfim, plena liberdade de expressão e de escrita. Além 

do mais, deixa ao leitor a responsabilidade de interpretar ou apli- 

car as questões discutidas. É nesse sentido que afirma, nos Pensa- 

mentos, que a crítica à religião nas Cartas Persas parte dos persas, 

que não conhecem bem os costumes e hábitos ocidentais. Assim, 

diz Montesquieu, “Era um persa que falava e que deveria ser avi- 

sado de tudo o que via e de tudo o que entendia (...) Como ele 

acha bizarro nossos costumes, às vezes ignora e explica mal cer- 

tas coisas dos nossos dogmas singulares, dado o desconhecimento 

de tudo que os liga” (Montesquieu 4, p. 862). Essa é, portanto, a 
saída que Montesquieu vislumbra para se esquivar das críticas que 

fez à religião, por intermédio da personagem Usbek, 
No segundo caso é diferente: o texto tem um caráter de clen- 

tificidade que não permite muitas metáforas nem manobras de- 

fensivas explícitas. À nuvem de obseuridade e ambigtiidade que 

envolve à prosa faz o leitor experimentar mais dificuidade de lei- 



98 Santos, A.C., Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 89-102, 2000 

tura, e por isso a interpretação fica a seu cargo. Ora, a obra de 

ficção, portanto romanceada, permite, de um lado, a imaginação, 

e, de outro, uma espécie de proteção contra as arbitrariedades, como 

se fosse um “discurso estratégico” (cf. Monteiro 2, p. 44). Com 

efeito, o pensamento do autor está diluído em personagens que 

não estão diretamente ligados a ele. Aliás, poderíamos adaptar a 

Montesquieu o que Arden afirma a propósito de Diderot: “Os filó- 

sofos do século XVIII estavam sempre à procura de novos meios 
de expressão que lhes permitissem publicar o que era inaceitável 

para as autoridades políticas e eclesiásticas. À fim de escapar à 

censura, eles se serviam, como é sabido, de notas obscuras em 

seus dicionários, de viagens fictícias, de encenações exóticas, en- 

fim, de todo um repertório de processos literários” (Arden 1). Na 

verdade, o romance funciona como um divulgador de idéias para 

todos os que se interessarem, sem tematizar uma questão específi- 

ca. Nele, “o escritor goza da vantagem de poder acrescentar a filo- 

sofia, a política e a moral a um romance, e de articular o conjunto 

inteiro por meio de uma cadeia secreta, e por assim dizer, desco- 

nhecida” (Montesquieu 4, p.263-4), diz Montesquieu, explicando 

as qualidades desse gênero literário. 

O problema de Montesquieu é: como articular uma obra “sis- 

tematicamente científica”, com o rigor filosófico necessário, sem 

abrir mãos de princípios e além disso driblar possíveis censuras 

ou atenuar polêmicas? O fato é que a mesma estratégia das Cartas 

Persas não cabe ao Espírito das Leis, e por isso Montesquieu as- 

sume as conseqiiências do caminho escolhido, envidando todos os 

esforços possíveis para negar a acusação de espinosista na obra de 

1748. Ou seja, a obra de 1721 concebeu todo o tipo de sátira aos 

costumes franceses, de crítica à Igreja, de comentários ao reinado 

de Luís XIV, de gozação aos persas etc., sem ser contudo censura- 

da, pois o seu estilo assim o permitia, É dessa forma, no jogo das 

correspondências entre os episódios abordados, que Montesquieu 

se revela por inteiro como pensádor político, eriticando à gocieda- 

de francesa e convocando o Jeitor à reflexão. 



Santos, A.C., Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 89-102, 2000 99 

Na verdade, as Cartas Persas têm a audácia de criticar as- 

suntos sérios de forma divertida. É nessa perspectiva que o ro- 

mance se desenvolve: dois persas, Usbek e Rica, visitam a França 

entre 1712 e 1720. De uma forma geral, passam, pouco a pouco, à 

descobrir os costumes e as idéias do Ocidente no decorrer dos 

dias e dos meses, tirando conseqúências psicológicas e intelectu- 

ais das novas descobertas. De Paris, escrevem cartas aos amigos e 

amantes da Pérsia. Se de um lado esses estrangeiros em Paris fi- 

cam escandalizados com a cidade, com os modos e costumes des- 

sa parte do mundo conhecido, de outro, não percebem a realidade 

de onde provêm, na qual há o erotismo do serralho (ou harém), os 

sentimentos feridos das mulheres que esperam por Usbek, a opres- 

são dos escravos, a ausência de liberdade dos habitantes daquele 
universo fechado. São estrangeiros que se olham a si mesmos. Há, 

aqui, uma espécie de paradoxo: se de um lado Montesquieu olha o 

Oriente de uma forma imaginativa, sob vários aspectos, vê por 

outro a realidade da sociedade francesa, cujos problemas surgem 

a cada dia. Igualmente, em razão da falta de informações seguras, 

o autor ainda concebe o mundo oriental de modo obscuro, em opo- 

sição ao mundo Ocidental, que, embora ilustrado, apresenta con- 

tradições enormes, como a intolerância generalizada. Isso fica claro 

quando, em determinado momento do romance, Rica reclama que 

não pode sair às ruas de Paris porque, de uma forma ou de outra, 

todos acham exótico o persa e o abordam. Se saísse disfarçado, 

nada aconteceria. Porém, “se alguém, por acaso, contasse aos de- 

mais que eu era persa, imediatamente ouvia à minha volta um zum- 

bido: “Ah! Ah! O senhor é persa? Que coisa extraordinária! Como 

é possível ser persa?” (Montesquieu 3, carta 30). Importa aqui que 
a visão do outro seja mutto mais do que tolerada; é, com efeito, 

relativizada: os persas vêem os ocideêntais, é estes, por sua vez, 

examinam aqueles, O resultado desse olhar é um confronto de va- 



LOO Santos, A.C., Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 89-102, 2000 

lores. Mas o que deseja Montesquieu com isso? Mostrar que os 

homens elegem valores, instituem leis, criam hábitos etc., que não 

são absolutos, ao contrário, são convenções que devem ser relati- 

vizadas, conforme a perspectiva. Ora, como entender melhor isso?, 

perguntaria um leitor mais atento. Instruindo-se mais, responde- 
ria Montesquieu. É por isso que os persas estão em Paris: deixa- 

ram a vida trangúila do seu mundo em troca da sabedoria das “ciên- 

cias do Ocidente”. Vivendo numa corte corrompida, onde não há 

espaço para exercer a virtude, Usbek retira-se da pátria para então 

regressar imbuído do espírito científico. Em vista desse objetivo, 

verdadeiro motivo da viagem, os persas são receptores e ao mes- 

mo tempo emissores de conhecimento. É isso o que evidencia a 

troca de cartas. : 

Usbek tem sede de conhecimento. Mas, chegando a Paris, 

por onde começar? Pelos valores morais, os quais verdadeiramen- 
te trazem felicidade: a prática da virtude e da justiça. Dada sua 

vontade de aprender, instiga os amigos a refletir, tomando como 

ponto de partida a moral. Assim, escreve seu amigo da Pérsia a 

Usbek na capital francesa: “Temos discutido muito, geralmente 

sobre moral. Ontem esteve em questão se são os prazeres e a satis- 
fação dos sentidos que tornam os homens felizes, ou a prática da 

virtude. Muitas vezes te ouvi dizer que os homens nasceram para 

ser virtuosos, e que a justiça é um atributo nosso tão marcante 

quanto a própria existência. Explica-me, eu te peço, o que queres 

dizer com isso” (id., carta 11). 
O amigo responde a carta seguinte com ternura, e assim es- 

tabelece laços que desencadeiam a reflexão filosófica ao longo da 

obra. Para facilitar a compreensão, pede ao seu interiocutor que se 

dispa dos preconceitos e esteja aberto a sentir como é rude um 

povo sem valores ou estruturas que permitam a mínima convivên- 

cia social. É nesse momento que começa à cantar à fúbula dos 

trogsloditas. Nessa fábula, o autor valoriza às instituições públi- 

cas, criadoas pela necessidade humana, com base nos costumes; 

são essas instituíições à condição necessária da vida associativa. 



Santos, A.C., Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 89-102, 2000 101 

Há aqui a dupla face do outro: necessitar e temer, compartilhar e 
concorrer. 

É nesse sentido que o visitante de Paris responde a pergunta 

inicial, a saber: os homens são felizes pelos prazeres dos sentidos ou 

pela prática da virtude? A resposta é nítida: a felicidade repousa na 

virtude. Como os homens insistem em abandoná-la em pro! dos pra- 

zêres pessoais, não percebendo que, sozinhos, não chegam à felicida- 

de — como ocorreu com os primeiros trogloditas —, a presença de um 

governante se torna indispensável. Assim, a fábula mostra que não há 

vida social sem virtudes morais que sejam constituídas pelos costu- 

mes, pois estes estão diretamente ligados à estabilidade política e à 

habilidade com que cada povo maneja a renovação do espaço público. 

Ora, qual é o resultado dessa visão sobre o universo epistolar? 

O diálogo filosófico entre o leitor e a personagem. Entre uma carta e 

outra, entre um tema relativo à moral e outro à religião, abre-se espaço 

para a reflexão, a dúvida, o pensamento, a indagação filosófica que 

inquieta e provoca uma reação no leitor, atingindo o objetivo do autor. 

Portanto, o papel da fábula nas Cartas Persas é expressar 

sentimentos, discutir temas polêmicos, provocar uma reflexão no 

calor dos acontecimentos. O leitor torna-se conternporâneo da ação 

e, por isso, a reação é mais direta, O que Montesquieu deseja é 

então sensibilizar o leitor, instruindo-o quanto à necessidade da 

virtude política para a vida associativa. Assim, carta vai, carta vem, 

estabelece-se um diálogo filosófico entre ausentes. Se a filosofia 

não for entendida somente como uma reflexão metafísica, mas tam- 

bém como uma reflexão sobre a ação, sobretudo a ação dos ho- 

mens em sociedade, a referida obra não deveria intitular-se Car- 

tas Persas, mas Cartas Filosóficas. 

Desse modo, a fábula nos insta a superar a mesquinhez da 

corrupção, do individualismo absoluto — como os trogloditas da 

primeira fase —, e entender que existe alguém no mundo além de 

nós mesmos, o outro, que é preciso ser levado em conta — como os 

trogloditas da segunda fase. Da corrupção à virtude política, eis o 

percurso e 4 lição que devemos trilhar e aprender com Montesquieu, 



102 Santos, A.C., Cadernos de Ética e Filosofia Política 2, p. 89-102, 2000 

Abstract: This paper aims at examining the role of the epistolary style in 
the Lettres Persenes, the only work in which Montesquieu employed that 
literary genre. 
Key words: Montesquieu — epistle — customs — political virtue 

Referências Bibliográficas 

1. ARDEN. “Le fou, la sotise et le neveu de Rameau”, In: Dix- 

huitiême Siêcle, 7T. Paris, 1972. 

2. MONTEIRO, J.P, “Filosofia e censura no século XVIIL: o caso 

Hume”. In: Discurso 11, 41-54, 1979. 

3. MONTESQUIEU. Cartas Persas. Trad. Renato Janine Ribeiro. 

São Paulo, Paulicéia, 1991, 

4, . Mes Pensées. In: Oeuvres Complétes. Paris, Seuil, 

1964. 

5S. ROUSEET, Jean. Forme et signification, Paris, José Corti, 1992. 


