
 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 44 (2) | 2º semestre de 2025 | Página 90 : : : 
 

 

 

 

 

 

Discurso filosófico e escravidão no século XVIII: observações 

sobre Condorcet e Cugoano  
 

Rodrigo Brandão1 

 

Resumo: O presente artigo aborda alguns aspectos de duas obras antiescravagistas importantes 

publicadas nos últimos decênios do século XVIII: Réflexions sur l’esclavage des nègres, de 

Condorcet, publicada em 1781, e Thoughts and Sentiments on the Evil and Wicked Traffic of the 

Slavery and Commerce of the Human Species, de Ottobah Cugoano, publicada em 1787. Apesar de 

partilharem muitos aspectos e parcialmente envolverem um vocabulário similar dos direitos e da 

liberdade naturais, trata-se aqui de um estudo inicial cuja intenção é mapear alguns aspectos 

primordiais que distinguem os dois textos, para além do conhecido gradualismo de Condorcet e da 

radicalidade de Cugoano. Partindo da consideração de um exemplo de discurso filosófico que 

procurava justificar a escravidão, exemplificado aqui por uma passagem de célebre obra de Voltaire, 

o artigo analisa aspectos dos discursos filosóficos de Condorcet e Cugoano para entrever como 

reagem a essa mobilização do vocabulário filosófico moderno e como seus textos articulam diferenças 

mais fundamentais na maneira de conceber os direitos, a liberdade e a consequente necessidade de 

abolição da escravidão. 

Palavra-chave: Escravidão – Iluminismo – Discurso filosófico – Direitos – Liberdade – Abolição 

 
 

Philosophical discourse and slavery in the 18th century: remarks on 
Condorcet and Cugoano 

 

Abstract: This article addresses some aspects of two important anti-slavery works published in the 

last decades of the 18th century: Condorcet's Reflexions sur l’esclavage des nègres, published in 1781, 

and Ottobah Cugoano’s Thoughts and Sentiments on the Evil and Wicked Traffic of the Slavery and 

Commerce of the Human Species, published in 1787. Although they share many aspects and partially 

involve a similar vocabulary of natural rights and freedom, this is an initial study intended to map 

some fundamental aspects that distinguish the two texts, beyond Condorcet's well-known gradualism 

and Cugoano's radicalism. Starting from the consideration of an example of philosophical discourse 

that sought to justify slavery, exemplified here by a passage from a famous work by Voltaire, the 

article analyzes aspects of the philosophical discourses of Condorcet and Cugoano to glimpse how 

they react to this mobilization of modern philosophical vocabulary and how their texts articulate 

more fundamental differences in the way of conceiving rights, freedom and the consequent need to 

abolish slavery. 

Keywords: Slavery – Enlightenment – Philosophical discourse – Rights – Freedom – Abolition. 

 
1 Professor de Filosofia da Universidade Federal do Paraná e bolsista de Produtividade em Pesquisa do CNPq. 
Email: rodribran@hotmail.com. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 44 (2) | 2º semestre de 2025 | Página 91 : : : 
 

O processo sobre a cumplicidade do Iluminismo com a escravidão e com o racismo 

é conduzido ao menos desde a segunda metade do século passado.2 É verdade que se o 

Iluminismo é ambíguo quanto à questão da escravidão, no que se refere ao racismo muitos 

dos seus autores maiores fizeram afirmações inegavelmente racistas (mesmo que essas 

afirmações racistas conflitem com outros aspectos de suas obras). Em outras palavras, 

embora a crítica à escravidão apareça em muitas obras iluministas, na maioria das vezes essas 

críticas se referem mais à sujeição política no interior dos estados europeus do que à concreta 

escravidão moderna sustentada pelo tráfico triangular. E quanto ao racismo, obras de 

Voltaire, Hume e Kant, dentre outros, estão repletas de passagens que inferiorizam os povos 

africanos, mesmo que alguns de seus argumentos para defender essa inferiorização possam 

não se sustentar no interior de suas próprias reflexões filosóficas.3  

É certo que Voltaire deplora a escravidão em obras como o Cândido; que Rousseau no 

Contrato Social elabora uma interdição por princípio de toda forma de escravidão; que encontramos 

verbetes escritos por Jaucourt na Enciclopédia que condenam abertamente a escravidão.4 Não 

obstante, o silêncio de Rousseau sobre o caso concreto da escravidão moderna, passagens como 

aquelas encontradas no Ensaio sobre os costumes de Voltaire, em que o autor justifica a escravidão pela 

suposta imoralidade natural dos negros, e outros verbetes da Enciclopédia em que a escravidão é 

justificada pela necessidade de cultivo das Américas são todos exemplos de como os apelos contra 

a escravidão conviviam com discursos escravagistas dos mais variados tipos.5 

No que concerne à crítica da escravidão, duas obras no século XVIII, uma em francês e 

outra em inglês, enfrentaram abertamente o discurso escravagista e propuseram a abolição da 

escravidão: a obra Réflexions sur l’esclavage des nègres, de Condorcet, publicada em 1781, fruto da pena 

deste que pode ser considerado o último dos philosophes, e Thoughts and Sentiments on the Evil and 

Wicked Traffic of the Slavery and Commerce of the Human Species, de Ottobah Cugoano, publicada em 

1787, uma das primeiras obras antiescravagistas escrita por um escravizado liberto. Gostaria de 

apresentar algumas considerações sobre essas duas obras sem pretensão totalizadora, pois, como 

veremos, embora tratem do mesmo assunto e convirjam em muitos aspectos, elas têm natureza e 

complexidades distintas.6 Eu gostaria, desta feita, de me concentrar nas diferenças entre os dois 

 
2 Muitas obras foram publicadas nos últimos cinquenta anos, desde os trabalhos inaugurais de Richard Popkin, 
em inglês, e de Michéle Duchet, em francês. Ver: Richard Popkin, « The philosophical basis of modern racism », 
p. 245-262 e Michèle Duchet, Anthropologie et Histoire au Siècle des Lumières. Para perspectivas mais recentes ver: 
Emmanuel Chukwudi Eze, Race and the Enlightenment, 1997; Race and Racism in Modern Philosophy, dir. Andrew 
Valls, 2005; Andrew S. Curran, The Anatomy of Blackness : Science and Slavery in an Age of Enlightenment, 2011; Justin 
E. H. Smith, Nature, Human nature, and Human difference : Race in Early Modern Philosophy, 2015; The Oxford 
Handbook of Philosophy and Race, dir. Naomi Zack, 2017; Jean-Frédéric Schaub & Silvia Sebastiani, Race et histoire 
dans les sociétés occidentales (15e 18e siècles), 2021 ; Devin V. Vartija, The Color of Equality : Race and Common Humanity 
in Enlightenment Thought, 2021; Julia Jorati, Slavery and Race : Philosophical Debates in the Eighteenth Century, 2023. 
3 LIMONGI, “O racismo de Hume por Hume”. 
4 Ver o capítulo XIX de Cândido ou o otimismo, de Voltaire; o capítulo IV do Livro I do Contrato Social, de 
Rousseau; o verbete “Esclavage” da Encyclopédie escrito pelo Cavaleiro de Jaucourt. Jean-Paul Doguet, em sua 
introdução a obra de Condorcet que analisamos, estabelece uma distinção entre deplorar, criticar e combater a 
escravidão. Segundo ele, muitos deploram, alguns criticam, mas entre os philosophes Condorcet seria o único que 
verdadeiramente combateu a escravidão. Ver DOGUET, « Présentation: Condorcet, l’esclavage, la raison et 
l’histoire », pp. 10-23. 
5 Ver o capítulo 197 do Ensaio sobre os Costumes de Voltaire. Sobre a justificativa econômica da escravidão 
nas colônias ver o verbete “Nègres, considérés comme esclaves dans les colonies de l’Amérique” escrito por 
Jean Baptiste Pierre le Romain, engenheiro que viveu na Martinica e contribui com quase 70 artigos para e 
Enciclopédia. 
6 Sobre a proximidade dos dois textos, e a possibilidade de ter sido Condorcet o tradutor da versão francesa do 
texto de Cugoano, ver o trabalho notável de Jennifer Pitts em duas de suas conferências sobre o assunto, Les 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 44 (2) | 2º semestre de 2025 | Página 92 : : : 
 

textos e tentar compreender como elas não se resumem apenas ao radicalismo de Cugoano e ao 

gradualismo de Condorcet, mas parecem envolver diferenças mais primordiais. 

 
* * * 

No início do Thoughts and Sentiments, Cugoano imagina um homem branco questionando 

seu esforço intelectual antiescravagista: “que um Africano não teria o direito a nenhum grau de 

conhecimento, nem seria capaz de nutrir algum sentimento de probidade: e que a natureza o 

designou como um elo inferior da cadeia, apto apenas a ser um escravo”.7 Ora, na passagem acima 

a desqualificação de um branco imaginada por Cugoano se vale do vocabulário da metafísica 

moderna: uma natureza ordenada e pensada como um design que assinala lugares precisos e fixos 

como elos de uma corrente (cadeia) com graus de complexidade distintos. O lugar social subalterno 

do escravizado é inscrito na própria natureza, concebida como uma corrente de seres. Essa 

ontologia da inferioridade, fundamento metafísico do racismo e da escravidão, é evocada aqui 

como uma maneira de calar o discurso de Cugoano. 

Aparentemente, Cugoano não dá muita importância a essa ilusão metafísica, e a sua 

menção a esse tipo de objeção ao seu trabalho parece apenas sublinhar seu caráter derrisório. 

Voltaremos mais a frente ao sentido preciso que ela tem para Cugoano e como ela é confrontada 

por sua reflexão inicial sobre o lugar de enunciação de seus pensamentos e sentimentos. Sabemos, 

no entanto, como essa noção de cadeia do ser era presente no pensamento do século XVIII.8 É a 

ela que se refere Voltaire na infame passagem do Tratado de Metafísica (1734), analisada por Michèle 

Duchet em Anthropologie et Histoire au Siècle des Lumières, passagem que vê nessa cadeia dos seres uma 

suposta hierarquia natural entre os seres humanos.9 No entanto, as coisas não são simples assim, 

afinal mais tarde em uma obra como o Discurso em versos sobre o homem (1745), Voltaire já toma 

distância dessa noção metafísica, comum a gregos e ingleses, segundo o autor. Trinta anos depois 

do Tratado de Metafísica, o septuagenário Voltaire dedicará à ideia uma crítica aberta, retratando-se 

por um dia ter admirado tal ilusão e ressaltando seu caráter derrisório. Enquanto boa parte do 

século XVIII celebrava a cadeia do ser, Voltaire (e Dr. Johnson, na Inglaterra) seriam, segundo 

Lovejoy, os únicos a zombar da noção e tomá-la como uma ilusão metafísica.10 No verbete “Cadeia 

dos seres criados”, do Dicionário filosófico (1764), a cadeia dos seres é apresentada pelo filósofo como 

uma fantasia. Depois de identificar essa noção como um legado platônico, Voltaire observa que 

em outros momentos essa “escala me impressionou com admiração”, mas que, olhando mais de 

perto, é um fantasma que desaparece. Após considerar o que ele acredita ser exemplos na natureza 

que colocariam em dúvida o princípio de continuidade que sustenta a noção de cadeia do ser, 

Voltaire afirma que tal noção é apenas uma projeção de nossa imaginação sobre a natureza, uma 

ilusão de quem acredita ver na natureza a hierarquia da Igreja: 

 

 
Lumières et l’esclavage : Cugoano, Condorcet et les débats sur l’abolition à la veille de la Révolution e Abolition 
on the Eve of Revolution. 
7 CUGOANO, Thoughts and Sentiments on the Evil of Slavery, p. 11. “That an African is not entitled to any 
competent degree of knowledge, or capable of imbibing any sentiments of probity; and that nature designed 
him for some inferior link in the chain, fitted only to be a slave.” Todas as traduções são minhas.  
8 LOVEJOY, A grande cadeia do ser. Ver especialmente o capítulo VI. 
9 Sobre essa passagem ver: BRANDÃO, “O racismo no Iluminismo: notas sobre crítica filosófica e história da 
filosofia”; BRANDÃO, « Déboulonner les Lumières racistes ou débrouiller leur racisme ? Remarques de 
critique philosophique et d’histoire de la philosophie ».  
10 LOVEJOY, A grande cadeia do ser, cap. VI. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 44 (2) | 2º semestre de 2025 | Página 93 : : : 
 

A imaginação se deleita, a princípio, em ver a passagem imperceptível da 

matéria bruta para a matéria organizada, das plantas para os zoófitos, destes 

para os animais, destes para o homem, do homem para os gênios, destes gênios 

revestidos de um pequeno corpo aéreo para as substâncias imateriais; e, 

finalmente, mil ordens diferentes dessas substâncias, que, das belezas às 

perfeições, se elevam até o próprio Deus. Essa hierarquia agrada muito às 

pessoas de bem, que acreditam ver o papa e seus cardeais seguidos pelos 

arcebispos, os bispos; depois dos quais vêm os curas, os vigários, os padres 

simples, os diáconos, os subdiáconos, depois aparecem os monges, e a marcha 

é encerrada pelos capuchinhos.11 

 

No entanto, o preconceito permanece e, como o próprio Voltaire nos ensina, não é 

fácil viver de acordo com sua própria filosofia, pois é precisamente a cadeia do ser ou um 

vestígio da hierarquia dessa noção que encontramos no Ensaio sobre os costumes (1756), em 

passagem infame em que o filósofo justifica a escravidão referindo-se mais uma vez a uma 

espécie de hierarquia natural baseada em práticas morais repreensíveis. O trecho da obra de 

Cugoano que abriu o presente artigo nos lembra que o uso racista da cadeia do ser inscreve 

uma inferioridade na natureza que não é apenas intelectual (not entitled to any degree of knowledge), 

mas também moral (any sentiments of probity), como essa alegada por Voltaire para relativizar a 

prática escravagista europeia. No capítulo 197 de sua magistral obra histórica, o Ensaio sobre 

os costumes, que contém também muitas outras passagens condenando o comércio de 

escravos, Voltaire escreve esta pérola de infâmia e preconceito: “compramos escravos 

domésticos apenas entre os negros. Somos censurados por esse comércio: um povo que 

trafica seus filhos é ainda mais repreensível do que o comprador: esse comércio demonstra 

nossa superioridade; aquele que se dá um mestre nasceu para tê-lo.”12 

Assim como Beattie acusou Hume em uma passagem não menos infame de Caracteres 

de uma nação, Condorcet acusa Voltaire de se valer da noção aristotélica de escravos por 

natureza.13 Na passagem seguinte, Condorcet comenta e corrige seu amigo e biografado: 

“esta expressão deve ser entendida no mesmo sentido em que Aristóteles dizia que há 

escravos por natureza. Mas quem se aproveita da fraqueza ou da covardia de um outro 

homem para reduzi-lo à servidão não é menos culpado”.14 Mas a discordância de Condorcet 

em relação à posição de seu amigo e biografado vai mais longe, ela implica a ação do europeu 

 
11 VOLTAIRE, Dicionário filosófico, pp. 514-515. « L'imagination se complaît d'abord à voir le passage 
imperceptible de la matière brute, à la matière organisée, des plantes aux zoophytes, de ces zoophytes aux 
animaux, de ceux-ci à l'homme, de l'homme aux génies, de ces génies revêtus d'un petit corps aérien à des 
substances immatérielles; et enfin mille ordres différents de ces substances, qui de beautés en perfections 
s'élèvent jusqu'à Dieu même. Cette hiérarchie plaît beaucoup aux bonnes gens, qui croient voir le pape et ses 
cardinaux suivis des archevêques, des évêques; après quoi viennent les curés, les vicaires, les simples prêtres, les 
diacres, les sous-diacres, puis paraissent les moines, et la marche est fermée par les capucins ». 
12 VOLTAIRE, Essai sur les mœurs, cap. 197 : « Nous n'achetons des esclaves domestiques que chez les nègres. 
On nous reproche ce commerce: un peuple qui trafique de ses enfants est encore plus condamnable que 
l'acheteur: ce négoce démontre notre supériorité; celui qui se donne un maître était né pour en avoir. » 
13 BEATTIE, An essay on the Nature and Immutability of Truth, in Opposition to Sophistry and Skepticism.  
14 CONDORCET, Oeuvres Complètes de Condorcet, pp. 287-288 « Cette expression doit s’entendre dans le même 
sens qu’Aristote disait qu’il y a des esclaves par nature. Mais celui qui profite de la faiblesse ou de la lâcheté 
d’un autre homme pour lui réduire à la servitude, n’en est pas moins coupable ». 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 44 (2) | 2º semestre de 2025 | Página 94 : : : 
 

na própria constituição dos costumes e da condição atual da África.15 Não há como relativizar 

o papel do branco europeu no comércio de escravos e no fomento da violência: 

 

Certamente, o rei negro que vende seus súditos, aquele que faz a guerra para 

ter prisioneiros para vender, o pai que vende seus filhos, cometem um crime 

hediondo, mas esses crimes são obra dos europeus que inspiraram os negros 

a cometê-los e que os pagam por tê-los cometido. Os negros são apenas 

cúmplices e instrumentos dos europeus; estes são os verdadeiros culpados.16 
 

Enquanto o comentário de Voltaire naturaliza um suposto comportamento e transfere 

ao escravizado a responsabilidade pela escravidão com a intenção de relativizar seu horror, 

Condorcet compreende historicamente esse suposto comportamento e recoloca a 

responsabilidade da escravidão em seu devido lugar, na ação do europeu. Ora, este movimento 

em que Condorcet historiciza a condição inferior dos escravos mostrando-a como resultado da 

própria escravidão, que permite revelar o preconceito de Voltaire, é explorado sobretudo em seu 

Réflexions sur l’esclavage des nègres, de 1781. A compreensão de que a violência sujeitou a população 

negra à condição à qual os brancos se referem para justificar sua suposta superioridade ancora, 

por um lado, boa parte de sua crítica ao discurso escravagista e, por outro, sustenta seu 

gradualismo e sua “tutelagem” dos escravizados libertos. 

Uma versão mais desenvolvida dessa crítica aparece no capítulo II do Réflexions sur 

l’esclavage des nègres. Neste capítulo, intitulado “Razões utilizadas para desculpar a escravidão 

dos negros”, Condorcet argumenta em três momentos contra esses que concebem a 

escravidão “quase como um ato de humanidade”, ironiza o autor. Afirmar que a compra de 

um ser humano e de sua liberdade se justifica, pois os escravizados seriam de toda forma 

mortos ou estariam em condições ainda piores, é falso por diversas razões. Primeiro, não é 

verdade que sejam todos os escravos criminosos condenados à morte (e as crianças, por 

exemplo?). Em segundo lugar, mesmo que fosse verdade, não se justificaria submetê-los à 

escravidão depois de lhes ter salvado a vida, pois isto seria cometer um crime como 

recompensa por ter evitado outro. E, por fim, é a exploração europeia no continente africano 

que fomenta as guerras e a escravização.17 É este último ponto que nos interessa. Afinal, 

 
15 Segundo Elisabeth e Robert Badinter, a primeira marca do interesse de Condorcet pela escravidão dos negros 
aparece em uma carta endereçada a Benjamin Franklin de 2 de dezembro de 1773. Ver BADINTER & 
BADINTER, Condorcet; um intellectuel en politique, p. 194. 
16 CONDORCET, Oeuvres Complètes de Condorcet, p. 288: « Certainement le roitelet nègre que vend ses sujets, 
celui qui fait la guerre pour avoir des prisonniers à vendre, le père qui vend ses enfants, commettent un crime 
exécrable, mais ses crimes sont l’ouvrage des Européens qui ont inspirées aux Noirs le désir de les commettre, 
et qui les paient pour les avoir commis. Les Nègres ne sont que les complices et les instruments des Européens ; 
ceux-ci sont les vrais coupables ». 
17 “A desculpa alegada é tanto menos legítima quanto, ao contrário, é o infame comércio de bandidos europeus 
que dá origem a guerras quase contínuas entre africanos, cujo único motivo é o desejo de capturar prisioneiros 
para vendê-los. Frequentemente, os próprios europeus fomentam essas guerras com seu dinheiro ou suas 
intrigas; de modo que são culpados não apenas do crime de reduzir homens à escravidão, mas também de todos 
os assassinatos cometidos na África para preparar esse crime”. (Condorcet, Réflexions sur l’esclavage des nègres, pp. 
64-65). « L’excuse allégué et d’autant moins légitime, que c’est au contraire l’infâme commerce des brigands 
d’Europe qui fait naître entre les Africains des guerres presque continuelles, dont l’unique motif est le désir de 
faire des prisonniers pour les vendre. Souvent les Européens eux-mêmes fomentent ces guerres par leur argent 
ou par leurs intrigues ; en sorte qu’ils sont coupables, non seulement du crime de réduire des hommes à 
l’esclavage, mais encore de tous les meurtres commis en Afrique pour préparer ce crime. » 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 44 (2) | 2º semestre de 2025 | Página 95 : : : 
 

Condorcet se recusa a tomar o dado das guerras no continente e a violência como justificativa 

da escravidão – assim como se recusa a aceitar a condição inferior dos escravizados como 

um dado da natureza, e considera, ao contrário, a escravidão como causa da violência e das 

guerras, da mesma maneira que causa do não desenvolvimento das capacidades humanas nos 

escravizados. Por um lado, ele refuta os argumentos escravagistas, por outro, essa perspectiva 

sustentaria também o “paternalismo” e a tutelagem dos escravizados recém libertos em um 

eventual processo gradual de libertação, que contaria para Condorcet cerca de 70 anos. É 

certo que esse gradualismo pode parecer conceção demais à situação para os dias atuais, mas 

não nos enganemos, pois no texto de Condorcet não há nenhuma concessão aos interesses 

econômicos dos colonos. Ao contrário, todo o seu texto deixa claro que são esses que devem 

indenizar os escravizados e que na consideração de um crime como a escravidão não pode 

haver razão econômica suficiente que possa fazer a justiça ser preterida pelo lucro. É preciso 

reconhecer os esforços de Condorcet em rechaçar o argumento econômico para a 

manutenção da escravidão. Ademais, Condorcet se empenha também no combate político 

contra o que poderíamos chamar do partido dos colonos e seus interesses representados, por 

exemplo, na Assembleia Constituinte durante a Revolução francesa.18  

O capítulo VIII do Réflexions se dedicará às razões que podem exigir que na prática a 

libertação tenha que ser gradual, e o ponto principal é que o legislador deve garantir a 

segurança do corpo político, segurança que pode ser posta em risco pela violência dos 

escravizados no desejo de vingança das violências que sofreram, bem como dos proprietários 

de escravos que, feridos em seus bens e orgulho, queiram restabelecer a escravidão pela 

violência generalizada e sugerir, segundo Condorcet, que a alternativa à escravidão seria 

apenas a anarquia. O ponto, no entanto, é que para Condorcet esse gradualismo se justifica 

também pela incapacidade dos escravizados de gozar de plena cidadania, afinal, segundo ele, 

tiveram suas capacidades humanas aviltadas pela violência e o temor imposto pelos colonos. 
 

* * * 

 

A perspectiva de Cugoano é mais radical. Ela exige o fim imediato da escravidão, 

sem indenização para os colonos (como para Condorcet), e prevê mesmo a pena de uma 

escravização temporária dos colonos que se recusarem a libertar seus escravos. 19 Cugoano 

considera certas medidas sugeridas por Condorcet, como a pensão a ser paga aos 

escravizados libertos e a obrigatoriedade de contratar como assalariados aqueles que 

assim quiserem, mas sem gradualismo em sua implementação. Mas acredito que a 

diferença entre os dois textos ainda se nota em vários níveis, e essa distinção mais 

explícita está assentada, talvez, em diferenças mais profundas e primordiais.  

 
18 Isso pode ser observado no panfleto escrito por Condorcet em 1789, Ao corpo eleitoral, contra a escravidão dos 
negros. CONDORCET, Escritos constitucionais, pp. 51-55. 
19 “Portanto, se não houvesse outra maneira de libertar um homem da escravidão, senão escravizando seu 
senhor, seria lícito que ele o fizesse se pudesse, pois isso seria fazer justiça a si mesmo, e seria justiça como a lei 
exige, castigar seu senhor por escravizá-lo injustamente” (Cugoano, Thoughts and Sentiments on the Evil of Slavery, 
p. 58) “Therefore, if there was no other way to deliver a man from slavery, but by enslaving his master, it would 
be lawful for him to do so if he was able, for this would be doing justice to himself, and be justice as the law 
requires, to chastise his master for enslaving of him wrongfully”. Sobre esse aspecto do texto de Cugoano, ver 
Olsthoorn, “The Problem of Penal Slavery in Quobna Ottobah Cugoano’s Abolitionism”. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 44 (2) | 2º semestre de 2025 | Página 96 : : : 
 

Voltemos ao texto de Cugoano com o qual começamos nossos comentários. Com 

ele, Cugoano reproduz o recurso à linguagem da metafísica moderna da cadeia dos seres 

para justificar a escravidão. No entanto, a fala metafísica que quer desqualificar o discurso 

do autor fornece, na verdade, a ocasião para que o autor reflita sobre sua situação de 

enunciação e com ela rechace sua suposta incapacidade de lidar intelectualmente com a 

escravidão em seus aspectos legais e morais. Ora, o relato inicial feito por Cugoano,  em 

que narra seu sequestro aos 13 anos, quando brincava com seus primos, e os horrores 

que vivenciou desde seu transporte ao porto na costa da África e, posteriormente, às 

Índias ocidentais, retruca a acusação de incapacidade, e o habilita a falar, como ninguém, 

sobre os horrores da escravidão. O relato inicial sobre seu sequestro, adicionado após a 

primeira edição, na verdade, é o gesto que qualifica o discurso de Cugoano, ele responde 

à pretensa objeção do branco que lhe quer roubar a palavra. Os pensamentos que o relato 

inspira e os sentimentos que gera em seu leitor marcam muito bem de onde fala o autor. 

Ninguém está em melhor posição do que ele para tratar do assunto, um escravizado 

liberto e convertido ao cristianismo, alguém que sofreu diretamente com as barbaridades 

da escravidão e que, convertido à religião de seus opressores, percebeu a inadequação 

dessa instituição aos preceitos cristãos e às nações supostamente civilizadas. 20 Viveu e 

vive as consequências dos horrores da escravização, aprendeu a língua dos colonos, 

converteu-se ao cristianismo, tudo isso sob o fundo da boa lembrança de uma vida e 

costumes distintos. Ora, quem melhor habilitado do que ele para falar sobre o assunto? 

Contra o argumento abstrato e metafísico da chain of being, um discurso ancorado na 

experiência pessoal, no vocabulário da religião e do direito dos europeus, no estudo da 

história e de outros textos recém-publicados contra a escravidão.21  

O texto faz um apelo constante aos cristãos e tem sido descrito como uma jeremiada 

(Jeremiad), um discurso de lamento religioso que prega o arrependimento e profetiza um fim terrível 

para os que não o fizerem. Arrependa-se, paguem por seus crimes/pecados, caso contrário a ira 

divina se abaterá sobre o povo inglês, e todos os outros perpetradores e cúmplices da escravidão. 

Esse é um dos aspectos em que o texto de Cugoano mais se distingue daquele de Condorcet.  

A bem da verdade, essa jeremiada, essa lamentação sobre o destino dos povos 

africanos e seu apelo para o fim do comércio de seres humanos e da escravidão, que profetiza 

um fim terrível para os perpetradores e cúmplices da escravidão, envolve também uma série 

de outros elementos que o singularizam. Em primeiro lugar, junto dessa linguagem religiosa, 

que empresta um vocabulário de outros textos ingleses antiescravagistas que também 

apontavam a contradição da escravidão com os preceitos cristãos, há as interpretações 

bíblicas que buscam rechaçar exegeses que pretendiam justificar a escravidão, sobretudo 

 
20 CUGOANO, O. Thoughts and sentiments, p. 73: “Em todos esses lugares, seu grande negócio é traficar a espécie 
humana; e por mais terrível e chocante que seja pensar, esse tráfico foi estabelecido pela autoridade real e ainda 
é apoiado e conduzido sob um governo cristão; e isso deve evidentemente mostrar que as nações cultivadas, 
civilizadas e até mesmo esclarecidas se tornaram tão bárbaras e brutas quanto as iletradas.” “In all these places 
it is their grand business to traffic in the human species; and dreadful and shocking as it is to think, it has even 
been established by royal authority, and is still supported and carried on under a Christian government; and this 
must evidently appear thereby, that the learned, the civilized, and even the enlightened nations are become as 
truly barbarous and brutish as the unlearned”. 
21 Sobre a relação do texto de Cugoano com outros textos abolicionistas ingleses e seu processo de empréstimo 
do vocabulário e das estratégias de textos antiescravagistas de protestantes ingleses como Ramsay e Wesley, 
ver: GUNN, “Creating a Paradox: Quobna Ottobah Cugoano and the Slave Trade's Violation of the Principles 
of Christianity, Reason, and Property Ownership”. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 44 (2) | 2º semestre de 2025 | Página 97 : : : 
 

aquelas baseadas na maldição de Cam. Além disso, o aspecto religioso vem junto de um 

vocabulário dos direitos naturais e liberdades comuns a todos os seres humanos. O texto 

apela à razão e ao esclarecimento das nações civilizadas e se completa com referências à 

legislação inglesa e um amplo uso de fontes históricas para analisar e condenar a atuação 

europeia nas colônias das Américas e a exploração no continente africano, contraposto a 

uma referência a uma vida no continente africano livre da escravidão, que sublinha os laços 

de solidariedade. Os laços de solidariedade se expressam também em relação a todos os 

pobres do mundo e parece estar ligado a exigência de uma obrigação geral da humanidade 

para com o fim imediato da escravidão. 
 

Esse princípio estúpido e egoísta, sem preocupação e discernimento entre os 

homens, é tal que, se eles pudessem prosperar, não se importariam com a 

situação miserável dos outros; e é por isso que mesmo aqueles que são 

elevados a altos níveis de poder e riqueza, e que se tornam suas posições 

eminentes, têm a oportunidade de estender suas visões para longe; no 

entanto, podem fechar os olhos para esse enorme mal da escravidão e do 

comércio da espécie humana; e, ao contrário de todas as realizações 

alardeadas e virtudes refinadas das nações civilizadas e esclarecidas, podem 

ficar parados e deixar a torrente de roubo, escravidão e opressão rolar.22 

 

Esse arranjo de fontes e formas diversas apresenta uma complexidade e camadas de 

argumentação e escrita que merecem ser aprofundadas e estudadas de forma mais 

consistente, mas já podemos constatar que sua abordagem, em vez de uma reflexão baseada 

em noções abstratas de liberdade ou igualdade, realiza algo muito diferente. A oposição feita 

por Cugoano entre a vida na Europa e a vida na África aponta para um tipo de liberdade 

mais primordial e comunitária que parece ser base da singularidade de seu discurso.  
 

Liberdade e autonomia, onde as pessoas podem passar fome por necessidade, 

pouco lhes podem ajudar. Necessitamos de muitas regras de civilização na 

África; mas, em muitos aspectos, podemos nos gabar de algumas liberdades 

mais essenciais do que qualquer uma das nações civilizadas da Europa 

desfruta; pois os mais pobres entre nós nunca passam necessidade, a menos 

que alguma calamidade geral e universal nos aconteça.23 
 

 
22 “That sottish and selfish principle, without concern and discernment among men is such, that if they can 
only prosper themselves, they care nothing about the miserable situation of others: and hence it is, that even 
those who are elevated to high rank of power and affluence, and as becoming their eminent stations, have 
opportunity of extending their views afar, yet they can shut their eyes at this enormous evil of the slavery and 
commerce of the human species; and, contrary to all the boasted accomplishments, and fine virtues of the 
civilized and enlightened nations, they can sit still and let the torrent of robbery, slavery, and oppression roll 
on” (CUGOANO, Thoughts and sentiments, p. 49). 
23 “Liberty and freedom, where people may starve for want, can do them but little good. We want many rules 
of civilization in Africa; but, in many respects, we may boast of some more essential liberties than any of the 
civilized nations in Europe enjoy; for the poorest amongst us are never in distress for want, unless some general 
and universal calamity happen to us” (CUGOANO, Thoughts and sentiments, p. 103). 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 44 (2) | 2º semestre de 2025 | Página 98 : : : 
 

Além de uma narrativa em primeira pessoa no início do texto, sua perspectiva 

histórica destaca os mecanismos do tráfico negreiro, os processos de colonização das 

Américas pelos espanhóis e portugueses, o genocídio ameríndio e a prática da crueldade que 

endurece corações, resultando em insensibilidade e racismo. 
 

*** 

Quando comparamos os dois textos, o de Condorcet e o de Cugoano, não em termos 

ricamente precisos, estritamente históricos e descritivos, como Jeniffer Pitts faz 

judiciosamente, mas em termos conceituais, filosóficos e discursivos, podemos encontrar 

elementos de proximidade: a comparação da escravidão com o roubo, uma visão histórica 

que questiona os lugares-comuns das justificativas para a escravidão, o confronto de 

argumentos econômicos, entre outros. O que me interessa, no entanto, são as diferenças, 

menos aquelas que são explícitas sobre o grau de radicalismo de cada perspectiva, ou sobre 

o público a que cada obra se dirigia (um inglês mais amplo e mais religioso, e um francês 

mais centrado na elite parisiense), mas as diferenças menos óbvias das concepções filosóficas 

veiculadas em formas particulares de escrita.  

A pergunta importante aqui e a partir da qual gostaria de encaminhar algumas considerações 

finais, e cuja resposta mais completa e consequente exigiria mais investigação, já foi abordada por 

alguns autores americanos como Adam Dahl.24 Embora Cugoano use um vocabulário da filosofia 

moderna dos direitos naturais, evocando uma noção de liberdade natural, o que podemos tirar de seu 

texto pode ser resumido como retomando as mesmas ideias e as mesmas consequências que os 

autores europeus modernos, neste caso mais especificamente Condorcet? 

Parece-me que existem três posições possíveis sobre essa questão, que já foram 

consideradas em certa medida em estudos relativamente recentes: é possível dizer (1) que 

Cugoano está apenas retomando noções filosóficas modernas, às vezes de forma um tanto 

caótica e difusa; (2) que, ao retomá-las, ele está expandindo o senso de humanidade e liberdade 

presente nos modernos para incluir os negros e os demais povos originários do mundo, e, ao 

fazê-lo, ele revelou o paradoxo da escravidão nas Américas;25 (3) que transformou em maior ou 

menor grau o significado de certas noções em particular a de liberdade natural, hibridizando-a ou 

crioulizando-a (a posição de Adam Dahl), o que legou à posteridade noções que, apesar de seu 

valor nominal europeu, teriam significados completamente novos e muito diferentes daquele das 

fontes da qual empresta seu vocabulário. 

Embora isso exija mais reflexão e estudo, o percurso que fizemos até aqui indica que, 

talvez, o radicalismo da posição de Cugoano esteja ancorado em ideias que não podem ser 

reduzidas a um mero e vago empréstimo do vocabulário filosófico dos direitos naturais. 

Apesar de exigir estudos mais detalhados, temos indícios suficientes para afirmar que, se nos 

concentrarmos em noções como liberdade e “direitos comuns”, na maneira como Cugoano 

mistura o discurso religioso e teológico (sua Jeremiada) com o da lei natural e do direito 

positivo inglês, bem como  na maneira como ele relaciona a condição dos escravos africanos, 

a situação dos povos originários das Américas e a condição dos europeus brancos pobres, 

contrastando com uma versão da vida comunitária na África Ocidental, seria possível dizer 

 
24 DAHL, “Creolizing Natural Liberty: Transnational Obligation in the Thought of Ottobah Cugoano”. 
25 GUNN, “Creating a Paradox: Quobna Ottobah Cugoano and the Slave Trade's Violation of thePrinciples of 
Christianity, Reason, and Property Ownership”. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 44 (2) | 2º semestre de 2025 | Página 99 : : : 
 

que sua obra inaugura um discurso antiescravagista distinto daquele veiculado, por exemplo, 

por Condorcet. Sua defesa de uma liberdade natural não é concebida apenas como um direito 

individual baseado na autopropriedade, mas como um direito garantido pela vida em 

comunidade e que resulta em uma demanda por compartilhamento universal de 

responsabilidade pelo horror da escravidão, uma obrigação universal de reparar o irreparável. 
 

Referências bibliográficas  
 

BADINTER, E. & BADINTER, R. Condorcet; um intellectuel en politique. Paris : Fayard, 1988. 

BEATTIE, J. (1770). An essay on the Nature and Immutability of Truth, in Opposition to Sophistry 

and Skepticism. Edinburgh: Denham & Dick, 1805. Disponível em: 

https://archive.org/details/essayonimmutabil00beatuoft/page/n7/mode/2up. 

BRANDÃO, R.  “O racismo no Iluminismo: notas sobre crítica filosófica e história da 

filosofia”. Dois Pontos, 20(2). 2023.  https://doi.org/10.5380/dp.v20i2.93553. 

BRANDÃO, R. “Déboulonner les Lumières racistes ou débrouiller leur racisme ? Remarques 

de critique philosophique et d’histoire de la philosophie”. Dix-huitième siècle, 57(1), 2025, 135-

152. https://doi.org/10.3917/dhs.057.0135. 

CONDORCET. Oeuvres Complètes de Condorcet. Vol. 7. Paris: Henrichs. 1804. 

CONDORCET. Escritos constitucionais. Org., trad. e apresentação Amaro de Oliveira Fleck e 

Cristina Foroni Consani. Campinas: Ed. Unicamp, 2009. 

CONDORCET, Réflexions sur l’esclavage des nègres. Présentation et notes de Jean-Paul Doguet. 

Paris : GF, 2009. 

CUGOANO, O. Thoughts and Sentiments on the Evil of Slavery. New York: Penguin, 1999. 

CURRAN, A. S. The Anatomy of Blackness: Science and Slavery in an Age of Enlightenment. 

Baltimore-John Hopkins: University Press, 2011. 

DAHL, A. "Creolizing Natural Liberty: Transnational Obligation in the Thought of Ottobah Cugoano". 

Journal of Politics, volume 82, number 3. March 25, 2020. https://doi.org/10.1086/707400. 

DOGUET, J-P. "Présentation: Condorcet, l’esclavage, la raison et l’histoire". In: CONDORCET. 

Réfléxions sur l’esclavage des nègres. Présentation et notes de Jean-Paul Doguet. Paris : GF, 2009, pp. 10-23. 

DUCHET, M. Anthropologie et Histoire au Siècle des Lumières. Paris : Flammarion, 1977. 

DIDEROT,D. & D'ALEMBERT, Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des 

métiers, 1751-1772. Disponível em: https://enccre.academie-sciences.fr/encyclopedie/  

EZE, E. C. Race and the Enlightenment. Cambridge, Oxford: Blackwell Publishers Ltd., 1997. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 44 (2) | 2º semestre de 2025 | Página 100 : : : 
 

GUNN, J. "Creating a Paradox: Quobna Ottobah Cugoano and the Slave Trade's Violation of the 

Principles of Christianity, Reason, and Property Ownership". Journal of World History, Vol. 21, No. 4 

(December 2010). 

JORATI, J. Slavery and Race: Philosophical Debates in the Eighteenth Century. Oxford, Oxford: 

University Press, 2023. 

LIMONGI, M. I. "O racismo de Hume por Hume". DoisPontos, v. 20, n. 2, pp. 123-136. 2023. 

Disponível online em: https://doi.org/10.5380/dp.v20i2.93550. 

LOVEJOY, A. O. The Great Chain of Being: A Study of the History of an Idea. Harvard: University Press, 1976.  

OLSTHOORN, J., “The Problem of Penal Slavery in Quobna Ottobah Cugoano’s 

Abolitionism”. Philosophers' Imprint 25: 6, 2025. doi: https://doi.org/10.3998/phimp.4009 

PITTS, Jennifer. "Abolition on the Eve of Revolution: Cugoano and Condorcet. The Stanley 

Hoffmann Annual Lecture on France and the World”. Minda de Gunzburg Center for European Studies, 

Harvard, 2025. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=y2n2N8sWfDM 

PITTS, Jennifer. “Les lumières et l’esclavage: Cuguano, Condorcet et les débats sur l’abolition à la veille de 

la Révolution”. Conferência proferida no Collège de France, Amphithéâtre Maurice Halbwachs, Site 

Marcelin Berthelot, 14 mai. 2024. Disponível em: https://www.college-de-

france.fr/fr/agenda/conferencier-invite/les-lumieres-et-esclavage-cuguano-condorcet-et-les-debats-sur-

abolition-la-veille-de-la-revolution. 

POPKIN, R. H. "The philosophical basis of modern racism". Racism in the Eighteenth Century. dir. 

Harold E. Pagliaro. Cleveland: Case Western Reserve University Press, 1973, pp. 245-262.  

SCHAUB, J-F. & SEBASTIANI, S. Race et histoire dans les sociétés occidentales (15e 18e siècles). 

Paris: Albin Michel, 2021. 

SMITH, J. E. H. Nature, Human nature, and Human difference: Race in Early Modern Philosophy. 

Princeton and Oxford: Princeton University Press, 2015. 

VALLS, A. (Dir.) Race and Racism in Modern Philosophy. Ithaca, New York: Cornell University Press, 2005.  

VARTIJA, D. The Color of Equality: Race and Common Humanity in Enlightenment Thought. 

Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2021. 

VOLTAIRE. Dicionário filosófico. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2020.  

VOLTAIRE. Œuvres complètes de Voltaire. éd. Louis Moland. Paris: Garnier, 1877-1885. 

VOLTAIRE. Œuvres complètes de Voltaire / Complete works of Voltaire. Oxford: Voltaire 

Foundation, 1968. 

ZACK, N.  The Oxford Handbook of Philosophy and Race. Oxford: Oxford University Press, 2017.


