Dos tupinamba aos wendat: uma filosofia politica indigena na

modernidade

Mauro Dela Bandera'

Resumo: o texto defende a relevancia do pensamento amerindio para a formagio dos ideais
modernos de liberdade e igualdade, destacando o papel dos tupinamba e do chefe wendat
Kondiaronk nos debates filoséficos do periodo. Desde a época de Montaigne, os tupinamba ja
denunciavam aos europeus a desigualdade social e a servidio politica vivenciadas no Velho Mundo.
Esses didlogos foram retomados por Lahontan, que registrou conversas com Kondiaronk,
evidenciando uma critica indigena sofisticada ao modo de vida europeu. Mais do que simples porta-
vozes de filésofos europeus, os amerindios sdo agentes politicos e intelectuais, cujas observacoes
influenciaram diretamente o pensamento iluminista. O texto propde, assim, uma inversio de
perspectiva: menos uma narrativa de linhagem francesa, mais um debate de filiagio amerindia, que
vai dos tupinamba do Brasil ao chefe wendat do Canada. Ainda que nio se possa falar em uma
filosofia politica indigena homogénea, ha uma continuidade critica entre os discursos dos tupinamba
e de Kondiaronk: os primeiros escancaravam as desigualdades sociais e politicas na Europa, enquanto
o segundo — antes de Rousseau — mostrava como a desigualdade social se metamorfoseava em
desigualdade politica.

Palavras-chave: Filosofia politica indigena — Filosofia moderna — Tupinamba — Montaigne —
Kondiaronk — Wendat.

From the Tupinamba to the Wendat: An Indigenous Political Philosophy in
Modernity

Abstract: The text argues for the relevance of Amerindian thought in shaping modern ideals of
freedom and equality, highlighting the role of the Tupinambd and the Wendat chief Kondiaronk in
the philosophical debates of the period. Since the time of Montaigne, the Tupinamb4a were already
denouncing to Europeans the social inequality and political servitude experienced in the Old World.
These dialogues were later taken up by Lahontan, who recorded conversations with Kondiaronk,
revealing a sophisticated Indigenous critique of the European way of life. More than mere
mouthpieces for European philosophers, the Amerindians are presented as political and intellectual
agents, whose observations directly influenced Enlightenment thought. The text thus proposes a
reversal of perspective: less a narrative of French lineage, and more a debate of Amerindian filiation,
ranging from the Tupinamba of Brazil to the Wendat chief in Canada. Although one cannot speak
of a homogeneous Indigenous political philosophy, there is a critical continuity between the
discourses of the Tupinamba and Kondiaronk: the former exposed Europe’s social and political
inequalities, while the latter — before Rousseau — showed how social inequality transformed into
political inequality.

Keywords: Indigenous political philosophy — Modern philosophy — Tupinamba — Montaigne —
Kondiaronk — Wendat.

! Professor de Filosofia da Universidade Federal do Parani (UFPR), maurodelabandera@yahoo.com.bt.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 44 (2) | 2° semestre de 2025 | Pagina 49 : : :



Uma das coisas que digo para os mais velhos e para vocés nao indigenas, ou
Jurid, em momentos de encontro, ¢ que seria importante fazer antropologia
na cultura de vocés. Tirar o Guarani da aldeia para ele ficar na casa de vocés
e observar vocés todos os dias. Sentir, refletir tentar entender, fazer relatérios
e, finalmente, produzir uma tese de capa dura, bem bonita, com muitas
paginas, fotografias, graficos e referéncias a outros estudos para concluir e
dizer aos jurud que se tornem selvagens, que se tornem pessoas nao civilizadas
— pois todas as coisas ruins que estio acontecendo no planeta Terra vém de

pessoas civilizadas, pessoas que nio sao, teoricamente, selvagens.”

Introdugiao

Muita nao filosofia habita o interior da filosofia. Profusas personagens conceituais
compdem o elenco da nossa imaginacao filoséfica moderna: os tupinamba de Montaigne, o
chefe Huron/wendat de Lahontan, os cavaleiros persas de Montesquieu, a princesa inca de
Mme. de Graffigny, o anciao taitiano de Diderot, os selvagens de Rousseau, dentre tantas
outras. Personagens que nao falam, mas sao falados pelo discurso filoséfico europeu, afinal,
supOe-se com ou sem razao que eles nao passariam de bonecos, fantoches e marionetes
controlados por um ventriloquo, este sim dotado de filosofia. Isso nao passa de diferentes
versoes do mito da estupidez da alma selvagem ou do selvagem ignorante. E da presuncio
europeia vem a régua usada para separar a filosofia da nao-filosofia, um gesto eminentemente
politico que da continuidade a constru¢do da imagem da alteridade pela privagao dos
atributos espirituais e intelectuais ocidentais. Se outrora fora decretado que os nativos nao
tinham nem fé, nem lei, nem rei, ndo estranha que tampouco tivessem discurso ou filosofia.
Para ilustrar esse quadro, Antoine Lilti afirma:

mesmo 08 textos que aparentemente sio os mais emblematicos da autocritica
europeia raramente chegam ao ponto de reconhecer o Outro como o
verdadeiro sujeito. O filésofo continua sendo o mestre do discurso: ele
empresta sua voz ao estranho ou selvagem, ficcionaliza a cena do contato e
faz com que seus personagens falem de forma ainda mais eloquente por
emprestar-lhes sua verve e ironia. Seja Adatio, o intetlocutor selvagem de
Lahontan, os persas Usbek e Rica, ou o velho taitiano que cobre os europeus
com imprecagdes dolorosas no inicio do Suplemento a viagem de Bougainville,

(113

todos eles falam com “‘ideias e frases europeias”’, como Diderot admite
prontamente. O ventriloquismo, como o0s criticos pds-coloniais
frequentemente apontam, consiste em fazer com que os outros falem
silenciando-os. Eles ndo sio reconhecidos como portadores de sua propria

histétia ou cultura: sio apenas os porta-vozes das preocupagoes europeias.’

Nessa perspectiva, a alteridade nao ocidental seria criada por meio de narrativas
imaginarias, estereotipadas e tendenciosas, vestida “ao estilo europeu” — para utilizar uma

2GUARANI, “Tornar-se selvagem”, p. 20.
SLILTI, L'béritage des lumicres, p. 54.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 44 (2) | 2° semestre de 2025 | Pagina 50 : : :



expressio de Lahontan® —, o que comprometia a precisao das representacdes de culturas e
limitava a compreensio de sociedades orientais, africanas ou americanas. O outro seria
representado ou inventado segundo os interesses do ocidente, ndo sendo senao ficgdes da
imaginacio ocidental sem qualquer voz ou agéncia. Nas palavras de Graeber e Wengrow,

a maioria esmagadora [dos historiadores] conclui que, ainda que os autores
europeus declarem explicitamente que estao tomando de empréstimo ideias,
conceitos e argumentos de pensadores indigenas, essas declaragoes nao
devem ser levadas a sério. Supde-se pura e simplesmente que deve ser algum
tipo de mal-entendido, de invencionice ou, na melhor das hipoteses, uma
projecao ingénua de ideias europeias preexistentes. Os intelectuais
americanos, quando aparecem em relatos europeus, sao retratados como
meros representantes de algum arquétipo ocidental do “bom selvagem” ou
como bonecos de ventriloquo, usados como alibis plausiveis para um autor
que, do contrario, poderia ter problemas por apresentar ideias subversivas (o
defsmo, por exemplo, ou o materialismo racional, ou concepgdes pouco

convencionais sobre o casamento).”

Nativos americanos, chineses, arabes e africanos seriam bons para pensar, mas
apenas para os europeus pensarem, ¢ seus modos seriam a chave para desvendar verdades
mais profundas sobre a Europa e, de forma mais geral, sobre a natureza humana. Segundo
essa narrativa da histéria intelectual, nio interessava fazer pesquisas precisas ou desvendar o
pensamento selvagem. Por isso, os escritores modernos converteram os indigenas em
personagens filoséficos que eram tteis para a autoandlise e a critica moral da Europa. Em
suma, nao eram considerados sujeitos histéricos com quem se poderia dialogar, ja que nao
existia dialogo, mas apenas monélogos. Ao menos, assim se acreditava.

Mesmo Montaigne ¢é, por vezes, considerado um desses inventores da alteridade,
fabulando o dialogo com os diplomatas tupinamba. Sem titubear, Afonso Arinos de Melo Franco
certifica em O Zndio brasileiro e a revolugao francesa, de 1937, que “a conversa” que Montaigne teve
com um indigena tupinamba e a que “os selvagens tiveram com o rei”” Carlos IX foram ambas
“evidentemente inventadas” e transmitidas “pela voz imaginaria de alguns pobres indios
brasileiros”.® A partir de sua pesquisa de contextualiza¢ao historica, embasada documentalmente,
Souza Filho sentencia: Montaigne, testemunha ocular dos fatos, imagina “‘uma conversagao em
que poe na boca dos canibais um discurso subversivo”.” Montaigne setia um mestre venttiloquo,
servindo-se dos indigenas como seu porta-voz, “pondo na boca dos canibais brasileiros seu
proprio discurso, alibi ficcional destinado a melhor fazer ouvir as criticas que ele dirige a
sociedade francesa, a0 mesmo tempo que se isentava de falar em nome préprio”.?

Do mesmo modo, a passagem ja citada de Lilti o confirma, Lahontan foi considerado
um ventriloquo das luzes, pois teria fantasiado os argumentos atribuidos a seu interlocutor

*LAHONTAN, Dialogues de M. le Baron de Labontan et d'un sanvage dans ' Amerique, p. 29.

5> GRAEBER e WENGROW, O despertar de tudo, p. 52.

¢ FRANCO, O #ndio brasileiro e a revolugio francesa, p. 185.

7SOUZA FILHO, “A utopia tupi, segundo Montaigne”, p. 121

8 SOUZA FILHO, “Realidade histérica, representacio literaria e coesdo factual nos ensaios ‘amerindios’ de
Michel de Montaigne”, p. 134.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 44 (2) | 2° semestre de 2025 | Pagina 51 : : :



americano.” No verbete “Filosofia dos canadenses” esctito para a Enciclopédia de Diderot e
d’Alembert, a0 comentar acerca de Adario/Kondiaronk — intetlocutor de Lahontan — o
abade Jean Pestré (1723-1821) langa mao de uma suspeita cujo efeito seria endossar a imagem
do selvagem ignorante, incapaz de sutilezas de espirito e de raciocinios elevados:

devemos nosso conhecimento sobre os selvagens do Canada ao Bario de
Lahontan, que viveu entre eles por cerca de dez anos. Em seu relato, ele conta
algumas discussGes que teve sobre religido com um desses selvagens, e parece
que o bario nem sempre levou a melhor na disputa. O que é surpreendente
¢ ver um huron abusar sutilmente das armas de nossa dialética para combater
a religido cristd; as abstragoes e os termos da escola sio quase tio familiares
para ele quanto para um europeu que tenha meditado sobre os livros de Duns
Escoto. Isso deu motivos para suspeitar que o Bardo de Lahontan quisesse
ridicularizar a religido na qual havia sido criado e que tivesse colocado na boca
de um selvagem as razdes que ele mesmo nao tetia ousado usar."”

O efeito da suposicao de Pestré, retomada por tantos outros, nao poderia ser mais
deletério, pois elimina inimeros povos de sua propria historia. Afinal, negar a possibilidade
de interlocugio real com os povos indigenas, recusar que eles expressam sua vontade politica
em uma disputa intelectual, na pratica, significa infantilizar os nao ocidentais e afirmar que
eles ndo podem ter qualquer impacto efetivo sobre a historia, seja sua propria, seja a historia
ocidental, muito menos sobre a historia da filosofia, anulando toda e qualquer reflexdo séria
sobre a influéncia indigena nos pensadores europeus da modernidade.

Talvez os tupinamba sejam mesmo porta-vozes de Montaigne. Como se vera adiante,
ha argumentos para tanto. Nao obstante, o fato é que os diarios de viagens, a etnologia e
outras disciplinas correlatas sustentam que os tupinamba poderiam perfeitamente pronunciar
os discursos relatados por Montaigne, com toda sua energia e insoléncia. E muitos desses
supostos selvagens, longe de serem figuras imaginarias, existiram de fato e, em algum
momento, expressaram-se dessa maneira. A partir dai, entra em cena um elemento
fundamental, a saber, a agéncia politica daqueles que falam. Antes de indicar uma falta
incontornavel ou um estagio embrionario em direcao a idade da razdo encarada como a
plenitude das instituigdes europeias, o pensamento indigena e sua filosofia se convertem em

pura positividade, pois, como bem mostrara Pierre Clastres,'

o espelho nio refletir nossa
imagem nao quer dizer que nao haja algo a se ver. Desse modo, nao convém negar a
existéncia de algo pelo fato de ele ndo caber em nosso arcabougo intelectual. Alias, alguma
coisa existe na auséncia, ou melhor, algo sempre existe na aparéncia da auséncia.

Em anos recentes, cada vez mais estudiosos — alguns de ascendéncia indigena, como
Barbara Alice Mann e George Sioui — vém contestando os pressupostos eurocéntricos da
narrativa da histéria intelectual e da filosofia das luzes, valorizando o papel de intelectuais
indigenas para a construgao dos ideais de liberdade e igualdade, o que ecoa as teses de Oswald
de Andrade e Lévi-Strauss, que defendem que os indigenas brasileiros teriam influido na

revolugao francesa. Oswald de Andrade afirma em 1928, no Manifesto antropofagico, que

?Ver STECKLEY, 1981; OUELLET, 1995, 2006; MUTHU, 2003; e HARVEY, 2010, 2012.
10 PESTRE, “Canadenses (Filosofia dos)”, p. 81.
W CASTRES, A sociedade contra o Estado, p. 35.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 44 (2) | 2° semestre de 2025 | Pagina 52: : :



“sem nds a Europa ndo teria sequer a sua pobre declaracio dos direitos do homem”."* Nos
Tristes tropicos, de 1955, no contexto de seu encontro com os Tupi Kawahib do rio
Machado, ILévi-Strauss ratifica:

ha, pois, fortes probabilidades de serem esses indios os ultimos descendentes
das grandes populagoes tupi dos cursos médio e inferior do Amazonas, elas
proprias aparentadas as da costa, que conheceram, no tempo de seu
esplendor, os viajantes dos séculos XVI e XVII, cujas narrativas estao na
origem do despertar da consciéncia etnografica dos tempos modernos:
porque foi sob a sua involuntaria influéncia que a filosofia politica e moral da
Renascenga se meteu pelo caminho que devia conduzi-la até a Revolucao
Francesa.”

Lévi-Strauss fala de “involuntaria influéncia”. Por sua vez, Graeber e Wengrow
consideram que foi justamente o encontro entre as sociedades europeia € americana o elemento
que contribuiu para a formagao das ideias de igualdade e liberdade. Isso tudo nos leva a formular
a seguinte questao: os relatos de viagem, encontros e didlogos entre europeus ¢ povos indigenas
podem ser considerados etnograficamente validos ou, ao contrario, seriam tao somente
construgoes abstratas, completamente divorciadas da realidade empirica — como sustenta Afonso
Arinos — e com a intengao de servir apenas como um suporte para criticar a civilizagao ocidental
contemporanea? Os indigenas seriam apenas personagens passivos e desimportantes na historia
da filosofia moderna ou, ao contrario, agentes politicos e intelectuais?

A resposta varia de acordo com o autor e a obra analisados. Assim, se é certo
sustentar que Diderot e Montesquieu fantasiaram o encontro e os dialogos com a alteridade
— 0 que nao interdita mesclarem em suas narrativas elementos e dados etnograficos —, existem
excelentes razes para suspeitar que 0s €asos que nos interessam, a conversa dos tupinamba
com Montaigne ¢ o Rei Catlos IX e os didlogos de Lahontan com Kondiaronk/Adario,
dizem respeito a argumentos e a agentes reais, o que nao exclui a presenca eventual de doses
de fabulacoes.

Se ¢é absurdo — tal como muitos sustentam — considerar que os relatos e dialogos hoje
disponiveis, construidos entre os séculos XVI e XVIII entre indigenas e europeus, fornecem
um acesso direto as conversas originais, insistit que essa relacao e essas conversas nunca
existiram, sendo apenas um movimento intelectual circunscrito a Europa, parece igualmente
absurdo e fantasioso. Por tudo isso, faz-se necessario “levar a sério” — lembrando Clastres'
— as vozes barbaras e selvagens na filosofia moderna, admitindo a hipétese segundo a qual
elas nio seriam puros artefatos filoséficos. Assim, “o selvagem pensa”'® e, mais, ele filosofa.
Faz-se entdo necessario avancar na consideracdo sobre o que esses povos pensam. E,
veremos, muitas vezes eles agenciam suas formas sociopoliticas a partir de uma reflexao
prévia sobre os arranjos politicos ocidentais.

12 ANDRADE, “Manifesto antropofagico”, p. 14.

13 LEVI-STRAUSS, Tristes trgpicos, pp. 316-317.

14 CASTRES, A sociedade contra o Estado, p. 35.

15 PUJOL, “Postface — Au pays des phiosophes nus”, iz LAHONTAN, Dialogues de M. le Baron de 1abontan et
d'un sanvage dans I'Amerigue, p. 135.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 44 (2) | 2° semestre de 2025 | Pagina 53 : : :



Os tupinamba e Montaigne

Montaigne é um dos primeiros a considerar as perspectivas indigenas americanas
sobre sociedades europeias. No ensaio “Dos canibais”, ele descreve os nativos americanos
como povos cuja existéncia se constrdi a partir de uma relagao profunda com a natureza,
declarando que os “chamamos selvagens, como denominamos selvagens os frutos que a
natureza produziu sem interven¢ao do homem”,'* observando que eles vivem com “poucos
artificios”. Isso antecipa as consideragdes de Rousseau, pois Montaigne considera nao existir
nas sociedades indigenas brasileiras nem cultivo de trigo, nem metalurgia, nem “comércio de
qualquer natureza, nem literatura, nem matematicas”. Inexiste sobretudo hierarquia politica
e desigualdade social: “ndo se conhece sequer de nome um magistrado”; “nao existe
hierarquia politica, nem domesticidade, nem rico e pobres”.'” Nada pode ser inferido sobre
as caracteristicas especificas da natureza, do estado natural do ser humano ou mesmo da
esséncia humana. Mais do que uma simples descricao de uma suposta “ordem natural”; a
argumentacao de Montaigne enfoca as consequéncias benéficas da vida experimentada junto
a natureza e, em contrapartida, o impacto degradante que os artificios criados pelo espirito
humano tiveram sobre o mundo europeu. Com isso, o estoicismo e a simplicidade dos
nativos americanos sao utilizados para medir as distancias em relagio aos costumes da
Europa renascentista.

O autor dos Ensaios reconhece que os amerindios praticavam a antropofagia — evento
de significacio maior na cosmologia tupinamba. Ele ndo nega o horror barbaresco que ha
em tal acdo, acrescenta, todavia, que nao o faziam para se alimentar, mas como um ato de
“vinganca”. E a vinganca por exceléncia era a morte cerimonial no terreiro, em que um
prisioneiro, apos ter vivido alguns meses ou até alguns anos entre seus captores, era abatido
em praga publica. Ainda segundo Montaigne, tais atos eram menos culpaveis do que os atos
sangrentos de perseguicio religiosa cometidos na Europa do século XVI. Contra os
comedores de gente viva, que ¢ como ele classificava os europeus de sua época, ele opde os
comedores de gente morta: “¢ mais barbaro comer um homem vivo do que o comer depois
de morto; e é pior esquartejar um homem entre suplicios e tormentos e o queimar aos
poucos, ou entrega-lo a caes e porcos, a pretexto de devogao e fé, [...] do que assar e comer
um homem previamente executado”.”® O ensaio celebra um relativismo cultural cosmopolita:
“cada qual considera barbaro o que nio se pratica em sua terra”."” Para Montaigne — e, depois
dele, Rousseau —, as culturas operam como lentes que conformam e, por isso mesmo, limitam
a visao de mundo de cada pessoa ao que ¢ de sua tradi¢dao. Indigenas sul-americanos e
europeus constroem redes de crengas, costumes e artificios nas quais, cada um a sua maneira,
deixa entrever um sentido de civilidade e, por conseguinte, de barbarie e selvageria. No
célebre encontro em Rouen, em 1562, os chamados “barbaros” e “selvagens” assumem o
papel de juizes dos que se diziam civilizados.

Rouen recebia regularmente indigenas brasileiros, devido ao fato de ser um dos
principais portos do pais e o centro econéomico do comércio de produtos brasileiros, e, em

16 MONTAIGNE, “Dos canibais”, p. 237.

"MONTAIGNE, “Dos canibais”, p. 238.

18 MONTAIGNE, “Dos canibais”, p. 240. Ver sobre isso o livto O canibal de Frank Lestringant, 1997.
YMONTAIGNE, “Dos canibais”, pp. 236-237.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 44 (2) | 2° semestre de 2025 | Pagina 54 : : :



1550, aconteceu af a famosa “festa brasileira”, na qual participaram dezenas de indigenas
brasileiros.”’ Alids, em 1562, Villegagnon se encontrava em Rouen, depois de retornar em
1559 do Brasil com cerca de cinquenta indigenas. Sabe-se ainda que, em 1562, o rei Carlos
IX visitou a cidade. No entanto, falta Montaigne para completar o quadro. As pesquisas de
José Alexandrino de Souza Filho? sugerem que, “embora seja possivel e mesmo provavel”,
a presenca de Montaigne em Rouen no ano de 1562 nio é comprovada.” Por isso, o
intérprete fala em confusio ou lapso — ou seria uma fic¢ao literaria? — do autor dos Ensaios a
respeito da data e do local do encontro entre ele, o rei e os indigenas. Tal encontro teria
ocorrido em Bordeaux, no ano de 1565, onde Carlos IX fez uma parada e onde os indigenas
foram apresentados a ele. “Montaigne alterou o local dos fatos, pois houve, de fato, um
encontro envolvendo os personagens citados. Mas ele aconteceu em Bordeaux, cidade do
escritor, em 1565, durante a entrada real de Chatles IX, e ndo, como Montaigne afirma, em
Rouen, em 1562”2

Depois de revelar os bastidores do texto, era natural, sustenta o intérprete, langar um
olhar suspeito sobre algumas passagens relatadas no ensaio “Dos canibais”, no caso, a
conversagao entre o rei e os indigenas e a cangao da serpente: assim como a cangao, “o teor da
suposta conversacao entre os indios e o rei foi inventado por Montaigne”.** Nio obstante, o
intérprete diz ter mudado de opinido sobre a cangdo, pois, doravante, tudo indica que “o poema
indigena amoroso ¢é auténtico, e que Montaigne deve provavelmente té-lo colhido durante a
conversa que afirma ter tido com indios brasileiros”.* A corre¢io de rota nio foi estendida ao
caso da conversagao entre o rei e os nativos sul-americanos. Por isso, podemos legitimamente
questionar: se ¢ verdade que Carlos IX e Montaigne se encontraram com os indigenas, talvez
nao em Rouen em 1562, mas em Bordeaux em 1565, se havia a presenga de um intérprete das
linguas indigena e francesa — como ¢ atestado —, e se Montaigne realmente conversou com eles,
por que nao considerar a possibilidade de que o rei também tenha tido uma conversa com os
indigenas? E por que ndo acreditar que o relato de Montaigne sobre essas conversas seja
genuino e auténtico? Nao houve propriamente uma conversagao, sustenta Souza Filho, apenas

“saudac¢des protocolares”. Caso houvesse, os documentos por ele acessados a confirmatiam.*

20 Em outubro de 1550, durante a entrada triunfal do rei Henrique II e sua esposa, Catarina de Médicis, na
cidade de Rouen, cerca de cinquenta indigenas brasileiros, acompanhados por aproximadamente duzentos
marinheiros — todos nus e com os corpos e rostos pintados para simular a aparéncia dos habitantes do Novo
Mundo — participaram de uma encenacio da vida cotidiana nas Américas. A apresentacdo inclufa a reproducio
de uma aldeia tupinamba e uma simulacio de guerra entre povos indigenas rivais.

21 Agradeco a Sérgio Cardoso pela sugestio dos trabalhos de José Alexandrino de Souza Filho.

22SOUZA FILHO, “Aportia canibal”, p. 124.

2 SOUZA FILHO, “A utopia tupi, segundo Montaigne”, pp. 119-120. Segundo o intérprete, “em 1565, o
mesmo rei Chatles IX fez uma suntuosa entrada em Bordeaux, cidade de Montaigne. Diferentemente de Rouen,
em 1562, a entrada de Bordeaux ¢é prodiga em documentos e testemunhos oculares. [...] Montaigne fazia parte
do corpo social que desfilou diante do palanque do rei, armado fora dos muros da cidade, em frente ao convento
dos Cartuxos, no atual bairro de Quinconces, em Bordeaux. Ele tomou parte do desfile como membro do
Parlamento de Bordeaux, juntamente com seus colegas. Desse desfile participaram também doze “nacGes
estrangeiras”, ou seja, grupos de estrangeiros de varias origens, vestidos com seus trajes tipicos. [...] Em 1565,
em Bordeaux, além de egipcios, turcos, arabes, gregos etc., faziam parte da ala das “nacées estrangeiras” trés
tribos de indios brasileiros. De acordo com um dos relatos da entrada, tratava-se de “americanos, selvagens e
brasileiros”. SOUZA FILHO, “A utopia tupi, segundo Montaigne”, pp. 120-121.

24SOUZA FILHO, “A utopia tupi, segundo Montaigne”, p. 120.

2> SOUZA FILHO, “Realidade historica, representacio literaria e coesdo factual nos ensaios ‘amerindios’ de
Michel de Montaigne”, p. 135.

26 SOUZA FILHO, “Realidade historica, representacio literaria e coesdo factual nos ensaios ‘amerindios’ de
Michel de Montaigne”, p. 142.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 44 (2) | 2° semestre de 2025 | Pagina

5

5



Com base na auséncia de provas ou, sobre o assunto tratado, no siléncio daqueles documentos
que foram consultados, Souza Filho conclui que ¢é impossivel que tenha ocorrido uma
conversagao. Ele insiste na ideia de que essas passagens podem ter sido inspiradas por tradiges
textuais e orais europeias, ou até mesmo por eventos exclusivamente europeus. O intérprete
fala em um “blefe literario” de Montaigne ou “conto canibal”. E isso nos parece excessivo.
Afinal, o encontro e a conversagao nio poderiam ter se dado de forma privada e fora da
cerimonia, seja em Rouen ou em Bordeaux? Em um texto anterior, de 2012, o préprio

comentador nos convida a formular esse argumento quando escreve:

nao ¢é possivel afirmar com certeza se os indios disseram ou nao o que
Montaigne lhes atribui. Alguns comentadores (dos quais fizemos parte
durante certo tempo) acreditam que Montaigne inventou tal discurso e pos
na boca dos canibais, a quem tetia usado como porta-voz de suas criticas a
sociedade francesa. O fato, porém, é que nao ha elementos consistentes ou
indicios verossimeis que permitam afirmar isso, pois, como vimos, 0S
documentos juntados sobre a entrada em Bordeaux confirmam exatamente
a cena descrita. Caberia se perguntar: afinal, por que os indios nao poderiam
ter dito o que Montaigne lhes atribui? Nada permite afirmar que o escritor
inventou tal discurso nem tampouco que a invengao fosse uma sofisticada
estratégia literaria para poder criticat, pela voz de outro, a sociedade.”’

E bastante provavel que Montaigne tenha desejado ndo falar em seu préprio nome;
por isso, transfere a palavra aos outros — aos indigenas —, mantendo-se como autor oculto.
No entanto, é igualmente plausivel que o dialogo entre indigenas e europeus tenha se dado
e passado batido nos documentos oficiais, a0 menos nos consultados. Nao é prudente
ignorar essa perspectiva, de direito. Nao se pode cair na falacia de converter uma falta de
evidéncia na evidéncia de uma falta, no caso, a falta de um coléquio entre indigenas e rei. E
mais, colocar em duvida alguma coisa nao significa afirmar ou negar sua possibilidade de
forma categorica, tal como se tem feito. Por isso, a decisao de considerar os indigenas como
interlocutores reais deve basear-se em um principio moral. Caso esse reconhecimento se
revele futuramente falho e equivocado, tal situagio sera um erro menos grave do que
descobrir que esses supostos personagens-fantoches sao, na verdade, agentes politicos e
intelectuais conscientes.

Isto posto, foram trés as observagoes indigenas sobre a Franca. Montaigne diz ter se
esquecido de uma delas, restando entdo as outras duas. Primeiramente, os trés tupinamba em
Rouen (ou em Bordeaux) se espantam com o espeticulo da obediéncia e da servidio,
representado pelo rei-crianca, entao com doze anos, cercado por sua guarda armada, o que
lembra a indignag¢ao oratéria de La Boétie — amigo de Montaigne — em seu Discurso da servidio
voluntaria: “que vicio, ou antes, que vicio infeliz ver um numero infinito de pessoas nio
obedecer mas servir, ndo serem governadas mas tiranizadas”, ndo por um exército, mas por
“um s6”, nao por “um Hércules” nem por “um Sansao”, mas por “um s6 homenzinho, no
mais das vezes o mais covarde e feminino da nacio”.?® Carlos IX tinha doze anos de idade em

*7SOUZA FILHO, “Aporia canibal”, p. 134.
28 LA BOETIE, Discurso da servidio voluntdria, pp. 12-13.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 44 (2) | 2° semestre de 2025 | Pagina 56 : : :



1562, foi coroado aos dez e era de compleigao fragil, tendo morrido de tuberculose, em 1574.
Em segundo lugar, os visitantes se escandalizam com a cena da desigualdade social exposta nas
ruas da Franga, algo impensavel em grande parte das terras baixas sul-americanas, senio da
América como um todo. Indignava-os o fato de haver entre os brancos tanta gente sem casa e
sem comida, enquanto tantas outras pessoas se recusavam a partilhar o que tinham.

Disseram antes de tudo que lhes parecia estranho tio grande nimero de
homens de alta estatura e barba na cara, robustos e armados e que se acham
junto do rei (provavelmente se referiam aos suicos da guarda) se sujeitassem
em obedecer a uma crianga e que fora mais natural se escolhessem um deles
para o comando. Em segundo lugar observaram que ha entre nés gente bem
alimentada, gozando as comodidades da vida, enquanto metades de homens
emagrecidos, esfaimados, miseraveis mendigam as portas dos outros (em sua
linguagem metaférica a tais infelizes chamam “metades”); e acham
extraordinario que essas metades de homens suportem tanta injustica sem se
revoltarem e incendiarem as casas dos demais.”

Essa conversa com os amerindios sobre a natureza da liberdade politica e igualdade
social viria a ter grande influéncia sobre o Iluminismo francés. Nao por acaso, o Discurso sobre
a designaldade de Rousseau se encerra retomando o escandalo denunciado na conversa com
os tupinamba: “é manifestamente contra a lei da natureza, seja qual for a maneira como ela
¢ definida, uma crian¢a governar um velho, um imbecil impor-se a um homem sabio e umas
poucas pessoas fartarem-se de supérfluos enquanto a multidio esfomeada falta o
essencial”’’A primeira e a terceira anomalia correspondem as duas respostas que Montaigne
ouviu diretamente dos indigenas. Rousseau reconstréi ficticiamente a terceira resposta
atribuida aos tupinamba, e que Montaigne afirma ter esquecido.

Antes de Rousseau, porém, a conversa de Montaigne com os amerindios sobre a
natureza da liberdade e igualdade foi retomada por Lahontan. Mais do que isso, é o préprio
discurso amerindio que se faz ecoar nos textos de Montaigne e Lahontan. Menos do que
uma narrativa de linhagem francesa, o que se esbo¢a é um debate de filiagdo amerindia, que
vai dos tupinamba do Brasil ao chefe wendat do Canada. Nao se trata de afirmar que exista
um pensamento comum a todos os povos nativos da América, como se houvesse uma sé e
mesma cultura. Sao centenas de culturas nativas. Tampouco se pode falar em uma filosofia
indigena em termos gerais, como um designador vago para um conjunto diversificado de
pensadores e tradi¢oes, j4 que os povos indigenas niao compartilham uma filosofia
homogénea e, mesmo dentro da mesma comunidade, existem diferencas filosoficamente
relevantes entre os pontos de vista de varias figuras. Ainda assim, é possivel defender uma
continuidade entre os tupinamba e o chefe wendat Kondiaronk: os primeiros pintam um
quadro em que sao escancaradas as desigualdades social e politica na Europa, e o segundo
vincula as duas coisas, mostrando como a desigualdade social se metamorfoseia em
desigualdade politica. Nesse ponto, portanto, precisamos falar sobre a obra de Lahontan e
as questoes que ela traz consigo.

2 MONTAIGNE, “Dos canibais”, pp. 244-245.
30 ROUSSEAU, Discurso sobre a origem da designaldade, p. 244.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 44 (2) | 2° semestre de 2025 | Pagina 57 : : :



Kondiaronk e Lahontan

O aristocrata francés Louis-Armand de Lom d’Arce, bardo de Lahontan (1666-1716),
viveu dez anos no Canada (1683-1693) ocupando cargos importantes, tornando-se fluente
nas linguas algonquina e wendat e fazendo amizades com varias figuras politicas indigenas.
Ele publicou trés livros baseados em suas aventuras na América do Norte: Novas viagen do
barao de Lahontan na Ameérica setentrional (1702), Memdrias da América setentrional on a sequéncia das
viagens do barao de Lahontan (1702) e, sua obra mais famosa, Dzdlogos do bario de 1ahontan e de
um selvagem na Ameérica (1703).!

Com os Didlogos o proprio Lahontan chegou a ser tido como uma ficgao literaria,
confusio essa desmentida por Leibniz: “asseguro que o Barido de Lahontan é um homem
real, n3o uma fic¢do, e que suas viagens sio tao auténticas quanto ele”.” Destino diferente
foi imprimido ao “selvagem de bom senso que viajou”, este sim apontado quase
unanimemente como uma fic¢do. Ainda assim, trata-se de alguém com nome e uma
existencia real. Kandiaronk, Kondarionk, Adario, Gaspar Soiaga, Souoias, Sastaretsi,
Tsonontatheronon ou, simplesmente, o Rato, Kondiaronk (literalmente “o rato
almiscarado”) foi um intelectual indigena do povo wendat (chamado no século XVII e XVIII
de huron),” tendo vivido entre 1649-1701. Foi uma espécie de Sécrates ametindio ou Davi
Kopenawa dos séculos XVII e XVIII, que seduziu a intelectualidade ocidental, como
Leibniz, Rousseau, Voltaire e Diderot, a medida que sua filosofia e suas criticas a Europa e a
religido cristd se espalhavam por essa sociedade.’® Observador cuidadoso, politico perspicaz
e orador habilidoso,” Kondiaronk foi acolhido como tal pelos missionatios e politicos,
amigos e inimigos. Lahontan era seu amigo e o chamava de “Adario” nos registros que fez
de suas conversas nos Didlggos. Ao anunciar sua obra — o que guarda semelhangas com o

trabalho de Bruce Albert na Queda do cén —, o proprio Lahontan nomeia seu intetlocutor:

foi isso que me obrigou a fazer um perfil das varias conversas que tive neste
pais com um certo Huron, a quem os franceses deram o nome de Rato; fiz
disso uma aplicagao agradavel, quando estava na aldeia desse americano, para
coletar cuidadosamente todos os seus raciocinios. Assim que retornei de
minha viagem aos lagos do Canada, mostrei meu manusctito ao St. conde de
Frontenac, que ficou tao encantado ao lé-lo que se deu ao trabalho de me
ajudar a colocar esses Dialogos no estado em que se encontram. Antes, eles

nao passavam de conversas interrompidas, sem continuidade ou conexao.*
bl

31 Uma outra tiragem do livro, também de 1703, trazia um titulo diferente: Suplemento as viagens do bario de
Lahontan, em que se encontra os Didlogos curiosos entre o autor e um selvagem de bom senso que viajou.

2 LEIBNIZ, apud PAGDEN, European Encounters with the New World, p. 121.

3 “Huroniano” era originalmente um insulto, que significa (a depender da fonte) ou “com pelo de porco” ou
“fedido”. Por isso, seus descendentes contemporaneos preferem o nome wendat (pronuncia-se “wendot”)
GRAEBER e WENGROW, O despertar de tudo, pp. 562-563, nota 13.

3 Sobre a filosofia de Kondiaronk e a metodologia que possibilita sua reconstrucio, ver o artigo de Wilkinson,
2023.

% Sobre isso, ver STECKLEY, The Eighteenth-Century Wyandot.

36 LAHONTAN, Dialogues de M. le Baron de Labhontan et d'un sauvage dans I'Amerique, p. 34.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 44 (2) | 2° semestre de 2025 | Pagina 58 : : :



A suspeita sobre uma suposta incapacidade intelectual e oratéria dos povos indigenas
em geral — e de Kondiaronk em particular — é desmentida por multiplas fontes, diretas e
indiretas, que desmontam essa representa¢ao. De fato, a oratéria e o uso refinado da palavra
sao praticas amplamente difundidas em grande parte da América indigena, constituindo um
exercicio intelectual cotidiano e cultivado, capaz de desenvolver a arte do bem argumentar.
Isso ¢é notorio, pois, como em boa parte da América nativa ninguém detém autoridade
arbitraria sobre um outro, importa desenvolver a oratéria e a arte da persuasio. Desse modo,
Montaigne atesta no ensaio “Dos coches” “na maioria das negociagdes que conosco
estabeleceram, provaram os indigenas do Novo Mundo que nido nos eram inferiores em
clarividéncia e perspicacia”.’” Nos anos 1630, o padre jesuita Lejeune confessa acerca dos
povos indigenas do Canada: “praticamente nenhum deles é incapaz de conversar ou arrazoar
muito bem, e em bons termos, sobre assuntos do seu conhecimento. Os conselhos, que se
reunem quase todos os dias nas Aldeias e sobre quase todos os assuntos, aperfeicoam sua
capacidade de falar”.*® As palavras de Lallemant sobre os wendat, em 1644, sio reveladoras:

posso dizer em verdade que, no que se refere a inteligéncia, eles nao sao de
maneira nenhuma inferiores aos europeus e aos que residem na Franca. Eu
nunca teria acreditado que, sem instrugdo, a natureza poderia proporcionar
uma eloquéncia extremamente agil e vigorosa como a que admirei em muitos
huronianos; ou uma visio mais clara nos assuntos publicos, ou uma

administracao mais citcunspecta em coisas a que estao acostumados.”

Por sua vez, o padre Pierre de Charlevoix comentou que Kondiaronk era tao
“naturalmente eloquente” que “talvez ninguém jamais o tenha superado em capacidade

mental”. Orador excepcional nos conselhos,

era igualmente brilhante nas conversas em privado, e [conselheiros e
negociadores| muitas vezes tinham prazer em provoca-lo para ouvir as suas
réplicas, sempre vividas, muito espitituosas e geralmente irretorquiveis. Era o
unico homem no Canada pareo para o [governador| conde de Frontenac, que
muitas vezes o convidava a sua mesa para dar esse prazer a seus

funcionarios.*

Nao obstante todo esse reconhecimento sobre as capacidades intelectuais indigenas
— e de Kondiaronk em particular —, as criticas a cultura europeia e ao cristianismo figuradas
nos Didlogos foram atribuidas as opinides do proprio Lahontan, nao as de Kondiaronk, com
base na teoria de que o bardo estava usando o estereétipo do bom selvagem como plataforma
de lancamento e um véu para suas proprias opinides. De acordo com Mann, a base do
argumento dos criticos de Lahontan contra a autenticidade dos Didlogos reside na convic¢ao
da incapacidade intelectual indigena, impedindo Kondiaronk de falar de forma tio
convincente. Predomina a ideia de que a existéncia de alguém como Kondiaronk seria

STMONTAIGNE, “Dos coches”, p. 850.

3 LEJEUNE, apud GRAEBER e WENGROW, O despertar de tudo, p. 62.

3 LALLEMANT, apud GRAEBER ¢ WENGROW, O despertar de tudo, p. 62.
40 CHARLEVOIX, apud GRAEBER ¢ WENGROW, O despertar de tudo, p. 67.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 44 (2) | 2° semestre de 2025 | Pagina 59 : : :



impossivel, ja4 que “nenhum selvagem poderia ter raciocinado com tanta delicadeza,
inteligéncia, acuidade ou discernimento como ‘Adario’ [Kondiaronk]. Portanto, um europeu
teve que ctiar sua ctitica radical a ‘civiliza¢ao’ ocidental”.*!

Retorna a cena mais uma encenag¢iao do velho mito da estupidez da alma selvagem
ou do “selvagem ignoébil” — para utilizar a expressdo de Meek* —, de acordo com a qual as
populagbes nao ocidentais seriam inerentemente incapazes de apreciar outros modos de vida
além do seu e intelectualmente inferiores aos europeus para ter postulado criticas a eles.
Simplesmente porque criticas semelhantes comegaram a surgir na Europa no século XVIII,
supoOs-se que elas derivariam de um debate exclusivamente europeu, de um mondlogo
autocentrado e ensimesmado, sem nenhum didlogo com populagdes nao ocidentais. O
curioso é que essas criticas comegaram a se fazer ver e ouvir na Europa, aponta Mann, apenas
depois dos europeus comegarem a conversat com os povos indigenas.*

Retomando o material a luz do que se sabe sobre o préprio Kondiaronk,
pesquisadores como Barbara Alice Mann e Georges Sioui chegaram a conclusées muito
diferentes das pintadas pelos partidarios do mito da estupidez da alma selvagem, de sorte
que, observa Mann, “apesar do coro quase unanime de estudiosos ocidentais insistindo no
carater imaginario dos Didlogos, [...] ha excelentes razdes para aceitd-los como genuinos”.*
Contra Ouellet,” segundo o qual os Didlogos fariam parte de uma tradicio literaria europeia
de debates com povos indigenas imaginados, Georges Sioui defende que Lahontan deve ser
celebrado por demonstrar uma compreensao das culturas amerindias a partir do ponto de
vista amerindio, sendo ele um construtor de pontes entre esta filosofia e a ocidental — tal
como Bruce Albert na Queda do c¢én: Lahontan “ndo apenas nos forneceu uma traducio
confiavel dos sentimentos do povo amerindio, que nao tinha voz na época, mas também um
retrato de rara precisdo da ideologia indigena americana”.*

Além disso, muitas das criticas de Kondiaronk ao modo de vida europeu
correspondem quase exatamente a obje¢oes documentadas de outros falantes de linguas
iroquesas por volta da mesma época — dentre tantas outras popula¢des indigenas —, portanto,
perfeitamente condizentes com o0s imperativos sociais, as estruturas politicas e as
mentalidades da América nativa. A linha argumentativa de Kondiaronk ¢é bastante coerente
com o que missionarios e colonizadores franceses na América do Norte tinham ouvido de
outros interlocutores indigenas americanos. Com isso, o discurso de Kondiaronk expressa
com precisao uma certa filosofia amerindia. De acordo com Wilkinson,

a evidéncia mais forte de que o dialogo ficcionalizado de Lahontan incorpora
alguns dos pensamentos reais de Kondiaronk é a extensdo em que os
argumentos atribuidos a Kondiaronk refletem as crengas conceituais dos
wendat e como sua sociedade era organizada. Ainda existe a possibilidade de
que o Adario dos Didlgges de Lahontan seja um personagem composto, ou
que Lahontan tenha sido perspicaz o suficiente para descrever corretamente

4 MANN, “Are you delusional? Kandiaronk on Christianity”, p. 55.
2 MEEK, Social Science and the ignoble savage.

4 MANN, “Are you delusional? Kandiaronk on Christianity”, p. 57.
# MANN, “Are you delusional? Kandiaronk on Christianity”, p. 55.
# OUELLET, “Adario: le Sauvage philosophe de Lahontan”, p. 57.
46 SIOUI, Pour une antobistoire antochtone de I'Amérigue, p. 91.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 44 (2) | 2° semestre de 2025 | Pagina 60 : : :



como os wendat concebiam o mundo sem que Kondiaronk lhe dissesse.
Mesmo se esse fosse o caso, a implicagio seria que Lahontan fez de
Kondiaronk o apresentador filosofico de um relato preciso de uma visao de
mundo indigena.*’

Outro argumento constantemente apresentado para dissociar os Didlogos da figura de
Kondiaronk ¢é a convic¢ao de que este nunca esteve fora da América,” ao contrario do que
afirma o personagem Adario* e do que estampa o titulo alternativo da obra. No entanto,
Mann defende ser altamente provavel que Kondiaronk tenha de fato feito uma viagem para
a Buropa, tendo sido enviado como embaixador dos wendat para a Franca:

ha um registro provavel de que ele tenha visitado a Franca, exatamente como
alegou ter feito em seus didlogos com Lahontan. Os Arguivos Canadenses
registraram que um Wyandot partiu para a Fran¢a em 1691, em uma missao
para ver o rei Luis XIV. Embora Kandiaronk nio tenha sido citado
especificamente na carta que registrava esse fato, ele era |...| o candidato mais
6bvio para tal missao. Nao ha razio alguma para duvidar de que o viajante
fosse ele. Assim, Kandiaronk teve a oportunidade de fazer observagdes em

ptimeira mao sobte a cultura francesa.”

Longe de representar o selvagem ignobil, Kondiaronk passou anos imerso em
negociagoes politicas e trocas intelectuais com europeus, onde se posicionava, argumentava
e os superava constantemente ao antecipar sua logica, interesses, pontos cegos e reagoes.
Segundo Graeber e Wengrow, Kondiaronk “estava na época envolvido num complexo jogo
geopolitico, tentando langar os ingleses, os franceses e as Cinco Nag¢des Haudenosaunee uns
contra os outros, com o objetivo inicial de impedir um catastréfico ataque haudenosaunee
aos wendats”. A meta de longo prazo era “criar uma alianga indigena abrangente para deter
o avanco dos colonizadores”.”!

Se a autoria indigena dos Didlogos se mostrar futuramente equivocada, tal fato sera
um erro menos grave do que descobrir que Kondiaronk seria, na realidade, o filésofo por
tras da obra, um anti-Narciso — para recuperar a expressao de Viveiros de Castro (2015) —
desfazendo a auto arrogada imagem do europeu civilizado. Assim como se deu com os
tupinamba, na falta de um critério mais objetivo, a decisdo de considera-lo um interlocutor
se baseia, mais uma vez, em um preceito moral. Se a autoria indigena for comprovada, entram
em cena uma antropologia reversa, tal como a definiu Roy Wagner, e uma contra-
antropologia, nos termos de Bruce Albert ou de Eduardo Viveiros de Castro, posto que os
indigenas assumem a posi¢ao de sujeitos, produzindo teorias sobre a alteridade e elaborando
hipéteses a respeito dos ocidentais e de seu contexto. Entdo, seria preciso ir além do papel
circunscrito de mero informante (real ou imaginario) para o de co-tedrico. Opera-se uma

47 WILKINSON, “Recovering classical indigenous philosophy”, p. 510.

¥ HARVEY, “The Noble Savage and the Savage Noble: Philosophy and Ethnography in the Voyages of the
Baron de Lahontan”, p. 71.

¥ LAHONTAN, Dialogues de M. le Baron de Lahontan et d’'un sanvage dans I'Amerique, p. 37.

50 MANN, “Are you delusional? Kandiaronk on Christianity”, p. 56.

51 GRAEBER ¢ WENGROW, O despertar de tudo, p. 66.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 44 (2) | 2° semestre de 2025 | Pagina 61 : : :



verdadeira rotagao de perspectiva — uma revolucdo copernicana — ao se reconhecer nos
intelectuais indigenas um esforco tedrico proprio, que pode ser tomado como chave
interpretativa para a compreensao do ideario iluminista.

Isso posto, os Didlggos retnem cinco conversas entre Lahontan e Kondiaronk, nas
quais o estadista e filésofo wendat, expressando opinides baseadas em suas observagoes
pessoais de Montreal, Nova York e Paris, onde estudou “os costumes e a doutrina dos
ingleses e franceses”,” lanca um olhar extremamente ctitico sobre as ideias europeias
referentes a religido, a politica, a felicidade, a satde e a vida sexual. Em cada um dos dialogos
Kondiaronk elogia a simplicidade dos costumes wendat, mais proximos da natureza,
enquanto Lahontan oferece uma defesa bastante fraca da civilizagao europeia. O assunto da
disputa é o mérito relativo da sociedade francesa dita civilizada e da sociedade indigena,
supostamente selvagem ou barbara. A todo momento, Lahontan tenta convencer seu
interlocutor “selvagem” da superioridade de seu mundo. Kondiaronk, por sua vez, que nao
se importava muito com o que tinha visto da Franca, defende os valores do povo wendat,
saindo geralmente vitorioso das disputas.

Kondiaronk esbo¢a um retrato critico da atividade colonial francesa na América do
Norte, acusando e denunciando a ingeréncia politica europeia sobre o territorio indigena e o
desrespeito as praticas politicas indigenas:

ha cinquenta anos que os governadores do Canada alegam que estamos sob
as leis do seu grande Capitdo. [..] em que direito e com base em qual
autoridade eles fundamentam tal pretensio? Acaso nos vendemos a esse
grande Capitao? Fomos nés a Franga busca-los? Foram vocés que vieram até
aqui nos encontrar. Quem lhes deu todas as terras que vocés habitam? Com
que direito as possuem? Desde sempre elas pertencem aos algonquinos.”

Todo o problema, inclusive a colonizacao, se encontra no estabelecimento da
distingdo entre o teu e o meu e no uso do dinheiro. Em termos sociopoliticos seu argumento
esta cinquenta anos a frente das reflexdes de Rousseau, pois considera que todos os males
morais decorrem da institui¢ao da propriedade privada, a distingdo entre o teu e o meu: o
oportunismo dos europeus, a auséncia de auxilio muatuo e de generosidade em suas relagoes
sociais, a falta de protecao das liberdades pessoais, a submissio cega a autoridade, as
desigualdades econdmica e politica. Kondiaronk argumenta que a propriedade privada é
prejudicial a felicidade, na medida em que a riqueza incentiva varias paixdes, como ambi¢ao,
orgulho e inveja, que impedem os humanos de desfrutar de uma existéncia plena. Diz ele:

vocé observou que nao temos juizes. Qual é a razdo disso? Bem, nunca
abrimos processos uns contra os outros. E por que nunca abrimos
processos? Bem, porque decidimos nao aceitar nem usar dinheiro. E por que
nao permitimos dinheiro em nossas comunidades? Pela seguinte razao:
estamos decididos a nao ter leis — porque, desde que o mundo ¢ mundo,
nossos ancestrais foram capazes de viver contentes sem elas.™

52 LAHONTAN, Dialogues de M. le Baron de Labontan et d’un sanvage dans I'Amerique, p. 37.
53 LAHONTAN, Dialogues de M. le Baron de Labontan et d’un sanvage dans I'Amerique, pp. 68-69.
3 LAHONTAN, Dialogues de M. le Baron de Labontan et d'un sauvage dans I'"Amerique, p. 68.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 44 (2) | 2° semestre de 2025 | Pagina 62 : : :



No prefacio dos Dzdlggos, um Lahontan amerindianizado anuncia: “as nagdes que nao
foram corrompidas pela vizinhanga dos europeus |[...| ndo tém nem teu nem meu, nao tém
leis, nem juizes, tampouco padres”, sendo a propriedade privada “a unica fonte de todas as
desordens que pertutbam a sociedade dos eutopeus”.” Seu mentor, por assim dizer,
Kondiaronk sustenta que a propriedade privada, o dinheiro e, por conseguinte, a incessante
busca pela satisfacio do interesse material proprio levam necessariamente a desigualdade
social e a emergéncia de um aparato politico-juridico coercitivo para tentar obrigar as pessoas,
doravante corrompidas, a se comportarem bem. Mais do que isso: a lei obriga apenas os
pobres e infelizes, isentando os ricos de seu cumprimento: “é falso que a palavra lei entre
vocés diga respeito as coisas justas e razoaveis, ja que os ricos zombam dela e apenas os

infelizes a seguem.”® Sobre o dinheiro, ele afirma:

passei seis anos refletindo sobre o estado da sociedade europeia e ainda nao
consigo pensar numa unica maneira de agirem que Nao seja inumana, €
realmente penso que s6 pode ser mesmo esse o caso, considerando como
voces se aferram a suas distingoes entre “o meu” e “o teu”. Afirmo que isso
que vocés chamam de dinheiro ¢ o demonio dos demonios, o tirano dos
franceses, a fonte de todos os males, a desgraca das almas e o matadouro dos
vivos. Imaginar que alguém possa viver na terra do dinheiro e preservar a
alma é como imaginar que alguém conseguitia preservar a vida no fundo de
um lago. O dinheiro ¢é o pai da luxtria, da lascivia, das intrigas, das trapagas,
das mentiras, da traigdo, da insinceridade e, geralmente, dos piores males de
todo o mundo. Pais vendem os filhos, maridos vendem as esposas, esposas
traem os maridos, irmaos se matam, amigos sao falsos, e tudo por causa do
dinheiro. A luz de tudo isso, diga-me: nés hurons nio estamos certos em
recusar tocar ou sequer olhar o dinheiro?”’

A oposi¢ao a0 modo de vida europeu — dominado pela dependéncia, servidao e
auseéncia de felicidade auténtica — ilumina por contraste a liberdade e a felicidade da vida dos
wendat. Para Kondiaronk, os franceses “sio escravos de suas paixdes e de seu rei, que é o
unico francés feliz em relacio a essa adoravel liberdade da qual ele desfruta sozinho”.”® A
heteronomia e a hierarquia politica sao explicitamente denunciadas por Kondiaronk a seu
interlocutor: os franceses veem a menor de suas agOes sujeita a autoridade de uma outra
pessoa, numa cadeia de dependéncia assimétrica, ao passo que os wendat tém “o prazer de
negar sua dependéncia a qualquer pessoa que nao seja o Grande Espirito”. Ao que
complementa: “nascemos livres, irmaos unidos, tdo grandes mestres quanto qualquer outro,
enquanto voceés sao todos escravos de um unico homem?”. “Meu querido irmao”, continua,

tenho pena de vocé em minha alma. Acredite em mim, torne-se um Huron.
Eu vejo a diferenca entre minha condi¢ao e a sua. Sou o senhor de meu

5 LAHONTAN, Dialogues de M. le Baron de Labontan et d’un sanvage dans I'Amerigue, pp. 29-30.
5 LAHONTAN, Dialogues de M. le Baron de Labontan et d’un sanvage dans I'Amerique, p. 68.
57 LAHONTAN, Dialogues de M. le Baron de Labontan et d’un sanvage dans I'Amerique, p. 84.
B LAHONTAN, Dialogues de M. le Baron de Labontan et d'un sauvage dans I'"Amerique, p. 92.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 44 (2) | 2° semestre de 2025 | Pagina 63 : : :



proprio corpo, decido meus proprios assuntos, faco o que desejo, sou o
primeiro e o ultimo de minha nag¢do, ndo temo ninguém e dependo apenas
do Grande Espirito. Enquanto seu corpo e sua vida dependem de seu grande
capitao e seu vice-rei dispoe de voce, voce nao faz o que quer e teme ladrdes,

falsas testemunhas, assassinos, etc.”’

A critica recai sobre a servidao politica e a desigualdade social vivenciadas na Franga,
tal como aparecera anteriormente entre os tupinamba. “Como eu poderia me reduzir”,
pergunta Kondiaronk, “a fazer reveréncias e me prostrar diante de perfeitos tolos, nos quais
nao conheco nenhum mérito a nao ser o de seu nascimento e de sua fortuna? Como eu
poderia ver os necessitados definharem, sem dar a eles tudo o que tenho?”.*’ Entre os
wendat, a igualdade social, nascida da auséncia de propriedade privada, lhes proporcionava a
paz de espirito que conduzia a felicidade. A vida simples os poupava de serem escravos das
duas grandes paixoes das sociedades civilizadas, a ambicao e a avareza. A generosidade era a
mestra das relagoes, sendo o wendat benevolentes e caridosos para com os seus. A igualdade
politica interditava a dependéncia a vontade de terceiros. Homens, mulheres e criangas
compartilhavam dessa mesma liberdade. A auséncia de dependéncia se dava inclusive acerca
das decisoes matrimoniais. As mulheres, donas de seus préprios corpos, nao estavam sujeitas
a dominacao dos pais, ao contrario das europeias, cujos pais as obrigavam a se casar com
homens que elas “odiavam mortalmente”. Do mesmo modo que a amizade para La Boétie,
o amor aos olhos de Kondiaronk exclui qualquer tipo de servidao e salvaguarda a liberdade
do coragio, sendo incompativel com a dependéncia. Ademais, os wendat nao conhecem a
indissolubilidade do casamento cristio que restringe a liberdade.”’ Os nativos ameticanos
desfrutam de total autonomia e liberdade de a¢do, que andam de maos dadas com a perfeita
igualdade que existe entre eles: cada um ¢é senhor de si mesmo, faz tudo o que quer, sem se
reportar a ninguém e sem que ninguém profba de agir. Eles vivem “sem leis, sem prisdes e
sem torturas” e “passam a vida calma e tranquilamente desfrutando de uma felicidade
desconhecida dos franceses”. Tal vida é regida pelas “leis do instinto e da conduta inocente
que a sabia Natureza [... neles] imprimiu”.%

Confrontado com a perspectiva de se civilizar e se policiar, Kondiaronk recusa viva
e reiteradamente os signos de distingao europeus, nega a propriedade privada, o dinheiro, as
leis coercitivas, o aparato estatal, a hierarquia administrativa, a religido crista e o luxo, e clama

que seu interlocutor se torne um wendat, isto é, um barbaro ou selvagem voluntario.
Conclusao

As observagoes indigenas sobre a civilizagdo europeia fornecem elementos para a
constru¢ao de uma imagem sobre sua propria sociedade, afinal, o conhecimento de uma outra
cultura e sociedade é necessario para construir e compreender sua propria. E, em geral, para os
indigenas, incorporar o outro ¢ uma forma de abertura para a alteridade e de construcao e alteragio
de identidades. F a0 se comparar a outros que um povo passa a se considerar como um grupo

5 LAHONTAN, Dialogues de M. le Baron de Labontan et d'un sanvage dans I'Amerique, pp. 68-69.
0 LAHONTAN, Dialogues de M. le Baron de Labontan et d’un sanvage dans I'Amerique, p. 97.

1 LAHONTAN, Dialogues de M. le Baron de Labontan et d’un sanvage dans ' Amerique, p. 125.

02 LAHONTAN, Dialogues de M. le Baron de Labhontan et d'un sauvage dans I'Amerique, p. 73.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 44 (2) | 2° semestre de 2025 | Pagina 64 : : :



distinto. Sua autoimagem nao reflete nada de estupidez ou ignorancia, mas de uma identidade
derivada de um conhecimento sobre as praticas e costumes de outros povos e, com isso, da
tentativa de se diferenciar deles a partir da recusa conscientemente elaborada — o que se aproxima
das reflex6es de Graeber e Wengrow sobre processos cismogénicos.

Os supostos selvagens e barbaros escolheram ser tais como sdo, decidiram de modo
voluntario ndo se policiar como os povos civilizados, decidiram preservar seus costumes. Sao, pois,
selvagens e barbaros voluntarios. Isso diz respeito a um desejo politico consciente que certas
sociedades revelam de nao se converter em sociedades policiadas, a0 menos nao a maneira ocidental.

Kondiaronk nos fala em “leis do instinto” e “conduta” da “natureza”. Por sua vez,
Montaigne sustenta que a ficgao politica dos poetas e fildésofos da antiguidade, com sua
republica ideal derivada da construgdo racional, ndo passa de contos de ninar, relegada ao
pais das quimeras, se comparadas a politica indigena.

Esses povos nio me parecem, pois, merecer o qualificativo de selvagens
somente por nao terem sido senao muito pouco modificados pela ingeréncia
do espirito humano e nao haverem quase nada perdido de sua simplicidade
primitiva. As leis da natureza, nao ainda pervertidas pela imis¢ao dos nossos,
regem-nos até agora e mantiveram-se tao puras que lamento por vezes nao
as tenha o nosso mundo conhecido antes, quando havia homens capazes de
aprecia-las. Lamento que Licurgo e Platao nio tenham ouvido falar delas,
pois sou de opiniao que o que vemos praticarem esses povos, Nao somente
ultrapassa as magnificas descricdes que nos deu a poesia da idade de outro, e
tudo o que imaginou como suscetivel de realizar a felicidade perfeita sobre a
terra, mas também as concepgbes e aspiracOes da filosofia. Ninguém
concebeu jamais uma simplicidade natural elevada a tal grau, nem ninguém
jamais acreditou pudesse a sociedade subsistir com tao poucos artificios. [...]
Quanto a Republica que imaginava lhe parecia longe de tamanha petfeicaol®

Nao nos deixemos enganar. Embora sejam qualificadas de simples e naturais, existem
elaboragdes de arranjos politicos no interior dessas sociedades, nao sendo sua liberdade um
mero efeito colateral de um modo de vida inculto. Kondiaronk costumava exagerar sua
argumentacao dizendo que os wendat eram felizes e inocentes filhos da natureza, tudo isso
para se afastar a0 maximo do que considerava ser o modo de vida europeu. Tratava-se de
um artificio retérico. De modo andlogo, mesmo que caracterizadas como naturais, havia para
Montaigne certos artificios nas sociedades amerindias, mesmo que poucos. Por isso, essas
populagbes nao sao imagens de filhos inocentes da natureza ou encarnagoes de uma antiga
sabedoria, uma espécie de caldo humano primordial. Ao contrario, sio sociedades
contemporaneas, imaginativas e criativas, que desenvolveram ideias muito especificas sobre
como viver e sobre o que era importante em suas sociedades. Em suma, as sociedades niao

estatais sao fundamentalmente sociedades politicas, dotadas, é verdade, de uma outra politica.

Referéncias bibliograficas

0 MONTAIGNE, “Dos canibais”, pp. 237-238.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 44 (2) | 2° semestre de 2025 | Pagina 65 : : :



ANDRADE, O. de. Obras completas — 6. Do Pan-Brasil a antropofagia e as untopias. Rio de Janeiro:
Civilizacao Brasileira, 1970.

CLASTRES, P. A sociedade contra o estado. Tradugao de Theo Santiago. Sao Paulo: Cosac Naify, 2003.
FRANCO, A. A. de M. O 7ndio brasileiro e a revolugao francesa. Rio de Janeiro: Topbooks, 2000.

GRAEBER; WENGROW. O despertar de tudo: Uma nova histéria da bumanidade. Tradugao
Denise Bottmann, Claudio Marcondes. Sio Paulo: Companhia das Letras, 2022.

GUARANL, J. “Tornam—se selvagem”. Terra: antologia afro—indigena. Org. Felipe Carnevalli,
Fernanda Regaldo, Paula Lobato, Renata Marquez e Wellington Cancado. Siao Paulo/Belo
Horizonte: Ubu Editora/PISEAGRAMA, 2023.

HARVEY, D. A. The French Enlightenment and its Others: The Mandarin, the Savage, and the
Invention of the Human Sciences. Londres: Palgrave, 2012.

HARVEY, D. A. “The Noble Savage and the Savage Noble: Philosophy and Ethnography
in the Voyages of the Baron de Lahontan”. French Colonial History, 11(1), pp. 161-191, 2010.

KOPENAWA, D.; ALBERT, B. A gueda do céu: palavras de um xama yanomami. Tradugao de
Beatriz Perrone-Moisés. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2015.

LA BOETIE. Discurso da servidio voluntiria. Traducio de Laymert Garcia dos Santos. Sdo
Paulo: Brasiliense, 1999.

LAHONTAN. Dialogues de M. le Baron de Labontan et d'un sauvage dans I’Amerigue. Paris:
Editions Desjonqueres, 2023.

LESTRINGANT, F. O canibal: grandeza e decadéncia. Traducio de Mary Murray Del Priore.
Brasilia: Editora Universidade de Brasilia, 1997.

LEVI-STRAUSS, C. Tristes Tripicos. Traducio de Rosa Freira d’Aguiar. Sio Paulo:
Companhia das Letras, 1996.

LILTTY, A. L héritage des lumiéres: ambivalences de la modernité. Paris: EHESS, Gallimard, Seuil, 2019.

MANN, B. A. “Are you delusional? Kandiaronk on Christianity”. In: MANN, Barbara.
(Org.). Native American Speakers of the Eastern Woodlands: Selected Speeches and Critical Analysis.
Westport, CT: Greenwood Press, 2001, pp. 35-82.

MEEK, R. L. Social Science and the ignoble savage. New Y ork: Cambridge University Press, 1976.
MONTAIGNE. Ensaios. Tradu¢ao Sérgio Milliet. Sao Paulo: Editora 34, 2016.
MUTHU, S. Enlightenment against empire. Princeton: Princeton University Press, 2003.

OUELLET, R. “Adatio: le Sauvage philosophe de Lahontan”. Québec frangass, (142), 2006, pp. 57- 60.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 44 (2) | 2° semestre de 2025 | Pagina 66 : : :



OUELLET, R. “A la découverte de Lahontan”. In: Dix-huitieme Siecle, n°27, 1995.
L'Antiquité. pp. 323-333; doi : https://doi.org/10.3406/dhs.1995.2060.

PAGDEN, A. Ewuropean Encounters with the New World: from Renaissance to Romanticism. Yale
University Press: New Haven & London, 1993.

PESTRE, J. “Canadenses (Filosofia dos)”. Enciclgpédia, ou Diciondrio razoado das ciéncias, das
artes e dos oficios. Vol. 7. “Civilizagdo Material”. Denis Diderot; Jean le Rond d’Alembert.
Organizado por Pedro Paulo Pimenta e Maria das Gracas de Souza; traduzido por Pedro
Paulo Pimenta ¢f a/. Sao Paulo: Editora Unesp, 2024.

ROUSSEAU. Eseritos sobre a politica e as artes. Organizado por Pedro Paulo Pimenta; traduzido
pot Pedro Paulo Pimenta [et al.]. Sao Paulo: Editora UBU; Editora UNB, 2020.

SIOUIL, G. E. Eatenonha, Racines autochtones de la démocratie moderne. Québec: Presses de
I’'Université Laval, 2021.

SIOUL, G. E. Les Hurons—W endat. 1. ’héritage du cercle. Québec: Presses de 'Université Laval, 2019.
SIOUL G. E. Les Hurons—Wendat. Une civilisation neéconnue. Québec: Presses de I'Université Laval, 1997.
SIOUL G. E. Pour une autobistoire autochtone de I’ Amérique. Québec: Presses de 'Université Laval, 2023.

SOUZA FILHO, J. A. de. “A arte do blefe: Montaigne e o mito do bom selvagem”. In:
MORUS — Utopia e Renascimento, Campinas, v. 3, 20006.

SOUZA FILHO, J. A. de. “Aporia canibal”. In: Montaigne e seu tempo. José Alexandrino De
Souza Filho (Org.). Joao Pessoa: Editora Universitaria da UFPB, 2012.

SOUZA FILHO, J. A. de. “A utopia tupi, segundo Montaigne”. In: Morus — Utopia e
Renascimento, Campinas, v. 6, pp. 117-122, 2009.

SOUZA FILHO, J. A. de. “Realidade historica, representacao literaria e coesao factual nos
ensaios ‘amerindios’ de Michel de Montaigne”. Modernos & Contemporineos - International
Journal of Philosophy, [S. L], v. 5, n. 11, 2021.

STECKLEY, J. “Kandiaronk: a man called Rat”. In: STECKLEY, John. Untold Tales: Four
Seventeenth-Century Hurons. Toronto: Associated Heritage Publishing, 1981, pp. 41-52.

STECKLEY, ]J. The Eighteenth—Century Wyandot: A Clan-Based Study. Watetloo, Ontario:
Wilfrid Laurier University Press, 2014.

VIVEIROS DE CASTRO, E. Metafisicas canibais: elementos para uma antropologia pds estrutural.
Sao Paulo: Cosac Naify; n-1 edi¢oes, 2015.

WILKINSON, E. “Recovering classical indigenous philosophy”. Dialogue. 2023; 62 (3): 503-
512. doi:10.1017/50012217323000148.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 44 (2) | 2° semestre de 2025 | Pagina 67 : : :



