
 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Número 43 (2) | 2º semestre de 2024 | Página 94 : : : 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

O devir-putrefato do Estado: Hegel e a crítica à democracia 

Gabriel Ferri Bichir1 

 

Resumo: Neste trabalho, investigamos as antinomias presentes no conceito hegeliano de Estado e, 

partindo delas, elaboramos uma crítica imanente da Filosofia do Direito apoiando-nos no trabalho de 

Frank Ruda sobre a populaça (Pöbel). Defendemos que o Estado hegeliano é marcado por um 

organicismo sui generis em que todo elemento capaz de colocar em questão o processo de totalização 

é assimilado à figura do inorgânico. Tal é o caso do povo nos sistemas democráticos, entendido como 

força inorgânica que dissolve o movimento do todo em um sem-número de átomos isolados. Esse é 

justamente o pressuposto da argumentação hegeliana a favor da exclusão da democracia (direta) como 

alternativa viável ao sistema representativo esposado em seu livro. 

Palavras-chave: Crítica – Democracia – Estado – Hegel – Organismo. 

 

 

The becoming-rotten of the state: Hegel and the critique of democracy 

 

Abstract: In this work, we investigate the antinomies present in the Hegelian concept of the State 

and, on that ground, we elaborate an immanent critique of the Philosophy of Law, drawing on Frank 

Ruda's work on the rabble (Pöbel). We argue that the Hegelian State is characterized by a sui generis 

organicism in which any element capable of calling into question the process of totalization is 

assimilated to the inorganic. This is the case of the people in democratic systems, which is viewed as 

an inorganic force that dissolves the movement of the whole into a multitude of isolated atoms. This 

is precisely the presupposition of the Hegelian argument in favour of excluding (direct) democracy 

as a viable alternative to the representative system advocated in his book. 

Keywords: Critique – Democracy – Hegel – Organism – State. 

 
1 Doutor em Filosofia pela Universidade de São Paulo. E-mail: gabriel.bichir@yahoo.com. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Número 43 (2) | 2º semestre de 2024 | Página 95 : : : 
 

Introdução 
 

O presente trabalho tem como objetivo recolocar o debate sobre o estatuto do 

conceito hegeliano de Estado a partir da discussão acerca dos descaminhos do regime 

democrático que, na Filosofia do Direito, é preterido em favor de uma monarquia 

constitucional. Com efeito, defendemos que, nessa obra, o Estado aparece como uma 

estrutura antagônica cindida em dois polos – um dialético e outro organicista. 

Em um primeiro momento, buscaremos matizar tal diagnóstico, mostrando como 

cada um desses polos apresenta-se na obra e como entram em contradição, embora o polo 

organicista acabe prevalecendo. 

Em seguida, mostraremos como essa prevalência permite desenvolver uma crítica 

imanente do Estado hegeliano devido à impossibilidade de realizar seu próprio conceito. 

Começaremos recuperando a categoria da populaça analisada por Frank Ruda como 

elemento inorgânico e inassimilável, posto que o organismo estatal fracassa em impedir seu 

aparecimento na esfera da sociedade civil. Por fim, generalizaremos o insight de Ruda para 

mostrar que o dito organicismo hegeliano pressupõe uma operação sub-reptícia de exclusão 

do povo como elemento apto a governar. Isto é: a democracia precisa ser violentamente 

recalcada como forma viável de governo por ameaçar a unidade orgânica do Estado. Por 

meio dessa operação, Hegel recai num dogmatismo muito aquém do potencial especulativo 

de sua dialética, demonstrando o caráter problemático da transposição imediata de categorias 

lógicas para a esfera política. 
 

A face de Janus do Estado 
 

O conceito hegeliano de Estado foi muitas vezes acusado de ensejar um coletivismo 

de viés autoritário, uma vez que não passaria de uma transposição da monarquia prussiana 

para o papel. Popper, o paladino liberal, não media palavras ao afirmar que: “Quase todas as 

ideias mais importantes do totalitarismo moderno são diretamente herdadas de Hegel”2. 

Atualmente, tal visão caiu em desuso por ser considerada demasiado caricatural pela literatura 

especializada, que matizou a compreensão hegeliana do Estado apontando sua evidente 

afinidade com os princípios burgueses da Revolução Francesa, posteriormente consolidados 

por meio do Código Napoleônico (o qual chegou a ser implementado nos territórios alemães 

ocupados pelo exército francês)3. 

A despeito dos descaminhos da crítica liberal, é possível partir dela para pôr um 

questionamento central para a compreensão do Estado hegeliano, mesmo que os termos do 

problema precisem ser rearranjados: o Estado é uma estrutura propriamente harmônica? Se 

não, que tipo de antagonismo habita seu núcleo? O que se busca com esse deslocamento é 

compreender a especificidade de uma estrutura que não se confunde nem com o Estado liberal 

ascendente nem com a monarquia feudal decadente. 

 
2 POPPER, The Open Society and its Enemies. Volume II: The High Tide of Prophecy: Hegel, Marx, and the 
Aftermath, p.58. 
3 Desde os anos 1950, Éric Weil (1970) já levava a cabo o trabalho de desmistificação do dito conservadorismo 
hegeliano. Mais recentemente, tanto Pinkard (2000) quanto Losurdo (2004) matizaram essa temática, realçando 
a singularidade da posição hegeliana frente aos conservadores e liberais de seu tempo.  



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Número 43 (2) | 2º semestre de 2024 | Página 96 : : : 
 

Para fornecer uma resposta satisfatória, levantamos a hipótese de que tal Estado 

precisa ser analisado a partir de uma tensão latente entre dois polos: um polo dialético e um 

polo “organicista”, na falta de uma expressão mais precisa, pois é inegável que Hegel rechaça 

tanto o organicismo clássico do século XVIII quanto o que será entendido como 

organicismo após sua morte. Trata-se, efetivamente, de dois modelos distintos de 

compreensão do corpo social, descritos por Zizek nos seguintes termos: 
   

E como esse “universal singular” se relaciona ao antagonismo? A única 

solução é radical: o núcleo de um antagonismo não é o conflito entre as duas 

partes/polos de um Todo. É, ao contrário, inerente ao próprio Todo. Ela 

atravessa os dois aspectos (ou modos, perspectivas) do Todo: o Todo 

organicamente estruturado que contém seus elementos, alocando para cada 

um seu próprio lugar no Todo, versus o Todo encarnado no “universal 

singular”. É a clivagem entre a Sociedade como estrutura hierárquica e a 

Sociedade que os excluídos (demos, o terceiro estado, dissidentes) 

representam.4 
 

No modelo organicista, a sociedade é entendida como um todo que interage 

reciprocamente com os seus membros, garantindo uma relação que tende à harmonia. De um 

ponto de vista lógico, é a categoria da causalidade recíproca ou interação (Wechselwirkung) que 

predomina, de tal forma que a causa é ao mesmo tempo efeito, o condicionante é ao mesmo 

tempo condicionado e vice-versa. A contradição não tem ainda todo o seu peso, como no 

caso do segundo modelo (propriamente dialético), aquele da universalidade concreta, no qual 

o todo deixa de ser uma aglutinação de partes, mas se encarna num singular que é uma espécie 

de “parte sem parte”, um todo não-todo, capaz de romper a harmonia e forçar uma 

reconfiguração global do sistema. Trocando em miúdos: no organismo a forma pode ser 

plástica, porém não se reconfigura na sua integralidade; na universalidade concreta, a forma 

é quebrada por dentro e o próprio conceito de totalidade perde sua estabilidade epistêmica. 

Ambos os modelos estão presentes na Filosofia do Direito, mas é o organicismo que 

tem a última palavra, a despeito das intenções explícitas de Hegel, que jamais defendeu algo 

próximo do corporativismo fascista. Com efeito, seu organicismo é sui generis: não se trata de 

uma sociedade fixista, com lugares sociais preestabelecidos, muito menos uma sociedade que 

suprima a diferença, pois é bem documentada a insistência hegeliana na preservação do 

momento da liberdade subjetiva, mesmo no seu caráter formal (a liberdade de imprensa, de 

expressão, o governo representativo). Na verdade, esse organicismo pode ser melhor 

compreendido como a fixação de um momento específico da Doutrina do Conceito, a saber, o 

conceito de vida: 
 

Essa objetividade do ser vivo é o organismo [Organismus]; ela é o meio e a 

ferramenta do fim, é perfeitamente conforme a fins [zweckmäßig], já que o 

conceito constitui sua substância; mas, precisamente por causa disso, esse 

meio e essa ferramenta são, eles mesmos, o fim executado em que o fim 

 
4 ZIZEK, Organs without Bodies. Deleuze and Consequences, p.66. 

 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Número 43 (2) | 2º semestre de 2024 | Página 97 : : : 
 

subjetivo está, portanto, silogizado imediatamente consigo mesmo. Segundo 

sua exterioridade, o organismo é um múltiplo, não de partes [Teilen], mas sim 

de membros [Gliedern] que, enquanto tais, a) subsistem apenas na 

individualidade; eles são separáveis na medida em que são externos e podem 

ser apreendidos nessa externalidade; mas na medida em que eles são 

separados, eles voltam às relações mecânicas e químicas da objetividade 

comum. b) Sua exterioridade se contrapõe à unidade negativa da 

individualidade viva; por conseguinte, essa é impulso de pôr o momento 

abstrato da determinidade do conceito como diferença real.5 
 

O organismo enquanto momento da ideia lógica de vida apresenta, portanto, duas 

características principais: uma teleologia interna e uma multiplicidade de membros na sua 

composição6. Em contraposição, a objetividade mecânica e química é inerte, pura 

exterioridade vazia que consiste apenas de partes abstratas em interação recíproca; já na 

categoria da vida, essas partes ganham vitalidade como membros de uma totalidade dinâmica, 

que ao mesmo tempo as condiciona e é por elas condicionada. Note-se que a relação entre 

eles não é propriamente contraditória, mas tende a uma espécie de equilíbrio em movimento. 

Quando surge de fato uma contradição entre o organismo e o que está fora dele (o 

inorgânico), a ideia de vida se modifica e caminha para a ideia do conhecer. Ora, o que se 

verifica na Filosofia do Direito é uma fixação arbitrária desse momento da Ciência da Lógica que 

também deveria ser superado, mas que permanece como uma espécie de morto-vivo. Se 

Ruda está correto em dizer que Marx lê a FD contra a CL, então também se faz necessário 

empreender a via oposta e ler a CL contra a FD, pois aquilo que é fluido na lógica cristaliza-

se numa forma fixa quando “aplicado” ao campo social. Um indício desse fato é a 

proliferação incomum de comparações organicistas ao longo da obra: 
 

O Estado é um organismo, quer dizer, um desenvolvimento da ideia em 

direção às suas diferenças. [...] É da natureza do organismo que todas as suas 

partes tenham de perecer [alle zugrunde gehen müssen], se elas não passam à 

identidade ou se uma delas se põe como autônoma.7 

 

O idealismo que constitui a soberania é a mesma determinação em virtude da 

qual no organismo animal as suas assim chamadas “partes” não são partes, 

mas membros, momentos orgânicos [organische Momente], cujo isolamento e 

subsistir-por-si é a doença.8 

 

 
5 HEGEL, Ciência da Lógica. Volume 3 - A Doutrina do Conceito, p.251. Edição da Suhrkamp: TW VI, p.476. 
6 “Em primeiro lugar, a corporeidade do próprio indivíduo constitui uma unidade internamente teleológica, de 
modo que “o organismo é um múltiplo, não de partes, mas de membros” (WL 681/6:476). A unidade subjetiva 
do indivíduo vivo manifesta a organização da teleologia interna, e ainda que o organismo seja de fato “capaz” 
de relações mecânicas e químicas, Hegel sugere que em tais relações o ser vivo é “tratado como algo morto”. Na 
medida em que são tratadas como um ser vivo, as partes do organismo não podem ser separadas do todo e 
ainda permanecer o que são [...] Pelo contrário, a unidade do organismo é um impulso (Trieb) em que é ao 
mesmo tempo atividade e processo de produção e produto resultante; isto é, a unidade do organismo é um 
impulso em que é causa e efeito de si mesma” (NG, Hegel’s Concept of Life. Self-Consciousness, Freedom, Logic, p.265). 
7 HEGEL, Linhas Fundamentais da Filosofia do Direito, p.558. Edição da Suhrkamp: TW VII, p.415. 
8 HEGEL, Linhas Fundamentais da Filosofia do Direito, p.594-595. Edição da Suhrkamp: TW VII, p.443. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Número 43 (2) | 2º semestre de 2024 | Página 98 : : : 
 

Essa concepção inevitavelmente conduz a uma neutralização do conflito: o momento 

da identidade fala mais alto e reduz o potencial do Estado ao de agremiador de membros 

esparsos, sobretudo se levarmos em conta a influência maligna da sociedade civil, que 

mimetiza a exterioridade das relações mecânicas e químicas. Por outro lado, o papel do 

indivíduo é também radicalmente limitado, pois doravante sua função se reduz a ser 

integrado no todo como um órgão que espelha o universal e é por ele espelhado, mas que não 

tem propriamente lugar enquanto particularidade. Nesse esquema, aliás, qualquer 

contradição entre universal e particular é diagnosticada como sinônimo de doença, 

analogamente ao organismo animal da Filosofia da Natureza que enfrenta uma disrupção de 

seu sistema autorregulatório. A única contradição que tem efetivamente o direito de aparecer 

como tal é a contradição entre Estados, que Hegel aponta como inelutável, posto que os 

Estados se comportam entre si como se estivessem no estado de natureza. Todo tipo de 

conflito intraestatal, por sua vez, deve poder ser restituído à harmonia; destarte, Hegel não 

nega a existência de conflitos, apenas nega sua capacidade de rearticular radicalmente o 

próprio conceito de Estado, que – tal como um grande organismo – deve ser capaz de 

incorporar o que o nega sem deixar resto. 

Existe, no entanto, uma contra tendência a tal diagnóstico no interior mesmo da 

Filosofia do Direito, embora ela se manifeste com mais força em outras obras. Quando Hegel 

realça o papel dos impulsos e afirma que devem ser “o sistema racional das determinações 

da vontade”9, deixa entrever um conceito renovado de sujeito que acolhe aquilo que é não-

individual sem descartá-lo como meramente “irracional”. Como explica Safatle, isso 

permitiria a reformulação da desgastada noção de autonomia:  
 

Pois essa maneira de se reconciliar com os impulsos demonstra como a 

vontade livre não é construída a partir do modelo da vontade individual. Ela 

é o acolhimento do que é não individual e não personalizado no sujeito, por 

isso, ao menos nesse caso, acolhimento do que deve necessariamente se 

manifestar a princípio como impulso. Ela é modelo de uma abertura à 

alteridade (uma alteridade que não é simplesmente a figura de outro 

indivíduo, de outra consciência) a partir da problematização da natureza das 

relações a si. Sendo assim, seu reconhecimento social deve ser efetivado no 

interior de um processo no qual a vontade se libere de sua dependência estrita à figura do 

indivíduo.10 
 

Tal potencial fica evidente nas constantes críticas hegelianas ao modelo contratualista 

de sociedade (ou mesmo ao ideal liberal), ao pressupor um indivíduo já formado que renuncia 

a uma liberdade originária para entrar em sociedade com os outros, produzindo como 

resultado um todo que não passa da soma de átomos isolados. Ora, está claro que o modelo 

da ideia de vida apresentado na lógica não é esse, pois os membros resguardam em si mesmos 

a totalidade, de modo que o principal é o vínculo que os une e não a soma de propriedades 

individuais. Uma autonomia capaz de resguardar um fundo heterônomo, portanto, o que a 

diferencia do modelo kantiano do legislador de si. Não é difícil rastrear essa compreensão 

 
9 HEGEL, Linhas Fundamentais da Filosofia do Direito, p.198. Edição da Suhrkamp: TW VII, p.70. 
10 SAFATLE, Grande Hotel Abismo. Por uma reconstrução da teoria do reconhecimento, p.76. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Número 43 (2) | 2º semestre de 2024 | Página 99 : : : 
 

alternativa do vínculo social à Fenomenologia, mais especificamente ao confronto entre senhor 

e escravo, que tem como resultado um reconhecimento que não passa pela forma (jurídica) 

da pessoa de direitos: “O indivíduo que não arriscou a vida pode bem ser reconhecido como 

pessoa [als Person]; mas não alcançou a verdade desse reconhecimento como uma consciência-

de-si independente”11. É justamente essa “consciência-de-si independente” que passagens 

como aquela comentada por Safatle deixam entrever, embora nunca se realize por completo, 

esmagada pela força da metáfora organicista. 

Uma filosofia, uma obra – uma rede de forças em constante tensionamento, a 

cristalização de uma experiência social ela mesma contraditória, desde a origem do Estado 

moderno até as inúmeras tentativas fracassadas de produzir seu ocaso. Dois corações 

habitam o peito da eticidade hegeliana que, tal como um pêndulo, oscila entre o modelo 

organicista e o dialético; uma fratura não meramente interior, evidentemente, posto que se 

refletiu externamente nas diversas apreciações de sua obra: Hegel, o totalitário; o 

mistificador; o niilista; o reformista; o revolucionário. Não se trata de determinar qual deles 

é o original e qual é o postiço, mas de se demorar no ritmo de seus batimentos. 
 

O abscesso da populaça 
 

Frank Ruda, no já clássico Hegel’s Rabble, argumentou que a Pöbel (populaça) seria a 

figura da Filosofia do Direito que melhor encarnaria a autodissolução do modelo hegeliano de 

Estado, quer dizer, sua incapacidade de combater as tendências de putrefação que o 

assombram. Afinal, a populaça nada mais é do que o elemento inorgânico que põe o organismo 

estatal em questão, uma vez que não há solução definitiva para sua situação de miséria e 

revolta absolutas. Partiremos da argumentação de Ruda para incorporá-la em seguida ao 

caminho que estamos traçando. 

Hegel estava atento aos problemas sociais de sua época, ainda mais do que os 

pioneiros da economia política e, por isso, não negligenciava o perigo representado pela 

pobreza nos Estados modernos. Afinal, se a sociedade civil incentiva a busca sórdida dos 

interesses estritamente pessoais, sobretudo do enriquecimento, é natural que conduza a uma 

desproporção entre possuidores e despossuídos, acumuladores e miseráveis; se essa 

tendência permanecer descontrolada, conduzirá inevitavelmente à putrefação do corpo 

social, dissolvendo o vínculo orgânico entre os membros e o Estado. Ocorre que o maior 

perigo, ao menos aos olhos hegelianos, não estaria simplesmente no crescimento da pobreza, 

e sim na constituição de um tipo social específico, que não é apenas miserável, mas, 

sobretudo, inconformado com a sua situação, voltando seu ódio para o conjunto da 

sociedade e suas instituições: 
 

O decair de uma grande massa abaixo da medida de um certo modo de 

subsistência, que se regula de per si como o modo necessário para um membro 

da sociedade – e, com isso, o decair até perder o sentimento do direito, da 

retidão e da honra de subsistir mediante uma atividade e um trabalho próprios 

–, produz a geração da plebe [Pöbel], geração que, por sua vez, traz consigo, 

ao mesmo tempo, uma maior facilidade de concentrar riquezas 

 
11 HEGEL, Fenomenologia do Espírito, p.145. Edição da Suhrkamp: TW III, p.149.  



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Número 43 (2) | 2º semestre de 2024 | Página 100 : : : 
 

desproporcionais em poucas mãos. [...] A pobreza em si não torna ninguém 

parte da plebe: esta é determinada somente pelo estado de ânimo que se 

combina com a pobreza, pela revolta interna [innere Empörung] contra os ricos, 

contra a sociedade, contra o governo etc.12 
 

O diferencial da Pöbel não é a pobreza extrema, mas a Empörung voltada contra 

o tecido social, uma indignação que perfaz sua existência e faz ecoar um protesto absoluto 

contra a sociedade que permite sua existência. Trocando em miúdos, ela é a figura da Filosofia 

do Direito que melhor encarna a autodissolução do modelo hegeliano de Estado, sua 

incapacidade de combater as tendências de putrefação que o assombram. Se na Roma antiga 

essa desarticulação foi um longo processo que envolvia uma multiplicidade de fatores (o 

ordenamento jurídico abstrato, a desarticulação do vínculo ético, precipitado por guerras 

civis, pelo despotismo dos imperadores e pelas invasões bárbaras), então na modernidade a 

Pöbel incorpora em si todos esses elementos constituindo um “direito sem direito” capaz de 

dissolver a ordem existente. Ao contrário de todos os outros potenciais conflitos 

mencionados no livro, a Pöbel é o único que não possui solução definitiva: Hegel menciona 

a caridade, auxílios públicos por parte de instituições do governo e até mesmo a colonização 

como formas de minimizar suas consequências nefastas, mas nenhuma dessas ações é 

suficiente para eliminá-la por completo, já que está indissociavelmente atrelada ao modus 

operandi da sociedade civil: “Aqui se torna manifesto que, no seu excesso de riqueza, a sociedade 

civil não é suficientemente rica, isto é, não possui no patrimônio que lhe é próprio o suficiente 

para obviar ao excesso de pobreza e à geração da plebe”13. O dilema é o seguinte: se a criação 

dessa ralé é inerente ao sistema, então não bastam propostas baseadas em remédios 

exteriores. Por outro lado, Hegel quer preservar a sociedade civil como esfera autônoma e 

não aceita sua dissolução no organismo do Estado, o que impede uma solução que desarticule 

por dentro os mecanismos de concentração de renda. O resultado é uma aporia – a Pöbel 

como encarnação de uma contradição sistêmica: 
 

A consequência decisiva dessa percepção é que a própria sociedade civil 

produz constantemente injustiça. Mas Hegel não pode tirar essa 

consequência, já que a sociedade civil é uma parte da organização racional do 

ético, e até constitui o seu peculiar “mundo da aparência” (Ibid., 180) e, 

portanto, não pode ser constitutivamente uma concatenação de injustiças [...] 

Como resultado disso, a posição da populaça é única na filosofia de Hegel 

porque marca um ponto de indistinguibilidade e de impossibilidade de 

categorização para o qual Hegel não conhece qualquer solução. Deve-se 

afirmar claramente o que isso significa: o problema que a populaça pobre 

apresenta excede a categorização conceitual e filosófica de Hegel.14 
 

 Adicionemos: o problema da populaça excede o framework teórico da Filosofia do 

Direito que insiste em tratar o Estado como um organismo autorregulado supostamente 

capaz de assimilar o que o nega sob o perigo de incorrer em doença e se desmantelar 

 
12 HEGEL, Linhas Fundamentais da Filosofia do Direito, p.516-517. Edição da Suhrkamp: TW VII, p.389.  
13 HEGEL, Linhas Fundamentais da Filosofia do Direito, p.518.  
14 RUDA, Hegel’s Rabble. An Investigation into Hegel’s Philosophy of Right, p.63-64. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Número 43 (2) | 2º semestre de 2024 | Página 101 : : : 
 

caso fracasse. A populaça incorpora, pois, a lógica da universalidade concreta – 

pressuposta mas não realizada no esquema hegeliano, que tende fatalmente ao 

organicismo, forma bastarda da contradição. A populaça é justamente o limite dessa 

operação, a pedra no sapato da eticidade moderna que impede sua constituição enquanto 

organismo e que dissolve sua divisão tripartite em família, sociedade civil e Estado. Daí 

as várias expressões mobilizadas por Ruda: o direito sem direito, o órgão sem corpo etc. 

As metáforas orgânicas não passam desapercebidas: 

 

A populaça emerge em um interstício peculiar entre vida e morte; de uma 

vida depois da morte, ou melhor: de uma vida dos mortos. Nesse sentido, 

ela não nomeia apenas um órgão sem corpo, um não-órgão, mas também o 

lugar de “algo” morto-vivo [undead]. Pois não pode cair sob o juízo positivo 

de que a populaça está morta, porque então entraria em putrefação devido 

à inadequação entre conceito e realidade. Ela já é um resultado da 

putrefação da pobreza. Mas também não se pode julgar negativamente e 

afirmar que não está morta, já que isso significaria que seria possível 

rescrever esse juízo em um juízo positivo: ela está viva. Portanto, resta 

apenas uma possibilidade, que ela caia sob um juízo infinito kantiano: que 

ela vive como morta, que é morta-viva [...] Sua presença sem corpo, in-

orgânica, morta-viva, inerte, ociosa é eterna.15 
 

Tal como a mutilação na perna de Molloy, a populaça consome o indivíduo-

Estado por dentro, inviabilizando todo acordo substancial e dissolvendo sua 

preponderância sobre a sociedade civil de forma a espalhar seu abscesso por todo o 

tecido social. Ela designa uma espécie de vida-morta, a bem dizer, um não-lugar, um 

não-tempo (a eternidade), uma “lógica de dupla latência” que garante que todos possam 

eventualmente se tornar populaça: como o processo de acumulação da sociedade civil é 

marcado pela incerteza e pela oscilação, qualquer um pode vir a perder tudo o que tem 

e se juntar à massa empobrecida e indignada; isto é, não existe qualquer mecanismo 

regulatório que o impeça em definitivo. Tal processo é designado por Ruda através do 

esquema N-C-N: é necessário que exista a pobreza na sociedade civil; é contingente que uma 

pessoa específica venha a ficar pobre ou seja assimilada à populaça; é necessário que exista 

uma despossessão absoluta, uma falta infinita, uma “populaça absoluta” que abarca 

todos. Se todos podem se tornar populaça, então são efetivamente populaça, embora 

somente como fantasmagoria – o limite do laço social desvelado através de uma parte 

que põe o todo em questão. Assim, a populaça é o locus de uma contradição, de uma 

parte que não pode ser harmonizada ao todo, posto que o dissolve, exigindo um novo 

conceito de totalidade, isto é, a constituição de uma nova sociedade.  

Partindo do insight de Ruda, tomaremos um caminho diverso para radicalizar seu 

diagnóstico: não é apenas a figura particular da populaça que ilumina as contradições do 

organicismo da FD, pois o centro do problema jaz no modo como Hegel associa o povo 

como um todo – o regime democrático – ao elemento inorgânico a ser exorcizado do 

comando do Estado. 

 
15 RUDA, Hegel’s Rabble. An Investigation into Hegel’s Philosophy of Right, p.98. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Número 43 (2) | 2º semestre de 2024 | Página 102 : : : 
 

A democracia como pathos do inorgânico  
  

Grosso modo, Hegel defende a monarquia constitucional como o modelo mais bem-

sucedido de organização estatal. Aqui, deixaremos de lado sua teoria da função do monarca 

e nos deteremos em sua crítica à democracia (direta), a qual tem como alicerce a defesa da 

representação como único modelo viável de mediação entre o povo e seus governantes. Com 

efeito, a estratégia argumentativa hegeliana assemelha-se a uma operação de recalque: para que 

o modelo representativo se sustente, a alternativa de um poder centrado no povo que 

prescindisse das instâncias mediadoras tradicionais precisa ser irrevogavelmente excluída do 

horizonte político. 

Localizamos a cellula mater da argumentação hegeliana em sua polêmica contra o 

conceito rousseauniano de vontade geral:   
 

A mencionada definição do direito contém o ponto de vista, difundido 

mormente desde Rousseau, segundo o qual o que deve ser a base substancial 

e o primeiro não é a vontade enquanto sendo em si e para si, enquanto 

vontade racional, não é o espírito enquanto espírito verdadeiro, porém o 

espírito como indivíduo particular [als besonderes Individuum], como vontade do 

singular em seu arbítrio próprio. Uma vez aceito este princípio, segundo ele 

o racional só pode vir à luz enquanto restringindo [beschränkend] essa 

liberdade, assim como também não enquanto algo imanentemente racional, 

porém como um universal externo, formal. Esse ponto de vista está 

desprovido de todo pensamento especulativo e é rejeitado pelo conceito 

filosófico, porquanto ele produziu nas cabeças e na efetividade fenômenos 

cujo horror só tem paralelo na trivialidade dos pensamentos nos quais se 

fundavam.16   
  

Hegel defende que o modelo contratualista de Rousseau seria incapaz de conceituar 

a vontade no seu caráter plenamente racional, como um em-si-para-si em que particular e 

universal estão devidamente silogizados. Na verdade, o locus do acordo seria o indivíduo 

isolado, de modo que a relação universal-particular só poderia ser abstrata e externa, quer 

dizer, um laço não-substancial constituído de fora (um indivíduo já pré-formado 

encontrando um Estado igualmente dado), de maneira não muito distante do contratualismo 

liberal clássico. Nesse sentido, a liberdade não seria uma construção coletiva, mas uma 

propriedade individual à la Locke, predicada numa restrição recíproca. Mais à frente, Hegel 

estende esse raciocínio para abarcar também a filosofia fichtiana, que sofreria do mesmo 

defeito: Fichte só seria capaz de conceber o reconhecimento como restrição mútua, o que 

termina por ratificar a separação entre indivíduo e Estado. Isso implica dizer que todos esses 

modelos perdem de vista a forma orgânica do Estado; como vimos, o organicismo hegeliano 

pressupõe uma causalidade recíproca em que os membros ao mesmo tempo constituem e 

são constituídos pelo todo, ou seja, nenhum dos dois preexiste à relação. Enquanto crítica 

do contratualismo o juízo hegeliano certamente é perspicaz e capaz de apontar contradições 

fundamentais no interior dessa tradição de pensamento; no entanto, Hegel vê-se obrigado a 

 
16 HEGEL, Linhas Fundamentais da Filosofia do Direito, p.212. Edição da Suhrkamp: TW VII, p.80-81. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Número 43 (2) | 2º semestre de 2024 | Página 103 : : : 
 

forçar a mão para encaixar nesse esquema filosofias que lhe são francamente refratárias, a de 

Rousseau ainda mais do que a de Fichte.  

No Contrato Social, por exemplo, o vínculo entre indivíduo e soberano é estabelecido 

nos seguintes termos: 
 

Essas cláusulas, quando bem compreendidas, reduzem-se todas a uma só: a 

alienação total de cada associado, com todos os seus direitos, à comunidade 

toda, porque, em primeiro lugar, cada um dando-se completamente, a 

condição é igual para todos, e, sendo a condição igual para todos, ninguém 

se interessa por torná-la onerosa para os demais [...] Enfim, cada um dando-

se a todos não se dá a ninguém e, não existindo um associado sobre o qual 

não se adquira o mesmo direito que se lhe cede sobre si mesmo, ganha-se o 

equivalente de tudo que se perde, e maior força para conservar o que se tem.17 
 

Não negamos, como pondera Lebrun18, que persista uma “raiz ultraindividualista” 

no contrato, sobretudo se nos atentarmos aos termos de Rousseau. Entretanto, isso não só 

não esgota sua substância como nem sequer capta seu sentido fundamental, francamente 

oposto ao individualismo: o acordo pressupõe uma alienação total do participante; ainda que 

este participe como indivíduo, seu caráter individual precisa ser radicalmente purgado para 

que a soberania possa ser estabelecida – somente abrindo mão de tudo seria possível garantir 

a verdadeira liberdade. Dá-se, nesse movimento, a dissolução da figura lockeana do 

proprietário de si, que só se relaciona com o mundo após tomar posse de si mesmo; aqui 

ocorre o oposto: o indivíduo só se relaciona com os outros após abrir mão de sua 

propriedade, ou melhor, de si mesmo como proprietário. A intersubjetividade não tem como 

pressuposto último o sujeito atomizado, mas a confrontação do sujeito com o que lhe é 

oposto, aquilo de não-individual que habita o seu peito. Assim chegamos no núcleo da 

incompreensão hegeliana: salvo engano, Hegel confunde a vontade geral rousseauniana com 

a vontade de todos19, essa sim um mero agregado de perspectivas individuais. 
  

Há comumente muita diferença entre a vontade de todos e a vontade geral. 

Esta se prende somente ao interesse comum; a outra, ao interesse privado e 

não passa de uma soma de vontades particulares. Quando se retiram, porém, 

dessas mesmas vontades, os a-mais e os a-menos que nela se destroem 

mutuamente, resta, como soma das diferenças, a vontade geral.20 
 

 
17 ROUSSEAU, “Do Contrato Social”, p.38-39. 
18 LEBRUN, “Contrato social ou negócio de otário?”, p.227. 
19 Na Enciclopédia, o diagnóstico é refinado: Hegel reconhece a diferença entre as duas expressões, mas afirma 
que Rousseau não teria se mantido fiel a ela quando trata do Estado: “A diferença acima mencionada entre o 
simplesmente comum e o verdadeiramente universal encontra-se expressa de uma maneira pertinente no bem-
conhecido Contrato social de Rousseau. Ali se diz que as leis de um Estado deveriam emanar da vontade universal 
(da volonté générale) mas não precisariam absolutamente, por isso, ser a vontade de todos (volonté de tous). Rousseau 
teria, a respeito da teoria do Estado, elaborado algo de mais profundo se tivesse sempre conservado ante os 
olhos essa diferença” (HEGEL, Enciclopédia das Ciências Filosóficas em Compêndio. Volume I - A Ciência da Lógica, 
p.298). 
20 ROUSSEAU, “Do Contrato Social”, p.52-53. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Número 43 (2) | 2º semestre de 2024 | Página 104 : : : 
 

 Se nos referirmos à aritmética, ao gosto do próprio Rousseau, constataremos 

uma diferença crucial entre a soma simples (vontade de todos) e a soma das diferenças (vontade 

geral). O atomismo censurado por Hegel reveste o primeiro sentido, mas não o segundo. 

Sendo assim, a vontade geral refere-se ao substrato comum das inúmeras opiniões 

particulares, que nunca valem enquanto tais, pois no contrato já estão imediatamente mediadas 

com o universal – acrescentando-se ainda um detalhe: os indivíduos não precisam, 

necessariamente, estar cientes desse elemento comum que os atravessa. Daí se segue a 

constatação decisiva de que o povo pode ser enganado, mas jamais corrompido, pois a 

vontade geral é a fonte de toda justiça, podendo ser encoberta, mas jamais falsificada, pois 

não é posse de nenhum membro separadamente. Nas palavras de Tunick: 

 

Hegel está tão preso a uma compreensão da democracia como 

necessariamente totalizadora do princípio da soberania individual que parece 

incapaz de ver as passagens em que Rousseau articula a visão de democracia 

envolvendo “a alienação total de cada associado, com todos os seus direitos, 

à comunidade toda” (SC 1:6, 148). Hegel foi incapaz de conceber a 

democracia como capaz de coexistir no interior de uma estrutura 

corporativista em que os cidadãos tivessem consciência cívica e pudessem ser 

mediados com o universal.21 
 

Atacar Rousseau é estratégico para desativar a democracia direta como alternativa 

viável ao modelo representativo, que é despudoradamente hipostasiado. Para tanto, Hegel 

precisa sustentar que o individualismo é o pilar último do modelo democrático, que negaria 

a representação de forma abstrata em prol de um conjunto de opiniões particulares (não 

mediadas, portanto). Com isso, constrói-se uma narrativa que opõe representação/mediação 

de um lado a democracia direta/imediatidade de outro, fazendo da Repräsentation o único 

destino político possível da Vermittlung: 
 

Na introdução da representação [Repräsentation], reside o fato de que o 

assentimento não deve ser dado imediatamente por todos, mas somente por 

delegados plenamente autorizados, pois o singular, agora, não concorre mais 

enquanto pessoa infinita. A representação se funda na confiança [Zutrauen]: 

mas a confiança é algo diferente de eu dar o meu voto em pessoa, enquanto 

este [indivíduo]. O voto majoritário é igualmente contrário ao princípio 

segundo o qual eu devo estar presente enquanto este [indivíduo] àquilo que 

deve me obrigar. [...] Portanto, o princípio da vontade subjetiva singular 

desaparece, pois a confiança se dirige a uma causa, aos princípios de um 

homem, do seu comportamento, do seu agir, em suma, ao seu sentido 

concreto.22 
 

Sob os auspícios da crítica à abstração, uma segunda abstração é defendida: que a 

representação deva ser o “princípio” do sistema político moderno. Certamente esse foi seu 

 
21 TUNICK, “Hegel’s Claim about Democracy and His Philosophy of History”, p.206-207. 
22 HEGEL, Linhas Fundamentais da Filosofia do Direito, p.647-648. Edição da Suhrkamp: TW VII, p.478.  



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Número 43 (2) | 2º semestre de 2024 | Página 105 : : : 
 

destino histórico, ao menos desde a Revolução Francesa, embora Hegel não tenha interesse 

em fundar seu sistema exclusivamente no desenvolvimento histórico, e sim no 

desenvolvimento da ideia na história, algo bem diferente. Assim, a função da representação 

é propriamente lógica – instanciar a mediação como se fosse o termo médio de um silogismo: 

“[os estamentos] são os ‘mediadores’ em todos os sentidos, porque são ‘termos médios’ em 

todos os sentidos”.23 Como a transposição da lógica à política não é tão imediata quanto 

Hegel gostaria de fazer crer, só pode ser realizada através dessa operação de recalque que 

exclui a democracia direta como forma igualmente válida de instanciação. Na concepção de 

Hegel, esse tipo de democracia só teria florescido na Antiguidade, sobretudo na Grécia, pois 

lá existia um laço substancial unindo o indivíduo ao todo ético, de modo a suprimir o 

momento da diferença que caracterizará posteriormente o mundo moderno: 
 

A constituição democrática é, aqui, a única possível: os cidadãos ainda não 

estão conscientes do particular, nem, por conseguinte, do mal; neles não se 

quebrou a vontade objetiva. Atena, a deusa, é a própria Atenas, ou seja, o 

espírito efetivo e concreto dos cidadãos [...] Essa é a verdadeira posição da 

constituição democrática; sua legitimidade e sua absoluta necessidade 

baseiam-se nessa eticidade objetiva ainda imanente [immanenten objektiven 

Sittlichkeit].24 
 

O indivíduo participava diretamente da vida política porque ainda não tinha 

consciência de ser um indivíduo; através dele agiam apenas as potências éticas que garantiam 

o equilíbrio da pólis. Nesse caso, Hegel reconhece que não havia necessidade de um terceiro 

termo que conectasse universal e particular, já que o particular existia apenas em-si, ainda 

não para-si; a mediação dava-se de forma imanente, portanto. Como essa não é mais a 

realidade do Estado moderno, seria impossível sustentar o mesmo modelo: o momento da 

consciência-de-si, do indivíduo que se sabe enquanto tal, exige que a mediação seja 

(re)atualizada como representação, de modo que seus interesses estejam representados no 

parlamento por meio de deputados, dispensando sua presença. 

Retomando a argumentação de Tunick, realçamos dois argumentos principais 

empregados por Hegel contra a democracia (direta): o primeiro deles, já discutido, é o fato 

de as instituições democráticas totalizarem o princípio da soberania individual; o segundo 

consiste em apontar que a democracia se apoia numa falsa concepção de Estado, que 

hipostasia a sociedade civil. Por dispensar a representação como termo médio, a constituição 

democrática se regozija na passagem direta entre universal e particular; a consequência dessa 

hybris é a projeção no interior do Estado das dinâmicas dos interesses pessoais que tipificam 

a sociedade civil. Os estamentos são a instituição de controle; sem eles, não há nada que 

garanta que o interesse particular possa ser temperado pelo propósito universal do Estado, 

purgando-o do que teria de excessivo (a busca fanática pelo enriquecimento, por exemplo). 

Lembremos que a massa não organizada é constantemente associada ao elemento 

“inorgânico” que se opõe ao organismo estatal; ora, se por alguma razão essa massa passar a 

 
23 MARX, Crítica da Filosofia do Direito de Hegel, p.86. 
24 HEGEL, Filosofia da História, p.212 (tradução modificada). Edição da Suhrkamp: TW XII, p.308. 

 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Número 43 (2) | 2º semestre de 2024 | Página 106 : : : 
 

dominar, então o inorgânico vencerá a batalha e levará o organismo ao estado de doença – 

como se fosse um órgão putrefato que precisa ser rapidamente extirpado antes que comprometa 

a totalidade do corpo político. 
 

A questão, que foi sobretudo discutida, é em que sentido se há de 

compreender a participação das pessoas privadas [Privatpersonen] nos assuntos do 

Estado. Pois como pessoas privadas devem ser tomados os membros das 

assembleias estamentais, seja como indivíduos para si, seja como 

representantes de muitos, ou do povo. Costuma-se chamar povo o agregado 

[Aggregat] das pessoas privadas, mas, enquanto tal agregado, ele é vulgus, não 

populus; e sob esse respeito é o único fim do Estado que um povo não chegue 

à existência, nem ao poder, nem à ação enquanto um tal agregado. Tal situação 

de um povo é, em geral, uma situação de injustiça, de aeticidade, de 

irracionalidade; nessa situação o povo seria somente como uma potência 

informe, brutal, cega, como o mar agitado, elementar; o qual porém não se 

destrói a si mesmo, como o faria o povo enquanto elemento espiritual.25 
 

Assim, estabelece-se uma nova oposição entre povo-orgânico e agregado-inorgânico, de 

modo que o segundo se transforma em um fantasma, um perigo constante que ronda toda 

organização estatal ameaçando decompô-la se seu avanço não for detido. A sociedade civil é 

justamente esse momento (do entendimento) em que o particular vale enquanto tal; por sua 

própria natureza, ameaça constantemente a soberania do Estado, pois nela – como bem 

demonstraram os britânicos – o homem está preocupado apenas com os seus próprios 

interesses. À diferença desses, porém, Hegel não acredita em um mecanismo imanente de 

equilíbrio como a famigerada “mão invisível”, que organiza de longe a convergência das 

particularidades numa universalidade abrangente; é verdade que existe algo de universal no 

próprio produzir, já que no mundo moderno o indivíduo não trabalha apenas para si, mas 

também para os outros; ainda assim, se a sociedade civil não contar com uma série de 

mecanismos representativos, isso não bastará para coibir definitivamente o perigo de 

putrefação. 

Note-se que na perspectiva hegeliana, o perigo da democracia moderna é o exato 

oposto daquele diagnosticado por Tocqueville: para este, o sistema democrático é, por 

natureza, nivelador, trazendo o intelecto e as habilidades dos homens para a média, ao 

contrário da aristocracia, em que alguns poucos são dotados de talentos excepcionais. Para 

Hegel, a democracia consagra a soberania individual e, com isso, desnivela o jogo político, 

fazendo valer o arbítrio de cada um e sobrepondo a sociedade civil ao Estado. Ambos 

concordam que a democracia periga a todo momento recair tanto no despotismo quanto na 

anarquia; a ênfase, porém, recai em extremos distintos: Hegel teme, sobretudo, a anarquia 

democrática, em que cada um fala por si e todo tipo de organização se desfaz; Tocqueville, 

por sua vez, defende que o despotismo é a degeneração mais provável, sobretudo no caso 

dos EUA, pois a descentralização política e o isolamento dos indivíduos poderiam facilitar o 

controle tirânico de cima, fato que historicamente se mostrou muito mais acertado do que 

 
25 HEGEL, Enciclopédia das Ciências Filosóficas em Compêndio. Volume III - A Filosofia do Espírito, p.315 
(tradução ligeiramente modificada). Edição da Suhrkamp: TW X, p.341.  



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Número 43 (2) | 2º semestre de 2024 | Página 107 : : : 
 

sua contrapartida hegeliana. Partindo da realidade empírica dos americanos, Tocqueville foi 

também capaz de reconhecer que o regime democrático não atomizava, sem mais, os 

indivíduos, mas construía por si mesmo uma série de mecanismos mediadores ignorados por 

Hegel: 
 

É que cada um, na sua esfera, toma parte ativa no governo da sociedade. O 

homem do povo, nos Estados Unidos, compreendeu a influência que a 

prosperidade geral tem sobre a sua felicidade, ideia tão simples e no entanto 

tão pouco conhecida pelo povo. Ademais, acostumou-se a encarar aquela 

prosperidade como obra sua. Por isso, vê na fortuna pública a sua própria 

fortuna e trabalha para o bem do Estado, não só por dever ou por orgulho, 

mas ousaria dizer quase por cupidez [...] Nada existe de mais incômodo no 

hábito da vida do que aquele irritável patriotismo dos americanos.26 
 

Advertência duplamente pertinente quando pronunciada por um francês, a quem não 

se poderia negar conhecimento de causa no que concerne as tais efusões patrióticas. Seu 

diagnóstico vai na contramão da afirmação hegeliana de que a representação parlamentar 

seria a única forma de mediação política capaz de prevenir a barbárie generalizada. Com 

efeito, os americanos construíram sua democracia de baixo, o que garantia o acordo da 

vontade individual com a vontade geral não era o parlamento, mas a vida ordinária das 

pequenas comunas, seguidas dos condados, onde os habitantes viviam uma vida dupla, 

produzindo para si e para suas comunidades. Os laços fortes preveniam a atomização e 

garantiam a longevidade desses pequenos experimentos comunais, ainda que sua 

generalização em estruturas mais vastas acarretasse alguns tensionamentos. Valem aqui as 

palavras de Marx, para quem um homem é representante de outro “não por meio de uma 

outra coisa, que ele representa, mas por aquilo que ele é e faz”27, precisamente o que escapou 

a Hegel na sua ratificação do parlamentarismo à la inglesa como única opção. 
 

Considerações finais 

 

Não seria lícito questionar as credenciais de tal crítica como anacrônica, isto é, não 

se estaria exigindo de Hegel algo que ele jamais poderia oferecer – uma defesa do 

democratismo radical décadas antes dos experimentos revolucionários do século XIX, 

devidamente imortalizados por seus discípulos de esquerda?  

Não se trata de mapear o lastro histórico da dialética hegeliana, que certamente se 

mostrava refratária a uma posição que só se consolidaria depois da metade do século, mas 

de interrogar seus silêncios – aquilo que precisa ocultar para que a operação de transposição 

da lógica na política pudesse se estabelecer. É vão exigir de um filósofo que faça algo a que 

não se propôs, mas não o é interrogar as manobras que possibilitam que tenha feito o que 

fez; afinal, a transposição da mediação lógica para a representação política só é possível se 

ficar bem assentado que tertium non datur, que não existe outra alternativa de instanciação para 

além do parlamentarismo. A possibilidade de que a democracia possa contar com um tipo 

 
26 TOCQUEVILLE, A Democracia na América, p.183. 
27 MARX, Crítica da Filosofia do Direito de Hegel, p.134. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Número 43 (2) | 2º semestre de 2024 | Página 108 : : : 
 

próprio de mediação entre vontade particular e vontade geral precisa ser violentamente 

expurgada, resultando na sua equivalência ao individualismo tipicamente liberal. 

Toda operação de exclusão deixa rastros de sua violência. São precisamente essas 

marcas que oferecem um ponto de sustentação para a crítica verdadeiramente radical, capaz 

de confrontar Hegel com os pontos cegos de seu sistema. 

 

Referências bibliográficas 

 

HEGEL, G.W.F. Linhas Fundamentais da Filosofia do Direito. São Paulo: Editora 34, 2022.  

HEGEL, G.W.F. Ciência da Lógica. Volume 3 - A Doutrina do Conceito. Petrópolis: Vozes, 

2018. 

HEGEL, G.W.F. Enciclopédia das Ciências Filosóficas em Compêndio. Volume I - A Ciência da Lógica. 

São Paulo: Loyola, 2012. 

HEGEL, G.W.F. Enciclopédia das Ciências Filosóficas em Compêndio. Volume III - A Filosofia do 

Espírito. São Paulo: Loyola, 2011.  

HEGEL, G.W.F. Fenomenologia do Espírito. Petrópolis: Vozes, 2013. 

HEGEL, G.W.F. Filosofia da História. Brasília: UNB, 2008. 

HEGEL, G.W.F. Werke in 20 Bänden. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag, 1986. 

LEBRUN, G. “Contrato social ou negócio de otário?”. In: A Filosofia e sua História. São Paulo: 

Cosac Naify, 2006. 

LOSURDO, D. Hegel and the Freedom of Moderns. Durham and London: Duke University Press, 

2004. 

MARX, K. Crítica da Filosofia do Direito de Hegel. São Paulo: Boitempo, 2010. 

NG, K. Hegel’s Concept of Life. Self-Consciousness, Freedom, Logic. New York: Oxford University 

Press, 2020. 

PINKARD, T. Hegel. A Biography. Cambridge: Cambridge University Press, 2000. 

POPPER, K.R. The Open Society and its Enemies. Volume II: The High Tide of Prophecy: Hegel, 

Marx, and the Aftermath. London: Routledge, 1947. 

ROUSSEAU, J.J. “Do Contrato Social”. In: Os Pensadores. São Paulo: Abril Cultural, 1973. 

RUDA, F. Hegel’s Rabble. An Investigation into Hegel’s Philosophy of Right. New York: Continuum, 

2011. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Número 43 (2) | 2º semestre de 2024 | Página 109 : : : 
 

SAFATLE, V. Grande Hotel Abismo. Por uma reconstrução da teoria do reconhecimento. São Paulo: 

WMF Martins Fontes, 2012.  

TOCQUEVILLE, A. A Democracia na América. Belo Horizonte: Itatiaia; São Paulo: Edusp, 

1977. 

TUNICK, M. “Hegel’s Claim about Democracy and His Philosophy of History”. In: 

DUDLEY, W (Org.). Hegel and History. New York: State of New York Press, 2009, p.195-

211.  

WEIL, E. Hegel et l’Etat. Cinq conférences suivies de Marx et la philosophie du droit. Paris: Vrin, 1970.  

ZIZEK, S. Organs without Bodies. Deleuze and Consequences. New York/London: Routledge, 

2004. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 


