CADERNOS de
Eticae
Fllosofla Polltlca

Sdo Paulo 1/2021 S
CISSN- 2317-806X St~ gty Dossié Historia e Natureza

ISSN: 1517-0128 _ - s e varia




CA

DERNOS de

Etica e
Filosofia Politica

HISTORIA E NATUREZA: I ENC

NUMERO 38

VARIA E DOSSIE

ONTRO ARGENTINA-BRASIL SOBRE ESTUDOS

DO SECULO XVIII




CADERNOS DE ETICA E FILOSOFIA POLITICA

N° 38 - Sdao Paulo - 1° semestre de 2021
Publicagdo semestral
ISSN 1517-0128 / eISSN: 2317-806X

Editores: Maria das Gragas de Souza (responsavel
institucional), Alessandra Tsuji, André Manoel do
Nascimento, Caio Eduardo Cunha Leitdo, Christiane
Cardoso Ferreira, Dario Galvao (editor convidado do
dossié), Bugénio Mattioli Gongalves, Giovani Valério
Graciano Borges, Joézer Carvalho de Castro,
Louren¢o Fernandes Neto Silva, Joao Pedro
Argondizo Correia, Natanailtom de Santana Morador,
Priscila Aragio Zaninetti, Ricardo Fernandes dos
Santos, Tafs da Silva Brasil, Thiago Vargas Escobar
Azevedo, Victor Fiori.

Conselho Editorial: Conselho Editorial: Alberto
Ribeiro de Barros (USP), Antonio Carlos dos Santos
(UFS), Claudio Boeira Garcia (Unijui), Jaimir Conte
(UFRN), José Oscar de Almeida Marques (Unicamp),
Jose Thomaz Almeida Brum Duarte (PUC-RJ),
Helena Esser dos Reis (UFG), Luiz Felipe Netto de
Andrade e Silva Sahd (UFU), Luiz Fernando Batista
Franklin de Mattos (USP), Maria ILucia Mello e
Oliveira Cacciola (USP), Marilena de Souza Chaui
(USP), Milton Meira do Nascimento (USP), Miroslav
Milovic (zn memoriam), Newton Bignotto (UFMG),
Patricia Fontoura Aranovich (Unifesp), Paulo Jonas de
Lima Piva (USJT), Renato Janine Ribeiro (USP),
Ricardo Monteagudo (Unesp), Rodrigo Brandao
(UFPR), Rolf Kuntz (USP), Ruy Fausto (i memoriam),
Sérgio Cardoso (USP).

Imagem de capa: Les attributs des sciences, (1731), de Jean-
Baptiste-Siméon Chardin (1699-1779).

_ CADERNOS de
Etica e
Filosofia Politica

usp
Universidade de Sao Paulo
Reitor: Prof. Vahan Agopyan

Vice-reitor: Prof. Antonio Carlos Hernandes

FFLCH

Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas
Diretor: Prof. Paulo Martins

Vice-Diretora: Profa. Ana Paula Torres Megiani

Departamento de Filosofia da USP
Chefe: Prof. Oliver Tolle
Vice-chefe: Prof. Luiz Sérgio Repa

Coordenador do Programa de Pés-Graduagio:
Prof. Cartlos Eduardo de Oliveira

Prof. Mautricio Cardoso Keinert

Enderego para correspondéncia e aquisi¢do:
Profa. Matia das Gragas de Souza

Departamento de Filosofia - USP

Av. Prof. Luciano Gualberto, 315

05508-900 - Sao Paulo - SP - Brasil

Tel.: (0xx11) 3091-3761 - Fax: (Oxx11) 3031-2431
E-mail: cefp@usp.br

Cadernos de Etica e Filosofia Politica é uma publicagio
do Programa de Pos-Graduacdo do Departamento de

Filosofia da Universidade de Sio Paulo.
Os artigos deste periédico sao indexados por:
The Philosopher’s Index e Latin Americanist Research

Resources Project - LARRP

WWW.REVISTAS.USP.BR/CEFP



APRESENTACAO

A revista Cadernos de Etica e Filosofia Politica, cujo numero inaugural foi
langado em 1999, tem, ao longo de mais de duas décadas, ininterruptamente e
periodicamente publicado artigos dedicados a area de Filosofia. Os Cadernos visam suprir
em alguma medida a demanda por textos especializados e que atendam o estado atual da
questao para o campo ao qual se destina, fornecendo bibliografia a um publico interessado
no carater multifacetado da reflexdo sobre a ética e a politica.

As questoes relativas ao direito, a historia, a religido e as artes nao raro sio por elas
incorporadas, convertendo a um s6 tempo em sua matéria de investigagao e seu cenario de
intervencio. E esse carater abrangente da ética e da filosofia politica que lhes concede a
virtude da vivacidade. Os Cadernos sempre procuraram corresponder € promover essa
virtude, veiculando sobretudo a produgdao tedrica discente, sem distinguir correntes
ideoldgicas, linhas filosoficas ou areas de saber incluidas nas mais diversas manifestagdes de
reflexdo.

Aqui se encontrardo artigos, ensaios, resumos de teses e dissertagdes, resenhas,
tradugoes de trechos de obras e de pequenas obras. Todos os trabalhos, de recep¢ao dos
artigos, envio para pareceristas, revisiao, editoragao e publicacdo sdo realizados pela equipe
editorial, que se reune regularmente e toma suas decisOes editoriais de modo autbnomo.

A revista é editada em meio eletronico, pelo sistema OJS, o que resulta em um ganho
substancial de qualidade, pois facilita o acesso e a difusao dos textos. Somando-se a isso,
contamos com um vasto corpo de pareceristas especializados nos temas, correntes filosoficas
e autores enfocados pelos artigos, o que torna mais democratica a escolha dos textos
destinados a publicacio.

Além disso, os Cadernos utilizam o sistema de avaliacio na modalidade double-blind
review, nos quais todos os manuscritos enviados passam por ao menos dois avaliadores.
Finalmente, desde 2015 os Cadernos tém promovido eventos na area, buscando contribuir
para o debate sobre a pesquisa filoséfico-politica no Brasil, bem como tem editado dossiés
tematicos, conduzidos, conjuntamente com o corpo editorial da revista, com editores e
editoras convidados.

Convidamos os/as estudantes de pds-graduaciao em filosofia e pesquisadores/as
interessados/as em publicar seus trabalhos a colaborar conosco, ajudando-nos a diminuir
assim a distancia entre a pesquisa individual e o dialogo aberto com autores e criticos.

Os Editores



In memoriam

Somado ao desolador cenario de pandemia, os anos de 2020 e 2021 foram
particularmente pesarosos para a comunidade filoséfica brasileira. Por meio dessa nota
memoriam, a equipe dos Cadernos vem manifestar sua tristeza e prestar sua homenagem a
Miroslav Milovic e Ruy Fausto, ambos integrantes do Conselho Editorial da revista, e a Luiz
Roberto Monzani, autor de importantes obras para aqueles que se dedicam aos estudos de
filosofia moderna.



Sumario

Dossié Historia e Natureza

Apresentagao do dossi¢ “Historia e Natureza: I Encontro Argentina-Brasil sobre estudos

dO SECULO XVIII ..o bbbt 9
Cudworth, Bayle y Hume: sobre el ateiSmo eStratOnisSta.........cceevveeeeerrericeeremriieiensieeneneeenes 11
Fernando Bahr

Virtud y voluptuosidad: la figura de Epicuro en el Essaz sur les régnes de Clande et de Néron, et
sur les manrs et les écrits de Sénegue de DIAETOL .....vuuuiiiiiiiiiiiciiricccce e 25

Adrian Ratto
La libertad como poder semoviente en Emilie Du Chatelet: reflexiones tempranas........... 37

Natalia Zorrilla

Una primera aproximacién al “An Essay in Defence of the Female Sex” (1696): su autoria,
su estructura argumentativa y sus eStrate@ias retOIICAS ...uuimimiiimimiiiiemerereieteteieieseiesesesesssssnaens 54

Leandro Guertrero

Visiones catastroficas e inspiraciones edificantes. Kant entre Bengel y Lessing ................... 69
Ricardo Cattaneo

Una lectura de la doctrina kantiana del @enio ......ccvcccerinicerriniceieiicceeceeeeeceneeeeenenee 85
Luciana Martinez

Las reflexiones de Diderot en la voz ENCYCLOPEDIE. Critica y representacién en el
dIiCCIONATIO FLANCES ...viiiiiiiii s 99

Esteban Ponce
Antiguo régimen, opresion y revolucion. El lugar de la historia en la Mémoire de Meslier. 113

Manuel Tizziani



Varia

Da atragdo por um enigma: os caminhos de Claude Lefort a obra Maquiavel.................... 130
Dario de Negtreiros

O presente é um passado em poténciar? Consideragdes acerca da atitude estética do ser
humano em relagido aos acontecimentos historicos a partir de Simone de Beauvoir ......... 146

Josiana Barbosa Andrade

Musica e politica em Jean-Jacques Rousseau: da teoria da unidade de melodia a vontade

Daniela de Fatima Garcia

O pluralismo axiolégico do “jovem Canguilhem” no contexto da ascensao do fascismo

(1926-1939) .o 175
Caio Souto

A sindérese e o conhecimento da lei natural em Tomas de AQUINO.......ccovveueuvnicreerinicienenes 188
Camila Ezidio

O ressentimento na filosofia de NIEtZSChE ......c.ccoviueuriiciririniciciriccceeesece s 199

Cristian Sparemberger
Aproximacio entre Agamben e Comité INVISIVel ......ccoviieiririicininiiciiiccerccecees 212
Diego Guimaraes

Division of Property and Expansion of Participation Rights: Primogeniture and the

Rebuttal of Patriarchalism in James Tyrrell and John Locke ..o, 222
Claudia Elias Duarte
Entre a democracia e a verdade: Laclau € 0 pOpPuliSMO .......ccovvieieiviiciiiniicesieeeneenen. 237

Camila Batista

Tradugoes

Pensamentos de um espirito reto e sentimentos de um coragao virtuoso e Fragmentos
Diversos, de Jean-Jacques ROUSSEAU .......c.euiiuiiiuriiecieiriicciriicctseeeiee e 247

Tradugao, Apresentagao e notas: Rafael de Aradjo e Viana Leite

Apresentagiao da trAdUGCAO ....ccueviiecieiicciei ettt 247

Pensamentos de um espirito reto e sentimentos de um coragao Virtuoso ...........cceeeenec. 251

Fragmentos dIVELSOS. ..c.ouiiueuruieueiriieieietieieiersteeesensteie ettt se s essaesenes 262
Resenhas

John Locke Politico: a marca da tolerancia, de Antonio Carlos dos Santos ........cccvveceerverccnnnes 274

Maria Cecilia Pedreira de Almeida e Saulo Henrique Souza Silva



Dossié Historia e Natureza

I Encontro Argentina-Brasil sobre estudos do século XVIII




Apresentagido do dossié “Historia e Natureza: I Encontro

Argentina-Brasil sobre estudos do século XVIII”

No meés de outubro de 2020 foi realizado o evento académico “Historia e Natureza:
I Encontro Argentina-Brasil sobre estudos do século XVIII”, organizado pela Associagao
Brasileira de Estudos do Século XVIII (ABES18) e pela Asociacion Argentina de Estudios
del Siglo XVIII (AAES18). Foram realizadas cinco sesses virtuais para celebrar o 250°
aniversario da publicagao do Sistema da Natureza, do Barao d’Holbach, e da Histdria das duas
Indias do Abade Raynal. O evento reuniu especialistas do Brasil e da Argentina, e os trabalhos
que constituem este dossié foram elaborados a partir das apresentag¢oes deste I Encontro.

O evento foi marcado por um intenso e enriquecedor intercambio de ideais,
propiciando um dialogo franco entre pesquisadores e pesquisadoras de ambos os paises. A
diversidade de perspectivas se fez evidente na variedade de tradi¢oes filosoficas abordadas
no Encontro, agora refletidas neste dossi¢. Por meio da revisao critica de autores como Bayle,
Hume e Mandeville, foram explorados elementos de suas filosofias menos conhecidos,
desvelando o pensamento desses autores sob novas perspectivas. Nesse mesmo sentido,
junto a outras apresentagoes que examinaram textos menos estudados de filbsofos como
Diderot ou Kant, foram analisadas as obras de filésofas ainda negligenciadas pela fortuna
ctitica moderna, como Emilie Du Chatelet e Olympe de Gouges, e obras feministas cuja
autoria ainda nao foi estabelecida (textos que poderiam, inclusive, ser fruto de uma obra
coletiva), como é o caso do panfleto Ensaio en defesa do sexo feminino. Por fim, também foram
trazidos a luz autores cujos sistemas e reflexdes, embora de importancia central para os que
se dedicam a estudar a modernidade, ainda permanecem a ser explorados, caso de Fontenelle,
Condillac e Lessing.

No Encontro também foram apresentados trabalhos que adotaram um
procedimento comparativo, permitindo um debate sobre os vinculos estabelecidos entre
distintas tradicbes nacionais, como a francesa, a alema e a escocesa. Hia também
apresentacOes que buscaram evidenciar as repercussdes e os didlogos (ou os possiveis
beneficios que poderiam deles ser retirados) que a filosofia de autores modernos, como
d’Holbach, entretém com a ciéncia atual ou contemporanea. Foram igualmente explorados
distintos dominios do pensamento e da agdo, nao apenas filoséficos, mas fundados na
interpretacdo de textos de religiosos ou relativos aos mitos, como acontece no caso de
Meslier e Vico. Finalmente, outros trabalhos se propuseram a enfatizar a importancia dos
circuitos clandestinos de circula¢do das ideias no periodo e sua expressao.

O dossié completo, produto das apresentagoes realizadas no I Encontro, foi dividido
em dois volumes, cuja integra ¢ formada pela parceria internacional estabelecida entre as
revistas Sighy Dieciocho (AAES18) e Cadernos de Ftica e Filosofia Politica (USP). Enquanto o
volume da revista argentina disponibiliza os artigos dos pesquisadores e pesquisadoras
brasileiros, a edicio brasileira oferece ao publico os trabalhos dos pesquisadores e
pesquisadoras argentinos. Convidamos, portanto, os leitores e leitoras a visitarem ambas as
publica¢des, para que tenham uma visao abrangente e um acesso integral aos frutos do

evento.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 9 :: :



Das apresentagoes acima mencionadas, o presente volume dos Cadernos conta com
os seguintes artigos: Fernando Bahr, “Cudworth, Bayle y Hume: sobre o ateismo
estratonista”’; Adrian Ratto, “Virtude e voluptuosidade: a figura de Epicuro no Ensaio sobre os
reinos de Cldandio e Nero, e sobre os costumes e os escritos de Séneca, de Diderot”; Natalia Zorrilla, “A
liberdade como poder semovente em Emilie Du Chatelet: reflexdes primeiras”; Leandro
Guerrero, “Uma primeira aproximac¢ao ao An Essay in Defence of the Female Sex (1696): sua
autoria, sua estrutura argumentativa e suas estratégias retoricas”; Ricardo Cattaneo, “Visoes
catastroficas e inspiragoes edificantes. Kant entre Bengel e Lessing”; Luciana Martinez, “Uma
leitura da doutrina kantiana do génio”; Esteban Ponce, “As reflexdes de Diderot no artigo
Encyclopédie. Critica e representagao no dicionario francés”; Manuel Tizziani, “Antigo regime,
opressao e revolucao. O lugar da histéria no Mémoire de Meslier”.

Além do patrocinio realizado pela ABES XVIII e pela AAES XVIII, a reunido entre
ambos os paises foi possivel gracas ao apoio do Programa de Pés-Graduagiao em Filosofia
da FFLCH-USP e das revistas Siglo Dieciocho ¢ Cadernos de Ftica e Filosofia Politica, que agota
publicam os volumes complementares apresentados ao publico. As revistas também
registram o seu agradecimento aos professores e professoras coordenadores do evento:
Fernando Bahr (CONICET, CIF-INEO, UNL), Maria das Gragas de Souza (USP), Maria
Susana Seguin (IHRIM, ENS-Lyon, Univ. Montpellier III, IUF) e Pedro Paulo Pimenta
(USP). Esses apoios reforcam o compromisso e o fortalecimento de lagos entre as
institui¢des académicas brasileiras e argentinas dedicadas aos estudos filoséficos da
modernidade.

Finalmente, a essa edi¢ao em que ¢ publicada o dossi¢ se agregam artigos variados,
recebidos e aprovados nas ultimas chamadas. Inclui-se no presente volume uma tradugao de
textos de Rousseau, bem como uma resenha do livto “John Locke politico: a marca da
tolerancia”, de Antonio Carlos dos Santos.

Desejamos a todas e a todos uma excelente leitural

Adrian Ratto (Universidad de Buenos Aires-CONICET)

Dario Galvao (Universidade de Sao Paulo e Paris 1)

Natalia Zorrilla (Universidad de Buenos Aires-CONICET)
Thiago Vargas (Universidade de Sio Paulo)

Equipes dos Cadernos de Etica e Filosofia Politica ¢ da Siglo Dieciocho

::: Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Nuamero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 10 : : :



Cudworth, Bayle y Hume: sobre el ateismo estratonista

Fernando Bahr*

Resumen: Uno de los debates mas interesantes en torno a la razonabilidad del materialismo ateo se
dio entre los siglos XVII y XVIII a partir de que el anglicano Ralph Cudworth recupero, para
confutarla, una antigua version atribuida al peripatético Estraton de Lampsaco. Esta version, y las
ideas de Cudworth al respecto, llegan al continente por obra de Jean Le Clerc, donde rapidamente
caen bajo la critica de Pierre Bayle. Bayle, en efecto, muestra que la posicién de Cudworth era menos
sélida de lo que se suponia y que, por lo tanto, la hipétesis estratonista no habia sido confutada ni
mucho menos. David Hume, por su parte, tomé nota de este debate y lo reutilizé como parte
importante de sus Dialogues concerning Natural Religion, desde donde alcanzé su mas amplia difusion.
Palabras clave: atefsmo — estratonismo — Cudworth — Bayle — Hume

Cudworth, Bayle and Hume: on Stratonic atheism

Abstract: One of the most interesting debates about the reasonableness of atheistic materialism
occurred between the Seventeenth and Eighteenth Centuries after the Anglican Ralph Cudworth
recovered, to confute it, an old version attributed to the peripatetic Strato of Lampsaco. This version,
and Cudworth’s ideas about it, reached the Continent through Jean Le Clerc, where they quickly fell
under the criticism of Pierre Bayle. Bayle, in effect, shows that Cudworth’s position was less solid
than had been supposed and that, therefore, the Stratonic hypothesis had not been confuted at all.
David Hume, for his part, took note of this debate and reused it as an important part of his Dialogues
concerning Natural Religion, from where it was widely disseminated.

Keywords: atheism — Stratonism — Cudworth — Bayle — Hume

! Instituto de Filosoffa “Ezequiel de Olaso” (INEO) — Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y
Técnicas-Centro de Investigaciones Filosoficas (CONICET-CIF) / Universidad Nacional del Litoral (UNL).
E-mail: fernandobahr@gmail.com.

::: Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Nuamero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 11 :::



Cudworth, Le Clerc y Bayle

En 1678, el platénico de Cambridge Ralph Cudworth (1617-1688) dio a conocer su
opus magnum, The True Intellectnal System of the Universe: Wherein all the Reason and Philosophy of
Atheism is Confuted and its Impossibility Demonstrated. Esta obra, la tinica que Cudworth publico
en vida, es una impresionante muestra de erudicion clasica de mas de novecientas paginas
infolio y puede ser leida como una historia de la filosoffa antigua®. Cudworth la pens6é como
parte de un proyecto mayor cuyos objetivos eran: 1) demostrar la existencia de Dios, contra
los ateos; 2) demostrar que ese Dios era esencialmente moral, bueno y justo, contra quienes
lo concebian como “una omnipotente voluntad arbitraria que decreta, hace y vuelve
necesarias todas las acciones, tanto malas como buenas™; 3) demostrar la existencia de
libertad o sui potestas en las criaturas racionales, contra quienes afirmaban que toda accion era
intrinseca y esencialmente necesatia®. Murié diez afios mas tarde, en 1688, habiendo
completado sélo la primera parte. Las otras dos iban a ser publicadas postumamente a partir
de numerosos manuscritos y notas que dejo°.

El libro se hizo célebre en la Republica de las Letras del siglo XVIII y su autor ha
sido comparado con los principales filésofos de la época: Descartes, Leibniz, Malebranche.
Esto puede ser probado a partir de un simple hecho: estando el philosophe ignorant de Voltaire
en procura de entender algo acerca del universo y de si mismo, uno de sus consejeros,
después de Spinoza y de Leibniz, es Ralph Cudworth. Como en los otros casos, el pobre
filésofo abandona a su maestro en el mismo estado de ignorancia que antes padecia, pero el
dato es contundente. Para Voltaire, Cudworth formaba parte del canon de grandes filésofos,
y su teoria metafisica estaba en pie de igualdad con la armonia preestablecida de Leibniz o
con la sustancia de Spinoza®.

Como ha sugerido Luisa Simonutti, esta difusion del True Intellectual Systemr en el
continente se debid, al menos en parte, a una disputa que comenzé en Holanda a comienzos
del siglo XVIII entre los refugiados hugonotes’. Los actores en esa disputa fueron, por una
parte, el filélogo, filésofo y tedlogo suizo Jean Le Clerc (1657-17306), y, por lo otra, el
historiador y critico francés Pierre Bayle (1647-17006). Le Clerc era editor de un journal de
libros, noticias y resefias llamado Bibliothegue choisie; alli, desde el primer volumen, empezé a
publicar una traduccién al francés —hecha por él mismo— de diversos pasajes del Trwe
Intellectual System. Estos largos pasajes —diez, en total’— aparecieron en el curso de ocho
volumenes, a lo largo de tres aflos, y estuvieron acompafiados por numerosos comentarios
de elogio y algunas criticas. Las criticas tenfan que ver, por ejemplo, con el valor que
Cudworth concedia al argumento ontoldgico en la demostraciéon de la existencia de Dios’ o

2 John Locke la recomienda como tal. Cf. LOCKE, Some Thoughts Concerning Education, pp. 185-186

3 CUDWORTH, The True Intellectual System of the Universe, London, “Preface to the Reader”. Salvo indicacién en
contrario, todas las traducciones son mias.

+ CUDWORTH, The True Intellectual System of the Universe, London, “Preface to the Reader”.

5 La segunda parte en 1731 bajo el titulo A Treatise Concerning Eternal and Immutable Morality; 1a tercera en 1838,
bajo el titulo A Treatise of Free Will.

¢ Cf. VOLTAIRE, Le philosophe ignorant, p. 73.

7 Cf. SIMONUTTI, “Bayle and Le Clerc as readers of Cudworth. Elements of the of the debate on Plastic
Nature in the Dutch learned journals”, p. 152.

8 Véase LE CLERC, Bibliothéque choiste, 1, pp. 63-138; 11, pp. 11-77 y 78-130; 111, pp. 11-106; V, pp. 30-145; VII,
pp. 19-80; VIIL, pp. 11-42 y 43-106; IX, pp. 1-40 y 41-103.

9 Véase LE CLERC, Bibliothéque choisie, V, pp. 98, 133-134.

::: Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Nuamero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 12: ::



a la teorfa del innatismo'; los elogios, con la necesidad filosofica de encontrar un camino
intermedio que evitara dos enemigos igualmente peligrosos: el ateismo griego (y moderno),
por una patte, y, por la otra, el ocasionalismo de los cartesianos radicalizados!'.

De acuerdo con Cudworth, y Le Clerc, hay cuatro tipos de ateismo: el de los
“hylopatas” o seguidores de Anaximandro, el de los atomistas, el de los estoicos y el de los
“hylozoicos”"?. El dltimo, el “hylozoico” o “estratonista” es el mas peligroso, en tanto

adultera la nocién de materia o cuerpo, mezclandola y confundiéndola con la
de vida (...) y concluyendo de alli que a toda materia y sustancia como tal le
pertenece esencialmente la vida y la percepcion o entendimiento natural e
inconsciente, y que en los animales el sentido y la razén o entendimiento
conscientes nacen sélo por una modificacion accidental en la organizacion de
esta vida fundamental de la matetia®.

Este es uno de los peligros a evitar. Cudworth y Le Clerc consideran que ello es
posible en tanto se demuestre que la materia no es nada mas que masa resistente desprovista
de vida, esto es, que el origen de la vida ha de ser exterior a la materia. Para evitar el peligro
inverso, sin embargo, esa fuente de vida debe ser diferente de Dios, dado que en la suposicion
de que Dios haga “con sus propias manos, por decirlo asi, cada mosca, cada polilla, cada

214

larva y cada insecto”'*, no habria un orden estable en la Creacién y, peor atn, Dios mismo

serfa responsable de todos los desperfectos o fallos que se produjeran en ella.

Por lo tanto, dado que ni todas las cosas son producidas fortuitamente o por
el mecanismo sin gufa de la naturaleza, ni puede pensarse razonablemente
que Dios las haga inmediata y milagrosamente, puede muy bien concluirse
que hay una naturaleza plistica por debajo de EL la cual, como un instrumento
inferior y subordinado, se afana por ejecutar esa parte de la providencia que
consiste en el movimiento regular y ordenado de la materia'.

La nocién de “naturaleza plastica” es, como se sabe, el principal legado de Ralph
Cudworth a la historia de la filosoffa. En la escala boeciana del ser que Cudworth rehabilita’®,

10Véase LE CLERC, Bibliothégue choisie, 111, p. 32.

11 ROSA, “Ralph Cudworth in the République des Lettres: The Controversy about Plastick Nature and the
Reputation of Pierre Bayle”, p. 149. Por “cartesianos radicalizados” en este punto nos referimos a Louis de la
Forge, Géraud de Cordemoy, Arnold Geulinx y, el mas famoso de ellos, Nicolas Malebranche, quien en Recherche
de la vérité¢ habia dicho: “il n’y a qu’un vraie cause, parce qu’il n’y a qu’un vrai Dieu (...) la nature ou la force de
chaque chose n’est que la volonté de Dieu (...) toutes les causes naturelles ne sont point de véritables causes,
mais seulement des causes occasionnelles” (MALEBRANCHE, (Euvres completes, 11, p. 312).

12.¢]] y a donc eu quatre sortes d’Atheisme Philosophique. La premiere est celle des Hylopathiens, ou
d’Anaximandre, dans laquelle on tire tout de la matiere destituée de sentiment, en lui attribuant des Formes et
des Qualitez, qui s’y engendrent et qui s’y détruisent d’elles-mémes. La seconde est celle des Atomistes, comme
Democrite, qui fait tout venir du concours fortuit et de 'arrangement des Atomes. La troisiéme est I’Athefsme
Stoicien, ou une Nature aveugle, mais qui agit selon certaines regles, préside sur tout 'Univers. La quatriéme
est 'Hylozoique, ou celle de Straton, qui attribuoit a la matiere je ne sai quelle vie, sans sentiment et sans
intelligence” (LE CLERC, Bibliothéque choisie, 11, pp. 61-62).

15 CUDWORTH, True Intellectual System, p. 144.

14 CUDWORTH, True Intellectual System, p. 147 y LE CLERC, Bibliothéque choisie, 11, p. 79.

15 CUDWORTH, True Intellectual System, p. 150.

16 Véase HUTTON, “Cudworth, Boethius, and the Scale of Nature”, pp. 93-100.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 13 : : :



esa naturaleza plastica es el tipo menos perfecto de sustancia incorpérea: mas perfecta que la
materia —mera masa resistente— es menos perfecta que los seres racionales o los animales en
la medida en que le falta sentido (sense), conocimiento y conciencia'’. Sus funciones incluyen
la generacion y conservacion de plantas y animales'®, o la regulacién del movimiento de los
cielos', pero su poder no es itresistible y, por lo tanto, “no completamente incapaz (de la
misma manera que el arte humano) de verse algunas veces frustrado y decepcionado por la
mala disposicion de la materia”.

Stefano Brogi presenta este ultimo punto como la mejor explicacién de los motivos
que llevaron a Le Clerc a interesarse por la teorfa de la “naturaleza plastica”. El fil6logo suizo
encontro alli, dice Brogi, “un comodo chivo expiatorio a cuya imperfeccion atribuir los males
fisicos del universo”?'. Le Clerc, es cierto, vincula la metafisica de Cudworth con los avances
en biologia y sugiere, por ejemplo, que “el principio vital” de Nehemiah Grew (Cosmologia
sacra, 1701) podria ser la confirmacién empirica de esa metafisica; sin embargo, “no hay dudas
de que el interés de Le Clerc por el vitalismo es de orden primariamente teologico y
filoséfico”. Ahora bien, en ese sentido, ¢es la naturaleza plistica de Cudworth un chivo
expiatorio eficaz, ademas de comodo, para exculpar a Dios de los males del universo? Aqui
entra a jugar el segundo actor en la contienda, Pierre Bayle.

El problema del mal tenfa para Bayle un caracter recurrente, casi obsesivo: “#na hidra
—dice— a la que no se le puede cortar una cabeza sin que le renazean las otras. Cuando usted piensa haberle
tapado el camino a una objecion, sucede que ha abierto la puerta a varias otras dificnltades”. Asilo habia
mostrado en articulos como “Manichéens”, “Pyrthon” o “Pauliciens” de su Dictionnaire
historigue et critigne (1* edicion: 1696; 2° edicion: 1702), donde declaraba a la teodicea cristiana
vencida en argumentos cruciales (la doctrina del “permiso” del pecado, la relacion entre
libertad humana y providencia divina, la supuesta justicia del castigo eterno y el caracter
inevitable de los males fisicos) y derivaba de esa derrota una posicion antirracional que
denominaba —setia o sarcasticamente— “triunfo de la fe” y “llamado a la humildad cristiana”*.

En las obras postetiores al Dictionnaire, y particularmente en la Continuation des pensées
diverses (1704), Bayle insiste en estas consideraciones, pero acompafiandolas de otras no
menos inquietantes. Entre ellas, que las pruebas naturales de la existencia de Dios no son
irrebatibles y que, por lo tanto, puede datrse un ateismo especulativo “de buena fe”’*. Las
reflexiones de Cudworth en The True Intellectual System respecto de los cuatro tipos de ateismo

17 Véase ALLEN, pp. 337-347.

18 Cf. CUDWORTH, True Intellectual System, pp. 151 y 167-168.

19 Cf. CUDWORTH, True Intellectual System, p. 168.

20 CUDWORTH, True Intellectual System, p. 150, y LE CLERC, Bibliothéque choisie, 11, p. 84.

21 BROGI, “Nature plastiche e disegni divini. La polemica tra Bayle e Le Clerc”, pp. 55-56.

22 BROGI, “Nature plastiche e disegni divini. La polemica tra Bayle e Le Clerc”, p. 54.

23 BAYLE, Réponse anx questions d’un provincial, (en adelante, ROP) en (Euvres diverses (en adelante, OD), 111, p.
631b.

24 “Hay tanta gente que examina tan poco la naturaleza de la fe divina, y que tan raramente reflexionan sobre
este acto de su espiritu, que se hace necesario sacarlos de su indolencia mediante una larga lista de las dificultades
que rodean los dogmas de la religién cristiana. Es por un vivo conocimiento de estas dificultades por lo que
aprendemos la excelencia de la fe, y de este favor divino. Aprendemos por la misma via la necesidad de
desconfiar de la raz6n y de recurrir a la gracia. Aquellos que no hayan asistido jamas a los grandes combates de
la razén y la fe y que ignoren la fuerza de las objeciones filoséficas, ignoran una buena parte del agradecimiento
que le deben a Dios, y del método para triunfar sobre todas las tentaciones de la razén incrédula y orgullosa”
(BAYLE, Dictionnaire historigue et critique, IV, p. 646).

% BAYLE, Continuation des pensées diverses, (en adelante, CPD), en OD, 111, p. 323b.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 14 : : :



en la Antigliedad le sirven justamente de prueba y abren la puerta a lo que sera su altimo gran
objeto de indagacion: el naturalismo estratonista. Segin éste, existe un orden eterno e
inmutable que, sin origen en una causa inteligente anterior y sin estar dirigido por ningin

conocimiento, puede ser considerado perfecto en si mismo®

. Bayle la considera en principio
una hipétesis inadmisible. Pero igualmente inadmisibles a su juicio son todas las hipotesis
que conciban a Dios de otra manera que como una voluntad absolutamente libre y creadora
tanto de la existencia como de la esencia de las cosas, esto es, el arbitrarismo cartesiano. Desde
el momento en que se acepten proposiciones de una verdad eterna que sean tales por
naturaleza y no por una libre institucion de Dios, verdades que Dios conoce necesariamente
porque tal es su naturaleza, argumenta Bayle, “he alli una especie de fafum al cual Dios esta

727 Los estratonistas

sometido, he alli una necesidad natural absolutamente insuperable
llaman “Dios” a una naturaleza que existe por si misma sin haber sido hecha sobre ningin
plan, idea o causa ejemplar anterior, y dan cuenta del orden al que tal naturaleza esta sometida
afirmando su propia necesidad, afirmando que es asi y no de otra manera. Pero, ¢es que los
tedlogos pueden apelar a algun otro expediente a la hora de explicar, por ejemplo, por qué
Dios no puede hacer lo que implica contradiccion? ¢Qué ventajas supone demorar el
encuentro con una primera causa cuya razon de set no se explica por ningun plan antetrior?®

Para Bayle, pues, lejos de explicarse como un resultado de la corrupciéon moral, el
atefsmo estratonista es una posicioén filosofica coherente y dificil de refutar, tan dificil que
incluso los que lo combaten con mas ardor suelen darle armas sin darse cuenta. “El Sr.
Cudworth y el St. Grew, grandisimos filésofos, son un ejemplo de ello””. Estos autores, por
evitar la hipétesis de una intervencion directa y continua de Dios en la creacién, y las ruinosas
consecuencias que tal hipotesis tiene respecto de la teodicea, han atribuido a la naturaleza
plastica o al principio vital la posibilidad de regular el universo sin tener conciencia de su
funcioén; con ello se han privado del tnico antidoto contra el ateismo, a saber, el principio
filosofico segun el cual todo suceso que implica conformidad con leyes establecidas reenvia
necesariamente a una causa inteligente que conoce de manera adecuada la ley general que es
preciso respetar’. Los ateos infringen este principio adscribiendo la formacién de animales
a una causa que no es consciente de lo que hace y sigue un plan regular sin conocer la ley que

ejecuta.

Pero la naturaleza plastica del Dr. Cudworth y el principio vital del Dr. Grew
estan exactamente en la misma situacion, y, por lo tanto, su objecion contra
los ateos es completamente ineficaz. Porque si Dios pudiera comunicar tal
poder plastico, se seguirfa que no es inconsistente con la naturaleza de las

26 “IL]a naturaleza con sus virtudes y sus atributos, siendo el ser necesario, eterno e independiente, no puede
encontrarse jamas bajo una forma que no emane de las leyes eternas e inmutables, y que en consecuencia no
sea el estado mds perfecto que pueda existir. No hay estado anarquico a temer en la maquina del mundo, ésta
no puede estar mas que en su estado natural, el caos o el retorno del caos no son mas que quimeras; y si llegara
un ordenamiento de los cuerpos distintos del que vemos, y que pareciera menos bello o mas incémodo para el
hombre, no setfa por ello menos bello o mas incémodo para todo el Universo” (BAYLE, CPD, en OD, 111, p.
339b).

27BAYLE, CPD, en OD, p. 348a.

28 Cf. BAYLE, CPD, en OD, 111, p. 342a.

2 BAYLE, CPD, en OD, pp. 216-217.

30 Sobre la importancia de este principio en Bayle, puede verse MORI, Bayle philosophe, especialmente capitulos
3y5.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Nmero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 15: : :



cosas que haya esos agentes. Podrian por lo tanto existir por si mismos, diria
el adversario, de lo cual también se seguiria que la regularidad que observamos
en el universo podtia ser el efecto de una causa ciega, que no fue consciente
de lo que hizo™".

Observamos asi que, segin Bayle, el primer propésito de la obra de Cudworth, a
saber, la refutacion del atefsmo, no ha sido cumplido. Al contrario, los ateos, por lo menos
en su version estratonista, salen fortalecidos de la discusion. La tnica salida, por otra parte,
parece seguir siendo la que Cudworth y Le Clerc querian evitar, esto es, la de un Dios que
sin apoyarse en orden previo alguno —ni siquiera un orden de verdades— interviene
directamente en el universo, creando y conservando a cada instante cada uno de los seres.
Esta salida, sin embargo, como Bayle sabe, es desastrosa para cualquier proyecto de teodicea
en tanto a nadie sino a Dios puede hacérsele responsable de los males de Su obra.

Ante un panorama tan desalentador, Le Clerc intentara repensar el concepto de
“naturaleza plastica” comparandola con los pajaros que hacen su nido “de diversas maneras
y compuesto de diversos materiales sin tener idea alguna de arquitectura, ni de orden, ni de
albafiilerfa”, o con los artesanos que hacen una maquina sin saber el designio y las razones
de aquel que la invent6™. Sin embargo, terminard por reconocer que no le es posible explicar
cémo Dios dirige las acciones de sus criaturas sin ser el verdadero autor de ellas:

Confieso que no puedo decir como Dios utiliza la materia y dirige las
naturalezas formatrices inmmateriales sin ser el autor de todas sus acciones,
pero no se puede rechazar este pensamiento como absurdo después de las
pruebas directas que he referido. De otra manera, habria que rechazar todo
aquello de lo cual no tenemos ideas completas y exactas, lo cual nos harfa caer

en el mas ridiculo pirronismo™.

Era la confesiéon de una derrota. Le Clerc ha comprendido por fin, concluye Bayle
pot su parte, “1) que la carencia de toda idea no puede ser reemplazada en las naturalezas
plasticas mas que por una direccion de Dios; 2) que es imposible concebir que, bajo tal
direccidn, ellas conserven la cualidad de causa eficiente”. No siendo la naturaleza plistica
causa eficiente, la teodicea cudworthiana fracasa y toda la responsabilidad recae otra vez
sobre la Unica causa verdadera, a saber, Dios mismo; un Dios que, insistimos, debe ser
concebido a la manera de “Mr. Descartes y una parte de sus seguidores” como causa libre
de las verdades y de las esencias y, en tal sentido, como pudiendo hacer un circulo cuadrado

S'BAYLE, CPD, en OD, 111, p. 217a. “La doctrina de Mr. Cudworth consiste en: 1) Que la verdadera causa
proxima e inmediata de los animales no tiene ninguna idea de la obra que produce. 2) Que ella ha sido hecha
por una causa que s tiene idea de esa obra. Los estratonistas admiten la primera de estas dos proposiciones y
rechazan la segunda. Por poca sinceridad que tengan, reconoceran que no hay nada mas extrafio ni mas
incomprensible que suponer que lo que forma la maquina de los animales no conozca nada, y sin embargo logre
poner cada parte en el lugar que corresponda para la construccion de una obra donde se encuentra mas artificio
que en todo lo que el género humano ha inventado de mayor maravilla e ingenio. Pero sostendrfan que Mr.
Cudworth no puede molestarlos con esto, porque ya la primera proposicién de su doctrina contiene este gran
inconveniente, y su segunda tesis no lo puede remediar” (BAYLE, ROP, en OD, 111, p. 888 a-b).

32 LE CLERC, Bibliothéque choisie, V11, pp. 282-283.

3 LE CLERC, Bibliothéque choisie, VII p. 287.

3 BAYLE, ROP, en OD, 111, p. 890b.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 16 : : :



si se le ocurtiera®. Tal es para Bayle la inica muralla que la filosofia cristiana puede oponer
al estratonismo.

¢Suscribia el mismo Bayle esa teorfa del arbitrarismo divino? Dicho de otra manera,
una vez admitido que no habifa paso intermedio como pretendfan Cudworth y Le Clerc,
¢preferia Bayle el Caribdis del cartesianismo radicalizado para evitar la Escila del atefsmo
hylozoico o estratonista? Ciertas declaraciones nos llevarian a pensar que si. En efecto, Bayle
suele mostrarse confiado en la teoria cartesiana (“todas estas dificultades se evaporan desde
que suponemos que las esencias de las criaturas y las verdades filoséficas han sido fijadas

mediante actos de la voluntad de Dios™)

y califica en cambio de “incomprensible” la
hipétesis estratonista. Pues ésta obligaria a quienes la defienden “a decir que una naturaleza
que no tiene ni vida ni sentimiento, ha producido todas estas bellas obras, y que, sin saber lo
que hacia les ha dado una simetria y una subordinacién que parecen evidentemente el efecto

37 Por otro lado, no

de una inteligencia muy esclarecida, y que elige sus medios y sus fines
deja de reconocer que las consecuencias dltimas del cartesianismo son terribles. Entre otras
cosas, porque elimina cualquier distincién natural entre el vicio y la virtud®, y, por dar lugar
“ala pretension de que esta proposicion, #res y tres son seis, no es verdadera mas que en el lugar
y durante el tiempo que Dios lo quiera; que podia ser muy falsa en algunas partes del

”% nos conduce al

Universo, y que acaso lo sera entre los hombres el afio que viene
pirronismo mas exagerado. Se les puede endilgar, por lo tanto, a los estratonistas que su
teorfa es insostenible racionalmente, pero ¢no podrian ellos acaso replicar que la que
aparentemente los refuta también lo es? Se les puede endilgar que terminan afirmando algo
incomprensible, pero ¢no podrian ellos replicar exactamente lo mismo? En este atolladero

nos deja Bayle.

Los Dialogues de Hume

Se conocen bajo el nombre de “early memoranda” un conjunto de 318 notas de lectura
tomadas por David Hume en veintiséis folios carentes de numeracion original y distribuidas
en tres secciones.”’ La primera seccion, denominada por su autor “Filosofia natural”, es s6lo

un folio con nueve notas; la segunda seccion, “Filosofia”, abarca cuarenta notas y cinco

b

folios. Los veinte folios restantes, sin titulo, contienen 269 notas de contenido variado y han

sido agrupados en una seccion bajo el rétulo de “General”.

% Cf. BAYLE, CPD, en OD, 111, p. 348a.

% BAYLE, CPD, en OD, 111, p. 348a.

S BAYLE, CPD, en OD, 111, p. 333a.

38 “La consecuencia de esta doctrina serfa que, antes de que Dios se determinara a crear el mundo, no vefa nada
mejor en la virtud que en el vicio, y que sus ideas no le mostraban que la virtud fuera mas digna de su amor que
el vicio. Esto elimina toda distincién entre el derecho natural y el derecho positivo; no habria ya nada inmévil
o indispensable en la moral, habria sido igualmente posible para Dios ordenarnos ser viciosos que ordenarnos
ser virtuosos, y jamas podriamos estar seguros de que las leyes morales no serfan un dia abrogadas, como lo
han sido las leyes ceremoniales de los judios.” (BAYLE, ROP, en OD, III, p. 675b). Esta teorfa cartesiana, por
otra parte, volvia inexplicable una idea que Bayle deseaba defender: la de que los ateos, siguiendo su razon,
pudieran actuar moralmente, es decir, pudieran reconocer una deshonestidad intrinseca en el vicio y una
honestidad intrinseca en la virtud, Cf. BAYLE, CPD, en OD, 111, pp. 408b-410b.

¥ BAYLE, ROP, en OD, 111, pp. 675b-676a.

40 Nos atenemos a los datos aportados en la edicién de MOSSNER, “Hume's Early Memoranda, 1729-1740:
The Complete Text”, pp. 492-518.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 17 : : :



La que nos interesa aqui es la seccion “Filosofia”, pues en ella se tratan temas
relacionados con cuestiones de teologfa natural, temas que seran objeto de analisis en escritos
posteriores de Hume, sobre todo en los postumos Dialogues concerning Natural Religion (1779).
En ella, ademas, se nombra o se alude a Pierre Bayle con frecuencia; concretamente,
veinticuatro de las cuarenta notas, como hemos mostrado en otro trabajo*, han sido
tomadas, con seguridad, de Bayle; mas precisamente, del volumen III de sus Oeuwres diverses:
dos de Pensées diverses sur la comete, siete de la Continnation des pensées diverses y quince de la Réponse
anx questions d'un provincial.

La hipotesis estratonista esta presente entre ellas, por supuesto. En la nota 15, por
ejemplo, que reza asf:

Un estratonista podtia replicar los argumentos de todas las sectas filosoficas.
De los estoicos, que mantuvieron que su Dios era ardiente y compuesto, y de
los platonicos que afirmaron que las ideas eran distintas de la Divinidad. La
misma pregunta ;por qué las partes o las ideas de Dios tienen esta disposicién
particular? es tan dificil como por qué tiene el mundo esta disposicion
particular.

No lo nombra a Bayle, pero proviene sin dudas del capitulo CVI de la Continnation
des pensées diverses. Intentaremos a continuacion ver como reaparece en los Dialogues concerning
Natural Religion y cual es el contexto de esa reaparicion.

Vayamos, pues, a los Dialogues. En ellos se relata una conversacion entre tres hombres
de letras —Cleanthes, Philo y Demea— tal como ha quedado grabada en la memoria de un
auditor mas joven, de nombre Pamphilus, discipulo de Cleanthes. El tema que retne a los
tres amigos es el modo mas adecuado de inculcar la piedad religiosa en los alumnos o hijos.
Se trata de un asunto pedagdgico, por lo tanto; sin embargo, deriva en un largo debate acerca
de la posibilidad de apoyar las creencias teologicas en argumentos racionales. Philo niega tal
posibilidad; Demea confia de manera exclusiva en el tradicional argumento a priori; Cleanthes,
finalmente, el mas firme defensor de un aval racional para la fe, va a desarrollar el llamado
“argumento del disefio” (the design argument) con vistas a sostener su posicion.

Este argumento es, como se sabe, de tipo analogico, es decir, un argumento que parte
de la semejanza aparente entre los efectos para inferir una semejanza en las causas. En el caso
que nos ocupa, los efectos a comparar son, por un lado, la coherencia de partes y la
adaptacion de medios a fines observables en la naturaleza y, por el otro, los productos “del
diseno, el pensamiento, la sabiduria y la inteligencia humanas”. Puesto que los efectos se
asemejan, “nos sentimos inclinados a inferir, por todas las reglas de la analogia, que también
las causas se asemejan, y que el Autor de la naturaleza es en algo similar a la mente del
hombre, aunque dotado de facultades mucho mas amplias, en proporcién con la grandeza

9942

de la obra que ha ejecutado”®. De esta manera, dice Cleanthes, y s/ de esta manera, se

41 Para un andlisis mds detallado, véase BAHR, “Pierre Bayle en los early memoranda de Hume”, pp. 7-38.
También KREIMENDAHL, “Die Kirche ist mir ein Greuel”. Studien zur Religionsphilosophie David Humes, cap. IX-
XI. Para una perspectiva mas amplia sobre la influencia de Bayle en los Dzalognes de Hume, son imprescindibles:
PAGANINI, “Theism, Atheism, and Scepticism. Bayle’s Background to Hume’s Dialogues”, pp. 203-243, y
PAGANINI, “Hume’s ‘questions of words’ and Bayle’s ‘disputes de mot’. On Dialggnes X117, pp. 51-71.

2 HUME, Dialogues concerning Natural Religion (de aqui en adelante, DNR), ed. Gaskin, 11, p. 45.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 18 : : :



prueba al mismo tiempo la existencia de una deidad y la semejanza de esa deidad con la mente
y la inteligencia humanas.

Apenas Cleanthes concluye su alegato, Philo identifica un supuesto en el argumento,
supuesto que posteriormente se convertira en una grave objecion. A priori, dice Philo, es
posible suponer que la materia contiene dentro de si el origen del orden, de la misma manera
que lo contiene la mente, pues “no es mas dificil concebir que los diversos elementos pueden
disponerse, por una desconocida causa interna, en la mas exquisita de las ordenaciones, que
concebir que sus ideas adoptan la misma ordenacién por una desconocida causa interna
semejante en la gran mente universal”®. A priori, pues, el orden o el ajuste de las causas finales
no son por si mismos prueba alguna de disefio. El argumento de Cleanthes se apoya, sin
embargo, en que la experiencia nos indica que las ideas en la mente humana, “gracias a una
desconocida e inexplicable economia”, se organizan por si mismas para concebir el plan de
un artefacto, mientras que si nos limitamos a amontonar piezas metalicas ese artefacto no se
produce por su propia cuenta. La experiencia, por lo tanto, parece ensefiarnos que la mente
cuenta con un principio de orden interno, y que tal principio no existe en la materia. A partir
de alli, concluye Philo, Cleanthes estarfa en condiciones de inferir que el universo, al igual
que los artefactos inventados por el hombre, carece de un principio de orden interno y que
tal principio reside en una mente original que lo ha construido: “de efectos similares
inferimos causas similares”*,

Philo declara en aquel momento aceptar dicho supuesto a los fines de la discusion.
En la Parte IV, sin embargo, el “experimento crucial” de Cleanthes comienza a ser puesto
en cuestion. Un mundo mental o universo de ideas, dice Philo, requiere de una causa tanto
como un mundo material o universo de objetos. Asi, pues, poco se gana con explicar el
mundo material a partir de un mundo mental anterior. Se ha dado un paso, pero puede ser
un paso al infinito. Ese mundo mental, acaso, ¢no debera ser explicado a partir de otro
mundo mental anterior o de un nuevo principio inteligente? ¢Y este nuevo principio no
necesitaria de otro anterior, y éste de otro, sin término final? Nada hay mas insatisfactorio
que la progresion ad infinitunm.

Serfa mejor, por lo tanto, no asomarse nunca mas alla del presente mundo
material. Al suponer que éste contiene en si mismo el principio de su
ordenamiento, afirmamos realmente que es Dios; y tanto mejor cuanto mas
pronto lleguemos a ese Ser divino. Cualquier paso que te conduzca mas alla
del sistema mundano solo despertara en ti una disposicion inquisitiva a la que

jamas lograras satisfacer™®.

El argumento del disefio se enfrenta aqui a su maximo adversario: la hipotesis
naturalista o “estratonista” a la que aludfa Hume en los mwemoranda y que ya habian tratado,
como vimos, Cudworth, Le Clerc y Bayle. Dijimos que esta nota en concreto provenia del
capitulo CVI de la Continuation des pensées diverses. Alli, en efecto, Bayle imagina la réplica que
un discipulo de Estraton podria haber dirigido a los estoicos o a los platonicos que criticaran
el supuesto naturalista de un mundo que, sin haber sido hecho por una causa inteligente

4 HUME, DNR, 11, p. 48.
4 HUME, DNR I, p. 48.
45 HUME, DNR, IV, p. 64.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 19 : : :



anterior, tuviera un orden en si mismo. Tal réplica consiste en mostrar que si es dificil explicar
c6mo hay un orden en la materia sin la direccion de un ser inteligente, no es menos dificil
explicar como hay un orden en Dios sin la direcciéon de un ser inteligente. En este sentido,
justamente, camina el razonamiento de Philo. “Decir que las diferentes ideas que componen
la raz6n del Ser supremo se ordenan por si mismas y por su propia naturaleza, es realmente
hablar sin un sentido preciso. Y si tiene un sentido, me gustaria saber por qué no lo tiene
asimismo decir que las partes del mundo material se ordenan por si mismas y por su propia
naturaleza”*. Las dos proposiciones son igualmente inteligibles o igualmente ininteligibles.
Y la segunda cuenta con el principio de economia a su favor: no multiplicar innecesariamente
las entidades.

Pero hay algo mas. Los estratonistas apelaban a la condicién de causa primera de su
naturaleza para negar validez a las preguntas acerca de por qué era de una manera y no de
otra. “La naturaleza es as/’, tal era toda su respuesta. Pierre Bayle acepta que esa estrategia
puede ser discutible; sin embargo, admite también que tarde o temprano cualquier otra
hipétesis debe concluir en una afirmacién similar: detenerse en el establecimiento de la
naturaleza del primer ser, sin poder buscar la razén de sus atributos en un orden o en un plan
anterior’. Philo, por su parte, compara esta dificultad, y la “solucién” a ella, con la apelacién
que los peripatéticos hacfan a las “facultades o cualidades ocultas” cuando no querfan
conceder que desconocian la causa de un fenémeno. Vosotros los antropomorfistas, le dice
a Cleanthes, cuando se os pregunta por la causa que produce orden en las ideas del Ser
supremo, sélo decis que se trata de una facultad racional y que tal es la naturaleza de la deidad.
¢Por qué no serfa valida una respuesta similar para explicar el orden del mundo sin tener que

recurrir a un creador inteligente?

Es sélo cuestion de decir que 72/ es la naturaleza de los objetos materiales, y
que todos ellos poseen originalmente una facultad de orden y proporcion.
Fistas no son sino maneras mas cultas y elaboradas de confesar nuestra
ignorancia; y la primera hipétesis no tiene ninguna ventaja real sobre la otra,
excepto en guardar mds conformidad con los prejuicios del vulgo®.

Las afinidades con Pierre Bayle parecen no terminar alli. En la Parte VI, Philo expone
de una manera mas enfatica la necesidad de recurrir tarde o temprano al hecho ultimo de un
principio eterno de orden para dar cuenta de la regularidad natural y evitar el abismo de un
regreso infinito. El pasaje ha suscitado varios comentarios, y, de hecho, no deja de presentar
algunos puntos oscuros®. Dice Philo:

Y si me viera obligado a defender un sistema de esta naturaleza [es decir, de
acuerdo con el principio empirico “lo que vemos en las partes podemos
inferirlo del todo™], lo que de buena gana jamas harfa, estimarfa que ninguno

4 HUME, DNR, 1V, p. 64.

47 Cf. BAYLE, CPD, en OD, 111, p. 342a.

“® HUME, DNR, IV, p. 65.

4 Al respecto, puede verse: PYLE, Hume’s Dialogues concerning Natural Religion. .4 Reader’s Guide, pp. 70-71;
TWEYMAN, Scepticism and Belief in Hume’s, pp. 81-83; GASKIN, Hume’s Philosophy of Religion, pp. 35-36; y
NATHAN, “Hume’s Immanent God”, pp. 412-414.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 20 : : :



es mas plausible que el que adscribe al mundo un eterno e inherente principio
de orden, aunque escoltado por grandes y continuas revoluciones y
alteraciones™.

El tono inusualmente afirmativo de la tltima parte no puede dejar de sorprender en
un escéptico. Philo estarfa proponiendo aqui que suponer al mundo (a la materia, deberfamos
entender) como dotado de un principio de orden “eterno e inherente” resulta la hipotesis
cosmologica mas verosimil. Con lo cual, al parecer, no soélo estaria objetando el argumento del
disenio sino también sosteniendo la hipotesis estratonista o naturalista. Contra esta
interpretacién, es cierto, se puede alegar la restriccion impuesta al comienzo —
parafraseandola: “jamas intentarfa de buena gana defender un sistema de la naturaleza a partir
del principio empitico /o que vemos en las partes podemos inferirlo del todo”. De todas maneras,
puesto ante el dilema, Philo acepta que el estratonismo le resulta mas facil de defender, y por
ello mas plausible, que la hipotesis religiosa.

Desde aqui es posible establecer, decfamos, un nuevo vinculo entre Hume y Bayle.
En efecto, en la Continuation des pensées diverses este iltimo se pregunta si resultaba posible para
los fil6sofos paganos —esto es, para la pura razon, sin ayuda revelada— remontarse desde los
efectos visibles en el mundo hacia la existencia de Dios, es decir, hacia la existencia de una
naturaleza “que, sin extension alguna, y sin composiciéon alguna, tiene una ciencia, una
sabiduria, una bondad, una justicia, una potencia infinitas”*!. Su respuesta es negativa. Nadie
que supusiera la eternidad de la materia —como se debe hacer, de acuerdo a razones
estrictamente filoséficas— y que pensara en un Dios realmente extenso —como se deberia
hacer, si se quiere explicar el poder de la divinidad para mover los cuerpos— puede llegar a
concebir la naturaleza perfecta. Esto es, el primer ser que “por un acto unico de su
entendimiento conoce todas las cosas, y que por un acto tnico de su voluntad mantiene un
cierto orden en el universo o lo cambia segin su capricho”*.

Retengamos esta dltima condicién. Un primer ser que por un acto unico de su
voluntad mantiene un cierto orden en el universo o lo cambia segin su capricho. Tal era la
hipétesis de los cartesianos, la hipotesis “arbitrarista”, y Bayle, como vimos, considera que
es la inica manera de enfrentar a los estratonistas: sostener “como Mr. Descartes y una parte
de sus seguidores, que Dios es la causa libre de las verdades, y que él podria hacer un circulo
cuadrado cuando quisiera”.

Hume conocia bien este problema. Lo atestigua la nota de los Memoranda
inmediatamente anterior a la que citamos al comienzo de esta seccién, la numero 14: “El
ateismo de Estraton, el mas peligroso de los antiguos, sostenia que el origen del mundo era
la naturaleza o una materia dotada de actividad. Bayle piensa que solo los cartesianos pueden
refutar este atefsmo.” Ahora bien, hemos visto que el asunto es mas complejo, pues la
“refutacion” que Bayle tenfa en mente dependia de que se aceptaran condiciones sin
fundamento racional. Estrictamente, pues, no hay refutacién; lo dnico que puede hacerse

0 HUME, DNR, VI, p. 76. Gaskin hace notar que Hume habia escrito inicialmente ‘%z matter” (“en la materia”)
en lugar de “%o the world” (“al mundo”).

S'BAYLE, CPD, en OD, 111, p. 330a.

52 “De ahi la esperanza de sabernos escuchados cuando le rezamos; el miedo a ser castigados cuando nos
conducimos mal; la confianza de vernos recompensados cuando vivimos bien; toda la religion, en una palabra,
y sin ello ninguna religiéon” (BAYLE, CPD, en OD, 111, p. 329b).

3 BAYLE, CPD, en OD, 111, p. 348a.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 21 : : :



respecto de los estratonistas es desconcertarlos, oponiéndoles la hipotesis cartesiana y
haciéndoles ver que ésta escapa a su temible réplica porque —a diferencia de los platénicos,
por ejemplo— no supone orden alguno, excepto el que momentineamente surja de la
voluntad de Dios.

Cual fue la palabra final de Bayle en esta controversia y, por ende, en qué medida ¢l
mismo podria ser considerado un defensor del estratonismo, un ateo, es, lo mencionamos
antes, una cuestion muy debatida. Lo que si podria decirse con cierta seguridad es que, en
cuanto posicion filoséfica, consideraba el estratonismo una hipétesis muy dificil de vencer.
No sabemos si esto, que Bayle sostuvo hacia 1704, podria tener alguna relacién con lo que
Hume hizo decir a su personaje escéptico, Philo, varias décadas mas tarde, a saber, que si se
viera obligado a defender un sistema de acuerdo con el método analdgico, estimaria que
ninguno es mas plausible que el que adscribe al mundo un eterno e inherente principio de
orden. En todo caso, renovando una sugerencia ya hecha por Norman Kemp Smith en
1948, las semejanzas son ciertas y las notas 14 y 15 de los early memoranda nos autotizan a
sostenerlas.

Conclusiones

En The True Intellectual System of the Universe, Ralph Cudworth lleva a cabo una
reconstruccion del pensamiento antiguo buscando principalmente arrancar de raiz la
posibilidad del ateismo y defender la teorfa teoldgica cristiana. En el curso de esa
reconstruccioén recupera una variante del atefsmo griego que hasta entonces habia pasado
casi desapercibida: el atefsmo hylozoico o estratonista, vinculado a un oscuro filésofo
peripatético: Estraton de Lampsaco.

Jean Le Clerc, entusiasmado por el proyecto apologético de Cudworth, toma su
clasificacién de los ateismos antiguos. Para apoyar y difundir a Cudworth, traduce —en la
Bibiothégue choisie, journal que dirigia— muchos pasajes del True Intellectual System al francés. Alli
lo ley6 Pierre Bayle, quien no conocia el inglés, y tal lectura significé el principio del fin de la
empresa cudworthiana.

En efecto, discutiendo con Le Clerc, Bayle muestra que la supuesta refutacion del
atefsmo era inviable y que la hip6tesis de la “naturaleza plastica”, lejos de salvar a Dios de los
males del mundo, sélo es un subterfugio que no disminuye en nada Su responsabilidad.
Después de Bayle, por lo tanto, el dilema es de hierro: o adoptamos el arbitrarismo cartesiano,
con todas sus horribles consecuencias, o aceptamos que la hipdtesis estratonista es
irrefutable.

Para terminar. Varios de los pasajes en que Bayle discute con Le Clerc y, por su
intermedio, con Cudworth, fueron incorporados por David Hume a los “early memoranda”,
en notas que constituyen parte de la materia prima con que el filésofo escocés compuso
posteriormente los Dialogues concerning Natural Religion. De hecho, el personaje escéptico de
los Dialognes, Philo, trata la hipotesis estratonista en términos muy semejantes a los de Bayle
y, como Bayle, termina defendiéndola —o, al menos, aceptindola— por un principio de
economia. Se produce as{ una vuelta del estratonismo desde el continente a las islas, vuelta

5 HUME, Dialogues concerning Natural Religion, p. 36.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 22: : :



que parece darle mas motivos al temor de Cudworth por esa hipotesis a la que consideraba

‘el sol naciente del atefsmo”.

Referencias bibliograficas

ALLEN, Keith. “Cudworth on Mind, Body, and Plastic Natute”. In: Philosophy Compass, 8/4,
2013, pp. 337-347.

BAHR, Fernando. “Pierre Bayle en los early memoranda de Hume”. In: Revista Latinoamericana
de Filosofia, Vol. XXV, N° 1, Otonio 1999, pp. 7-38.

BAYLE, Piertre. Dictionnaire historigue et critigne. 5* ed., Amsterdam/Leyde/La Haye/Utrecht,
P. Brunel ¢ a/., 1740.

. Réponse anx questions d’un provincial (RQP), en (Euvres diverses (OD). 111, La Haye, P.
Husson et al, 1727-1731.

. Continnation des pensées diverses (CPD), (Envres diverses (OD). 111, La Haye, P. Husson ez
al., 1727-1731.

BROGTI, Stefano. “Nature plastiche e disegni divini. La polemica tra Bayle e Le Clerc”. In:
Studi Settecenteschi, 20, 2000.

CUDWORTH, Ralph. The True Intellectnal System of the Universe: Wherein all the Reason and
Philosophy of Atheism is Confuted and its Impossibility Demonstrated. London: printed for Richard
Royston, 1678.

. A Treatise Concerning Eternal and Immutable Morality, With a Treatise of Freewill. Edited
by Sarah Hutton. Cambridge: Cambridge UP, 1996.

GASKIN, J. C. A. Hume’s Philosophy of Religion. London and Basingstoke: The MacMillan
Press, 1978.

HUME, David. Dialogues concerning Natural Religion (DNR). In : Dialognes and Natural History of
Religion. Edited by J. C. A Gaskin. Oxford/New York: Oxford University Press, 1993.

. Dialognes concerning Natural Religion. Edited with an introduction by Norman Kemp
Smith, second edition, with supplement. New York: Social Sciences Publishers, 1948.

HUTTON, Sarah. “Cudworth, Boethius, and the Scale of Nature”. In: The Canbridge Platonists
in Philosophical Context: politics, metaphysics, and religion. Rogers, Vienne y Zarka (eds.).
Dordrecht: Springer, 1997.

KREIMENDAHL, Lothar. “Die Kirche ist mir ein Grenel”. Studien zur Religionsphilosophie David
Humes. Wirzburg: Kénigshausen und Neumann, 2012.

55 “ITlhe Rising Sun of Atheism” (CUDWORTH, True Intellectual System, p. 145).

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 23 : : :



LE CLERC. Bibliothéque choisie. Amsterdam: Henri Schelte, 1703-1713.

LOCKE, John. “Some Thoughts Concerning Education”. In: The Works of John Locke in Nine
Volumes, 12th. edition, Vol. 8, London, 1824.

MALEBRANCHE, Nicolas. Oeuwres complétes. Ed. André Robinet. Paris : Vrin, 1974.
MORI, Gianluca. Bayle philosophe. Paris: Honoré Champion, 1999.

MOSSNER, Ernest C. “Hume’s Early Memoranda, 1729-1740: The Complete Text”. In:
Journal of the History of Ideas, Volume IX, N° 4, October 1948, pp. 492-518.

NATHAN, George. “Hume’s Immanent God”. In: Hume. V. C. Chappell (ed.). New York:
Anchor Books, 1966.

PAGANINI, Gianni. “Theism, Atheism, and Scepticism. Bayle’s Background to Hume’s
Dialogues”. In: W. Schroder (éd.), Gestalten des Deismus in Enrgpa. Wiesbaden: Harrassowitz
Verlag, 2013, pp. 203-243.

PAGANINI, Gianni. “Hume’s ‘questions of words’ and Bayle’s ‘disputes de mots’. On
Dialogues X117, In: Hume et la religion. Nonvelles perspectives, nouveanx enjenx. S. Charles (ed).
Hildesheim: Olms, 2013.

PYLE, Andrew. Humes Dialogues concerning Natural Religion. A Reader’s Guide.
London/New York: Continuum, 2006, pp. 70-71

ROSA, Susan. “Ralph Cudworth in the Républigue des Lettres: The Controversy about Plastick
Nature and the Reputation of Pierre Bayle”. In: Studies in Eighteenth Century Culture, Vol. 23,
Johns Hopkins University Press, 1994.

SIMONUTTI, Luisa. “Bayle and Le Clerc as readers of Cudworth. Elements of the of the
debate on Plastic Nature in the Dutch learned journals”. In: Geschiedenis van de Wijsbegeerte in
Nederland, 4, 2, 1993.

TWEYMAN, Stanley. Scepticism and Belief in Hume's Dialogues. Dordrecht/Boston/Lancastet:
Martinus Nijhoff, 1986.

VOLTAIRE. “Le philosophe ignorant”. In: (Euvres complétes de 1 oltaire, texte établi par Louis
Moland, Garnier, tome 26. Paris: Garnier, (1760), pp. 47-96.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 24 : : :



Virtud y voluptuosidad: la figura de Epicuro en el Essar sur les
régnes de Claude et de Néron, et sur les mceurs et les écrits de

Sénéque de Diderot!

Adrian Ratto?

Resumen: La defensa que Diderot realiza de la filosofia de Epicuro en uno de sus ultimos escritos,
el Essai sur les régnes de Claude et de Néron, et sur les maurs et les écrits de Sénéque, parece alejarlo del objetivo
que se habia propuesto en ese escrito, a saber, defender la imagen de Séneca. El objetivo de este
articulo es demostrar que, a pesar de lo que puede parecer en un primer momento, el problema no
es mas que aparente. A laluz de este asunto, el trabajo también examina otros dos temas que provocan
tensiones en el texto y parecen debilitar su estructura. En un plano mas general, el articulo arroja
algunas luces acerca de la recepcion de los trabajos de Epicuro y de Séneca en el siglo XVIIL
Palabras clave: Diderot — Epicuro — Séneca — voluptuosidad — virtud

Virtue and voluptuousness: the Epicurus’ image in Diderot’s Essai sur les
régnes de Claude et de Néron, et sur les mceurs et les écrits de Sénéque

Abstract: Diderot’s defense of Epicurus’ philosophy in one of his last writings, Essai sur les régnes de
Clande et de Néron, et sur les maurs et les éerits de Sénéque, seems to distance him from the purpose he has
in that work, namely, defending Seneca’s image. The aim of this article is to show that, despite what
it may appear at first, the problem is only apparent. In the light of this issue, the paper also examines
two other themes that cause tensions in the text and jeopardize its structure. In a broader sense, the
article sheds some light on the reception of Epicurus’ and Seneca’s works in the 18th century.
Keywords: Diderot — Epicurus — Seneca — voluptuousness — virtue

! Una versién preliminar de este trabajo fue presentada en el I Encontro Argentina—Brasil sobre estudos do
século XVIII / I Encuentro Argentina—Brasil sobre estudios del siglo XVIII, que tuvo lugar en octubre de 2020
y fue organizado por la Associa¢do Brasileira de Estudos do Século XVIII y la Asociacién Argentina de Estudios
del Siglo XVIIIL.

2 Adrian Ratto es doctor en Filosofia por la Universidad de Buenos Aires (UBA). Actualmente se desempefia
como docente en la Facultad de Filosoffa y Letras de dicha institucién y como investigador adjunto en el
Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas (CONICET). Direccién de correo electrénico:
rattoadrian@gmail.com

: 1 : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 25 : : :




Introduccion

Enlos §§ 68 y 69 de la Segunda parte del Essai sur les régnes de Claude et de Néron, et sur
les meenrs et les écrits de Sénéque, uno de los dltimos trabajos de Diderot, el autor, que se habia
propuesto en esa obra defender la imagen de Séneca, parece alejarse de su propésito, al
referirse en términos positivos a una escuela, la epicirea, rival a la que la tradiciéon asocia al
filésofo romano, la estoica. El objetivo de este articulo es demostrar que, a pesar de lo que
puede parecer en un primer momento, el problema no es mas que aparente.

Por otra parte, el texto, a partir del examen del lugar del epicureismo en el escrito,
pone de relieve otras tensiones que lo atraviesan y parecen debilitar su estructura, a saber,
una serie de criticas a la filosofia de Séneca por parte de Diderot y un problema
metodolégico. En un plano mas general, el articulo arroja algunas luces acerca de la recepcion
de los trabajos de Epicuro y de Séneca en el siglo XVIIL

La estructura del trabajo es la siguiente: en primer lugar (1), se reconstruyen los
motivos que llevaron a Diderot a redactar el texto, se pone de relieve su caracter polémico y
se examina la autocritica que el filésofo realiza en el mismo; luego, (2), se analizan las
alusiones que Diderot hace a Epicuro y su escuela en el escrito y se evalua en qué medida su
valoracion positiva no contradice el resto de la obra; por ultimo (3), se indagan, a partir de lo
anterior, otras dos cuestiones que parecen amenazar el objetivo del libro.

1) {Diderot contra si mismo!

El texto de Diderot tuvo dos ediciones, una en 1778 y la otra en 1782. La primera
se publico bajo el titulo de Essaz sur Sénéque le philosophe, sur ses écrits et sur les régnes de Claude et
de Néron, en el tomo VII de las (Ewuwres de Sénégue, le Philosophe, traducidas por M. de La Grange
y Jacques—André Naigeon, la segunda, como una obra independiente, bajo el titulo de Essa:
sur les régnes de Clande et de Néron, et sur les maurs et les écrits de Séneque, pour servir d'introduction a la
lecture de ce philosophe (de aqui en adelante Essas). Entre los motivos de la segunda edicion se
encontraba el de responder a las criticas que la primera habfa recibido, publicados,
principalmente, en I Année littéraire y en el Journal de Paris. Uno de esos cuestionamientos fue
el de haber hecho una obra militante, polémica, antes que un tratado académico, el de haber
hecho el trabajo de un “apologista” antes que el de un “historiadot™.

Diderot reproduce parcialmente y rechaza la objecion en el § 109 de la Segunda parte
de su escrito, en el que también da cuenta de otros cuestionamientos*. Sostiene que ha hecho
precisamente lo contrario de lo que se lo acusa y que es una prueba de ello el hecho de “no
haber omitido nada de lo que se sabe acerca de las costumbres de Séneca™. Ademas, afirma
en las primeras paginas del texto que se propone “examinar sin parcialidad la vida y las obras
de Séneca™. La estructura de la obra parece, asimismo, alejar a Diderot de la objecion antes
mencionada. El escrito estd organizado a la manera de los trabajos académicos de la época,
es decir, esta dividido en dos partes, la primera, consagrada a la vida de Séneca, a la luz de

3 ANONIMO, “Belles Lettres”, p. 97.

4 DIDEROT, Essai sur les régnes de Clande et de Néron, p. 405.
5> DIDEROT, Essai sur les régnes de Claude et de Néron, p. 405.
¢ DIDEROT, Essai sur les régnes de Clande et de Néron, p. 35.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 26 : : :



los relatos de los historiadores romanos Tacito y Suetonio, presentados en Annales y en De
vita Caesarum, respectivamente, y la segunda, al analisis de sus obras.

Sin embargo, el trabajo parece ser algo mas que un frio tratado académico, ajeno a la
coyuntura social y politica de la Francia del siglo XVIIIL. Entre los siglos XVI y XVIII la
imagen del fil6sofo romano se inscribe en el marco de un neo—estoicismo y de un retorno
del interés por la Antigiiedad, en general, que emerge a la luz de un contexto politico y
religioso de luchas, sufrimiento e inquietud frente al cual el saber escolastico con sus luchas
de facciones y sus vanas querellas se revelaba inutil”. En ese marco, Diderot redacta el trabajo
por un encargo en 1777 del bar6n d’Holbach, quien le pide una vida de Séneca, para coronar
la nueva edicion de las obras completas de Séneca en la que estaban trabajando, en ese
momento, algunos integrantes de su circulo, al que pertenecia el mismo Diderot. Como
sostiene Jean Ehrard, la traduccién de los escritos de Séneca realizada por M. de La Grange
y Jacques—André Naigeon y el trabajo de Diderot deben ser vistos como parte de una
estrategia de conjunto, que tuvo sus bases en el Systéme de la nature (1770) y La Morale universelle
(1776) de d’Holbach, para presentar una moral laica, atea, independiente de los valores
religiosos®. “jOh, Sénecal Tt eres y serds por siempre, junto a Socrates y todos los ilustres
desdichados, junto a los grandes hombres de la Antigtiedad, uno de los dulces lazos que me
une a mis amigos”, exclama Diderot’. Algunas paginas después, al comienzo del § 119 del
Primer libro, agrega: “es necesario reconocer que en muchas ocasiones los enemigos de
nuestros fildsofos se parecen increfblemente a los detractores de Séneca”.

En efecto, el filésofo parece mas preocupado por defender una causa que por hacer
el trabajo de un erudito. No resulta llamativo, entonces, que, a pesar de conocer el latin,
trabajara, en general, a partir de traducciones: aquella que el mismo La Grange habia
preparado para Les (Euvres de Sénéque, pero también traducciones de versiones antiguas, como
los dos volumenes de las (Ewvres morales et mélées de Sénéque, traducidas en 1595 por
Simon Goulart. No es sorprendente, tampoco, que introdujera pasajes vinculados a la
coyuntura, que poco tenian que ver con la obra o la vida de Séneca, como, por ejemplo, una
serie de reflexiones acerca de la revoluciéon norteamericana o de las criticas que recibi6 la
Histoire des denx Indes de Raynal'. En cualquier caso, él mismo confiesa, finalmente, que su
verdadero proposito es “vengar” a Séneca de sus criticos, tanto antiguos como modernos
(“esos cobardes que han arruinado tu memoria [la memoria de Séneca]”) y reconoce, hacia
el final del libro, su falta de distancia con respecto a la figura del filésofo romano, el hablar
“con ardor en favor de un filésofo [Séneca]”'.

La defensa gira, principalmente, en torno a una justificaciéon del papel de Séneca en
la corte de Neron. Sobre la base de una identificacion de “la virtud” con “la justicia”, con el

7 Para una visién de conjunto acerca de las diferentes interpretaciones de la figura de Séneca desde la Antigiiedad
hasta nuestros dias, véase HEIL Y DAMSCHEN, Brill’s Companion to Seneca: Philosopher and Dramatist, pp. 53—
95.

8 EHRARD, “Pourquoi Séneque?”, p. 6. El barén d’Holbach alude a la figura y las obras de Séneca en diferentes
pasajes de su célebre Systéme de la nature, Holbach, Systeme de la nature, pp. 288, 318. Ademas de Diderot, el barén
d’Holbach, Naigeon y La Grange, conformaron aquello que Jean Deprun llama ¢/ atelier Séneca los naturalistas
franceses Jean d’Arcet (1724-1801) y Nicolas Desmarest (1725-1815), quienes colaboraron anotando la edicién
de las Naturales guaestiones, DEPRUN, “Diderot au travail”, p. 19.

O DIDEROT, Essai sur les régnes de Clande et de Néron, p. 39.

10 DIDEROT, Essai sur les régnes de Claude et de Néron, p. 210.

" DIDEROT, Essai sur les régnes de Claude et de Néron, pp. 355, 418.

12 DIDEROT, Essai sur les régnes de Clande et de Néron, pp. 38, 39, 406.

::: Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Nuamero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 27 : : :



“bien general” (“no hay mis que una virtud, la justicia”??), arguye, frente a aquellos que le
reprochaban el haber vivido junto a un tirano, que hizo bien al permanecer al lado de Neron,
en la medida en que con sus acciones velo por el bienestar de sus amigos, familiares y de los
ciudadanos en general: “cuanto mas desordenado, ignorante, disoluto y feroz es el principe,
mas valioso es el papel del sabio comprometido”'. Valora, de este modo, la conducta del
sabio que se compromete con los asuntos de la ciudad y lucha para modificar o, en todo
caso, moderar o retrasar las extraviadas decisiones de los malos principes'. De la misma
manera se expresa en diferentes pasajes del texto, como, por ejemplo, el § 74 de la Primera
parte, donde, al hablar de la posicién de Séneca en la corte de Nerdn tras la muerte de
Agripina, explica, ante quienes lo criticaban por no abandonar su cargo luego del crimen, que
“era util que permaneciera alli [junto a Neron] por su familia, sus amigos, por los buenos
ciudadanos™®.

La identificacion de la virtud con la justicia, con la utilidad publica, atraviesa la obra
de Diderot y hunde sus raices en su Essaz sur le mérite et la vertu (1745), un trabajo de juventud,
que es, en realidad, una traduccion anotada del libro An Inquiry Concerning Virtue or Merit
(1699) del conde de Shaftesbury. Alli, sin embargo, ataca a Séneca. En efecto, en una nota al
pie colocada al final del texto, acusa al filésofo romano de mantener un “vergonzoso
silencio” ante los terribles actos cometidos por Nerén y de mostrarse mas preocupado por
“aumentar su riqueza” que por ensefiar a su pupilo a ser un hombre virtuoso'”. En cambio,
en 1778/1782, tras sefialar expresamente su pesar por esa ctitica de juventud, presenta a
Séneca como un hombre virtuoso, preocupado por sus conciudadanos de la Roma del siglo
I d.C y amigos antes que por si mismo'®. ;Cémo interpretar este desplazamiento?

Diderot se muestra en sus ultimos afios mas “realista”. Tomando distancia de la

2519

época en la que pensaba, dice, que era “mas importante hablar bien que actuar bien”", afirma

en su madurez que prefiere “una bella acciéon” a una “bella pagina”, al defensor de Calas,

15 DIDEROT, Essai sur les régnes de Claude et de Néron, p. 344.

14 DIDEROT, Essai sur les régnes de Clande et de Néron, p. 92. Vivir en la corte de un tirano no implica, por otra
parte, explica Diderot, que el filésofo deba dejar de decir la verdad (p. 282). El filésofo francés, admirador de
Socrates y de Didgenes, sostiene que hacerlo serfa “eternizar el reino de la ignorancia y la barbarie” (p. 282).
Desde una visién pesimista de la historia, afirma, sin embargo, que en sus dias “Didgenes no vivirfa en un barril,
sino bajo un techo” (p. 53), en alusion a las dificultades para decir en su época la verdad directamente, sin velar
de alguna manera el mensaje, tal como lo hacfa la tradicién de autores clandestinos de ese tiempo, a la que él
mismo también pertenecié. STAROBINSKI, Diderot, un diable de ramage, pp. 201-223 (cap. 8: “Diogene”). Sobre
Diderot y la literatura clandestina, puede consultarse el dossier “Diderot et la littérature clandestine”, a cargo
de Genevieve Artigas—Menant, Antony McKenna y Pierre—Francois Moreau, publicado en el n.° 19 (2011) de
La Lettre clandestine.

15> DIDEROT, Essai sur les regnes de Clande et de Néron, pp. 93, 94.

16 DIDEROT, Essai sur les régnes de Clande et de Néron, p. 140.

1" DIDEROT, Essai sur le mérite et la vertn, p. 424.

18 En el § 118 del Primer libro del Essas, se puede leer: “un joven autor, a quien estimo y puedo dirigirme sin
rodeos, ha publicado la critica mas laconica y violenta que se haya hecho a Séneca (...) (p. 203)”.
Inmediatamente, luego de reproducir algunos pasajes de la nota al pie escrita por él mismo contra Séneca en el
trabajo de 1745, exclama: “sDe dénde has tomado todo esto? sSobre qué apoyas tus criticas? (...) juzgas al
hombre de acuerdo a un modelo fantastico (...). Una vez que hayas luchado contra t{ mismo, una vez que hayas
sentido en el propio cuerpo la lucha del sabio, te sentiras avergonzado por las injurias que has lanzado contra
el mas virtuoso y, yo agregarfa, el mas desdichado de los hombres, si es que se puede unir la virtud a la desdicha”
(p- 204). El pasaje se cietra con el reconocimiento por parte del autor de que se trata de una critica a lo que ¢él
mismo habfa escrito en 1745: “:Quién es ése que se refiere con esa vanidad a dos célebres personajes (...)? Soy
yo mismo, yo mismo a la edad de veinte afios (...) es a mi mismo a la edad de veinte afios a quien, ahora, con
mas de sesenta, dirijo esta leccion” (p. 205).

19 DIDEROT, Essai sur les régnes de Clande et de Néron, p. 228.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 28 : : :



antes que al autor de Mahomer®. En este mismo sentido, al comentar las Epistulae morales ad
Lucilinm, atirma que en lugar del erudito en soledad, alejado de los asuntos publicos, prefiere
“al sabio en accién™?'.

Es posible pensar que, en el caso de Diderot, la experiencia que trae consigo el paso
del tiempo* y su participacion en el circulo del barén de d’Holbach, entre otras cosas, puedan
haberlo llevado, efectivamente, a interpretar en 1778/1782 la figura de Séneca de una manera
diferente a la de 1745. En cualquier caso, se observan en el texto otras tensiones menos
faciles de elucidar. Una de ellas es la valoracién positiva que se hace de la filosofia de Epicuro
y del epicurefsmo en general en la Segunda parte del libro. ¢No es la epicirea una escuela
rival a la estoica, con la que la tradicién asocia a Séneca? A continuacion, se examinara este

aparente conflicto.

2) En defensa de Epicuro y contra sus falsos discipulos

En los §§ 68 y 69 de la Segunda parte del Essaz, el autor hace una especie de apologia
del epicureismo y ataca en duros términos al estoicismo. Estos apartados, que, con la
excepcidn de algunos pasajes de un trabajo de Paolo Quintili*’; no han logrado atraer aun el
interés de los especialistas, pueden resultar llamativos, en la medida en que el editor de la
Encyclopédie se habia propuesto en el escrito, como se ha sefialado en la secciéon anterior,
realizar una defensa de la figura y los escritos de Séneca, a quien la tradicién considera, en
general, un representante de la filosofia estoica.

En cualquier caso, la alusién que Diderot hace a Epicuro y a sus discipulos en el Essaz
no es una referencia aislada en su obra. En efecto, ya habfa aludido de manera expresa o
indirecta a Epicuro y a sus discipulos, tanto antiguos como modernos, en otros trabajos. En
la entrada EPICUREISME OU EPICURISME, publicada en el volumen V (1755) de la Encyclopédie,
tras sefialar que “nunca una filosoffa fue tan mal comprendida y calumniada como la de
Epicuro” y explicar en qué consisten los errores de las interpretaciones mas comunes, a sabet,
considerar su filosofia como atea y a él como un “apologista del libertinaje”, hace un resumen
de los diferentes aspectos de su pensamiento y el de sus discipulos, poniendo especial
atencién en su materialismo atomista**. No duda en este texto, redactado sobre la base de la
Historia critica philosophiae de Jakob Brucker, en afirmar que la vida de Epicuro estuvo
indisociablemente ligada a “la virtud y a la temperancia” y que los integrantes de su secta
fueron “personas muy honestas””. También en Le Réve de d’Alembert (1769) el lector
encuentra el nombre de Epicuro, aunque alli la mayor influencia parece ser la de un hombre
de su secta, Lucrecio, cuyo De rerum natura sirvié como base para el texto de Diderot. En este
libro, el influjo se advierte, particularmente, en el terreno de la fisica, de la concepcién de la
naturaleza que presenta Diderot, en la que resuena el materialismo atomista de Epicuro y su

20 DIDEROT, Essai sur les régnes de Clande et de Néron, p. 319. También se refiere a Voltaite en el § 86 de la
Segunda parte del Essaz.

2 DIDEROT, Essai sur les régnes de Clande et de Néron, p. 251.

22 Paso del tiempo alimentado, en el caso de Diderot, por los dias que pasé como prisionero en el castillo de
Vincennes, los problemas que suftié como editor de la Encyclopédie y su desencanto con la emperatriz Catalina
1T de Rusia, entre otras cosas.

23 QUINTILI, “Les Matérialistes anciens chez Diderot”, pp. 487-512.

2 DIDEROT, “Epicuréisme ou epicurisme”, pp. 779-785.

2 DIDEROT, “Epicutéisme ou epicurisme”, p. 779.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 29 : : :



escuela®

. Como senala Alain Gigandet, no dejan de advertirse, no obstante, una serie de
desplazamientos entre ese atomismo clasico y el materialismo vitalista de Diderot*. Algunos
pocos afios mas tarde, en las notas que escribe al margen de la Lettre sur I'homme et ses rapports
de Francois Hemsterhuis durante su estadia en Holanda en 1773, vuelve a mostrar su interés
por Epicuro y su escuela. Ante los ataques de Hemsterhuis a los materialistas, responde que
Epicuro fue un “hombre sabio”, que “Demdcrito y Epicuro no eran ni hombres envilecidos
ni hombres sin espiritu” y que los materialistas modernos “son hombres de bien” y “estan
lejos de creer que su opinién conduzcea a la inmoralidad” %, retomando, en este dltimo caso,
la discusion acerca de la posibilidad de articular el ateismo y la virtud, una controversia que
atraviesa todo el siglo XVIIT®.

Las alusiones que Diderot hace a Epicuro y sus discipulos en el Essa7 forman parte
de una serie de reflexiones acerca de la naturaleza de la felicidad, que se desarrolla en los §§
67-72 de la Segunda parte del texto, en los que se ocupa de De vita beata de Séneca™. Frente
al estoicismo, que condena al sabio a un alejamiento de la sociedad y excluye la voluptuosidad
en su respuesta a esta cuestion, el editor de la Eneyclopédie toma distancia, sefialando que no

se llega a ese corolario mas que después de “una cadena de sofismas™?!

. Agrega, a
continuacién, que “la filosoffa estoica es una especie de teologia” y que “no conoce doctrina
mas alejada de la naturaleza que la de Zenon™. En este marco se reivindica a Epicuro como
el representante de una moral “sana” y “austera”.

Ahora bien, ¢no debilitan esta critica al estoicismo y esta reivindicacion de la figura
de Epicuro la estructura de un trabajo cuyo principal objetivo es defender la figura de Séneca?
La respuesta a esta cuestion parece ser negativa por dos motivos. Por una parte, la “apologia
del epicureismo”, que se hace a partir de la referencia positiva a Epicuro que el mismo Séneca
presenta en el capitulo XIII de De vita beata, muestra a Epicuro como un hombre que no es
esclavo de las pasiones, que supo, sin negar la voluptuosidad, encerrarla dentro de “los limites

2534

mas estrechos “Si se interroga al discipulo de Epicuro dira que de todas las

bl

voluptuosidades la mas dulce es la que nace de la virtud”, exclama®. Por otra parte, el
cuestionamiento al estoicismo alcanzarfa a lo que Diderot denomina “estoicismo rigorista”
o “zenonismo”, pero no al “estoicismo moderado”, con el que en general vincula a Séneca.
En el § 13 de la Primera parte, explica, al hablar de la formacion del filbsofo romano y de la
influencia sobre su pensamiento de diferentes personajes y corrientes, que, si bien conocié a

los “estoicos rigoristas”, fue un “estoico moderado”, es decir, un hombre capaz de articular

20 DIDEROT, Le Réve de D’ Alembert, p. 130.

27 GIGANDET, “Lucrece vu en songe. Diderot, Le réve de d’Alembert et le De rerum natura”, pp. 416 y ss. A
propésito de la figura de Lucrecio en la obra de Diderot, véase también Goulbourne, “Diderot and the
Ancients”, pp. 18-20. En cuanto a la recepcién del atomismo antiguo en los siglos XVII y XVIII, pueden
consultarse: WILSON, Epicureanism at the Origins of Modernity y el dossier “L’épicurisme des Lumiéres”, dirigido
por Anne Deneys-Tunney y Pierre-Francois Moreau y publicado en el n.° 35 (2003) de Dix—huitiéme siécle.

2 HEMSTERHUIS, Lettre sur I'homme et ses rapports. Avec le commentaire inédit de Diderot, pp. 139, 443, 441.

2 Acerca de las criticas de aquellos que vinculaban el epicurefsmo al atefsmo y la inmoralidad para atacar a /es
philosophes, desde el cardenal de Polignac, autor de un Anti—Lucretins, al abad Nicolas-Sylvestre Bergier, véase
ALBERTAN-COPPOLA, “L’anti-épicurisme”, pp. 309-318.

30 DIDEROT, Essai sur les régnes de Claunde et de Néron, p. 346.

3 DIDEROT, Essai sur les régnes de Clande et de Néron, p. 347.

32 DIDEROT, Essai sur les régnes de Clande et de Néron, p. 348.

33 DIDEROT, Essai sur les régnes de Clande et de Néron, p. 348.

3 DIDEROT, Essai sur les régnes de Clande et de Néron, pp. 347, 348.

3 DIDEROT, Essai sur les régnes de Claunde et de Néron, p. 347.

::: Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Nuamero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 30 : : :



la austeridad del estoicismo con el hedonismo de los epicureos y la preocupacion por la virtud
de Sécrates™.

Intenta alejar a Séneca de un camino que conduce a practicas ascéticas y se oponen
al bien general antes mencionado®’. Pero, ¢no destruye también un hedonismo desenfrenado
esa moral que se propone articular el interés particular con el general? Probablemente, asi
sea. En cualquier caso, no es ése, como se sefiald, el tipo de hedonismo que Diderot atribuye
a Epicuro y su escuela. No fueron mas que sus “falsos discipulos” — en alusion a,
probablemente, entre otros, Julien Offray de La Mettrie®— los que, explica, intetrpretaron su
doctrina de esa manera, los que “comprendieron mal” la idea de “voluptuosidad””.

De este modo, tomando distancia de un tipo de estoicismo, el rigorista, que conduce
a una manera de actuar que rechaza, y de una mala comprension del epicureismo, la de sus
falsos discipulos, puede decir que “no seria dificil conciliar a propdsito de la moral a esas dos escuelas
[epicureismo y estoicismo]”*. A ese intento de conciliacion se refiere, seguramente, cuando
afirma, poco después: “después de dormir, medito y después de meditar, necesito

alimentarme”*!,

3) Séneca, 1a moral estoica y algunas reflexiones metodolégicas

La apologia del epicureismo no parece, como se ha intentado mostrar en el apartado
anterior, provocar un problema en la estructura del libro, pero saca a la luz otras cuestiones
que pueden generar cierta perplejidad en el lector, a saber, las criticas que, por momentos,
Diderot dirige al mismo Séneca y la incertidumbre que rodea, finalmente, al saber que el
filésofo se propone apoyar.

El editor de la Encyclopédie, como hemos mencionado, intenta tomar distancia de una
rama del estoicismo, a la que denomina rigorista o genonismo, que, comprometida con una idea
demasiado rigida de virtud, aleja al sabio de los asuntos publicos y, de este modo, del tipo de
filosoffa practica que intenta defender. Como se sefiald, busca alejar la imagen de Séneca de
ese tipo de estoicismo y asociarlo a lo que llama estoicismo moderado. Sin embargo, Séneca
parece, por momentos, no ajustarse a ese deseo. En efecto, al releer una de las cartas de
Séneca a Lucilio, en la que el filbsofo romano le aconseja exhortar a su amigo a que

permanezca en “el reposo”, en “el retiro”, Diderot exclama que eso no es bueno para la

36 DIDEROT, Essai sur les régnes de Claude et de Néron, p. 54.

37 Sobre esta base se apoya también la critica que dirige 2 Rousseau en los §§ 61-67 de la Primera parte del libro.
Nos hemos ocupado de examinar esas criticas en RATTO, “Soledad y filosoffa. Las criticas de Diderot a
Rousseau en el Essai sur les régnes de Clande et de Néron, et sur les maurs et les écrits de Séneque”, pp. 45—60.

3 Ataca a La Mettrie, que habfa publicado en 1748 un Aw#i-Sénéque, en el § 6 de la Segunda parte del texto. A
propésito de esas criticas, véase QUINTILIL, Matérialismes et Lumiéres. Philosophies de la vie, autour de Diderot et de
quelques antres 1706-1789, pp. 125-144 (cap. 3: “Lectures matérialistes du stoicisme au XVIIIe siecle: Diderot et
La Mettrie”).

3 DIDEROT, Essai sur les régnes de Clande et de Néron, p. 348. Diderot, por otra parte, aprovecha la ocasion para
trazar un paralelismo entre las palabras “voluptuosidad” e “interés”, a propésito de lo que sucedié6 como
consecuencia de —lo que ¢él considera— su mala interpretacién: “la palabra woluptuosidad (volupté), mal
comprendida, convirti6 a Epicuro en una persona detestable, asi como la palabra inferés (intéréf), mal
comprendida, provocé el murmullo de los hipécritas y los ignorantes contra un filésofo moderno” (p. 348). Se
refiere, seguramente, en el dltimo caso, a L.a Rochefoucauld.

4 DIDEROT, Essa: sur les régnes de Clande et de Néron, p. 347. Las cursivas son nuestras.

Y DIDEROT, Essai sur les régnes de Clande et de Néron, p. 348.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 31 : : :



sociedad y que hay en el estoicismo un “espititu monacal” que le desagrada®. Asimismo, al
analizar el tratado De 77z de Séneca, luego de constatar que el filésofo estoico niega la
naturalidad de la célera, incluso en casos como el violento asesinato de un ser querido,
exclama: “¢Cémo Séneca? (...) ¢No? Tu me pides algo imposible”®. Es similar lo que se
advierte en el comentario al libro V de De constantia sapientis. Alli, Diderot coloca a Séneca
entre los estoicos que él califica como “rigoristas” y, luego de contar que Stilpon después del
asalto a su ciudad y de haber perdido a su mujer y sus hijas habia dicho que no habia perdido
nada y que Séneca habfa alabado la actitud de Stilpon, reacciona: “no lo disimularé, las
palabras de Stilpon y el comentario de Séneca me indignan (...). Si td no has perdido nada,
es porque te habias alejado inexplicablemente de todo lo que es querido a los hombres. Si
esas cosas no estan adheridas al estoico como su vestimenta, entonces yo no soy estoico y
me alegro de no setlo (...)"*.

¢Coémo interpretar estas objeciones a Séneca? ¢Se contradice Diderot? ;¢Abandona el
objetivo principal de su libro? No parece ser asi. Las criticas sélo aparecen en los momentos
en los que el filésofo romano se aparta de la figura del sabio comprometido con los asuntos
de la ciudad, que Diderot busca instalar. Probablemente, se trate de una estrategia. Después
de todo, él mismo habia dicho que juzgaria a Séneca “con imparcialidad” y que no evitarfa
indicar “sus debilidades” o “contradecitlo” cuando fuera necesatio®. Se podtia pensar que,
de esta manera, el autor busco dar la impresiéon de ser un juez “neutral” y, de ese modo,
otorgar mayor peso a su defensa.

En cualquier caso, a la luz de esto pueden surgir otras preguntas a las que resultaria
menos sencillo responder: ¢cémo alcanzé Diderot el conocimiento acerca de la vida y las
obras Séneca que presenta en el texto? sSobre qué apoya sus afirmaciones? ¢Por qué su
estoicismo no serfa, en general, el mismo que el de Zenén? Como ya se indico, el autor
considera que la vida y los escritos del autor de De franquillitate animi han sido mal
interpretados y sostiene que, por el contrario, su lectura es “mas soélida” que la de los
“detractores” de Séneca e incluso de la que él mismo realizé en su juventud®. Con el fin de
acercarse, entonces, a la verdad no se ocupa solamente de releer los escritos del filésofo
romano (“he leido y releido...”), sino también de comprender su época y de examinar su
“vida privada”, es decir, “su educacién”, “su caracter”, “sus inclinaciones, “sus gustos”, etc.*’.
Los “secretos de la vida privada” muestran, dice Diderot, que Séneca era, entre otras cosas,

2548

un hombre “frugal” y “austero”™®. Pero, ¢es esto suficiente? ¢Se puede hablar de una

2 DIDEROT, Essai sur les régnes de Clande et de Néron, p. 251.

¥ DIDEROT, Essai sur les régnes de Clande et de Néron, p. 316.

4 DIDEROT, Essai sur les régnes de Clande et de Néron, p. 374.

4 DIDEROT, Essai sur les régnes de Clande et de Néron, pp. 35, 229.

4 DIDEROT, Essai sur les régnes de Clande et de Néron, p. 182.

4T DIDEROT, Essai sur les régnes de Claude et de Néron, pp. 184, 242.

48 DIDEROT, Essai sur les régnes de Claude et de Néron, pp. 229, 289, 303. “El hombre de genio es conocido por
la posteridad, el hombre es ignorado. sQué sabemos de Homero, de Arquimedes, de Deméstenes, de Euripides
o de Séfocles? (...). Asf como nuestros sobrinos deberan a Moréri, a Bayle, a Chaufepié, a Marchand, a
Fontenelle, a d’Alembert, a Condorcet y a nuestra Academia francesa el conocimiento util de las virtudes o los
defectos domésticos que volvieron agradable o penoso el trato con los hombres célebres cuyas obras admiraran,
nosotros lo debemos a Plutarco y a algunos otros bidgrafos de la Antigliedad”, afirma (pp. 185, 186). Muriel
Brot pone de relieve la importancia que Diderot otorga en el texto a un género, el de las “vidas”, considerado
menor entre los historiadores en la época, consagrados a la historia de los reyes y las guerras, véase BROT,
“Diderot et les vies privées de Sénéque, Claude et Néron”, pp. 57—64. La autora muestra que Diderot en el
Essai recurre también a otros géneros considerados menores en esos tiempos, tales como la “anécdota” y el

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 32: : :



representacion “verdadera” en el caso de este trabajo de Diderot o, como ¢él dice, s sélida
que las otras?

No parece que se pueda dar una respuesta completamente positiva a esta ultima
pregunta por diferentes razones. En primer lugar, establecer los hechos no es una tarea
sencilla. Habiendo lagunas entre los documentos, a menudo los textos de las autoridades, a
las que se debe recurrir para reconstruir la imagen de un personaje historico, son alcanzados
por el “eco del rumor popular” o llenan dichas lagunas con absurdas conjeturas para “dafiar,
calumniar, difamar a los grandes hombres...”*. Pero, aun si se establecen adecuadamente
los hechos, los problemas persisten. En efecto, es necesario interpretar esos hechos y, para
eso, dice el fil6sofo, se debe tener en cuenta las circunstancias, es decir, no se debe juzgarlos
fuera de su contexto. No se puede comprender adecuadamente la vida de Séneca si no se la
enmarca en su época, en las cortes de Claudio y de Neron: “se juzgara mal la posicion y la
conducta de gente honesta [Séneca y Butro] si se olvida a qué principe se enfrentaban...”.
Para eso, es necesario conocer, entre otras cosas, sefiala, las “intrigas secretas (...) las
maquinaciones, los movimientos, los caracteres, las miradas, los intereses, los temores, las
esperanzas, los proyectos, que cambian con las circunstancias, y las circunstancias, que
cambian de un dia a otro™'. Ahora bien, ;como hacer para tener un conocimiento fidedigno
de estos aspectos? ¢Como hacer para conocer “el tono”, “la mirada” o “la consternaciéon en
el rostro de Séneca”??. Finalmente, en cuanto a la lectura de las obras de Séneca, ¢es posible
realizar una interpretacién definitiva? Diderot denuncia a aquellos que “no han leido” sus

obras o que “las han leido con prejuicios”>

. No obstante, reconoce que su obra es el
producto de “lecturas multiples” y que “no relee las obras de Séneca sin advertir que no las
ha leido aun lo suficiente”. “Leo, converso, interrogo o respondo”, dice y poco después
agrega, dirigiéndose al lector, que éste “no tardara en darse cuenta de que es tanto su alma lo
que describe como la de los personajes que se ofrecen a su relato”.

El fil6sofo advierte que si el historiador se permite “agregar o quitar algo al relato
historico, ya no hay verdad ni falsedad”™. Sin embatgo, eso es, precisamente, lo que hace:
selecciona, anade y confunde a Séneca, por momentos, consigo mismo y a la Roma del siglo
I d.C. con la Francia del siglo XVIIIL. Su lectura no parece menos arbitraria que cualquier
otra. El mismo confiesa que no se aborda de la misma manera “un acto que deshonra a la

humanidad” que una accién “bella, noble y grande”; que es licito librarse a “todo tipo de

“elogio” (pp. 59 y ss.). La justificacioén de la biografia se inscribe en un movimiento que desde los siglos XVI 'y
XVII discute la preeminencia de la historia militar y politica, véase GUION, Du bon usage de I'histoire: histoire,
morale et politique a ['dge classigue.

4 DIDEROT, Essai sur les régnes de Clande et de Néron, pp. 138, 143.

50 DIDEROT, Essa sur les régnes de Clande et de Néron, p. 139.

51 DIDEROT, Essai sur les régnes de Claunde et de Néron, pp. 96, 97.

52 DIDEROT, Essai sur les régnes de Claunde et de Néron, p. 139.

53 DIDEROT, Essai sur les régnes de Claunde et de Néron, p. 400.

5 DIDEROT, Essai sur les régnes de Clande et de Néron, pp. 35, 240.

5 DIDEROT, Essai sur les régnes de Claude et de Néron, p. 35. Se podria pensar que el texto es, en cierto modo,
autobiografico y que el filésofo encuentra aquf la oportunidad de, entre otras cosas, justificar su papel junto a
la emperatriz Catalina II de Rusia, asi como de adelantarse a la publicacién del escrito autobiografico de
Rousseau (Les Confessions), cuya publicacién, que estimaba inminente al momento de la primera edicién del
Essai, 1o inquietaba. Elena Russo considera que ésta es la principal clave de lectura del Essai, véase RUSSO,
“Slander and Glory in the Republic of Letters: Diderot and Seneca Confront Rousseau”, pp. 1-12.

56 DIDEROT, Essai sur les régnes de Clande et de Néron, p. 139.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 33 : : :



conjeturas” para “exculpar” a un personaje ilustre”’. Serd un “mal juez”, dice mas adelante,
quien no tenga un “doble tacto”, ya que “la historia de los tiempos calamitosos no se escribe

e la misma manera que la de los reinados venturosos™®. La historia parece ser, para Didero
del queladel d t %8, La histotia p , para Diderot,
filosdfica y politica —como reza el titulo del trabajo del abate Raynal (Histoire philosophique et

politigue...), en cuya redaccion colaboré— antes que factual™.

n este marco, la conclusion del Essaz resulta menos desconcertante de lo que puede

En est ,1 1 del E It d tante de lo que pued
llegar a ser en un primer momento. Alli, en el § 110 de la Segunda parte del libro, sostiene
que “los resultados que arrojan los hechos son limitados” y que, por lo tanto, es inevitable

2760

tener que apelar en el terreno de la historia a “infinitas conjeturas””. Ademas, pone en

entredicho la propia imagen de Séneca que ha intentado construir en el resto del texto:

Luego de tantas lecturas enfrentadas (...), decidme, lector, scual debe ser la
conclusion? ¢Séneca y Burro fueron personas honestas o viles cortesanos?
¢Séneca fue un hombre de genio o no fue mas que un falso e/ esprif® ;Hablod
acerca de la virtud con conocimiento o como un hipdcrita? (...) ¢Conozco o
no mi propia lengua? ;Soy un razonador o un sofista? ¢Tiene mi discurso
algin tipo de solidez o no es mas que una frivola declamacién? ¢Tiene o no
mi pensamiento consistencia e ideas originales? ;He hecho un buen o un mal
libro? (...) Convenid, lector, que #i no sabes nada acerca de eso, pero nada en

absoluto®*.

A modo de conclusion

Se ha intentado demostrar en este trabajo que la valoracién positiva que Diderot
realiza en el Essa de la filosofia de Epicuro (2) no provoca tensiones en el texto, ya que no
ve en el epicurefsmo y el estoicismo escuelas rivales —en cualquier caso, en el tipo de
epicureismo y estoicismo que le interesa defender, que no son ni el hedonismo desmesurado
de los falsos discipulos de Epicuro ni la virtud impracticable de Zen6n—, sino todo lo contrario.
Esto, ademas, arroja algunas luces acerca de la recepcion de las filosofias de Epicuro y de
Séneca en el siglo XVIII. Este ultimo tema, no obstante, desborda, sin dudas, los limites de
este trabajo.

Por otra parte, el analisis del lugar que se otorga a la filosoffa de Epicuro en el escrito
saca a la luz dos problemas cuya articulacién con el propésito principal del libro de Diderot
parece menos sencilla (3). Por un lado, se ha mostrado que la defensa de la imagen de Séneca
realizada por el editor de la Encyclopédie no impide que deslice también contra su filosofia una
serie de cuestionamientos, algo que ha sido con frecuencia pasado por alto por los

5T DIDEROT, Essai sur les régnes de Claude et de Néron, p. 82.

8 DIDEROT, Essai sur les régnes de Clande et de Néron, p. 423.

% Sobre este aspecto de la obra de Diderot, véase el reciente trabajo de D’ANTUONO, “Diderot et sa
conception innovante de Ihistoire utile, transfrontaliére et rétrospective”, p. 285-304.

0 DIDEROT, Essai sur les régnes de Clande et de Néron, p. 431.

o1 DIDEROT, Essai sur les régnes de Clande et de Néron, pp. 430, 431. Las cursivas son nuestras. Acerca de la
relacion entre el autor y el lector en los escritos historicos del sicle des Lumiéres, especialmente en los trabajos de
Diderot, véase PENKE, “La représentation de ’énonciateur et du destinataire dans le discours historique”, pp.
517 y ss. Penke sostiene que el caracter militante de las obras historicas de la época llevo a menudo a los autores
a ensayar diferentes estrategias, como, por ejemplo, unir de manera ficticia sus voces a las de los lectores, con
el fin de conseguir la aceptacion del contenido de sus escritos (p. 218).

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 34 : : :



especialistas®

. Por otro lado, se han puesto de relieve una serie de cuestiones de indole
metodologica a proposito de las herramientas con las que cuenta el filésofo para alcanzar el
saber acerca de la vida y las obras de Séneca que pretende defender. Se puede pensar, tal vez,
que el primer problema no es mas que aparente si se considera esas criticas a Séneca como
parte de una estrategia del autor para persuadir al lector, velando el caracter militante de su
obra. La superacion del segundo resulta, en cualquier caso, mas dificil de conseguir, desde el
momento en que los problemas metodologicos mencionados parecen socavar las bases sobre

las que deberia apoyarse el tipo de saber que Diderot se habfa propuesto presentar en el libro.

Referencias bibliograficas

ALBERTAN—-COPPOLA, S. “L’anti—épicurisme”. In: Dix—huitiéme siécle, n° 35, pp. 309-318,
2003.

ANONIMO. “Belles Lettres”. In: Journal de Paris, pp. 97-99, 1779.

BROT, M. “Diderot et les vies privées de Séneque, Claude et Néron”. In: Ecrire histoire, vol.
17, pp. 5764, 2017.

D’ANTUONO, G. “Diderot et sa conception innovante de l'histoire utile, transfrontali¢re
et rétrospective”. In: Libertinage et philosophie a I'épogue classigne (X1 1e=X 1 1lle siécle), n® 17, pp.
285-304, 2020.

DEPRUN, J. “Diderot au travail”. In: (Euwres complétes de Diderot. Ed. Jean Fabre, Herbert
Dieckmann, Jacques Proust y Jean Varloot. Parfs: Hermann, vol. 25, pp. 19-26, 1986.

DIDEROT, D. Essai sur les régnes de Clande et de Néron, et sur les manrs et les écrits de Sénegue. Ed.
Annette Lorenceau, prefacio de Jean Ehrard e introduccién y comentarios de Jean Deprun.

In: Euvres complétes de Diderot. Ed. Jean Fabre, Herbert Dieckmann, Jacques Proust y Jean
Vatloot. Paris: Hermann, vol. 25, pp. 1440, 1986.

. Essai sur le mérite et la vertn. Ed. Paolo Casini y John Spink. In: (Euwres completes de
Diderot. Ed. Jean Fabre, Herbert Dieckmann, Jacques Proust y Jean Varloot. Parfs: Hermann,
vol. 1, pp. 266428, 1975.

. Le Réve de D’Alembert. Ed. Jean Varloot y Georges Dulac. In: (Envres complétes de

Diderot. Ed. Jean Fabre, Herbert Dieckmann, Jacques Proust y Jean Varloot. Patfs: Hermann,
vol. 17, pp. 25-209, 1987.

. “Epicuréisme ou epicurisme”. In: D. Diderot y J. d’Alembert (eds.), Encyclopédie on
Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers par une société des gens de lettres. Briasson /
David / Le Breton / Durand: Patis, vol. V, pp. 779-785, 1755.

92 GATEFIN, Diderot, Sénéque et Jean—Jacques: Un dialogue a trois voix, p. 7; MASSEAU, “L’enjeu d’une polémique:
la figure de Sénéque dans /’Essai sur les régnes de Clande et de Néron”, p. 149.

: 1 : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 35 : ::



EHRARD, J. “Pourquoi Sénequer”. In: (Euvres completes de Diderot. Ed. Jean Fabre, Herbert
Dieckmann, Jacques Proust y Jean Varloot. Paris: Hermann, vol. 25, pp. 3—18, 1986.

GATEFIN, E. Diderot, Séneque et Jean—]acques: Un dialogue a trois voix. Amsterdam: Rodopi,
2007.

GIGANDET, A. “Lucréce vu en songe. Diderot, Le réve de d’Alembert et le De rerum natura”.
In: Revue de métaphysique et de morale, n° 35, pp. 415—427, 2002/3.

GOULBOURNE, R. “Diderot and the Ancients”. In: ]. Fowler (ed.), New Essays on Diderot.
Cambridge: Cambridge University Press, pp. 13-30, 2011.

GUION, B. Du bon usage de I'bistoire: histoire, morale et politique a ['age classigue. Paris: Honoré
Champion, 2008.

HEIL, A. y DAMSCHEN, G. (eds.). Brill’s Companion to Seneca: Philosopher and Dramatist.
Leiden: Brill, 2013.

HEMSTERHUIS, F. Lettre sur lhomme et ses rapports. Avec le commentaire inédit de Diderot. Ed.
Georges May. New Haven: Yale University Press, 1964.

HOLBACH, P. H. T. Systéme de la nature. Londres: s. n., vol. 1, 1770.

MASSEAU, D. “L’enjeu d’une polémique: la figure de Séneque dans I'Essai sur les régnes de
Clande et de Néron”. In: Diderot Studies, vol. 32, pp. 149-164, 2012.

PENKE, O. “La représentation de I’énonciateur et du destinataire dans le discours
historique™. In: Dix—huitieme siécle, vol. 32, pp. 503—520, 2000.

QUINTILI, P. “Les Matérialistes anciens chez Diderot”. In: M. Benitez ez al. (eds). Materia
actnosa: Antiquité, Age classique, Lumitres. Mélanges en Phonnenr d’Olivier Bloch. Paris: Champion,
pp. 487-512, 2000.

. Matérialismes et Lumiéres. Philosophies de la vie, autonr de Diderot et de quelgues antres 1706—
1789. Paris: Honoré Champion, 2009.

RATTO, A. “Soledad y filosofia. Las criticas de Diderot a Rousseau en el Essaz sur les régnes
de Clande et de Néron, et sur les maurs et les écrits de Séneque”. In: Revista de Filosofia, vol. 40, n° 1,
pp- 4560, 2015.

RUSSO, E. “Slander and Glory in the Republic of Letters: Diderot and Seneca Confront
Rousseau”. In: Republics of Letters, vol. 1, n° 1, pp. 1-12, 2009.

STAROBINSKI, J. Diderot, un diable de ramage. Paris: Gallimard, 2012.

WILSON, C. Epicureanism at the Origins of Modernity. Oxford: Oxford University Press, 2008.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 36 : : :



La libertad como poder semoviente en Emilie Du Chatelet:

reflexiones tempranas

Natalia Zorrilla*

Resumen: El objetivo de este articulo es examinar algunas continuidades y discontinuidades entre
un texto de Emilie Du Chatelet titulado De / /iberté, su epistolario y sus Institutions de physique en torno
al tratamiento que la filésofa realiza de la tematica de la libertad como poder semoviente. La hipotesis
que propongo en este trabajo es que ciertos problemas filoséficos que Du Chitelet se plantea
tempranamente se resuelven (o se disuelven) en las Institutions de physigue. Nos referimos puntualmente
a: 1. la presunta contradiccién entre la idea del poder semoviente del cuerpo propio y la conservaciéon
de la cantidad de fuerza en el universo y 2. la presunta falta de garantias del funcionamiento veraz de
nuestras facultades cognitivas (mediante las cuales constatamos que somos libres).

Palabras-clave: Emilie Du Chatelet — Libertad — De /a liberté — Siglo XVIII — Fatalisme — Tlustracién

Freedom as a self-moving power in Emilie Du Chatelet: eatly reflections

Abstract: The aim of this article is to examine continuities and discontinuities between Emilie Du
Chatelet’s essay De /a liberté, her correspondence, and her Institutions de physique regarding the topic of
liberty as a self-moving power. I argue that certain philosophical problems that she considers in De
la liberté and in her letters are resolved (or dissolved) in her Institutions de physique, namely: 1. the alleged
contradiction between the idea of a self-moving power and the conservation of the quantity of force
in the universe, and 2. the alleged lack of guarantee of the veraciousness of our cognitive faculties
(through which we perceive our liberty).

Keywords: Fmiliec Du Chatelet — Liberty — De /a /iberté — Fighteenth Century — Fatalisme —
Enlightenment

! Becaria postdoctoral del Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas (CONICET), Instituto
de Filosoffa Dr. Alejandro Korn - Universidad de Buenos Aires (UBA). Investigadora asociada del Centro de
Investigaciones Filoséficas (CIF), Argentina. Mail: n.zotrilla@conicet.gov.ar

::: Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Nuamero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 37 : : :



Introduccion?

En las ultimas décadas, fruto de los avances de la revision feminista de la
historiografia aplicada a la historia de la filosofia, se ha producido un marcado viraje en la
forma en que se aborda la figura de Emilie Du Chatelet (1706-1749). Gracias a esta revision,
se han comenzado a ponderar los logros intelectuales de esta filésofa por mérito propio. En
el presente articulo buscamos contribuir a la recuperacién de la obra de esta pensadora,
ocupandonos principalmente de un breve ensayo de Du Chatelet titulado De /a /iberté (en
adelante DL). Intentaremos mostrar, a través del analisis del DL, el proceso de reflexion de
Du Chatelet respecto de ciertos problemas filoséficos que ella se plantea tempranamente
cuya resolucion (o disolucion) se reflejara en la redaccion de las Institutions de physigue (1740)
(en adelante IP), usualmente considerada la obra magna de la pensadora. Nos referimos
puntualmente a: 1. la presunta contradiccion entre la idea del poder semoviente del cuerpo
propio (poder en que consistirfa nuestra libertad) y la conservacion de la cantidad de fuerza
en el universo y 2. la presunta falta de garantias del funcionamiento veraz de nuestras
facultades cognitivas (mediante las cuales constatamos que somos libres).

En primer lugar, ofreceremos algunas precisiones acerca de los avatares del
descubrimiento, la publicaciéon y la atribuciéon de autoria del DL. En segundo lugar,
abordaremos el caracter inicialmente problematico de la concepcion de Du Chatelet de la
libertad como poder semoviente en su epistolario. Intentaremos mostrar como esta
problematica se disuelve durante el proceso de redaccién de las IP. En tercer lugar,
examinaremos la contienda entre Du Chatelet y el fatalismo en DL, estudiando la
reconstruccion que la filésofa realiza de esta posicion rival, particularmente, la formulacion
de objeciones fatalistas a la libertad como argumentos escépticos (que evocan aquellos que
Descartes plantea en la Primera Meditacion y en la primera parte de sus Principios de Filosofia).
Estos argumentos socavan nuestra confianza en la veracidad de nuestras facultades
cognitivas en relaciéon con la percataciéon del sentimiento interno de libertad. Finalmente,
estudiaremos las criticas que Du Chatelet realiza a Descartes y como separarse de este
pensador le sirve para blindarse contra los argumentos escépticos que él pondera en su obra.

De Ia Iiberté: descubrimiento y autoria

En 1947, Ira Wade publica algunos estudios sobre Voltaire junto con ciertos papeles
inéditos de Emilie Du Chatelet que descubre en la “Biblioteca Voltaire” (Voltaire Library)
en la actual Biblioteca Nacional Rusa (anteriormente Biblioteca Imperial de San
Petersburgo)’. Esta importante coleccion de libros y manusctitos que formaban parte de la
biblioteca personal de Voltaire fue adquirida por Catalina II, Emperatriz de Rusia, poco
después de la muerte del filésofo y luego trasladada a Rusia. Entre los materiales publicados
por Wade se encuentra un breve tratado titulado “Capitulo V: De la libertad” (el DL) que él

2 Este trabajo surge de una presentacion realizada en el I Encontro Argentina—Brasil sobre Estudos do Século
XVIII/I Encuentro Argentina—Brasil sobre Estudios del Siglo XVIII en octubre del 2020. Agradezco a los/as
colegas por sus comentarios y a Susana Seguin por facilitarme distintos materiales para la composicién de este
articulo.

3 WADE, 1. Studies on Voltaire. With Some Unpublished Papers of Mme du Chatelet. Princeton: Princeton Univ. Press,
1947.

::: Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 38 : : :



atribuye a Voltaire. Wade entiende que este breve ensayo fue un borrador que Voltaire corto,
edit6 y re-escribié de donde habria surgido el actual capitulo VII del Traité de métaphysique.
Wade se apoya en el intercambio epistolar entre Voltaire y quien en 1740 se convertiria en
Federico II de Prusia*, dado que en este intercambio epistolar, Voltaire le envia a Federico
un “extracto de un capitulo sobre la libertad” como un texto de su autoria.

Linda Gardiner Janik® desarrolla una hipotesis contratia a la de Wade. Ella sostiene
que el DL era el borrador de un capitulo de la primera version de las IP escrita entre 1737 y
1738 que luego Du Chatelet revisa y aumenta radicalmente. Una de las evidencias que apoyan
esta tesis puede hallarse en el inventario de los manuscritos de Voltaire conservados en Rusia
redactado por Fernand Caussy. Alli puede constatarse que el manuscrito del DL esta
catalogado como perteneciente a los papeles de Mme Du Chatelet’. A su vez, contiene notas
de Voltaire que identifican a Du Chiételet como su autora’ y referencias a otros paragrafos
que, segun Gardiner Janik, encajan dentro de la primera version de las IP.

¢Coémo explica Gardiner Janik entonces el dato de que Voltaire le habrfa enviado a
Federico el extracto de un capitulo sobre la libertad identificindose como su autor? Ella
sugiere que Voltaire podria haber sido deshonesto con Federico en este punto, adjudicandose
un texto que no era suyo. Gardiner Janik argumenta que, como Du Chatelet no tenfa mucha
simpatia por Federico®, ella podtia incluso haber disfrutado irénicamente viéndolo elogiar
una obra que atribufa a Voltaire cuando en realidad el texto habia sido escrito por ella. Esto
también explicarfa en parte por qué Du Chatelet no habria incluido el DL en las IP
finalmente: para evitar ser acusada de plagio’.

La libertad como poder semoviente: epistolas

El interés de Du Chatelet por el problema de la libertad y sus limitaciones y alcances
se expresa claramente en su epistolario. La filésofa encuentra una aparente contradiccion
entre dos tesis que ella misma defiende: por un lado, la idea de que existe la libertad humana,
entendida como el poder de iniciar el movimiento del cuerpo propio con el fin de realizar
alguna accion, y, por otro, la premisa de que la cantidad de fuerza permanece idéntica en el
universo. En una carta a Maupertuis, datada el 30 de abril de 1738, ella confiesa lo siguiente:

La unica cosa que me preocupa actualmente es la libertad, porque en
definitiva me creo libre y no sé si esta cantidad de fuerzas, siempre la misma
en el universo, no destruye la libertad. Comenzar el movimiento, ¢no es
producir en la naturaleza una fuerza que no existia [previamente|? Pero si no

+*WADE, Studies, pp. 82-87.

5 Véase GARDINER JANIK, “Searching for the Metaphysics of Science: The Structure and Composition of
Madame du Chatelet’s Institutions de physique, 1737-1740”.

6 Véase CAUSSY, Inventaire des manuscrits de la Bibliothéque de 1V oltaire conservés a la Bibliotheque Impériale de Saint-
Pétershourg, p. 43.

7 Voltaire y Du Chatelet forjaron un estrecho vinculo sentimental y de colaboracién intelectual desde 1734
durante la estadfa de Voltaire en Cirey. Véase ZINSSER, La Dame d’Esprit: A Biography of the Marquise Du Chatelet,
pp- 115-221.

8 El intercambio epistolar entre Voltaire y Federico revela un tono de flirteo y seducciéon entre ambos, con
reproches por parte del segundo al primero por setle infiel con una “coqueta” (que serfa Du Chatelet). Para
ahondar en el intercambio epistolar “libertino” entre ambos, véase MASON, o/taire, pp. 67-70.

2 GARDINER JANIK, “Searching for the Metaphysics of Science...”, p. 110.

::: Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Nuamero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 39 : ::



tenemos el poder de comenzar el movimiento, no somos libres. Le suplico

me aclare este asunto'’.

En su exploracion del manuscrito autografo de las IP de la Biblioteca Nacional
Francesa de 1737, Rey llama la atencién sobre un paragrafo (§720) que no habria sido incluido
en la version impresa de las IP. Alli Du Chatelet finalmente resuelve este dilema entre la
libertad humana y la conservacion de la cantidad de fuerza en el universo, estableciendo una
distincién entre cantidad de fuerza y cantidad de movimiento. Rey transcribe una anotacioén
marginal que resume el contenido del paragrafo:

LLa conservacion de una cantidad igual de fuerza en nuestro universo parece
en principio incumbir a nuestra libertad, pero unicamente cuando
confundimos la cantidad de movimiento con la cantidad de fuerza. Si somos
libres, nuestra voluntad produce sin duda movimiento, porque si depende de
mi caminar o quedarme sentada, es seguro que, al caminar, produciré un
movimiento que no habrfa producido si me hubiese quedado en mi silla. Pero
¢es necesatio para esto que yo produzca fuerza? No, sin duda. Yo puedo ser
libre al emplear la cantidad de fuerza que se encuentra en mis nervios y en mi
sangre, sin que por eso mi voluntad pueda crear fuerza'’.

De esta manera, concluye la filésofa, la libertad, entendida como poder semoviente
respecto del cuerpo propio, no es incompatible con el principio de la conservaciéon de la
cantidad de fuerza en el universo. Podemos conectar estas observaciones con una de las
primeras anotaciones con las que nos encontramos en el manuscrito de DL, la cual habria
sido “sustituida” (o eliminada), de acuerdo con las indicaciones de la transcripcion de Wade.
LLa nota dice: “No examino aqui sila opinién que quiere que la cantidad de fuerza permanezca
la misma en el universo es tan contraria a la libertad como aquella [que afirma] una igual
cantidad de movimiento'. Véase sobre eso el capitulo VIII”".

10 Todas las traducciones de las citas de textos de Du Chatelet son propias. “La seule chose qui m’embarrasse
a présent, c’est la liberté, car enfin je me crois libre et je ne sais si cette quantité de forces toujours la méme
dans P'univers ne détruit point la liberté. Commencer le mouvement, n’est-ce pas produire dans la nature une
force qui n’existait pas? Or si nous n’avons pas le pouvoir de commencer le mouvement nous ne sommes point
libres. Je vous supplie de m’éclairer sur cet article” (Carta a Maupertuis, 30 de abril de 1738. DU CHATELET,
Les Lettres de la Marguise Du Chatelet, vol. 1, p. 220). Ante una respuesta insatisfactoria de Maupertuis, Du
Chatelet vuelve sobre esta cuestién en una carta del 9 de mayo de 1738. Véase DU CHATELET, Les Lettres de
la Marquise Du Chitelet, vol. 1, p. 226.

11 “La conservation d’une quantité égale de force dans notre univers parait d’abord intéresser notre liberté, mais
ce n’est que lorsque I'on confond la quantité du mouvement et la quantité de la force, si nous sommes libres,
notre volonté produit sans doute du mouvement, car s’il dépend de moi de me promener ou de rester assis, il
est certain qu’en me promenant, je produirai un mouvement que je n’eusse pas produit si j’étais resté sur ma
chaise, mais est-il nécessaire pour cela que je produise de la force, non sans doute, je puis étre libre dans 'emploi
de la quantité de force qui se trouve dans mes nerfs et dans mon sang, sans que pour cela ma volonté puisse
créer de la force” (DU CHATELET, Institutions de Physique [manuscrito], foja 370, citado en REY, “La Minerve
vient de faire sa physique”, p. 240).

12 La anotacién marginal al primer parrafo del cuerpo principal del texto afirma “Dieu a reellement donne a
I’lhomme le pouvoir soi-mouvant”; “Dios le ha dado realmente al hombre el poder semoviente” (WADE,
Studies, p. 92).

13 “Je n’examine point ici si 'opinion qui veut que la quantité de force reste la meme dans I'univers est aussi
contraire a la liberté que celle d’une egale quantité de mouvement, voyez sur cela ch 8 (WADE, Studies, p. 92).

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 40 : : :



Se observa asf la continuidad que existe entre las preocupaciones filosoficas de Du
Chatelet, sobre las que se expide en las obras de este perfodo temprano. Mas aun, estas
preocupaciones son de suma importancia para ella debido a sus implicancias morales: segin
sugiere la autora, si existiese una necesidad de orden metafisico en las acciones humanas, esto

redundarfa en una exencién de responsabilidad moral generalizada.
La contienda entre Emilie Du Chatelet y el fatalismo en De la liberté

En DL, Du Chatelet también define la libertad como poder moverse o no moverse
de acuerdo con la eleccién de nuestra mente, agregando una segunda acepcién: libertad
también es poder pensar o no pensar en algo de acuerdo con la eleccién de nuestra mente'.
El caracter polémico del DL define su estructura: en tanto su objetivo es vencer a ciertos
interlocutores o interlocutoras “fatalistes”, nuestra autora reconstruye las principales
objeciones a la idea de que somos libres y luego se aplica a refutarlas.

A principios del siglo XVIII, el término “fatalisme’, que aqui traduciremos como
“fatalismo”, aparecia en tratados y comentarios varios con distintos sentidos. Intérpretes
como Paillard" sugieren que, durante el Siglo de las Luces, “fatalismo” a menudo se tomaba
equivocamente como sinénimo de lo que contemporaneamente entendemos por
“determinismo” y también por “necesitarismo”'®. En lineas generales, cuando el fatalismo
era asociado a cierto spinozismo y/o al materialismo, equivalia a defender la tesis de que todo
existe necesatiamente y/o que todos los fenémenos de la naturaleza estin causalmente
determinados, incluidas las acciones humanas. En estos casos, el término “fataliste’
funcionaba frecuentemente como una acusacion. Sus detractores querfan demostrar que
quienes defendfan el “sistema de la fatalidad” impedian la atribucién de responsabilidad
moral a los agentes y promovian con ello la resignacién y la inmoralidad. También existia en
aquella época otro tipo de fatalismo: el tedlogico, evocado en DL en su formulacion
“optimista” surgida de la obra de Pope y Leibniz'".

Du Chatelet distingue cuatro objeciones fatalistas principales; en nuestro articulo,
nos concentraremos solamente en las dos primeras. De acuerdo con nuestra interpretacion,
en ellas, Du Chatelet reconstruye la posicién de un fatalismo del primer tipo mencionado
anteriormente, el cual utiliza argumentos escépticos para socavar la tesis de la existencia del
libre arbitrio. Nuestra hipotesis respecto de la formulacion que Du Chatelet realiza de las dos
primeras objeciones fatalistas es que la filésofa emularia en ellas el movimiento de la duda
metddica cartesiana, reversionando los argumentos escépticos de Descartes en la Primera
Meditacién (correspondientes a los paragrafos §4-5 de la primera parte de los Principios de la
filosofia'®) para procurar adaptarlos a una formulacion fatalista. Mientras que la primera

14 En “Du Chitelet on freedom, self-motion, and moral necessity”, Julia Jorati argumenta que, basandose en
Locke y en algunas ideas de Clarke, Du Chatelet defiende una posicién compatibilista, buscando refutar la
existencia de la necesidad en sentido fisico pero admitiendo la necesidad en sentido moral en lo que concierne
a las acciones humanas.

15 PAILLARD, “Entre science et métaphysique: le probleme du fatalisme dans la philosophie de Voltaire”, pp.
211-212.

16 Para un andlisis contemporaneo del fatalismo, véase BERNSTEIN, “Fatalism”.

17 Véase ZANCONATO, La dispute du fatalisme en France: 1730-1760.

18 AT 8: 5-6. Tenemos evidencia de que Du Chatelet ley6 y coment6 esta obra, ya que se conservan actualmente
algunas notas de sus cuadernos referidas a los Principios de Descartes. Por esta razon, indicaremos en nuestra
reconstruccion los paragrafos correspondientes de los Principios de Descartes. Véase la edicion digital de estas

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 41 : : :



objecion fatalista de DL exhibe rasgos caracteristicos del argumento del suefio (combinado
con el de los sentidos), la segunda evoca el argumento del Dios engafiador—aunque, como
veremos, también toma en cuenta implicancias de los argumentos escépticos anteriores. La
peculiaridad del planteo de la filésofa residirfa entonces en que, para articular su posicién
tival, ella yuxtapone fatalismo y pirronismo': le adjudica al primero las armas del segundo.

A través de estas dos objeciones, Du Chatelet se enfrenta al problema de cémo
podemos estar seguros/as de que ese sentimiento intetior de libertad que experimentamos
no proviene de la falta de aplicacién o discernimiento de nuestras facultades o de un engafio
sistematico al que estarfamos siendo sometidos/as. Segun la pensadora, este sentimiento
interior funciona como un presupuesto necesario de nuestras acciones y decisiones. No
solamente sentimos que somos libres al movernos en una u otra direccién o evocando algun
recuerdo o alguna fantasia imaginaria en nuestra mente, sino que ademas, al deliberar, decidir
y realizar una accion, presuponemos que esta en nuestro poder ejecutarla.

Antes de pasar al analisis puntual de las objeciones fatalistas en cuestion, es menester
aclarar que, a lo largo de su obra, Descartes defiende la existencia del libre arbitrio y la
infinitud de la voluntad. No obstante, al ser nuestro entendimiento finito, podemos errar
segin este pensador. Erramos en nuestros juicios cuando no nos abstenemos de
pronunciarnos sobre cuestiones que no se nos presentan con claridad y distincién a nuestro
espiritu®. El error entonces no puede darse en lo que el sujeto petrcibe que percibe? sino en
lo que juzga que sea el objeto percibido™.

Asi, Descartes sostiene que el libre albedrio es una evidencia que se presenta clara y
distintamente a todos los sujetos pensantes, una nocién primera e innata®. En cambio, si
bien Du Chatelet también defiende la existencia de un sentimiento interior de nuestra
libertad, ella parece estar advertida sobre los peligros del posible corolario pirrénico del
solipsismo cartesiano® respecto de este punto: puede que yo me sienta libre pero ;cé6mo

notas, titulada “Three notebook leaves on Descartes, Newton, Fontenelle”, realizada por Andrew BROWN,
Ulla KOLVING y Stefanie ERTZ (Center for the History of Women Philosophers and Scientists, University
of Paderborn, en cooperacion con la National Library of Russia, Saint Petersburg, y el Centre international
d’étude du XVIIIe siécle, Ferney-Voltaire). Cf. https:/ /historyofwomenphilosophets.otrg/stp/documents

19 Tas principales figuras del escepticismo pirrénico en la Antigiedad fueron Enesidemo, Pirrén y Sexto
Empirico (autor de las Hipotiposis pirrdnicas). Los pirrénicos utilizaban una serie de tropos en contra de las
pretensiones dogmaticas de aquellos/as que afirmaban que se puede conocer la verdad, esto es: como son las
cosas en sf mismas. A diferencia de los escépticos académicos, los pirrénicos no sostienen que la verdad es
incognoscible sino que intentan lograr mediante estos tropos la suspension del juicio o gpocké. Se guian por las
apariencias buscando la afaraxia o imperturbabilidad. Para una aproximacion al pirronismo publicada algunos
afios antes de la redaccion de DL, véase CROUSAZ, Examen du pyrrhonisme ancien et moderne (1733).

20 DESCARTES, Principios 1 §33 (AT 8: 17-18). En Principios 1 §6 (AT 8: 6) es la nocién de libertad la que, de
hecho, le permite tesolver la duda hiperbdlica y llegar al cogito ergo sumz: aunque seamos sometidos/as a un engafio
generalizado, siempre tendremos la libertad de abstenernos de creer en algo que se nos presenta como incierto
o dudoso. En Meditaciones, el tratamiento del tema del libre arbitrio se da en la Cuarta Meditacion,
postetiormente a haber probado la existencia de Dios, garante de nuestros conocimientos.

21 Se suele atribuir a Descartes la llamada tesis de la transparencia de la mente, la cual implica que todos los
estados mentales son conscientes y que tenemos un conocimiento infalible de ellos. Algunos/as comentadores
como Hatfield discuten esta descripcion de la filosofia de Descartes. Véase HATFIELD, “Transparency of
Mind: The Contributions of Descartes, Leibniz, and Berkeley to the Genesis of the Modern Subject”.

22 DESCARTES, Principios 1 §66 (AT 8: 33-34).

23 DESCARTES, Principios 1 §39 (AT 8: 19-20).

24 Siguiendo a Chatles, si bien actualmente utilizamos el término “solipsismo”, los/as pensadotes/as
ilustrados/as franceses/as a menudo usaban los términos “/déalisme”’ o “égoisme” patra refetirse a esta misma tesis.
CHARLES, “O solipsismo como forma extrema de ceticismo no Século das Luzes”, p. 17. Consultese este
articulo para ahondar acerca del estrecho vinculo entre solipsismo y escepticismo durante el siglo XVIIIL.

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 42 : : :



puedo tener la certeza de que otra persona también lo sienta respecto de si?* Las objeciones

fatalistas pueden ser “seductoras”*

, segun la autora, es decir, persuasivas. De aqui que ella se
aboque a considerar la posicion de quienes desestiman este sentimiento de libertad.

Como veremos mas adelante en nuestro analisis, ya en DL podemos constatar que
para Du Chatelet resultarfa problematico admitir que un fundamento epistémico puramente
subjetivo del conocimiento filoséfico-cientifico (como el que ella considera que propondria
Descartes) pueda tener validez universal. Por eso, la filésofa entiende que debe enfrentarse
al desafio escéptico y solipsista legado por Descartes. En consecuencia, en DL imagina un
interlocutor fatalista que utiliza contra Descartes (y en general contra quienes afirman la
evidencia del sentimiento de libertad al actuar y pensar) las mismas armas escépticas que el
autor de las Meditaciones metafisicas emplea para socavar (aunque mas no sea
momentaneamente) nuestra confianza en nuestras facultades cognitivas.

Cuando Descartes se propone encontrar las verdades indubitables, fundamentos de
las ciencias, aplica para ello la duda metddica: se propone poner en duda todas sus antiguas
opiniones. Para lograrlo, no las examina una por una (serfa una tarea infinita) sino que evalta
distintas posibles fuentes y facultades de conocimiento sometiéndolas a argumentos
escépticos varios. El objetivo de Descartes es rechazar como falsas todas aquellas cosas que
parezcan dudosas, aunque solo en el marco de la busqueda filoséfica de verdades indubitables
(no en la practica de la vida).

Descartes hace un uso metodolégico o instrumental del escepticismo y pretende de
esta manera intervenir en lo que Popkin denomina la “crise pyrrhonienne”. Popkin indica que
esta crisis se suscita en gran medida a causa de contiendas religiosas, especificamente la
Reforma, la cual habria puesto de manifiesto la importancia de la problematica del criterio
de verdad. Esta problematica se reprodujo en el campo de la filosofia, fomentada por la
recuperacion durante los siglos XV y XVI de la obra de Sexto Empirico por parte de los
llamados “nouveanx pyrrhoniens”. Segun el historiador, el intento de Descartes de resolver los
tropos escépticos y en ultima instancia de “salvar al conocimiento humano destruyendo al
escepticismo” fue un “heroico fracaso”, ya que durante los siglos XVII y XVIII el
pirronismo sigui6 prosperando a pesar suyo y contra su filosofia, a partir de distintas lecturas
de su obra.

Asi, Descartes lega a la posteridad mediante estos tropos escépticos ciertos
problemas a resolver con los que el pirronismo buscaria sembrar una duda generalizada.
Desde nuestro punto de vista, el objetivo de Du Chatelet es desarticular estos argumentos
escépticos que Descartes se habia planteado pero bajo una nueva formulacién, es decir,
orientados al problema de la libertad. El DL serfa entonces un texto de transicién, que enlaza
las preocupaciones filosoficas tempranas de Du Chatelet acerca de la libertad que se
manifiestan en su epistolario con su rechazo del subjetivismo en las IP. En DL, ambos
puntos se unen en el tratamiento que Du Chatelet le da al fatalismo.

2> Mayores precisiones acerca de este tema pueden encontrarse en la seccion “Du Chatelet contra Descartes en
Institutions de Physigue (o como blindarse contra ataques pirronicos)”.

20 \WADE, Studies, p. 93.

27 POPKIN, The history of scepticism from Savonarola to Bayle, p. 80.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 43 : : :



1. El primer argumento

La primera objecion contra la libertad que Du Chatelet considera aduce que si
sostenemos que existe un sentimiento interno o conciencia de que somos libres, es por falta
de atencién a lo que pasa en nosotros/as. En efecto, la voz fatalista imaginada por Du
Chatelet argumenta aqui que “cuando atendemos reflexivamente a las causas de nuestras
acciones, encontramos por el contrario que ellas estan siempre determinadas
necesariamente”?.

Se ofrecen adicionalmente dos ejemplos para reforzar este punto de vista fatalista:
los movimientos involuntarios que ocurren en nuestro cuerpo (por ejemplo: la circulacion
de la sangre) y los arrebatos pasionales que nublan nuestro juicio y nos llevan a realizar
acciones desaprobadas por nuestra razén. En cuanto a este dltimo, segtin la objecion fatalista,
se puede ser esclavo/a de pasiones violentas como la ira pero también de pasiones suaves
cuando una no se percata que esta siendo “conducida” por ellas. El fatalista busca arrojar un
manto de sospecha respecto de este sentimiento interno de libertad y sugerir que nunca se
puede saber si una esta siendo influenciada por tal o cual pasién o si esta actuando
“autonomamente”. O bien, tal como lo presenta Du Chatelet, el fatalista estarfa razonando
de la siguiente manera: debido a que a veces nos encontramos bajo el influjo de las pasiones
(o que puede hacernos actuar de formas que la razén desaprueba), debemos suponer que
siempre somos (o podriamos estar siendo) esclavos/as de las pasiones sin sabetlo.

En Principios 1 §4, Descartes pretende abordar “por qué podemos dudar de las cosas
sensibles”. Descartes adiciona aqui el argumento del suefio al argumento de los sentidos. Los
sentidos yerran algunas veces, por lo tanto, por aplicaciéon de la duda metddica, no nos
podemos fiar de ellos para encontrar certezas absolutas. Asimismo, en nuestros sueflos, “nos
parece sentir o imaginar innumerables cosas que no hay en ninguna parte, y al que duda de
esta manera [acerca de si efectivamente existen los objetos exteriores que percibe mientras
suefia] no se le presenta ningun signo por el cual pueda distinguir el suefio de la vigilia”*. La
aplicacion de la duda metddica a la facultad de los sentidos y de la imaginaciéon en las
Meditaciones y en los Principios da como resultado un razonamiento analogo al que Du Chatelet
le atribuye al fatalista en DL: si los sentidos alguna vez me han enganado, debo suponer que
siempre me pueden engafiar. Si alguna vez me he engafiado acerca de la existencia de los
cuerpos que percibo, debo suponer que siempre puedo estar engafiandome. De la misma
manera, si alguna vez me he engafiado acerca de mi imperio sobre mi cuerpo o mis acciones,
debo suponer que siempre podria estar engafiandome. Tal engafio podria suceder, por
ejemplo, mientras esté sonando o bien mientras esté actuando bajo el influjo de las pasiones
sin darme cuenta.

El fatalista presupone asi que las pasiones del alma (cuya causa no se especifica)
pueden ser naturalmente engafiosas en tanto no nos percatemos de que estan afectando
nuestra alma y obliterando nuestra racionalidad. Desde el punto de vista cartesiano, en
cambio, las pasiones del alma son percepciones “que se refieren solo al alma, (...) cuyos
efectos sentimos en el alma misma y de las que, por lo general, no conocemos ninguna causa

28 “Lorsque nous faisons [au contraire] une attention réfléchie sur les causes de nos actions, nous trouvons au
contraire qu’elles sont toujours déterminées nécessairement” (WADE, Szudies, p. 93). Entre corchetes se
transcriben, siguiendo a Wade, las frases que fueron borradas (deleted) del manuscrito.

2 DESCARTES, Principios 1 §4, p. 8 (AT 8: 6).

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 44 : : :



inmediata con la que podamos trelacionatlas”. Para Descartes, ellas cumplen la funcion de
disponer al alma “a querer cosas que la naturaleza dicta que nos son ttiles y a persistir en esa
voluntad™'. Segin Descattes, pueden ser reguladas, aunque indirecta y mediatamente, a
través de nuestra voluntad®. Por lo tanto, si bien conllevan cierta oscuridad en si debido a la
indeterminacién de su origen, no son por naturaleza engafiosas—somos conscientes de su
influjo. Para el fatalista al que alude Du Chatelet, por el contrario, las pasiones pueden no ser
detectadas por quienes las padecen (al menos momentaneamente).

En efecto, cuando Du Chatelet, al reconstruir la objecién fatalista, describe como
serfa ese engafio de vivir bajo el influjo de las pasiones sin poder actuar racional y
autonomamente, hace uso de una metafora: el esclavo que no advierte el peso de sus cadenas
y se considera un hombre libre. La situacién del esclavo es analoga a la situacion de quien no
puede distinguir entre el suefio y la vigilia®, mds especificamente, alguien que cree que estd
despierta cuando en realidad esta dormida. La persona que esta sonando cree, durante el
sueflo, que mueve su cuerpo en determinada direccion (supone en si cierto poder semoviente
que le permite desplazarse espacialmente); sin embargo, esto no se condice con lo que de
hecho ocurre, ya que su cuerpo, en realidad, no se esta moviendo sino que yace en reposo.

El esclavo serfa aquel que no se da cuenta de como afectan las pasiones a su alma.
Es aquel que cree que esta decidiendo racional o autbnomamente realizar una accioén, cuando,
en realidad, esa decisién solo tiene una apariencia de racionalidad que no es mas que una
racionalizacién de lo que las pasiones lo han llevado a hacer. La experiencia consciente del
esclavo serfa engafosa, ilusoria, ya que habria fuerzas operando en su espiritu de las que él
no tiene idea. En este sentido, el esclavo tampoco posee un criterio demarcador firme para
distinguir entre experiencias engafiosas y no-engafiosas, como sucede con el suefio y la vigilia
en el argumento cartesiano.

En su respuesta al fatalista, Du Chatelet parecerfa rechazar la posibilidad de que las
pasiones actien subrepticiamente en nuestro espiritu de forma permanente. Si bien la autora
concede que algunas pasiones pueden tener un imperio temporal sobre nosotros, segin ella,
el hecho de que nos percatamos de tales momentos de esclavitud indica que alguna vez
fuimos libres. En este sentido, para ella, la libertad es un poder que en algunas circunstancias
puede activarse y en otras no. Desde el punto de vista de Du Chatelet, la libertad es la salud
del alma; es débil, limitada, intermitente, nunca es plena. Nuestra libertad puede potenciarse,
de acuerdo con la filésofa, mediante la costumbre adquirida de reflexionar antes de actuar.
Sin embargo, aunque nos esforcemos, nunca podremos deshacernos de las pasiones, ya que

serian movimientos involuntarios del alma.

30 DESCARTES, Pasiones del alma (1 §25), p. 74 (AT 11: 347).

3 DESCARTES, Pasiones del alma (11 §52), p. 100 (AT 11: 372).

32 DESCARTES, Pasiones del alma 1 §45-50. Tal como explica Shapiro: “[In the Passions of the sounl] Descartes
thinks that in regulating the passions we can change the naturally instituted associations between body and
mind. This position suggests a subtle shift from that articulated in the Sixth Meditation. There, Descartes
intimates that the associations governing mind-body interaction are law-like; they are instituted by God and so
are at least contingently necessaty, i.e., necessary given God’s will. In the Passions Descartes moves away from
this claim” (SHAPIRO, “Descartes’s Passions of the Soul”, p. 272).

3 Al finalizar la “Primera meditacién”, el fatigado meditador confiesa no poder sostener ese estado de duda
radical que ha logrado en sus ejercicios meditativos: “Cierta desidia me arrastra insensiblemente hacia mi manera
ordinaria de vivir; y, como un esclavo que goza en suefios de una libertad imaginaria, en cuanto empieza a
sospechar que su libertad no es sino un suefio, teme despertar y conspira con esas gratas ilusiones para gozar
mas largamente de su engafio, asi yo recaigo insensiblemente en mis antiguas opiniones” (DESCARTES,
Meditaciones, pp. 124-125 [AT 7: 23]).

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 45 : : :



2. El segundo argumento

En el segundo argumento, el fatalista invocado por Du Chatelet sostiene que aun
cuando acordemos que tenemos un sentimiento interno de libertad, este es producto de un
engano sistematico. Aqui el fatalista se refiere a otro tipo de engafo, diferente al del primer
argumento, ya que implica, ademas de la imposibilidad de discernir entre ilusion y realidad,
una naturaleza humana en s{ misma defectuosa, disefiada para fallar. Esta objecion fatalista
describe el engafio acerca del sentimiento de libertad de la siguiente manera: “Vuestro
sentimiento os engafia acerca de vuestra libertad, de la misma manera que vuestros ojos os
enganan acerca del tamafo del sol cuando os hacen juzgar que el disco de este astro es de
casi dos pies de largo, aunque su diametro sea realmente respecto del de la Tierra
aproximadamente como 100 es a 177

Podriamos observar aqui una referencia al argumento de los sentidos de Descartes y
especificamente a la discrepancia que €l plantea en la Tercera Meditacion entre la idea de sol
que proviene de los sentidos y la que proviene de los razonamientos de la astronomia. Du
Chatelet interpreta que la objecién del fatalista asume este “engafio de la vista” como si
nuestros 6rganos de los sentidos estuviesen diseflados para engafarnos sistematicamente
acerca de lo que percibimos. Entonces no se trata de un error ocasional sino de un defecto
del aparato perceptual que se debe a como nos hizo Dios. Por eso, para responderle al
fatalista, Du Chatelet alude a las leyes de la 6ptica y explica que, mediante el concurso de
nuestro intelecto, podemos entender que existe una proporcionalidad entre el tamafio de los
objetos percibidos y su distancia respecto del cuerpo del sujeto perceptor. Nuestros 6rganos
sensoriales han sido disefiados para poder percibir los objetos mas o menos cerca de nuestros
cuerpos, segun la filésofa. Por esta razon, si pudiésemos ver el tamafio real del sol, no nos
servirfan para ver ningin objeto sobre la Tierra. Asi, la pensadora concluye que “Dios no me
ha engafado al hacerme ver lo que esta alejado de mi con un tamafio proporcional a su
distancia.

Du Chatelet entiende que la analogfa entre el ejemplo de la imagen del sol que trae el
fatalista y el del sentimiento de libertad es inadecuada. Mientras que entre lo que veo y lo que
juzgo que sea eso que veo puede haber una discrepancia salvable mediante el intelecto, segiin
la fil6sofa, “nuestras acciones nos parecen libres precisamente de la misma manera que ellas
nos lo parecerfan si lo fuésemos verdaderamente”. En nuestra percepcion del sentimiento
interior de libertad tal discrepancia no existe, de acuerdo con Du Chatelet, ya que este
sentimiento consistirfa en una [auto] percatacioén de nuestra propia actividad mental, cuando,
por ejemplo, elegimos imaginar algo, y también de la ejecucion de la acciéon cuando esta
implica el movimiento del cuerpo propio.

Ella deduce que si me engafo acerca de este sentimiento interior (que se me aparece
con un grado supino de certeza), entonces deberfa suponer que Dios me engafia. Mas aun,

3 “Votre sentiment [interieur| vous trompe sur votre liberté, de méme que vos yeux vous trompent sur la
grandeur du soleil lorsqu’ils vous font juger que le [son] disque de cet astre est environ large de deux pieds,
quoique son diametre soit reellement a celui de la terre environ comme 100 est a 1”7 (WADE, Studies, p. 96).
$“Dieu ne m’a point trompé en me faisant voir ce qui est éloigné de moi d’une grandeur proportionnée a sa
distance” (WADE, Studies, p. 97).

3“Nos actions nous paroissent libres précisément de la méme maniere qu’elles nous le paroitroient si nous
etions veritablement (note 4)” (WADE, Studies, p. 97).

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 46 : : :



me habria creado para mantenerme en esta ilusién perpetua. Asi, ella nos remite al argumento
cartesiano del Dios engafnador: puede que exista un Dios que me engafie inclusive acerca de
las verdades matematicas (las cuales el argumento del suefio no llega a poner en duda).
“Ignoramos si por ventura [Dios] nos ha querido crear tales que nos engafiaramos siempre,
aun en aquellas cosas que nos parecen evidentisimas™’. Pero para Du Chatelet, la hiptesis
de un Dios engafiador es un absurdo, pues Dios no puede sino ser infinitamente sabio y
veraz. Como el sentimiento que tenemos de nuestra libertad es tan fuerte, para desautorizarlo
harfa falta, segun Du Chatelet, una demostracién que comprobase que el ser libres implica

una contradiccién. Pero no la hay, de acuerdo con la autora.
3.Lanota4

Al finalizar la reconstruccion de la segunda objecion fatalista, se agrega una nota
explicativa al texto (la numero 4) que dice: “La respuesta a esta segunda objecion es casi la
misma que la del tercer argumento [del capitulo precedente] contra la existencia de los
cuerpos, pero esto no puede ser de otra manera porque las personas que niegan la libertad
realizan contra ella [practicamente] [las mismas| una parte de las objeciones que aquellos que

738 Habria entonces un

niegan la existencia de los cuerpos hacen contra esta existencia
solapamiento (al menos parcial) entre las objeciones que plantean quienes niegan la libertad
y las de quienes ponen en duda la existencia de los cuerpos. Ambas podrian provenir de una
matriz de pensamiento pirronica, en donde el ejercicio de la duda se aplica incluso a ciertas
tesis que damos por sentadas en nuestra vida cotidiana, como la de la libertad o la de la
existencia de los cuerpos™.

En cuanto al capitulo precedente que se menciona en la nota, es menester sefialar
que en el capitulo IV del Traité de métaphysique se analizan los argumentos escépticos que nos
hacen dudar respecto de la existencia de los cuerpos®. Si el manuscrito del DL fue reutilizado
en algin momento del proceso de escritura como borrador del “capitulo V” [luego VII] del
Traité, entonces la nota podria estar refiriéndose al capitulo IV de esta obra, obra que,
recordemos, fue escrita por Voltaire y por Du Chatelet. Como han mostrado Koélving y

Brown*, la fil6sofa tuvo en ella una participacién activa como co-autora y como tevisora

37 DESCARTES, Principios 1 §5, p. 8 (AT 8: 6).

38 “La reponse a cette seconde objection est presque la meme que celle du 3e argument [du chapitre precedent]
contre lexistence des corps mais cela ne peut etre autrement puisque les personnes qui nient la liberte font
contrelle [a peu pres] [les memes] une partie des objections que ceux qui nient lexistence des corps font contre
cette existence”. En la transcripcién que realiza Wade constatamos una aclaracion a esta nota que indica: “(Nota
de Mme du Chatelet)” (WADE, Studies, p. 97).

% La séptima nota que Du Chatelet toma de los Principios de Descartes nos demuestra que el problema de la
existencia de los cuerpos estaba en el horizonte de reflexién de esta pensadora en relacién con la obra del
filosofo. La nota dice: “No sé si él [Descartes] tiene razén en la distincién que hace entre la longitud y el color,
etc. Hablando metafisicamente, ¢no contradice esto la posibilidad de la no existencia de los cuerpos y el
atomismor Pagina 55”. “Je ne sais si il a raison dans la distinction qu’il fait de la longueur & et de la couleur &c.
Metaphisiquement parlant, cela ne contredit-il point la possibilité de la non existence des cors et 'atomisme
page 55”.

KOLVING, BROWN, ERTZ, “Three notebook leaves on Descartes, Newton, Fontenelle”,
[f. 122v] https:/ /historyofwomenphilosophers.org/ stp/documents/view/notes#marker7

40 Para mayor detalle sobre estos argumentos en el Traité de métaphysique, véase BRANDAO, “Voltaire et le
scepticisme”.

4 Cf. BROWN, A. & KOLVING, U. “Qui est lauteur du Traité de métaphysique?”. In : Cabiers Voltaire, n. 2, pp.
85-94, 2003.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 47 : : :


http://c18.net/18/p.php?nom=p_cv2
http://c18.net/18/p.php?nom=p_cv2
http://c18.net/18/p.php?nom=p_cv2
http://c18.net/18/p.php?nom=p_cv2
http://c18.net/18/p.php?nom=p_cv2
http://c18.net/18/p.php?nom=p_cv2

critica. Gardiner Janik®, por su parte, argumenta que en la versién temprana de las IP habria
existido un capitulo en el que se examinaban razones a favor y en contra de la existencia de
los cuerpos que fue, junto con otros, o no incluido en la obra o radicalmente reescrito para
expresar doctrinas wolffianas sobre los elementos constitutivos de la realidad y la materia®.

Si bien Descartes no es el unico interlocutor polémico de Du Chatelet en DL, su
particular empleo de argumentos escépticos reviste un peligro epistemologico que la filésofa
se siente compelida a enfrentar—tanto en DL como en las IP—. Esta baterfa de argumentos
cartesianos tiene como objetivo poner en duda nuestra confianza en las facultades cognitivas
(aunque mas no sea momentaneamente). En tanto no sean resueltos o disueltos, podrian
socavar los fundamentos de la investigacion cientifica.

Asi, los argumentos escépticos de las objeciones fatalistas estudiadas cuestionan el
recto funcionamiento de nuestras facultades cognitivas respecto del “sentimiento interior de
libertad” que experimentamos. Lo que esta en juego en esta discusiéon no es unicamente si
somos o no somos libres sino si existe algun principio que nos permita garantizar que no Nos
engafamos en el uso de nuestras facultades con respecto de nuestra [presunta] libertad. Esta
preocupacion repercute en las IP. Alli, la autora se esfuerza por demostrar que el precepto
metodologico cartesiano de solo aceptar como verdaderas aquellas ideas claras y distintas
(para luego basar en ellas subsiguientes razonamientos) no es adecuado como fundamento
epistémico del conocimiento cientifico. Du Chatelet entiende que el “sentimiento vivo e
interno”™* de claridad y evidencia posee un caricter puramente subjetivo y, por lo tanto, se

presta a generar confrontaciones irresolubles entre adversarios intelectuales.

Du Chitelet contra Descartes en Institutions de Physique (o como blindarse

contra ataques pirrénicos)

Uno de los primeros objetivos que Du Chatelet se propone cumplir en las IP consiste
en definir un marco metodolégico unificado para su proyecto filoséfico-cientifico. Descartes
constituye, en este sentido, una figura de la que Du Chatelet debera distanciarse para dar por
tierra con el subjetivismo cartesiano y blindarse contra posibles ataques pirronicos®. Para la
filésofa, el criterio cartesiano segun el cual cada sujeto pensante deberfa tomar por verdadero
todo aquello que se le presenta como claro y distinto a su espiritu

no sirve sino para eternizar las disputas, porque quienes tienen sentimientos
opuestos tienen cada uno este sentimiento vivo e interno de la verdad de lo
que proponen; asi ninguno debe de rendirse, en tanto la evidencia es igual de

4 GARDINER JANIK, “Searching for the Metaphysics of Science...”, pp. 100-101.

4 Segun Anne-Lise Rey, una de las razones por las cuales Du Chatelet finalmente no incluye el DL en las IP es
que en esta ultima “elle renonce a une conception atomiste de la matiére au profit de la reconnaissance d’une
élasticité essentielle aux corps”. REY, “La Minerve vient de faire sa physique”, p. 242. Puede que este cambio
haya incidido en el destino del capitulo sobre la existencia o inexistencia de los cuerpos.

“IP§2,p.17.

4 A pesar de sus criticas, Du Chatelet profesa una gran admiraciéon por Descartes, la cual expresa en I Avant-
propos de sus IP. Tal como sostiene Detlefsen en su articulo “Emilie du Chatelet” de la Stanford Encyclopedia of
Philosgphy, las IP de Du Chatelet emulan en cierta medida la estructura de los Principios de Descartes (en los
cuales el fil6sofo también busca defenderse del pirronismo), si bien existen grandes divergencias entre ambas
obras.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 48 : : :



los dos lados. Es necesario entonces sustituir por demostraciones las ilusiones
de nuestra imaginacion y no admitir nada como verdadero, salvo lo que puede
deducirse, de manera incontestable, de los primeros principios que nadie
puede poner en duda y rechazar como falso todo aquello que es contrario a
estos principios o a las verdades que se establecen por este medio, sea lo que
sea que pueda decir la imaginacion™.

De acuerdo con Du Chatelet, el subjetivismo solipsista llevaria a cierto estado de
isosthéneia, es decir, a cierto estado de equivalencia de las razones o las justificaciones al que
buscan arribar los pirrénicos mediante sus tropos para neutralizar las pretensiones de verdad
del dogmatico, logrando la suspension del juicio. Determinar cual de dos tesis opuestas es
verdadera y cual es falsa se vuelve una tarea inasequible si la justificacion de estas tesis se basa
en un sentimiento interior de quien la defiende. En tanto cada uno/a de los/as rivales tiene
un acceso privilegiado y personal a sus propios estados mentales (corolario del solipsismo
cartesiano), no hay forma de validar o invalidar externamente las tesis en cuestion. La
conviccion que aporta el sentimiento vivo e intimo no es suficiente entonces en las
explicaciones filosoficas y cientificas para Du Chatelet. Se debe llegar a un criterio de verdad
incontestable para todos/as basado en principios indubitables e inferencias deductivas a
partir de estos que evite el peligro de esta contienda infinita e imposible de dirimir que plantea
el escepticismo. Estos principios incontestables, que nadie puede poner en duda, son, para
Du Chatelet, el principio de contradiccion y el principio de razén suficiente.

Respecto del primero de ellos, Du Chatelet entiende que es el primer axioma sobre
el que se fundan todas las verdades necesarias (IP §4) y explica que “los pirrénicos mismos,
que hacen profesion de dudar de todo, nunca han negado este principio”. Adicionalmente,
ella encuentra en este principio la clave para demostrar la verdad del cogito ergo sum cartesiano
(IP §7). En efecto, Du Chatelet argumenta que afirmar que una tiene una idea, por ejemplo,
una duda (de si existe 0 no), y sostener al mismo tiempo que una no existe es contradictorio.
Por eso, quien duda acerca de si existe o no posee en esa duda una prueba de su existencia.

El principio de razén suficiente es aquel que debe aplicarse a las verdades
contingentes, segun la filésofa. Este principio da cuenta de las razones que nos permiten
comprender por qué una cosa es de cierta manera y no de otra®. Resulta particularmente
relevante uno de los ejemplos que Du Chatelet utiliza para ilustrar las absurdidades a las que
llegamos en nuestras reflexiones cuando suponemos que las cosas pueden suceder sin una
razon suficiente. Una de estas absurdidades consiste en no poder discernir entre el mundo
fabuloso de los suenos y el de la vigilia. En IP §8, la pensadora se enfrenta al argumento
escéptico del suefio y pretende resolverlo mediante el principio de razoén suficiente.

46 “Cette méthode, d’ailleurs, ne serviroit qu’a éterniser les disputes, car ceux qui ont des sentimens opposés,
ont chacun ce sentiment vif & interne de la vérité de ce qu’ils avancent; ainsi aucun ne doit se rendre, puisque
I’évidence est égale des deux cotés; il faut donc substituer des démonstrations aux illusions de notre imagination,
& ne rien admettre comme vrai, que ce qui peut se déduire, d’'une maniére incontestable, des prémiers principes
que personne ne peut révoquer en doute & rejetter comme faux tout ce qui est contraire a ces principes, ou aux
vérités que 'on a établies par leur moyen, quoiqu’en puisse dire I'imagination” (IP §2, p. 18).

47 “Les Pirrhoniens mémes qui faisoient profession de douter de tout, n’ont jamais nié ce principe” (IP, p. 19).
48 Para un analisis de las diferencias entre Du Chatelet y Leibniz en torno al principio de razén suficiente, véase
la conferencia dictada por Fatema AMIJEE, “The disharmony between Leibniz and Du Chatelet”, en el
seminario VAMP (Vandetbilt Modetrn Philosophy): https://www.youtube.com/watch?v=n_LxASdNbD4.

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 49 : : :



Lo que ocurre a veces en suefios nos da la idea de un mundo fabuloso, donde
todos los eventos suceden sin razon suficiente. Suefio que estoy en mi
habitacién, ocupada escribiendo; de pronto, mi silla se transforma en un
caballo alado y me encuentro en un instante a cien leguas del lugar en donde
estaba y con personas que hace tiempo han muerto. Todo eso no puede
ocurrir en este mundo, porque no habria razén suficiente de todos esos
efectos; pues cuando salgo de mi habitacion, puedo decir cémo y por qué
salgo de ella y no voy a otra sin pasar por lugares intermedios. Sin embargo,
todas estas quimeras serfan igualmente posibles si pudiese haber efectos sin
razon suficiente: este es el principio que distingue el suefio de la vigilia y el
mundo teal del mundo fabuloso que nos pintan los cuentos de hadas®.

Vemos, de esta manera, que la secuencia de causas y efectos que percibimos mientras
estamos despiertos/as puede explicarse apelando a este principio. Sin embargo, en un mundo
quimérico o ilusorio como el de los suefios, nuestras representaciones se siguen unas a otras
de forma arbitraria, espontanea o azarosa. Du Chatelet ofrece, de esta forma, un principio
que oficia de criterio para distinguir entre la vigilia y el suefio.

Conclusion

Alo largo de este articulo, hemos intentado mostrar el recorrido intelectual temprano
de Du Chatelet en su ponderacion del tema de la libertad como poder semoviente y en su
combate contra el pirronismo. Consideramos que ambos se unen y se amalgaman en DL, en
donde la filésofa recrea distintas objeciones fatalistas para rebatirlas y gestar asi su propia
posicion al respecto. Se integra de esta forma en un debate que, tal como demuestra la riqueza
de referencias a otros/as pensadores/as modernos/as en DL, apasion6 a los/as fildsofos/as
de la época.

Al describir la consolidaciéon de la posicion metodoldgica y epistemoldgica de la
autora en las IP, constatamos su rechazo de la idea cartesiana de que un “sentimiento vivo
interno” pueda conformar una base segura para la fundamentaciéon de nuestros
conocimientos. Sin embargo, es menester tener en cuenta a su vez una caractetistica relevante
de su posicionamiento metodolégico que se transforma en la transicion del DL a las IP.
Recordemos que, en su respuesta al segundo argumento fatalista en DL, Du Chatelet recurre
a la definiciéon de Dios como ser infinitamente veraz y bondadoso para argumentar que es
imposible que este nos engafie. Esta problematica apelaciéon a Dios signara el destino del
texto, el cual culmina de una forma aporética. Hacia el final, Du Chatelet confiesa que ella es
incapaz de explicar como es que la libertad humana puede ser compatible con la omnisciencia

4 “Ce qui arrive quelquefois en songe nous fournit I'idée d’'un monde fabuleux, ou tous les événemens
arriveroient sans raison suffisante. Je réve que je suis dans ma chambre, occupée a écrire ; tout d’un coup ma
chaise se change en un cheval ailé, & je me trouve en un instant a cent lieues de 'endroit ou j’étois, & avec des
personnes qui sont mortes depuis longtems, &c. Tout cela ne peut arriver dans ce monde, puisqu’il n’y auroit
point de raison suffisante de tous ces effets; car lorsque je sors de ma chambre, je puis dire comment, &
pourquoi j’en sors, & je ne vais point d’un lieu dans un autre sans passer par les lieux intermédiaires: cependant
toutes ces chimeres seroient également possibles, s’il pouvoit y avoir des effets sans raison suffisante: c’est ce
principe qui distingue le songe de la veille, & le monde réel, du monde fabuleux que I'on nous dépeint dans les
Contes des Fées” (IP, pp. 25-20).

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 50 : : :



divina. Confesién que acompafia con un pronunciamiento acerca de los limites de la libertad
humana. Estos limites se dan de distinta manera en todas las criaturas de la Naturaleza e
incluso, dentro de la especie humana, entre nifios y adultos.

Estos pasajes habrian resultado quizas inadecuados o desmotivadores en relaciéon con
el ambicioso proyecto filoséfico-cientifico de las IP, y con relacién al poder de la razén
humana que debe suponerse para desarrollarlo. Uno de los motivos por los cuales Du
Chatelet podria haber eliminado este capitulo y en general modificado tan radicalmente toda
la obra de las IP reside en que, para la autora, tal empresa de fundamentacion metafisica del
cosmos no puede sostenerse mediante apelaciones a Dios como recurso explicativo de
ciertos fenomenos fisicos y metafisicos para los que no se encuentra otra explicacion.

El DL anuncia a su vez muchas de las preocupaciones ético-politicas que Du Chatelet
seguira explorando en obras posteriores como, por ejemplo, el Discurso sobre la felicidad. Si hay
algo que nos demuestra el DL es que esas escrituras abandonadas, tachadas, marginales, esos
bosquejos que los/as autores/as deciden no exhibir piblicamente, a menudo resultan
valiosos registros, particularmente en el marco de la labor de recuperacion y de valorizacion
del trabajo filoséfico de una figura que ha sido tradicionalmente relegada en la disciplina
hasta hace algunas pocas décadas como Emilie Du Chatelet.

Referencias bibliograficas
Fuentes

DU CHATELET, E. Institutions de Physigue, manuscrito autografo, BNF, Fr, 12265, 1737.
. Institutions physiques. Amsterdam: Aux depens de la compagnie, 1742.

. Les Lettres de la Marguise Du Chatelet. 2 17ols. Besterman, T. (Ed.). Geneva: Institut
et Musée Voltaire, 1958.

. La Correspondance d’Emilie du Chatelet. Brown, A. e Kolving, U. (Eds.). Paris: Centre
international d’étude du XVIlle siécle, 2018.

WADE, 1. Studies on Voltaire. With Some Unpublished Papers of Mme du Chitelet. Princeton:
Princeton Univ. Press, 1947.

Complementaria

BERNSTEIN, M. “Fatalism”. In: The Oxford handbook of freewill. Kane, R. (Ed.). Oxford:
Oxford University Press, 2002.

BRANDAO, R. “Voltaire et le scepticisme”. In: Philosgphiques, n. 35 (1), pp. 261-274, 2008.
https://doi.org/10.7202/018249ar

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 51 : : :



BROWN, A. & KOLVING, U. “Qui est lauteur du Traité de métaphysigne?”. In : Cabiers
Voltaire, n. 2, pp. 85-94, 2003.

CAUSSY, F. Inventaire des manuscrits de la Bibliothégue de 1V oltaire conservés a la Bibliothéque Impériale
de Saint-Pétersbourg. Paris: Imprimerie nationale, 1913.

CHARLES, S. “O solipsismo como forma extrema de ceticismo no Século das Luzes”. In:
Doispontos 0. 2 (4), pp. 13-38, 2007.

CROUSAZ, J.-P. Examen du pyrrhonisme ancien et moderne. La Haya: Pierre de Hondt, 1733.

DESCARTES, R. Envres de Descartes, 12 vols. Adam, C. e Tannery, P. (Eds.). Paris: Vrin,
1895-1910.

. Meditaciones metafisicas con objeciones y respuestas, Trad. de Vidal Pefia. Madrid: Alfaguara,
1977.

. Los principios de la filosofia. Trad. de Gregorio Halperin. Buenos Aires: Losada, 1997.

. Las pasiones del alma. Trad. de Tomas Onaindia, Introduccién de Agustin Izquierdo.
Madrid: EDAF, 2005.

DETLEFSEN, K. “Emilic du Chatelet”. In: Zalta, E. (Ed.), The Stanford Encyclopedia of
Philosophy, 2018. https://plato.stanford.edu/archives/win2018/entries/emilie-du-chatelet.

GARDINER JANIK, L. “Searching for the Metaphysics of Science: The Structure and
Composition of Madame du Chatelet’s Institutions de physique, 1737-17407. In: Studies on
Voltaire and the Eighteenth Century, n. 201, pp. 85-113, 1982.

HAGENGRUBER, R. “If I were king! Morals and Physics in Emilie Du Chatelet’s Subtle
Thoughts on Liberty”. In: Women and Liberty, 1600-1800: Philosophical Essays, Broad, J., e
Detlefsen, K. (Comps.). Oxford: Oxford Scholarship Online, 2017.

HATFIELD, G. “Transparency of Mind: The Contributions of Descartes, Leibniz, and
Berkeley to the Genesis of the Modern Subject”. In: Departure for Modern Eunrope: A Handbook
of Early Modern Philosophy (1400-1700), Busche, H. (Ed.). Hamburg: Felix Meiner Verlag, 2011.

JORATI, J. “Du Chatelet on freedom, self-motion, and moral necessity”. In: Journal of the
History of Philosophy, n. 57 (2), pp. 255-80, 2019.

MASON, H. Vo/taire. Barcelona: Salvat, 19806.

PAILLARD, C. “Entre science et métaphysique: le probleme du fatalisme dans la
philosophie de Voltaire”. In: Revue 1 0ltaire, n. 8, pp. 207-223, 2008.

POPKIN, R. The history of scepticism from Savonarola to Bayle. Oxtord: Oxford University Press,
2003.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 52: : :


http://c18.net/18/p.php?nom=p_cv2
http://c18.net/18/p.php?nom=p_cv2
http://c18.net/18/p.php?nom=p_cv2
http://c18.net/18/p.php?nom=p_cv2
http://c18.net/18/p.php?nom=p_cv2
http://c18.net/18/p.php?nom=p_cv2
https://plato.stanford.edu/archives/win2018/entries/emilie-du-chatelet

REY, A.-L. “La Minerve vient de faire sa physique”. In: Philosophiques, n. 44 (2), pp. 233-253,
2017. https://doi.org/10.7202/1042332ar

SHAPIRO, L. “Descartes’s Passions of the Soul”. In: Philosophy Compass, n. 1 (3), pp. 268278,
2006.

ZANCONATO, A. La dispute du fatalisme en France: 1730-1760. Patis: Presses Paris Sorbonne,
2004.

ZINSSER, J. La Dame d’Esprit: A Biography of the Marguise Du Chidtelet. New York: Penguin,
2006.

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 53 : : :



Una primera aproximacion al “An Essay in Defence of the Female
Sex” (1696): su autoria, su estructura argumentativa y sus

estrategias retoricas!

Leandro Guerrero?

Resumen: El articulo ofrece un aproximacion preliminar y parcial al panfleto feminista inglés “An
Essay in Defence of the Female Sex” (1696). Luego de una breve introduccién destinada a
contextualizar la obra y un bosquejo de su estructura general, se procede al analisis mas detenido de
su primera mitad, reconstruyendo los argumentos sobre los cuales se funda la defensa del sexo
femenino y mostrando de qué manera las conclusiones filoséficas mas relevantes se articulan con una
secuencia de discursos retéricos especificamente disefiados para un auditorio femenino. El articulo
defiende la emergencia de una dicotomia naturaleza-historia que permite a la autora, por un lado,
desenmascarar una situacién de dominio masculino (ctiticamente reconocible hoy dia como
antecedente directo de las discusiones feministas contemporaneas) y, por el otro, ofrecer una via
retérica para la conformacién y reconfiguracion de un ethos y un pathos temenino.

Palabras clave: Judith Drake — Mary Astell — Naturaleza — Historia — Feminismo

A first approach to “An Essay in Defence of the Female Sex” (1696): its
authorship, its argumentative structure, and its rhetorical strategies

Abstract: The article offers a preliminary and partial approach to the English feminist pamphlet “An
Essay in Defence of the Female Sex” (1696). After a brief introduction aimed at contextualizing the
work and providing an outline of its general structure, we proceed to a more detailed analysis of its
first half, reconstructing the arguments on which the defense of the female sex is based, and showing
how its most relevant philosophical conclusions articulate with a sequence of rhetorical speeches
specifically designed for a female audience. The article claims the emergence of a nature-history
dichotomy that allows the author, on the one hand, to unmask a situation of male dominance (that
we can today critically recognize as a direct antecedent of contemporary feminist discussions) and,
on the other, to offer a rhetorical pathway for the conformation and reconfiguration of a feminine
ethos and pathos.

Keywords: Judith Drake — Mary Astell — Nature — History — Feminism

! Este trabajo fue presentado en el I Encontro Argentina—Brasil sobte Estudos do Século XVIII/I Encuentro
Argentina—Brasil sobre Estudios del Siglo XVIII, realizado en octubre de 2020.

2 Universidad de Buenos Aires (UBA) — Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas
(CONICET) — Universidad Nacional de Quilmes (UNQ).

::: Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Nuamero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 54 : : :



Introduccion

El Ensayo en defensa del sexo femenino’, publicado en Londres de manera an6nima en el
afio 1696, constituye una de las primeras piezas filoséficas que pueden denominarse con
propiedad feministas. Como su titulo lo indica, su objetivo principal es defender a las mujeres
de acusaciones misoginas. De sus argumentos emerge una dicotomia que recibe elaboracion
filosofica en términos de una serie finita de pares contrapuestos, reunidos bajo el clivaje
general naturaleza-historia. Esta diada concentra sobre si las conclusiones filoséficamente
mas robustas de la obra y, a la vez, ofrece una via retérica por la cual invertir la carga de la
acusacion machista.

LLas mujeres inglesas escribieron muy pocas obras publicadas con anterioridad a la
primera mitad del siglo XVII. Hay interesantes excepciones, como lo son los casos de
Margaret Beaufort, Margaret Roper, LLady Anne Bacon (madre de Sir Francis), Mary Sidney
condesa de Pembroke o Anne Askew. Destaca, entre ellas, la obra de Jane Anger (1560-1600)
Her protection for Women, publicada en 1589. Anger fue la primera mujer que publicé una
defensa completa del género femenino en inglés. Es el primero de un grupo de panfletos
escritos entre 1589 y 1640 que han sido acriticamente aceptados como ejemplos tempranos
de escritura feminista: escritos como los de Rachel Speght, Esther Sowerman o Constantia
Munda (estos dltimos, seudonimos).

Las décadas de 1640 y 1650 representan un punto de inflexién. Sélo en esas décadas
las mujeres accedieron a publicar un nimero de obras que sobrepasaba comodamente todo
lo publicado con anterioridad. Aunque se ha asociado este crecimiento en las publicaciones
femeninas con cierto caracter licencioso del régimen puritano posterior a la guerra civil
inglesa, las publicaciones femeninas siguieron siendo un porcentaje infimo en comparacion
con las publicaciones de obras escritas por varones. Sin embargo, durante la segunda mitad
del siglo XVII encontramos algunas de las figuras femeninas mas conocidas del periodo,
escritoras y filésofas como Bathsua Makin, Margaret Cavendish, Aphra Behn y Mary Astell.

Astell, nacida en Newcastle en 16606, llegd a Londres con tan solo 22 afios, decidida
a ganarse la vida como escritora. Su fe anglicana ortodoxa, su vinculo con intelectuales de la
escuela platonica de Cambridge (especialmente con John Notris) y sus inclinaciones politicas
conservadoras le permitieron granjearse la amistad y el patronazgo de varias mujeres
relevantes del ambito realista 7ry. Su periodo de mayor y mas relevante produccion
intelectual, aproximadamente la quincena de afios que se extienden entre 1690 y 1705,
coincidié con la conformacion, en torno a ella, de este grupo de mujeres que, influenciadas
por la emergente cultura francesa de los salones (encarnada en ese entonces por Madeleine
de Scudery y las preciéuces) y por las nuevas ideas en filosoffa (ora el cartesianismo francés, ora
el experimentalismo britanico), trasladaron a la prensa los debates que normalmente llevaban
entre ellas, sobre la naturaleza de la mujer, sobre la tiranfa masculina o sobre las trampas del
matrimonio.

3 No conozco ninguna versién espafiola de esta obra. Todos los pasajes citados aqui en espafiol han sido
traducidos por mi, tanto de esta obra como de .A Serious Proposal to the Ladies.

: 1 : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 55 : : :



El Ensayo, su autoria y su estructura general

La obra que analizaremos es, precisamente, fruto de este colectivo femenino de
discusion, intercambio de ideas y debate privado que florecié en Londres en la ultima década
del siglo XVII y la primera del XVIIL. Si bien posee unidad tematica y argumental en si
misma, la obra también tiende vinculos sistémicos con las demas producciones intelectuales
del circulo femenino astelliano. Tal es asi, que durante cierto tiempo se la ha considerado una
obra escrita por la misma Mary Astell. Hay algunos motivos que han inclinado a asumir que
la autorfa del texto corresponde a Astell. Hoy en dia sabemos con certeza que durante estos
afios, Astell publicé anénimamente su primera y mas conocida obra, A Serious Proposal to the
Ladies for the Advancement of their True and Greatest Interest, cuya primera parte salié a la luz en
1694 y cuya segunda parte, considerablemente mas extensa, se incorporé en la segunda
edicion de 1697. Esta obra, que parte de un diagnoéstico de los privilegios masculinos
sistematicamente negados a las mujeres sobre la base de una disposicion arbitraria de una
sociedad patriarcal y androcéntrica, desarrolla una propuesta filoséfico-pedagogica para
mejorar la situacion intelectual y social de las mujeres, basada fundamentalmente en el acceso
de la mujer a la educacion, pero una educacién por y para mujeres exclusivamente. Esta idea
general de organizar una instituciéon que funcione a la vez como retiro religioso y como
instituto educativo que nos presenta la primera parte de la Propuesta tenfa como objetivo
sustraer a las mujeres de los contextos sociales opresivos en los que inevitablemente se ven
envueltas cotidianamente y colocarlas en un ambiente caracterizado por la sororidad y el
cultivo de las virtudes intelectuales y morales. En la segunda parte, Astell desarrolla con
mucho mas detalle el método a seguir en esa institucion, el cual esta respaldado y articulado
por una serie de directrices metafisicas, epistémicas y morales. Astell desarrolla una teorfa
acerca de la naturaleza del entendimiento, de la voluntad y de las pasiones de marcada
influencia cartesiana y malebrancheana para luego articular la cuestién formativa y
pedagdgica con el dominio de la voluntad sobre las pasiones, la virtud y la perfeccion del
alma como desiderata (en oposicién a la mera busqueda artificial de la belleza corporal que,
a diferencia de la genuina perfeccién del alma y del caracter, tiene por objeto la representacion
de los otros, la mirada y la aprobacién del varén, no la propia ante la mirada de Dios).

Ahora bien, esta propuesta pedagdgica para las mujeres podria chocar rapidamente
con la idea de su inferioridad e incapacidad para llevar a cabo actividades intelectuales.
Evidentemente, si Astell defiende la educacion de la mujer como su verdadero y mas elevado
interés, es porque rechaza la idea de que las mujeres sean naturalmente incapaces.

Aungque ha sido dicho por hombres mas ingeniosos que sabios, y quizas mas
maliciosos que ninguno de los dos, que las mujeres son naturalmente
incapaces de actuar con prudencia, o que estan necesariamente determinadas
a la insensatez, de ninguna manera debo reconocerlo; esa Hipdtesis volveria
impertinentes mis esfuerzos, porque entonces setfa en vano aconsejar la una
o emprender la reforma de la otra. Ademas, hay ejemplos en todas las edades
que refutan suficientemente la ignorancia y malicia de esta afirmacion.*

4 ASTELL, A Serions Proposal to the Ladies, Part 1, p. 16. El énfasis es nuestro.

::: Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 56 : : :



Como puede leerse en este pasaje, Astell rechaza la hipétesis de que la mujer sea
naturalmente inferior al hombre y supone, para posibilitar su discusion, que si acaso fuera
cierto que hay alguna incapacidad de la mujer en comparacion con el hombre, entonces se
tratarfa de algo adquirido y no natural, es decir, producto de ciertas tradiciones y costumbres
arraigadas a lo largo de siglos que han privilegiado a los varones y relegado a las mujeres. Sin
embargo, esta tesis es aceptada, precisamente, ex hipothesi, a efectos de poder explicar sus
causas y sus concomitantes remedios. El ensayo que nos compete en esta oportunidad ocupa
justamente ese lugar vacante, dado que es una discusién pormenorizada de la cuestion e
intenta ser una demostracion definitiva de que la presunta incapacidad femenina no es
natural, sino adquirida, y por ende reversible. El Ensayo en defensa del sexo femenino, por ello, es
una pieza tedrica que, a primera vista, coordina armonica y sistematicamente con las
discusiones de Astell, lo cual hace plausible y entendible que durante tanto tiempo se haya
crefido una obra escrita por la misma Astell. Sin embargo, no parece ser asi. Hay elementos
teoricos y textuales de esta obra que, a mi entender, parecen indicar con cierta plausibilidad
que la autoria del texto no corresponde a Astell (aunque su figura y sus ideas hayan sido muy
probablemente su fuente de inspiracion), sino a una de las integrantes de su circulo
intelectual, Judith Drake (T 1723), de quien por otro lado sabemos muy poco.’

Aunque a primera vista el Ensayo es compatible con la Propuesta de Astell y, en
términos generales, ambas discusiones se complementan la una a la otra, una mirada mas
detenida de quienes conozcan en detalle las ideas y la escritura de Mary Astell, encontraran
que algunos de los elementos tedricos del primero no son idénticos a los de la segunda y que
algunas de las ideas centrales de ésta ultima, estan casi completamente ausentes en el primero.
Es conocida la influencia determinante del neoplatonismo en la obra de Astell, cuya
metafisica le sirve para organizar la doctrina cristiana que tanto peso tiene en su sistema. Este
neoplatonismo cristiano se articula en la obra astelliana con una recepcion y reelaboracion
de las teorfas racionalistas de Descartes y Malebranche. Quizas por ello, Astell no siente
especial predileccion por la filosofia experimentalista y empirista de sus compatriotas ingleses
y, en especial, es muy critica de la filosofia de John Locke, quien era uno de los intelectuales
mas conocidos e influyentes de la época. Astell se oponia practicamente a todas sus opiniones
politicas, gnoseoldgicas y metafisicas. Sin embargo, en el Ensayo encontramos algunas
referencias a la filosofia experimental de la época (como elogios a Robert Boyle y a la Royal
Society) y especialmente una aceptacién explicita de la teoria lockeana del entendimiento,
incluyendo el rechazo del innatismo tan caro al cartesianismo; elementos que confrontan
abiertamente con las principales lineas racionalistas adoptadas por Astell. En cambio, son
mucho menores las referencias a Dios, al punto de que hay unicamente un argumento
teologico en todo el Ensayo y es despachado rapidamente en un breve parrafo, dado que, en
palabras de la autora: “no pretendo hacer de este un argumento religioso™.

Por otro lado, hay un elemento textual adicional, aunque completamente
independiente de cuestiones tedricas o filosoficas, que parece también indicarnos la autorfa
del texto. Entre la dedicatoria y el prefacio escritos por la autora y el Ensayo propiamente
dicho, encontramos un breve poema en tres paginas en el que presenciamos un sentido elogio
de la autora, de sus virtudes, su ingenio, de como ha disipado las nubes y la neblina con la

5> Sabemos que en 1707 prologé la publicacién péstuma de la obra médica de su marido, por lo que tenemos
que suponer que estaba versada en medicina y anatomia.
¢ DRAKE, An Essay in Defence of the Female Sex, p. 11.




claridad radiante de la verdad, sobre como el género femenino brilla bajo el reflejo de su luz,
entre muchas otras cosas. Esta alabanza, tan lisonjera como es, esta firmada por James Drake
(1667-1707), médico, miembro de la Royal Society, autor del Anthropologia Nova or a New
System of Anatomy (1707), Jacobita y panfletista 7ory, con quien Judith Drake contraerfa
matrimonio, y con quien tendrfa dos hijos, Ann (nacida en 1700) y James (nacido en 1703).
Es altamente probable, por ende, que ese elogio tan amoroso y adulador esté dirigido nada
menos que a la futura madre de sus hijos.

A pesar de estas cuestiones historicas respecto de la autoria del texto, que sin duda
tienen su relevancia, y que tienden a inclinarnos a rechazar a Astell como la pluma detras del
Ensayo, mas interesante resulta pensar que se trata de una serie de obras escritas por distintas
mujeres que pensaban colectivamente un conjunto de problematicas de género que las
convocaba a todas y cada una de ellas, que debatian, se lefan y se discutian entre si. En ese
sentido, tan interesante como estudiar y sefialar las diferencias de tono, de contenido o de
forma entre sus aportes individuales, resulta también la tarea de indagar las opiniones
coincidentes, las ideas que todas en mayor o menor medida compartian y las propuestas
adoptadas en comun. De hecho, no es raro encontrar que escribieran obras sobre las mismas
tematicas: por ejemplo, Mary Astell publicé su Some Reflections Upon Marriage en 1700 y Lady
Mary Chudleigh su The Ladies” Defense tan sélo un afio después, en el que también se concentra
en un analisis de la instituciéon del matrimonio desde el punto de vista femenino, de los
privilegios masculinos de dicha instituciéon y de la prerrogativa femenina de evitar el
matrimonio y dedicarse a cultivar su propio mérito individual.

En ocasiones, la obra de este grupo de mujeres se ha considerado “panfletaria™. Si
por ello se entiende que sus escritos carecen de cierta sistematicidad filosofica, se estaria
incurriendo en un equivoco, como ya hemos sefialado. La naturaleza integral de sus obras
nos habla de un pensamiento filoséfico desarrollado, si bien con una inclinacion
preminentemente social y politica, como puede observarse revisando algunos de sus titulos
mas conocidos. Sin embargo, esta caracterizacion llama la atencién respecto de los registros
discursivos que despliegan estos escritos. En tanto dispositivos literarios, estan implicados
en la intervencién de una voz femenina al interior de debates puntuales que habian alcanzado
el estatuto de la opinidon puablica. Muchos de ellos, ademas, estan involucrados en defender
la legitimidad misma de dicha intervencion. Esta situacion nos advierte sobre la mixtura que
hay en estas obras entre la argumentacion filosoéfica y el estilo retorico. A diferencia de otras
obras mas conocidas y comentadas, especialmente el .4 Serious Proposal to the Ladies de Astell,
el ensayo de Drake que analizaremos a continuacién ha recibido menos atencién entre
intérpretes, pero creo que, si bien carece del caracter programatico de aquel, si resulta un
ejemplo mas interesante de esta confluencia de géneros retoricos y argumentacion filoséfica
que acabo de mencionar.

El Ensayo fue publicado anénimamente: “en una carta para una Dama, escrita por
una Dama”. Esta precedido por dos textos de la pluma de la autora: (a) por una dedicatoria
a la Princesa Ana de Dinamarca (mas tarde Reina de Inglaterra) y (b) por un prefacio. Alli
quedan establecidas varias cuestiones previas. Por un lado, que se trata de un escrito disefiado
para y dirigido a un publico femenino; por otro, que busca reivindicar el honor del sexo
femenino, y que los objetivos concretos por medio de los cuales se alcanzara ese fin son dos:

7 Cf. DURAN, Eight women philosophers. Theory, politics, and feminism, p. 77.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 58 : : :



el de reducir los sexos a un pie de igualdad y, con ello, el de elevar al femenino a una igualdad
con el masculino, por medio de argumentos racionales y no por mera declamacion. En
consonancia con esto, la autora aclara que a la hora de argumentar hara uso, por un lado, de
la Razén y, por el otro, de la Observacion.

El titulo pareciera presagiar que su finalidad harfa del texto, desde el punto de vista
de la clasificacion aristotélica de los géneros retoricos, un discurso forense o judicial, es decir,
un discurso en donde se debate lo justo o lo injusto de una acusacién. Sin embargo, conviven
a lo largo del texto distintos géneros retoricos. En efecto, el ensayo comienza presentando la
acusacion que los varones hacen a las mujeres y se dispone a defenderlas, pero la discusion
filosofica de esta cuestion da pie luego a una secuencia de discursos epidicticos, es decir, por
un lado, a un elogio de las virtudes femeninas y, paralelamente, a una censura de los vicios
masculinos. Finalmente, la discusiéon derivara hacia lo que la clasificacion aristotélica
denominarfa género deliberativo, es decir, un discurso evaluativo de lo conveniente o
perjudicial de ciertas relaciones sociales entre varones y mujeres, en el cual la autora no sélo
dira que es aconsejable que los varones se relacionen con las mujeres si pretenden enmendar
aquellas cualidades que han sido previamente censuradas, sino que, ademas, intentara
disuadir a las mujeres de que se vinculen con ciertos varones, cuya compania no puede sino
ser perjudicial para ellas.

Lo que motiva y articula la sucesion de estos tres lugares distintos de persuasion
retérica son precisamente las conclusiones a las que se arriba en cada instancia por medio de
la aplicacién de argumentos filoséficos. De hecho, podria sostenerse que las dos
articulaciones centrales del ensayo reposan en sendos argumentos filoséficos que se
acomodan, respectivamente, a la clasificacion metodologica que se adelanta en el prefacio:
siendo el primero de ellos un conjunto de argumentos basados “en la Razén”, mientras que
el segundo conjunto de argumentos hace lo propio sobre la base de una aguda “Observacion”
de la sociedad de la época y sus distintos caracteres.

A continuacién me concentraré en la primera secuencia de argumentos y su
respectiva articulacion con la ofensiva retérica de Drake. En el proceso podremos apreciar
cémo opera el clivaje que funciona como hilo conductor: la distincion entre naturaleza e
historia. Debido a los limites de espacio, un analisis completo de la obra quedara pendiente
para otra ocasion.

Primeros argumentos: “a partir de la Razén”

El primer lugar de persuasion retdrica que asume el texto es de tipo forense, pues se
trata de la defensa ante una acusacion comuin de la que son objeto las mujeres: se trata de
decidir si puede o no puede decirse con justicia que el tiempo que un caballero ingenioso
pasa en la compania de mujeres ha sido mal empleado. Esta acusacion, afirma la filésofa, ha
de examinarse sobre la base de los fines y propdsitos que persigue en general la interaccion
social: el beneficio y el placer, o en otras palabras, el progreso del entendimiento y la diversion
y relajacion de las preocupaciones y de las pasiones.

El esquema argumentativo de esta primera defensa posa sobre una disyuncion
excluyente. Si las mujeres no estuviesen calificadas para la conversacion y la amistad seria
solo por carecer de las virtudes que las hacen posibles (intelectuales y morales: sensatez, buen

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 59 : : :



natural, fidelidad, integridad). Pero de ser asi, a su vez, esto setfa o bien (a) porque /a naturaleza
no ha sido tan liberal como para depositarlas en ellas, o bien (b) porque no se ha tomado el
cuidado adecuado para eu/tivar dichos dotes. Al presentar el argumento en forma dicotémica,
Drake decide dirigir una primera baterfa de argumentos contra la primera alternativa, para
concluir que no se trata de que las mujeres estén naturalmente descalificadas (es decir, que
carezcan por naturaleza de aquellas virtudes). Estos argumentos, que discuten la naturaleza
femenina, entonces, se construyen, como dice ella, “a partir de la Razén”. Se trata de dos
argumentos distintos.

1) El primero es un argumento religioso, pero solo es brevemente tratado, sin
pormenorizar, dado que, como adelantamos, a diferencia de Astell, a Drake no le interesa
tanto montar su discusion sobre premisas teoldgicas.

Para mencionarlo rapidamente digamos que el argumento se constituye a partir de la
nocion de Providencia Divina y presenta la siguiente forma: Las mujeres fueron creadas por
Dios para ser las comparieras de los varones y no tnicamente para la reproduccioén —si fuera
solo para eso, Dios podria haber creado sin obstaculo alguno otras formas de continuar la
especie. Si eligi6 ésta, consecuentemente, es porque la compania femenina es lo que conduce
al varén a su felicidad -que es el unico fin de la creacion.

2) El segundo, que por contraste podriamos lamar argumento filosdfico, esta mucho mas
desarrollado, por lo que resulta mas interesante y complejo. En realidad se trata de dos
argumentos distintos, que en esencia giran en torno a la distinciéon dualista entre alma y
cuerpo. El primero de ellos, que podriamos lamar el argumento metafisico, sostiene que,
separada del cuerpo, no podemos encontrar ninguna distinciéon de género en el alma. Aunque
algunas intérpretes han destacado la influencia del dualismo cartesiano en el pensamiento
filosofico de Astell, aqui en el caso de Drake es interesante sefalar que la otra premisa que,
junto con el dualismo, permite alcanzar esta conclusion es una tesis anti-innatista. En efecto,
afirma que al no haber ideas innatas, todas nuestras nociones y todas nuestras virtudes
derivan de los sentidos externos, o bien inmediatamente, o bien mediante reflexién.
Consecuentemente, los rasgos del caracter que distinguen en general varones de mujeres no
son innatos, ni estan grabados naturalmente en el alma.

Pero aunque la razé6n muestre que no hay una determinacién metafisica del alma que
distinga géneros, alguien podria suponer que la constatacion de la distinciéon (y la
concomitante inferioridad femenina) tenga lugar en el ambito de la experiencia y, por ende,
que esté relacionada con diferencias anatémicas u organicas propias de los cuerpos de
varones y mujeres. Pero la filésofa presenta inmediatamente un nuevo argumento dirigido a
esta cuestion.

Este segundo argumento, que podriamos denominar argumento fisico, tiene como fin
mostrar que no hay diferencia en la organizaciéon de nuestros cuerpos, ni en la de nuestros
cerebros, ni en la de los espiritus animales que son los instrumentos inmediatos de la
sensacion tanto en mujeres como en varones. Drake arguye que no hay impedimentos
naturales en la estructura de los cuerpos femeninos cuya existencia pueda defenderse
racionalmente sobre la base de la experiencia: las mujeres emplean todas sus facultades
naturales al igual que los hombres.

Drake explota en su favor distintos tipos de experiencia, lo que hace que el
argumento se ramifique en tres direcciones diferentes que finalmente convergen. En primer
lugar, tenemos una confirmacién que procede de la experiencia de los animales: si observamos

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Péagina 60 : : :



las criaturas que menos se desvian de la naturaleza, es decir, sin las restricciones de la
costumbre o las leyes, no podemos detectar diferencia de entendimiento entre machos y
hembras. Criaturas guiadas por la pasion, que desconocen las diferencias de educacién o las
tendencias propias del prejuicio, manifiestan capacidades similares independientemente de
Sus sexos.

En segundo lugar, esta igualdad fisica queda confirmada por la experiencia de la
humanidad, y esto en dos sentidos diferentes. Primero, destaca Drake que si considerasemos
a la gente de campo y a los jornaleros, es decir, a las clases trabajadoras, advertirfamos que
en ellos la condicién de ambos géneros esta nivelada (e incluso que las mujeres superan a los
varones en presteza y cortesia). Segundo, también se dice que en otras naciones vecinas mas
adelantadas en lo que hace a la igualdad de derechos, como en Holanda, se percibe mayor
equidad entre varones y mujeres que en Inglaterra. Ambos ejemplos en conjunto sugieren
que, en clases mas privilegiadas, las diferencias entre varones y mujeres radican precisamente
en una diferencia de privilegios, y que la desigualdad en estos privilegios es irreductible a
cualquier supuesta inferioridad natural entre sexos, puesto que es producto de las
costumbres.

En tercer y ultimo lugar, Drake no sélo emplea la experiencia para desmentir la
supuesta inferioridad femenina o la supuesta inadecuacién femenina para la realizaciéon de
ciertas actividades, sino que ademas invierte la situacién en favor de las mujeres a partir de
una descripcion de la respectiva conformacion de los cuerpos: las mujeres, mas delicadas
fisicamente, han de estar naturalmente equipadas para el pensamiento y el ejercicio de la
mente (asociado a virtudes como el ingenio y la prudencia, la ternura y el cuidado), y los
varones, mas robustos y fornidos, naturalmente equipados para las actividades fisicas: la
accion y el trabajo.

La conclusién general que arroja esta baterfa de argumentos filoséficos es que la
posicion de inferioridad en la que se hallan las mujeres con respecto a los varones no radica
en ningun vicio o incapacidad natural del género femenino, sino que es, hasta donde la razén
y la observacion lo indican, el producto de cierto tipo de socializacion, en la que los varones

asumen un rol dominante y las mujeres, uno sumiso.
La dicotomia Naturaleza-Historia

Este repaso somero por la estructura general de los primeros argumentos permite
poner de manifiesto las caracteristicas de una dicotomia de género que hacen de este texto
un genuino antecedente de las discusiones feministas contemporaneas. Esta apreciacion
inicial se ve ratificada a medida que uno avanza en la lectura de la obra, puesto que el Ensayo
no soélo encara un analisis critico de dicha dicotomia de género, sino que sostiene ademas
algunos principios que bajo estandares actuales también son claramente feministas. Aunque
hay disputas tedricas sobre como definir el feminismo, en general podriamos aceptar como
definicién preliminar la conjuncién de tres tesis fundamentales® una desctiptiva, una
prescriptiva y otra practica. La primera es descriptiva porque se trata de una afirmacion
factica, empiricamente constatable, y que dice que en todas las sociedades las mujeres estan
en una situaciéon desventajosa o desfavorable respecto de los varones, que como colectivo se

8 Cf. MAFFIA, Contra las dicotomias: feminismo y epistemologia critica, [s/f].

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Nmero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Péagina 61 : : :



encuentran en situaciones de mayor precariedad, inseguridad o vulnerabilidad comparativa.
La segunda es prescriptiva porque se trata de una afirmacion valorativa. Esta tesis asevera
que no es justo, que no esta bien que las mujeres de todas las sociedades estén
comparativamente peor, como colectivo, en oposicion a los varones; que se trata de algo que
no deberfa ocurrir. Sobre la base de esta apreciacion axiolégica se funda el tercer enunciado
que constituye al feminismo, uno de caracter practico, es decir, que involucra un compromiso
moral para confrontar con y evitar la subordinacién jerarquica sistematica de las mujeres
respecto de los varones, por el mero hecho de ser mujeres y varones.

Una dicotomia de género es una distincion dual entre pares opuestos de conceptos
que ubica de cada lado de la distincién, respectivamente, al colectivo entero de los varones y
de las mujeres. Se trata, en otras palabras, de una generalizaciéon que recorta y divide el
conjunto de la sociedad de manera exhaustiva y excluyente sobre la base de un principio
organizador binario que disgrega segun el sexo (y el género correspondiente) de las personas.
Este principio organizador, asimismo, no sélo esta sexualizado, sino que también recibe una
carga valorativa, de modo tal que el lado femenino de la dicotomia es infravalorado o
valorado negativamente respecto de su par masculino. Mientras que los varones han sido
tradicionalmente asociados a cualidades como la racionalidad, la abstraccién, lo universal o
la actividad en la esfera publica, a las mujeres se las ha asociado tradicionalmente con lo
emocional, lo particular, lo concreto, la esfera del ambito privado o doméstico.

En ese sentido, el Ensayo en defensa del sexo femenino es una obra que, a pesar de sus 325
aflos, resulta todavia hoy una obra visiblemente feminista, en tanto que pone de manifiesto
esta dicotomia entre varones y mujeres en distintos ambitos de la realidad (politico, social,
econémico, educativo) y afirma sin matices que las opiniones y las conductas de los varones
hacia las mujeres que se basan en estas categorias resultan injustas y moralmente
despreciables, precisamente porque no pueden justificarse en la naturaleza misma de la
feminidad. Se trata, por el contrario, de un sistema social y politico opresivo erguido a través
del uso ilegitimo de la fuerza y sostenido por un aparato ideologico androcéntrico que opera
por igual sobre la mente (y los cuerpos) de varones y mujeres.

Lo interesante de la obra es que no se limita sélo a sefalar lo que podriamos
denominar la naturaleza ideolégica de esta dicotomia, sino que lleva a cabo un diagnéstico
de la situacién, ofreciendo elementos historicos y filoséficos para una reconstruccion
conjetural de la misma, con la intencién de desarticular las creencias y las opiniones misoginas
que operan en el sentido comun respecto de sus mas tradicionales (aunque insostenibles)
fundamentaciones. Para ello, Drake replantea la dicotomia de forma tal que pueda ponerse
al desnudo su componente ideolégico androcéntrico, arbitrario e injustamente miségino. Ya
no se trata de una dicotomia de género, pero si de una dicotomia que asume una faz feminista,
pues pretende retratar el viraje entre una situacioén original de igualdad natural entre los sexos
y una historia social general de la civilizaciéon caracterizada por el dominio inicuo de los
varones, que han humillado servilmente a las mujeres, relegaindolas cruelmente a un lugar
subalterno que sofoca y deshonra sus potenciales naturales.

La dicotomia naturaleza-historia recoge dentro de si un listado de conceptos y
categorias que le permiten a Drake no sélo pensar el sistema androcéntrico de opresion a la
mujer sino también elaborar, como veremos, lugares retéricos de discusion a partir de los
cuales atacar, sobre la base de una nocién reformulada de naturaleza en general y naturaleza
femenina en particular, la historia de tiranfa y usurpaciéon masculina, invirtiendo en el proceso

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 62: : :



la carga de la prueba de la acusacion machista que recae sobre la mujer y cuyo analisis critico
es el objeto del Ensayo.

La naturaleza esta asociada a una fase primitiva de la historia en la que varones y
mujeres mantenian relaciones de igualdad y reciprocidad entre si. Al tratarse de un estado en
donde varones y mujeres yacian en igualdad, libertad e independencia los unos respecto de
los otros, facilmente podria hacernos pensar en una suerte de estado de naturaleza originario
en sentido contractualista, en el que la Gnica subordinacion era la de todo el género humano
a Dios soberano. Por ende, se trata de un estado en el que reina la razén y en el que se
cultivan las bellezas intelectuales y morales del alma. Alli regfan, por ende, las virtudes
morales del compafierismo y la amistad.

A este estado se le opone un estado ulterior, que ha sido el producto de las
maquinaciones y especulaciones de los hombres, quienes han hecho uso de la fuerza fisica
que naturalmente los caracteriza para monopolizar el poder e imponer un orden social
caracterizado por la sujecion de la mujer. Los varones, que se erigen como los soberanos y
principales actores de la historia de la humanidad, ejercen ese poder especialmente sobre los
cuerpos de las mujeres, no sélo sexualizando una politica de segregacion sino socializando a
las mujeres en la ignorancia respecto de virtudes intelectuales superiores y destinandolas
unicamente al cuidado y regulacién de sus cuerpos, haciendo de la belleza fisica el Gnico y
principal interés femenino, para deleite del varén. Estas nuevas directrices que regulan la vida
en comunidad, por ende, no se basan en una adecuada valoracién de la naturaleza espiritual
del ser humano (intelectual y moral), y por lo tanto no se aplican bajo la autoridad de la razén
(o, para el caso, de Dios), sino unicamente bajo la autoridad de la fuerza masculina primero
y del habito después. Precisamente, el habito logra invisibilizar esas relaciones de iniquidad
entre varones y mujeres y hace dificil de advertir el dominio cruel y tirdnico que los hombres
ejercen sobre las mujeres. Pero que algo se haya vuelto habitual, que esté sancionado por la
costumbre, las leyes o las tradiciones humanas, no lo hace inmediatamente legitimo. Por el
contrario, esta dicotomia permite emplear el constructo filoséfico de un estado de naturaleza
original como criterio de evaluaciéon de la realidad histérica que atraviesan las mujeres,
poniendo de manifiesto su caracter esencialmente usurpador y deleznable.

Es cierto que dificilmente pueda demostrarse que haya existido histéricamente una
instancia original o primitiva de estas caracteristicas. Sin embargo, no se trata de una
afirmacién historica, sino conceptual, cuya utilidad radica en su potencial retérico. A
diferencia del discurso cientifico o filoséfico, la retérica no pone su principal interés en la
conexion entre el discurso y la verdad de las proposiciones, sino que lo coloca explicitamente
en la comunicabilidad de lo que dice el orador a su auditorio. El plano de referencia del
discurso no se sitta “en las cosas mismas”, sino que se situa en las opiniones, en el sistema
comunitario de creencias a partir del cual, como criterio, se instituye la argumentacion. Las
opiniones y el sentido comun de un auditorio forman un sistema que duplica la realidad y
opera, en el nivel lingtistico y pragmatico, como la experiencia lo hace en el nivel epistémico,
es decir, como criterio de verificaciéon. De ese modo, la retérica puede probar la credibilidad
de una tesis mediante una adecuada confrontaciéon con el sistema de opiniones y creencias
comunes. En ese sentido, la retérica como método se presenta como un instrumento de
seleccion y justificacion de enunciados persuasivos, pero que ademds de contemplar la
relacién epistémica que ha de haber entre los enunciados y las cosas sobre las que refieren, a
su vez no puede desatender la relacién persuasiva que se da entre el investigador y el auditorio

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 63 : : :



cuyas opiniones pretende torcer a su favor. En este caso, como hemos dicho, el Ensayo es
una obra escrita por una mujer para un auditorio femenino, por lo que la dicotomia resultara
fructifera retéricamente para la conformaciéon de un ezhos y de un pathos femenino, que
permitira redefinir filoséfica y retéricamente el caracter femenino, reconfigurando en el
proceso nuevos sentidos y nuevas agencias para las mujeres, de cara a la posibilidad de ejercer
una influencia que revierta su situacién de subordinacion, e ideando un nuevo lugar que
potencialmente puedan ocupar las mujeres en la sociedad de su época y los cambios positivos
que estas reconfiguraciones traerfan aparejadas.

Giro epidictico: elogio de las mujeres y censura de los varones

Si seguimos fielmente la Razoén, ésta nos muestra que la supuesta inferioridad de las
mujeres no es tanto una incapacidad natural, como una desventaja impuesta por las
costumbres y los procesos de socializacién que seleccionan y organizan la educaciéon que
recibiran los distintos miembros de la sociedad segin su sexo. Sin embargo, Drake evita la
conclusion de que las diferencias se explican unicamente por la disparidad educativa. Por el
contrario, el Ensayo comienza en este punto una larga exposicién de caracter retorico en el
que se responsabiliza directamente a los varones, quienes ejercen un poder politico y social
sobre las mujeres y ahogan sus posibilidades de progreso individual. Por ende, ya no es
posible que se afirme, en desmedro de las mujeres, que carecen de virtudes intelectuales o
morales meramente por causa de la educaciéon que han recibido, sino que la cuestiéon ahora
es indagar por qué reciben la educaciéon que reciben y guzénes son los verdaderos responsables

de la situacién desventajosa por la que atraviesan.

Los hombres rara vez instan esta causa en contra nuestra /ze. la disparidad
educatival, aunque es la unica que les da alguna ventaja sobre nosotras en
cuanto a comprension. Pero no sirve a su orgullo, no hay honor que ganar
con ello: porque un hombre no debe valorarse mas por ser mas sabio que
una mujer, si debe su ventaja a una mejor educacion y mayores medios de
informacion, de lo que deberia jactarse de su coraje por golpear a un hombre
cuando sus manos estaban atadas.’

En efecto, Drake sostiene que la educacion de las mujeres de su época no es tan
deficiente como comunmente se piensa. De hecho, durante los primeros afios de vida es en
términos generales similar: tanto a las nifias como a los nifios se les ensefia a leer y a escribir
en sus aflos mas tiernos. Sin embargo, es a partir de los siete afios, afirma Drake, luego de
haber sido introducidos en los rudimentos de la alfabetizacién, que se los separa en dos
grupos, por criterios sexuales. A los nifios se los manda a las escuelas de gramatica, en donde
profundizaran sus saberes de la lengua materna, en donde seguramente se les ensefiara el
francés y los rudimentos del latin, en donde también podran aprender matematica, geografia
o historia. Las nifias, en cambio, son enviadas a internados, en donde la educacién se
concentrara en el cultivo de ciertos talentos (accomplishments) tales como el tejido, el canto, la

9 DRAKE, An Essay in Defence of the Female Sex, p. 20. La aclaracion en negtita es un afiadido nuestro.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 64 : : :



musica, el dibujo y la pintura. Todos estos talentos, ademas, estan destinados a agradar a los
varones, sean sus padres, sus pretendientes, o sus futuros esposos.

Los hombres, tiranos y cobardes, mantienen a la mujer en la ignorancia y con ello
dan testimonio de la crueldad que les caracteriza. Estos pasajes, de alto vuelo retérico,
retratan con claridad meridiana una situacion de explotacién machista enraizada
practicamente en el origen mismo de la historia de la civilizacién humana y expresan de
manera inequivoca la ya mencionada dicotomia naturaleza-historia que se perfila en el texto:

Solo pueden ser tiranos los cobardes. Porque nada hace que una de las partes
deprima servilmente a otra, sino su temor de que en un momento u oOtro
puedan volverse lo suficientemente fuertes o valientes como para igualar, o
incluso superar, a sus amos. Este es nuestro caso; porque los hombres, siendo
conscientes tanto de las habilidades de la mente en nuestro sexo, como de la
fuerza del cuerpo en el suyo propio, comenzaron a ponerse celosos de que
nosotras, que en la infancia del mundo fuimos sus iguales y socias en el
dominio, pudiéramos en el proceso del tiempo, por sutileza y estratagema,
convertirnos en sus superiores; y por lo tanto comenzaron a hacer uso de la
fuerza (origen del poder) para obligarnos a una sujecién que la Naturaleza
nunca quiso; e hicieron uso de las bondades que les dio la Naturaleza para
sacar provecho de aquellas que nos dio a nosotras. Desde ese momento se
han esforzado en entrenarnos por completo en la indolencia y la ignorancia;
como los conquistadores suelen hacer con aquellos que reducen por la fuerza,
para desarmatrlos, tanto de coraje como de ingenio; y en consecuencia
hacerlos renunciar décilmente a su libertad y someter abyectamente sus
cuellos a un yugo servil.'’

Drake apoya esta opinién con dos casos ejemplares, uno mitico y otro real. El
ejemplo mitico lo provee la historia de las Amazonas, un pueblo compuesto exclusivamente
por mujeres. Las Amazonas resultaron un interesante objeto de reflexion filosofica feminista
alolargo de toda la modernidad. Para Drake, el hecho de que las Amazonas no hayan querido
compartir en sociedad con los varones, aunque tuvieran que encontrarse con ellos
peribdicamente para garantizar la reproduccion de sus ciudadanas, es un indice de que los
beneficios que podrian extraer de una asistencia mutua no superaban los perjuicios
provenientes de la voluntad de dominio que los varones manifiestan hacia las mujeres. Si
pudiendo haberlo hecho, decidieron mantener su distancia, es porque no querfan aceptar la
subordinacion servil. En otras palabras, su conviccion de vivir en sociedad separada habla de
la tendencia masculina a suprimir su libertad. Esta misma subordinacion servil puede
apreciarse incluso en Inglaterra, a pesar de las comodidades con las que alli cuentan las
mujeres: “grilletes de oro siguen siendo grilletes y la seda que vestimos nunca podra hacerlos
tan comodos como la libertad”"".

La segunda situacion historica que presenta Drake en apoyo de su diagnéstico critico
y de su feroz censura al régimen cruel al que las mujeres son sometidas esta comprendida en

10 DRAKE, An Essay in Defence of the Female Sex, pp. 20-21.
W DRAKE, An Essay in Defence of the Female Sex, p. 25.

::: Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 65 : : :



un comentario sobre la Ley Salica francesa. Aqui resulta interesante no solo la idea de que
hubo un tiempo primitivo en el que las mujeres fueron libres, sino la caracterizacion del
poder masculino como irracional o irrazonable (lo cual congenia muy bien con la idea de que
se trata, ademas, de un poder tirano y cruel) y la agudeza critica de poner en tela de juicio los
relatos histéricos que han llegado hasta nuestros dias, dado que todos ellos han sido escritos
por hombres, es decir, por sujetos que hemos de suponer tienen « priori una agenda misoégina.

Los franceses son un pueblo ingenioso, y quienes confeccionaron esa ley
sabfan bastante bien que nosotras no éramos menos capaces de reinar y
gobernar bien que ellos; pero sospechaban que si el Poder Real cafa a menudo
en manos de las mujeres, éstas favorecerfan su propio sexo y, con el iempo,
podrian devolverles su libertad primitiva e igualdad con los hombres, y asi
romper el cuello de esa autoridad irrazonable que tanto afectan sobre
nosotras; y por eso hicieron esta Ley para prevenirlo. Los historiadores nos
dicen otras razones, pero no pueden ponerse de acuerdo entre ellos, y como
los hombres son partido en contra nuestra, su evidencia puede ser rechazada
con justicia. A decir verdad, sefiora, no sé cémo probar todo esto a partir de
registros antiguos; porque si alguna historia fue escrita antiguamente por
mujeres, el tiempo y la malicia de los hombres han conspirado eficazmente
para suptimitlas.'?

Una vez desenmascarada la verdadera naturaleza de la situacién de superioridad de
los varones, Drake inicia un derrotero retorico en el que se encargara de elogiar las virtudes
que las mujeres pueden cosechar incluso en este contexto de opresion masculina y de
censurar, a su vez, a los varones, que por accién u omisiéon suelen desperdiciar o echar a
perder los beneficios que recibieron de una educacion liberal que es sistematicamente negada
a las mujeres.

Aunque privadas de una educacién académica formal, hay muchas mujeres que
cuentan con los medios para educarse de manera autodidacta. Por lo general las mujeres de
Inglaterra, nos dice Drake, s6lo manejan el inglés y en algunos casos (como el suyo) un poco
de francés. Pero cuentan a su favor con una prospera industria editorial, que no sélo las
coloca al alcance de importantes obras de autores britanicos en prosa, poesia o teatro
(Shakespeare, Bacon, Dryden, Milton son algunos de los nombres que hacen aparicion en el
texto) sino que ademas les ofrece buenas traducciones al inglés de autores extranjeros, tanto
antiguos (Aristoteles, Platén, Ovidio, Horacio, Virgilio, Plutarco, Séneca, Cicerén son
algunos de los nombrados), como modernos (Montaigne, La Rochefoucauld, St. Evremond).
En ese sentido, Drake considera que a pesar de la disparidad en educacion, y a pesar del
monopolio arbitrario y tiranico que los varones tienen de las ciencias y la academia, no hay
excusas para una mujer bien posicionada que desee instruirse, siempre que tenga la ambicion
de hacerlo.

Los hombres, por otro lado, que si han recibido una educacion liberal tampoco tienen
forma de excusarse cuando echan a perder esos beneficios. Drake presenta dos casos
ejemplares a través de dos arquetipos sociales de la época: el pedante (pedant) y el escudero

12 DRAKE, An Essay in Defence of the Female Sex, pp. 22-23.

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Péagina 66 : : :



(country squire). El primero, debido a su vida retirada e inactiva, rechaza todo tipo de negocio
y permanece a tal punto en constante conversacion con la antigiiedad, que se vuelve una
momia egipcia, extrafiada e ignorante de los asuntos domésticos y de las costumbres de su
propia época y pais. El segundo, en cambio, ha heredado de sus ancestros los medios
necesarios para dedicarse a tonterfas y desperdicia su educacion hablando todo el dia de sus
caballos, sus perros y halcones, discutiendo sobre cerveza y pedigri, para el tedio de su
auditorio.

Drake concluye que la supuesta inferioridad intelectual y moral de las mujeres no
puede deberse en si ni a la naturaleza ni tampoco a la desigualdad en la educaciéon, como
suele decirse, pues incluso aceptando las desventajas con las que debe lidiar una mujer en
comparacion al varén, a menudo sucede que aquellas estan en condiciones de suplirlas tanto
como estos de desperdiciarlas. Por lo tanto, las cualidades negativas y los vicios que los
varones atribuyen a las mujeres no se deben sino a que éstos son adversarios mezquinos, que
gustan mas de cultivar el escandalo y la difamacién que las razones y los argumentos sélidos.
En efecto, Drake sostiene que los varones imputan a las mujeres una larga lista de faltas e
imperfecciones que en realidad estan extraidas del catdlogo de sus propias insensateces y
vicios, volviéndolas hacia ellas: vanidad, impertinencia, envidia, hipocresia e inconstancia.
Cada uno de estos vicios que se atribuyen cominmente a las mujeres puede ser criticamente
revisado, de manera tal de restituirlos a sus verdaderos duefios, los hombrtes, si se hace una
cuidadosa observacion de las costumbres y los comportamientos de cada sexo. Esto da pie a

una nueva secuencia de argumentos, cuyo analisis excede los limites de este trabajo.
Referencias bibliograficas

Anoénimo [ASTELL, M.]. A Serious Proposal to the Ladies, for the Advancement of their True and
Greatest Interest, in Two Parts. London: printed for R. Wilkin, 1967.

Anoénimo [DRAKE, J.|, An Essay in Defence of the Female Sex in which are inserted the Characters of
a Pedant, a Squire, a Bean, a V'ertuoso, a Poetaster, a City-Critck, ete.. London: printed for A. Roper
and E. Wilkinson, 1969.

ARISTOTELES. Retdrica. Introduccién, traduccién y notas de Q. Racionero. Madrid:
Gredos, 1999.

DURAN, J. Eight women philosophers. Theory, politics, and feminism. Chicago: University of Illinois
Press, pp.1-133, 2006.

EALES, J. Women in Early Modern England. Londres: UCL Press, 1998.

MAFFIA, D. Contra las dicotomias: feminismo y epistemologia critica. Buenos Aires: Instituto
Interdisciplinario de Estudios de Género, UBA, 2008.

PATEMAN, C. E/ contrato sexual. Introduccion de Marfa-Xosé Agra Romero, traduccion de
Ma. Luisa Femenias. Barcelona: Anthropos, Universidad Auténoma Metropolitana —
Iztapalapa, 1995.

::: Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Nuamero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 67 : : :



PAUL, M. Marketing Women's Writing in Eighteenth-Century England: The Consideration of Audience
in the Works of Mary Astell, Lady Mary Wortley Montagu, and Frances Burney. Tesis Doctoral,
California State University, 2005.

STUBBS, N. Mary Astell and Margaret Fuller: rhetorically redefining the conduct of women. Tesis
Doctoral, California State University, 2005.

VERSCHUEREN, J. Para entender la pragmatica. Version espafiola de E. Baena y M. Lacorte.
Madrid: Gredos, 2002.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 68 : : :



Visiones catastréoficas e inspiraciones edificantes.

Kant entre Bengel y Lessing!

Ricardo Cattaneo?

Resumen: Para dar cuenta de una de las articulaciones posibles entre los conceptos de naturaleza e
historia, nos proponemos revisar algunas ideas que presenta Immanuel Kant en un texto poco
frecuentado pero muy interesante, a saber: “El fin de todas las cosas” (1794). Se trata de un ensayo
que aborda ciertos temas de interés desde la perspectiva de una filosofia practica. Particularmente, en
relacién con la comprensién histérica que supone cierta visién distorsionada de acontecimientos
considerados como catastréficos y la dificultad que conlleva adoptar un pensamiento fundado en
inspiraciones edificantes sobre el curso de las cosas. J. A. Bengel y G. E. Lessing representarfan tales
posiciones, planteos errados de los cuales busca mantenerse equidistante el filésofo de Koénigsberg
con sus reflexiones incisivas e irénicas.

Palabras clave: Kant — naturaleza humana — experiencia histérica — visiones catastroficas —
aspiraciones edificantes

Catastrophic visions and uplifting inspirations. Kant between Bengel and
Lessing

Abstract: In order to account for one of the possible articulations between the concepts of nature
and history, we propose to review some ideas presented by Immanuel Kant in an unfrequented but
very interesting text, namely: “The End of All Things” (1794). It is an essay that addresses certain
issues of interest from the perspective of a practical philosophy. Particularly in relation to the
historical comprehension of a certain distorted view of events considered catastrophic and the
difficulty of adopting thinking grounded in uplifting inspirations about the course of things. J. A.
Bengel and G. E. Lessing would represent such positions, erroneous approaches from which the
philosopher from Kénigsberg seeks to remain equidistant with his incisive and ironic reflections.
Key words: Kant — human nature — historical experience — catastrophic visions — uplifting
inspirations

! Una version previa de esta indagacion fue expuesta en “Histéria e Natureza: I Encontro Argentina-Brasil
sobre estudos do século XVIII”, organizado en forma conjunta por la ABES XVIII y la AAES XVIII durante
el mes de octubre de 2020. El presente trabajo se inscribe en los proyectos de investigacion CAI+D 2020
“Naturaleza humana, perfectibilidad y autonomia en la Filosoffa Moderna” (FHUC-UNL) y PID 2018-2020
“Pasiones, intereses y racionalidad en los érdenes sociales” (FCECO-UNER), Republica Argentina. El asunto
abordado fue motivo de una larga conversacién con el Prof. Dr. Julio De Zan, hace muchos afios. Sirva de
recuerdo grato a su memoria.

2 Profesor Adjunto de Filosoffa Moderna, Facultad de Humanidades y Ciencias de la Universidad Nacional del
Litoral (FHUC-UNL). Profesor Titular de Problematica Filoséfica, Facultad de Ciencias Econémicas de la
Universidad Nacional de Entre Rios (FCECO-UNER). Email: cattaneoricardo@gmail.com

::: Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Nuamero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 69 : : :



I. Horizontes de indagacion

Para abrir nuestra indagacion, partamos de una pregunta inicial que bien podria estar
planteandosenos en este presente aciago: ¢hasta qué punto aquello que fuera denominado
“Grenzsituation” (Jaspers) puede suscitar la necesidad de llevar a cabo una reflexion filoséfica?
Hay quienes consideran que en tales situaciones limites puede tener lugar aquella actitud
propia del filosofar, caracterizada por la interrogacion ante lo que ha de dejado de resultarnos
obvio, como si la mirada se tornara diversa respecto de aquello que crefamos tener delante
de nuestros ojos. Otros, en cambio, son mas bien escépticos respecto de la productividad
intelectual que pueda suscitarse tras, por ejemplo, los desastres naturales o las hecatombes
ambientales, culturales, sociales, politicas, econémicas, etc. En la situacién un tanto sombria
en la que nos encontramos, quizas se trate de comprender y de vivir a la luz de quienes han
pensado antes que nosotros. A tal efecto, tracremos a colaciéon algunas reflexiones
pertenecientes al campo de la filosoffa practica en relacién con algunos acontecimientos
significativos de la segunda mitad del siglo XVIII. Con ello, no pretendemos dirimir la
cuestién de la cual partimos dado que parece ser una discusion de largo aliento. La duda que
estimula nuestra exploracion al respecto es la siguiente: los supuestos que acompafian a las
dos actitudes que suelen observarse comunmente ante tales sucesos inesperados (dicho a
grandes rasgos, las visiones pesimistas y los anhelos optimistas), ¢chan de ser auscultados
atendiendo solo a las concepciones antropoldgicas subyacentes (como si fueran tipos
psicolégicos, digamos) o, mas bien, a su comprension de la trama historica en la que se hallan
insertas esas experiencias vitales?

En la busqueda de una respuesta, proponemos retrotraernos al contexto general de
la_Aufklirung o “Ilustracion alemana”, entendiendo por tal la peculiar recepcion y promocion
del movimiento de la Ilustracion al este del rio Rin. Cierto es que resulta dificil todo intento
de determinacién acerca de con quienes ha comenzado y con quienes ha llegado a su
consumacién dicho movimiento, asi como llegar a establecer las caracteristicas principales
que permitirfan su distincién de otras vertientes culturales con las cuales ha interactuado. De
seguir a Giorgio Tonelli, serfa conveniente utilizar el término “época de las Luces
(Aufklirung)” lo menos posible, porque “da lugar a demasiadas controversias™. Quizis sea
mejor pensar tal contexto como “campos de tensién”*, en los que hombres y mujeres del
siglo XVIII procuraron enfrentar e intentaron resolver diversos problemas filoséficos,
politicos, sociales, econémicos, etc.

En ese contexto, nos interesa rastrear ciertas limitaciones que parecen haberse dado
con el devenir de dicho movimiento. En particular, aquellas que refieren al alcance de sus
estrategias retoricas, las que fueran elaboradas y puestas en juego en los debates de la segunda
mitad del siglo con la pretension de desactivar prejuicios, supersticiones y fanatismos. Se trata
de estrategias impulsadas por ese proyecto cultural en procura del perfeccionamiento moral
de la humanidad, para su mayor autonomia a la hora de afrontar las decisiones fundamentales
de la vida. En lineas generales, nos interesa saber: a) si la retorica utilizada por los promotores
de la_Aufklirung ha logrado alcanzar sus objetivos; b) si ha podido alcanzarlos, en qué medida
o hasta qué punto ha tenido una repercusién amplia; c¢) si no ha llegado a ser lo

3 TONELLI, La filosofia alemana desde 1Leibniz a Hegel, p. 99.
4+ PAGANINI y TORTEROLO, luminismo. Un vademecum, p. 13.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 70 : : :



suficientemente efectiva, qué motivos pudieron haber impedido su concrecion. Siguiendo a
Villacafias®, tenemos la sospecha de que esa “retérica ilustrada” (si se nos permite utilizar
aqui, con caracter introductorio, ese concepto genérico) fue menos efectiva quizas que ciertos
relatos catastroficos, cuyo impacto despertara no pocas reacciones en buena parte de la
poblacion germana, en la segunda mitad de ese mismo siglo. Cierto es que a esas narraciones
escatoldgicas no le faltaron motivaciones incitantes. ..

Basta recordar el terrible sismo que asol6 a aquella ciudad rebosante de devocion,
Lisboa, justo en la festividad del “Dia de todos los santos” (1° de noviembre de 1755). Tres
terremotos, seguidos de incendios devastadores y maremotos destruyeron alrededor de dos
terceras partes de la ciudad, incluyendo sus edificios religiosos mas importantes -como la
iglesia de Sao Paulo, a donde se habfan refugiado muchos fieles-°. Como se sabe, la
contemplacion de semejante desastre no solo actualiz6 el tema de la justificacién de Dios
ante el sufrimiento humano. Impacté profundamente, ademas, en el imaginario social de no
pocos pueblos de Europa occidental’, dado que Lisboa habia adquitido fama por su eficiencia
parallevar a cabo actividades comerciales y autos de fe... En su carta a Jean-Robert Tronchin
del 24 de noviembre de 1755, Voltaire aborda por primera vez la situacion desesperante
poniendo en evidencia a quienes pretendian sostener que aquella desolacion era resultado de

la eleccion divina de “lo mejor” (optimuns):

Esta es una fisica muy cruel, sefor. Sera muy dificil adivinar como operan las
leyes del movimiento en tan espantosos desastres en el mgjor de los mundos
posibles. Cien mil hormigas, nuestros préjimos, aplastadas de repente en
nuestro hormiguero, y la mitad de ellas pereciendo sin duda en una angustia
inexpresable en medio de los escombros de los que no pueden ser sacadas
(). jQué triste juego de azar es el de la vida humana! :Qué diran los

predicadores (...)?"

Las discusiones sobre el origen del mal se incrementaron por doquier. Debido a ello,
quizas, dejo de ser usada (o perdié su ingenuidad) como figura literaria aquella metafora de
la construccién sobre un suelo firme’; tropo literario que fuera recurrente desde tiempos de
René Descartes. Un siglo después, cuando Kant revise “el conjunto de los trabajos que ella
[la raz6n] hizo hasta ahora” en su breve “Historia de la razén pura” -esto es, hacia el final de
su primera Critica-, advertira que “lo que pone ante mis ojos, por cierto, edificios, pero sélo

5 VILLACANAS, Dificultades con la Lustracion, p. 9.

¢ En aquella ciudad con intrincadas calles de aspecto medieval, la mayorifa de los edificios importantes habian
sido construidos para las pricticas religiosas (KENDRICK, The Lisbon Earthguake, p. 31). Sin embargo, la
destruccién parece no haber alcanzado otras construcciones de la ciudad como sus prostibulos (SHRADY, The
Last Day. Wrath, Ruin and Reason in the Great Lisbon Earthguake of 1755, p. 24).

7 Las noticias del sismo y, especialmente, sus detalles macabros, se publicaron inmediatamente en la Gagerte de
Paris y en el Mercure de Amsterdam. No hacia falta mucho esfuerzo para referir tales desastres a “la llegada del
fin del mundo”, como lo testimonia un marinero sueco: “Mas tarde [llegamos] a Lisboa, en el afio de 1755 (...);
aqui nos toco ser espectadores del mas tragico acontecimiento que jamas fue dado contemplar a los ojos
humanos. El terremoto que sufrié la bella capital [al margen: 1 de noviembre] ciertamente igualé o, mejor,
sobrepasé toda la descripcién cruel que se pueda hacer del Dia del Juicio. Desde nuestro navio fuimos testigos
de aquel horrible acontecimiento” STERNLEUW, 7755 Breve testemunbo dum sueco, pp. 14-16.

8 VOLTAIRE, Correspondance I (1754-1757), p. 619.

> HAMACHER, “The Quaking of Presentation”, p. 263.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 71 : : :



en ruinas (aber nur in Ruinen vorstelld)” (A852/B860)". Ahora, no hemos de seguir aqui el
sendero un tanto trillado que ha llevado a circunscribir tales procesos bajo el concepto de
“secularizacion”!. De ser posible, intentemos ver con otros ojos algunas de las repercusiones
que tuvieran en tierras prusianas esos horrendos acontecimientos.

En ese mismo contexto, recordemos que hubo también un intento de cambio de
rumbo en la Real Academia Prusiana de Ciencias de Berlin a mediados de siglo. Para ello, se
convoco a un concurso para la “Clase filosofica” en el que se propuso como eje de discusion
la frase “Todo esta bien” (Tout est bon) de Alexander Pope'”. La idea era que los participantes
compararan el “sistema’” de pensamiento optimista del poeta inglés con el mas conocido de
Leibniz"”. La eleccién del tema se debi6é probablemente al interés de quien presidia por
entonces la Academia, el francés Pierre-Louis Moreau de Maupertuis. Con esa propuesta,
este defensor y divulgador de las ideas de Newton pretendia dejar atras el enfoque metafisico
de los concursos previos (1743-1751), dedicados a examinar pura y exclusivamente la
Teodicea'. En la sesion de junio de 1753 se programé ese nuevo concurso para 1755, pero
nada de ello permiti6 atisbar siquiera el cisne negro que poco después iba a llegar... Cabe
inferir, no obstante, que las noticias de la hecatombe lusitana llegaron a tierras prusianas en
tiempos en los que era sopesada toda elucubracion optimista sobre los avatares del curso
natural. Al menos entre los miembros de la Academia y demas lectores de los importantes
periédicos de la época, quienes eran participes en mayor o menor medida del uso puablico de
la razén. Puede que también sucediera lo mismo entre quienes hacfan un uso privado de la
misma — tales como médicos, militares o ministros de las confesiones religiosas —, al menos
en sus ratos libres en que no se encontraban siguiendo las directivas de su funcién.

II. Intereses tedricos y practicos

Uno de esos avidos lectores, docto a su vez, intervino en dicho certamen y llegd a
presentar tres ensayos en los que hace referencia a esos “temblores de tierra observados
desde hace algun tiempo™". Los tres esctitos fueron elaborados desde un enfoque cientifico
dado que su autor, Immanuel Kant, ensefiaba por entonces “Geografia fisica” y tenia
conocimientos de pirotecnia'. En esos intentos de explicacién de tales fendémenos
extraordinarios, no deberfa extraflarnos entonces que el filésofo de Konigsberg remita, en
primera instancia, a sus posibles causas geologicas: “Construimos, sin preocuparnos, sobre
bévedas cuyos pilares vacilan a veces y amenazan con desmoronarse |...] el suelo en el que
nos encontramos, esta hueco y sus bévedas se prolongan casi en linea de continuidad a lo
largo de extensas regiones, incluso bajo el fondo del océano” (AA I, 419-420). Luego, ante
los revuelos causados por el enroque que se pretendia llevar a cabo desde la nueva gestion
de la Real Academia Prusiana de Ciencias, Kant ofrecera al debate publico algunas

10 KANT, Critica de la ragon pura, p. 861.

1 BLUMENBERG, La legitimacion de la Edad Moderna, p. 13. VILLACANAS, “Historia de la razén y giro
copernicano”, p. 70.

121 frase de Pope es “Whatever is, is righ?” y no habia sido expresada en una obra especulativa sistematica, sino
en la primera carta de su extenso poema filosofico titulado An Essay on Many In Epistles to a Friend (1733-1734).
13 VON HARNACK, Geschichte der Koniglich Preussischen Akademie der Wissenschaften zu Berlin, p. 310.

14 CARO, “Introducciéon”, pp. 48-49.

15 HERNANDEZ MARCOS, “Ur texto de Immanuel Kant sobre las cansas de los terremotos (1756)”, p. 215.

16 HOFFE, Immanuel Kant, p. 26.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 72: : :



consideraciones sobre la doctrina del optimismo puesto en tela de juicio, para afrontar asi
ese “nudo, tan dificil de desatar, de las dificultades que se plantean en relacién al origen del
mal” (AA TI, 29)".

Cabe destacar, sin embargo, que en el primero de esos ensayos cientificos es posible
advertir un esbozo de tratamiento distinto de esos “grandes acontecimientos que afectan al
destino de todos los hombres, provocan con razén esa loable curiosidad que se despierta
ante todo lo que es extraordinario [...]”. Pues, sus reflexiones sobre la estructuracién material
de la naturaleza dejan entrever otro enfoque posible del mismo tema. Kant sefala alli mismo
que el miedo antes tales fatalidades deja lugar a la compasion, “cuando nos percatamos de la
desolaciéon que causa en nuestros vecinos la catastrofe oculta bajo nuestros pies” (AA I,
419)"®. No ha de llamarnos la atencién que ese enfoque adquiera mayor relieve décadas
después, tras la larga gestacion de su filosoffa critica, cuando refiera a esos mismos
acontecimientos pensandolos a partir de los desarrollos teéricos alcanzados en su filosofia
practica. El fil6sofo de Konigsberg dejara en claro entonces que el uso de nuestras facultades
con fines practicos-morales es aquello que interesa a todos los seres humanos, en mayor
medida que los descubrimientos cientificos o las especulaciones teoréticas. Y poco antes de
retirarse de la docencia universitaria insistira sobre ello al ocuparse, en particular, de una
representacion que pareciera ser comun a todos los pueblos y que se haya ligada a esos
acontecimientos desastrosos: la de esperar un fin del mundo y que el mismo se produzca en
modo catastrdfico, es decir, que sea una calamidad para la mayor parte de la humanidad.

Antes de ocuparnos de esa otra perspectiva de nuestro tema, recordemos lo que la
filosoffa critica kantiana intent dejar en claro en ese campo de tension en vias de ilustracion
que constituye el orden prictico, es decir, “todo lo que es posible mediante libertad”
(A800/B828)". Que los asuntos humanos han llegado a consolidarse en el camino del
perfeccionamiento moral para la razén practica pura significa que: a) la voluntad racional
auténoma -incondicionalmente buena- ha llegado a reconocer que el ser moral es algo mas
que un sujeto de necesidades con dependencias sociales (afirmarlas no significa entender que
son determinantes de la propia vida); b) la razén pura solo aparece en el ambito del obrar
como un hecho por el cual la moralidad se da efectivamente, como conciencia del deber
expresado en los juicios morales®; c) el ideal de la razén prictica es definido como “un
individuo que une en sila voluntad moralmente perfecta con la suma felicidad, y que es causa
de toda felicidad, en el mundo, propotcional a la moralidad”?; d) el ideal del bien supremo
originario serfa aquella inteligencia que “reune la voluntad moralmente perfectisima con la
maxima felicidad [...] es causa de la felicidad en el mundo [...] un Creador del mundo cuya
voluntad sea santa”?. Cierto es que los sucesivos esfuerzos de Kant por dejar sentados tales
desarrollos tedricos parecen no haber sido acompafiados por la comprensién y concrecion
de esos principios en la accién moral (eso siempre lleva algo mas de tiempo...). Por ello su
concepcion fundada del orden practico no ha podido dejar sin efecto, tal vez, ciertas
preguntas urticantes: ¢por qué los seres humanos esperan azz un fin del mundo y qué los

17 KANT, “Ensayo de unas consideraciones sobre el optimismo”, p. 8.

18 HERNANDEZ MARCOS, “Up texto de Immanuel Kant sobre las cansas de los terremotos (1756)”, p. 215.
19 KANT, Critica de la razén pura, p. 816.

20 HOFFE, Immanuel Kant, pp. 186-187.

2V CAIML, Diccionario de la filosofia kantiana, p. 243.

22 CAIMLI, Diccionario de la filosofia kantiana, p. 243.

: 1 : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 73 : : :



lleva a creer que el mismo sera plagado de horrores? ¢Acaso hay algo que los conmina o los
seduce como para adherir, mas o menos facilmente, a esa representaciéon ubicua de una
hecatombe descomunal?

Para examinar ese punto, consideramos que puede ser de interés revisar el ensayo
“El fin de todas las cosas” (Das Ende aller Dinge) de Kant, publicado en el Berlinische Monatschrift
en junio de 1794. En ese escrito, el septuagenario profesor de Konigsberg emprende uno de
sus ultimos intentos por ofrecer resistencia a la antigua alianza entre el clericalismo y el
autoritarismo del monarca de turno -falso servicio que en otro texto caractetriza como cu/tus
spurins (AA VI, 153)-. El ensayo aparece asi en ese contexto adverso en el que su autor esta
en vias de padecer la censura de los reaccionarios (Federico Guillermo II y su ministro
Wollner), en medio de rumores sobre la posibilidad de ser removido de su catedra
universitaria e, incluso, de ser desterrado por haber faltado a su “deber como maestro de la
juventud”*. Dejando de lado las similitudes con el legendario Sécrates, cabe sefialar que a
ese escrito hemos de leerlo a partir de las lineas matrices de la filosofia critica kantiana y sin
perder de vista, ademds, que su tema guarda estrecha relacion con textos del mismo periodo
tales como La religion dentro de los limites de la mera razon (1794) o E/ conflicto de las Facultades
(cuya redacciéon comenzé en 1793 aunque fuera publicado luego, en 1798), entre otros.
Resulta de interés revisar, entonces, algunos pasajes de ese ensayo finisecular, “en parte
quejumbroso y en parte divertido de leer”, tal como lo caracteriza el mismo autor en su carta
aJ. E. Biester (editor del mencionado periédico berlinés) del 10 de abril de 1794 (AA 11, 496-
497).

I1I. Efectos multiples de un pensamiento inquietante

Al ocuparse de aquello que es esperado por muchos como un desenlace calamitoso,
tal serfa uno de los objetivos centrales de su ensayo sobre el fin de todas las cosas, Kant
advierte la necesidad de distinguir tres aspectos concernientes al término “fin”: a) “el fin
natural de todas las cosas [...] que podemos comprender muy bien (en sentido practico); 2)
el fin mistico (sobrenatural) de las mismas [...] del que no comprendemos nada; 3) el fin
antinatural (invertido) provocado por nosotros mismos al comprender equivocadamente el fin
ultimo” (AA VIII, 333)*. Ahora, no vamos a examinar en detalle la totalidad del ensayo ni
hemos de explayarnos aqui sobre las disquisiciones que ofrece en esa primera seccion acerca
de nuestra representacion del #zezpo y el modo de pensar la efernidad, con base en la distincion
ya establecida entre lo fenoménico y lo nonménico en su Krl” (A295/B236)*. A modo de resefia,
seflalemos que el autor afirma insistentemente una misma conclusion: la idea de “un fin de
todas las cosas” no tiene su origen en una reflexion #edrica de la razén -sobre el orden y
sucesion de los objetos naturales-, sino en su aurso moral (no fisico). Esto es, aquello que es
referido a lo suprasensible, que se torna comprensible por la libertad de la voluntad o bien es
limitado a las condiciones del uso prictico. Tal fin ha de ser pensado como consumacién de
una vida en la que ya no habrfa cambios (que solo pueden ser pensados si presuponemos el

23 KANT, La religion dentro de los limites de la mera razon, p. 150.

2 HOFFE, Immanuel Kant, pp. 39-40.

2> KANT, “El fin de todas las cosas”, pp. 142-143.

26 Se tratatfa, dice Kant, de “una magnitud inconmensurable con el tiempo (duratio noumenon), de la que ningun
concepto podemos formarnos (fuera del negativo)” (AA VIII, 327). KANT, “El fin de todas las cosas”, p. 137.

: 1 : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 74 : : :



tiempo) y se darfa a partir de una reflexiéon sobre “aquellos principios que hayamos
encontrado como prevaleciendo en nuestro vivir hasta su final (ya sean del bien o del mal)”
(AA VIII, 330)”. En esa oportunidad, la conciencia moral puede sopesar sus principios
rectores para elaborar una sentencia (favorable o desfavorable) sobre la cualidad de sus actos
morales. Una sentencia ragomable que conforma humanamente la posibilidad de ser
considerados dignos y que en ciertas representaciones religiosas estarfa representada por la
instancia del “Dia del juicio final”, segun el relato biblico del libro del Apocalipsis (AA VIII,
328).

Yendo al eje de nuestra indagacion, el motivo por el cual los hombres esperan ez
general un fin del mundo, dice Kant, “parece residir en que la ragon les dice que la duracion
del mundo tiene un valor en tanto que los seres racionales se conforman al fin final
(Endzweck) de su existencia”. Es decir, en la medida que la voluntad racional humana se
conduce bajo los designios de los principios dictados por su conciencia moral auténoma,
dando asi un sentido auténtico a su propia existencia. De otro modo, si no fuera posible
alcanzar tal plenitud en el obrar moral, su vida serfa inutil y “la creacion les aparece como sin
finalidad (gwecklos) -como una farsa sin desenlace y sin intencién alguna-” (AA VIII, 331)%.
Lo cual no implica que dispongamos de la sabiduria suprema, mas alla de lo que
humanamente esta a nuestro alcance, como para establecer un juicio definitivo sobre “el
valor moral propio (y el destino merecido) o el de los demas” (AA VIII, 330)*. Esto dltimo
no serfa mas que presuncion (Ezgendiinkel), advierte Kant, “pues ¢qué hombre se conoce a si
mismo, o conoce a los demas con tanta transparencia como para decidir [...] si ante los ojos
omnividentes de un juez universal guarda en su valor moral interior alguna ventaja sobre los
demis [...]? (AA VIII, 330)*

Otra cosa sucede cuando esa idea del “fin de todas las cosas” es sometida a una

sensibilizacion |V ersinnlichung]®

, es decir, cuando es revestida con imagenes dantescas, que
causan extrafieza y resultan ser ininteligibles para la razén tedrica. Con todo, se comprende
la necesidad de tenerlas en cuenta y atender a ellas como un rasgo que, digamos, también
hace a nuestra humanidad. De alli se sigue la necesidad de enfocar adecuadamente la
expresion comun que recoge Kant y con la cual abre su ensayo: “Es una expresion corriente,
especialmente en el lenguaje piadoso, hablar del transito de un moribundo de/ tiempo a la
eternidad’ (AA VIII, 327)%. Esta expresion ha de ser considerada desde una perspectiva moral
y se atiende a sus efectos de sentido en el orden practico, puede observarse ademas que con
ella se pone de manifiesto un pensamiento en el cual aflora cierta tension inquietante respecto

de ese trdnsito a lo desconocido:

Este pensamiento encierra algo de horrible: porque nos conduce al borde de
un abismo de cuya sima nadie vuelve (“con fuertes brazos lo retiene la
eternidad en un lugar sombrio, de donde no se vuelve”, Haller); y, al mismo

27 KANT, “El fin de todas las cosas”, p. 140.
28 KANT, “El fin de todas las cosas”, p. 138.
2 KANT, “El fin de todas las cosas”, p. 140.
30 KANT, “El fin de todas las cosas”, p. 140.
31 KANT, “El fin de todas las cosas”, p. 139.
32 KANT, “El fin de todas las cosas”, p. 138.
3 KANT, “El fin de todas las cosas”, p. 137.

: 1 : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 75 : : :



tiempo, algo de atrayente: porque no podemos dejar de volver a ¢l nuestros
ojos espantados (nequennt expleri corda tuendo, Vitgilio) (AA VIII, 327)*.

La experiencia humana, vista en su conjunto, parece contar con testimonios que
refieren a ese pensamiento en todos los pueblos y en todas las épocas, por lo que se requiere
indagar acerca de su articulacion con la razén. Se trata de un pensamiento que produce un
impacto propio de una idea sublime [erhaben], pues se torna terrible por su oscuridad a la vez
que horrible por invocar un lugar tétrico (despefiadero o grieta), del cual no se vuelve,
irreversiblemente. Pero no por ello deja de ser placentero y de encerrar algo atrayente, a
punto tal que nos impide separar los ojos de su abismo sin que podamos “saciar nuestros
corazones con la mirada” -segun reza la cita de Virgilio”-. Puede ser tenida, sin dudas, por
una experiencia maravillosa (en el sentido del Gavudlew), ante la cual los seres humanos no
han quedado aténitos, estupefactos, sino que han visto movilizadas sus facultades naturales:

Lo terrible-sublime, en parte por causa de su oscuridad, pues ya se sabe que
en ella la imaginacion trabaja con mas fuerza que a plena luz. Hay que pensar
que esa vision se halla entretejida misteriosamente con la razén humana;
porque tropezamos con ella en todos los pueblos, en todas las épocas,
ataviada de un modo o de otro (AA VIII, 327)™*.

En la edicién inglesa de este ensayo, Allen Wood comenta que era comun recurrir a
imagenes quiliasticas a mediados del siglo XVIII y que no es extrafio encontrarnos con que
Kant buscara circunscribitlas, como de costumbre, dentro de los limites de la razén. Wood
parece oscilar entre dos consideraciones: que la critica esbozada en este ensayo se dirige a
“quienes intentaban imponer su vision de la verdad religiosa por medios politicos”, pero, por
la eleccion del tema, “también podria verse simplemente como una forma de expresar una
actitud de desesperaciéon sombria con respecto a las perspectivas inmediatas de una libre
comunicacién y educacion ilustrada en materia de religion en Prusia”. Por nuestra patte,
consideramos que es preciso no pasar por alto una clave de lectura basada en las acotaciones
reiteradas que hace el mismo Kant sobre el uso de esas facultades antes mencionadas: la
imaginacion (Einbildungskrafl), que se ve impulsada a operar con mas fuerza debido a la
oscuridad que conlleva tal expresion ordinaria, y la ragon humana (Menschenvernunf?), a la cual
no puede resultarle ajeno dicho pensamiento porque hay testimonio de ello a lo largo de la
historia (como si dijera: nada de lo humano le es ajeno, parafraseando la conocida sentencia
de Terencio).

Esa clave de lectura permite entrever, a su vez, el motivo por el cual los hombres
imaginan que tal fin ha de ser con horrores, al menos para la mayor parte de ellos. Se basa,
dice Kant, “en la opinién de la corrompida constitucion [verdebten Beshaffenbeif] del género
humano, de tal grado que lleva a la desesperacion [Hoffnungslosigkeid]” (AA VIII, 331)%. Se

3 KANT, “El fin de todas las cosas”, p. 137.

3 VIRGILIO, Eneida, 8, 265.

36 KANT, “El fin de todas las cosas”, p. 137.

ST WOOD, “Translator’s introduction”, p. 219.

3 KANT, “El fin de todas las cosas”, pp. 140-141.

: 1 : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 76 : : :



trata, cierto es, de una mera gpznion (Meinung), es decir, de un enunciado acerca de algo que se
tiene por verdadero pero que no se puede fundamentar (ni objetiva, ni subjetivamente). Sin
embargo, su mencion extendida en numerosos pueblos incita a preguntarnos por su posible
origen. ;Cémo se engendra, entonces, aquello que se imagina sobre el fin del mundo, basado
en esa opinidon de la corrupcién desesperante de la especie humana? Por otro lado, que
muchos sean de ese parecer respecto de su humana condicién y no puedan dar justificacion
alguna de lo que se figuran, ¢se debe solo a su falta de formacién en un saber objetivo, bien
fundamentado, sélido? De ser asi, tal vez sea suficiente con insistir en la necesidad del acceso
irrestricto a toda instancia de autoformacion, en la que pueda ponerse en practica el ejercicio
de la libertad de pensamiento y de expresion, renovando asi las proclamas del movimiento
ilustrado. Sin embargo, para nosotros, la cuestiéon central que aborda Kant en su ensayo
parece tener un caracter supratemporal, como si con ella se hiciera referencia a una constante
y se preguntara: spor qué los hombres no solo esperan, sino que siguen esperando tal fin de
todas las cosas e, inclusive, que el mismo o pueda darse sino como catastrofico?

Veamos, que muchos seres humanos se hayan dejado llevar por tales visiones
escatologicas quizas no se deba tanto a una determinacion patologica de su voluntad (por la
cual se han vuelto perezosos, temerosos o cobardes y no se han atrevido a pensar por si
mismos, como puede leerse en la conocida “Respuesta a la pregunta ¢Qué es la Ilustracion?”),
ni se explica solo por la inclinacién natural a buscar la comodidad (como se sefiala alli mismo
y se describe luego en la Antropologia en sentido pragmatico, §14). Como indica Villacafias, puede
que la imaginacion de la catastrofe final cosmica tenga un origen ajeno a la condicién moral
de esos hombres y mujeres de todas las épocas, o, en términos kantianos, a las condiciones
universales de la razén practica”. Origen que se basatfa mas bien en una forma peculiar de
apreciar la estructura de la historia, conforme quizas a proyectos politicos-culturales que
buscan tener alguna influencia sobre el imaginario social de los distintos pueblos. De ser asf,
serfa preciso emprender una suerte de examen critico de esa experiencia histérica para
intentar comprender cabalmente el problema, cuya raiz no se circunscribe ya a una teorfa del
conocimiento, como sefiala Accarino®. En conclusion, creemos que Kant habria tenido
plena conciencia de lo que se hallaba en juego tanto con tales visiones catastroficas, como
con ciertas inspiraciones edificantes. Ahora, ¢por qué traemos a colaciéon los nombres de J.
A. Bengel y G. Lessing en todos estos planteos, si nuestro autor no los menciona

explicitamente en su ensayo sobre el fin de todas las cosas?
IV. Ni pesimista ni optimista, Kant entre Bengel y Lessing

Hemos visto que el filésofo de Konigsberg sefiala como fuente de esas figuraciones
catastroficas sobre el fin del mundo a la opinién generalizada acerca de la condiciéon
corrompida del género humano. En determinados contextos culturales, para ese retrato de
una humanidad descarriada solo cabe esperar un final implacable, dado que ello se condice
con cierta representacion de una justicia suprema. De alli que el fin del mundo no pueda ser

3 VILLACANAS, “Kant y Bengel: Pensar el Apocalipsis”, inédito (agradecemos al Prof. Villacafias que nos
haya facilitado este manuscrito no publicado ain -hasta donde sabemos-).
40 ACCARINO, “II principe e la catastrofe”, p. 11.

: 1 : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 77 : : :



caracterizado sino como “terrible” (furchthar) y que muchos crean entrever los presagios mas
espantosos que han de caer sobre el género humano en las postrimerfas:

Algunos piensan en la injusticia desbordada, en la opresion de los pobres por
el fausto arrogante de los ricos, y en la pérdida total de la lealtad y de la fe; o
en las guerras sangrientas que inflamaran la faz de la tierra, etc.; en una
palabra, en la caida moral y el subito incremento de todos los vicios con sus
consecuentes males, como nunca antes se viera. Otros piensan en inusitadas
catastrofes naturales, terremotos, tempestades e inundaciones, o cometas y
fenémenos atmosféricos (AA VIII, 331-332)*.

Tales pensamientos no serfan, entonces, mas que representaciones de una
imaginacion excitada si no fuera porque conllevan una pretension y una actitud que es preciso
someter a critica: la de quienes creen disponer de un saber especial reservado a unos pocos
(“los misterios™)*, por haber tenido acceso a una expetiencia de tipo mistica que los
habilitaria a ensefiar la verdad e, inclusive, a poder predecir el curso de las cosas®. De alli que
debamos considerar si se trata solo de un intento falaz de apropiacion imaginaria del futuro
o si ello puede deberse, en cambio, a una expectativa distorsionada de la experiencia humana
que por haber sido derivada de cierta reelaboracion retérica del pasado, merece ser criticada.
Esta segunda hipotesis de lectura, sugerida por Accarino en el trabajo antes citado, nos atrae
particularmente y creemos que puede sustentarse en algunas referencias del ensayo kantiano.

En tal sentido, al revisar la cita anterior de Kant podemos advertir que el autor
identifica y distingue dos grupos de ejemplos que son tomados usualmente como sefiales
para vaticinar el supuesto fin de todas las cosas: por un lado estan aquellos que refieren a la
decadencia moral (1a injusticia desbordada, el avasallamiento de los ricos, la pérdida de la fe, las
guerras sangrientas) y, por el otro, los que remiten a cambios inusitados en la naturaleza (1os
cometas, las grandes inundaciones, tempestades y terremotos). Unos ejemplos y otros han
sido vinculados mas de una vez, particularmente a la hora de pergefiar pruebas en los
tribunales inquisitoriales*. Y si bien en todos esos casos las consecuencias son nefastas, los
del primer grupo parecen indicar una diferencia notable al hallarse signados por el
empeoramiento: en el pasado, dice Kant, nunca se ha visto tan “[...] rapido incremento de
todos los vicios con sus consecuentes males” (AA VIII, 332)*. A la hora de dar una
explicacion de ese subito incremento de la decadencia moral, nuestro autor cree encontrarla

en la dinamica desacompasada del progreso material y moral. Ambos no parecen haber

# KANT, “El fin de todas las cosas”, p. 141.

42 “Sobre este particular el hombre caviloso da en la wistica (porque la razén, que no se contenta facilmente con
su uso inmanente, es decir, practico, sino que lleva a gusto su osadfa a lo trascendente, tiene también misterios),
donde su razén ni se comprende a s{ misma ni aquello que quiere, sino que prefiere fantaseat, cuando estarfa
mas a tono con el habitante intelectual de un mundo sensible mantenerse dentro de los limites de éste” (AA
VIII, 335). KANT, “El fin de todas las cosas”, p. 145.

4 A ello refiere Kant en un ensayo de esos mismos afios, titulado “Sobre un tono de distinciéon adoptado
recientemente en filosofia” (1on einem nenerdings erbobenen vornebmen Ton in der Philosophie, 1796). CATTANEO,
“La economizacion de esfuerzos en la labor filosofica, segun Kant”, en prensa.

4 Al listado recogido por Kant podriamos agregar las pestes y epidemias que asolaron buena parte de la
poblacién europea y produjeran migraciones masivas (como la de los ancestros de Baruch Spinoza, entre

muchas otras).
4 KANT, “El fin de todas las cosas”, p. 141.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 78 : : :



seguido el mismo ritmo en su desarrollo. El progreso material no solo no ha acompanado al
perfeccionamiento moral, se ha adelantado algunas veces sacandole bastante distancia.
Ahora, cabe preguntarse, ¢alcanza con el desarrollo de nuestras capacidades técnicas para que
la especie humana pueda lograr la consumacién de su auténtico fin, de ese fin final
(Endzmweck)?

Hacia el final de la Antropologia en sentido pragmatico, Kant sefiala que el caracter propio
de los seres humanos zerrestres (“porque no tenemos conocimiento de seres racionales 7o-
terrestres”), es el de ser capaces de perfeccionarse de acuerdo con los fines que ellos mismos
se determinaran a alcanzar en la historia. Fines que no se satisfacen con el conocimiento y el
dominio cientifico-tecnoldgico de los multiples objetos del orden natural, sino que requieren
primordialmente del uso apropiado de nuestras facultades en la realizaciéon plena del orden
practico. Ello implica tanto el desarrollo de su capacidad técnica para manejar las cosas, de
su capacidad pragmatica para saber integrarse a la convivencia social -siguiendo sus propias
intenciones- y de su capacidad moral para obrar de acuerdo al principio de la libertad bajo
leyes, lo cual puede llevar a la realizacién de dicho fin final (AA VII, 321-330)*. De otro
modo, el solo desarrollo de las capacidades técnicas o pragmaticas, por muy importante que
ello sea, puede derivar no solo en un fracaso en la consecucion de ese fin auténtico -el cual
quedaria asi postergado, aplazado, junto al perfeccionamiento de la especie-. Peor aun, el
avance indiscriminado de aquellas capacidades redunda en una comprensién unilateral de la
constitucioén del género humano, la cual termina por ser figurada como corrupta (en nuestro
contexto, podria ser concebida también como “arruinada” o “echada a perder”, mas aun si
se sigue en linea de la secularizaciéon antes mencionada-). La razén de todo ello “parece residir
aqui”, dice Kant:

De modo natural la cultura del talento, de la destreza y del gusto con su
consecuencia: la abundancia, se adelanta en los progresos del género humano
al desarrollo de la moralidad; y este estado es el mas agobiante y peligroso, lo
mismo para la moralidad que para el bienestar fisico; porque las necesidades
crecen mucho més de prisa que los medios para satisfacetlas (AA VIII, 332)".

Ante esa opinion pesimista, cabe tener en cuenta que hay también una comprension
optimista de la experiencia humana en la historia, basada en una reflexién sobre los pequefios
pasos dados desde la disposiciéon moral. Ese otro progreso, mas lento si lo comparamos con
los desarrollos técnicos, no dejarfa de mostrarse no obstante como seguro®. Prueba de ello
serfan las “ventajas morales de nuestro tiempo sobre las antetiores” (AA VIII, 332)*, lo cual
no solo serfa un claro indicio de progreso moral, sino que rehabilitarfa la esperanza de
alcanzar ese fin final al cual se aspira. Asi, la primera razén o justificaciéon dada, la del
desarrollo de las destrezas en el campo de la técnica o de la participacion social, se
complementaria con esta otra que rescata y reivindica los avances logrados en el orden moral

46 KANT, Auntrgpologia en sentido pragmatico, pp. 277-288.

¥ KANT, “El fin de todas las cosas”, p. 141.

48 Kant recuerda en ese punto “el poena, pede clando de Horacio” (AA VIII, 332), en referencia al final de la Oda
II (libro IIT de las Odas) en la que el poeta latino recuerda que el castigo llegara, lento pero seguro. KANT, “El
fin de todas las cosas”, pp. 141-142.

4 KANT, “El fin de todas las cosas”, p. 142.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 79 : : :



en los tiempos nuevos, modernos (die Neugei?). Pues, la realidad objetiva de las ideas de la
razon en su uso practico constituye ese orden primordial y pone de manifiesto el campo de
trabajo /ibre para todos los seres humanos, esto es, aquel en el que puede desarrollarse
apropiadamente la voluntad racional auténoma. Recordemos, ademas, que ese es el campo
propio de la filosoffa cuando es concebida mas alla de los intereses puramente teoréticos
propios de los ambitos académicos. Es decir, conforme a su “concepto cdsmico”, que es “[...]
aquello que necesariamente interesa a todos”, segun lo estableciera Kant en “La
arquitectonica de la razén pura” (A 840/B 868)>.

Pero, no por tratarse de una concepcién optimista ha de ser aceptada, sin mas. Pues,
es preciso advertir que esa esperanzada concepcion del derrotero humano es, dice Kant, una
“fe heroica en la virtud” (AA VIII, 332)°!. En su ensayo no se explaya sobre cuales serfan los
rasgos sobresalientes de la misma, pero si refiere a ello en la primera parte de La religidn dentro
de los limites de la mera razén donde sefiala que tal opinion (o fe bervica en la virtud) “ha encontrado
crédito solo entre filésofos y en nuestra época particularmente entre pedagogos” (AA VI,
19)*. Aunque no es mencionado explicitamente, cteemos que hay alli una suerte de apelacion
a ciertas ideas de Gotthold Ephrain Lessing, dado su aporte valioso a esa concepcion heroica
de la vida en favor de la virtud, tal como lo ensefia en su gran obra: La educacion del género
humano de 1780.

A diferencia de aquella vision desmesurada de la decadencia humana, cuya
aceleracion generarfa alguna expectativa de resurgimiento o restauracion (se supone que de
la edad de oro sofiada), Lessing sefiala que puede trazarse una articulacién entre la educacion
de un individuo y revelacién divina como proceso de aprendizaje para la especie: “§1. Lo que
es la educacion para el individuo, es la revelacion para el género humano””. El autor entiende
asi que la revelacién serfa la historia de la autoconstrucciéon de la razén. Una y otra implican
un proceso paulatino de desarrollo de lo que estarfa contenido en forma germinal en el origen
de todo lo creado, ya sea a nivel individual como de la especie (§2). Esta perspectiva serfa ttil
para afrontar las dificultades exegéticas que se presentan con el caracter moral un tanto
atrasado de ciertos libros considerados sagrados y que guardarfan relacion a su vez con la
vision del descarrio humano primitivo (segun la doctrina patristica de la acomodatio, §3). Como
si naturaleza (concebida leibnizianamente) e historia hubieran seguido un mismo patrén, un
mismo orden en su desarrollo progresivo: “§5. Y asi como no es pedagdgicamente indiferente
el orden en que se desarrollan las fuerzas del hombre, [...] del mismo modo tuvo que guardar
Dios en su relevacion un orden, una cierta medida’*. Subyace asi, en este planteo de Lessing,
una conviccion esperanzada en la “marcha imperceptible” (§91)%* que llevara a lograr a un
nivel y otro el mismo desarrollo pleno de sus capacidades latentes: “{No es otra cosa lo que
sucede! La misma ruta por la que arriba a su perfeccion la humanidad, ha de caminarla cada

50 Ha de interesar a todos porque, desde ese punto de vista, “[...] la filosoffa es la ciencia de la referencia de
todo conocimiento a los fines esenciales de la raz6n humana [...]” (A 839/B 867). Fines esenciales que no son
ajenos a cualquier ser humano (aunque no siempre suelan reconocetlo de facto), pues hacia ellos se dirige la
voluntad racional auténoma pata alcanzar su completa destinacién (Bestimmung) como ser humano (A 840/B
868). KANT, Critica de la razin pura, pp. 850-851.

51 KANT, “El fin de todas las cosas”, p. 142.

52 KANT, La religion dentro de los limites de la mera razin, p. 30.

53 LESSING, La educacion del género humano, p. 574. Serfa interesante explorar, en ese punto, la posible influencia
de las ideas de Spinoza.

54 LESSING, La edncacidn del género humano, p. 574.

5 LESSING, La edncacion del género humano, p. 593.

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 80 : : :



hombre [...]” (§93)*°. Esta otra hipotesis, considerada por Lessing como la “mds antigua”,
habria sido debilitada y destruida luego mediante “sofisterfas” (§95)".

Todo lo favorable que pueda tener esa concepciéon se ve descompensado por su
caracter acotado, sobre todo si esa opinion edificante es contrastada con aquella otra version
generalizada sobre las postrimerias. El fiel de la balanza parece inclinarse en favor de esta
ultima, esto es, de la vision pesimista. Aquella fe heroica en la virtud no parece tener, concluye
Kant, “un poder de conversion tan fuerte sobre los animos como esa entrada acompafiada
de horrores que se cree precedera a las ultimas cosas” (AA VIII, 332)®. La suette, no
obstante, no esta echada y el filésofo de Konigsberg no parece resignarse a la mera
constatacion del triunfo de aquella retérica tétrica, basada en una comprension unilateral de
la experiencia humana. De acuerdo con esa referencia cruzada (del primer libro de La religion
dentro de los limites de la mera razon a su ensayo sobre el fin de todas las cosas -recordemos que
ambos textos son redactados en forma contemporanea-), puede verse la reconstruccion
sucinta que lleva a cabo Kant de esas dos versiones opuestas que refieren a presuntas
experiencias humanas. Asi, frente a la visién escatologica, que va siempre de una supuesta
“edad de oro” al incremento del vicio y la consecuente decadencia humana, es factible
contraponer esa otra inspiracion edificante, que irfa de lo malo a lo mejor reconociendo las
ventajas de los tiempos modernos en el campo moral. Cierto es que esta opinién optimista
mas reciente ha sido menos difundida entre los pueblos, pero su debilidad mayor parece ser
otray es que resulta ser, digamos, contraintuitiva para muchos (estos no tendrian un correlato
en su experiencia y por ello serfan de la opinién contraria-):

Con seguridad, esta opiniéon no la han obtenido de la experiencia |...] pues la
histotia de todos los tiempos habla demasiado poderosamente en contra; mas
bien se trata, probablemente de un benévolo supuesto de los moralistas, de
Séneca a Roussean, para impulsar el cultivo infatigable del germen del bien que
se encuentra quiza en nosotros, con tal de que se pudiese contar con una base
natural para ello en el hombre (AA VI, 20)*.

Cabe respetar, sin dudas, a aquellos moralistas antiguos (“‘en particular los estoicos
con su lema virtud’), que han asumido esa opinién edificante y la han defendido con
“denuedo y valentia” (AA VI, 57)®. Sin embargo, por muy esperanzadora que patezca ya no
es posible adherir a ella. Pues parece tratarse de un optimismo debilitado o edulcorado,
digamos, de cufio leibniziano, al cual el filésofo de Konigsberg parece no adherir ya -o no
poder seguir haciéndolo ingenuamente, al menos- hacia el final de su vida. De alli que esta
otra opinién resulte insuficiente como contrapropuesta a las figuraciones mas extendidas y
sea preciso tomar distancia de ambas. Insistimos, de la fe heroica en la virtud inclusive,
aunque ésta haya intentado identificar un rasgo esencial que hace a la naturaleza humana,
capaz de putificarse determinando toda inclinacién degradante gracias a la posibilidad de
educar su voluntad racional libre. Pero, ¢solo tomar distancia?

56 LESSING, La edncacidn del género humano, p. 593.

ST LESSING, La educacion del género humano, p. 594.

8 KANT, “El fin de todas las cosas”, p. 142.

5 KANT, La religion dentro de los limites de la mera razin, p. 30.
0 KANT, La religion dentro de los limites de la mera razon, p. 63.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 81 : : :



Del haber contrapuesto una y otra opinidn, en una suerte de sano ejercicio de la
equipolencia escéptica, no cabe esperar que nos sea dada la epoché (aunque lo que se halla en
juego sean distintas opiniones sobre un mismo tema), muchos menos permanecer
indiferentes. Pues en ese campo de tension se juega algo decisivo para el proyecto de la
Aufklirung del cual Kant fuera uno de sus principales promotores, a saber, la alternativa entre
el abandono en el sinsentido (por la decadencia creciente y la ausencia, en dltima instancia,
de un felos como criterio de perfeccionamiento moral integro) o la dotacién de un sentido en
el presente (por la decision responsable de hacerse cargo de la destinacién humana)®'. Sobre
ese trasfondo donde se entabla la lucha entre una conciencia histérica en gestacion y una
forma peculiar de ordenar los sucesos en el tiempo (la cronologia), el filésofo de Konigsberg
advierte la necesidad de no dejar pasar una version extrema del catastrofismo: aquella que se
apoya en ciertas derivaciones de la famosa exégesis del Apocalipsis de Johan Albrecht Bengel.
Sin embargo, en el ensayo “El fin de todas las cosas” su autor no lo menciona explicitamente,
como si lo hace en varios lugares de su_Antropologia en sentido pragmatico (AA V11, 195) y en E/
conflicto de las Facultades (AA V11, 63).

Ese clérigo pietista luterano, que habfa estudiado griego y se habia abocado a editar
los libros del Nuevo Testamento con un aparato critico importante, publicé una exposicion
detallada del libro del Apocalipsis que tuvo gran acogida entre el publico y del cual se hicieron
varias reediciones en su época. A diferencia de sus anteriores obras eruditas y de su
consagrado Gnomon Novi Testamenti (1742), en la que presenta sus anotaciones exegéticas para
lectores formados en las lenguas cultas, en su obra Erklirte Offenbarung Jobannis und vielmehr
Jesu Christi (1740), el autor procura exponer aquello que considera entendible y provechoso
para lectores carentes de formacion en la lengua griega. En tal sentido, Bengel brinda alli no
solo un sistema de interpretacion de la profecia completa de Juan (el evangelista), sino la llave
para acceder al mismo®. Para elaborar esa explicacion de “la Revelacién de Juan o mas bien
de Jesucristo”, el exégeta recurre fundamentalmente a una serie de calculos matematicos que
expone en tablas cronolédgicas. Su detallado estudio de esas cifras extraidas de la misma Biblia
lo llev6 a creer que, desde el primer libro (Génesis) hasta el dltimo (Apocalipsis) las fechas y los
periodos de tiempo estaban estrechamente relacionados.

Bien, hasta donde hemos podido explorar, la conclusiéon a la cual arribara, tras su
exégesis novedosa del libro del Apocalipsis, causé un enorme impacto al sefialar que el fin del
mundo estaba cerca. Siguiendo sus calculos matematicos, Bengel revela el “fin del no-chronus”
y el cumplimiento de la palabra de Dios y de su misterio”®. Ello se producitia el 18 de junio
de 18306, cuando tuvieran lugar todos los eventos profetizados: la caida del Anticristo
(representado por la Iglesia Catélica Romana; la conversion de los judios; el reinado de Cristo
durante 1000 afios y, por ultimo, el juicio final). Asi, gracias a esa Revelacidn explicada (o expuesta)
de Bengel, aquello que habia permanecido oculto durante tantos siglos y que era conservado
como un misterio accesible a unos pocos, ahora habfa quedado a la vista (espantada) de
todos. La profecia contenida en el libro del Apocalipsis (12, 12) esta pronto a cumplirse: “Ay
de la tierra y del mar, porque el diablo ha subido y viene sobre ti con gran rabia, sabiendo que
tiene poco tiempo”.

61 VILLACANAS, Dificultades con la lustracion, p. 38.
02 BENGEL, Erklirte Offenbarnng Johannis und vielmebr Jesu Christi, pp. 41-42.
0 BENGEL, Erklirte Offenbarung Johannis und vielmebr Jesu Christi, p. 641 y p. 658.

::: Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Nuamero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 82: ::



Para ir recogiendo nuestra indagacién y a modo de conclusioén abreviada, digamos
que para Kant no hay en todo ello mas que un craso error: la cronologia nunca puede
determinar la historia sino al revés, es la historia (entendida a grandes rasgos como la accion
del hombre sobre la tierra) lo que ha de determinar toda cronologfa. Pues solo el ser humano,
en el ejercicio de su voluntad racional libre, tiene la posibilidad de juzgar y decidir sobre el
sentido de aquello que le ha sido dado en el presente. De otro modo, si estuviera fijado lo
que inexorablemente ha de suceder y su final fuera previsto como catastréfico, no habria
espacio alguno para que los seres racionales puedan autodeterminarse hacia su auténtico final,
aquel progreso en el orden moral que perfecciona a la especie. Volvemos asi al punto de
central del examen kantiano, esto es, a la necesidad de la critica como forma radical de uso
de la libertad. IL.a voluntad racional ha de buscar por la via deliberativa la manera mas
razonable de ordenar lo que nos es dado en el tiempo para datle un sentido a su presente y
poder proyectar un futuro, de ser posible, mejor. Cuando repasamos el ensayo “El fin de
todas las cosas” y tenemos en cuenta los mualtiples aspectos alli abordados por su autor -
alguno de los cuales no hemos podido abordar en este acotado espacio-, creemos que esa

22604

“pieza magistral de ironfa filosofica, tefiida de melancolia”® no puede seguir siendo

subestimada, aunque haya sido escrita en un tono ligero o butlén®.

Referencias bibliograficas

ACCARINO, B. “Il principe e la catastrofe. La critica dell’esperienza storica nella dottrina
kantiana del male radicale”. In: Daedalus. Le digressioni del male da Kant a Blumenberg. Milano:
Mimesis, 2002, pp. 11-25.

BENGEL, J. A. Erklirte Offenbarung Johannis oder vielmebr Jesu Christi (1740), W. Hoffman
(hrsg.), Stutgart, 1834.

BLUMENBERG, H. La legitimacion de la Edad Moderna, Valencia: Pre-textos, 2008.
CAIMI, M. et. al. Diccionario de la filosofia critica kantiana, Buenos Aires: Colihue, 2017.

CARO, H. D. “Introduccién” a Kant I, “Algunas observaciones sobre el optimismo” (1759).
In: Ideas y Valores No. 129 (Diciembre de 2005), pp. 48-49.

CATTANEOQO, R. “La economizaciéon de esfuerzos en la labor filoséfica, segun Kant”. In:
Actas del V" Simposio de Filosofia Moderna, Rosario, 2021 (en prensa).

HAMACHER, W. “The Quaking of Presentation”. In: Premises: Essays on Philosophy and
Literature from Kant to Celan, Stanford University Press, 1999, pp. 261-293.

HERNANDEZ MARCOS, M. “Ur fexto de Immanuel Kant sobre las cansas de los terremotos
(1756)”. In: Cuadernos Dieciochistas, 6, 2005, pp. 215-224.

6 HOFFE, Immanuel Kant, p. 39.
05 ACCARINO, “Il principe ¢ la catastrofe”, p. 11.

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 83 : : :



HOFFE, O. Immanuel Kant, Barcelona: Herder, 1986.

KANT, 1. Kritik der reinen Vernunft. In: Akadenie Ausgabe (AA) Band 111 y Band IV. Seguimos
la traducciéon de Mario Caimi. Buenos Aires: Colihue, 2007.

. Das Ende aller Dinge. In: Akademie Ansgabe Band XXIII, pp. 325-339. Seguimos la
traduccion de Emilio Estia y Lorenzo Novacassa en 1. Kant, Filosofia de la bistoria. La Plata:
Terramar, 2004.

. Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft. In: Akademie Ausgabe Band VI,
pp- 1-200. Seguimos la traduccion de Felipe Martinez Marzoa. Madrid: Alianza, 1995.

. Der Streit der Fakultiten. In: Akademie Ausgabe Band VII, pp. 1-115. Seguimos la
traduccion de Roberto Rodriguez Aramayo. Madrid: Trotta, 1999.

. “The End of all Things”. In: Religion and Rational Theology. A. Wood and G. Di
Giovanni (ed.), Cambridge University Press, 1996, pp. 217-232.

KENDRICK, Th. D. The Lisbon Earthguake. London: Mehuen, 1956.

LESSING, G. E. “La educacién del género humano”. In: Eseritos filosdficos y teoldgicos, Madrid:
Editora Nacional, 1985, pp. 573-594.

SHRADY, N. The Last Day. Wrath, Ruin and Reason in the Great Lisbon Earthquake of 1755. New
York: Penguin, 2008.

STERNLEUW, Fr. Chr. 7755: Breve festemunho dum sueco. Instituto Ibero-Americano de
Gotemburgo, Suécia. Lisboa: Casa Portuguesa, 1958.

VILLACANAS, J. L. “Historia de la razén y giro copernicano”. In: Anales del Seminario de
Metafisica, Vol. 37 (2004), pp. 67-88.

. Dificultades con la lustracion. V ariaciones sobre temas kantianos. Madrid: Verbum, 2013.
. “Kant y Bengel: Pensar el Apocalipsis”, inédito.

VOLTAIRE. Correspondance IV (1754-1757). Edition de Théodore Besterman. Bibliothéque
de la Pleiade, NRF. Paris: Gallimard, 1978.

VON HARNACK, A. Geschichte der Kiniglich Preussischen Akademie der Wissenschaften zu Berlin,
Berlin: Reichsdrickerei, 1900.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 84 : : :



Una lectura de la doctrina kantiana del genio

Luciana Martinez!

Resumen: En este articulo se examina la doctrina kantiana del genio. En primer lugar, se estudia el
desarrollo de esa doctrina en el perfodo precritico. Se muestra que durante ese periodo Kant restringe
el ambito de injerencia del genio. Hacia comienzos de los ‘80, el genio es el productor de bellas artes.
En segundo lugar, se estudia la argumentacién critica. Se detalla la naturaleza del genio y se explica
su funcién sistematica para la Critica del Juicio.

Palabras clave: Kant — genio — arte — periodo prectitico — Critica del Juicio

An Interpretation of Kantian Doctrine of Genius

Abstract: In this paper, the Kantian doctrine of genius is examined. Firstly, the development of this
doctrine during the pre-critical period is studied. It is shown that Kant did restrict the genius’ scope
in this period. In the early eighties, genius was already considered only as the maker of fine arts.
Secondly, his critical argumentation is studied. The features of genius and its systematic function
within the Critique of [ndgment are then explained.

Keywords: Kant — genius — fine arts — pre critical period — Critigue of Judgment

! Luciana Martinez es doctora en Filosoffa por la Universidad de Buenos Aires. Ha realizado una investigacion
posdoctoral financiada por el Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas (CONICET) y
actualmente se desempefia como investigadora en la Universidad Kant de Kaliningrado (IKBFU). Participa en
numerosos grupos y equipos de investigacion y ha publicado varios articulos sobre la filosoffa tedrica de Kant.

: 1 : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 85 : : :



Introduccion

En este texto se examina la doctrina kantiana del genio, con el propésito de exhibir
los motivos de su necesaria, y exclusiva, inscripcion en el dominio de la produccion artistica.
Intentaré mostrar que el desarrollo de la vision critica de la belleza conduce al filésofo a
redefinir el ambito de incumbencia del genio. Para ello, en primer lugar examinaré la
evolucién del concepto en el periodo precritico de la produccion del filésofo, con el fin de
mostrar que ya en los ‘70 Kant pensaba que el genio tenfa un ambito de intervencion
restringido que, no obstante, alcanzaba todavia a algunas ciencias. Hacia 1780, de acuerdo
con los documentos disponibles, ese ambito se restringe atin mas, reduciéndose apenas al
ambito de la produccion artistica. En segundo término, se exhibiran algunos aspectos de la
doctrina del genio, tal y como se presenta en la Critica del Juicio. E1 objetivo general de este
examen es mostrar que el genio tiene una funcion sistematica especifica en este texto y que
una definicién especifica del término es necesaria para que el genio satisfaga esa funcion.

En un articulo publicado en 2001, C. Wenzel ya ha investigado las razones que
llevaron a Kant a abandonar la nocién de la genialidad matematica® y a restringir la doctrina
del genio al ambito de la produccion de bellas artes. El tratamiento del tema por parte de
Wenzel tiene dos diferencias significativas con el tratamiento que se desarrolla en el articulo
presente. Por un lado, Wenzel considera que la restriccion de la Critica del Juicio constituye
una exclusion de las practicas matematicas del ambito de injerencia del genio. En este articulo
sostengo que esa restriccion habia sido realizada mucho antes y que lo excluido por Kant en
1790 es la incidencia del genio en el ambito de o#ras ciencias, tales como la Filosofia.

En segundo lugar, Wenzel vincula el cambio principalmente a dos aspectos de la
doctrina. Por un lado, el genio se asocia con los productos de la imaginacion. En este articulo
intentaremos mostrar que en efecto esa asociacion esta relacionada de manera histérica con
la restriccién del genio al ambito del arte; en particular, es la lectura de y la discusién con
Gerard lo que desencadena el cambio en el joven Kant, a mediados de la década de 1770.
Por otra parte, para Wenzel Kant vincula la confusion por la que se habla de genio mas alla
del arte con una falta de precision conceptual: se confunde el genio con el talento. En contra
de esta tesis, sin embargo, podemos ver que en los afios 70 Kant distingue cuidadosamente
el genio entre los talentos, y adscribe genialidad a ciertos sectores de la produccion de
conocimiento. En la Critica del Juicio, por su parte, sefiala de manera explicita que el genio es
un talento, es decir, un don natural.’

Este articulo, como hemos adelantado, tiene dos partes. En la primera examinaremos
la evolucion de la doctrina del genio durante la década de 1770, con el fin de exhibir el cambio
que se produce, especialmente desde mediados de esa década y en estrecha relacion con la
lectura de Gerard. En la segunda parte, mostraremos que una nocién especifica de genio es
requerida por la estructura sistematica de la argumentacion de la Critica del Juicio.

2 Esta investigacion, como el mismo Wenzel sefiala, tiene antecedentes en TONELLI, “Kant’s Early Theory
of Genius” y GIORDANETTI, “Das Verhiltnis von genius, Kiinstler und Wissenschaftler in der Kantischen
Philosophie”.

3 Las obras de Kant se citan de acuerdo con las convenciones estandar, especificadas en la revista Kant Studien.
KU, §46, AA 5: 307.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 86 : : :



I. La evolucion de la doctrina del genio#*

La Critica del Juicio se publicé en 1790. Tenemos testimonios dos décadas anteriores
del interés de Kant por el concepto de genio. En su mayor parte, estos testimonios son
anotaciones de los estudiantes en sus clases de Antropologia. En los 70 Kant explicaba y
describfa este concepto en sus clases. Curiosamente, de acuerdo con los testimonios
disponibles, Kant se alejaba de los textos que debia explicar en clase. La Metafisica de
Baumgarten y la Ldgica de Meier ni siquiera inclufan este concepto en el que Kant, sin
embargo, si se demoraba en sus cursos de Antropologia y Logica.

Una de las numerosas disciplinas que Kant ensefiaba en las aulas se llamaba
“Enciclopedia Filosofica”. Este curso consistia en una suerte de ordenado, esquematico,
resumen introductorio a los conocimientos de la época. Para dar estas clases, Kant empleaba
un libro escasamente considerado por los estudiosos de su filosoffa. Su autor, Feder, si usaba
la palabra “genio”. Y la usaba en un contexto muy especifico: para investigar cual es la
naturaleza animica de un buen filésofo. Feder indagaba por el genio filoséfico, es decir las
aptitudes o disposiciones del hombre que hace filosoffa. I.a raz6n de esta indagacion estaba
vinculada con la necesidad de diferenciar los procedimientos para conocer en matematica y
los procedimientos para conocer en filosoffa.’

Es interesante que durante toda la década de 1770, de acuerdo con los testimonios
que tenemos, Kant considerd que era necesario genio para filosofar. Es decir, era necesario
un espiritu libre de reglas, un espiritu que no imitara, una disposicién que no podia
aprenderse, ni enseflarse, ni reproducirse para ser filébsofo o artista. La matematica, en
cambio, se presentaba para Kant, durante todo este periodo, como una ciencia de reglas. Las
ciencias de reglas no requieren genio, que, en cambio, se vincula con una produccion
auténoma y original.

En las lecciones de logica de la misma época, por ejemplo, Kant distingufa los
conocimientos que podemos adquirir por aprendizaje y el conocimiento que obtenemos por
el mero sano entendimiento®. En este sentido, cabe diferenciar aquellos conocimientos que
pueden ser enseflados y los que no’. Estos ultimos pertenecen a la incumbencia del genio.
Este mismo tipo de consideraciones se encuentra en la base de la diferenciacion entre la
matematica y la filosoffa. Los argumentos con los que Kant establecia el limite entre ambas
ciencias son, en verdad, numerosos. Uno de ellos involucra la doctrina del genio. De la misma
manera, en las lecciones de antropologia de comienzos de la década, la matematica se describe
como un arte que puede ensefiarse.® En ella hay reglas’ que gufan los procedimientos y esas
reglas pueden dictarse". El caso de la filosofia es diferente. En ella no hay contenidos para

4 En este apartado se recogen los resultados de algunos trabajos previos. En ellos examino los detalles de la
evolucién de la doctrina del genio en el periodo precritico. Cf. MARTINEZ, “El desarrollo del genio artistico”.
5 FEDER, Grundrifi, §4. Cf. también MARTINEZ, “Die Lehre vom Genie in Kants Vorlesungen tiber
Philosophische Enzyklopadie”.

¢ V-Log/ Blom, AA 24:165.

7V-Log/Phil, AA 24: 321s.

8 V-Ant/Col, AA 25:164; V-Ant/Par, AA 25: 364, V-Ant/Fried, AA 25: 556.

? PhilEnz, AA 29:5.

10 En este sentido, en contra de los que sostiene C. Wenzel, es inusual (aunque no inexistente) la atribucion de
genio al desarrollo de la investigacién matematica, incluso a comienzos de la década de 1770. El articulo de
Wenzel, sin embargo, constituye una explicacién interesante de los motivos por los que para Kant no puede




ensefiar. Para Kant, no se ha escrito todavia un compendio de la filosofia. Ademas, la filosofia
debe desarrollar un método y no hay reglas para la elaboracién del método'.

Durante los primeros afios de la década, el genio se describia como un espiritu
original, contrapuesto al espiritu de la imitacién'. Quisiera demorarme en la nocién de
espiritu porque va a ser importante también en el criticismo. El concepto de espiritu tenfa
una extension diferente, mas amplia, de la del concepto de genio. Por una parte, también la
imitacién involucra espiritu. Por otro lado, el espiritu se presenta como un principio vital,
como algo que vivifica aquello en lo que se encuentra.”” El genio, pot su patte, es innato, raro
e inusual.'* Es un espiritu original, que crea y lo hace sin instrucciones ni reglas."

Hay relativo consenso en el ambito de las investigaciones kantianas respecto de la
tesis segun la cual la lectura y la discusion del texto An Essay on Genius, de Alexander Gerard
fue crucial para Kant. El texto de Gerard se publico, en inglés, en 1774. Dos afios después,
en 1776, se publicé su traduccién al aleman, a cargo de Christian Gatve.'® En este texto,
Gerard presenta una doctrina del genio como zmwentor. La creacion involucra todas las
facultades del hombre. La principal de ellas es, sin embargo, la imaginacion. Gerard desarrolla
una cuidadosa argumentacién para justificar la tesis segin la cual esta facultad es la mas
importante para la produccion genial.

Un elemento de esa argumentacion consiste en la diferenciacion entre la invencién y
el aprendizaje. Para Gerard, la capacidad de aprender, a diferencia de la capacidad de inventar,
es comun a todos los hombres. Alguien que no tenga esa capacidad sera un monstruo. Por
otro lado, el aprendizaje puede ser explicado a partir de las otras facultades del hombre, sin
tomar en consideracion la imaginacién, que es propia del genio. Gerard considera que la
actividad genial se expresa tanto en la ciencia como en el arte. En la ciencia, se necesita genio
para crear conocimiento verdadero. En el arte, se necesita genio para crear belleza. En ambos
casos, la facultad rectora en la invencién es la imaginacion.!”

Entre 1776 y 1778, Kant habtia escrito una anotacién acerca del texto de Gerard'™.
Esta anotacion es el comentario mas detallado de Kant sobre este texto.!? En ella, el filosofo
de Konigsberg critica la concepcién del genio como facultad, que atribuye a Gerard. Como
hemos indicado antes, empero, Gerard no identifica al genio con una capacidad, sino que
sostiene que el genio tiene todas las facultades. Sin embargo, la facultad caracteristica del

haber genio (ni gusto) en el ambito de la matematica. Cf. WENZEL, “Beauty, Genius, and Mathematics: Why
Did Kant Change His Mind?”.

11 V-Anth/Fried, AA 25: 556.

12V-Log/Phil, AA 24: 493; V-Log/ Blom, AA 24: 299. Es importante reparar en esta distincién temprana entre
ciencias de genio y ciencias de la imitacion y el aprendizaje. Para Giordanetti, esta distincion es una consecuencia
de la recepcion de Gerard. Cf. GIORDANETTI, “Kant e Gerard. Nota sulle fonti storiche della teoria kantiana
del ‘genio™, 688 ss. Sin embargo, estas fuentes indican que Kant habia desarrollado la diferenciacion antes de
tener acceso al texto de Gerard.

13 V-Ant/ Par, AA 25: 437; V-Ant/Col, AA 25: 167; V-Ant/Fried, AA 25: 557.

14 V-Ant/ Fried, AA 25: 556s.

15> Met L1, PM 164.

16 Puede encontrarse un comentario sobre la publicacion y la recepcion de este texto de Gerard en KLUKOFF,
“Alexander Gerard. An Essay on Genius (1774), edited by Bernhard Fabian (Theorie und Geschichte der
Literatur und der Schénen Kinste, vol. III). Minchen. Wilhelm Fink Verlag. 1966. vii + 459 pp. DM.52”.

17 Este parrafo es un resumen de GERARD, An Essay on Genius., parte 1, secciones 1y 2.

18 R949, AA 15: 420s.

19 Jodosinho BECKENKAMP (“Kant und Gerard iiber Einbildungskraft”,“Kant e Gerard sobre imaginacio”
) sostiene que las criticas de Kant no se basan en el texto de Gerard, sino en un comentario de este texto, escrito
por Johann N. Tetens.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 88 : : :



genio es, para €, la imaginaciéon. Para Kant, segun la fuente mencionada, el genio no se
identifica con una facultad, sino con la vivificacion de nuestras facultades por medio de una
idea. El concepto de la vivificaciéon y la nocién de una idea no son nuevos en las fuentes
kantianas, pero si lo es esta manera de caracterizar al genio. Por otro lado, en la reflexion el
filésofo concede la consideracién del genio como necesario para inventar.

En las lecciones de esta época se desarrolla una doctrina del genio que mantiene
algunos elementos de las lecciones previas, pero también incorpora algunas novedades. Kant
sefiala la diferencia entre descubrir e inventar. El descubrimiento se refiere a una cosa que ya
existia. El ejemplo elegido por Kant es el descubrimiento de América. El objeto ya existente
pero desconocido se trae a la luz con el descubrimiento, que no produce nada nuevo.
Inventar, en cambio, involucra crear algo que antes no estaba. El ejemplo kantiano es el
teorema de Pitagoras.”

Otra novedad que también esta vinculada con el debate con Gerard es la indagacion
acerca del principio de la originalidad del genio. Para Kant, el caracter original, que no imita
ni sigue reglas, sigue siendo el rasgo distintivo del genio. Pero para él ese principio no es la
facultad de la imaginacion, ya que los productos de esta facultad son, por si mismos, cadticos.
Lo que caracteriza al genio 7o es la imaginacion, sino el espiritu. El espiritu, sin embargo, no es
una facultad. Antes bien, es un principio que proporciona unidad y armonia a las facultades.”
En el concepto de espiritu asi definido y en la consideracion de los productos de la
imaginacién como no ordenados se cifra una vision critica del planteo de Gerard.

Kant todavia sostiene la clasificacion entre las ciencias que pueden aprenderse, como
la matematica, y las ciencias de genio, como la filosoffa. En este sentido, la filosofia tiene un
origen comun con el del arte. Poco después, a comienzos de la década de 1780, este rasgo de
la filosofia se cancela. El genio se presenta en estas anotaciones asociado a la creacion poética
y caracterizado por la imaginacién creativa.”® Asi, positivamente la doctrina del genio se
restringe, de manera explicita, al ambito de la produccién de arte.

La contracara de esto es que en el tratamiento de la diferencia entre la filosofia y la
matematica se omite la nocién de genio. Kant menciona diferentes tipos de “cabeza” (Kop/)*

y sefiala que la filosoffa requiere ingenio.”* Ser un genio®, en cambio, significa tener una

b

mente original. El genio requiete un talento que no puede sustituirse por el esfuerzo®. Los
productos de la imaginacion parecen ser un resultado de este tipo de talento. Por esta razon,

20V-Ant/Pil, AA 25: 758.

21 V-Ant/Pil, AA 25: 782.

22 V-Ant/Mensch, AA 25: 991.

23 Esta nocién aparece en las lecciones previas y se encuentra ya en la version alemana de la Metafisica de
Baumgarten. El término, en este texto de Baumgarten, hace referencia a una peculiar disposicién de nuestras
facultades, que nos torna mas apto en uno u otro ambito del saber (matematico, historico, filoséfico, poético,
mecanico). Cf. Baum, Met. §{476. En la traduccion de Meier, BAUMGARTEN, Metaphysik. Ins Deutsche iiberset3t
von Georg Friedrich Meier, 148.

24 V-Ant/Mensch, AA 25: 1054.

% Bs importante sefialat que en estas anotaciones se distingue entre “ser genio” y “tener genio”. Cf. V-Anth/
Mensch, AA 25: 1061. Algunos autores, como Bruno, consideran que esta distincién aparece y se torna
significativa después de Kant. Ortland muestra que ya habia sido desarrollada en el siglo XVIIL.Véase
ORTLAND, “Genius”, 675.

26 Esta representacion del genio y su relacién con el empefio ya habia sido discutida en la literatura inglesa,
desde que E. Young afirmé que el genio es un don y que no requiere ningun esfuerzo. Véase YOUNG,
Conjectures on Original Composition: 6.

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 89 : : :



no se encuentra genio en la ciencia, sino solo en la poesia. Genios son los poetas y los artistas,
no los cientificos y filosofos.”’

La objecién a la posicion de Gerard es, una vez mas, explicita. La imaginacion es
necesaria para el genio, pero no lo define. Y no hay genio en filosoffa y en ciencia.” El
concepto de genio se define en estas clases como un “talento original” y no como un talento
prominente o mas desarrollado.” El término proviene del latin genius™ y significa un espiritu
peculiar que acompafia a las personas desde su nacimiento’. Genius proviene de gignere” y
permite resaltar el caracter original. La originalidad del genio se opone al espiritu de imitacion,
a todo aquello que puede ensefiarse y a la produccién que sigue reglas y modelos™.

A comienzos de la década de 1780, un elemento novedoso de la presentaciéon que se
vincula con este rasgo de la genialidad es la mencién de Shakespeare. El autor inglés era un
tema de discusion en la estética de la época en virtud de su deliberada infraccion de las leyes
del teatro clasico. En particular, Kant lo mencionaba por la omision de la regla de la unidad
del espacio en su obra. Kant, al igual que Gerard, presentaba a Shakespeare como a un
genio™. Su imaginacién no podia estar restringida por reglas. Shakespeare se presenta como
un maestro de las reglas y no como el esclavo de ellas. El no se encuentra compelido a
subsumir su obra a reglas arbitrarias. Ahora bien, esta peculiar relacion del artista con las
reglas no es universalizable, no vale para todos ni para todos los ambitos de la vida de esos
hombres singulares.” En cambio, esa ruptura con la regla se presenta como una licencia.
Fuera del ambito de ella, infringir las reglas es un error. La genialidad compensa este error,
pero el gesto no debe ser reproducido™.

A lo largo de la década de 1780, hasta la publicacion de la Critica del Juicio, las tesis
principales de Kant acerca del genio se mantienen, de acuerdo con los testimonios
disponibles.”” Todos los hombres tenemos dones naturales, que nos tornan talentosos en
diversos ambitos de la experiencia. El genio es un tipo de don natural que se tiene o no se
tiene, que se debe cultivar pero no puede generarse por instruccion. Por esta razon, las
ciencias, para las que si podemos hacernos aptos por instruccién, no son producto de genio.
El genio, dice Kant, es creador de arte.

27 Debemos mencionar en este punto que en estos mismos afios Kant utiliza la nocién de genio para hacer
referencia a los grandes gtiegos que otiginaron la légica (V-Met/Volck, 28: 368), asi como a los requisitos
necesarios para desarrollar una filosofia buena y comprensible (V-Log/Wien, AA 24:796).

28 V-Ant/Mensch, AA 25: 1055.

2 V-Ant/Mensch, AA 25: 1056.

3 Fricke encuentra una diferencia entre el significado del término aleman (Genie) y el del término latino (gerins)
para Kant. Cf. FRICKE, “Genius”, 758.

31 Este comentario de Kant se identifica con las definiciones clasicas del término latino. Cf. Valpy 1828, 174.
¥En de Vaan, el verbo “gigno, -ere” se define como ‘crear, engendrar’ (2008:260). En Ernout et Meillet se
presenta un significado derivado nominal que involucra “una divinidad generatriz que preside el nacimiento de
cada uno” (2001: 270 s.)

33 V-Anth/ Mensch, AA 25: 1056.

3 J.a figura de Shakespeare y su ruptura con las reglas del teatro clasico eran objeto de gran discusién, como
hemos sefialado. En Alemania, muy cercano a Kant, Herder habia desarrollado una frenética defensa del autor
britanico. Cf. HERDER, “Shakespeare”.

% Quizas en relaciéon con este punto sea conveniente pensar la nocién del “terror del genio” de DESMOND
(“Kant and the Terror of Genius: Between Enlightenment and Romanticism”). Este autor hace referencia al
hecho de que el genio no encaja en la descripcion de las facultades regulares y las formas de creacién estandar.
Por esta razén, para el autor Kant se inscribe, en su doctrina del genio, entre la ilustracién y el romanticismo.
36 V-Anth/ Mensch, AA 25: 1057.

37 Cf. V-Anth/ Mrongovius (83/84), V-Anth/Busolt (88/89).

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 90 : : :



Para nuestro filésofo, el genio se expresa por medio de sus productos, que son
originales. Pero no es el caso que todos los originales sean dignos de ser imitados. Los
productos de genio son originales y, ademas, dignos de ser imitados. Esto es crucial para
Kant porque no es el caso que cualquiera que simplemente quiera no seguir ninguna regla
haya de ser considerado genio. Kant no quiere dejar abierta la puerta para que cualquier tipo
de irreverencia sea autorizada. El genio se libera de las reglas en la medida en que sus
productos se conviertan en regla. El genio no es extravagante. Crea originales dignos de ser
imitados. Si bien la idea general es la misma, en el transcurso de los afios ochenta, empero,
el ejemplo representativo de la nocién de genio cambia: no es Shakespeare, sino Miguel Angel
y Milton.

Durante esta década, ademas, Kant es elogioso de Gerard en sus cursos, y recupera
una nocién de imaginaciéon productiva, que movilizada por el espiritu vivificante se
constituye como el rasgo principal del genio. En las lecciones inmediatamente anteriores a la
publicacion de la Critica del Juicio, el modo como define al genio recupera ideas de las lecciones
de los ‘70, mas especificamente del libro que Kant usaba para ensefiar la disciplina
enciclopedia filos6fica. El genio es una imaginacion productiva sobresaliente, independiente,
magistral, que sin embargo debe ser ordenada por el entendimiento, puesto que de lo
contrario sus productos serfan caéticos. El principio que la vivifica es el espiritu.

I1. La Critica del Juicio

Después de dar clases en varias catedras durante tres décadas y de examinar los
limites y el alcance de la razén pura en sus usos teorico y practico, Kant publicé la Critica del
Juicio en 1790. En este texto desarrollé varios temas. El hilo conductor que los retne es el
examen de los elementos a priori de los juicios en los que el universal no esta dado, es decir
los juicios reflexionantes. El gusto parece haber sido la clave para que Kant identificara la
necesidad de examinar si estos juicios reflexionantes requerfan principios a priori. Para
construir sus argumentos, Kant recuperé numerosos conceptos que habia trabajado y
discutido en sus clases.™

En rigor, la presentacion de la doctrina del genio que encontramos aqui tiene algunas
diferencias con respecto a la presentacion de los cursos. Desde luego, la descripcion de estas
diferencias requiere un estudio muy minucioso. El genio se explica en el contexto del
tratamiento del arte, que se encuentra inmediatamente después de la deduccion del principio
a priori de los juicios de gusto. En el tratamiento del arte podemos identificar tres momentos:
1) la explicacién de la nocién de arte, 2) la doctrina del genio, 3) el tratamiento de los
productos del genio, es decir, la doctrina de las bellas artes. Vamos a concentrarnos en el
segundo momento, pero para ello conviene tener presentes algunos aspectos del primero.

Cuando pensamos qué es el arte, podemos diferenciarlo de otros ambitos de la
experiencia. Por ejemplo, el arte no es naturaleza. Cuando un animal realiza una actividad
para satisfacer sus necesidades, no pensamos que eso es arte, sino que establecemos una
relacién diferente entre el agente y el producto. En particular, consideramos que el agente

38 Quizas la investigacion mas rigurosa de este proceso sea el libro de SANCHEZ RODRIGUEZ (Sentimiento
y reflexcion en la filosofia de Kant. Estudio bistdrico sobre el problema estético), en el que examina la génesis de la KU en
las lecciones de antropologfa.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 91 : : :



que produce la obra de arte tiene una intencion. La obra de arte no se crea por instinto. Pero
incluso entre las actividades mediadas por intenciones, consideramos que el arte es diverso
de otras actividades: lo distinguimos de la ciencia y de la creaciéon de artefactos en general. El
artista tiene una intencién pero no dispone de un concepto determinado de lo que la cosa
que produce deba ser, ni dispone de reglas que le indiquen como producirla. Cuando
juzgamos que algo es arte juzgamos que es el producto de intenciones, es decir que involucra
una voluntad pero también consideramos que esa produccion no esta determinada por el
concepto de un objeto, ni por instrucciones operativas™.

Una pregunta importante que debemos hacernos es: ¢es esta representacion del arte
compatible con la nocién de belleza que se funda en el juicio reflexionante cuyo principio a
prori ha sido deducido previamente, en la Critica del Juicio? Sila respuesta a esta pregunta fuera
que NO, la Critica del Juicio tendria algunas dificultades. El primer problema que yo veo es
que en este caso Kant habria encontrado un principio a priori que no vale para todos los
juicios de gusto, sino so6lo para los juicios de gusto sobre los objetos naturales. ¢En qué
consisten en principio los juicios de gusto? ¢Qué decimos cuando decimos que un objeto es
bello? Cuando digo “esto es bello”, expreso que con ocasion de su representacion en este
momento experimento un sentimiento peculiar de placer y, ademas, afirmo que espero que
ese mismo sentimiento de placer sea sentido por todos los otros seres que tienen mis
facultades de conocimiento.”” Ahora bien, si la nocién del arte no fuera compatible con las
condiciones de los juicios de belleza, habria ciertos juicios de belleza para los que no valdria
todo lo que sostiene Kant en la Critica del Juicio, a saber, los juicios sobre obras de arte. Esto
podria ser un poco escandaloso para las pretensiones ilustradas pero no sé si serfa una
objecion grave para el sistema filoséfico de Kant. Ahora, hay un segundo problema mas
acuciante. Si el principio a priori de lo bello valiera sélo para el enjuiciamiento de la
naturaleza, entonces el juicio de gusto involucraria una condicién en la representacion
juzgada como bella. Una determinacion conceptual, a saber la que dice “esto es un objeto
natural”, condicionaria el juicio de gusto. Y esto es algo no deseado.

Ahora bien, ¢por qué uno se preguntaria por la posibilidad de los juicios de gusto sobre
artefactos? Hay numerosos pasajes en los que el mismo Kant sefiala dificultades al respecto.
El ejemplo mas claro es la nota al pie que se encuentra en la determinacion de lo bello segin
el tercer momento.” Es precisamente el tercer momento de la analitica de lo bello, el
momento de la relacién, el momento en el que entra en juego la nocién de una conformidad
a fin sin la representacion de un fin, el que resulta problematico a la hora de pensar siy cémo
es posible el juicio de belleza sobre artefactos.

Ademas Kant sefala el problema de la nocién de “arte bello”. Esta nocioén refiere
una representacion que en cuanto que es artistica es ella misma conforme a fin, en otras
palabras: uno es consciente de que es arte y no naturaleza. Pero al mismo tiempo, en cuanto
la juzgamos bella tenemos que ser capaces de sentir un placer que no se funde en conceptos.
Kant menciona este conflicto en el siguiente pasaje de la Critica del Juicio: “Pues todo arte
presupone reglas a través de cuya fundamentaciéon ante todo un producto, si es que debe
denominarse artistico, se representa como posible. Pero el concepto del arte bello no permite

3 Cf. KU §43, AA 5:303s.

40 Cf. KU §37, AA 5: 289s.

# Fstudié esta nota en MARTINEZ, L. “Una funcién del genio en la deduccién del principio a priori de los
juicios de gusto”.

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 92: : :



que el juicio sobre la belleza de su producto sea derivado de alguna regla que tenga un
concepto como fundamento de determinacion”.*

Aunque el producto sea intencional, tenemos que poder representarlo como si no lo
fuera. Kant explica que la naturaleza es bella cuando parece arte. Nos representamos eso ahi
como si estuviera dispuesto para satisfacernos, para ser conforme al libre juego de nuestras
facultades. Y el arte sélo puede ser llamado bello cuando parece naturaleza. Nos
representamos ese producto humano cmo si ningan concepto hubiera dirigido su
produccion, como si ninguna deliberaciéon hubiera condicionado su producciéon. Es un
producto del arte. El arte siempre tiene un proposito. Pero lo juzgamos como bello. Es decir,
ese producto suscita un placer que juzgamos comunicable. La conformidad a fin no debe
parecer intencional. Entonces, el objeto no debe mostrar huella alguna de que hay reglas que
condicionan el dnimo del artista. Por lo tanto, el atte es bello cuando parece naturaleza.®
El problema, entonces, consiste en explicar como es posible que juzguemos que objetos
artisticos son bellos- como, por lo demas, lo hacemos, de hecho. LLa manera que tenemos de
representarnos el arte bello es precisamente ésta: considerar el arte como producto de genio.
Genio es un don natural, es la naturaleza siendo prodigiosa en el hombre. No suponemos una
regla humana, es decir conceptual, en el origen del arte, sino una regla puesta dzrectamente por
la naturaleza. Y es de tal indole que el genio ni siquiera puede explicar en qué consiste, ni
c6émo obtenerla. El genio es original, pues el origen de su obra es algo que la naturaleza pone
en €l y sdlo en él. Para que sea concebible el enjuiciamiento estético del arte, es necesario
suponer este tipo de representacion de su origen: un genio que crea segin una regla
involuntaria, sin copiar nada mas. Si copiara, entonces su obra tendria una regla intelectual y
no serfa bella: el criterio de su valoracion serfa la adecuacién al modelo.

Desde luego, como la regla es un don natural, no puede ensefiarse. Ademas de
enfatizar en la originalidad del genio y en su origen natural, Kant retoma en la Critica del Juicio
un rasgo que ha explicado en sus cursos: el genio no se forja, no se aprende. Tampoco imita.
Aprender es imitar, la aptitud para el aprendizaje no es genio. Por esta razén, no hay genio
en la ciencia. Pero inventar tampoco es ser genio. En este punto, el Kant critico se distancia
de Gerard, para quien la capacidad del genio consiste en inventar. Para Kant se puede
aprender a inventar, se puede desarrollar esta capacidad. El genio, en cambio, es algo dado
port la naturaleza al hombre que nace y muere con €l

Ahora bien, es posible inquirir acerca de esto que es dado por la naturaleza al genio.
Kant sefiala que la naturaleza da la regla para el arte*. Esa regla no puede formularse para
servir como precepto. En caso contrario, el juicio de belleza podria determinarse por
conceptos. La regla se puede conocer a posteriori, por abstraccion, a partir del producto. Por
medio de ella, los otros pueden testear su propio talento. Ademas, el genio sirve como patron
(Muster), como modelo. De esta manera, el genio se presenta como un modelo y su producto
hace accesible una regla que sirve de prueba para el talento de los demas. Las ideas del artista
suscitan ideas semejantes en sus discipulos, s éstos tienen proporciones semejantes de las fuerzas
animicas.® Me parece que en esta indicacion se encuentra una clave para comprender en qué
consiste el don natural del genio.

2 KU §46, AA 5: 307.

4 KU §45, AA 5: 306s.
4“4 KU, §46, AA 5: 307.
45 KU, §46, AA 5: 308.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 93 : : :



Aunque ese don no pueda ser explicado ni ensefiado, no debe pensarse en términos
sobrenaturales. En rigor, esta nocién de genio corresponde a algo que ya encontramos en
Baumgarten, en Meier, en los libros que Kant lefa para preparar sus clases y que explicaba en
sus cursos: naturalmente, nuestras facultades del 4animo se encuentran en ciertas
propotciones.* Es en virtud de esas propotciones que tenemos talentos. Los talentos que
tenemos son proporciones especificas en el desarrollo de alguna u otra de nuestras
capacidades. Algunos aspectos de ellas pueden ser cultivados, pero no todos. El genio es una
proporcién que no puede ser cultivada.

Hay, sin embargo, para Kant una parte mecanica en la produccion de arte. Esta parte
si puede ensefiarse en las escuelas. En el texto critico Kant recupera un espacio para las
escuelas de arte. El genio, como talento original, es la parte esencial de la produccion de arte
bello, pero no la tnica. El genio proporciona el sustrato ($79ffj del producto. La forma de
este producto, empero, requiere un talento cultivado.”” En este articulo nos interesa el
aspecto de la producciéon de la obra que no se puede aprender, la parte que supone genio. Y
todavia no somos capaces de especificar demasiado esta nociéon. Sabemos que es un don
natural y que proporciona el sustrato de la obra.

Kant especifica mas esta nocion, a partir de una exégesis de la representacion habitual
de las bellas artes. ¢Qué es lo que percibimos cuando identificamos el arte bello? De los
productos del arte de los que se espera que se muestren (sich geiger) como bellos se dice que
tienen o no tienen espiritu (Geis?). Ahora bien, esta nociéon de espiritu, mientras no sea
explicada, no arroja luz al problema. :Qué significa esto de tener espiritu? :Qué es el espiritu?
Kant propone una definicién. El término puede resultar polisémico. Pero en su significado
estético, el espititu es un “principio vivificante en el animo”.*® Este principio nos permite
exhibir ideas estéticas.

Las ideas estéticas son representaciones de la imaginaciéon que no se pueden exponer.
La exposicion de una representacion consiste en la exhibicion clara y distinta de (algunos de)
sus elementos. La razén por la que no se puede exponer ideas estéticas es que no hay
conceptos que les correspondan. Estas representaciones de la imaginacién no pueden
ponerse en correspondencia con conceptos. No hay conceptos que sean adecuados a ellas.
Por este motivo, las ideas estéticas son representaciones que tienen su origen en la
imaginacién y son inexponibles. Sin embargo, es posible exhibirlas. En particular, el espiritu
es la capacidad de exhibir ideas estéticas.” La nocién misma de estas ideas tiene una doble
determinaciéon. Por una parte, ellas son un producto de la imaginacién. Por esto Kant las
denomina “estéticas”. Se distinguen de las representaciones logicas, que se originan en
nuestras facultades para pensar. Sin embargo, son ideas. En este sentido, hay un vinculo en
el nombre entre ellas y los conceptos que produce la razén en su uso puro, i.e. las ideas de la

46 Cf. SANCHEZ RODRIGUEZ, Sentimiento y reflexcion en la filosofia de Kant. Estudio histérico sobre el problema estético,
168.

47 Jovanovi¢ (“A New Look at Kant’s Genius: a Proposal of a Multi- componential Account”) encuentra en
este punto una suerte de conflicto. Para la autora, el hecho de que el genio proporcione el sustrato de la obra,
y que por consiguiente la forma de ésta corresponda al aspecto del arte que puede ser aprendido en las escuelas,
es incompatible con la doctrina de las ideas estéticas (que desarrollaremos en este articulo, mas adelante). Por
el contrario, yo encuentro consistentes entre si estos dos momentos del texto kantiano. Las ideas estéticas son
parte del sustrato de la obra, son su contenido, son lo que ellas expresan. La forma de esta expresion es un
producto de las técnicas, en las que el artista debe entrenarse.

#® KU, §49, AA 5: 313.

¥ KU, §49, AA 5: 314.

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 94 : : :



razén. La diferencia entre ambos tipos de ideas esta dada por el origen: la imaginacion y la
razon pura, respectivamente. La similitud, el motivo por el que Kant las denomina del mismo
modo, esta dada por la tendencia de ambas clases de ideas de remitir a algo mas alla de los
limites de la experiencia.

Las ideas estéticas tienen su origen en una facultad comun: la imaginacion. Las ideas
estéticas son el producto de un talento, una imaginaciéon bien desarrollada. Pero su
presentacion requiere algo mas: requiere espiritu. El genio es una disposicion tal de las
facultades, que consigue encontrar ideas para un concepto dado y expresarlas de tal manera
que comuniquen a otros una disposicion subjetiva del animo. La capacidad de expresion de
ideas estéticas es el espiritu.

Asi, el genio tiene un talento especialmente desarrollado. Se trata de la imaginacion,
que le proporciona ideas estéticas. Pero ademas tiene la capacidad de expresar estas
representaciones que de otro modo serfan inefables; es decir, el genio tiene espiritu. Kant
concluye que “Puede explicarse el genio mediante la facultad de las ideas estéticas, con lo
cual se indica al mismo tiempo el fundamento por el que en los productos del genio la
naturaleza (del sujeto), y no un fin meditado, da la regla al arte (para la produccién de lo
bello).” De esta manera, la doctrina del genio resuelve el problema de la posibilidad del
arte bello.

Adicionalmente, conviene tener presente que esta resoluciéon tiene una virtud
significativa, relevante para el razonamiento sistematico del texto en el que se inscribe. La
doctrina del genio, en pocas palabras, hace que podamos comprender la belleza natural y la
belleza artistica de la misma manera, es decir que sean concebibles los juicios de gusto no
condicionados por el origen de la representacion juzgada. Este corolario se sefala en el
siguiente pasaje: “En general, puede llamarse belleza (sea de la naturaleza o del arte) a la
excpresion (Ausdruck) de ideas estéticas.”!

Hemos visto que en las décadas previas a la publicacion de la Critica del Juicio Kant
habia realizado un esfuerzo, un enorme trabajo conceptual para especificar la nocién del
genio. En el texto de la Critica, esta nocién se presenta como una nocioén precisamente
determinada, con una funcién sistematica clave. El genio de la Critica del Juicio tiene una
imaginacion rica que produce ideas estéticas, pero tiene sobre todo el espiritu, que es la
capacidad de expresarlas. Pienso que esta nocion del genio poco o nada tiene que ver con la
produccién de conocimiento o las invenciones ingeniosas. Pero esto no es un problema, no
constituye una limitacién conceptual, pues la antropologia de Kant cuenta con otros
conceptos para explicar los otros talentos del hombre.

Recapitulacion

En la introduccion de este articulo se han revisado las principales ideas desarrolladas
en Wenzel (2001). Luego, en el cuerpo del texto se han examinado dos clases de fuentes. En
primer término, se han examinado las fuentes disponibles correspondientes al periodo previo
ala publicacion de la Critica del Juicio. En segundo lugar, hemos revisado las ideas desarrolladas

50 KU, §57, Obs. 1, AA 5: 344,
51 KU, §51, AA 5:320

: 1 : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 95 : ::



en este texto publicado. En lo que queda, recorreremos algunas tesis de Wenzel que
contrastan con la exégesis desarrollada.

En primer lugar, advertimos que para Wenzel con la Critica del Juicio se produce una
ruptura respecto de las posiciones kantianas antecedentes en relacién con la necesidad de
genio para el conocimiento matematico. Nuestro recorrido por las fuentes muestra que ya a
comienzos de los afios 70, dos décadas antes de la publicacion de la Critica del Juicio, Kant
consideraba que no hay genio en matematica.”> En el petiodo prectitico y hasta comienzos
de la década de 1780, empero, el filésofo contempld la posibilidad de reconocer que hay
genio en el ambito del conocimiento. Esto se modifica, de acuerdo con los testimonios
disponibles, a comienzos de la década de 1780. En este momento, Kant afirma de manera
explicita que la esfera de incumbencia del genio es la produccién artistica. En este momento,
Kant ha leido a Gerard y ha introducido algunas novedades en sus cursos. Por un lado, ha
comenzado a especificar las diferentes facultades que constituyen el genio. Por el otro lado,
ha resaltado entre ellas el espiritu, que constituye una suerte de vivificacion de todas.

Ademas, Wenzel vincula el cambio sefialado con dos aspectos de la doctrina del genio
en el texto critico. En primer lugar, el genio se vincula con la produccién de la imaginacion.
El foco en esta facultad es, si, un rasgo caracteristico del concepto de genio de Gerard. Kant
pone, también, la imaginaciéon en un lugar central de la doctrina. En la Critica empero este
lugar, en el que la imaginacién es el origen de las ideas estéticas, no es solitario. Junto a la
imaginacion, el filésofo identifica otras capacidades del genio®. Entre ellas se ha destacado
aqui una disposicion vivificante por la que el genio es apto para expresar las ideas estéticas
de la imaginacién. Es decir, junto con esta facultad reconocemos el espiritu. El segundo
cambio que Wenzel identifica en el criticismo esta dado por la diferenciacion entre el genio
y los talentos. Ciertamente, desde los’70 y durante el criticismo Kant es enfatico sobre el
caracter original del genio, que no puede ser aprendido. En esto, el genio se diferencia de
otras habilidades y talentos. No obstante ello, en la Critica del [uicio Kant dice explicitamente
que el genio tiene un talento®, que es un don natural.

A partir de la lectura de las fuentes que describo en este articulo, pienso que podemos
concluir que se produce una necesaria especificacion del concepto de genio en la Critica del

Juicio. Esta especificacion esta vinculada con la funciéon que tiene ese concepto en el contexto

52 Se pueden identificar empero algunos pasajes aislados, por ejemplo en V-Anth/ Fried, en los cuales Kant
menciona la posibilidad de algin tipo de genio matematico. Esto se presenta como un requerimiento
excepcional y no exhibe la consideracion general del filésofo, que ha sido desarrollada en la seccién
correspondiente de este articulo.

5 En este trabajo me demoré solamente en la imaginacién y el espiritu. No son los unicos elementos
constitutivos del genio, ni los mas problematicos. Un tema de debate es, también, la relacién entre genio y
gusto. Esta relacion era ya discutida en la época de Kant y ocupé la pluma de pensadores célebres como Gerard
y Herder. Alexander Pope ha descrito al genio como una dimensién irreductible entre el gusto y el aprendizaje
(An Essay on Criticism, 48s.) Para Gerard, el genio y el gusto surgen de la imaginacién y tienen una relacién
inestable y vatiable (An Essay on Taste with three dissertations on the same subject by V'oltaire, D’ Alembert, Montesquien,
177). Posteriormente, Herder estableci6 la prioridad del gusto. Este es considerado por Herder como un
presupuesto para el genio. El gusto se define como un conjunto de facultades, en tanto que el genio se considera
como una suerte de ordenamiento de ellas. (“Ursachen des gesunknen Geschmacks bei den verschidnen
Volkern, da er geblithet”, 158). Actualmente, también los comentadores intentan explicar la relacién entre
ambos en la Critica del Juicio. Jovanovi¢ (“A New Look at Kant’s Genius: a Proposal of a Multi- componential
Account”) propone una respuesta que a mi me resulta insatisfactoria. Para ella, hay un conflicto entre genio y
gusto en el texto de Kant que puede reformularse en términos de discutir si el gusto es exterior o interno al
genio.

3 KU, §46, AA 5: 307.

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 96 : : :



general de la argumentacion desarrollada alli. El concepto de genio, que incluye la produccion
y la expresion de las ideas estéticas, facilita un abordaje de la belleza artistica que resulta
compatible con la caracterizacion del Juicio reflexionante estético.

Referencias bibliograficas

BAUMGARTEN, A. G. Metaphysik. Ins Deutsche iibersetzt von Georg Friedrich Meier. Jena:
Dietrich Scheglmann Reprints, 2004.

BECKENKAMP, J. “Kant und Gerard tiber Einbildungskraft”. In: Dérflinger, B.; La Rocca,
C.; Louden, R.; de Azevedo Marques, U. R., Kant's Lectures | Kants 1 orlesungen. Betlin: Walter
de Gruyter, 2015.

. “Kant e Gerard sobre imagina¢ao”. In: Studia Kantiana, 20, 117-127, 2016.

DESMOND, W. “Kant and the Terror of Genius: Between Enlightenment and
Romanticism”. In: Kants Asthetik - Kant's Aesthetics - 1. esthétique de Kant. Berlin, Boston: De
Gruyter, 594-614, 2013.

FEDER, J. G. Grundrif§ der Philosophischen Wissenschaften nebst der nithigen Geschichte. Coburg :
Findeisen, 1769.

FRICKE, C. “Genius”. In: Willaschek, M., Stolzenberg, J., Moht, G., Bacin, S., Kant-Lexikon.
Berlin, Boston: De Gruyter, 756-758, 2015.

GERARD, A. An Essay on Taste with three dissertations on the same subject by 1 oltaire, D’ Alenbert,
Montesquien. London: Millar, Kincaid, and Bell, 1759.

. An Essay on Genius. Minchen: Wilhelm Fink Verlag, 1966.

GIORDANETTI, P. “Kant e Gerard. Nota sulle fonti storiche della teoria kantiana del
‘genio”. In: Rivista Di Storia Della Filosofia 46 (4), 661-699, 1991.

. “Das Verhiltnis von genius, Kinstler und Wissenschaftler in der Kantischen
Philosophie”. In: Kant-Studien, 86(4), 406-430, 1995.

HERDER, J. G. “Shakespeare”. In: on Deutscher Art und Kunst. Hamburg, 73-118, 1773.

. “Ursachen des gesunknen Geschmacks bei den verschidnen Volkern, da er
geblihet”. In: Herders Werke in fiinf Binden, drittes Band. Berlin und Weimar: Aufbau Verlag,
1964.

JOVANOVIC, 1. “A New Look at Kant’s Genius: a Proposal of a Multi- componential
Account”. Con-Textos Kantianos. International Journal of Philosophy, 1(12), 248-269, 2020.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021

| Pagina 97 :::



KANT, 1. Gesammelte Schriften. Hrsg.: Bd. 1-22 Preussische Akademie der Wissenschaften,
Bd. 23 Deutsche Akademie der Wissenschaften zu Berlin, ab Bd. 24 Akademie der
Wissenschaften zu Géttingen. Berlin 1900 ss.

KLUKOFF, P. J. “Alexander Gerard. An Essay on Genius (1774)”. In: Studies in Scottish
Literature, 5 (3), 201-202. Edited by Bernhard Fabian (Theorie und Geschichte der Literatur
und der Schonen Kiinste, vol. IIT). Miinchen. Wilhelm Fink Verlag. 1966. vii + 459 pp.
DM.52”,1967.

MARTINEZ, L. “El desarrollo del genio artistico”. In: Con-Textos Kantianos, 11, 176-190,
2020.

. “Die Lehre vom Genie in Kants Vorlesungen tber Philosophische Enzyklopidie”.
In: Weibel, V. y Ruffin, M. (ed.), Nature and Freedom:/ Natur und Freibeit/ Nature et 1iberté,
Berlin: De Gruyter, 901-908, 2019.

. “Una funcién del genio en la deduccion del principio a priori de los juicios de
gusto”. In: Otdenes, P. y Alegtia, D. (ed.), Kant y e/ Criticismo. Presente, pasado, sfuturo?, Porto
Alegre: Editora Fi, 2015.

ORTLAND, E. “Genius”. In: Barck, K. et al, Asthetische Grundbegriffe, Band 2. Stuttgart,
Weimar: Metzler Verlag, 2001.

POPE, A. An Essay on Criticism. London, 1711.

SANCHEZ RODRIGUEZ, M. Sentimiento y reflexion en la filosofia de Kant. Estudio histérico sobre
el problema estético. Hildesheim, Zirich, New York: Georg Olms Verlag, 2010.

TONELLI, G. “Kant’s Early Theory of Genius (1770-1779): Part I”’. In: Journal of the History
of Philosophy, 2, 1966.

. “Kant’s Early Theory of Genius (1770-1779): Part I”. In: Journal of the History of
Philosophy, 4(3), 209-224, 1966.

WENZEL, C. H. “Beauty, Genius, and Mathematics: Why Did Kant Change His Mind?”.
In: History of Philosophy Quarterly, 18(4), 415-432, 2001.

YOUNG, E. Conjectures on Original Composition. Manchester: The University Press, London,
New York, etc.: Longmans, Green & Co, 1918.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 98 : : :



Las reflexiones de Diderot en la voz ENCYCLOPEDIE.

Critica y representacion en el diccionario francés

Esteban Ponce*

Resumen: El propésito de este trabajo es ofrecer una interpretacién de algunas reflexiones que
realiza Diderot en el articulo ENCYCLOPEDIE del diccionario homénimo, y que estan
relacionadas, en su mayor parte, con el problema del paso del tiempo y su repercusion en el disefio
de la obra. En particular, me interesa vincular esta problematica con un asunto mas complejo y
siempre presente en las consideraciones de nuestro autor: el de la potencia critica de la Encyclopédie y
la manera en que ésta podia servir como vehiculo de los intereses ilustrados. Mi intencién es abordar
este tema siguiendo un camino que ya he recorrido en otras ocasiones (en especial para tratar
cuestiones estéticas y epistemologicas) y que tiene como elemento central el concepto de representacion.
Palabras clave: Diderot — Encyclopédie — Ilustracion — Representacién

Diderot’s reflections in the article ENCYCLOPEDIE.

Criticism and representation in the French dictionary

Abstract: The aim of this paper is to offer an interpretation of some of Diderot’s reflections in the
article ENCYCLOPEDIE, which are mostly related to the problem of the passage of time and its
repercussions on the design of the work. In particular, I am interested in linking this problem to a
more complex issue that is always present in our author’s considerations: that of the critical power of
the Encyclopédie and the way in which it could serve as a vehicle for Enlightenment interests. My
intention is to approach this subject by following a path that I have already followed on other
occasions (especially in the fields of aesthetics and epistemology) and which has the concept of
representation as its central element.

Keywords: Diderot — Encyclopédie — Enlightenment — Representation

! Doctor en Filosoffa (Universidad de Buenos Aires). Docente-Investigador del Instituto de Humanidades y
Ciencias Sociales (IHUCSO) / Universidad Nacional del Litoral — CONICET. Ha realizado estudios de
Doctorado y Posdoctorado con Becas del CONICET. Su campo de investigacion es la Ilustracion; en particular,
se dedica al pensamiento de Denis Diderot, a la Enciclopedia francesa y a la Estética del s. XVIII. E-mail:
estebanponce@hotmail.com.

::: Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Nuamero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 99 : : :



1. Introduccidén

Como se ha sefalado en reiteradas ocasiones, la Encyclopédie puede ser considerada
como la obra mas representativa del movimiento ilustrado francés. Por su caracter colectivo
— es decir, por la pluralidad de voces que colaboraron en el proyecto — y por las disciplinas y
materias alli tratadas (pensemos sobre todo en el espacio dedicado a las artes mecanicas y las
ilustraciones de los 11 volumenes de laminas que acompafiaban a los articulos), la obra se
distingui6 de las de sus predecesores de los siglos pasados. Ademas, como bien sefiala Leca-
Tsiomis, a diferencia de los autores anteriores, desde Alstedius a Furetiere, o del padre
Souciet, del Dictionnaire de Trévoux, a Chambers, que habian sido esencialmente solitarios que
recopilaban, copiaban, relacionaban saberes heterogéneos, productos de segunda mano, la
Encyclopédie recurrié directamente a los eruditos, es decir, a los sabios vivos y no ya, como
aquéllos, a la mera compilacion libresca®.

Entre los miles de articulos y textos que forman parte de la Encyclopédie, hay algunos
que revisten un interés especial para el proposito de este trabajo. Se trata de aquellos escritos
que, por su caracter reflexivo, nos brindan la posibilidad de comprender los diversos
problemas a los que se enfrentaban los directores de la obra, como asi también las soluciones
que pensaron para llevar la empresa a buen puerto. En general, tales escritos pueden
clasificarse como metadiscursivos, y el lugar que ocupan en el Dzcionario es, podriamos decir,
marginal en tanto no forman parte del contenido propiamente dicho, como si lo hacen los
articulos. Nos referimos, especialmente, al Prospecto elaborado por Diderot en 1750; al Discurso
preliminar de d’Alembert, de 1751 (con la colaboraciéon de Diderot), y a los diferentes
Avertissements, aparecidos en los primeros siete volumenes (1751-1757). Sin embargo, hay un
texto que se destaca por ser, a la misma vez, articulo y metadiscurso: la entrada
ENCYCLOPEDIE, redactada por Diderot para el volumen V (1755).

En efecto, este articulo retne varias caracteristicas que lo vuelven un texto muy rico
para el analisis. En primer lugar, porque Diderot lo redacté en una época en que sus escritos
personales habfan tomado ya una direcciéon que marcaria el rumbo de su obra hasta el final.
Ademas, porque tiene una extensiéon considerable, se trata de uno de los articulos mas largos
de toda la Encyclopédie. También nos parece relevante que nuestro autor se exprese alli con
una llamativa libertad (sobre todo teniendo en cuenta el examen del censor al que estaban
sometidos los articulos previo a su publicacién), revelando abiertamente algunos detalles del
trabajo de edicion y de evasion de los censores reales. Por otra parte, porque, por la fecha de
su publicacion, a diferencia del Prospecto o del Discurso preliminar, que proyectaban una obra
que estaba todavia por hacerse — o que habia sido recién iniciada —, el articulo se redacta a
varios afios del comienzo de la obra y esto le permite a Diderot hacer un balance sobre las
expectativas, los logros y los defectos de una empresa ya en marcha. Asimismo, porque se
trata de un texto clave para entender como pensaba Diderot el proyecto, cuales fueron sus
estrategias y cudles eran las claves que solo él conocia para entender lo que pasaba en ese
inmenso cumulo de materiales (como sefalan los editores asociados en una carta dirigida a

2 MARIE LECA-TSIOMIS (2014), “L’Encyclopédie: entre héritages et innovations”, en Quw'est-ce que
IEncyclopédie?, Edition Numérique Collaborative et CRitique de I’Encyclopédie,
http://enccte.academie.sciences.fr.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 100 : : :



d’Argenson con motivo de la encarcelacién de Diderot)’. Finalmente, porque alli se
encuentra el famoso pasaje donde Diderot confiesa el objetivo real y ultimo del proyecto:
“cambiar la forma comun de pensar”, sobre el que nos interesa hacer alguna observacion.

En lo que sigue, vamos a poner a consideracion una lectura que busca relacionar la
cuestioén del potencial critico de la Encyclopédie con una serie de topicos presentes en la obra
personal de Diderot. Sugerimos que estos topicos, cuyo elemento central esta en el concepto
de representacion’, sitvieron a nuestro autor de fundamento tedrico para pensar en la estrategia
de direccion de la obra.

2. El contexto en la obra de Diderot

Antes de entrar en el andlisis de algunas de las reflexiones de Diderot en el articulo
ENCYCLOPEDIE, sera necesatio realizar un breve rodeo, mediante el cual buscaremos
seflalar ciertos motivos de su produccion personal que estan alli presentes. Nos referimos a
un conjunto de textos que Diderot viene trabajando, por lo menos, desde 1749, y en los que
pueden percibirse los primeros esbozos de una teoria que, en su desarrollo, intentara dar
cuenta de la relacion entre el sujeto y la naturaleza. Esta relacién, como intentaremos mostrar,
tiene dos instancias claramente distinguibles: por un lado, la experiencia (el complejo
mecanismo de percepcion que involucra, de un lado, la materialidad del cuerpo con todas
sus afecciones, y del otro, la actividad racional implicada en el juicio del sujeto) y, por el otro,
la representacion (los modos en que damos a conocer esa experiencia — sea a NOSOtroOs
mismos, sea a otros —, mediante la expresion).

Los escritos sobre los cuales nos detendremos brevemente son: la Carta sobre los ciegos
para uso de los que ven (1749); la Carta sobre los sordomundos para uso de los que hablan y oyen (1751);
Sobre la interpretacion de la naturaleza (1753/4); y los articulos redactados para la Encyclopédie:
BELLO (Vol. 11, 1752, pp. 169b-181a), ECLECTISISMO (Vol. V, 1755, pp. 270a-293b) y
GENIO (Fil. y Lit.) (Vol. VII, 1757, pp. 582a-584a)°.

3 Cfr. la serie de cartas enviadas por los libreros editores a d’Argenson, apenas Diderot fuera encarcelado en
Vincennes por la publicacion de la Carta sobre los ciegos. Citamos aqui un extracto de la primera de esa serie (que
luego tendra otras tres con un incremento progresivo de argumentos que apuntaban a la excarcelacion de
Diderot): Lettre 24 de julio de 1749: “Nous prenons la liberté de nous mettre sous la protection de Votre Grandeur
et de lui représenter les malheurs auxquels nous expose la détention de M. Diderot, conduit ce matin a
Vincennes par ordre du Roi. C'est un homme de lettres d’un mérite et d'une probité reconnus ; nous I'avons
chargé depuis pres de cing ans de 1'édition d'un dictionnaire universel des sciences, des arts et métiers. Cet
ouvrage qui nous coltera au moins deux cent cinquante mille livres et pour lequel nous avons déja avancé pres
de quatre-vingt mille livres était sur le point d'étre annoncé au public. La détention de M. Diderot, /e seul homme
de lettres que njous] connaissions capable d'une aussi vaste entreprise et [qui] posséde seul la clef de toute cette opération peut
entrainer notte ruine (el subrayado es nuestro). Disponible en: https://encyclopedie.uchicago.edu/node/105.

4 Intentaremos dar un sentido preciso a este término en el desarrollo de nuestro trabajo, pues no se trata de un
concepto que Diderot utilice especificamente.

5 Podriamos, sin embargo, sumar aqui textos anteriores a esta fecha que tocan parcialmente los temas a los que
nos dedicaremos en este apartado: E/ paseo del escéptico, de 1747, donde se plantea, entre otras cosas, el problema
de la salida de la filosoffa de la clandestinidad, el paso de la esfera privada a la esfera publica (Cfr. nuestro: Les
sectes philosophiques dans La promenade du sceptique, en La Lettre clandestine, n® 23. 2015, pp. 279-300), y las
Mémoires sur différents sujets des mathématigues, de 1748, donde comienza a perfilar la nocién de relaciones (rapports)
que sera retomada como clave de su articulo BELLO.

6 Como es sabido, el articulo GENIE es atribuido a Saint Lambert. Sin embargo, las ideas allf expresadas pueden
considerarse compartidas por Diderot, pues el contenido del mismo puede ser reconstruido practicamente en
su totalidad a partir de fragmentos esparcidos en diferentes textos de la obra de nuestro autor.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 101 :: :



De la Carta sobre los ciegos nos parece relevante destacar dos tesis que, aunque por
diferentes caminos, comienzan a delinear las condiciones de la experiencia: 1) que nuestras
creencias, ideas, concepciones, e incluso, toda nuestra metafisica, estin mediadas por las
condiciones materiales de la experiencia. La falta de un sentido es aqui un claro ejemplo de
ello: Saunderson, el matematico ciego, le dice al ministro religioso Holmes “jAyl, sefior (...)
dejad de lado ese hermoso espectaculo que no ha sido hecho para mi. He sido condenado a
pasar mi vida entre tinieblas y vos me citdis prodigios que en absoluto entiendo y que sélo
sirven de testimonio para vos y para quienes, como vos, pueden ver. Si queréis que crea en
Dios, habéis de conseguir que lo toque™’; 2) que es preciso distinguir la sensacion, de la
percepcion. En otras palabras, considerar separadamente la mera afeccion sensible, de la
captacién de sentido de aquello que nos afecta®. Esta cuestion, que requiere de toda una
investigacién sobre el uso de los simbolos, del lenguaje de cada uno de los sentidos, de los
esquemas, de las formas, etc., esta sugerida (aunque no resuelta) en la discusiéon que da
Diderot sobre el problema de Molyneux.

La segunda tesis, la de la distincion entre la pasiva recepcién de lo externo por medio
de los sentidos y la actividad del sujeto que configura simbolicamente la experiencia, sera
retomada y desarrollada desde diversos aspectos en los afos siguientes. Escritos casi
simultaneamente, el articulo BELLO vy la Carta sobre los sordomudos volveran a tratar el
problema de la experiencia y su representacion. En el articulo, Diderot discutird el problema
del juicio estético, ubicandose entre dos posiciones antagonistas. La critica a estas
perspectivas tiene su fundamento, precisamente, en el caracter inacabado de la nocién de
experiencia que defienden. El sentimentalismo (aqui representado por Hutcheson, pero
también extensible a la tradicién empirista y su concepcion de la experiencia), supone un
sujeto pasivo en la recepcion de los datos que afectan a los sentidos — en el caso del juicio de
gusto, al sentido interno de la belleza —, dejando de lado la participacion activa del sujeto,
presente, para Diderot, en la percepcion de relaciones: “Es la indeterminaciéon de esas
relaciones, la facilidad para captarlas y el placer que acompafia a su percepcion, lo que hizo
suponer que lo bello era mas una cuestién de sentimiento que de razén™. Por otra patte,
frente a las posiciones representadas por la tradicion clasica, deudora del racionalismo
cartesiano, que sostienen que habria una aprehension intelectual de las reglas inmutables,
eternas y absolutas de lo bello, Diderot reclamara que no logran dar cuenta del origen de las
nociones que conforman aquellas reglas: orden, relacion, simetria, etc., y afirmara que dichas
nociones son adquiridas en la experiencia: “Y cualesquiera que sean las expresiones sublimes
de las que nos servimos para designar las nociones abstractas de orden, proporcion,
relaciones y armonta, llamémoslas, si se quiere, efernas, originales, soberanas, reglas esenciales de lo
bello, pasaron por nuestros sentidos para llegar a nuestro entendimiento”'’. El asunto de las
condiciones necesarias para la experiencia en la filosoffa de Diderot requerirfa un desarrollo
que aqui no podemos ofrecer, pues nos desviarfamos de nuestro objetivo. Basten estas

" DIDEROT, Carta sobre los ciegos seguido de Carta sobre los sordonmmudos, p. 42.

8 Como ha sido sugerido por David Funt, el origen de esta tesis estatia en una distincién analoga, aunque no
idéntica, propuesta por Leibniz, en sus Principios de la naturaleza y de la gracia fundados en la razon. Cfr. “Diderot
and the Esthetics of the Enlightenment”, en Diderot Studies (1968), Vol. 11, p. 40 y ss.

9 DIDEROT; D’ALEMBERT (eds.) (1751-1767), Encyclopédie on Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des
miétiers, par une Société de Gens de Lettres. Paris : chez Briasson, David, Le Breton, Durand, Vol. 11, p. 176b.

(la traduccion es nuestra).
10 DIDEROT; D’ALEMBERT, Engyclopédie. .., vol. 11, p. 175b.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 102 : :



minimas consideraciones sobre el tema de la experiencia, para pasar a tratar el de la
representacion, cuyas lineas directrices se encuentran por primera vez formuladas en la Carta
sobre los sordonudos.

Diderot comienza discutiendo alli el asunto de las inversiones gramaticales en las
lenguas antiguas y modernas (un tema en boga, cuya resolucion permitirfa decidir qué lengua
es la mas apropiada para la correcta expresion del pensamiento). Pero rapidamente cambia
el eje de la discusion, sefialando que la cuestion esta mal planteada, para introducir dos
observaciones importantes: 1) que no hay un correlato ontologico entre la estructura
gramatical del lenguaje y lo que llamamos realidad: “Poco a poco nos hemos acostumbrado
a creer que dichos nombres [los sustantivos] representaban a seres reales: hemos mirado las
cualidades sensibles como simples accidentes y hemos imaginado que el adjetivo estaba
realmente subordinado al sustantivo, aunque el sustantivo no sea propiamente nada, y el

adjetivo lo sea todo”"!

. Desde el punto de vista de Diderot este error es el resultado del
peripatetismo escolastico, que ha otorgado realidad efectiva a conceptos que se construyen
en el proceso de abstraccién del pensamiento. Al mismo tiempo, es consecuencia de haber
considerado al lenguaje discursivo como constitutivo de toda experiencia y haber supuesto
que, en la afeccion sensible del cuerpo, existe un orden natural de ideas que se suceden como
si estuvieran ya en el lenguaje. De aqui la necesidad de marcar un hiato entre la experiencia y
su expresion. Precisamente, esta es la segunda tesis que nos interesa resaltar de ese texto: 2)
que no existe un orden natural discursivo en la experiencia; que la discursividad en el
pensamiento (que luego refleja el lenguaje) es ya un producto del analisis del contenido de lo
que Diderot denomina el estado efectivo del alma. Un estado que existe como impresion

total en un instante indivisible:

El estado del alma en un instante indivisible fue representado por una
multitud de términos que la precision del lenguaje exigia y que distribuyeron
una impresion total en partes: y como esos términos se pronunciaban
sucesivamente y solo se entendian a medida que se pronunciaban, se tuvo
tendencia a creer que las afecciones del alma que representaban tenfan la
misma sucesion; pero no es asi. Una cosa es el estado de nuestra alma, otra
cosa las cuentas que rendimos, bien a nosotros mismos, bien a los demas; una
cosa la sensacion total e instantanea de dicho estado; otra cosa la atencion
sucesiva y detallada que nos vemos forzados a dar para analizarla, manifestarla
y hacernos oir. Nuestra alma es un cuadro viviente a partir del cual pintamos
sin cesar: empleamos mucho tiempo en reproducirlo con fidelidad, pero
existe entero y a la vez: el espiritu no avanza a pasos contados como la

expresion.'?

Mas alla de lo que sigue en esta Carfa, lo que nos interesa notar aqui es que estas
primeras observaciones implicaban enfrentarse a un problema al que Diderot volveria una y
otra vez en distintos momentos de su vida: el problema de la representacion. En efecto, siendo
el estado del alma (la experiencia afectiva) algo total y simultaneo, scomo lograr su expresion

1 DIDEROT, Carta sobre los ciegos seguido de Carta sobre los sordomndos, p. 84.
12 DIDEROT, Carta sobre los ciegos seguido de Carta sobre los sordomndos, pp. 104-5.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 103 : : :



justa, su equivalente mediante una representacion? ;Coémo salvar esa distancia que se abre
entre la experiencia y su expresion? Diderot muestra que, por distintas razones, tal cosa es
imposible, aunque hay modos de aproximarse a un ideal en las artes: la expresion jeroglifica
(propia del genio). Este tipo de expresion tiene la potencia de restituir en el receptor la
simultaneidad del estado efectivo del alma que ha sido indefectiblemente analizado antes de
darse en una representacion. El trabajo de representacion del artista consiste, precisamente,
en valerse de los recursos de su arte para borrar las huellas de la composicion. Diderot sugiere
que deberfan estudiarse las expresiones jeroglificas de cada arte, puesto que todas las tienen,
pero solo da una idea concreta de lo que sucede en la poesia:

Hay que distinguir, en todo discurso en general, el pensamiento y la
expresion. Si el pensamiento esta reproducido con claridad, pureza y
precision, es suficiente para la conversacion familiar: a esas cualidades afiadid
la eleccion de los términos, con el nimero y la armonia del periodo, y tendréis
el estilo que conviene al pulpito, pero todavia estaréis lejos de la poesia, sobre
todo de la poesfa que la oda y el poema épico despliegan en sus descripciones.
Entonces, recorre el discurso del poeta un espiritu que mueve y vivifica todas
las silabas. ¢En qué consiste ese espiritu? A veces he sentido su presencia;
pero todo cuanto sé de €l es que es quien hace que las cosas sean dichas y
representadas a la vez; que al mismo tiempo que el entendimiento las capta,
el alma se conmueve, la imaginacion las ve, y el ofdo las oye; y que el discurso
ya no es solamente una concatenacién de términos enérgicos que exponen el
pensamiento con fuerza y nobleza, sino que también es un tejido de
jeroglificos puestos los unos sobre los otros, que la pintan. Podtia decir en

este sentido que toda poesia es emblematica."

En términos generales, podemos decir que las expresiones jeroglificas en las artes
son obra del genio. Sin embargo, también su recepciéon exacta, la captacion precisa del
jeroglifico sera privativa del genio: “Pero la inteligencia del emblema poético no le es dada a
todo el mundo; hay que estar casi en situacion de crearlo para sentirlo con firmeza (...) He
aqui, seflor, uno de esos problemas [el de la captaciéon del emblema] que el genio poético
resuelve sin proponérselo”!. Como podemos ver, en cuanto a la comprension acabada de
una representacion en el ambito de las artes, las condiciones establecidas por Diderot son
muy exigentes. Sin embargo, hay comprensiones de sentido comun que, si bien no llegan a
sentir plenamente todos los elementos del jeroglifico, alcanzan para ser afectados por la
unidad de sentido. En efecto, tal como lo sefialard Diderot en su labor de critico desarrollado
en los Salones, la unidad sera una de las condiciones minimas que se exigen al artista para
que su obra sea lograda®®.

Ahora bien, la relacion entre lo uno y lo maltiple, la configuracién de una totalidad a
partir de elementos, debe ser analizada atendiendo a las operaciones de las facultades del
sujeto. En el siguiente apartado, buscaremos mostrara cémo podemos, a partir de este

13 DIDEROT, Carta sobre los ciegos seguido de Carta sobre los sordomudos, pp. 110-11.

14 DIDEROT, Carta sobre los ciegos seguido de Carta sobre los sordomudos, pp. 111-2.

15 Con respecto a la necesidad de unidad en la obra de arte, cft. el analisis de FRIED, E/ lugar del espectador.
Estética origenes de la pintura moderna, Caps. 11 y 111.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 104 : : :



analisis, extender el alcance del concepto de representacion mas alla de los limites de la esfera
de las artes.

3. Representaciones en la ciencia

Comencemos por constatar que, para Diderot, la ciencia es una imagen de la
naturaleza'’. Esta idea puede ser entendida, al menos, en dos sentidos: en primer lugar, que
la ciencia refleja a la naturaleza, al modo de un espejo. Este sentido es el que Diderot tiene
presente en la carta que citamos, modo habitual de concebir la relacién naturaleza-ciencia en
la época: “al igual que en la naturaleza no hay un fenémeno que podamos considerar el
ultimo, tampoco en la ciencia, que es una imagen de la naturaleza, hay ninguna proposiciéon que
podamos considerar la dltima” (subrayado nuestro). El segundo sentido, esta tefiido de un
sano escepticismo que Diderot nunca abandoné en sus especulaciones y que adquiere el
significado, ya no de un reflejo, sino de una representacion. Aqui es donde el concepto de
interpretacion tiene un peso determinante, pues el hecho de que la naturaleza deba ser
interpretada'’, indica claramente la necesidad de recurrir a sistemas, esquemas, férmulas, etc.
que puedan representar por su mediacion lo que de otro modo no podria ser comprendido.
Ahora bien, ¢qué hay en comun entre las representaciones de las artes y las de la ciencia? Ya
hemos adelantado una posible respuesta: toda representacion supone la elaboracion de una
unidad, una totalidad a partir de elementos.

En los escritos de época de Diderot, podemos observar que existe un paralelismo
entre las formas de representacion de las artes y de la ciencia. Si, como ya hemos advertido,
atendemos a las operaciones que realizan las facultades en la construccion de
representaciones, notaremos que no se trata simplemente de una analogfa. Para nuestro
proposito, la relacion que existe entre los elementos que forman parte de las operaciones
puede ser presentada, esquematicamente, bajo dos aspectos: por un lado, aquello que
corresponde a las representaciones. Aqui nos referimos, principalmente a la relacion entre /o
uno'y lo miiltiple. Enla obra de arte, esta relacion ha sido histéricamente presentada de diversos
modos, destacaindose el binomio forma-contenido. Como sabemos, la forma sera aquello
que unifica o integra los elementos de la composicion. También hemos visto que esta relacion
puede ser pensada, en el caso de Diderot, como unidad de sentido o “idea” que rige la
composicion, y que es anterior (temporal y causalmente) a la distribucion de los elementos
constitutivos. Pensemos, nuevamente, en cémo el artista debe trabajar la materia de su arte
para que desaparezca, en la obra acabada, tanto su huella como la mera materialidad de los
elementos.

La misma relacion entre /o uno y lo nriltiple esta presente en la representacion de la
ciencia. En este ambito, podemos incluso ver que la relacion se reduplica a medida que la
ciencia va adquiriendo mayor generalidad: lo elemental y multiple, en una primera instancia,
serfan hechos o fenémenos de la naturaleza, que son unificados bajo una ley particular. El
conjunto de las leyes particulares (aqui ahora ocupando el lugar de lo multiple), debe ser
unificado en una ciencia particular. Finalmente, las multiples ciencias particulares, deben ser

16 Cfr. la carta de Diderot a Sophie, del 21 de noviembre de 1762, Cartas a Sophie V'olland (2010), Acantilado,
Madrid, ed. de Laurent Versini, trad. de Nuria Petit, Acantilado, Barcelona, p. 324.

17 Nos referimos, claro estd, a la decision de Diderot de titular su obra sobre la metodologfa cientifica
Interpretacion de la naturaleza.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 105 : : :



coordinadas y unificadas en un sistema de la naturaleza, aspiraciéon ultima de la ciencia en
cuanto tal. Diderot trat6 explicitamente este problema en Sobre la interpretacion de la naturaleza
(volveremos a tratar mas adelante este texto): “la independencia absoluta de un solo hecho
es incompatible con la idea de totalidad; y sin la idea de totalidad, ya no hay filosofia” (XI), y
mas adelante, “[El] objeto mas grande que la inteligencia humana puede proponerse es el
sistema universal de la naturaleza (1) (subrayado nuestro)”.

El segundo aspecto a considerar es el de las operaciones y las facultades que entran
en juego en la produccion y en la recepcion de las representaciones. Podemos simplificar
también los diversos modos en que operan las facultades aludiendo al par andlisis-sintess. Las
facultades son, por supuesto, imaginaciéon y entendimiento (o razén, sin mas),
respectivamente. Y las operaciones correspondientes, dependiendo del ambito de aplicacion,
pueden ser ejemplificadas con el paso de lo simultaneo a lo discursivo y viceversa (tal como
lo vimos en el caso del jeroglifico poético); el trabajo de descomposicion-reunion, en el
sentido clasico de la terminologia empirista, que vale tanto para la composicion artistica como
para la relaciones entre ideas, por el lado de la imaginacion, y el lugar de sintesis que
representa el entendimiento, en la medida en que unifica lo multiple mediante la actividad
judicativa.

Estos dos aspectos, apenas esbozados aqui, nos resultan interesantes porque sirven
a Diderot como punto de partida para distinguir, tanto en la esfera de las artes como en la de
la ciencia, dos posibles intervenciones. Nos referimos a las figuras contrapuestas de genio-
hombre de gusto, por un lado, y experimentador-especulador (o ecléctico, como veremos a
continuacién), por el otro. Veamos, para continuar, como estas tipologias apareceran bajo
distintos aspectos en el conjunto de obras que mencionamos anteriormente.

En varias ocasiones, Diderot traza una distincion clara entre las formas de operar del
genio y las del hombre de gusto. En sus Sa/ones es un topico recurrente; también esta marcada
tal diferencia en el articulo GENIE; pero en ningun lado queda mas patente que en la Carta
sobre los sordomudos, cuando dice, respecto de un verso'®, lo siguiente:

Todos exclaman, qué hermoso es! Pero quien mida el nimero de silabas de
un verso con los dedos, sentira lo afortunado que es el poeta que tiene que
pintar un soupir de que exista en su lengua una palabra cuya primera silaba es
sorda, la segunda tonica, y la dltima muda. Se lee: “étend les bras’, pero no se
sospecha en absoluto la longitud y el cansancio de esos ‘bras’ al estar
representados mediante ese monosilabo plural. Esos brazos extendidos caen
tan suavemente con el primer hemistiquio del verso que casi nadie se da
cuenta, como tampoco del movimiento del parpado en ‘ferme loeil’, y del
paso imperceptible de la vigilia al suefio en la caida del segundo hemistiquio
cierra los ojos y se duerme. El hombre de gusto observara sin duda que el poeta
tiene que pintar cuatro acciones, y que su verso esta dividido en cuatro
miembros; que las dos ultimas acciones estan tan cercanas la una de la otra
que apenas se distinguen intervalos entre ellas y que de los cuatro miembros

18 E]l verso en cuestion es: “Soupire, étand les bras, ferme 'oeil, et s’endort” (Suspira, extiende los brazos, cierra
los ojos, y se duerme. Boileau, Le Zutrin).

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 106 : : :



del verso, los dos ultimos, unidos por una conjuncion y por la rapidez de la
prosodia del peniltimo, también son casi indivisibles; que cada una de estas
acciones toma, de la duracion total del verso, la cantidad que le conviene
seguin su naturaleza, y que al encerrarlas a las cuatro en un solo verso, el poeta
ha satisfecho la prontitud con la que tienen costumbre de sucederse. He aqui,
sefior, uno de esos problemas que el genzo poético resuelve sin proponérselo

(subrayado nuestro) (p. 111-2).

La explicacién que da Diderot de la diferencia radical entre las actividades sintética y
analitica que gobiernan las producciones del genio o del hombre de gusto es muy compleja,
e implica vérselas con los posteriores desarrollos que el autor realiza en sus estudios sobre
fisiologfa. No nos detendremos en ello ahora, pues solo nos interesa mostrar como estas
mismas caracteristicas se vuelven a dar cita en el ambito de la ciencia. Ya en el articulo
GENIE, esti el reconocimiento de la presencia del genio en la filosofia, el tnico capaz de
ofrecer la unidad que la multiplicidad de la experiencia no podra nunca brindarnos. Diderot
ya habfa hecho una incursién importante sobre este tema en Sobre la interpretacion de la
naturaleza, cuando se enfrenta al problema de la coordinacion entre la recoleccion de hechos
(experiencias y experimentos) destinados a acrecentar la evidencia empirica, a cargo de los
laboriosos representantes de la filosofia experimental, por un lado, y los filésofos
especuladores, encargados de combinar el material para dar con un sistema que dé unidad a
los fenémenos, en forma de ley o sistema de la naturaleza, por el otro. Allf el “espiritu de
adivinacién” reviste las caracteristicas del genio (I-XII). La idea de la genialidad en la filosofia
también se expresa nitidamente en el siguiente pasaje: “Me imagino el amplio recinto de las
ciencias como un gran terreno salpicado de lugares oscuros y de lugares iluminados. Nuestros
trabajos deben proponerse, o bien extender los lugares iluminados, o bien multiplicar en el
terreno los focos de luz. Lo uno corresponde al genio creador, lo otro a la sagacidad que
perfecciona” (XIV).

Nuevamente, en el articulo ECLETISME, esta figura se repite bajo la forma del
pensador ecléctico que se vale de los sistemas ofrecidos por la historia de la filosofia y que,
en una especie de juego, combina sin cesar los elementos de los viejos edificios conceptuales
que siguen siendo utiles (esto es, compatibles con los datos de la experiencia), para dar con

un nuevo plano que los integre en un sistema:

El ecléctico no recoge verdades al azar; no las deja aisladas; menos aun se
obstina por hacetlas encajar en algin plan determinado; cuando ¢l ha
examinado y admitido un principio, la proposicion de la que ocupa
inmediatamente después, o se une evidentemente con ese principio, o no se
le une, o le es opuesta. En el primer caso, él la considera como verdadera; en
el segundo, suspende el juicio hasta que nociones intermedias que separan la
proposicion que ¢l examina del principio que ha admitido, le demuestren su
unién o su oposicién con ese principio; en el ultimo caso, la rechaza como
falsa. Este es el método del ecléctico. Es asf como él consigue formar un todo

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 107 : : :



solido, que es propiamente su obra, de un gran nimero de partes que ha
recogido y que pertenecen a otros'’.

Creemos que el concepto de representacion, tal como lo hemos tratado hasta aqui,
puede servirnos para pensar la ciencia como un sistema construido por elementos, con la
finalidad de ser una imagen de la naturaleza. En efecto, asi es como, desde nuestra
perspectiva, lo entendia Diderot. Pero creemos que es posible extender atin mas el alcance
de dicho concepto para ver como funcionan las representaciones particulares en el contexto
mas amplio del saber de una época.

4. La Encyclopédie y la representacion del saber

Aunque Diderot no utiliza el término ‘representacion’ con un significado preciso,
creo que podria ser util ensayar una definicibn que nos permita avanzar con una
interpretacion sobre la tarea critica de los filésofos del siglo XVIII, en general, y de Diderot,
en particular. Se trata, entonces, de pensar las representaciones no solo como una produccion
individual (la expresion del estado de alma) o como un sistema general (tal como lo puede
ofrecer una filosoffa de la naturaleza), sino de extender su significado a aquellas formas de
representacion que son productos historicos de las sociedades, sedimentados en el tiempo.
Las representaciones, asi entendidas, nos permiten ampliar el horizonte hasta llegar a incluir,
por ejemplo, a las instituciones, los valores, el derecho, la libertad, etc. Desde este punto de
vista, el trabajo critico de la razén ilustrada, en general, podria ser comprendido como la
desarticulacién de representaciones que, mediante el analisis de sus componentes, muestra o
saca a la luz lo que de otro modo quedaria oculto.

Creemos que, en gran medida, mucho de lo que sofiaba Diderot para el proyecto
enciclopédico estaba enmarcado en esta tarea: en la posibilidad concreta de reunir a esa
Sociedad de gentes de letras para llevar adelante la empresa critica mas ambiciosa del siglo. Pero,
una vez hecha la critica, este trabajo analitico con las representaciones que se querfa
denunciar, quedaba otra tarea no menos importante: la de la construccién de una nueva
representacion. Alli, el papel de Diderot como editor de la obra cobra todo su sentido: la
nueva articulacion, el trabajo de sintesis de los materiales que darfan como resultado una
nueva representacion del saber, del hombre, de los valores ilustrados, etc.

El articulo ENCYCLOPEDIE puede ser leido como una reflexion de Diderot acerca
de la posibilidad, los obstaculos, los logros y los peligros de fracaso de una obra destinada a
subvertir el orden de las cosas. Cabe preguntarse ¢por qué el tiempo aparece, en principio,
como el gran enemigo de la empresa? Una respuesta posible, tal como sefiala Michel
Malherbe, es la siguiente:

Toda enciclopedia tiene, en efecto, una funcién historica: recoge el saber del
pasado, lo entrega a los hombres de hoy y lo transmite a los hombres del
mafiana, para que sea incrementado. Ella misma es un objeto historico;
aunque a su modo, en tanto reuniéon de conocimientos dispersos, es un

19 DIDEROT; D’ALEMBERT, Engyclopédie. .., vol. V, p. 271a.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 108 : : :



momento privilegiado en la historia del conocimiento, no puede pretender
representar la culminacion del saber, y estd condenada a envejecer con el
tiempo™.

En efecto, Diderot aborda dos problemas fundamentales que podtrian poner en
riesgo el caracter representativo de la obra: el progreso en las ciencias y en las artes y la
dinamica propia de las lenguas. Ambos problemas estan relacionados con el transcurrir del
tiempo y ese es el motivo por el que la Enciclopedia debe comenzarse y finalizarse en un
periodo relativamente breve. De no alcanzar una realizacion rapida, la Enciclopedia acabaria
siendo una obra del pasado. Este inconveniente puede ser atenuado mediante las estrategias
de las que el mismo Diderot da cuenta en el articulo: el trabajo sobre los radicales lingtifsticos,
el orden enciclopédico que estructurarfa el edificio de las ciencias, las referencias cruzadas
que evitarfan excesos y repeticiones, etc. Pero Diderot reconoce con cierta resignacion que,
tarde o temprano, el progreso de las ciencias y las artes haran el trabajo de Saturno,
devorando a sus propios hijos. Y, asi las cosas, en cuanto al caracter representativo de la
Encyclopédie en el ambito del conocimiento, ésta no pasara de ser una imagen
indefectiblemente temporal y transitoria de la naturaleza. De aqui que la posteridad podra
juzgar, a partir de su lectura, hasta donde habia llegado la humanidad en el siglo de la razén
en materia de conocimientos, de una interpretacion de la naturaleza en clave ilustrada.

Sin embargo, hay otro peligro al que Diderot hace referencia y es en el que me quiero

detener aqui:

El momento mas glotioso para una obra de esta naturaleza setfa el que
sucediera inmediatamente a una gran revoluciéon que hubiera suspendido el
progreso de las ciencias, interrumpido el trabajo de las artes, y sumido una
parte de nuestro hemisferio de nuevo en la oscuridad. :Qué reconocimiento
no le harfa la generacién que viniera después de estos tiempos dificiles a los
hombres que los temfan desde lejos, y que evitaron la devastacion poniendo
a resguardo el conocimiento de los siglos pasados? [...] La misma voz que
recordara a los colaboradores de la Enciclopedia, tampoco olvidara hablar de
las penas que soportaron los autores, y las desgracias que sufrieron; y el
monumento que se les levantara tendrd muchas caras, donde se veran
alternativamente honores concedidos a su memoria, y marcas de indignacién
ligadas a la memoria de sus enemigos. (Vol. V, p. 637)

Aunque la expresion que utiliza Diderot (revolucion) es la misma que usé antes para
describir el progreso de las artes y las ciencias, aqui tiene una connotacién completamente
diferente. Se trata de una revolucién que detendri el progreso y que no depende en absoluto
del tiempo, sino de una imposicién externa que tiene la fuerza suficiente para sumir en la

20 “Toute encyclopédie, en effet, a une fonction historique : elle recueille le savoir passé, elle le livre aux hommes
d’aujourd’hui, elle le transmet aux hommes de demain pour qu’il soit augmenté. Elle-méme est un objet
historique ; méme si a sa facon, en tant que rassemblement de connaissances éparses, elle est un moment
privilégié dans I’histoire de la connaissance, elle ne peut prétendre représenter ’achévement du savoir, et elle
est condamnée a vieillir avec le temps” (MALHERBE, “L’Encyclopédie : histoire, systéme et tableau”, p. 45).

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 109 : : :



oscuridad a una porcion de la tierra. Diderot no aclara en este pasaje si se trata de un
acontecimiento fortuito (natural, podriamos pensar) o si es una revolucién intencionada. Sin
embargo, la alusién a la posibilidad de anticiparse a la devastacion que provocara y el remate
del parrafo aludiendo a los enemigos de la Enciclopedia nos hace pensar en aquellas fuerzas
que se han denominado como la Contrailustracion. En otras palabras, creo que, de ser esta
interpretacion correcta, habria aqui un ejemplo claro de que la fe en el progreso por parte de
los ilustrados no era para nada ingenua, como se ha querido establecer. Por el contrario,
vemos en este pasaje la plena conciencia de que el progreso dependia, antes que de un
necesario desarrollo de las capacidades humanas, de alcanzar las condiciones sociopoliticas
que le dieran lugar. De aqui que el verdadero objetivo de la obra, la utilidad secreta, como
decia Diderot, sea el de cambiar la forma comisin de pensar. Y quiza la primera condicién para una
sociedad que se quiere libre sea la de erradicar sus propios prejuicios. Las referencias
cruzadas, desde esta perspectiva, son como un reguero de pélvora que ira dinamitando los

prejuicios, a la vez que conducira a las renovadas representaciones:

Toda vez que, por ejemplo, un prejuicio nacional mereciera respeto,
corresponderia a su articulo particular exponetlo respetuosamente, con todo
su cortejo de verosimilitud y seduccion; pero se derribatfa el edificio de barro,
se disipatfa un vano montén de polvo remitiendo a los articulos en los que
principios solidos sirven de base para las verdades opuestas. Esta manera de
desengafiar a los hombres opera muy rapidamente sobre los buenos espiritus,
y lo hace infaliblemente, sin ninguna consecuencia negativa y secretamente
sobre todos los espititus. Es el arte de deducir tacitamente las consecuencias
mas fuertes. Si estos reenvios de confirmacion y refutacion se planean
anticipadamente y se preparan con habilidad, daran a una Enciclopedia el
caracter que debe tener un buen diccionario; ese caracter es cambiar la forma

comiin de pensar (p. 643a subrayado nuestro).

Para ir finalizando. Es habitual entre los que se dedican al estudio de la Enciclopedia
ver en este deseo de cambiar la forma comun de pensar el llamado a una lectura ilustrada, y
creo que es correcto, pero también puede pensarse que habia otra via, complementaria:
aquella que silenciosamente operarfa en el comun de la gente a través de la modificacion de
aquellas representaciones que, en forma de prejuicios o creencias, eran funcionales al estado
de cosas que se queria subvertir. Robert Darnton®, en su clasico ensayo, mostré cémo las
sutiles modificaciones en el arbol del conocimiento ofrecian una nueva imagen o
representacion del saber en el siglo XVIIL Se trata de una de las representaciones mas
importantes que se pueden observar en la obra, pues como hemos visto, afecta al sistema
total del saber representado. Pero hay otras, muchisimas otras que, aunque de menor alcance,
funcionaban con la misma légica. Citaré, para terminar, un solo ejemplo: el de las artes
mecanicas.

En el articulo ARTE, redactado para el primer tomo, Diderot destina los primeros
parrafos a desterrar un prejuicio, el de la superioridad de las artes liberales respecto de las

2 DARNTON, La gran matanza de los gatos y otros episodios en la historia de la cultura francesa, pp. 192-215.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 110 :: :



artes mecanicas. Luego de analizar el origen de la division de las artes, en liberales y

mecanicas, sefiala:

Esta distincion, aunque bien fundada, ha producido un mal efecto al degradar
a gentes muy estimables y muy utiles, y favorecer en nosotros no sé qué
pereza natural, que nos induce demasiado a creer que aplicarse constante y
continuadamente a experiencias, objetos particulares, sensibles y materiales
es ir en contra de la dignidad del espiritu humano. (...) Un prejuicio éste que
tendfa a llenar las ciudades de orgullosos razonadores y de contempladores
inutiles y las campifias de pequefios tiranos ignorantes, ociosos y desdefiosos.
(...) Poned de un lado de la balanza las ventajas reales de las Ciencias mas
sublimes y de las Artes mas honradas y en el otro las de las Artes mecanicas:
veréis que el prestigio que se ha conferido a unas y el que se ha otorgado a las
otras no se ha distribuido en relacién justa de esas ventajas, y que se ha
alabado mucho mas a las personas ocupadas en hacer creer que éramos felices
que a las ocupadas en hacer que lo fuéramos de hecho (Vol I, p. 714a).

Y luego de ofrecer un estudio sobre las particularidades de las artes mecanicas, dice:

Hagamos, pues, justicia a los artesanos como es debido. Las Artes liberales se
han cantado a s{ mismas suficientemente; ahora podrian emplear la voz que
les quede para celebrar las Artes mecanicas. Corresponde a las Artes liberales
sacar a las Artes mecanicas del envilecimiento en que las ha mantenido
durante tanto tiempo el prejuicio; y a la proteccién de los reyes corresponde
librarlas de la indigencia en la que aun languidecen. Los artistas se han creido
despreciables porque se los ha despreciado.” (N ol 1, p. 714a, subrayado nuestro).

Esta sorprendente reivindicacion de las artes mecanicas, este cambio rotundo en la
representacion que de ellas se tenfa, serfa acompafiado diez afios mas tarde con las impecables
laminas de la Enciclopedia, que mostraban espléndidos talleres poblados de laboriosos
artesanos. Sin duda, estas laminas de dibujos colaboraban, desde la potencia representativa
de la imagen, en la dignificacién de los oficios (Vol I, p. 717a).

Referencias bibliograficas

DIDEROT, D. ; ALEMBERT, |J. (eds.). Encyclopédie ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts
et des métiers, par une Société de Gens de Lettres. Paris: chez Briasson, David, Le Breton,
Durand, 1751-1772.

DIDEROT, Denis. Carta sobre los ciegos seguido de Carta sobre los sordomudos. Trad. de J. Escobar.
Valencia: Fundaciéon Once y Pre-textos, 2002.

. Investigaciones filosdficas sobre el origen y la naturaleza de lo bello. Trad. de F. Calvo Serraller.
Madrid: Sarpe, 1984.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 111 :: :




. Cartas a Sophie Volland. Acantilado, Madrid, ed. de Laurent Versini, trad. de Nuria
Petit. Barcelona: Acantilado, 2010.

DARNTON, Robett. La gran matanza de los gatos y otros episodios en la historia de la cultura francesa.
Trad. C. Valdéz, 2da. ed. (2000). México: FCE, 1987.

FRIED, Michael. E/ lugar del espectador. Estética origenes de la pintura moderna. Coleccion La balsa
de la Medusa. Madrid: Machado libros, 2000.

FUNT, David. “Diderot and the Esthetics of the Enlightenment”. In: Diderot Studies, Vol.
11. Geneve: Droz, 1968.

MALHERBE, Michel. “I’Encyclopédie : histoire, systeme et tableau”. In: Groult, Martine
(D1ix), L’Encyclopédie on la création de disciplines. Paris: CNRS, 2003.

LECA-TSIOMIS, Marie. “L’Encyclopédie : entre héritages et innovations”. In: Qu'est-ce que
PEncyclopédie ? Edition Numérique Collaborative et CRitique de I’Encyclopédie, 2014.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 112:: :



Antiguo régimen, opresion y revolucion. El lugar de la historia en

la Mémoire de Meslier

Manuvuel Tizziani*

Resumen: ;Qué lugar ocupa la historia en la Mémoire de Meslier? ¢Qué importancia tuvieron algunos
relatos histdricos en las reflexiones politicas del cura? Segin nuestra hipétesis, la lectura de diversos
panfletos, novelas y crénicas le permitieron comprender que la opresion que sufrian los feligreses de
Etrépigny no era un hecho aislado, sino un rasgo comun del Antiguo Régimen. De allf que esos textos
tengan un rol crucial para comprender el alcance que Meslier busca darle a sus reflexiones. Si la
sumision teologico-politica no se encuentra circunscrita a un espacio geografico particular, sino que
posee un alcance general, la revolucion que plantea el cura debe tener ese mismo alcance. En suma,
las encendidas lineas en las que Meslier insta a los pueblos de la tierra a unirse contra la opresion de
los poderosos quizas no hubieran sido posibles sin el auxilio que le brindaron sus conocimientos
histéricos.

Palabras clave: Opresion — Conjura — Revolucion — Historia — Meslier

Ancien Régime, oppression, and revolution. The place of history in Meslier’s
Mémoire

Abstract: What is the place of history in Mesliet’s Mémoire> How significant was the knowledge of
specific historical stories in the priest’s political reflections? According to our hypothesis, the reading
of various pamphlets, novels, and chronicles enabled him to understand that the oppression suffered
by the parishioners of Etrépigny was not an isolated event but a common feature of the Ancien Régime.
Hence, these texts play a crucial role in understanding the scope that Meslier seeks to give to his
reflections. If the theological-political submission is not limited to a particular geographical space but
has a broad range, the priest’s revolution must have the same range. In short, the fiery lines in which
Meslier urges all the earth peoples to unite against the powerful’s oppression might not have been
possible without the help of his historical knowledge.

Keywords: Oppression — Conjuration — Revolution — History — Meslier

! Universidad Nacional del Litoral (UNL). Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas
(CONICET). E-mail: manueltizziani@gmail.com.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Nuamero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 113 : ::



1. Historia y Memoria: una primera aproximacion?

¢Qué lugar ocupa la historia en la Mémoire des pensées et des sentiments (c.1729) de Jean
Meslier (1664-1729)? Dicho de otro modo, ¢qué importancia podriamos atribuirle al
conocimiento de algunos relatos historicos en las reflexiones filoséfico-politicas que el cura
ateo expone a lo largo de su obra? Segun nuestra hipotesis, la lectura de diversas piezas
literarias, de algunos panfletos y de ciertas novelas y cronicas de la época parecen haberle
permitido comprender que la opresion que sufrfan sus feligreses de Etrépigny no era un
hecho aislado, sino un rasgo comun del Antiguo Régimen; en otras palabras, que la
dominacién y la sumision eran las dos caras de un sistema de organizacién politica y social
que solo beneficiaba a unos pocos —a “los grandes de la tierra’, como Meslier los denomina—
, ¥ que sumia en el sufrimiento a la inmensa mayoria de los seres humanos.

De alli que los textos Aistdricos no solo resulten muy importantes para reconstruir el
modo en el que Meslier fue edificando poco a poco su propio pensamiento —segin una
hipétesis que hemos defendido en otros lugares, a partir de una “lectura pirémana” de todos
los papeles cafan en sus manos*—, sino también para comprender el alcance que el cura busca
darle a sus reflexiones. He aqui el razonamiento: si la sumision teoldgico-politica no se
encuentra circunscrita a un espacio geografico particular, sino que posee un alcance general,
el proyecto de liberacién, esto es, la conjura y la revolucion que finalmente postula el cura,
debe tener ese mismo alcance. En suma, las encendidas lineas finales de su texto, en las que
el parroco de las Ardenas se dirige a sus “queridos amigos” e insta a todos los pueblos de la
tierra a unirse contra la opresion, no hubieran sido posibles, tal vez, sin el auxilio que parecen
haberle brindados sus conocimientos de la historia.

¢Pero qué textos tuvo oportunidad de leer este cura de campafa? En el Abrégé de la
vie de l'antenr, una breve biograffa de Meslier que circulé de manera manuscrita y clandestina
durante la primera mitad del siglo XVIII, y que luego Voltaire incluyé en su extracto del
Testament de Jean Meslier (publicado por primera vez en 1762 y reeditado en 1768), se afirma
que los libros a partir de los cuales el cura desarroll6 sus sentimientos y forjé su pensamiento
fueron “la Biblia, un Moréri, un Montaigne y algunos Padres”?; breve lista a la que se afiade
el Traité de lexistence de Dien de Fénelon (en la edicion de 1718) y las Réflexcions sur lathéisme del
jesuita Tournemine que se habfan editado como epilogo de ese Traité. Si bien es indudable
que todos estos libros se encuentran entre sus principales fuentes de inspiracion, luego de
mas de cinco décadas de intensas investigaciones sabemos que, de la misma manera en que
el breve y edulcorado Ex#rait de Voltaire no ofrece una imagen fidedigna del atefsmo
materialista de Meslier, el Abrégé no brinda una idea exacta de sus lecturas. Pues, aunque
también es cierto que en sus anaqueles habia solo unos cincuenta libros, ya ha quedado fuera

2 Este texto forma patte de un proyecto de investigacién mas amplio, a partir del cual se intenta echar luz sobre
la génesis del pensamiento de Meslier. A lo largo de estos ultimos afios, no solo hemos buscado esclarecer sus
posibles fuentes de inspiraciéon —sobre todo filoséfica—, sino también determinar el modo en el que el cura se
apropia de ellas. Es en este particular modo de leer, de combinar y de crear a partir de ideas con las que esta y
con las que no esta de acuerdo en donde reside, creemos, la principal originalidad del pensamiento de Meslier.
3> MESLIER, Envres complétes, t. 1, p. 8. Todas las traducciones son de nuestra autoria.

4 Cf. TIZZIANI, “’Mientras queden tinta y papel en el mundo’. Meslier, lector de Montaigne”, 2015;
TIZZIANI, ““Autant qu’ll y aura d’encre et de papier au monde’. Meslier lecteur de Montaigne”, 2016;
TIZZIANI, “Doubt, disbelief, and irreligion. From Montaigne’s skepticism to Mesliet’s atheism”, 2020.

5> MESLIER, Euvres completes, t. 111, p. 392.

¢ Cf. MESLIER, Euvres completes, t. 111, p. 393.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 114 :: :



de duda que el pensamiento de Meslier se forjo a partir de fuentes bastante diversas, y que €l
contaba con una biblioteca inusualmente bien provista para un cura rural de Awcien régime’.

Entre esas diversas y “frugales” lecturas®, aqui nos interesan especialmente las que
contribuyeron al desarrollo del conocimiento que el cura tenfa de la historia europea —y en
particular francesa— de los siglos XVI y XVII; un saber que parece haber nutrido la critica
politica y social que Meslier lleva a cabo en su extensa Mémoire, y que se concentra sobre todo
en el Avant-Propos, en la Sexta prueba y en la Conclusiéon de la obra’. En tal sentido,
apoyandonos en las investigaciones y conclusiones alcanzadas por algunos criticos clasicos —
como Roland Desné" y Albert Soboul''— y otros mds contemporineos —como Miguel
Benitez'? o Serge Deruette'’—, creemos que es posible afirmar que este saber histérico y esta
perspectiva social critica se habrian visto nutridos por el contenido de al menos cinco libros:
los relatos de Les aventures de Télémagne (1699), obra anénima redactada por el arzobispo de
Cambray, Francois de Salignac de La Mothe-Fénelon; las reflexiones y los retratos que Jean
de La Bruyere presenta en Les Caractéres ou les Manrs de ce sicle (1688); las diversas cartas que
componen L’Espion turc (1686), novela epistolar redactada —al menos en parte— por el
genovés Giovanni Paolo Marana, y las criticas que aparecen en dos panfletos politicos
anonimos que fueron publicados durante los ultimos afios del siglo XVII: Le salut de I'Europe
(1694) y Lesprit du Cardinal Mazarin (1695)".

Esto no significa que el saber de Meslier fuera solo /Zbresco. De hecho, creemos que
resulta un tanto infructuoso continuar con la discusioén acerca de la razén o de la inspiracion
ultima de su pensamiento. Segin nuestra mirada, no tiene demasiado sentido debatir si el
comunismo y la revolucién defendidos por el cura se forjaron a partir de la frecuentacion de
ciertos textos o por la rabia que le provocaba la situacion en la que vivian los campesinos de
su comarca, ya que ambos aspectos bien pueden ser complementarios. Como el mismo
Meslier afirma en las paginas iniciales de su Mémoire, 1os sentimientos de desagrado que sentia
desde su “mas tierna juventud”” frente al engafio que da sostén a la dominacién teologico-
politica parecen haberse visto reforzados tanto por su larga experiencia al frente de la iglesias
de Etrépigny y Balaives (en donde oficié como parroco entre 1689 y el dia de su muerte, en
el verano boreal de 1729) como por las distintas lecturas que tuvo ocasion de realizar. Los
libros, sin embargo, si parecen haberle resultado utiles para ampliar su perspectiva, para
aclarar su mirada; en otras palabras, para comprender que el mal que vefa a su alrededor, y

7 Segun afirma Maurice Dommanget, estos curas solian tener “menos libros que el nimero de dedos de una
mano”. DOMMANGET, Le curé Meslier, p. 49.

8 Las que han sido usualmente reconstruidas a partir de las referencias mas o menos explicitas que el propio
Meslier incluye en su Mémoire. Cf. DESNE, “Les lectures du curé Meslier”, 1975; BREDEL, Mes/er Lenragé,
prétre athée et révolutionnaire sons Louis X117, 1983, pp. 259-260; BAUDRY-KRUGER, “La bibliotheque de Jean
Meslier (essai de reconstitution d’apres le Mémoire)”, 2007, pp. 37-44.

9 La Mémoire se encuentra divida en ocho “pruebas”. La sexta se haya destinada a demostrar la falsedad de la
religién cristiana a partir su complicidad con los abusos del poder tiranico. Cf. MESLIER, (Envres complétes, t.
1L, pp. 15-147.

10 Cf. DESNE, “Meslier lecteur de La Bruyere”, 1966.

11 Cf. SOBOUL, “La critique sociale devant son temps”, 1970, pp. CI-CXLVL

12 Cf. BENITEZ, Les yeus de la raison, 2012.

13 Cf. DERUETTE, “Jean Meslier ou I'athéisme vu d’en bas”, 2013, pp. 215-238.

14 A estos textos cabrfa afiadir algunas otras lecturas complementarias: crénicas y periédicos de la época, como
L Estat de la Francey el Journal de Verdun, la Histoire romaine (1680) de Nicolas Coéffeteau, las Mémoires (1610) de
Philippe de Commines y /’Apologie pour tous les grands personnages qui ont été fanssement soupeonnés de magie (1669), del
libertino erudito Gabriel Naudé.

1> MESLIER, nvres complétes, t. 1, p. 7.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Nuamero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 115 : ::



con sus propios ojos, se extendia en el espacio geografico y en el tiempo histérico. De un
modo similar a Montaigne, Meslier apenas habia tenido ocasiéon de abandonar su region natal,
por lo que los libros le resultaron un insumo indispensable para frecuentar el mundo. Incluso,
podria pensarse que los pocos textos que tuvo entre sus manos no solo le sirvieron para ver
mejor, para comprender el mundo que lo rodeaba, sino también para expresar sus ideas con
una mayor claridad y contundencia'.

Teniendo en cuenta estas observaciones introductorias y generales, en esta ocasion
nos concentraremos en la presentacion analitica'” de una serie de ejemplos a partir de los
cuales intentaremos elucidar el modo en el que Meslier w#lizé algunos los textos que
acabamos de mencionar; en particular, el Tékmague de Fénelon, Les Caractéres de La Bruyere

y L’Espion turc de Marana, por el cual comenzaremos nuestro analisis.
2. Marana y el espia turco

A partir de las indicaciones realizadas por Maurice Dommanget en su ya clasico
estudio sobre Meslier, hemos podido constatar que, a lo largo de la Mémoire, es posible hallar
una decena de referencias explicitas al texto atribuido a Marana'®, quien muchas veces es
caracterizado por Meslier como un autor savant y judicieux®.

¢En qué consiste el texto atribuido al escritor genovés? En esta novela epistolar, se
relata la historia de una buena parte del siglo XVII francés desde un punto de vista peculiar:
el de Mahmut, un espia otomano que habria vivido en Parfs durante casi cinco décadas, entre
1637 y 1682, detras de una falsa identidad, la del cristiano Tito de Moldavia. En tal sentido,
podria considerarse a /’Espion turc como la “invenciéon de un género”, esto es, como el ejemplo
inicial y paradigmatico de una critica literaria de la realidad social y politica europea realizada
por un viajero venido del otiente®; un recurso que provocé un fuerte impacto en esctitores
como Daniel Defoe —a quien se le atribuye la redaccion de A continnation of Letters written by a
Turkish spy at Paris, publicada en Londres en 1718—, y que fue retomado por el barén de
Montesquieu en sus Lettres persanes (1721), quien tenfa un ejemplar de L’Espion turc en la
biblioteca de su castillo de La Brede?'.

La historia editorial de texto es muy peculiar: una primera version fue publicada en
Paris entre 1684 y 1680, en italiano y en francés, bajo el titulo L’Espion du Grand Seignenr, et

16 He alli, segun Roland Desné, la funcién de las cuantiosas citas que Meslier afiade a su propio escrito. Cf.
DESNE, “L’homme, Iceuvre et la renommée”, 1970, p- XLV.

17 Con esto queremos decir que haremos una presentacion desmennzada de textos que se encuentran muchas
veces encastrados en la obra de Meslier, dando cuerpo a ese rompecabezas que es la Mémoire.

18 Cf. DOMMANGET, Le curé Meslier, p. 112. Ademas de estas referencias, Meslier toma prestado de Marana
al menos otro elemento: cuando se refiere a san Pablo como “gran mirmadolin” (Euvres complétes, t. 1, p. 369)
no hace sino utilizar el nombre de uno de los corresponsales al que el espfa otomano le escribe varias cartas:
«Mirmadolin Santon, de la vallée de Sidon».

19 Este es el mismo adjetivo con el que Meslier caracteriza a Montaigne, uno de los filésofos mas citados a lo
largo de la Mémoire. Segtn afirma Miguel Benitez (Les yeux de la raison, p. 71), los autores judicieux son, a ojos de
Meslier, aquellos que habiendo comprendido el engafio al que viven sometidos los seres humanos, debieron sin
embargo disimular sus sentimientos para evitar la persecucion o una muerte violenta.

20 Cf. GUION, “L’Espion du Gran Seigneur, ou I'invention du roman épistolaire oriental”, 2010, pp. 187-202.
21 Sabemos que la obra de Marana figura en los catdlogos de diversas bibliotecas aristocraticas del Siglo de las
Luces, por lo general junto a obras de cardcter religioso, de historia o de jurisprudencia. Ademas de
Montesquieu, quien posefa un ejemplar editado en Colonia en 1717, Louis Sébastien Mercier también se sirvid
de las descripciones de I’Espion turc para construir su Tablean de Paris (1781).

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 116 :: :



les relations secretes envoyées an Divan de Constantinople déconvertes a Paris pendant le régne de Louis le
Grand. Su autor era, dijimos, Giovanni Paolo Marana (1642-1693) —genovés refugiado en
Francia y pensionado por Luis XIV—, quien, segun el Prefacio de esta primera version, se
habifa encargado de traducir una serie de cartas originalmente escritas en arabe por Mahmut.
Tras el considerable éxito de esta primera edicién, que constaba de un Gnico volumen cuyas
102 epistolas se dividian en tres tomos, el redactor enriquecio e hizo reeditar el texto en varias
ocasiones. Una segunda version de la obra, que incluye una buena parte del primer volumen
y afiade otros cinco, fue editada en Colonia (1696-1697, vol. I-IV) y Amsterdam (1699, vol.
V-VI) hacia finales de siglo, bajo un titulo diferente: L.’Espion dans les Cours des Princes Chrétiens.
Esta edicion, que se dice traducida del inglés e incluye un total de 632 cartas, de las cuales
solo algunas serfan de Marana, fue reeditada en varias ocasiones entre 1700 y la muerte de
Mesliet, e introducida en el Index librorum probibitornm en 1705%. Si bien no es posible
identificar qué edicion especifica utilizé el cura de Etrépigny, dado que este nunca ofrece el
numero de pagina en sus referencias®, Miguel Benitez cree que Meslier habria tenido entre
manos o la edicién realizada en Colonia en 1711, o la de 1717, las unicas dos que contenfan
en su titulo la supuesta nacionalidad de Tito de Moldavia: I.’Espion Turc dans les Conrs des
Princes Chrétiens. ..**

¢Coémo lee Meslier estas epistolas, y para qué las utiliza? Segin Daniel Warren, dado
que el exitoso texto atribuido a Marana guardaba una fuerte relacién con los asuntos politicos
y sociales europeos,

...Meslier pudo extraer de la obra numerosas citas y transcripciones de
paginas enteras de importancia inmediata para sus necesidades, y pudo hacer
de Mahmut una sélida autoridad para sus propios puntos de vista. En general,
podemos decir que estas citas y referencias pueden clasificarse en el siguiente
orden: en primer lugar, la historia biblica; a continuacién, la historia sagrada
en un sentido mas general; y luego los pasajes que tratan del desarrollo de las
sociedades en general y de sus estructuras sociales, especialmente los que
tratan del desatrollo de Francia desde la muerte de Entique IV,

Mas en particular, si se mira con detenimiento donde se incluyen las citas de Marana
en la Mémoire de Meslier, puede concluirse, en primer lugar, que través de una serie de
extensos pasajes que pueden hallarse en las primeras cinco pruebas de su texto, el cura recurre
a L’Espion turc para demostrar: primero, la falsedad de todas religiones, “que no son sino
invenciones humanas”, es decir, ficciones utiles de politicos ambiciosos que, a la manera del
legislador romano Numa Pompilio, han acomodado “su modelo [de religion] a las inclinaciones de

los pueblos que tenian el designio de engaiiar’®; segundo, para criticar la veracidad de la presunta

22 Cf. GAUDIER, HEIRWEGH, “Jean-Paul Marana, I.’"Espion du Grand Seignenr et I’histoire des idées”, 1981,
pp. 25-52.

2 Cf. MESLIER, Euvres completes, t. 1, p. 45, n. 1.

24 BENITEZ, Les yeux de la raison, op.cit., p. 43, n. 1. Ante la imposibilidad de dar con esas ediciones, nos hemos
servido de la que fue realizada en Colonia, “chez Erasme Kinkius”, en 1715.

2> WARREN, “Marana’s Turkish Spy and the development of Mesliet’s historical thought”, p. 10.

26 MESLIER, Euvres completes, t. 1, p. 44. La cursiva es del original, dado que es un pasaje de L’Espion turc
(MARANA, L’Espion turc, 1715, t. II1, 1. LXXVIIIL, p. 267) que Meslier incluye en su propio texto. El ejemplo

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Nuamero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 117 : : :



“palabra divina” que se habria expresado a través de diversos profetas, como Moisés, a quien
no le resultd “dificil inspirar veneracion y afecto por su persona en los hijos de Jacob, risticos e ignorantes
[como estos eran]”"; tercero, para reconstruir el origen histérico y expresar el profundo
desagrado que le producen los sacrificios animales, indudable signo de barbarie de algunas
religiones™; cuarto, para poner en duda las “supuestas promesas y profecias” contenidas en
las paginas del Nuevo Testamento®, las que los cristianos pretenden ofrecer como apoyo de
su fe, es decir, de una “creencia ciega”; finalmente, para dejar en claro que, en sus comienzos,
la religion cristiana no era considerada mas que como “un vil y despreciable fanatismo”, lo
que salta a la vista si se consultan diversas fuentes histéricas, como los Awnales de Tacito, la
Histoire romaine de Nicolas Coéffeteau y L’Espion turc™.

Por otra parte, Meslier utiliza a Tito de Moldavia para criticar la estructura politica y
social de la Francia de Antiguo Régimen. En efecto, al menos la mitad de las diez referencias
mencionadas mas arriba se concentran en la Sexta Prueba de la Méwoire, 1a cual se encuentra
destinada a mostrar “la vanidad y falsedad de la religion cristiana a partir de los abusos, las
injustas vejaciones y la tiranfa de los grandes, que ella permite y autoriza™'. Ya en las paginas
iniciales de esta Prueba, Meslier recurre a la ayuda del espia turco para apoyar la tesis de la
igualdad natural de los seres humanos, la que deberia expresarse socialmente en una “justa

proporciéon de estados y de condiciones™

que diera lugar, en términos politicos, a una “justa
subordinacién” de los subditos, antes que a una “dominacién tiranica” por parte de los
poderosos. “Todos los hombres son iguales por naturaleza, ellos tienen todos igual derecho

de vivir y de caminar sobre la tierra, igual derecho de gozar alli de su libertad natural, y de

2733
>

tener parte en los bienes de la tierra...””, afirma Meslier, quien manifiesta un profundo
desagrado por la “enorme desproporcion” que observa a su alrededor. Una desproporcion
que se originé junto con la nobleza, tal como lo relata Tito de Moldavia en la carta XXII del
tomo V de L’Espion ture, la cual es citada extensamente por Meslier en su propio texto™.

De igual modo, los relatos de Mahmut le sirven al cura para dar cuenta de los abusos
que estos seflores feudales, convertidos en duefios de una tierra que naturalmente pertenece
a todos los seres humanos, cometen contra los campesinos franceses™; para criticar la

existencia de los “mendicantes’°

, quienes se dan el lujo de pasar su vida sin trabajar mientras
los paisanos se encuentran sometidos a condiciones de esclavitud; y, finalmente, para realizar

una dura critica de la “tiranfa de los reyes de Francia, cuyos pueblos son miserables y

de Numa Pompilio, que se afiade a continuacion del texto de Marana, es tomado del capitulo XI de la Apologie
de Gabriel Naudé, que Meslier cita segun la edicion realizada en Paris en 1669.

27 MESLIER, Euvres complétes, t. 1, pp. 110-112. Cf. MARANA, L’Espion ture, 1715, t. IV, 1. LXXXIII, p. 342.
28 MESLIER, (Euvres completes, t. 1, pp. 219-222.

2 MESLIER, (Euvres completes, t. 1, pp. 316-320.

30 MESLIER, (Euvres completes, t. 1, pp. 419-420.

31 Cf. MESLIER, Euvres completes, t. 11, pp. 15-147.

32 MESLIER, Euvres completes, t. 11, p. 17.

3 MESLIER, Eunvres complétes, t. 11, p. 18. Meslier habia tenido la oportunidad de leer el siguiente pasaje en el
texto de Marana: “Toda la tierra no es, hablando propiamente, mas que un pafs o una provincia, comun a los
hombres y las bestias. Es nuestro elemento, y debemos tener allf la libertad de ir donde nos plazca, como los
péjaros en el aire y los peces en el mar, sin ley, sin coaccién y sin ultraje” (1715, t. V, L. XXIV, p. 105).

3 Cf. MESLIER, Envres completes, t. 11, pp. 20-24. El texto de Marana (IL’Espion ture, 1715, t. V, 1. XXIV, pp.
97-102) ocupa las primeras cuatro paginas del capitulo 43: “Origen de la nobleza”.

% Cf. MESLIER, Euvres completes, t. 11, p. 25.

3 A los que califica de “verdaderos chupa-sangre”. Cf. MESLIER, Euwres completes, t. 11, pp. 50-51.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Nuamero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 118 : ::



desgraciados™. En efecto, tras incluir una larga cita de L esprit du Cardinal Mazarin en la que
se relata el modo en que el ascenso hasta el firmamento de Luis XIV, el “rey sol”, supuso al
mismo tiempo la degradacién de sus subditos y la corrupcion de toda Francia®, Meslier

concluye junto al espia turco:

No hay nada, dice un autor extranjero, como ya he sefialado, 70 bay nada tan vil,
tan abyecto, tan pobre y tan insignificante como el campesino de Francia, que trabaja solo
para los demids, y tiene muchas dificultades, con todo su esfuerzo, de ganarse el pan para si
mismo (Esp. tur.); en una palabra, dice, los paisanos de Francia son absolutamente
esclavos de aquellos cuyas tierras valorizan con su trabajo y de los que poseen las granjas en

las que ellos labran. ...

3. La Bruyere y la critica social

Aligual que ocurre con el texto anénimo de Fénelon que abordaremos luego, Meslier
hace referencia explicita y utiliza la obra de La Bruyére en al menos siete ocasiones®, cuatro
de las cuales se ubican en la Sexta Prueba de la Mémoire.

¢De qué trataba este texto de La Bruyere? En Les Caractéres ou les Meaurs de ce siécle, obra
en la que el moralista francés trabajé durante mas de dos décadas, y que habia comenzado
como una traduccién del texto griego de Teofrasto, se ofrecen una serie de maximas y
retratos psicoldgicos inspirados en personajes del siglo XVII, analizados desde una perspectiva
moral. Tras la primera edicion, en 1688, en la que La Bruyere presenta 420 remarques, la obra
fue reeditada en nueve ocasiones hasta la muerte del autor, en 1696, llegando a 1120 remargues
en su version definitiva. A lo largo de su obra, La Bruyere ofrece la caracterizacion de reyes,
burgueses, cortesanos y principes, creando de este modo un mosaico critico del siglo XVII
francés, una época marcada por la doble moral, los vicios y la frivolidad de la vida publica.
De hecho, fue su rol como preceptor del joven duque de Borbén el que le permitié a La
Bruyere frecuentar de cerca a nobles y cortesanos, y componer esta obra en la que abundan
las consideraciones politicas y las reflexiones sociales. En tal sentido, cabe sefialar que una
de las principales criticas del autor de Les Caracteres refiere a la gran desigualdad social que
observa a su alrededor, aunque sus conclusiones lo ubican lejos del animo revolucionario. Al
estilo de Montaigne, el moralista cristiano manifiesta la incertidumbre respecto de lo pueda
derivar de una revuelta politica, y concluye que lo mas sensato es optar por el estado y el
régimen en que se ha nacido.

37 Cf. MESLIER, Euvres completes, t. 11, pp. 103-109.

38 Cf. MESLIER, Euvres completes, t. 11, pp. 105-107.

3 MESLIER, Euvres complétes, t. 11, p. 107. C£. MARANA, L’Espion turc, 1715, t. VI, 1. XVII, p. 85.

40 Segun las referencias que ofrece a lo largo de su Mémoire, Meslier parece haber tenido a la mano distintos
ejemplares de la obra de La Bruyeére. Segun han indicado Roland Desné (“Meslier lecteur de La Bruyere”, pp.
89-90) y Miguel Benitez (Les yeux de la raison, pp. 71-72), Meslier nos remite en tres ocasiones a la paginacion de
la sexta edicion de Michallet, publicada en 1691; otras dos veces, sin embargo, el cura refiere a pasajes que
fueron agregados en la séptima edicién, aparecida en 1692. Ademds, como remarca Benitez, Meslier refiere al
autor por su nombre, “La Bruiere”, el que comenzé a aparecer en las portadas de la obra solo a partir de la
edicién realizada en Parfs en 1697. Es esta ultima edicién la que hemos utilizado aqui.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Nuamero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 119 : ::



En tal sentido, como ha sefialado Roland Desné, el interés que la obra de La Bruyere

suscita en Meslier no deja de ser curioso, o un tanto “paradéjico”

, pues las intenciones de
ambos textos parecen haber sido muy diferentes, asi como también la interpretacién que
ambos autores hacian de la situacion en la que vivian. Ante el cuadro de miseria que lo rodea,
La Bruyere constata hasta qué punto los seres humanos se han degradado por su propia
malicia, fuente de todos los males que sufren: la imperfeccion social serfa asi el resultado de
una corrupcion inherente al corazén humano. Para Meslier, por el contrario, la malicia o la
depravacion humana no es intrinseca, ni la razén principal que explica la situacién en la que
viven las clases populares, aunque haya pasajes de su texto que también transmiten cierto
pesimismo teoldgico. Para el cura, la ecuacién que explica la depravacion es mas bien la
inversa, dado que es la sociedad mal organizada —por la ambicién de algunos astutos
enganadores— la que ha convertido a los humanos en seres perversos y desdichados; una
punto de vista que se torna evidente en las paginas de la Conclusion: “Es sobre todo la falta
de buenas leyes y de buenos gobiernos lo que los hace [alos hombres y a los pueblos] viciosos
y malvados”, afirma Meslier*. De alli la diferencia de tono y de intencién que existe entre el
moralista cristiano y el cura ateo: lo que para La Bruyere se resuelve gracias a una reforma
moral del individuo, para Meslier solo podra resolverse por medio de una revolucién politica
y social: “El cristiano propone una soluciéon moral e individual; el ateo, una solucién politica
y colectiva”®.

¢Qué hace, entonces, Meslier con las ideas de La Bruyere? Las radicaliza, las saca de
contexto, las mezcla con otras provenientes de textos como L’Espion ture, las obliga a
practicar diversas zorsiones. El cura de Etrépigny se sirve de distintos fragmentos de Les
Caractéres como mejor le conviene, los somete a distintas amputaciones e, incluso, como ya
habia hecho con muchos pasajes de los Essais de Montaigne, les hace decir justo lo contrario
de aquello que afirmaban en su origen. En definitiva, como hemos mencionado en la
introduccioén, el texto del moralista cristiano parece haberle servido a Meslier para tomar
mayor conciencia de la situacién que padecian los campesinos franceses bajo el dominio
tiranico de los “grandes de la tierra”, mas alla de las comarcas rurales en las que él vivia. Tal

como lo ha afirmado Miguel Benitez:

Aunque se encontraba aislado en su parroquia rural, [Meslier] hall6 en efecto
en sus lecturas, y muy particularmente en La Bruyere y en L'Espion tur, un
cuadro de la miserable condicion de la humanidad: la infinita desproporcion
existente en la condicién y en los bienes de los hombres, que sin embargo
tienen todos el mismo origen y han nacido de la misma familia; el prestigio
de la autoridad y del dinero, que ocupa el lugar de la religion; el desprecio de
los grandes ante el sufrimiento del pueblo; la guerra que se libra entre los
hombres por lo “tuyo” y lo “mio”; el enriquecimiento de los mas indignos
mediante el robo, el contubernio y la violencia; la dilacién de la justicia
[terrenal]; la incredulidad de los grandes y de los eruditos en materia de

# Cf. DESNE, “Meslier lecteur de La Bruyere”, pp. 90-91.
2 MESLIER, Euvres complétes, t. 111, p. 166.
4 DESNE, “Meslier lecteur de La Bruyere”, p. 91.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 120 : : :



religion; la miseria del pueblo, y especialmente de los campesinos; la division
de las familias; la rareza del mérito, en suma**.

Primero, en las paginas iniciales de la Méwoire, en las que interpela directamente a sus
lectores, Meslier recurre a la ayuda de La Bruyere —a quien, al igual que a Marana, califica
COMO #n anteur tres judicienx du dernier siecle— para criticar a los nobles, “que son casi todos
como lobos rapaces que, con el pretexto de querer gozar de sus derechos y de su autoridad,
los pisotean, los saquean, los maltratan y les roban cada dfa lo mejor de lo que ustedes tienen

(Caract. on moeurs du siecle)”®

. En otras palabras, Meslier pretende dejar en claro que los
“orandes de la tierra” participan activamente del engafo que sufre el pueblo, y que se
apoderan de recursos que deberfan ser comunes, lo que, como dijimos antes, es la causa de
la miseria que los campesinos padecen.

Algunas lineas mas abajo, en el inicio de la Segunda Prueba, la cual se halla destinada
a ofrecer una critica de esa “creencia ciega” a la que se denomina “fe”, Meslier recurre a La
Bruyere para afirmar que las religiones no solo son falsas, o fuentes de errores, ilusiones e
imposturas, sino también causa de las mayores desgracias que ha padecido la humanidad.
Tras una extensa cita tomada de los Essais de Montaigne, a través de la que Meslier busca
ofrecer un argumento de autoridad para su tesis —dado que, segun el ensayista, quien vivi6
casl toda su vida inmerso en guerras de religién, no hay peor hostilidad que la se alimenta de
dichas creencias—, el cura remata su razonamiento con un pasaje tomado de Les Caracteres:
“Hasta donde no iran los hombres, dice el sefior de La Bruyere, por el interés de la religion,

1”4 De hecho, resulta curioso

de la que estan tan poco persuadidos, y que practican tan mal
que la tercera referencia a La Bruyere que Meslier incluye en su Mémoire aparezca en el
capitulo 14 de esta misma Prueba, un capitulo en el que el cura ateo recurre al moralista
cristiano para sefialar la “falta de exactitud de las llamadas Sagradas Escrituras, que estan
falsificadas y corrompidas™’.

Por otra parte, al igual que ocurre con las otras dos obras que nos hemos propuesto
analizar aqui, mas de la mitad de las referencias a Les Caractéres se concentran en la Sexta
Prueba de la Mémoire, y son utilizadas por Meslier para criticar especialmente los abusos de
principes y sacerdotes. En el capitulo 42, Meslier recurre al texto de La Bruyere para criticar
el primer abuso que la religion cristiana “permite y autoriza™ el de la enorme desproporcion
que existe en la condicion social en la que viven los seres humanos; unos pocos, disfrutando

de todos placeres y ejerciendo un poder tiranico; la enorme mayorfa, sumida en la miseria

“ BENITEZ, Les yeusx de la raison, pp. 42-43.

4 MESLIER, EZuvres complétes, t. 1, pp. 12-13. Si bien Meslier no ofrece una referencia clara, sabemos que ha
tomado esta idea del dltimo fragmento del capitulo Des Jugements, al comienzo del cual La Bruyere utiliza la
expresion “loups ravissants”. Cf. LA BRUYERE, Les Caractéres, 1697, t. 11, pp. 167-174.

4 MESLIER, Euvres complétes, t. 1, p. 85.

4 MESLIER, Euvres completes, t. 1, pp. 114-116. En este caso, Meslier utiliza un largo pasaje tomado del capitulo
Des esprits forts (Cf. LA BRUYERE, Les Caractéres, 1697, t. 11, pp- 265-266). Lo curioso es que, si bien Meslier
cita casi integralmente el texto de La Bruyere, suprime algunas lineas que se encuentran al inicio del comentario.
Esta /icencia, habitual en el cura de Etrépigny, le permite utilizar el pasaje en un sentido opuesto al que su autor
habfa querido darle. Como moralista cristiano, La Bruyére habia subrayado el caracter ilégico de la critica
libertina: los esprits forts, que creen sin dificultad en la historia profana de César —a pesar de que esta se encuentra
mezclada con falsos relatos y deformada por la leyenda—, se rehisan a creer en la historia que, divina en su
origen, se encontrarfa presuntamente libre de cualquier aditamento humano. En el caso de Meslier, la critica
que se hace a cualquier historia profana también puede extenderse a la que se relata en los presuntos textos

sagrados.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 121 : :



material y sometida a esa cruel dominacién. En esas lineas, tras seflalar que “todos los

% —una idea que, como vimos, Meslier puede haber leido

hombres son iguales por naturaleza
en las paginas de I.’Espion turc—, y de reafirmar que los seres humanos vivirfan mucho mas
felices si entre ellos existiera una comunidad de bienes y una “justa subordinacién”, el cura
recurre a la autoridad de La Bruyére para atacar esta inicua y odiosa disparidad®.

En el capitulo 48, tras constatar una vez mas la enorme desproporcion en la forma
en la que viven los seres humanos, y sefialar que el verdadero paraiso consiste en gozar
despreocupadamente de los bienes materiales y de los placeres, mientras que el infierno no
es mas que la miseria y el sufrimiento de los males que son resultado de esa indigencia, Meslier
afirma que el mundo se encuentra “patas para arriba”, pues los hombres buenos sufren y los
malvados gozan. En este contexto, el cura vuelve a recurrir al mismo pasaje del texto de La
Bruyére que habia citado més atriba®, dado que “este abuso tan grande” y “esta injusticia
completamente flagrante” ha llevado a este autor afirmar “que las cosas han sido trastocadas por
la malicia de los hombres, o Dios no es Dios™'. “Pues —afiade Meslier— no es creible que un Dios
todopoderoso, infinitamente bueno e infinitamente sabio quisiera permitir semejante
trastocamiento de la justicia”

Mis adelante, en el capitulo 51, Meslier utiliza un pasaje del texto de La Bruyere®
para ofrecer un crudo relato de la situaciéon de explotacion que padecen los campesinos,
afirmando al mismo tiempo que la situaciéon serfa mucho mas ventajosa para todos, o al
menos mucho mas justa, si los seres humanos compartieran la pesada carga del trabajo de la
tierra. Pero la mayor crueldad no radica, sin embargo, en el hecho de que los campesinos
deban asumir ese duro trabajo, sino en que ni siquiera puedan gozar de los frutos que ellos
mismos cosechan: “los ricos y los grandes de la tierra”, ademas de someterlos, se apoderan
de aquellos bienes que los paisanos producen®.

En el capitulo 53, finalmente, el cura se manifiesta contra el “abuso del gobierno

2555

tiranico de los reyes y principes de la tierra”. En estas lineas, tras sefalar que los impuestos
abusivos son el modo en el que los reyes se aduefian de los bienes producidos por los
campesinos, Meslier recurre al texto de La Bruyere con el fin de darle cierto vuelo literario a
su propia reflexion. Silos dejaramos ir hasta donde ellos desean, afirma el cura, los reyes nos
obligarfan pagar impuestos “incluso por el viento y por las nubes”, y afiade con el moralista:
“Deja hacer a Ergaste, dijo atablemente el sefior de La Bruyere, y é/ exigira un pago a todos aguellos
que beben agua del rio, o que caminan por tierra firme: é sabe como convertir carias, juncos y ortigas en org”.
En conclusién, mas alla de que La Bruyére y Meslier hayan tenido diferentes

interpretaciones sobre los males que aquejan a la naturaleza humana, y de que sus textos

48 MESLIER, Euvres complétes, t. 11, p. 17.

4 MESLIER, Euvres completes, t. 11, p. 18. Cf. LA BRUYERE, Les Caractéres, 1697, t. 11, p- 299. A renglon
seguido, Meslier incluye un pasaje de Séneca en el que no solo se reafirma la igualdad natural de los seres
humanos, sino en el que también se pone en evidencia que la causa de la desproporcion y de la tirania es la
ambicion.

50 Cf. MESLIER, Buwres completes, t. 11, p. 18.

5t LA BRUYERE, Les Caractires, 1697, t. 11, p. 299.

52 MESLIER, Euvres completes, t. 11, p. 66.

53 En este caso, del capitulo De /homme. Cf. LA BRUYERE, Les Caractéres, 1697, t. 11, p. 109-110.

5 Cf. MESLIER, Euvres completes, t. 11, pp. 77-78.

5 MESLIER, (Euvres completes, t. 11, p. 101.

5 MESLIER, Euvres complétes, t. 11, p. 101. En este caso, el texto ha sido tomado del capitulo Des biens de la
Fortune. Cf. LA BRUYERE, 1697, t. 1, p. 207.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 122 :: :



hayan sido escritos con intenciones diversas, resulta claro que el cura ateo se identificé con
algunas ideas del moralista cristiano, como también lo hizo con algunas ideas del arzobispo
Fénelon, a quien ahora referiremos”’.

4. Fénelon y la educacion del principe

Tal como Les Caractéres de La Bruyere, dijimos, las Aventures de Télémague de Fénelon®®
son citadas por Meslier en siete ocasiones, en las que el cura incluye diversos pasajes y
manipula el texto con el fin de sostener sus ideas politicas con mayor solidez.

¢De qué iba el texto de Fénelon? Se trataba de una novela de caracter pedagogico-
politico —redactada a partir de 1694 y publicada por primera vez en 1699— con la que el
arzobispo de Cambray buscaba formar al duque de Borgofia, nieto de Luis XIV y heredero
del trono de Francia, y la que lo condujo tanto a la fama literaria como a la desgracia politica.
A lo largo de la obra, que se presenta como una continuacién del libro IV de la Odisea de
Homero, Fénelon relata una serie de viajes de Telémaco —quien va acompanado del sabio
Mentor, que oficia como preceptor— a partir de los cuales busca desarrollar un particular
método de ensefianza moral y politica para su discipulo, y en los que puede advertirse, al
mismo tiempo, una satira del reinado del propio Luis XIV: el arrogante principe Idomeneo
aparece como una imagen que evoca a la figura del “rey sol”. Esta critica implicita del
absolutismo fue inmediatamente considerada como un manifiesto a favor de la monarquia
limitada, y, desde este punto de vista, la obra de Fénelon tuvo una importante influencia en
el pensamiento filosofico-politico del siglo XVIIIL. De hecho, el barén Montesquieu, quien
la desctibi6é como “Lonvrage divin de ce siecle”™, también parece haberse inspirado en ella para
el proceso de distanciamiento que puso en practica en sus Lettres persanes.

¢Coémo y dénde lo utiliza Meslier? En cuanto al modo, como senala Albert Cherel en
otro estudio ya cldsico, a pesar de haber sido un tenaz critico del Traité de lexistence de Dien de
Fénelon, el cura de Etrépigny se sirvid del Télémague para defender al pueblo y atacar a la
tiranfa de los gobernantes: “las citas estan tomadas de los consejos de Mentor sobre el
desarrollo de la agricultura, o se refieren a la ambicién de los reyes. Se pueden encontrar
motivos [del Té/émaque| en el pasaje en el que Meslier refiere a la utilidad, para «la patria», de
la unidad de la educacién, y sin duda en aquel en el que ensalza las ventajas de una vida
sencilla, limitada a los oficios utiles y al cultivo de la tierra”®. En cuanto al lugar, tal como
ocurre con las referencias de L’Espion turcy de Les Caractéres de La Bruyere, seis de las siete
citas que Meslier toma de las Aventures de Télémague se concentran en la Sexta Prueba de la
Mémoire®.

57 Al respecto, coincidimos con Roland Desné: “Creemos que, sacando provecho de los Caractéres, como
también sacd provecho, y con el mismo espiritu, del Tékmaque, el cura Meslier reacciond con la conviccién y la
sensibilidad de un hombre profundamente sublevado por la miseria popular y para quien el deber esencial es
ponerle fin. Encontré en La Bruyere, como en el autor del Tékmaque, aliados en la lucha contra la injusticia”.
DESNE, “Meslier lecteur de La Bruyere”, p. 104.

58 Meslier cita a Fénelon a partir de la edicién andénima de Adrien Moetjens (La Haye, 1705), por lo que es muy
probable que el cura no conociera nunca el nombre del autor de la obra. Ante la imposibilidad de dar con la
edicién mencionada, aqui nos hemos servido de la que ese mismo impresor realiz6 en 1710.

5 MONTESQUIEU, Pensées, 1, 115. En linea: http://www.unicaen.fr/services/puc/sources/Montesquieu/

0 CHEREL, Feénelon an X1V siécle en France (1715-1820), p. 309.

61 T.a séptima se encuentra al inicio de la obra, en el Avant-Propos. Alli, al ser incluido luego de una referencia a
Job, el texto de Fénelon (Télémagque, 1710, VII, p. 270) busca reforzar la idea de un Meslier de “buen corazén”;

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 123 : : :



Primero, en el capitulo 47, en el que el cura Meslier critica a los ya mencionados
“mendicantes”, la novela pedagdgica de Fénelon es utilizada para insistir en la idea de que la
naturaleza es una madre generosa, que provee a los seres humanos de todo lo que ellos
necesitan para vivir, “con moderacién y laboriosidad”, sin que deban realizar grandes
esfuerzos ni padecer con su trabajo®. Sin embargo, como hay algunos individuos que se
empefian en vivir sin trabajar, a costa de otros que si lo hacen, es inevitable que los que llevan
la carga del trabajo se vean sometidos a condiciones de esclavitud, y que ni siquiera puedan
proveerse a si mismos de una alimentacion digna. Lo que a todas luces resulta una injusticia.

Mas tarde, en el capitulo 55, Meslier recurre al texto de Fénelon con el fin dar un
mayor sustento a su relato sobre “el gobierno tirdnico de los reyes de Francia”, historia que
reconstruye a partir de las paginas de La salut de I'Europe (1694)”. En esas paginas, el cura
insiste en la “inhumanidad” de los principes que ultrajan a los pueblos, y que les arrancan de
sus manos los frutos que estos han cultivado con el sudor de su frente, y da cuenta del
progresivo aumento de los impuestos que se produjo en Francia durante los reinados de Luis
XIII y Luis XIV, lo que redundé en la prosperidad de la corona y la ruina del pueblo francés.
En ese contexto, Meslier incluye un dialogo entre Mentor e Idomeneo —personaje que, como
ya dijimos, personifica el absolutismo del “rey sol”— en donde el preceptor intenta convencer
al monarca de las ventajas que conlleva hacer felices a los pueblos, en lugar de vivir a costa
suya®.

Esta misma idea es retomada un poco mas adelante, en el capitulo 58 de la Sexta
Prueba —donde el Télémaque es citado cuatro veces™—, en el que Meslier se opone a la idea
que defienden los “aduladores de los reyes”, quienes aconsejan a los gobernantes que
mantengan al pueblo embrutecido y en la miseria material, dado que solo asi lograran que
sus subditos permanezcan dociles y evitaran cualquier revuelta politica. Al contrario,
concluye Meslier de la mano de Fénelon, lo que incita al pueblo a revelarse contra los reyes
es la inhumanidad, la avaricia y la penosa situacion en la que éstos lo obligan a vivir. En
efecto, tras incluir una cita de los Essais de Montaigne a través de la que los tiranos son
caracterizados como seres mas salvajes que los canibales del Brasil, Meslier recurre al texto
de Fénelon para concluir:

Los pueblos, como se dice en el Telémaco, son desgraciados por la ambicion de sus
reyes, por su pompa y por su imprudencia, pues el pueblo suele sufrir solo por las faltas de
los reyes, que deberian velar constantemente para evitar que éstos sufran (t. 2, p. 227)...
Un rey no es un rey sino para cuidar de su pueblo, como un pastor de su rebaio o como
padre de su familia®.

en otras palabras, de un cura comprometido con su propia comunidad, que busca ser “el ojo de los que no ven”
y desengafiar a aquellos que sufren bajo la dominacién de sacerdotes y tiranos inescrupulosos.

Cf. MESLIER, (Euvres compleétes, t. 1, p. 31.

02 Cf. MESLIER, Buvres completes, t. 11, p. 52; Cf. FENELON, Télémague, 1710, VI, p. 219.

03 El titulo completo de este panfleto es el siguiente: Le Salut de I'Europe considérée dans un état de crise, avec un
avertissement anx Alliés sur les conditions de paixc que la France propose anjonrd'huy, par anteur de la Réponse au Discours de
M. de Rébenac. Cologne, I'an 1694.

04 Cf. MESLIER, Euvres complétes, t. 11, pp. 130-133. Meslier transcribe un extenso pasaje del libro VI del
Télémague, quitando y manipulando algunas frases. Cf. FENELON, Télémague, V1, pp. 219-221, 222-224.

0 MESLIER, (Euvres completes, t. 11, pp. 136-137, 138 y 140.

6 MESLIER, Euvres complétes, t. 11, p. 138. Cf. FENELON, Télémague, 1710, IX, p. 385 y X, p. 421.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Nuamero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 124 : : :



En suma, Meslier insiste una y otra vez sobre la misma idea: los buenos reyes no son
aquellos que se sirven de la religion para engafar a sus subditos, ni los que utilizan la fuerza
para saquearlos y subyugarlos, obligandolos a una existencia miserable, sino los que logran
gobernarlos con amor y sabidurfa, como un padre a un hijo. He alli la forma de gobierno que
imagina el cura de Etrépigny; una muy diferente de la que pudo ver con sus propios 0jos, o

conocer a través de los pocos libros que tuvo entre sus manos.
5. Conjura y revolucion

¢A quién estaba dirigida la Mémoire de Meslier? Si nos concentramos en las habituales
interjecciones del curas, sabemos que sus destinatarios ultimos no son otros que sus
“queridos amigos”, es decir, los campesinos que solian frecuentar las parroquias de los
pequenos pueblos de Etrépigny y Balaives. Desde esta perspectiva, la Mémoire podria ser
concebida como un libelo de intervenciéon local, como un texto que busca remediar la
situacion particular en la que se encuentran los paisanos de las Ardenas. Sin embargo, si se
consideran con atencion otros elementos, las intenciones de Meslier no parecen agotarse alli;
no solo porque las dos cartas que el parroco dej6 junto a las tres copias del manuscrito
poéstumo se encontraban expresamente dirigidas a los curas de su woisinage, sino también
potque el Avant-Propos y 1a conclusion de la obra estas escritos para ser leldos —u oidos— por
el pueblo, por los pueblos, incluso por toda la humanidad.

Esto es una clara muestra de la diversidad de destinatarios en los que Meslier pensaba,
y de la estrategia de difusion e intervencion politica que él mismo habia concebido. Meslier
parece haber pensado en un doble auditorio; por un lado, el publico /etor, conformado por
los curas de las parroquias vecinas y todos aquellos hombres d'esprit que fueran capaces de
sopesar con serenidad y justicia los irrefutables argumentos que él crefa haber presentado a
lo largo de su voluminoso esctito”; por otro, el publico auditor, destinado a escuchar el
sermoén ateo que el cura les habia preparado con tanta dedicacion, y que sus colegas, una vez
convencidos ellos mismos, no podrian negarse a revelar a sus fieles. En consonancia con ello,
Meslier también piensa en una doble estrategia de liberacién: primero, el cura crefa necesatrio
que sus lectores iniciaran una comjura; en otras palabras, que hicieran circular secretamente el
mensaje, reproduciéndolo y acrecentando su potencia, su poder de fuego. Luego, era
imprescindible que estos hombres lo comunicaran a quienes padecian silenciosamente bajo
el yugo, alentando la desobediencia civil y la revolucion.

Solo desde esta perspectiva es posible comprender el siguiente pasaje de la
Conclusion de la Mémoire, en donde Meslier afirma: “Me gustaria poder hacer oir mi voz de
un extremo al otro del reino, o mas bien de un extremo al otro de la tierra”®. O el
llamamiento que el propio cura hace a los pueblos algunas lineas mas abajo:

67 Cf. MESLIER, (Euvres complétes, t. 111, pp. 171-177. El término appel comme d’abus, que da titulo al dltimo
capitulo de la Mémoire, designaba en Francia el recurso procesal por el cual los miembros de clero tenfan la
facultad de impugnar una decision abusiva de un organismo eclesiastico fuera de su ambito de competencia,
llevandola ante los tribunales civiles. En el caso particular de Meslier, “ante el tribunal de la droite raison”. En tal
sentido, puede decirse que los Gnicos capaces de leer y juzgar la Mémorie de un modo adecuado son, como en
el caso del TTP de Spinoza, quienes pueden guiarse por la razoén.

8 MESLIER, Buwres completes, t. 111, p. 129.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 125 :: :



Su salvacion esta en sus manos, su liberacién depende solo de ustedes, si tan
solo pudieran ponerse de acuerdo; tienen todos los medios y fuerzas para
librarse e incluso para hacer esclavos a sus tiranos, porque sus tiranos, por
muy poderosos y formidables que sean, no tienen poder sobre ustedes sin
ustedes; toda su grandeza, toda su riqueza, toda su fuerza y todo su poder
proviene solo de ustedes. [...] {Unanse, pues, pueblos, si son sabios; tinanse
todos, si tienen el valor para librarse de todas sus miserias comunes;
entusidasmense y animense unos a otros en una empresa tan noble, generosa,

importante y gloriosal®

Seguin nuestra mirada, estas lineas —en las que resuenan a la vez las voces de Karl
Marx y de Etienne de La Boétie, otra posible fuente de inspiracion politica de Mesliet’— no

hubieran sido posibles, quizas, sin los conocimientos histéricos que el cura posefa.
Referencias bibliograficas

ANONIMO. Lesprit du cardinal Mazarin, ou entretiens Sur les Matiéres du Temps, sur ce qui se passe
a la Cour de France, & dans celle des autres Princes de I'Europe. Cologne: Chez Pierre Marteau,
1695.

BAUDRY-KRUGER, Hervé. “La bibliotheque de Jean Meslier (essai de reconstitution
d’apres le Mémoire)”. In: MESLIER, Jean, Mémoire des pensées et des sentiments. Paris: Talus
d’approche, 2007, t. I, pp. 37-44.

BENITEZ, Miguel. Les yeux de la raison. 1e matérialisme athée de Jean Meslier. Paris: Honoré
Champion, 2012.

BETTS, Chatrles. Early Deisn in France. From the so-called ‘déistes’ of Lyon (1564) to 1 oltaire’s
Lettres philosophigues (1734). The Hague: Matinus Nijhoff Publishers, 1984.

BREDEL, Marc. Meslier l'enragé, prétre athée et révolutionnaire sous Lonis XI1/. Paris: Balland,
1983.

CHEREL, Albert. Fénelon au XV11I siécle en France (1715-1820). Paris: Hachette, 1917.

DERUETTE, Serge. “Jean Meslier ou I'athéisme vu d’en bas”. In: STAQUET, Anne (dir.),
Athéisme voilé] dévoilé aux Temps Modernes. Bruxelles: Académie royale de Belgique, 2013, pp.
215-238.

DESNE, Roland. “Meslier lecteur de La Bruyere”. In: AA.VV. Etudes sur le Curé Meslier. Paris:
Société des Etudes Robespierristes, 1966, pp. 87-104.

0 MESLIER, (Euvres completes, t. 111, pp. 146-147.
70 Cf. WEBER, “Meslier et le XVTe siécle”, 1966.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 126 : : :



. “L’homme, 'ccuvre et la renommée”. In: MESLIER, Jean. (Euwvres completes. Paris:
Anthropos, 1970, t. I, pp. XVIILXXIX.

. “Les lectures du curé Mesliet”. In: Mélanges de littérature francaise offerts a M. René
Pintard, vol. X111, n. 2, 1975, pp. 613-628.

DOMMANGET, Maurice. Le Curé Meslier, athée commmuniste et révolutionnaire sous Louis X1/
Paris: Coda, 2008.

FENELON, Francois. Aventures de Télémaque, fils d’Ulysse; ou suite du quatriéme livre de I'Odyssée.
La Haye: Chez Adrien Moetjens, 1710.

GAUDIER, Jean-Pierre; HEIRWEGH, Jean-Jacques. “Jean-Paul Marana, I.’Espion dn Grand
Sezgneur et histoire des idées”. In: Etudes sur le XV 1IIe siécle, vol. VIII, 1981, pp- 25-52.

GUION, Béatrice. “L’Espion du Gran Seigneur, ou linvention du roman épistolaire
oriental”. In: Littératures classiques, vol. 1, n. 71, 2010, pp. 187-202.

LA BRUYERE, Jean. Les Caractéres de Thegphraste traduits du gre, avec 1 es Caractéres on les Maurs
de ce siecle. 2 vols. Paris: Chez Estienne Michallet, 1697.

MARANA, Giovanni Paolo. L’Espion dans les Cours des Princes Chrétiens. 6 vols. Cologne: Chez
Erasme Kinkius, 1715.

MESLIER, Jean. Euvres complétes. Paris: Antrophos, t. I, 1970; t. 11, 1971; t. 111, 1972.

MONTESQUIEU. Edition critique des Pensées, C. Dornier (éd.), Presses universitaires de Caen,
2013. Acessivel em: http://www.unicaen.fr/setvices/puc/sources/ Montesquieu/

REGUIG-NAYA, Delphine. Fénelon, les legons de la fable. Les Aventures de Télémague. Partis:
PUF/CNED, 2009.

SOBOUL, Albert. “La critique sociale devant son temps”. In: MESLIER, Jean. (Exvres
complétes. Paris: Antrophos, 1970, t. I, pp. CI-CXLVI.

TIZZIANI, Manuel. “Doubt, disbelief, and irreligion. From Montaigne’s skepticism to
Meslier’s atheism™. In: Sceptical Doubt and Disbelief in Modern European Thought: A New Pan-
American Dialogne. Vicente Raga Rosaleny and Plinio Smith (eds.). New York: Springer, 2020,
pp. 123-142.

. “« Mientras queden tinta y papel en el mundo ». Meslier, lector de Montaigne”. In:
Cuadernos de Filosofia, n. 65, 2015, pp. 59-72.

. “« Autant qu’il y aura d’encre et de papier au monde ». Meslier lecteur de
Montaigne”. In: La Lettre clandestine, n. 24, 2016, pp. 297-316.

WARREN, Daniel. “Marana’s Turkish Spy and the development of Meslier’s historical
thought”. In: Journal for Eighteenth-Century Studies, vol. 13, n. 13, 1977, pp. 10-18.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 127 : : :



WEBER, Henry. “Meslier et le XVIeme siécle”. In: AA.VV. Etudes sur le Curé Meslier. Paris:
Société des Etudes Robespierristes, 1966, pp. 53-70.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 128 : : :






Da atragao por um enigma: os caminhos de Claude Lefort a obra

Magquiavel!

Dario de Negreiros?

Resumo: Neste artigo, esforcamo-nos para retracar os caminhos que — ao longo das décadas de 1950
e 1960 — conduziram Claude Lefort 4 obra Maquiavel, para a qual viria a dedicar, posteriormente, seu
mais longo estudo. De modo sumario, passamos por alguns momentos importantes de seu percurso
como intelectual-militante e, com mais vagar, trataremos do modo como Lefort coloca em relacao
os pensamentos de Maquiavel e Marx. Trata-se, portanto, de analisar os deslocamentos lefortianos
prévios a escrita de Le Travail de l'wnvre Machiavel (1972), percorrendo as sendas pelas quais
gradualmente sua curiosidade se deslocaria do pensador prussiano ao florentino.

Palavras-chave: Lefort — Maquiavel — Marx — O trabalho da obra Maquiavel

The attraction to an enigma: Claude Lefort’s paths to Machiavelli

Abstract: “This book” — says Claude Lefort about his opus magnum, Ie Travail de 'envre Machiavel
(1972) — “was born from the attraction to an enigma, about which we would not be able to say all the
motives”. In this article, striving to retrace the paths that led Lefort to Machiavelli, we ask: if the
manifest speech of the French philosopher is dedicated to the work of the Florentine secretary, how
would this object be inserted in his hic et nunc, latent theme which motivated him to carry out his
longest study? To do so, we must, at first, pass through some important moments in his journey as
an intellectual militant. Finally, we will analyze the way Lefort puts the thoughts of Machiavelli and
Marx in relation.

Keywords: Lefort — Machiavelli — Marx — Machiavelli in the making

! Este artigo ¢ resultado de uma dissertagao de mestrado apresentada ao Departamento de Filosofia da USP,
orientada pela Profa. Dra. Marilena Chaui, e recebeu o apoio do CNPq durante o processo de sua escrita.
2 Doutorando em Filosofia pela Universidade de Sdo Paulo.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 130 : : :




Ha uma relagao particular que a filosofia politica mantém com a escrita. Quem a ela se
dedica, adverte Lefort’, “nao pode ceder inteiramente a ilusio de se desligar de seu tempo™,
como se seus escritos nao tivessem destinatarios contemporaneos reais ou pressupostos,
como se ndo se inserisse e nao interviesse em um debate mais ou menos importante para os
acontecimentos de sua época.

Em uma palavra: todo e qualquer escrito que aceite o desafio do politico direciona-se em algnma
medida da sua época, mede suas letras a partir dos debates que lhe sio coetaneos, insere-se nas
disputas politicas presentes e, mesmo que nao as tematize explicitamente, nado pode deixar
de expressa-las como palavra latente, fio invisivel que guia e sustenta a costura de seu discurso
manifesto. Eis o desafio inescapavel: ao escrevermos sobre politica, a alguém nos
enderegamos com um propdsito, inevitavelmente, propriamente politico.

No presente artigo, esfor¢amo-nos para retragar os caminhos que, ao longo das
décadas de 1950 e 1960, conduziram Lefort ao pensamento maquiaveliano, ao qual viria a
dedicar, posteriormente, seu opus magnunr. Para tanto, deveremos passar rapidamente por
alguns momentos importantes de seu percurso como intelectual-militante e, com mais vagar,
trataremos do modo como nosso autor coloca em relagdo os pensamentos de Maquiavel e
Marx. Trata-se, neste artigo, portanto, de analisarmos os deslocamentos lefortianos prévios a escrita
do TdoM, sendas pelas quais gradualmente sua curiosidade se deslocava do pensador
prussiano ao florentino.

“Este livro” — eis a frase com a qual Lefort inauguraria sua mais importante obra —
“nasceu da atragdo por um enigma, sobre a qual nés nio saberfamos dizer todos os

motivos”. Quais seriam, afinal, os motivos de sua atracdo pelo enigma Maquiavel?
Maquiavel, o outro de Marx

Quando indagado sobre seu interesse na obra do secretario florentino, Lefort afirma:
“De certa forma, eu me voltei a Maquiavel como ao outro de Marx™’.

“Outro”; curiosa expressao, mas que nesta entrevista concedida em abril de 1978
parece ser utilizada em sua acep¢dao mais corriqueira: enquanto o marxismo ignoraria o
problema do politico, uma vez que “pretende encontrar o fundamento da realidade social
tio somente nas relacdes de producio”, Maquiavel, ao contririo, tetia feito do politico o
centro de sua reflexao. Um més depois, em maio, Lefort nao hesitaria em formular sua
resposta nos mesmos termos ao Le Monde, desta vez ainda mais enfatico, quando novamente
indagado sobre os motivos de seu interesse em Maquiavel:

3'Todos os trechos de obras nao-lus6fonas citadas neste trabalho constituem tradugoes livres.
+ LEFORT, Ecrire — a Péprenve du politique, p. 11.

5 Le Travail de 'wnvre Machiavel. Patis, Gallimard, 1972 (doravante TdoM).

¢ LEFORT, Le travail de I'awnvre, Machiavel, p. 9.

" LEFORT, Le temps présent, p. 347.

8 LEFORT, Le temps présent, p. 347.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 131 :: :



Maquiavel me atraiu por multiplas razdes. Mas ha uma que é preciso
mencionar antes de qualquer outra. Desde cedo me atentei a uma lacuna da
problemética marxista: a lacuna do politico.’

Perfeitamente simétrico, ainda que inverso, é o ponto de partida — adotado para em
seguida melhor ser desconstruido — do texto “Maquiavel: a dimensdo econdmica do
politico™:

Maquiavel — gostam de repetir — afirmou plenamente a autonomia do
politico: da reflexio politica em relacao a ética; dos fatos politicos em relacao
aos fatos da cultura e aos fatos econoémicos. (...) Deverfamos, notadamente,
reconhecer que Maquiavel deixa ‘fora de sua investigacao tudo o que constitui

a vida social e econémica’.!’

Perfaz-se, assim, a oposi¢iao: enquanto 0 marxismo autonomizaria 0 econdémico e
ignoraria os fatos do poder, Maquiavel autonomizaria o politico e ignoraria os fatos da
economia. Maquiavel, o outro de Marx: “outro”, até aqui, ndo ¢ outra coisa senao O anverso,
O contrario, 0 Oposto, imagem em negativo: a sombra do pensamento de um é o foco dos holofotes do
outro. Tomemos o termo, pois, a0 menos inicialmente, nesta acep¢ao, vejamos até que ponto
podemos sustenta-la e deixemos que nossa investigacao nos conduza, se ela assim nos exigir,
a eventuais complicagdes.

Da vulgata marxista, Lefort ndo precisou do encontro com Maquiavel para se manter
afastado. A ideia de uma teleologia da histéria, bem como de uma possivel determinagio
cientifica do fené6meno social — em resumo, “a versio mecanicista e determinista”!! do

marxismo —, desde cedo Lefort, contra certo marxismo mas ainda com Marx, recusaria:

eu jamais sustentei a concepgao clentificista, economicista, segundo a qual
Marx teria descoberto as leis que regem o funcionamento da sociedade e a
evolucao da humanidade. Meu temperamento intelectual, mas também o
encontro com Merleau-Ponty, e gracas a ele com a fenomenologia, quando
eu ainda era muito jovem, me preservaram desta petversdo.'?

Se, portanto, Lefort ndo cansara de afirmar que “a nogao de indeterminagiao da
histéria sempre foi para [ele] essencial””, e se esta se deve antes a seu precoce encontro com
Merleau-Ponty do que com Maquiavel, tampouco deixa de ser claro que a radicalidade da
indeterminabilidade do poder e do saber que encontrard na letra maquiaveliana pode ser elencada como
um dos elementos que motivaram sua atragdo, permitindo-o renovar sua muni¢ao contra a
“perversio” de um marxismo mecanicista e determinista.

Até aqui, fogo amigo de um intelectual militante de Socialisme on Barbarie, engajado na
tarefa de alvejar a vulgata marxista para melhor defender Marx. Mas uma modulagio

9 LEFORT, Le temps présent, p. 359.
10 LEFORT, As formas da histdria, p. 142.
W LELLOUCHE, L'invention du politique.
12 LEFORT, Le temps présent, p. 359.
3 LEFORT, Le temps présent, p. 842.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 132:: :



fundamentalmente diferente aparecera em sua fala quando comegar a direcionar sua critica
ao modo de compreensao marxiana do estatuto do poder, da divisio social e, em consequéncia,
do conceito de revolugao. Agora, diz: “eram os principios fundamentais da a¢ao revolucionaria
(-..) que eu queria colocar em questdo. E, de saida, a prépria imagem da Revolucao™™.

Mais uma vez, nao teria sido o secretario florentino, contudo, o pivé da separagao.
Indagado se seu “divércio com Marx” ocorrera simultaneamente a sua descoberta de
Magquiavel, Lefort responde negativamente: a ruptura se consuma, diz, em 19506, explicando:

“é uma data precisa no meu itinerario”"

. E acrescenta: “é um pouco mais cedo que eu
comeco a trabalhar sobre Maquiavel, nos anos 1954 e 1955”5, A ruptura parece vir antes do
olhar a0 mundo do que do estudo de uma obra de pensamento: 1956, “data precisa”, pois
data de dois acontecimentos histéricos fundamentais para o crescimento da perspectiva
critica a experiéncia soviética: o Relatério Khrushchov e a Revolugao Hungara. Apenas neste
momento, e tocado por estes dois eventos, afirma: “eu verdadeiramente compreendi o
carater totalitario do comunismo soviético”"".

Se a importancia de Maquiavel é pela segunda vez menosprezada na resposta, é
seguro que sera a partir dele que Lefort ird assentar as bases de suas criticas e — nao ha davidas
de que residem aqui outros #otives de sua atragao. A quem estava as voltas com o modo como
a divisdo social, longe de desaparecer, tornara-se tio profunda quanto denegada no
totalitarismo soviético, ¢ evidente a valia de um pensamento no qual a divisao social deixa de ser

divisao de fato, portanto contingencial e passivel de ser suprimida, para se tornar divisao insuperavel:

Para nossos leitores, que conheceram a empreitada extraordinaria que, sob o
nome de comunismo, se da por fim a plena emancipag¢ao do povo, a licao de
Magquiavel ¢ plenamente confirmada pela histéria. Da destruicio de uma
classe dominante surgiu nido uma sociedade homogénea, mas uma nova

figura da divisao social."®

Duas sio, precisemos, as novidades. Decerto, “o filésofo florentino tinha, bem antes
de Marx, destacado a divisao de classes em todas as sociedades histéricas, mas ele nao a fazia
derivar de um estado de fato”, a saber, nio a fazia derivar do “estado de desenvolvimento
das forcas produtivas e da divisao do trabalho”". Em adi¢do, além de deixar de ser entendida
como contingente, a divisao, em Magquiavel, ¢ desdobrada em duas: constitutivamente dividida entre
aqueles que desejam dominar e aqueles que desejam nao ser dominados, a sociedade, nao
obstante esta cisdo interna, forma ainda um comjunto social, este, por sua vez, ¢ um dos termos
de uma segunda divisao: @ sociedade estd insuperavelmente cindida do lugar do poder.

A questao de Maquiavel, e que Lefort traz para si, pode entao ser assim formulada:
“como conceber um pensamento que permita alcangar a realidade social como estando

14 Entrevista concedida em 1975, disponivel em LEFORT, Le temps présent. A presente citacdo faz referéncia,
precisamente, a p. 236.

5 LELLOUCHE, LZnvention du politique.

16 Idem. Setia no Brasil, enquanto lecionava filosofia como assistente do professor Jodo Cruz Costa, que Lefort
viria a iniciar seus estudos mais sistematicos sobre Maquiavel: “ele levou seu Maquiavel para o Brasil, onde este
foi o tema de diversos cursos na Universidade de Sdo Paulo (1953-54)”. (BATAILLON, “Claude Lefort, the
Practice and Thought of Disincorporation”. In: PLOT, (otg.), Claude Lefort: thinker of the Political, p. 94).

17 Idem.

18 LEFORT, Ecrire — a l'éprenve du politigue, p. 174.

1 LEFORT, Le temps présent, p. 360.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 1

2
J

3



simultaneamente unificada por uma perspectiva e rasgada pelo enfrentamento entre grupos
ou classes?”®. A tentativa de compreensao desta contradi¢do vira pela investigacio desta
dupla divisio que permite o surgimento de uma paradoxal #nidade nao una, uma sociedade
que, embora cindida, nao deixa de ser #ma sociedade:

Lefort percebe ter em maos, assim, um pensamento capaz de nos desiludir duas
vezes: por um lado, “Maquiavel dissipava a ilusdo de uma sociedade que se ordenaria sem
divisio™', de uma sociedade una, que por nio estar internamente cindida entre Grandes e
Povo eliminon de si a fignra do conflito. Em uma palavra: desfaz-se a ilusio da boa sociedade. Por outro
lado, nao sendo possivel que poder e conjunto social formem um sé corpo, o florentino
“dissipava a0 mesmo tempo a ilusao de que poderia haver um bom poder, seja acima das
classes, arbitro dos conflitos, seja confundido com o povo inteiro”*. Nao ha poder que, a0

ser exercido, NAo seja 7zais ou menos violento, mais ou menos opressor e mais ou menos mistificador.

(-..) o poder, mesmo o melhor, sera sempre o poder. Ele abordara sempre a
sociedade (...) no interior (...) do quadro de representagdes que lhe impoe (...)
sua distancia em relagdo a vida das pessoas na sociedade. (...) aos meus olhos,
o poder (...) sera sempre, no melhor dos casos, mais ou menos malvado /d

demi manvais].®

Se se entende, portanto, que o ato revolucionario ¢ aquele que funda uma sociedade
em cujo interior nao ha mais separagao entre dominantes e dominados e na qual o lugar do
poder se confunde com o lugar do conjunto social, ou seja, uma sociedade capaz de abolir
esta dupla divisdo, eliminar o conflito e libertar definitivamente o povo tanto da opressao do
Poder quanto da opressao dos Grandes, entao esta imagem de Revolugao Lefort nao mais podera

sustentar:

a ideia da revolucdo como acontecimento absoluto, fundac¢io de um mundo
no qual os homens dominariam inteiramente as instituigoes, se colocariam de
acordo no conjunto de suas atividades e de seus fins, (...) esta ideia esta
sectetamente ligada com a representacio totalitaria.*

Mas ha também, lembremos, revolucionarios mais bem avisados, aqueles que
conhecem bem a falacia das ideias de unidade e homogeneidade do social e que sonham com
a sociedade da plena abertura ao novo, da radical legitimidade da diferenca e do permanente
reconhecimento da produgdo de multiplicidades proprias a poténcia disruptiva da vida. Ora,
esta auséncia completa de Obices a diferenciacio nao pode, decerto, conviver com uma
concepgao que sustenta as inevitabilidades do carater opressivo do poder e da insaciavel
dominagao dos Grandes. Sejamos, pois, rigorosos com nosso proprio autor e destaquemos
que muito embora no trecho acima, escrito em 1970, ele associe sem ressalvas a imagem da

20 POLTIER, Clande 1efort: la déconverte du politique, p. 32.
2V LEFORT, Le temps présent, p. 360.

2 Idem.

23 LEFORT, Le temps présent, p. 355.

24 LEFORT, Le temps présent, p. 268.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 134 :: :



boa sociedade e do bom poder a experiéncia totalitaria, sua descrenga nestas ideias vai ainda
mais longe. O que fica claro nesta entrevista concedida duas décadas depois, em 1996:

Na minha juventude eu encontrava em Marx — era uma utopia, eu estou de
acordo — o esbo¢o um pouco maluco de uma sociedade em que cada um
poderia, a0 seu tempo, exercer a mesma fung¢ao, onde nao haveria clivagens
decisivas devidas a divisao do trabalho, em que se daria espago de direito a
espontaneidade. Assim, a ilusio a qual eu cedi foi a de uma sociedade
completamente efervescente. Outra coisa ¢ a imagem de uma coletividade
que, de algum modo, se dobra sobre si mesma, uma sociedade totalitaria, na
qual os individuos estio sob a autoridade de um senhor.”

Facamos, enfim, o recenseamento dos deslocamentos operados: (). de um
pensamento que deixa o politico a sombra aquele cujo foco é o poder; (ii). da concepgao
determinista da histéria ao pensamento da indeterminacio radical; (iif). da contingéncia de
uma divisao de fato a insuperabilidade de uma dupla divisio produtora de uma paradoxal
unidade cindida; (iv). da a¢do revolucionaria com vistas a fundagdao da boa sociedade a
inevitabilidade da opressio do Poder e dos Grandes.

Nao por acaso, dois anos apds a “ruptura de 1956” tornar-se-ia impossivel para
Lefort permanecer no grupo Socialisme on Barbarie. Pois, de fato — e ainda que ao observarmos
de nossos dias possa nos parecer evidente a ingenuidade do projeto — trata-se nao apenas de
uma revista académica de alto nivel, mas de um grupo que “se acreditava o embriao de uma
organizag¢ao revolucionaria”?.

Haveria muito a ser dito sobre a ruptura de Lefort com o grupo que formava
Socialisme on Barbarie. Mas, para nossos propositos, basta destacar que este estudioso de

527
, de um

Magquiavel ja ndo mais acreditava em uma perspectiva dirigista, “organizacionalista
pequeno apanhado de intelectuais cuja identidade maior consistia no devaneio comum de
encarnar o polo diretor do que deveria vir a ser, um dia, uma espécie de vanguarda da classe
trabalhadora mundial em sua marcha revolucionaria.

Sonhos que se tornariam ainda mais fortes em 1958, com o que Lefort chama de
“golpe de Estado a frio”* de Chatles De Gaulle, momento no qual os membros do grupo —
pensando estar diante de uma “virada historica” que criara “um vazio politico sem

2529

precedentes”® na Franca — “acreditaram ter chegado a hora de construir a organiza¢ao com

a qual sonhavam” *

. A permanéncia de Lefort se tornaria, entdo, insustentavel. Assim, diz
nosso autor, “na auséncia de um movimento social do qual eu pudesse participar, convenci-
me da necessidade e da legitimidade de um trabalho teérico”. > Neste mesmo ano de 1958,

apos gestar por mais de quatro anos as suas leituras de Maquiavel nas salas de aula das

2 LEFORT, Le temps présent, p. 845.
20 LEFORT, Le temps présent, p. 232.
27 1dem.
28 LEFORT, Le temps présent, p. 233.
2 Idem.
30 Idem.
' LEFORT, Le temps présent, p. 345.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 1

2
J

-
Jii



universidades de Siao Paulo e de Caen, Lefort leva um projeto de doutorado ao seu
orientador, Raymond Aron.

Habitados por um mesmo

Em um coléquio ocorrido na cidade de Toronto, em 1974, Lefort se dedicara a
desmontar a leitura que faz de Maquiavel um pensador desinteressado pelos aspectos

econémicos do social e do politico:

talvez nds nos decepcionemos porque nao sabemos reconhecer na obra os
momentos em que a analise politica implica uma visao econdémica. Estamos
decepcionados, talvez, porque permanecemos prisioneiros de nma representago

Sumdria tanto dos fatos econdmicos quanto dos fatos politicos.”

Eis um momento em que Lefort fala de Maquiavel como bem poderia estar falando
de si mesmo. Trata-se sobretudo, de inserir os pensamentos maquiaveliano e lefortiano no
interior de uma mesma tradicao: a #radi¢ao da filosofia politica. Se quisermos, diz Lefort, definir
a especificidade da filosofia politica, “s6 podemos fazé-lo opondo-a ao espirito das ciéncias
sociais ou das ciéncias humanas em geral” ». Afinal, alguém que advoga pela radical
indeterminagao dos fenémenos sociais nao podera enxergar em expressdes como ‘“‘ciéncias
sociais” ou “ciéncias humanas™ outra coisa sendo uma contradicao em termos: a tentativa de
aplica¢ao de métodos de reducio cientifica aquilo que se define, justamente, por ser avesso
a objetividade da ciéncia.

“Filosofia politica”, dira Lefort, nao como quem da destaque a limitacao
inevitavelmente posta pela adjetivagdo, mas, ao contririo, como forma de ressaltar a
abrangéncia imposta pelo substantivo. Pois ndo se trata de estabelecer distingdes e erigir
fronteiras entre diferentes tipos de filosofia — como um bidlogo que, para delimitar sua
diferenca no interior do vasto campo da biologia, “se situa no quadro da biologia molecular,
por exemplo™*. Ao contririo, trata-se de fazer o movimento oposto — remetendo a politica
a filosofia e nao esta aquela — de modo a reivindicar ao pensamento sobre o politico o quadro mais amplo
da investigacao filosdfica, a saber: “uma interrogacao do tempo no qual se vive”*. “O filésofo”,

entende nosso autor:

nao pode se satisfazer com a separa¢do estabelecida, de um ponto de vista
cientifico, entre a politica (entendida como o conjunto das atividades e das
relagoes tocantes ao exercicio do podet) e, de outra parte, a economia, o
direito, os costumes etc. (...) Eu nao quero dizer que toda a vida social é
determinada pelo modo de definicio e de representacao do poder. (...) Eu
quero somente colocar em evidéncia a ideia de “forma de sociedade” (...).*

32 Grifos nossos. LEFORT, As formas da histéria, p. 144.
3 LEFORT, Le femps présent, p. 601.
3 LEFORT, Le femps présent, p. 600.
3% LEFORT, Le femps présent, p. 601.
36 LEFORT, Le temps présent, p. 602.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 136 : : :



E com a ideia de forma de sociedade retornamos, enfim, a Maquiavel. Pois, como explica
Lefort, ndo pode haver autonomia do politico — ou tampouco abandono do econémico —
aquele que se poe a pensar as formas do social. Resposta necessaria, mas que, convenhamos, nao
¢ suficiente: afinal, nada nos impede de colocar a questao essencial: qual é, entdo, o ponto de
Arquimedes apoiado no qual o florentino pode girar o seu mundo? A resposta ja nos é
conhecida: “a forma das relagbes sociais”, Maquiavel “coloca através da divisio grande-
povo”?.

Ao tocar este elemento nuclear, Lefort, longe de temer o anacronismo, faz questio
de estabelecer uma relagdo de plena comutabilidade — algo que, por sinal, permanecera ao
longo de todo o TdoM — entre o que aparece no pensador renascentista como a divisao da
Cidade entre o desejo do povo e o desejo dos grandes e um termo muito mais
contemporaneo, que sabemos bem a quem devemos tributar. “Todo mundo sabe”, relembra
Lefort, “que Maquiavel concebe o poder em relacdo com a luta de classes” *.

“Maquiavel, o outro de Marx™: eis que, enfim, comegamos a chegar as complicagdes
que trarao a esta expressao um outro significado. Procedamos entdo a analise de um texto
publicado em 1960 na Cabiers internationanx de sociologie, no qual Lefort se propde a confrontar
as obras de Marx e Maquiavel. Confrontacio cuja inspira¢ao, logo de saida, nosso autor deixa

claro se dever antes a percepgao de um esmo do que a de um outro:

A ideia de confrontar a obra de Maquiavel com a de Marx ¢ sugerida pela
observagao segundo a qual fanto uma como a outra sao habitadas por uma mesma

paixio realista.”

Do outro entendido como oposto, contrario, inverso, passamos a um outro que, sem
deixar de sé-lo, pode bem ser habitado por um mesmo.

Por uma paixao realista

Realismo: a apari¢ao deste termo na pena de Lefort desconcerta e parece até mesmo
emudecer os comentadores. Mas o que aqui poderia querer dizer realismo? Ou, para retomar
a pergunta posta por Lefort, o gue ¢ o realismo em politica? Procuremos seguir, inicialmente, a
argumentac¢ao do autor. Logo de saida, a respeito da pergunta “que ¢ o real?”, uma afirmagao
grandiloquente:

E por ter enfrentado esta questdo, sem se deixar inteiramente desviar pelo
objeto de suas preferéncias, que uma teoria politica, por mais ligada que seja
a uma pratica, poéde adquitir um alcance universal (...).*’

Nao haveria, para Lefort, pensamento politico que transcenda os interesses
especificos de sua época e de seu contexto social e histérico a nao ser estes que, ousadamente,
poem-se a enfrentar o enigma do real. Sao escritores que querem “descobrir os motivos em

ST LEFORT, As formas da histéria, p. 144.

B LEFORT, As formas da histéria, p. 142. Grifo nosso.
¥ Grifo nosso.

4 LEFORT, As formas da bistdria, p. 183.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 137 : : :



virtude dos quais agem os individuos ou os grupos, assim como as causas que explicam o

devir das sociedades” #

. E, mais fundamentalmente: sao escritores aos quals recorremos,
admitamo-lo, ndo pela mera curiosidade erudita sobre as sociedades em que viviam, mas com
alguma esperanca de que suas leituras possam de algum modo transcender a problematica de
seu tempo e nos ajudar a langar luz a nossa propria época e aos nossos problemas. Do que

decorre a pergunta:

O que ¢ que, na obra de carater politico, a despeito do fato de que nasce nas
fronteiras de uma sociedade e a aborda dentro dos tragos particulares que lhe
compode um determinado estado da produgio, das institui¢des e da cultura,
desbrava uma via de acesso a realidader*

Mas, notemos, ha algo mais nesta discussao do que apenas o estatuto do realismo.
Ha o real, com efeito, mas ha também w esforco de conquista; ha uma via de acesso a realidade,
mas ha também alguém que a guer desbravar; ha motivos e causas que explicariam individuos
e sociedades, mas ha antes aqueles que o supéem e que ousam tentar descobri-los.

Lefort costuma ser cirurgico na escolha de seus termos — motivo pelo qual nao
poderfamos deixar o pequeno elefante do realismo passar pela sala sem ser nomeado. Mas
igualmente nao podemos esquecer do termo que o acompanha: o zeszo que habita Maquiavel
e Marx ¢, antes de tudo, #ma paixdo. Habitados por uma mesma paixao realista:

Com este termo queremos, primeiramente, designar segundo o uso corrente
o desgs” de um modo de a¢ao que responde a méveis e se subordina a fins
cuja observacdo mostra serem ¢fefivamente os moveis e os fins de uma
humanidade empirica.*

Ouricados que ficamos ao lermos termos que nos remetem ao dominio da
objetividade — realismo, observacio, efetividade, empiria — quase nao nos damos conta de
que todos eles estao a servico da qualificagdo de um substantivo primeiro, radicalmente
subjetivo: o desejo. Ha, pois, um desejo fundamental. Mas, e agora carregando as tintas no
termo que a ele se opde, ha também:

um sistema de realidade para além das quais o arbitrario do desejo, mesmo
que ainda se regule em fungao de certas propriedades do objeto, nao deixa de
condenar o sujeito, irremediavelmente, a perder o controle de suas

operacoes.”

Trata-se, portanto, da tentativa de examinar com lupa “as condi¢des de fato” *, mas
tendo como lente de aumento a “vontade de reconhecer nelas a origem de uma necessidade

Y LEFORT, As formas da histdria, p. 185.
2 LEFORT, As formas da bistiria, p. 186.
4 Grifo nosso.

“ LEFORT, As formas da bistiria, p. 187.
% LEFORT, As formas da bistiria, p. 187.
46 Idem.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 138 : : :



pratica”’; trata-se bem de investigar a “realidade empirica, tal como a compoe a histéria dos

homens”*

, Mas somente para, por meio desta investigacdo, chegar a descoberta, no interior
desta realidade, daquilo que setia “o fundamento da a¢io adequada™®. E este, enfim, o mesmo

que habita as obras de Maquiavel e Marx, o mesmo enigma de uma paixao realista:

Ambos partem da certeza de que o real é o que ¢ e que, de uma certa maneira,
nao ha nada a mudar nele, mas daf deduzem, todavia, uma tarefa pratica:
paradoxo deliberadamente enfrentado e aparentemente resolvido por meio
do pensamento segundo o qual esta tarefa se acha inscrita na realidade
empitica.”’

Para melhor compreendermos esta aparente resolu¢io do paradoxo, passemos

rapidamente pela leitura lefortiana de um intérprete que a desenvolve.

Nao hd caminho mais simples e mais esclarecedor para compreendermos as
peculiaridades do modo pelo qual Lefort confronta os pensamentos de Marx e Maquiavel do
que, de saida, passarmos pela sua leitura sobre as caracteristicas que esta mesma confrontacao
adquire sob outra pena: a de Antonio Gramsci. Nao ha melhor caminho, entenda-se, pois
nenhum outro poderia deixar tao claro aquilo que Lefort #ao pretende fazer.

Isto de modo algum significa que nosso autor niao reconhega os méritos da andlise
do marxista italiano. Gramsci, diz Lefort, bem compreendeu que a obra, a0 mesmo tempo

951

que constitui a “expressio da experiéncia histérica de uma classe”’, estd nao obstante para

além de suas determinagdes historicas, que ela possui a inesperada capacidade de se projetar

ara outros tempos e espacos, que ela lanca aos leitores presentes e futuros uma espécie de
cos, ¢

chamado a ser decifrado, que ela nos convoca, enfim, a “‘uma atitude tedrica e um partido pratico,

que anunciam o encontro necessitio de nosso pensamento com o seu””. E deste modo,

9953

pois, que a obra politica “desbrava uma via de acesso a realidade” e, desta percepgao, Lefort
e Gramsci compartilham plenamente. Esgotam-se aqui, contudo, as concordancias. Se da
obra depreendem-se um chamado a ser decifrado, nma atitude tedrica e um partido pratico, nao restam
davidas de que — a0 menos na leitura de Lefort — os chamamentos que estes intérpretes
decifram dissonam, que eles ndo adotam, no trabalho teérico, a mesma atitude, e que estio
longe, na pratica, de pertencer ao mesmo partido.

Niao se trata, destaquemos, de avaliar aqui a justeza da critica de Lefort a leitura

gramsciana®. Para os propésitos restritos deste artigo, interessa apenas observar que a analise

47 Ldem.

8 Idem.

49 Idem.

59 Idem.

51 CHAUI, “O pensamento da obra de pensamento”, p. 25.

52 LEFORT, As formas da bistoria, p.186.

53 Idem.

54 Para Juarez Guimaries, o capitulo dedicado a Gramsci pelo filésofo francés em sua grande obra “é certamente
uma das pecas mais duras e fechadas 4 abertura de sentidos deste grande leitor que é Lefort” (GUIMARAES,
“A Revolucio democritica e 0 momento Lefortiano da democracia brasileira”, pp. 133-134). De fato, se tal
como Guimaries acompanharmos a generosa interpretagao da letra gramsciana empreendida por Benedetto

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 139 : : :



da critica lefortiana ao marxista sardo constitui uma estratégia privilegiada de apreensdo do modo
como o priprio Lefort dispoe em relagao os pensamentos de Marx e Maquiavel. V ejamos.

Ao levarmos em conta o apelo revolucionario marxista, como podemos considerar
que a obra maquiaveliana mantenha com Marx outra relagdo sendo a da mais bem acabada
oposicao? Afinal, se Maquiavel, como muitos interpretam, endereca sua palavra aos
defensores da tirania, e se tanto se esmera em lhes dar instrucoes detalhadas com vistas a
conservagdao do poder, como comparar o seu apelo aquele que, ao contrario, convoca o
destinatario de sua mensagem a destituicio do poder estabelecido? E precisamente a
insuficiéncia da leitura que faz do Principe uma obra dedicada a conservagio do poder tiranico
que Gramsci, ja de saida, ira demonstrar.

Que Maquiavel tenha exposto os termos de uma politica tiranica, tenha envidado
grandes esfor¢os para descrever seu modo de funcionamento, tenha insistido na necessidade
de avaliagdo dos fenémenos politicos em termos de relagao de forga, que ele tenha, enfim,
construido algo que, com Gramsci, poderfamos chamar de um ensinamento de realismo politico,
nada disso ¢ suficiente para concluirmos que seriam os interessados na manuten¢ao do poder
estabelecido que ocupariam o lugar de destinatario de sua mensagem. Alids, poderiamos,
muito antes, deduzir o contrario: pois toda opressao que se preza nao abre mao da
dissimulag¢do, da mistificacdo, de esconder-se por detras da mascara do interesse coletivo. E,
se assim o ¢é, quais beneficios poderia ter a revelagao do rosto da tirania para aqueles que nao
s6 conhecem bem o que ha por tras da mascara como, e principalmente, dependem dela?
Deste modo, se o Principe:

atrai a atengao sobre a natureza do poder e revela que é uma cria¢ao humana
saida das condi¢bes permanentes de luta social, é que se dirige aqueles que o
poder cega e que nao compreenderam ainda que esta a seu alcance logo que

sejam os mais fortes e qual o preco de sua conquista.”

“Por conseguinte”, interpreta Gramsci, se os que estao no poder ja sabem o que o
Principe tem para dizer, entdo “quem ‘nao sabe’? A classe revolucionaria de seu tempo, o
‘povo’ e a ‘nacdo’ italiana, a democracia cidada”. Chega a carta maquiaveliana ao seu
destinatario: a burguesia florentina em ascensao, embora ainda nao o saiba e nao tenha
conseguido dar a si mesma o lider do qual necessita, embora continue colocando em seus
proprios olhos a venda do moralismo cristdo, é, neste instante, a classe portadora da tarefa
histérica. Se se dirige a um principe, “Maquiavel trata de como deve ser o Principe que queira
conduzit um povo a fundac¢io de um novo Estado”. Dirige-se, entdo, nao a qualquer
principe, mas a um novo principe, #/ principe nuovo, capaz de, em sua vontade, expressar a
vontade de um povo. Se este homem ainda nao existe, cumpre entio o papel de um mito

2558

capaz de dar “uma forma mais concreta as paixdes politicas”™, uma figuracio que ira

corporificar e representar “de forma plastica e ‘antropomorfica’ o simbolo da vontade

Fontana, encontraremos entre as empreitadas de Lefort e Gramsci convergéncias significativas, desaguando
ambas no esforco comum de promover o “retorno do marxismo a cultura do republicanismo democratico”
(GUIMARARES, “A Revolucio democritica e o momento Lefortiano da democracia brasileira”, p. 135).

5 LEFORT, As formas da histéria, p. 192.

5 GRAMSCI, Notas sobre Maguiavelo, sobre la politica y sobre el Estado moderno, p. 17.

57 GRAMSCI, Notas sobre Maguiavelo, sobre la politica y sobre el Estado moderno, p. 10.

58 GRAMSCI, Notas sobre Maquiavelo, sobre la politica y sobre el Estado moderno, p. 9.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 140 : : :



coletiva”. Pode bem ser uma fantasia, mal nio faz, uma vez que se trata de uma “fantasia
concreta que atua sobre um povo disperso e pulverizado para suscitar e organizar sua vontade
coletiva”. Longe de servir aos intetesses da classe dominante, e de modo anilogo ao apelo
marxista, o Principe maquiaveliano possui, na lente gramsciana, “uma fungido revolucionaria
por sua simples intencao: interpela homens que, mistificados, ndo tém interesse na
mistificacao”!.

Mas notemos, sobretudo, o wodus operandi desta revolugao: a classe revolucionaria —
mistificada, dispersa e pulverizada — ¢é incapaz de advir por si a organizagao de sua vontade
coletiva e deve por isso, interpreta Lefort, “aceitar a mediagdo do principe para aceder a sua

propria unidade”®. Como dira Gramsci:

Pode-se considerar que Maquiavel quer persuadir estas forgas da necessidade
de ter um ‘chefe’ que saiba o que quer e como obter o que quer, e de aceita-
lo com entusiasmo, mesmo quando suas agdes possam estar ou parecer em

contradi¢ao com a ideologia difundida na época, a religiio.*

Ora, a analogia que o intérprete tem em vista — a organiza¢ao que em sua época
devera desempenhar o papel principesco, bem como a classe que devera “aceita-lo com
entusiasmo” — nao sé parece evidente a Lefort, como também lhe parece clara a sua
finalidade fundamentalmente defensiva:

Tanto o jacobinismo (..) quanto o bolchevismo (..) comporio as
encarna¢ées modernas do Principe: figuras em que o povo decifrara os tragos
de sua propria histéria, pessoas atuantes as quais dara, por sua fé, o poder de

transformar o mundo.®

E este, na leitura lefortiana, o sentido do Préncipe gramsciano: discurso-apelo direcionado
a burguesia florentina — massa portadora da tarefa historica, que deve aceitar a necessidade

2965

da mediacao do Principe para que consiga “aceder a sua propria unidade” —, a obra de
Maquiavel prefigura o discurso-apelo de Marx, que colocaria ao proletariado a necessidade de
aceitagdo da mediacio do Partido Comunista. E, se ¢ assim, quando questionamos a
verticalidade da estrutura hierarquica do partido e sua pertinéncia para a construcao de uma
sociedade sem classes, fazemo-lo tio somente porque, ingénuos, “nao soubemos reconhecer
que esta institui¢ao ocupa na sociedade moderna a func¢ao principesca outrora definida por
Magquiavel”®. Ao refletirmos sobtre o dilema comunista com a ajuda do secretétio florentino,

“persuadir-nos-emos de que o Partido nao pode ser diferente do que é”%. E ¢ este, para

59 Idem.

60 GRAMSCI, Notas sobre Maquiavelo, sobre la politica y sobre el Estado moderno, p. 10.
1 LEFORT, As formas da historia p. 192.

02 LEFORT, As formas da historia p. 193.

63 GRAMSCI, Notas sobre Maguiavelo, sobre la politica y sobre el Estado moderno, p. 18.
%4 LEFORT, As formas da histéria, p. 194.

% LEFORT, As formas da histéria, p. 193.

% LEFORT, As formas da histéria, p. 194.

67 Idem.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 141 : : :



Lefort, o sentido maior da empreitada gramsciana: por um lado, quer assegurar as massas da

pertinéncia de colocar seus destinos nas maos de um chefe; por outro,

quer trazer aos chefes a certeza de que estdio no bom caminho quando
subordinam todas as suas preocupag¢oes a conquista do poder e que, seguindo
a razao aparentemente abstrata que governa a politica, fazem-se de agentes
da razio histérica.”®

Nao podemos deixar que, no campo do saber, haja lugar para a incerfeza, assim como
nao podemos arriscar que, no campo da agao, faga-se espago para a indeterminagao. O enigma
de uma paixao realista, tal como querfamos demonstrar, resolver-se-ia na proposi¢ao de que
a tarefa de transformagao da realidade se acha inscrita na propria realidade: politica e realidade se
juntam, enfim, porque a realidade ¢ politica. Quer seja em Marx, como uma tarefa “pouco a
pouco formada no curso de uma histéria cumulativa até a etapa em que sua defini¢ao se

2569

torna evidente””, quer seja em Maquiavel, como uma tarefa “sempre presente e sempre

2970

exposta ao acaso da aventura social em uma historia repetitiva””, trata-se de afirmar que

realidade ¢ praxis, ou seja, “que o presente ¢ apreendido como aquilo que adveio gragas a acdo
dos homens e faz apelo a uma tarefa””.

Assim, dira Lefort, sob a pena gramsciana todos os conflitos s6 existem para serem,
em seguida, a-problematicamente solucionados: na massa revolucionaria (burguesia
florentina ou proletariado), resolve-se o conflito entre sua mistificagao e sua tarefa historica,
gracas a mediagao do Principe ou do Partido; também se soluciona o conflito no interior das
totalidades classe-instancia (Burguesia-Principe ou Proletariado-Partido), gragas as
mediacOes dos discursos-apelo das obras (Principe e Manifesto Comunista); o realismo politico do
Principe-Partido e o realismo popular das massas se unem felizes na acdo revolucionaria;
enfim, resolve-se o conflito entre as obras de Maquiavel e Marx gracas a mediacao, ¢ claro,
do préoprio Gramsci.

Eis, acusa Lefort, a posi¢ao a que se arroga o pensador sardo: figura da onisciéncia
que sobrevoa todos os tempos e obras, que ¢ capaz de ocupar todos os lugares — de
Maquiavel e de Marx, da burguesia florentina e do Principe, do proletariado e do partido, da
teoria e da pratica, da paixao e do realismo, da arbitrariedade do desejo e da imutabilidade da
realidade, ambas resumidas na praxis revolucionaria —, figura do autor-ator, que age porque
sabe e sabe porque age’

8 LEFORT, As formas da bistoria, p.196.

9 Idem.

0 Idem.

"W LEFORT, As formas da histéria, p.195.

72 Na leitura da letra gramsciana empreendida por Fontana, ao contririo, “o partido ndo possui um
conhecimento a cujas “verdades’ seus seguidores e membros devem se submeter” (FONTANA, Hegemony and
power, p. 15)2. Isto porque, como deixariam claro os escritos do pensador sardo, tal conhecimento “deve agora
ser compreendido como sendo sempre interno ao povo, pois o filésofo democratico (o professor) é ele mesmo
o produto do povo que ele pretende educar”. Assim, quando lemos que Maquiavel quer ensinar ao povo o
novo conhecimento politico”, seria crucial nao nos esquecermos da no¢io gramsciana de ensino, para a qual
“todo professor ¢ também um estudante, e todo estudante é também um professor”. Ao que Fontana conclui:
“E neste contexto” — radicalmente distinto, diga-se, daquele pressuposto pela critica lefortiana — “que a
discussdo gramsciana do partido como o principe moderno deve ser conduzida” (FONTANA, Hegemony and
power, p. 151).

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 142 : :



Da exclamagio a interrogagao

Quando perguntado se “existe uma possibilidade de oposi¢ao entre a bagunca
endémica na sociedade e a vontade de racionalizagao do poder ou dos contra-poderes?”,
Lefort responde antes ser possivel “denunciar a bagunca, tentar agir (...) para que aqueles que
dela sio vitimas descubram o seu poder de transformar as condi¢oes que acreditam fatais”.”

Observemos a cautela com que o filésofo constroi a frase, procurando deixar claro
que nao lhe cabe a tarefa de transformagao da realidade: sdo antes as préprias “vitimas da
bagun¢a” que detém este poder. Cabe-lhe, assevera, denunciar a bagunca, ajudando-as a
descobrir o poder que possuem e a tomar para si as rédeas da situagao. Indicagio de rumo
que nos ¢ preciosa para compreendermos, finalmente, o que Lefort entende pelo realismo de
Maquiavel e Marx.

A vontade com a qual estes dois pensadores tentam se apropriar, em um pensamento

7% na tentativa de restituir

posto a prova da agao, de toda a “extensao da histéria humana
“ao real sua verdadeira identidade”” (idem), se no frigir dos ovos niao chega a entregar o que

prometeu, tampouco deixa de apontar a quem se dedica a filosofia politica uma via possivel:

A vontade de preparar uma tal restituicio, em pensamento € em ato,
engendra tanto na obra de Maquiavel como na de Marx #m procedimento critico
(w..). Mesma mptura com a tradig¢ao cultural de seu tempo (...); mesma recusa
em substituir 2 ordem das paixdes ou dos interesses uma esséncia do homem
racional, fundamento do bom regime; mesma awsagio langada contra um
humanismo moral que, sob a cobertura de um apego a valores abstratos,
deixa livre o terreno ao exercicio desordenado da violéncia (...)."

Ruptura, recusa, acusagio: as palavras em destaque deixam claro que ¢ no procedimento
critico que Lefort identifica os dividendos das paixoes realistas. Podemos tomar para nos
este realismo, portanto, desde que observemos que “a conquista do real se efetua na critica
de cada imagem na qual estarfamos tentados a nos deter””’. Se sio entdo dissolvidas as
imagens que, ainda que imaginariamente, nos ofereciam respostas as nossas questoes e
apaziguavam nossos espiritos, procuremos nao nos assustar com esta multiplicacio dos
pontos de interrogacao: afinal, o “realismo nao consiste precisamente em definir os ferzos de
uma situacio, em dispd-los em forma de questao?””™.

Retomando a oposicao diametral estabelecida por Lefort entre sua leitura e a de
Gramsci, dirfamos, se tivéssemos de resumir nossas conclusdes em uma frase: para Gramsci,
mais proximo de Marx do que de Maquiavel, as obras destes autores sao marcadas por um
apelo exclamativo, possuem a forma de manifestos explicativos e nos asseguram,
demonstrando a unidade entre pensamento e agao, de que seguimos o bom caminho; para
Lefort, mais préximo de Maquiavel do que de Marx, estas obras sao fundamentalmente

3 LEFORT, Le temps présent, p. 255.

" LEFORT, As formas da histéria, p. 189.

> LEFORT, As formas da histéria, p. 189.

7 LEFORT, As formas da histéria, p. 189. Grifos nossos.
T LEFORT, As formas da histéria, p. 205.

8 LEFORT, As formas da historia, p. 204.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 143 : : :



interrogativas, possuem a forma de enigmas produtivos e desbravam, fundando diferentes
procedimentos criticos, novos campos discursivos que nos permitem desfazer falsas certezas
e langar nova luz sobre nossos proprios problemas.

Podemos enfim comecar a entender por que, inquietos com os problemas da época
em que vivemos, debrugamo-nos sobre textos dos séculos XV ou XIX: se ao lermos estes
autores aceitamos correr o risco “de ver em seu realismo o advento de certas questdes mais

2579

do que uma tese””, se nos abrimos a encontrar em suas obras “a indicagao de um percurso

a seguir obrigatoriamente por todo aquele que comega a se interrogar sobre a politica mais

do que a revelagio do que é”%

, entdo “somos levados a restituir a Maquiavel e a Marx um
igual poder de enfrentarmos nossos préprios problemas™'. Se compreendemos que cabe a

filosofia politica, nos campos do saber e da agao, antes revelar do que esconjurar a incertega e a indeterminagao:

Nio é um paradoxo sustentar que é tomando a medida desta indeterminacao
que nos comunicamos com o pensamento deles e, sob o seu efeito,
interrogamos nosso tempo. Seus erros NA0 aparecem mais como erros, nem
suas contradigdes como contradi¢oes se chegassemos a ler na sua obra a

indicacio de uma problematica da realidade.®

Dai por que, para Lefort, uma obra de pensamento transpassa suas proprias
fronteiras espaco-temporais para adquitit “um alcance universal”®, tornando-se capaz de
desbravar “uma via de acesso a realidade”™: ndo porque suas proposices possam se al¢ar a0
estatuto de verdades universais, mas porque os problemas com os quais se defronta, as
contradi¢oes nas quais se enreda, as aporias nas quais desemboca e mesmo os erros que
comete constituem aprendizados fundamentais a quem tem por tarefa desmantelar as falsas
verdades de seu proprio tempo. Dai, e assim encerramos as investigagdes com as quais

abrimos este texto, 0 motivo maior da atracdo por um enigma.
Referéncias bibliograficas

CHAUI, M. “O pensamento da obra de pensamento”. Resenha do livro de Claude Lefort Le
Travail de [l'wuvre, Machiavel (Paris, Gallimard, 1972). Documento datilografado e nao
publicado. Departamento de Ciéncias Sociais — Cadeira de Ciéncia Politica, 1974.

FONTANA, B. Hegemony and power. On the relation between Gramsci and Machiavelli. Minnesota:
Minnesota University Press, 1993.

GRAMSCI, A. Notas sobre Maquiavelo, sobre la politica y sobre el Estado moderno. Madrid: Ediciones
Nueva Vision, 1980.

7 LEFORT, As formas da historia, p. 198.
80 LEFORT, As formas da histéria, p. 198.
81 LEFORT, As formas da histéria, p. 199.
82 LEFORT, As formas da histéria, p. 208.
83 LEFORT, As formas da histéria, p. 183.
8 LEFORT, As formas da historia, p. 186.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 144 : : :



GUIMARAES, J. “A Revolugdo democritica e o momento Lefortiano da democracia
brasileira”. In: Cadernos de FEtica ¢ Filosofia Politica, 1 (32), pp. 123-139, 2018.
https://doi.org/10.11606/issn.1517-0128.v1i32p123-139

LEFORT, C. Le Travail de l'envre, Machiavel. Patis: Gallimard, 1972.

. “Bitran, a questio do olho”. Tradu¢ao de Renato Janine Ribeiro. In: Revista
Discurso, v. 7, n. 7 (1976) pp- 23-50. Disponivel em:
http:/ /www.revistas.usp.br/discurso/issue/view/3136.

. Ecrire — a Péprenve du politique. Paris: Calmann-Lévy, 1992.
. Le temps présent. Paris: Belin, 2007.

. As formas da historia. Tradugao: Luiz Roberto Salinas Fortes e Marilena de Souza
Chaui. Sao Paulo: Brasiliense, 1979.

. Les formes de histoire. Paris: Editions Gallimard, 1978.

LELLOUCHE, S. “L’invention du politique. Rencontre avec Claude Lefort”. Entrevista
concedida a revista Sciences Humaines em 1999. Disponivel em:

https:/ /www.scienceshumaines.com/l-invention-du-politique-rencontre-avec-claude-
lefort fr 10814.html.

MAGALHAES, J.B. “Lefort diz que mercado nio garante sozinho justica social”. Entrevista
concedida por Lefort ao jornal Folha de Sio Paulo, publicada em 19/04/1992. Disponivel
em: http://almanaque.folha.uol.com.br/entrevista_filosofia_leforthtm.

MARX, K.; ENGELS, F. A ideologia alema. Tradugao: Luis Claudio de Castro e Costa. Sao
Paulo: Martins Fontes, 1998.

POLTIER, H. Clande 1efort: la déconverte du politigue. Editions Michalon: Paris, 1997.

PLOT, M. (org.) Clande Lefort: thinker of the Political. Nova lorque: Palgrave, 2013.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 145 : : :


http://www.revistas.usp.br/discurso/issue/view/3136

O presente ¢ um passado em poténcia? Consideragdes acerca da
atitude estética do ser humano em relagdo aos acontecimentos

historicos a partir de Simone de Beauvoir

Josiana Barbosa Andrade®

Resumo: No terceiro capitulo de Por uma moral da ambignidade (1947), Simone de Beauvoir desenvolve
diferentes temas, entre eles o da “atitude de estética” do ser humano para com os acontecimentos
histéricos. Essa atitude ¢ definida por um olhar puro e contemplativo do ser humano em relagio as
diferentes situacdes humanas no mundo, que resultaria em uma tentativa de fuga da verdade do
presente e em uma negacdo da condicdo humana. Entio, considerando o contexto da crise atual
sustida pelo COVID-19, pretendemos mostrar, ao longo deste trabalho, ndo somente a relagio entre
essa nocio de atitude estética e a teoria da temporalidade da filésofa, mas também suas implicagdes
morais e politicas.

Palavras-chave: Atitude estética — Acontecimento histérico — Contemplagio — Presente — Passado

Is the present a potential past? Considerations about the human being’s
aesthetic attitude towards historical events from Simone de Beauvoir

Abstract: In the third chapter of The Ethics of Ambiguity (1947), Simone de Beauvoir develops different
themes, including the “aesthetic attitude” of the human being towards historical events. This attitude
is defined by a pure and contemplative view of the human being in relation to the different human
situations in the world, which would result in an attempt to escape the truth of the present and a
denial of the human condition. Therefore, considering the current crisis sparked by COVID-19, we
intend to show throughout this paper not only the relationship between this aesthetic attitude notion
and the philosophet's theory of temporality, but also its moral and political implications.

Keywords: Aesthetic attitude — Historical event — Contemplation — Present — Past

Consideracdes iniciais

! Mestranda em Filosofia pela Universidade Federal de Pelotas.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Nuamero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 146 : : :



Ainda que, ao longo dos anos, o tema da temporalidade, no pensamento de Simone
de Beauvoir, tenha sido reduzido, via ad feminam, a dimensao pessoal de sua vida, ele foi
também abordado por ela nas dimensdes literaria e filoséfica de sua obra, como pontuou
Ursula Tidd> E a partir desta dltima que conduziremos a nossa problematica no percurso
deste artigo: a relagao do ser humano para com o presente; a sua atitude estética em relagao
aos acontecimentos historicos. O problema da temporalidade atravessou toda a obra da
filésofa, ja sendo retratado tanto em seu primeiro romance publicado, A convidada (19430,
quanto em seu Iinaugural ensaio filosofico, Piro e Cineias (1944). Contudo, para
desenvolvermos o nosso tema proposto, utilizaremos, principalmente, o seu ensaio Por #ma
moral da ambignidade (1947)°, pela razdo de que nele se encontra presente a sua critica 2 atitude
estética do ser humano no mundo, que seria uma atitude tentadora, principalmente, aos
intelectuais e aos artistas, em um periodo de crise.

No decorrer da atual crise suscitada pelo COVID-19, foram elaborados diferentes
trabalhos cujo tema foi o “futuro pdés-pandemia”, havendo, pois, mais interesse pelo futuro
do que pelo presente’. Essa é uma das caracteristicas do que Simone de Beauvoir definiu
como atitude estética. A ou o intelectual, a0 tentar-se colocar somente como observadora ou
observador imparcial do mundo, acaba por esquecer-se de que se encontra nele também
como um ser sizuado. Ha, nessa tentativa, uma busca por uma objetividade que beira, em certo
sentido, o objetivismo, ndo somente uma valoriza¢ao, quase reducionista, da condi¢io de
exterioridade do ser humano. O que torna possivel, aqui, ainda que esse nao seja 0 NOssoO
objetivo, realizar uma interlocugao entre Simone de Beauvoir e Edmund Husserl, uma vez
que ele, em sua conferéncia “A crise da humanidade europeia e a filosofia” (1935), pretendeu
mostrar que a crise europeia teria advindo do esquecimento do sentido original da atitude
filosofica, enquanto tarefa infinita, em detrimento da atitude cientifica, em que o cientista
esquece-se de que a propria ciéncia “é produto do espitito que investiga™. A ou o intelectual
ou a ou o cientista, nessa perspectiva, nao teria claro para si o fundamento proprio de seu
trabalho, que teria sua origem em sua propria subjetividade.

Essa tentativa de tornar-se uma observadora ou um observador imparcial do mundo
pressupde uma concepgao de ser humano que postula uma separacio entre o sujeito e o
mundo, tornando impossivel a ele possuir a si mesmo e ao mundo, ao zesmo tempo: ao langar-
se no mundo, ele esqueceria de si mesmo; ao voltar-se para si, esqueceria do mundo. Essa
relagdo entre o sujeito e o mundo seria, dai, de oposi¢ao e contradi¢ao, como enfatizou
Simone de Beauvoir, em sua resenha “Fenomenologia da percepcao de Merleau-Ponty” (1945.
Nesse mesmo texto, ela afirma que “um dos grandes méritos da fenomenologia ao ser
humano foi o de reestabelecer o direito a uma existéncia auténtica, eliminando a oposi¢ao do

2TIDD, “For the time being: Simone de Beauvoit’s representation of temporality”, p. 108.

3 Serio utilizadas as seguintes abreviaturas para citar as obras de Simone de Beauvoir: PC, (Pirro ¢ Cineias), PMA
(Por nma moral da ambiguidade), REP (Resenha da “Fenomenologia da percepeao de Metleau-Ponty”), QPL (“Que Peut
la Littérature?”), com a seguinte estrutura: obra em francés / traduc¢io, quando houver.

4 Dentre esses trabalhos, encontram-se artigos jornalisticos tais como “Como o coronavitus vai mudar nossas
vidas: dez tendéncias para o mundo pés-pandemia” (abril, 2020) de Clayton Melo; “E o p6s-Brasil” [abril,
2020], de Rafael R. Ioris e Antonio A. R. Ioris; a série textos “O mundo Pés-Covid-19”, da Ecoa, organizada
por Mariana Castro; a coletanea de artigos Brasi/ pds-pandemia (2020), organizada por Ronaldo Pereira Santos e
Marcio Pochmann.

5> HUSSERL, Eurgpa: crise ¢ renovagao, p. 151.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 147 : : :



296

sujeito e do objeto”™, em que o movimento da posse de si e do mundo ocorreria,
simultaneamente. E ainda, em sua analise, ela pontua que em tal livro de Metleau-Ponty “a
condicio humana estaria em jogo”’, pois o filésofo havia mostrado que a atitude
fenomenoldgica permitiria ao ser humano a realizagdo de si e o desvelamento do mundo,
mediante um movimento continuo de presentificagio de si. Com essa possibilidade da
realizacdo de uma existéncia auténtica, a atitude estética, enquanto olhar puro e imparcial,
revelar-se-a inauténtica, como veremos, ao longo deste estudo, na medida em que ela se
revelard nao apenas como uma fuga da verdade do presente, mas também como uma

tentativa de negacao da condi¢ao humana.
O ser humano como ser situado

Para evidenciarmos as implicagdes morais e politicas da atitude estética do ser
humano em relagao aos acontecimentos histéricos, devemos, antes de tudo, compreender a
perspectiva beauvoiriana acerca da condi¢do humana. Segundo ela, o ser humano,
originalmente, surge no mundo como uma fa/ta de ser, mas a ele é permitido realizar-se como
uma exzsténcia. Aqui, dois pontos fazem-se importantes enunciar: primeiro, que essa falta de
ser do ser humano nao conduz, automaticamente, a um desejo de set®; e segundo, que é possivel
identificar uma diferenca entre vida e existéncia na filosofia de Simone de Beauvoir, como
pontuou Andrea Veltman’, em que a vida seria definida como um fato que ndo possui e s
uma justificativa, e a existéncia, como uma busca para a justificacao da vida, originalmente,
injustificada. A existéncia, a vista disso, aparece nos textos beauvoirianos tanto como o fato
da vida humana que foi langada no mundo quanto como #7za maneira de assumir a condigao
humana de ser falta de ser. Por isso, ainda que o ser humano, inicialmente, surja no mundo
como uma falta de ser, ela precisa zornar-se, fazer-se, uma existéncia. Esse “tornar-se” e “fazer-
se” uma existéncia nao questiona, todavia, o axioma existencialista de que a existéncia
(enquanto vida humana) é um fato, mas problematiza as maneiras de viver a condi¢dao
humana de ser uma negatividade, ja que, para Simone de Beauvoir, o ser do ser humano “¢é

¢ RFP, p. 07 / p. 160.

TRFP, p. 07 / p. 160.

8 Frequentemente, foi-se defendido, nos estudos do pensamento de Simone de Beauvoir, que a sua moral de
Por uma moral da ambiguidade pressupSe e defende a ontologia sartreana. Recentemente, por exemplo, Beatris da
Silva Seus retomou e levou a suas dltimas consequéncias, em Simone de Beanvoir e a libertacio da mulber: do
excistencialismo sartriano a moral da ambignidade (2019), o argumento ad feminam de que a obra de Simone de Beauvoir
seria, filosoficamente, dependente da de Sartre; segunda ela, Simone de Beauvoir “buscou dar continuidade ao
tratado moral incompleto de Sartre (O ser ¢ 0 nada), trazendo em seu conteudo o mesmo tipo de fundamentacio
analitica de homem, mas focando no ambito moral” (SEUS, Simone de Beanvoir ¢ a libertagio da mulber: do
excistencialismo sartriano @ moral da ambiguidade, p. 113). Ocotre, no entanto, que em seu ensaio supracitado, a
filésofa nao concorda com a condi¢do humana apresentada por Sartre, escrevendo que, em O ser e 0 nada, “ha
“uma descticio do homem (s7¢/ ser humano) sério e de seu universo” (PMA, p. 67 / p. 43), ao invés de uma
apresentacao da verdadeira condi¢io humana. A diferenca de Sartre, ela nio realiza uma associagio necesséria
entre a falta de ser € o desejo de ser; para ela, o ser humano nao ¢, ontologicamente, desejo de ser. Esse desejo,
como bem pontuou Debra Bergoffen, na filosofia beauvoiriana, ¢ historico; ele esta vinculado com a nostalgia
da infancia — momento no qual o existente se relaciona com o mundo de maneira séria, sem ser um sério,
entendendo seriedade, aqui, como uma maneira de ser que busca justificar a si mesmo e os dados do mundo
de forma necessaria e incondicional (cf. BERGOFFEN, “Introduction”. In: SIMONS, LE BON DE
BEAUVOIR, Philosgphical Writings: The Beanvoir Series, p. 84).

? VELTMAN, “Transcendence and imanence in Beauvoir’s Ethics”, p. 121.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 148 : : :



10 F essa

ser falta de ser, mas hd uma maneira de ser dessa falta que é precisamente a existéncia”
maneira, conforme ela, é a que escolhe querer desvelar o ser, ao invés de querer ser o ser'’.

Nesse contexto, a existéncia — g#a maneira de assumir a falta de ser — aparecera como
um contraditério em relagao as outras maneiras de assuncao dessa falta de ser, as quais visam
nao um tornar-se existéncia, mas um tornar-se ser, uma pura positividade, um ser acabado,
cheio de si. Ora, enquanto a busca de fazer-se uma existéncia implica uma continua justificacao
de si que parte da aceitagao de ser uma falta de ser, a busca de fazer-se um ser resulta numa
continua “justificagao” de si que parte da 7egagio de ser uma falta de ser. Na primeira, Simone
de Beauvoir identificara a postura auténtica da assuncdo da condigao humana, e na segunda,
consequentemente, a postura inauténtica. Essa assun¢ao auténtica — de aceitar-se como falta
de ser e buscar tornar-se uma existéncia — ocorre, segundo a filésofa, mediante ao que ela
nomeou de conversao existencialista; por meio desta, o ser humano aceita-se como falta de ser,
nega essa falta como falta e afirmar-se como existéncia positiva'®. Nessa conversio, dois
movimentos estao presentes: o da suspensao fenomenolégica e o da dialética®. No primeiro,
o existente realiza uma suspensao de si, por meio da qual lhe é revelado a sua verdadeira
condi¢do humana — a de ser uma falta de ser; e no segundo, a partir dessa revelacao do
primeiro movimento, o existente elabora um movimento dialético visando converter a sua
falta de ser em existéncia, isto ¢, ele busca criar uma justificagao e significado para si no
mundo sem querer negar a sua condi¢ao de ser uma negatividade, mas continuamente afirma-
la e converté-la. A condi¢dao para a autenticidade, como podemos perceber, esta vinculada
com a realizacdo da conversao existencialista, em que o existente almeja ndo querer ser o sef,
e sim desvela-lo. E isso vai ao encontro do que Simone de Beauvoir indicou em sua resenha
supracitada, ao associar a autenticidade ao movimento de desvelamento, em que o existente
tomaria posse de si e do mundo, sizultaneamente.

E-nos possivel dizer, diante disso, que a falta de ser e a existéncia, na filosofia
beauvoiriana, nao sio sinénimos, ainda que sejam indissociaveis, uma vez que o movimento
de fazer-se existéncia depende da condicao humana de ser falta de ser, que nao pode, alias,
ser superada, mas tao-somente convertida'. O ser humano situado no mundo e, pot sua vez,
no espago, no tempo e na histéria, que busca realizar a conversao de si, ¢, a um s6 tempo,
falta de ser e existéncia; a0 mesmo tempo, as suas obras elaboradas no mundo — que refletem
a sua busca por justificacao de si — tendem a serem transcendidas, haja vista a condi¢ao da
temporalidade e, por essa razao, a conversao de si continua revela-se necessaria, ja que uma
justificacdo acabada de si nao seria possivel. Essa condi¢ao humana de ser negatividade e
positividade traz a tona ainda a concep¢ao de ser humano, na perspectiva de Simone de
Beauvoir: a de que ele é, estruturalmente, uma ambiguidade. Essa ambiguidade, contudo, nao
estd vinculada a ideia de imprecisdo, mas a de paradoxo”. Dizer que o ser humano é uma
ambiguidade, em sentido beauvoiriano, significa dizer que ele ¢, simultaneamente, facticidade
e liberdade, objeto e sujeito, corpo e espirito. O existente, entao, ndo deve buscar superar a
sua ambiguidade a fim de se afirmar somente como liberdade, sujeito ou espirito; ao

10PMA, p. 17 / pp. 17-18.

W PMA, p. 42 / p. 30.

2PMA, p. 18 / p. 18.

13 PMA, pp. 18-19 / p. 18.

14 ANDRADE, Simone de Beauvoir e Carolina de Jesus, p. 28.
15PMA, p. 13 / p. 15.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 149 : : :



contrario, precisa assumi-la. Essa assuncdo ocorre mediante a conversio. Simone de
Beauvoir nao propde a maneira de Sartre uma busca do ser, mas uma busca da existéncia'®. E a
existéncia reflete, aqui, a assun¢ao da ambiguidade de ser facticidade e liberdade, objeto e
sujeito, corpo e espirito. Dessa ambiguidade original, outras surgem, dentre as quais se
encontra a de que o ser humano existe no mundo como um individuo singular e como uma
coletividade.  E, novamente, nio se deve tentar elimina-la, mas assumi-la, ainda que,
normalmente, a tendéncia seja a logica excludente: ou tenta-se reduzir o ser humano a sua
individualidade, ou tenta-se engloba-lo dentro de uma coletividade. Contra essa postura
reducionista, Simone de Beauvoir, em concordancia com Sartre, trouxe a baila a nocao de
que o set humano setia uma “totalidade-destotalizada”"’, a qual esta vinculada a condi¢io de
ser ambiguidade. Para ela, afirmar que o ser humano é uma totalidade-destotalizada significa
dizer que ele é um ser que s6 faz desfazendo-se, que é uma realidade cujo designio original é
manter-se uma abertura ao mundo e aos outros. Cada individuo singular dentro de uma
coletividade relaciona-se com os outros de forma singular, sempre em situagao; e cada um, a
partir de sua situagao singular, relaciona-se com essa coletividade inteligivel.

O ser humano, dessa maneira, sempre existe em situacdo no mundo. Tal situagao é
definida nao somente como um lugar concreto na terra, mas também pela forma que o
existente se relaciona com esse lugar'®. Essa no¢ao foi retratada, em um primeiro momento,
por Simone de Beauvoir, através de sua metafora do jardim de Candido, na primeira parte
de Pirro e Cineias"; por isso, Debra Bergoffen argumentou que, por meio dessa metafora, a
filésofa revela a estrutura da liberdade humana como liberdade situada, a qual s6 se realiza
por meio da acio®. Nela, dois elementos relevantes para a jovem Simone de Beauvoir se
evidenciam: a relacao do ser humano para com o mundo precisa ser fundada por ele proprio,
em situacdo; a realidade de um ser humano ¢ sempre delimitada a partir de seus atos. O
existente ¢ definido por aquilo que ele fzz. Ele precisa enraizar-se no mundo, ainda que

“jamais lhe seja permitido realizar-se”'

em sua totalidade, considerando a sua condi¢do de
ser falta de ser. Mais tarde, em seu escrito “Que peut la littérature?” (1960), Simone de
Beauvoir apresenta uma concepgao de situagdo mais refinada, que nao contradiz a de seu
primeiro ensaio filoséfico, em que considera com maior precisao a condi¢ao humana de ser
facticidade e liberdade, ao trazer a baila a no¢ao conceitual. A situagao é também constituida
por tudo aquilo que forma a individualidade do individuo situado — o seu passado, a sua
classe, a sua condicio, os seus projetos™. A situacio, assim, pode ser compreendida como
um entrelagcamento de todas as ambiguidades e experiéncias vividas de um ser humano em

relacio situada com o mundo.

16 Sobre esse tema, ver Simone de Beanvoir e Carolina de Jesus: um ensaio sobre a busca da existéncia, 2020, de Josiana
Andrade.

17PMA, p. 176 / 2005, p. 100.

18 ANDRADE, Simone de Beauvoir e Carolina de Jesus: um ensaio sobre a busca da existéncia, p. 30.

YPC, p. 13 / p. 137.

20 BERGOFFEN, “Introduction (Pyrrhus and Cineas)”, p. 82.

2 PMA, p. 188 / p. 106.

22 QPL, p. 335.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 150 : : :



A atitude estética como fuga da verdade presente

Vimos que o ser humano, conforme a perspectiva beauvoiriana, é um existente sizzado
cuja condi¢do de existir, autenticamente, encontra-se na agao de desvelar o mundo, visando
converter, ao invés de negar, a sua negatividade. Nesse desvelamento, por conseguinte, ele
engendra novos significados em mundo com significados e sentidos ja constituidos, como
apontou Thana de Souza®. Por esse motivo, o mundo, segundo Simone de Beauvoir, “¢ um
mundo humano em que cada objeto é penetrado por significagdao; é um mundo falante, de
onde se elevam solicitagdes, apelos; compreende-se assim que através desse mundo cada
individuo possa dar conteddo concreto a sua liberdade”*. O mundo envolve o existente, que
envolve e é envolvido; tal como o ser humano, é uma totalidade-destotalizada. O que significa
dizer que, embora ele seja 0 mesmo para todos, a forma como cada uma e cada um se
relaciona com ele ¢é singular®, sendo definido, assim, como um “entrelacamento de
experiéncias singulares que se envolvem enquanto permanecem separadas”, pela fil6sofa.
Esse “envolver” o mundo pressupde que o ser humano esteja zele, como um sujeito situado
no tempo, no espago e na historia, impossibilitando-o de se langar como uma consciéncia
atemporal e impessoal, na medida em que ¢ langado no mundo em situagio e o experiencia
mediante o espa¢o”. Contudo, nem todo ser humano busca reconhecer a sua propria
condicao de existir no mundo, hd aquele que com ele pretende se relacionar somente pela via
contemplativa, esquecendo-se de que é também corpo; essa atitude, Simone de Beauvoir
definiu como atitude estética.

A pessoa que adota a atitude estética “pretende nao ter com o mundo nenhuma outra
relacdo que nio a de uma contemplagio desinteressada; fora do tempo, longe dos homens
[si¢/ seres humanos], ele se poe diante da historia, a qual ndo acredita pertencer, como um
olhar puro”®. Nessa passagem, podemos perceber que ha nesse sujeito contemplativo uma
busca por superar a sua condi¢ao de ser ambiguidade, tendo em conta que se colocar “fora
do tempo” ou “diante da histéria” é negar-se enquanto um ser que é tanto facticidade quanto
liberdade. Além disso, essa busca possui sua origem, possivelmente, em uma concepg¢ao
humana que vé o corpo como um limite para a liberdade, que pode ser encontrada, em certa
medida, nos estoicos; ou no dualismo cartesiano do corpo e espirito, que postula uma
dicotomia e, por conseguinte, uma hierarquia, em que o espirito é colocado como superior
ao corpo. Hssa postura contemplativa, por dedugio, seria considerada superior por quem a
escolhe. Ao realizar essa atitude estética, o existente nao somente esguece de sua condi¢ao de
ser ambiguidade, mas também acredita em uma mentira: de que seria possivel colocar-se fora
do tempo e da histéria estando dentro da terra.

A pessoa que adere a essa atitude, porém, nao ¢ apenas inauténtica e imoral, no
sentido de que nao busca realizar a assun¢do e conversio de si no mundo, mas também

9

petigosa: a sua “visio impessoal iguala todas as situacdes””, apreendendo-as com certa

2 SOUZA, “Beauvoir e a situagio das mulheres: entre subjetividade e facticidade”, p. 224.

2 PMA, p. 107 / p. 64.

2> ANDRADE, Simone de Beanvoir e Carolina de Jesus: um ensaio sobre a busca da existéncia, p. 19.

26 QPL, p. 337. Tradugdo nossa.

27 Simone de Beauvoir enfatiza esse aspecto em sua resenha “Fenomenologia da percep¢io de Merleau Ponty”.
28 PMA, p. 108 / p. 65.

2 PMA, p. 108 / p. 65.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 151 : :



indiferenca. No decorrer da atual crise decorrente do COVID-19, sobretudo em seus
primeiros meses, essa atitude pode ser percebida na sabedoria popular®, em textos
jornalisticos” e nas discussoes tedricas sobre a crise. Um dos seus primeiros reflexos, no
contexto da sociedade em geral, no Brasil, foi a ideia de que o virus seria “democratico”, de
que fodos os seres humanos estariam “no mesmo barco”, ja que esse virus invisivel nao
distinguiria classe, género e raca. Uma das primeiras discussoes tedricas, dentro do contexto
filosofico, foi o tema da pés-pandemia, tratando a realidade presente como um momento
transitorio da Historia, privilegiando, em demasia, somente o aspecto da pura exterioridade
da condig¢ao humana, em que os seres singulares sio percebidos somente como unidades
contabilizaveis, ou como passividades abstratas que seguem, sem revoltas e perdas
definitivas, o rumo da Historia. Dentre esses teéricos, encontra-se Slavoj Zizek, que mesmo
se posicionando como “observador nao especialista munido de um acesso muito limitado a
dados™?*, especulou sobre a possibilidade de um novo comunismo, de novos sistemas de
solidariedade, de novas formas de viver decorrentes da crise atual. Seu argumento foi o de
que “mesmo acontecimentos horriveis podem ter consequéncias positivas imprevistas™®. B
uma hipétese. Mas por que ir direto para as consequéncias possiveis, ao invés de olhar para o
presente como um existente situado que estd também envolvido por ela? Podemos
identificar, ao longo da leitura da coletanea de artigos de Zizek, a atitude estética conforme
o sentido beauvoiriano. Neles, o filésofo, mais do que entender o fendmeno atual em sua
ineditez, visa possiveis consequéncias no futuro, com uma tendéncia universalista.
Concordando com o vice-ministro de saude iraniano, Iraj Harirchi, que afirmou que “esse
virus é democratico e ndo discerne entre pobres e ricos ou entre politicos e cidadaos
comuns’™, Zizek escreveu, precipitadamente, que estavamos “no mesmo barco”, sendo
“dificil ndo ver a ironia suprema no fato de que o que nos uniu e o nos levou a solidariedade
global se expressa no nivel da vida cotidiana em orientagdes rigorosas para evitar contatos
proximos com os outros e inclusive se autoisolat”. Nao por acaso, ele teve que reconsiderar,
por muitas razoes, algumas de suas posi¢oes, como observou Boaventura de Sousa Santos,
que nos mostrou que as e os intelectuais nao devem partir de suas proprias teorias elaboradas
em “tempos normais” para compreender a realidade em “excessdao excepcional”, e sim “estar
atentos as necessidades e as aspiracées dos cidaddos comuns e saber partir delas para
teorizatr’,

Ainda que o virus seja invisivel e possivel a todos os seres humanos, as situagoes
humanas sao diferentes e singulares e, portanto, as formas de relacionar com ele também.

Os individuos, como vimos, vivem sempre em situagao, que reflete todos os elementos que

30 Em “O existencialismo e sabedoria das nagées”, Simone de Beauvoir apresenta um método que nos permite
compreender algumas contradi¢cSes entre o espirito ideal e a realidade brutal presente na sabedoria popular, as
quais estdo vinculadas com a ndo aceitacdo do carater finito da existéncia humana, como mostrou Eleanore
Holveck na introducdo da obra Philosgphical Writings: The Beanvoir Series. O que permititia ao ser humano, na
cotidianidade, pular de um plano da verdade para o outro. Por exemplo, em um momento como o atual, existe,
a0 mesmo tempo, uma énfase tanto no escandalo das milhares de mortes quanto na concepgao de presente
como transitério que sera justificado com o surgimento de melhores formas de viver, nessa sabedoria.

31 Ver nota 4.

2 Z1ZEK, 2020a, [n.p.].

3 Z1ZEK, 2020a, [n.p.].
3 Z1ZEK, 2020a, [n.p.].
3 Z1ZEK, 2020a, [n.p.].

36 SANTOS, A cruel pedagogia do virus, [n.p.].

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 152 :



constituem a sua individualidade. Em um petiodo préximo ao que Zizek escreveu que
estavamos no mesmo barco, uma das primeiras mortes no Brasil acontecera: uma mulher
negra de 63 anos, trabalhadora doméstica, cuja contamina¢iao deu-se por meio do convivio
com sua patroa, que acabava de retornar de Italia e trouxera consigo o virus; ambas foram
infectadas, mas somente a primeiro veio a 6bito”. A situagio das duas nio era a mesma,
ainda que o virus o fosse. As verdades da pandemia do COVID-19 nio sio reveladas,
primeiramente, na teoria, mas na realidade vivida pelos seres humanos; uma dessas verdades
foi a de que patroas e empregadas nao estdo no mesmo barco; a pandemia pode significar
para uns, por exemplo, o tédio, e para outros, a fome. Por isso, um acontecimento historico,
segundo Simone de Beauvoir, “nio é uma passagem, mas uma realidade singular”*® e precisa
ser vivida como tal.

Quando uma pessoa que adere a atitude estética olha para o acontecimento histérico
presente, ela tende a negar realidade concreta do agora em proveito do espago-temporal
universal, ndo apreendendo a verdade do presente, mas, ao contrario, dela fugindo. A esse
ponto de vista da Historia, Simone de Beauvoir estabeleceu uma critica, ao realizar uma
analise do sistema hegeliano, uma vez que a histéria humana se revelaria, no final das contas,
como uma “interminavel sequéncia de nega¢des que jamais retornam ao positivo; toda agao
seria destruicao, e a vida, uma fuga va””. O individuo, em Hegel, sendo somente substancia
do real, na medida em que o Sujeito é o Espirito, sacrifica-se com a promessa de que a
recuperag¢ao do real encontraria sua forma positiva no seio do Espirito Absoluto. Mas, como
pontuou a filésofa, algumas dificuldades surgiriam, pelo fato de que o proprio Hegel havia
reconhecido a impossibilidade da ideia de um futuro imével, “uma vez que o Espirito ¢é
inquietude, a dialética da luta e da reconciliagdo jamais poderia ser interrompida: o futuro
que ele considera ndo é paz perpétua de Kant, mas um estado de guerra indefinido”*. Disso,
nasce um problema: se Espirito jamais realiza a reconciliagao do real, por que os individuos
deveriam se sacrificar? Entao, “a plenitude hegeliana logo passa do nada a auséncia. E a
propria grandeza desse fracasso faz brilhar a verdade: somente o sujeito pode justificar sua
propria existéncia”*.

Se nao existe um futuro fixo a nossa espera, a angustia de viver e sentir o presente
como uma realidade singular vem a tona. E disso que a pessoa que adere a atitude estética
pretende escapar, ao se colocar como observadora do mundo, considerando “com
imparcialidade os fatos contingentes”**. Uma filosofia da necessidade, que engendra um fim
incondicional futuro com objetivo de justificar, sem angustia, as agoes no presente, torna-se
consoladora. O presente, entdo, é concebido “somente como um negativo que deve ser

I”%; “uma existéncia transitéria que é feita para ser abolida”*. Por

suprimido enquanto ta
outro lado, uma concepgao fatalista da histéria, como observou Simone de Beauvoir, torna

arbitrarias e absurdas as escolhas humanas realizadas no plano da contingéncia; o sofrimento

37 Sobre esse noticiatio, ver “Patroas, empregadas e coronavirus”, de Débora de Diniz e Giselle Catino,
publicado no E/ pais, em 21 de margo de 2020.

38 PMA, p. 175 / p. 100.

3 PMA, p. 151 / p. 87.

O PMA, p. 152 / p. 87.

“PMA, p. 152-153 / p. 88.

2 PMA, p. 110 / p. 66.

$PMA, p. 168 / p. 96.

“PMA, p. 168 / p. 96.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 1

5

3



humano de uma existéncia singular torna-se injustificado e as vitimas, anoénimas. “Se o
desenrolar da historia é fatal, ndo ha mais lugar para a angustia da escolha, nem para o
arrependimento, nem para o escandalo; nenhuma revolta pode mais brotar em nenhum
coragao”®. Nessa concep¢io, as acoes no presente nao setiam tratadas como fins, e sim
como meios, que estariam justificados, tendo em vista a fatalidade pressuposta. Poder-se-ia,
entdo, justificar milhares de mortes sem a angustia da decisao.

O presente nao é tratado como “provisério” em detrimento de um futuro qualquer,
mas de um “futuro-mito”, no qual algumas antinomias das agoes humanas seriam superadas.
Por esse motivo, ndo foi por acaso que Slavoj Zizek especulou sobre a possibilidade de novas
formas de viver decorrentes da crise atual®, antes de querer compreender a proptia crise
conforme ela estd a se apresentar. F verdade que a situacio suscitada pelo COVID-19
mostrou que os seres humanos siao capazes de criar valores novos, o que evidencia a verdade
da condi¢gao humana defendida por Simone de Beauvoir, mas disso nio se segue que tais
valores serdo baseados na solidariedade, necessariamente. Essa certeza nao é possivel ao ser
humano. Nessa busca por um futuro ideal ha, na verdade, uma tentativa de superar o fracasso
que ¢ proprio da condi¢do humana, uma vez que ele nunca pode se realizar completamente.
O surgimento de uma nova sociedade mais humanizada daria um sentido positivo aos
acontecimentos devastadores do presente, ao passo que a possibilidade do fracasso humano
evidenciaria a arbitrariedade das mortes, do sofrimento humano. E disso que a pessoa que
assume a atitude estética em relagao ao acontecimento historico escandaloso tenta fugir. O
acontecimento do COVID-19 converte-se em positividade, ao pensar-se no futuro com
melhorias a partir dele. Ora, ndo foi por acaso, ou por puro otimismo, que Zizek argumentou
no /nicio da pandemia que “mesmo acontecimentos horriveis podem ter consequéncias
positivas imprevistas”*. Mas essa atitude, ainda que abstrata e completiva, ocorre dentro do
mundo; o préprio ato de contemplar é um fazer e, ao realiza-lo, cria-se significado no mundo,
mas com uma diferenca em relacao a atitude auténtica: ha nessa atitude somente criacao de

significado no mundo, mas nao de sentido para a propria vida.
O significado do presente

A pessoa que adota a atitude estética, no sentido do olhar puro e imparcial, assume
em certo sentido a falta de ser, mas ndo para tornar-se existéncia, e sim para escapar do
mundo concreto, sendo a sua vida diluida no universal. Ao fazer isso, ela fracassa, pois ao
ser humano nao ¢ permitido sair do mundo: “por-se ‘fora’ ¢ ainda uma maneira de viver o
fato inelutavel de que se esta dentro”*. Aqueles que pretendem, “em nome da historia, da
arte, da poesia dominar o drama da época, querendo ou nio, [s30] os seus atores””. Assim,
conforme Simone de Beauvoir, “é para o artista, para o escritor, que o problema se poe de
maneira mais aguda a0 mesmo tempo equivoca; pois nao é em nome da pura contempla¢ao,

S PMA, p. 157 / p. 90.

46 Pode-se consultar sua obra Pandemia: Covid-19 ¢ a reinvengio do comunismo; ou sua entrevista, publicada dia 08
de abril de 2020, pelo Instituto Humanitas Unisinos: “Vejo um novo comunismo, distante do comunismo
histérico, brotar do virus”.

41 Z1ZEK, Pandemia: Covid-19 ¢ a reinvengio do comunismo, [n.p.]

48 PMA, p. 110 / p. 66.

¥ PMA, p. 110 / p. 66.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 154 : : :



mas de um projeto definido, que se pretende afirmar entdo a indiferenca das situacdes

30 Nas maos de uma escritora ou de um escritor, de uma ou um artista ou de uma

humanas
ou um cientista essa relacao de “contempla¢ao” para com o mundo pode transformar-se em
uma obra. Dependendo do caso, ela revela-se perigosa, na medida em que a escritora ou o
escritor, com o seu olhar imparcial, pode transfigurar, por meio de uma encantadora
narrativa, um horror em uma admiracao, tornando a miséria e a injustiga, por exemplo, um
deleite para a leitora ou o leitor.

O presente, por conseguinte, “nao é um passado em poténcia; ele ¢ o0 momento da
escolha e da acéo, ndo podemos evitar vivé-lo através de um projeto”. E no presente que o
ser humano se enraiza no mundo, ao nega-lo, ele busca negar a sua propria presenga nele.
Ao elaborar um texto sobre a pandemia, uma ou um intelectual esta escolbendo e agindo no
mundo, ainda que pretenda se colocar numa posi¢ao de observadora ou observador; nessa
acao, ha o engendramento de novos significados e sentidos acerca da crise que podem
resultar em outros, pois todos os movimentos humanos realizados no mundo, segundo a
filésofa, podem servir de pontos de partidas para os outros. Uma palavra escrita no presente
sobre a crise ndo é somente uma palavra, é uma realidade concreta. E o presente, em Simone
de Beauvoir, ndo pode ser pensado sem o passado e sem o futuro, uma vez que, no presente,
ha uma relagdo tanto com o passado quanto com o futuro. Por isso, o tornar-se existéncia

3552
b

significara também, conforme ela, ser “‘capaz de amarrar o passado, o presente ¢ o futuro
de “construir” um tempo através da consciéncia interna do tempo. A conversao de si, da
falta de ser em existéncia, é também uma constante sintese temporal de si. E se o existente
faz do presente um passado em poténcia rumo ao futuro, os seus projetos presentes tendem
a estabelecer uma dissociagdo entre o passado e o futuro, pois o que os entrelaga ¢ o presente;
pensar em futuro-mito, em um momento de crise como a do COVID-19, ¢ uma tentativa de
dissociar o presente do futuro e, por sua vez, do passado, na medida em que os valores da
sociedade atual refletem os do passado, ainda que ela esteja sendo atravessada por um
fenémeno com aspectos inéditos. E, exatamente, por ter uma dimensao inédita ¢ que esse
fenémeno precisa ser olhado na medida enr que aparece.

O existente, porém, ao realizar uma escolha, nao o faz arbitrariamente; ele leva em
consideragao nao somente os seus momentos no passado, mas também as possibilidades
abertas do futuro. A questio que ¢ o cerne do problema é o que se pensa quando se fala em
futuro. Este, para Simone de Beauvoir, “esta tao estreitamente ligado ao presente que
compde com ele uma unica forma temporal; é esse futuro que Heidegger considera como
uma realidade dada a cada instante”. E, por essa razio, a ideia de futuro-mito reflete uma
espécie de ruptura com o passado, de modo que ndo seria um prolongamento do presente.
“A palavra futuro”, segundo a filésofa, “tem dois sentidos, correspondentes aos dois
aspectos da condi¢ao ambigua, que ¢ falta de ser e é existéncia, ¢ 20 mesmo tempo como ser
e como existéncia que ele é visado”*. A ambiguidade do ser humano, dai, estd diretamente
vinculada com a temporalidade. Ele precisa se realizar, a um s6 tempo, como ser e devir,
como falta de ser e existéncia, como presente rumo ao futuro, sem negar o presente como

50 PMA, p. 111 / p. 66.
51 PMA, p. 110 / p. 66.
52RFP, p. 10 / p. 163.
53 PMA, p. 167 / p. 95.
> PMA, pp. 166-167 / p. 95.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 1

5

5:::



presente. Por ser a sua condi¢ao sempre superar a si mesmo, faz-se necessario a ele realizar
uma continua sintese temporal de si, em que resgata o passado no presente visando um
tuturo. Por isso, a ambiguidade, como ja afirmamos, estd associada ao paradoxo, ao invés da
imprecisdao. O ser humano ¢ e zdo ¢, simultaneamente; sua existéncia “so é fazendo-se ser; de
tal maneira que, precisamente, ¢ apenas na medida em que deve ser conquistada que ela se
da””. O seu futuro, enquanto humano, é sempre um futuro finito; o futuro-mito, por
transcender a propria realidade humana, tende a tornar-se inumano.

E-nos possivel dizer, assim, que o ser humano s existe, em situagao no mundo, de
forma concreta, singular e finita. Ele, desse modo, nao deveria olhar a Histéria como uma
“totalidade racional”, mas como uma “totalidade-destotalizada”. O acontecimento historico
do COVID-19, que estamos a sentir, tentando compreendé-lo, nio se apresenta como uma
totalidade-totalizada, nao sé por causa do tempo, mas também porque ¢é sempre de maneira
destotalizada que o apreendemos, ainda que ele seja uma totalidade enquanto um fundo
histérico comum de diferentes sociedades. Essa concepgao da Histéria como totalidade-
destotalizada, indica Simone de Beauvoir, “nao contradiz a de uma inteligibilidade historica;
pois nao é verdade que o espirito deve optar entre o absurdo contingente do descontinuo e
a necessidade racionalista do continuo: cabe-lhe, a0 contririo, destacar sobre o fundo tnico
do mundo uma pluralidade de conjuntos coerentes”. O acontecimento do COVID-19, a
luz disso, ndo ¢ nem puramente contingente nem puramente necessario; ¢ a maneira Como o
ser humano se relaciona com ele que lhe gera sentido e significado. A pessoa observadora
imparcial que adota a atitude estética diante do acontecimento, ele tende a se apresentar como
uma facticidade dada, seja ela de um ponto de vista contingente ou necessario. Mas acontece
que enquanto ‘“totalidade-destotalizada”, o acontecimento é vivenciado no mundo por
diferentes coletividades e individuos singulares, que nao se excluem, necessariamente, entre
si, mas que podem engajar-se em vista de uma meta comum, sobre um fundo do tempo. O
existente, consequentemente, nao precisa conhecer todas as variedades de um fenémeno
para pode agir; ele deve agir na incerteza e no risco que toda decisao implica. Seu ponto de
vista é sempre destotalizado.

A ideia de que é preciso ter conhecimento e certeza acerca de um fenémeno para agir
pode gerar no existente a inércia ou a crenga em um futuro-mito, em que todas as agoes no
presente ja seriam vistas como justificadas, como indicamos acima. Correlata a ideia do
futuro-mito, a ideia do presente como “provisorio”, permite gerar a possibilidade de uma
amoralidade na politica, uma vez que se poderia argumentar, como ja foi registrado ao longo
da historia, que o ser humano sé reencontraria a possibilidade real de uma a¢ao moral, em
uma situagdo de estabilidade. E se for o caso de ter que esperar por essa situagao, a agao
moral sera vista apenas como uma promessa. A acio moral, dai, sempre esta por vir, nunca
¢é. Essas ideias, alias, estio no cerne das discussdes do pos-pandemia, que ultrapassam o
presente somente como condigdo para o futuro. Ocorre que o presente é, como indicamos, a
um sé tempo, um meio e um fim, e se o tratarmos somente como um meio, ele sempre sera
provisorio; e se o presente sempre for provisorio, a realidade humana também o sera, haja
vista que esta’ sé existe, de maneira concreta, no presente. Entdo, ao realizar a sua critica 2
dialética pura e necessaria, a filésofa ndo a nega, mas a desmitifica, tendo em conta que pode

5 PMA, p. 35 / p. 26.
5 PMA, p. 176 / p. 100.
57 PMA, p. 178 / p. 101.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 156 : : :



haver um movimento dialético histérico, sem a ideia de um futuro-mito ou de um fim

incondicional, que tornaria o presente justificado a priori.
Consideragdes finais

Diante disso, podemos afirmar que para que o ser humano “tenha um mundo a
expressar, ¢ preciso primeiro que ele esteja situado nesse mundo, oprimido ou opressor,
resignado ou revoltado™; é preciso que ele seja humano entre os outros seres humanos,
situado no espaco, no tempo e na histéria. F somente quando se assume como uma
existéncia situada que as situagdes humanas nao lhe aparecem equivalentes, mas diferentes e
singulares. E, a partir dai, ele podera encontrar razées para desvelar o mundo no presente,
com o objetivo de justificar a si mesmo nele; a sua criagao de significado no mundo nao sera
separada de sua criagdo de sentido para si: elas se realizardo em um unico movimento.
Acontece, no entanto, que nem todas as pessoas querem-se situadas. Essa caracteristica,
como vimos, encontra-se no que Simone de Beauvoir nomeou de atitude estética, que pode
ser identificada, sobretudo, em intelectuais. A vista disso, buscamos mostrar, ao longo deste
estudo, uma relacao entre a atitude estética do ser humano em relacio a um acontecimento
histérico e a teoria da temporalidade beauvoiriana, considerando o contexto da crise atual
suscitada pelo COVID-19. Para isso, dividimo-lo em trés momentos. No primeiro,
apresentamos a perspectiva beauvoiriana acerca da condi¢ao humana, a fim de evidenciar
nao somente a diferenca entre a assunc¢ao auténtica e inauténtica dessa condi¢ao humana que
consiste em ser falta de ser, mas também as nog¢bes de ambiguidade e situagao da filésofa.
No segundo, a luz que foi exposto no primeiro momento, mostramos o que define a atitude
estética diante de um acontecimento historico e algumas de suas implicac¢Ges, entre as quais
estaria tanto a negagao continua do presente em detrimento do futuro, na medida em que
para a pessoa que adota tal atitude, o presente é concebido como um passado em poténcia,
quanto a nega¢ao da condi¢ao humana de ser ambiguo e situado, o que nos conduziu a dizer
que a atitude estética é também uma forma inauténtica de viver a condi¢io humana; além
disso, realizamos ainda uma intetlocucio com Zizek, que se encontra entre os filosofos a
escrever sobre a crise, em uma perspectiva do pos-pandemia. No terceiro, considerando os
momentos precedentes, buscamos definir o significado do presente conforme a filosofia
beauvoiriana, explicitando a sua critica a atitude estética do ser humano, que se posiciona
como um observador do mundo, como se nao tivesse situado no espago, no tempo e na
histéria, o que o direciona a aderir a um ponto de vista universal da Historia. E, com o seu
olhar puro e imparcial, ele tende a transformar os acontecimentos histéricos singulares em
particulares cuja esséncia nao se encontra nelas mesmas, mas em uma totalidade racional e
universal; a justificar o presente a partir de um futuro-mito.

Por fim, é-nos possivel dizer que o presente nao ¢é, para Simone de Beauvoir, um
passado em poténcia. A sua critica a atitude estética do ser humano em relagao aos
acontecimentos histéricos, vinculada com a sua teoria da temporalidade, permitiu-nos
compreender que o presente ¢, 20 mesmo tempo, fim e meio, nao somente uma passagem,
uma transi¢ao rumo ao futuro. Se ignorarmos a existéncia do presente como um fim, nio
nos sera possivel sentir o fim como um fim, porque a prépria ideia de fim perde todo o seu

5 PMA, p. 113 / p. 67.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 157 : : :



sentido. Se olharmos para a crise atual do COVID-19 somente como um momento a ser
transcendido ao longo da Histéria, nao sentiremos quando ela terminar, ja que sua existéncia
era ser apenas um momento da Histiria, am passado em poténcia. Ela precisa, pois, ser vivenciada
tal como ela aparece. Certamente, ela se constituira como parte da histéria da humanidade,
mas isso nao implica dizer que ela ndo possuira uma histéria singular conforme cada contexto
em que ela surgiu. A diferenca das pessoas que aderem a atitude estética, aquelas que,
parafraseando Simone de Beauvoir, fazem dessa crise a sua crise, sentirao quando ela chegar
ao seu fim, encontrando motivo para celebrar®.

Referéncias bibliograficas

ANDRADE, Josiana. Simone de Beanvoir e Carolina de Jesus: ensaio sobre a busca da existéncia. Sio
Leopoldo: Karywa, 2020. [e-book]

BERGOFFEN, Debra. The philosophy of Simone de Beanvoir: Gendered Phenomenologies, Erotic
Generosities. Albany: State University of New York Press, 1997.

. “Introduction”. In: SIMONS, Margaret; LE BON DE BEAUVOIR, Sylvie.
Philosophical Writings: The Beauvoir Series. Chicago: University of Illinois Press, 2004.

DE BEAUVOIR, Simone. Pyrrhus et Cinéas. Paris: Gallimard, 1944.

. Pirro e Cinéias. Trad. de Marcelo Jacques de Moraes. Rio de Janeiro: Nova Fronteira,
2005.

. O existencialismo e a sabedoria das nacoes. Trad. de Manuel de Lima e Bruno da Ponte.
Lisboa: Minotauro, 1965.

. Por uma Moral da Ambignidade. Trad. de Marcelo Jacques de Moraes. Rio de Janeiro:
Nova Fronteira, 2005.

. Pour une morale de I'ambiguité. Paris: Gallimard, 1947.

. “A Review of The Phenomenology of Perception by Maurice Metleau-Ponty”. In:
SIMONS, Margaret; LE BON DE BEAUVOIR, Sylvie. Philosgphical Writings: The Beauvoir
Series. Chicago: University of Illinois Press, 2004.

. “La Phénoménologie de la perception de Maurice Metleau-ponty”. In: Editions de
Minuit, n. 144, 2020.

% Simone de Beauvoir mostra, a partir do acontecimento do fim da ocupagio nazista em Franga, o sentido da
festa cujo “papel ¢ interromper o movimento da transcendéncia, por o fim como fim”. “Todos”, escreveu ela,
“os que haviam feito desse combate o seu combate, nem que fosse apenas pela sinceridade de suas esperancas,
também olhavam a vitéria como uma vitéria absoluta, qualquer que tivesse que ser o futuro. Ninguém era
ingénuo o bastante para ignorar que logo a infelicidade encontraria outras faces; mas aquela estava banida da
terta, absolutamente” (PMA, p. 181 / p. 103).

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 158 : : :




. “Que Peut la Littérature?” In: LECARME-TABONE, Eliane;]EANNELLE,Jean—
Louis. I.’"Herne. Beanvoir. Paris: Editions de I.’Herne, 2012.

HOLVECK, Eleanore. “Introduction”. In: SIMONS, Margaret; LE BON DE BEAUVOIR,
Sylvie. Philosophical Writings: The Beauvoir Series. Chicago: University of Illinois Press, 2004.

HUSSERL, Edmund. Eurgpa: crise e renovagio. Trad. de Pedro M. S. Alves e Carlos Aurélio
Morujao. Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 2014.

SANTOS, Boaventura de Sousa. A cruel pedagogia do virus. Sio Paulo: Boitempo, 2020. [e-
book]

SEUS, Beatris da Silva. Simone de Beanvoir e a liberacio da mulber: do existencialismo sartriano a moral

da ambignidade. Porto Alegre: Fi, 2019.

SOUZA, Thana. “Beauvoir e a situagao das mulheres: entre subjetividade e facticidade”. In:
Ethid@, Flotianépolis, v. 17, n. 2, pp. 217-237, 2018.

TIDD, Ursula. “For the time being: Simone de Beauvoir’s representation of temporality”.
In: O’BRIEN, Wendy (Ed.). The Existential Phenomenology of Simone de Beanvoir. Nova York:
Springer Verlag Press, 2001.

VELTMAN, Andrea. “Transcendence and Immanence in Beauvoit’s Ethics”. In: SIMONS,
Margaret. The Philosophy of Simone de Beanvoir. Bloomington: Indiana University Press, 2000.

ZIZEK, Slavoj. Pandenia Covid-19 ¢ a reinvencao do comunismo. Trad. de Arthur Renzo. Sdo
Paulo: Boitempo, 2020a. [e-book]

. “Vejo um novo comunismo, distante do comunismo historico, brotar do virus”.
Entrevista com Slavoj Zizek. In: Revista IHU-Online, Sao Leopoldo, 08 abr. 2020b. Disponivel
em: http://www.ihu.unisinos.btr/78-noticias/597903-vejo-um-novo-comunismo-distante-
do-comunismo-historico-brotar-do-virus-entrevista-com-slavoj-zizek.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 159 : : :



Musica e politica em Jean-Jacques Rousseau: da teoria da unidade

de melodia a vontade geral

Daniela de Fatima Garcia*

Resumo: Tradicionalmente, sio os textos ligados diretamente aos temas de moral, politica e educagio
0s que mais chamaram a aten¢do de comentadores e estudiosos para a filosofia de Jean-Jacques
Rousseau. No entanto, parece ter sido a musica um dos assuntos que mais ocupou 0s pensamentos
do autor genebrino ao longo de toda sua vida. Sendo assim, o pensamento musical aparece néo apenas
como ideia inspiradora, mas antes, como proépria referéncia tedrica que compartilha dos mesmos
principios que irdo fundamentar também seu pensamento politico: para nosso autor, sio as
faculdades naturais do homem, que se traduzem em sentimentos e afetos originais, presentes antes
do atual estado de corrup¢do moral, que dio expressividade a musica, tanto quanto significado e
coesdo as institui¢cdes politicas.

Palavras-Chave: Rousseau — Musica — Politica — Afetos - Unidade de melodia - Vontade geral

Music and Politics in Jean-Jacques Rousseau: from the theory of melody
unity to the general will

Abstract: Traditionally, it is texts directly linked to the themes of morals, politics and education that
have most drawn the attention of commentators and scholars to the philosophy of Jean-Jacques
Rousseau. However, music seems to have been one of the subjects that most occupied the thoughts
of the genebrine author throughout his life. Thus, musical thinking appears not only as an inspiring
idea, but rather as a theoretical reference that shares the same principles that will also base his political
thinking: For our author, it is the natural faculties of man, his feelings and affections that give
expressiveness to music, as much as meaning to political institutions.

Keywords: Rousseau — Music — Politics — Affections — Melody unity - General will.

! Doutoranda Filosofia da Universidade Federal de Sio Paulo (Unifesp). E-mail: dani.f.garcia@gmail.com.
Orientadora: Prof®. D1 Jacira de Freitas. Este artigo foi composto durante a pesquisa atual de doutorado que
conta com financiamento da Capes, a qual agradeco o apoio.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 160 : : :



Rousseau criticava o conhecimento livresco e o “saber” filoséfico e se considerava
um dissidente entre os philosophes, apesar de ter compartilhado da efervescéncia cultural na
qual viviam os enciclopedistas. A autoimagem de Rousseau parece contradizer os fatos: desde
o prémio e o consequente sucesso obtido pelo Discurso sobre a ciéncia e as arfes, que o autor
ganha uma notoriedade no mundo das letras cuja tendéncia ¢ aumentar, a medida que seus
textos vém a publico”. O carater ambiguo de Rousseau é reconhecido e expresso pelo proptio
autor em seus textos autobiograficos. Nas Confissoes, por exemplo, nos deparamos ora com
um Rousseau pesaroso pelos rumos que sua carreira tomou, ora exaltado com seu préprio
“sistema”, ou entusiasmado com a recepgao de suas obras junto aos leitores, como no caso
de A Nova Heloisa.

Mas, em meio as “contradi¢oes” de Rousseau, o que se constata ¢ um tom
diferenciado quando se trata da tematica musical. Ao narrar sua primeira experiéncia com a
musica, Rousseau ja nos deixa uma indicagio da associagdo entre o prazer auditivo e os
movimentos da alma, por exemplo, na alegria que sente ao ouvir a tia cantar “com um
fiozinho de voz muito suave”, cantigas que lhe ficardo na memoria. A experiéncia
mnemonica parece se fixar usando como recurso a qualidade moral da “serenidade da alma
dessa excelente moga”.?

Assim, no decorrer das Confissies, as memorias relativas a musica vao surgindo,
sempre associadas ao prazer, aos momentos de felicidade espontanea e afetos sinceros. A
nostalgia da lembranca de suas primeiras experiéncias com a musica aparece sempre
relacionada a um estado de inocéncia original, de pureza do gosto relacionado a pureza de
alma, de plenitude e verdadeira comunhio. Longe de se configurar como simples
divertissement, a musica aparece como a propria referéncia para o resgate da sensibilidade e
espontaneidade perdidas, lugar da experiéncia subjetiva, distante da corrupg¢ao e degeneracio
presentes em Paris. A musica, assim, juntamente com a botanica, se apresenta para Rousseau
como uma espécie de locus amoenus, lugar privilegiado onde é possivel se locomover ou, mais
acertadamente, fixar seu verdadeiro lugar, com certa seguranca. Desejando paz e
tranquilidade, Rousseau se refugia em seu trabalho de copista de musica.

Sua autobiografia ¢ indicativa, Rousseau parece querer nos deixar um recado: a
musica foi, ao longo de sua vida, sua paixdo mais verdadeira e original. E, se nosso autor
confessa nao se sentir “bastante sabio”, nem achava em si mesmo “bastante espirito para
brilhar na republica das letras™, considerava-se suficientemente competente em musica para
empreender carreira na area, tanto que foi esse desejo que o leva a se instalar em Paris no

inicio da década de 1740. Wokler nos lembra que:

Como a maioria dos homens mais insignes na republica das letras de seu
mundo, Rousseau, evidentemente, tinha muitos outros interesses além da
politica. Era um compositor admirado e autor de um extenso dicionario

2 Veja MATOS, “Outra versao das Luzes”, in PIMENTA, Pedro Paulo (org.) Rousseau — Escritos sobre a
Politica e as Artes, que traca a polémica em torno da publicacio do Primeiro Discurso, e lembrando as demais
polémicas nas quais Rousseau se envolveria, o que faz de nosso autor “um dos mais formidaveis polemistas do
século das Luzes”, e uma celebridade ainda em vida no mundo das letras.

3 ROUSSEAU, Confissaes, p. 34.

4+ ROUSSEAU, Confissaes, p. 257.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 161 : : :



musical de grande erudicdo, e a wziisica talves tenha sido o assunto que mais lhe ocupou

a atengdo ao longo da vida.®

Rousseau trabalhou no referido dicionario, o seu Diciondrio de Miisica, por duas
décadas, aperfeicoando os verbetes sobre musica que escreveu para compor os volumes da
Enciclopédia. Enquanto ia escrevendo obras como o Contrato Social e o Emilio, nunca deixou
de se interessar pelas teorias musicais, realizando pesquisas continuas na area, estabelecendo
seus proprios principios e compondo o que poderiamos chamar de seu pensamento musical.

O Diciondrio de Rousseau, nao apenas condensa todo o saber musicoldgico da época,
mas ao demonstra-lo, Rousseau ainda viabiliza as no¢Oes estéticas musicais para supera-lo.
Por meio da exaltacdo de certas caracteristicas presentes na musica, como a relagdo entre
musica e lingua e a preferéncia dada a melodia em detrimento da harmonia, Rousseau rompe
com os padroes estéticos-musicais de seu tempo, deixando ainda referéncias estéticas para as
proximas geragdes de musicos.

Com todas essas indicagoes podemos afirmar, com um certo grau de certeza, que as
ideias musicais de Rousseau sempre prefiguraram em seu pensamento. Bernard Gagnebin
nos chama a atencdo para a sonoridade de sua prosa, onde o autor se revelaria um musico

completo:

Harmoniosa, musical, ritmada, sua linguagem testemunha uma preocupa¢ao
musical constante. Considere-se o Livro VI das Confissoes, onde ele evoca a
alegria das Charmettés, ou o Livro VII, onde ele relata suas impressoes
venezianas. Sempre ampla, frequentemente periddica, sua frase é rica em
valores sonoros. Dos diversos sentidos, Rousseau privilegia a audigao.”

Rousseau nos parece, assim, antes musico do que filésofo e John T. Scott confirma:
“Os escritos musicais e composi¢coes de Rousseau nao sao, portanto, uma parte isolada de
sua obra, mas um importante aspecto de sua filosofia”, visto que “os mais importantes
escritos musicais de Rousseau sio contemporaneos de seus maiores trabalhos filosoficos, e
a descoberta do sistema que ele elaborou em seus trabalhos filoséficos também o leva a
repensar e desenvolver sua teoria musical e integra-la em sua filosofia como um todo.”

Rousseau, portanto, nao poderia querer expressar através de sua filosofia o que
gostaria de ter feito por meio da musica? Acaso os principios que estabeleceu para a musica
formaria um sistema completamente a parte de sua filosofia? Indagamos assim, se seus textos
sobre musica estariam totalmente desvinculados do restante de sua obra ou, a0 contrario,
formariam com ela um todo univoco e indissocidavel, nos indicando inclusive outras
perspectivas de aproximagao e analise da filosofia do genebrino. Sendo assim, qual seria o

5> WOKLER, Rozussean, p.13. Grifos nossos.

¢ Afirma Fubini: “Rousseau, autor de muitas entradas sobre musica da Encyclopédie (mais tarde reunidas no
Dictionnaire de musique) foi o filésofo da musica mais original do grupo dos Enciclopedistas e as suas teorias
sobre a unido originaria da musica com a linguagem tiveram imenso sucesso na Franga e nio so; serdo retomadas
e desenvolvidas no Romantismo, embora com contornos diversos e 2 margem da velha polémica entre fautores
do melodrama italiano e do melodrama francés, por Herder, Harnann, Schlegel e, ainda, por Nietzsche e
Wagner.” FUBINI, Estética da miisica, p. 120.

7 GAGNEBIN, Introduction anx Foerits sur la musique, la langue et le thédtre, p. XXVIIL

8 SCOTT, “Rousseau and the Melodious Language of Freedom”, p. 804.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntamero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 162 :: :



vinculo tedrico que manteria a relagdo entre as concepgdes musicais de Rousseau e outros
temas abordados em suas obras?

Nosso objetivo, portanto, no presente trabalho é o de verificar a existéncia dessa
ligacdo tedrico-conceitual entre os varios temas abordados por Rousseau em sua obra,
iniciando com a no¢ao de unissono musical, nos concentrando em seguida em alguns
aspectos de sua teoria sobre a origem das linguas e finalizando com o conceito de vontade
geral. Retomaremos, assim, trés textos de Rousseau que, em um primeiro momento, podem
até aparentar nao terem relagao significativa entre si. Trata-se da Carta sobre a Miisica Francesa,
que condensa uma expressao acabada do pensamento musical de Rousseau; o Contrato Social
que, por sua vez, expressa uma versao acabada de sua teoria politica; e o Ensaio sobre a Origem
das Lingnas, no qual encontramos uma expressio unificada entre sociedade, linguagem e
musica, onde “a relagdo entre musica e politica encontra sua forma mais filosoficamente

’ 9

desenvolvida”.
A melodia

Foi durante a Querela dos Bufdes, uma das mais notaveis contendas musicais da
histéria, que Rousseau vé a ocasidao propicia para tornar publica sua Carta sobre a miisica
francesa. Estrategicamente inserida num debate que moveu a opinido da maior parte do
publico frequentador dos espetaculos franceses, letrados e leigos, a Carfa de Rousseau
conquista a antipatia da sociedade parisiense para seu autor, ao defender a musica italiana em
detrimento da musica francesa'’. Mas, se a sociedade parisiense se sente ofendida em seus
sentimentos patridticos, a contenda que a Carfa suscita com o compositor Jean-Philippe
Rameau adquire um carater te6rico muito mais denso e complexo. Em sua Carta, Rousseau
expoe sua teoria da unidade de melodia que, em termos estéticos, significa uma contrapartida
a0 sistema harmonico de Rameau!!.

Entende-se que a Carta de Rousseau pode ter sido escrita anteriormente a querela,
excetuando-se apenas alguns acréscimos incluidos posteriormente com o intuito de situar
seu texto dentro do debate. Desse modo, de acordo com Oliver Pot!% se considerarmos a
Carta por essa perspectiva de criagdo, a querela teria sido usada como pretexto para
apresentar ao publico as teses mais gerais e reflexdes mais tedricas que ja estavam sendo
elaboradas, tomando consisténcia e formando o que se poderia chamar de pensamento sobre
musica na filosofia de Rousseau. Ainda segundo Pot:

(..) a Carta sobre a Miisica Francesa tetia reunido pela primeira vez, por ocasiao
de um problema secundirio colocado pela polémica, duas grandes

9 MARQUES, “Rousseau, Rameau e o Ensaio sobre a Origem das Linguas”. Disponivel em:
unicamp.br/~jmatques/pesq/ensaio.htm (Acesso em 15/06/2020).

10 Em meu artigo “Rousseau contra a musica francesa” fago uma breve analise dos argumentos expostos por
Rousseau em sua Carta, que o leva a defender a musica italiana. No mesmo artigo exponho ainda, brevemente,
como o autor da Carta retoma temas ja tradicionais nos debates sobre musica, atribuindo-lhes um significado
proprio ao torna-los compativeis com sua propria filosofia.

11O leitor pode encontrar uma excelente andlise da querela estética entre Rousseau e Rameau na tese de
doutorado de Fabio Yasoshima, Entre o canto das paixdes e os artificios da harmonia: o pensamento musical
de Rousseau contra o sistema harmoénico de Rameau.

12 POT, “Introducion a Lettre sur la Musique Francaise”, OC, V, p. XCIX-CXXXVL

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 163 : : :



orientagdes do pensamento de Rousseau, a saber: de uma parte, a analise
linguistica que fundamenta a prioridade da melodia, reflexdo mais recente e
ainda inédita que faz sua apari¢do por meio da comparagao entre a lingua
italiana e a lingua francesa; e, de outra parte, um corpo de digressoes ja
conhecidas pelos artigos publicados ou a publicar na Encyclopédze.”

De fato, ao escrever os verbetes de musica para a Encyclopédie, Rousseau ja tem bem
elaborado e definido o conjunto de sua doutrina musical, cujo principal principio se encontra
na primazia da melodia sobre a harmonia. Esse ponto de vista estético adotado por Rousseau
¢ geralmente aceito enquanto tendéncia a abalar os fundamentos do sistema harmoénico de
Jean-Philipe Rameau, como afirma O’Dea “estes artigos constituem um corpo sistematico
da doutrina anti-ramista, ¢ um documento precioso sobre a evolu¢io do pensamento de
Rousseau, dois anos antes da redacao do Discurso sobre as ciéncias e as artes”"*. Constata-se, assim
que as preocupagoes tedrico-musicais de Rousseau antecedem mesmo ao episdédio da
iluminacio de Vincennes."

A critica de Rousseau a musica francesa, assim como expressa na Carfa, pode até
assumir o formato de uma disputa musical ja tradicionalmente instaurada, ou seja, a tentativa
de comparacio entre o estilo italiano e o francés'®. Mas, ao se desdobrar em uma contra
argumentacao a teoria estética de Rameau, a critica de Rousseau é capaz de emprestar a
disputa um tom filoséfico que esta em perfeita conformidade com as teorias e teses que
fundamentam sua propria filosofia. Quando Rousseau formula na Carfa a teoria da unidade
da melodia, o autor nos revela uma acurada analise linguistica capaz de nao sé justificar
esteticamente sua preferéncia pela musica italiana, como fundamentar filosoficamente a

expressividade musical:

Para que uma musica se torne interessante, para que ela leve a alma os
sentimentos que nela se quer excitar, ¢ preciso que todas as partes concorram para
Jfortalecer a exipressio do tema; que a harmonia nao sirva senao para torna-la mais
enérgica; que o acompanhamento a embeleze sem a encobrir nem desfigurar;
que o baixo, por uma marcha uniforme e simples, guie de certa forma aquele
que canta e aquele que ouve, sem que nem um nem outro disso se apercebam.
Em duas palavras: ¢ preciso que o conjunto nao leve a0 mesmo tempo mais

que uma melodia a0 ouvido e mais que uma ideia ao espifito."”

13 POT, “Introducion a Lettre sur la Musique Francaise”, OC, V, p. CVL.

14+ O’'DEA, “Rousseau contre Rameau: musique et nature dans les articles pour 'Encyclopédie et au-dela”, p.
145.

15No Livro VIII das Confissées podemos conferir a descri¢ao da comogio de Rousseau ao ler, no Mercure de
France, a proposta da Academia de Dijon para a premiacdo do ano seguinte, que faz nosso autor ver um outro
universo e tornar-se um outro homem com uma espécie de antevisao profética de seu préprio sistema.

16 Remeto o leitor ao meu artigo “Rousseau contra a musica francesa”, no qual faco uma breve exposi¢do sobre
alguns pressupostos tedricos que antecedem a Querela dos Buf6es. As questGes envolvendo a comparagio
entre os estilos de 6pera francesa e italiana tém origem ja nas primeiras apresenta¢Ges no inicio do século XVII,
envolvendo extensa bibliografia. GARCIA, “Rousseau contra a musica francesa”, Anais do SEFiM, V. 3, n. 3,
p. 21-36, 2017.

"ROUSSEAU, Carta sobre a miisica francesa, p. 21. Grifos nossos.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 164 : : :



O que Rousseau busca enquanto beleza musical, se define por uma unica linha
melddica que seja a referéncia capaz de garantir a transparéncia e a clareza na expressividade
dos sentimentos. Como conseguir isso? Fazendo com que os demais elementos da musica,
harmonia e ritmo, sigam fielmente essa linha melddica, o que o autor chama de
“acompanhamento em unissono”.

A questio do unissono na teoria musical de Rousseau é significativo. As vozes,
cantando juntas, produzindo uma unica melodia, entram em concordancia quanto ao afeto,
ao sentimento que se deseja expressar. Essa concordancia interna entre as vozes, unidas em
torno de um mesmo afeto, ndo s6 expressam com toda a clareza o sentimento desejado,
numa comunicacao clara e imediata que se traduz em beleza musical, mas ¢ a propria beleza
musical que se traduz em ordem e coeréncia, em concordancia e unanimidade. Nota-se
também que o referencial do unissono em Rousseau nao esta relacionado apenas a uniao
entre as vozes que formam um s6 canto. Com unissono, nosso autor também se refere a
correspondéncia perfeita entre a orquestra e o canto, a concordancia entre a linha melédica
do canto e o acompanhamento instrumental.

A nogao de unissono, como apresentada na Carta, nos chama a aten¢ao para a énfase
que nosso autor confere a ideia de coeréncia interna da composigao. Por esse motivo, a teoria
melddica de Rousseau preza pelo poder da unidade, da coeréncia interna, da perfeita
comunhao entre as partes, deixando claro os sentimentos que se deseja expressar. Assim,
nosso autor vé na musica mais do que um agregado de notas que se sucedem, ou se
sobrepéem, uma apods a outra, sem estabelecerem qualquer relagao significativa entre si, ou
sustentando apenas uma relacdo de conveniéncia. Isso porque clareza expressiva depende
menos da quantidade e complexidade de sons do que da relacio que estabelecem entre si.
Cada elemento da composi¢ao, cada nota ou cada voz, acorde ou movimento, tem seu papel
bem especifico determinado em func¢iao do todo, do conjunto, da unidade. Nenhuma nota
pode ser dissonante do todo, nenhuma voz pode se destacar em detrimento das outras, € o
acompanhamento nao pode se sobrepor ao som da voz, nem discordar dela. A nocdo de
unidade, entdo, se traduz nessa coeréncia interna que se torna perceptivel pela beleza do
conjunto, da harmonia entre as partes que concordam todas com a mesma finalidade que ¢
a de comunicar o tema afetivo.

O efeito imediato dessa proposta estético-musical de Rousseau ¢é a exaltacao do
canto, elemento sobre o qual recai todo o poder expressivo da musica que, em decorréncia
direta, dependera das caracteristicas proprias de cada lingua:

Ja afirmei que toda musica nacional extrai seu principal carater da lingua que
lhe é propria, e devo acrescentar que ¢ principalmente a prosédia da lingua
que constitui esse carater. Como a musica vocal precedeu em muito a
instrumental, esta ultima sempre recebeu da primeira sua maneira de entoar
e seu fitmo, e os diversos titmos da musica vocal s6 puderam nascer das
diversas maneiras pelas quais é possivel escandir o discurso e dispor as
palavras breves e as longas umas em relagao as outras.'®

18 ROUSSEAU, Carta sobre a miisica francesa, p. 10.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 165 : : :



As caracteristicas proprias de cada lingua, regulando a disposic¢ao entre silabas longas
e breves, fornece sonoridade a musica, conferindo-lhe suas propriedades mais apraziveis.
Além da sonoridade, ¢ a lingua que carrega propriamente o conteudo expressivo da musica
pelas marcas das paixdes que traz em si, como Rousseau exemplifica por meio da musica

italiana:

Ela é doce porque suas articulagdes sao pouco complexas, porque o encontro
de consoantes ¢ nela raro e sem aspereza, e porque, dado que um grande
numero de sflabas é formado apenas por vogais, as frequentes elisdes tornam
sua pronuncia mais fluente; ela é sonora porque a maior parte das vogais é
brilhante, porque nao possui ditongos compostos, quase nio tem vogais
nasais, e porque as articulages esparsas e faceis distinguem melhor o som
das silabas, que se torna mais nitido e mais cheio."

Vogais sonoras e abundantes, poucas consoantes, silabas de pronincia marcante e
clara, seriam elementos que, estando presentes na lingua na qual o canto é composto e
executado, proporcionariam a melodia fluidez, leveza, espontaneidade e simplicidade. Nota-
se também que, mesmo quando a voz nao esta presente na musica, é devido a sua entonagao
especifica que se pode compor musica instrumental, que nio seria mais que um
prolongamento da voz humana.

Em termos estéticos e filosoficos, Rousseau se afasta do universo conceitual, que é
dado pelo significado convencional das palavras e notas musicais, e se aproxima da pura
expressividade, excluindo a intermediacio dos signos. Na via diametralmente oposta, a
musica de Rameau, apoiada sobre uma teoria mecanicista, mediada, portanto, por um
racionalismo cientificista®, sé pode vincular como reflexo de todo um conjunto de elementos
que rendem homenagens ao artificialismo, a falta de expressividade e a falsidade das
convengoes que regem as relagdes humanas. A complexidade dos ornamentos e a profusao
de notas da musica de Rameau, mostra-se para Rousseau apenas como o produto acabado
de uma ordem politica e social que ¢ representativa da falta de liberdade e sensibilidade que
N0sso autor constata em sua época.

Para Rousseau, o poder expressivo da voz humana nao pode ser contestado, por ser
o proprio fundamento que enseja a origem da musica e da lingua. Esta, portanto, na origem
hipotética que Rousseau constrdi para a musica e a lingua a propria referéncia filoséfica para
se bem julgar a musica em sua forga expressiva, como observa Salinas:

Quanto maior a proximidade da origem, mais elevada sera a posicao ocupada
na escala hierarquica dos valores expressivos. A musica sera, nessas
condigbes, a forma expressiva por exceléncia, a quintesséncia da
expressividade. E, por isso mesmo, o modelo ideal, o paradigma dos
paradigmas, a ideia do perfeito realizada sensivelmente a guiar, como estrela
polar, as outras formas de expressao e em especial a arte da escrita.?!

19 ROUSSEAU, Carta sobre a miisica francesa, p. 14.

20 Entre as varias acepcoes filoséficas que o termo razdo e racionalismo podem apresentar, me refiro aqui
especificamente ao racionalismo cartesiano.

21 SALINAS FORTES, Paradoxo do espeticulo: politica e poética em Ronssean, p. 84.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 166 : : :



Retomemos, entdo, a hipétese da origem para rever em seus fundamentos essa
relagao essencial entre musica e lingua, e como dela derivam as diferengas entre as musicas
nacionais, dadas pela melodia da voz e dos sentimentos originais que modulam as diferentes
linguas.

As bases afetivas

Para Rousseau, musica e lingua surgem simultaneamente, se fundindo enquanto uma
mesma forma expressiva que emerge espontaneamente da necessidade do homem em fazer
comunicar seus sentimentos. Tal necessidade surge no momento mesmo em que o homem
passa a reconhecer no outro um ser semelhante. Como podemos ler no Ewnsaio sobre a origens

das lingnas. “Nio se comegou por raciocinar, mas por sentir”*

, sendo a propria historia das
origens narrada por Rousseau a testemunha dessa necessidade premente de expressividade

afetiva, como constata Starobinski:

Os pocos em torno dos quais os jovens encontram outros jovens sao o
cenario idilico de uma 6pera fabulosa onde Rousseau faz representar o
despertar do amor — condi¢ao, enfim, suficiente para o surgimento da lingua
primitiva (...). A fabula, assim narrada em uma linguagem ela mesma ritmica
e acentuada, faz da linguagem melodiosa original a expressio da unidade do
prazer e do desejo, a verdade manifesta do sentimento interior.?’

Na origem descrita por Rousseau, a condicao necessaria para o surgimento das
linguas é a da sobrevivéncia que, sendo despertada por condigoes fisicas exteriores, faz com
que os homens se reinam em grupos. No entanto, a necessidade puramente fisica de
sobrevivéncia nao é suficiente para fazer com que os homens reunidos se comuniquem. O
desejo intrinseco no homem de transmitir aos seus semelhantes suas paixdes e sentimentos
é que faz com que crie os meios efetivos e eficientes de comunicacio e expressio. E,
portanto, a uma causa moral que Rousseau atribui a “inven¢do” da lingua e da musica.

Necessidades fisicas e necessidades morais sao dois termos frequentes no Enusaio e
nos remetem a dois tipos de relagdes estabelecidas pelo homem nesta fase de transi¢ao do
estado natural para o social: a relagao estabelecida entre 0 homem e a natureza, e a relagao
que os homens estabelecem uns com os outros. Aprendemos com Rousseau® que as
necessidades fisicas nos remetem ao homem enquanto ser isolado, gozando de liberdade
natural, independente dos outros homens quanto aos meios para conseguir seu alimento e
se reproduzir, suas unicas fontes de preocupagao. Se dependesse apenas de sua vontade, o
homem continuaria indefinidamente desfrutando de seu natural estado de indoléncia. E
preciso que a natureza aja sobre o homem e, frente as adversidades naturais que colocam sua
sobrevivéncia em risco, os homens sao levados a se agruparem a fim de compartilhar da dgua

22 ROUSSEAU, Ensaio sobre a origem das lingnas, p. 296.

23 STAROBINSKI, “Introduction a I’Essai sur I'Origine des Langues”, OC, V, p. CLXXXVII.

24 Como se sabe, no Discurso sobre os fundamentos e origem da desigualdade entre os homens, Rousseau traga
mais marcadamente esta passagem do estado natural para o social, compondo uma descricdo completa das
caracteristicas do homem natural e suas faculdades inatas.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 167 : : :



ou do fogo®. Nesta ocasido de primeiro contato, que ocorre sem que os homens exer¢am de
fato sua vontade, sendo apenas impulsionados por uma necessidade que lhes é externa, o
homem entdo passa a percebet® o outro enquanto um ser semelhante. Como bem constata
Barbara Guetti*’, portanto, o comportamento instintivo nao depende da fala, apenas o
comportamento social a faz surgir. Nas palavras do proprio Rousseau:

Em torno das fontes de que falei, os primeiros discursos foram as primeiras
cangdes. O retorno perioddico e cadenciado do ritmo, as inflexdes melodiosas
dos acentos, trouxeram a luz a poesia e a musica, juntamente com a lingua,
ou antes, tudo isso era a propria lingua, mesmo nos climas e tempos
venturosos em que as Unicas necessidades prementes que exigiam a
colaboracao alheia eram as engendradas pelo coragao.?

Se na Carta sobre a miisica francesa Rousseau afirma que uma musica para ser agradavel
e bela deve estar proxima dos nossos sentimentos naturais, nosso autor se refere
evidentemente nao ao estado primitivo do homem enquanto ser isolado, mas a esse instante
“mitico” do surgimento das linguas, enquanto forma expressiva musicada, que marca o inicio
da sociedade. Trata-se, portanto, de uma sociedade primaria que empreende seus primeiros
rudimentos culturais, e essa lingua primitiva melodiosa se estabelece assim enquanto a
primeira institui¢ao social.

A voz da natureza que Rousseau reclama para a musica é, entdo, oriunda de um
estado de sociedade primitivo. E as paixoes originais que essa lingua musicada transmite
assim o sio, a medida que correspondem as primeiras reagoes, fruto da imaginagao e do
contato com o semelhante. Elas significam o primeiro movimento dentro do estado de
sociedade nascente e expressam toda a pureza e espontaneidade dessa sociedade primitiva
ainda isenta de corrupgao.

Se o canto e a fala, a musica e a lingua, sao formas de expressividade da vida animica
que se confundem nessa comunicagio primitiva mas ainda espontanea, no decorrer da
evolugao social, as perspectivas e necessidades dos homens mudam alterando as formas de
comunicac¢ao. Com o processo de desenvolvimento das sociedades, principalmente no que
se refere ao aspecto comercial, as linguas e a musica se transformam em duas possibilidades
distintas de expressdo, coexistindo em uma relagio de reciprocidade, como salienta Guetti?,
nem sempre harmoniosa. Rousseau aponta o aperfeicoamento da lingua, ou seja, sua precisao
e rigor gramatical, como o principal fator responsavel pela separacao entre lingua e musica.
Conforme o homem evolui em suas institui¢oes sociais “a lingua torna-se mais exata, mais

2230

clara, porém mais languida, mais surda e mais fria”. Esse aperfeicoamento ¢ visto por

Rousseau como negativo do ponto de vista estético, pois enquanto as linguas, evoluindo,

2 Recomendo o artigo de DELA BANDERA, “Origem e alteracdo no pensamento linguistico-musical de
Rousseau”, no qual o leitor encontra uma excelente exposicao sobre a tese geral da formagao das linguas em
Rousseau em contraposi¢ao a tese das diferengas entre a formagao das linguas do Sul e do Norte.

26 A questdo da percepgio na filosofia de Rousseau envolve todo um processo de mudangas nas faculdades
inatas e originais, transformando-as de passivas ou inativas em ativas e atuantes. No presente artigo nio vemos
a conveniéncia de desenvolver tal questio dado o espaco que a tarefa exigitia.

27 GUETT]I, “The double voice of nature: Rousseau’s Essai sur 'origine des langues”.

28 ROUSSEAU, Ensaio sobre a origem das linguas, p. 332.

2 GUETT]I, “The double voice of nature: Rousseau’s Essai sur I'origine des langues”.

30 ROUSSEAU, Ensaio sobre as origens da lingua, p. 300.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 168 : : :



ganham em precisio conceitual, perdem ao mesmo tempo suas belezas naturais e seu
potencial expressivo. Rousseau, assim, aponta diretamente para a relagio existente entre a
decadéncia da prondncia e o progresso da escrita, que se encontra inseparavel da corrupg¢ao
moral e politica®. Quem perde ¢ a forca expressiva da voz, sufocada pela violéncia das coisas,
como tao bem definiu Bento Prado.

A musica, entdo, em sua relaciao direta com a lingua, é sintomatica desse estado de
coisas, sendo o elemento que melhor acusaria o grau de liberdade do qual desfrutaria o povo
de uma determinada nagao, tal como Rousseau o mostra no Capitulo XX do Ensaio: “Existem
linguas propicias a liberdade; sio as sonoras, prosédicas, harmoniosas, cujo discurso se

distingue de longe. As nossas sdo feitas para os conchavos palacianos.”*

A vontade geral

Tentamos deixar evidente que a afetividade nao ocupa apenas o lugar central na teoria
musico linguista de Rousseau, ela é o motivo mesmo de seu surgimento. Se o mundo
propriamente humano, da sociedade e cultura, tem inicio devido a necessidade expressiva de
compartilhamento dos afetos, é possivel compreender por que o vazio emotivo nas formas
de expressdao e a auséncia da comunicagao sincera e imediata a ele relacionada, revelaria a
medida da perda de liberdade de uma comunidade politica, o que se constata pela critica de
Rousseau 2 musica francesa.

Mas, se 0 vazio expressivo e a comunicacao truncada estao relacionados com a perda
da liberdade, como sintomas da corrup¢ao moral de seu tempo, Rousseau ja bem o evidencia

na denuncia expressa no Discurso sobre as ciéncias a as artes:

E assim a dissolugao dos costumes, efeito necessario do luxo, traz por sua
vez a corrupgao do gosto. Se porventura se encontre, entre os homens que
se destacam por seus talentos, alguém que tenha firmeza de alma para
recusar-se a fazer concessoes ao génio de seu século e a aviltar-se com

produgdes puetis, ai dele! Morrera na indigéncia e no esquecimento.”

O gosto se rende aos interesses egoistas, a adulacdo e ao luxo desnecessatio, e a
rigorosa critica a2 musica francesa formulada na Carfa encontra seu fundamento moral no
Primeiro Discurso. Prova de que a musica nao é matéria de interesse menor na filosofia do
genebrino, muito ao contrario. Devido mesmo 2 sua intrinseca relagdo com a lingua e ao
surgimento da sociedade, a musica tem a caracteristica de ser permeavel ao modelo moral,
reflexo do nivel de corrupgao da sociedade. Quando Rousseau faz ruir a ilusio da musica
francesa no teor critico da Carfa, complementa por meio do seu pensamento tedrico musical

31O leitor pode consultar o artigo de RIBEIRO, “Linguagem e politica: Rousseau leitor de Charles Duclos”,
para uma exposicio mais completa sobre a relagio entre o desenvolvimento da escrita e a corrupgao dos
governos, assim como a influéncia que o Remarques sur la Grammaire Générale et Raisonée de Charles Duclos
exerceu sobre essa teoria de Rousseau.

32 ROUSSEAU, Ensaio sobre a origem das linguas, p. 352. Optamos pela traducido do Ensaio de Pedro Paulo
Pimenta in Rousseau — Escritos sobre a Politica e as Artes, por ir de encontro aos esclarecimentos de Lucas
Mello Carvalho Ribeiro sobre o sentido da palavra “divan” no texto rousseauniano. Veja RIBEIRO,
“Linguagem e Politica: Rousseau leitor de Charles Duclos”.

3 ROUSSEAU, Discurso sobre as ciéncias ¢ as artes, p. 56.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 169 : : :



a denincia moral do Primeiro Discurso: as formas de comunicacao e expressao ja nao sao mais
auténticas, transparentes, mas estdo a servico de interesses particulares. Ora, os interesses
particulares ecoam como notas dissonantes que quebram com a nog¢ao de unissono,
necessaria para se compor uma sociedade harmoniosa.

O quadro, entio, parece pessimista: fala-se, mas ja nao ¢ mais possivel se fazer
entender e a voz que canta ja nao ¢ mais a do coragdo, mas a do interesse. A pergunta de
Rousseau se torna pertinente: “Nos tempos antigos, quando a persuasio tinha lugar de forca
publica, a eloquéncia era necessaria. De que ela serviria hoje, quando a for¢a publica supre a
persuasao?”” Sobre a citada passagem de Rousseau, Bento Prado nos aponta que “A
violéncia ndo remete mais a pré-humanidade, ao grau zero da Histéria; ao contrario, ela é seu
produto mais refinado.””

Diante de tal estado de coisas, seria ainda possivel tentar resgatar os afetos originais
dos primeiros tempos que se faziam expressar pela for¢a da voz e mediagao das palavras? O
homem perdeu, de fato, sua natureza original, ou trata-se de uma natureza que esta apenas
oculta sob o véu das aparéncias? Questdo pertinente ja proposta por Starobinski.® O gtito
original da natureza pode ter sido abafado pela imposi¢ao da frieza gramatical na precisao da
escrita, por outro lado, alguma coisa dessa natureza ainda pode ser recuperada. Prova disso
¢ a musica italiana que ainda traz algo da originalidade dos primeiros acentos emotivos. Para
Rousseau, a musica, sem duvida, opera como um dos meios pelos quais a expressividade
afetiva adquire voz. Mas a voz que deseja cantar expressando seus afetos nao é a mesma que
clama por soberania e liberdade? Nao seria, entdo, a vontade geral, um duplo da unidade da
melodia, ambas tentativas de enaltecer a expressividade da voz e a comunicagao dos afetos
originais?

Vejamos no Contrato Social como Rousseau se refere a vontade geral: “Cada um de
noés poe em comum sua pessoa e todo o seu poder sob a dire¢ao suprema da vontade geral,
e recebemos, enquanto corpo, cada membro como parte indivisivel do todo”.”” Com o
advento do contrato, o individuo isolado ja ndo existe mais. Nao ¢ mais possivel conceber
um sujeito individualmente, de forma independente da sociedade.” Se, para Rousseau, como
vimos, as notas musicais tocadas ao acaso e individualmente nao formam uma composicao,
assim sao igualmente os individuos apds o inicio da sociedade: sé existem em fungdao do
todo, enquanto sujeitos morais nas relagoes que estabelecem uns com os outros:

Imediatamente, esse ato de associagao produz, em lugar da pessoa particular
de cada contratante, um corpo moral e coletivo, composto de tantos
membros quantos sao os votos da assembleia, e que, por esse mesmo ato,

ganha sua unidade, seu eu comum, sua vida e sua vontade.”

3 ROUSSEAU, Ensaio sobre a origem das linguas, p. 352.

3 PRADO JR., A Retdrica de Roussean ¢ outros ensasos, p. 110.

36 STAROBINSKI, A fransparéncia e o obstdcnlo, p. 29.

37 ROUSSEAU, Do Contrato social, p. 33. Termo complexo que causa ainda bastante divergéncia entre os
comentadores. Apresentamos no presente texto uma breve analise do conceito de vontade geral, apenas para
fins de adequacio ao objetivo presente.

8 Veja ROUSSEAU, Do Contrato social, p. 33, nota 61.

¥ ROUSSEAU, Do Contrato social, p. 33.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 170 : : :



A ideia de unidade e da coeréncia interna dessa unidade ¢ a referéncia sem a qual nao
¢ possivel pensar nem a musica, nem a sociedade. Tanto na composi¢io da comunidade
politica quanto na composi¢cio musical, é a no¢ao do todo, do conjunto, da relagao
harmoniosa entre as partes, que se constitui enquanto ponto central ordenador.

O desafio, portanto, consiste ndo apenas em buscar e manter essa coeréncia interna
do todo, mas mais do que isso, fazer com que esse todo se movimente de maneira nio apenas
ordenada, mas harmoniosa, em concordancia, em outras palavras, em concerto. Kawauche
nos chama a atengao para a identifica¢ao da nog¢ao de concerto no Contrato com aquela de
uma assembleia de musicos em uma orquestra, sendo definida como um rearranjo de forgas
“tal que o somatodrio delas seja coerente em dire¢io a um unico fim, com cada forca
concorrendo para um mesmo objetivo e com todas as partes relacionando-se
harmoniosamente dentro do conjunto”™.

Podemos entender, concordando com Kawauche, que a correspondéncia entre a
nocao de concerto e acordo nos remete a no¢ao de unissono. No Contrato a ideia de unissono
aparece na forma do ajuste das forgas e interesses individuais as regras de conduta e ao bem
comum que se traduz na vontade geral. *' Por meio da vontade geral, portanto, transparece
a no¢ao de unissono e da forga da voz, capaz de impor uma dire¢ao ao corpo politico. Com
uma certa conotagao estética, a vontade geral é o que concebe movimento ao corpo politico,

nao apenas de uma maneira bem ordenada, mas, antes, harmoniosa, visando o bem comum:

(-.) 86 a vontade geral pode dirigir as forcas do Estado de acordo com a
finalidade de sua instituigao, que é o bem comum, porque, se a 0posi¢ao dos
interesses particulares tornou necessario o estabelecimento das sociedades,
foi 0 acordo desses mesmos interesses que o possibilitou. O que existe de
comum nesses varios interesses forma o liame social e, se nao houvesse um
ponto em que todos os interesses concordassem, nenhuma sociedade poderia
existir. ¥

A vontade geral opera, assim, enquanto elemento aglutinador, tal qual a voz
melodiosa do canto que engendra em torno de si, e a partir de si, a coeréncia interna da
composicao. Semelhante a tirania das notas que se acumulam umas sobre as outras, cada qual
tentando se sobressair acima das demais, como ocottre na musica francesa, um unico interesse
particular que pretenda se elevar acima das outras vontades, torna-se uma nota dissonante
fora do comum acordo da comunidade.

Resta-nos esclarecer o que fundamenta essencialmente a autoridade da vontade geral
enquanto expressao do bem comum. Embora o contrato seja fruto do artificio,
“desnaturando” o homem de seu estado original de independéncia para fazer dele um ser e

relagdo, ou seja, um ser cuja existéncia passa a depender das relagdes sociais estabelecidas, algo

0 KAWAUCHE, “O concerto dos homens: sobre a relagdo entre natureza e sociedade em Rousseau”, p. 248.
H KAWAUCHE, “O concerto dos homens: sobre a relagdo entre natureza e sociedade em Rousseau”, p. 250.
2 ROUSSEAU, Do Contrato Social, p. 43.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 171 : : :



de sua natureza deve ser preservado. Acaso nao seria o Emilio uma tentativa de fazer do
homem social um ser tio integro quanto possivel em sua prépria natureza original?®

No Discurso sobre a origem ¢ os fundamentos da designaldade entre os homens Rousseau nos
traca o perfil do homem natural e, como se sabe, a pizi¢, ou piedade, constando entre as
faculdades inatas, é aquela que nos permite a identificagio com o outro. De acordo com
Derathé, a piedade estaria na base da propria sociabilidade: “a tnica forma de sociabilidade
que Rousseau admite ou, antes, a unica que lhe parece natural é aquela que tem seu
fundamento na identidade de nossa natureza sensivel.”*

Vimos no Ewnsaio sobre a Origem das Linguas que embora o apelo a sobrevivéncia dé o
primeiro impulso para que os homens se agrupem, esse agrupamento, no entanto, nao pode
ser chamado de sociedade se nao houver bases afetivas sobre as quais se sustentar, bases
essas dadas pelo sentimento de identidade adquirido por meio da pitie. Nas Cartas escritas da
montanha lemos: “Todas as instituigdes humanas sao fundadas nas paixdes humanas e se
conservam por meio delas™®.

Os afetos e o sentimento de identificagao que surgem nesses primeiros tempos de
sociedade, oriundos da capacidade de ver o outro como um ser semelhante, é que devem ser
vistos enquanto verdadeiro liame da sociedade. Se a funcionalidade do Contrato se apresenta
de uma forma um tanto quanto mecanica, nao se pode deixar de considerar que cada um dos
membros da comunidade se encontra envolvido com os demais por afinidades afetivas que
preservam os sentimentos originais de afei¢ao mutua, levando cada um dos membros a
interesses similares, tornando possivel o acordo que rege a vontade geral. Sdo esses afetos
ainda que estabelecem a correspondéncia necessaria entre expressividade, lingua, musica e
sociedade. Como afirma John T. Scott: “Os cidaddos de uma verdadeira comunidade se
comunicam imediatamente e em uma s6 voz devido as paixGes compartilhadas. Eles
compartilham nao apenas costumes, moralidade e opinides em comum, mas também uma
lingua e musica comum.”*

Se a comunicagio imediata e transparente nao ¢ possivel, a vontade geral ndo pode
se efetivar. Numa legitima comunidade politica, as opinides nao apenas concordam, mas
compartilham entre si interesses afins, paixdes em comum. A coeréncia da unidade nio
precisa ser imposta por uma vontade estranha porque ela flui harmoniosamente, pois as
vontades convergem espontaneamente ¢ com liberdade para um mesmo objetivo. Nesse
contexto os individuos sao cidadaos, se sentem cidadios. Essa no¢io de cidadania ndo é um
conceito vazio, adquire significado que pode ser expresso por meio da musica, pois sio partes
constituintes de uma unidade. Sao integrantes de uma verdadeira comunidade politica,

porque suas vozes podem expressar livremente as vontades de seus coragoes.

3 Veja MATOS, Roussean — uma arqueologia da designaldade: “A distingao entre o homem natural e o homem social
faz aparecer a “natureza” como um absoluto — o homem natural ndo poderia ser destruido no interior do
homem social — de outra maneira a educacio do Emilio seria impossivel”, p. 30.

#“ DERATHE, Roussean ¢ a ciéncia politica de seu tempo, p. 227.

4 ROUSSEAU, Cartas escritas da montanha, p. 170.

46 SCOTT, “Rousseau and the melodious language of freedom”, p. 804. Foi originalmente este artigo de John
T. Scott que me revelou a perspectiva analitica que exponho no presente trabalho e que desenvolvo em minha
pesquisa. Devo, portanto, a John T. Scott todo o crédito pela ideia de relacionar musica e politica na filosofia
de Rousseau sob a perspectiva do fundamento das bases afetivas.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 172::



Referéncias bibliograficas

BANDERA, Mauro Dela. “Origem e alteragdo no pensamento linguistico-musical de
Rousseau”. In: Cadernos de Fitica e Filosofia Politica, V. 1, n. 36, pp. 138-161, 2020.

DERATHE, Robert. Jean-Jacques Roussean ¢ a Ciéncia Politica de sen Tempo. Trad. de Natalia
Maruyama. Sao Paulo: Editora Barcarolla/Discurso Editorial, 2009.

FUBINI, Enrico. Estética da miisica. Lisboa: Edi¢oes 70, 2008.

GAGNEBIN, Bernard. “Introduction aux Ecrits sur la musique, la langue et le théatre”. In:
ROUSSEAU, Jean-Jacques. (Euvres complétes. Volume V. Paris: Editions Gallimard, 1995, p.
XIT-XXTIX.

GARCIA, Daniela F. A miisica sob a perspectiva critica de Roussean: uma andlise da Carta sobre a
Miisica Francesa. (Dissertacaio de Mestrado em Filosofia) — Universidade de Campinas,
Faculdade de Filosofia e Ciéncias Humanas, Campinas, 2008.

GARCIA, Daniela F. “Rousseau contra a musica francesa”. In: Anais do SEFIM, V. 3, n. 3,
pp. 21-36, 2017.

GUETTI, Barbara J. “The double voice of nature: Rousseau’s Essai sur l'origine des
langues”. In: MLN, Vol. 84, n. 6, Comparative Literatura, Johns Hopkins University, pp.
853-875, Dec., 1969.

KAWAUCHE, Thomaz. “O concerto dos homens: sobre a relacio entre natureza e
sociedade em Rousseau”. In: Principios, Natal, v. 17, n. 27, jan/jun 2010, p. 243-254.

MATOS, Olgaria. Roussean — uma arqueologia da designaldade. Sao Paulo, M.G. Editores, 1978.

O’DEA, Michaél. “Rousseau contre Rameau: musique et nature dans les articles pour
I'Encyclopédie et au-dela”. In: Recherches sur Diderot et sur 'Encyclopédie, n. 17, pp. 133-
148, 1994.

PIMENTA, Pedro Paulo (org.) Roussean — Escritos sobre a politica e as artes. Traduzido por Pedro
Paulo Pimenta...[et al.]. S2o Paulo: Ubu Editora, 2020.

POT, Oliver. “Introducion a Lettre sur la Musique Francaise”. In: ROUSSEAU, Jean-
Jacques. Euvres Complétes, Volume V. Paris: Editions Gallimard, 1995, p. XCIX-CXXXVT.

PRADO JR, Bento. A retirica de Rousseau e outros ensaios. Organizagao e apresentacao Franklin
de Matos. Sio Paulo: Editora Unesp, 2018.

RIBEIRO, Lucas Mello C. “Linguagem e politica: Rousseau leitor de Charles Duclos”. In:
Cadernos de ética e filosofia politica, v. 1, n. 34, p. 143-152, 25 jun. 2019.

ROUSSEAU, Jean-Jacques. (Euvres completes, Volume V : Ecrits sur la musique, la langue et
le théatre. Paris: Gallimard, 1995.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 173 : : :



. “Do contrato social; Ensaio sobre a origem das linguas; Discurso sobre a origem e
os fundamentos da desigualdade entre os homens; Discurso sobre as ciéncias e as artes”. In:
Os Pensadores. Sao Paulo: Abril Cultural, 1978.

. Cartas escritas da Montanha. Trad. e notas de Maria Constanca Peres Pissara...[et al.].
Sio Paulo: EDUC/Editora Unesp, 2006.

. Carta sobre a miisica francesa. Tradugao e notas de José Oscar de Almeida Marques e
Daniela de Fatima Garcia. Campinas: IFCH-Unicamp, 2005 (Textos Didaticos, 58).

. Confissoes. Tradugao de Raquel de Queiroz e José Benedicto Pinto. Bauru: Edipro,
2008.

SALINAS FORTES, Luiz Robetto. Paradoxo do espetdaculo: politica e poética em Roussean. Sao
Paulo: Discurso Editorial, 1997.

SCOTT, John T. “Rousseau and melodious language of freedom”. In: The Journal of
Politics, Vol. 59, n° 3, Chicago: The University of Chicago Press, Aug., p. 803-829, 1997.

STAROBINSKI, Jean. A transparéncia e o obstdculo, seguido de Sete ensaios sobre Roussean. Sao
Paulo: Companhia das Letras, 1991.

. “Introduction a 'Essai sur ’Origine des Langues”. In: ROUSSEAU, Jean-Jacques.
(Eunvres completes, Volume V. Paris: Editions Gallimard, 1995, p. CLXV-CXCVIL

WOKLER, Robert. Roussean. Porto Alegre: L&PM, 2012.

YASOSHIMA, Fabio. Entre o canto das paixdes e os artificios da harmonia: o pensamento
musical de Rousseau contra o sistema harmoénico de Rameau. Tese (Doutorado em Filosofia)
— Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas da Universidade de Sio Paulo, Sio
Paulo/SP, 2017.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntamero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 174 : : :



O pluralismo axiolégico do “jovem Canguilhem” no contexto da

ascensao do fascismo (1926-1939)

Caio Souto*

Resumo: Os textos publicados por Georges Canguilhem durante as décadas de 1920-1930, que
desenvolviam uma filosofia dos valores com certa inflexio politica, receberam grande influéncia do
neokantiano Alain (pseudénimo de Emile Chartier). O grupo dos intelectuais reunidos em torno de
Alain militava em favor do pacifismo, visando evitar um novo conflito mundial. Contudo, a ascensio
do fascismo provocou uma nova postura por parte do “jovem Canguilhem”;, que publicou
anonimamente os resultados de uma pesquisa empirica com o titulo “Le fascisme et les paysans”,
levando sua filosofia axiol6gica de entdo a uma nova inflexdo politica, culminando numa ruptura com
o pensamento de Alain e de seu grupo.

Palavras-chave: Canguilhem — filosofia politica — Auguste Comte — Alain

)

The “young Canguilhem’”’s axiological pluralism in the context of the rise of

fascism (1926-1939)

Abstract: The texts published by Georges Canguilhem during the 1920-1930s, which developed a
philosophy of values with a certain political inflection, received the influence from the neo-Kantian
Alain (pseudonym of Emile Chartier). The group of intellectuals gathered around Alain was
campaigning for pacifism, aiming to avoid a new world conflict. However, the rise of fascism
provoked a new stance on the part of the “young Canguilhem”, that published anonymously the
results of his empirical research intitled “Le fascisme et les paysans”, taking his axiological philosophy
to a new political inflection, culminating in a break with the thinking of Alain and his group.
Keywords: Canguilhem — political philosophy — Auguste Comte — Alain

! Doutor em Filosofia e professor de Filosofia do Instituto Federal do Amazonas (IFAM). E-mail:
caiosouto@gmail.com

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Nuamero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 175 : ::



O problema da Revolugio?

Quem fizer a histéria da recep¢ao do pensamento de Georges Canguilhem, dentro e
fora da Franga, devera notar algumas datas importantes, que nao correspondem exatamente
as de suas publicagdes originais. O leitor angléfono, por exemplo, sé pode conhecer a
traducao de Le normal et le pathologigne em 1978, quando surgiu a edi¢do prefaciada por
Foucault. E teve de esperar até o ano de 1994 para ter acesso a um volume que compilasse
alguns de seus outros escritos mais importantes’. Foi entdo que o grande publico pode
descobrir, a partit de uma extensa “Critical Bibliography” realizada por Camille Limoges?*,
que Canguilhem havia escrito mais de uma centena de textos anteriores a sua célebre tese em
medicina, de 1943, que ficaria conhecida por seu titulo simplificado Le normal et le pathologigue.
Trata-se de textos em petiédicos como Libres propos, Europé® e Méthode’, além do opusculo
politico publicado anonimamente Le fascisme et les paysans (1935), junto ao “Comité de
Vigilance des Intellectuels Antifascistes” (CVIA), e um tratado escolar em coautoria com
Camille Planet, o Traité de logique et de morale (1939). Nao tardou a aparecer a primeira analise
referente a tais textos, creditando-se a J.-F. Braunstein® o pioneirismo. Mais recentemente,
contemporaneo ao surgimento do primeiro tomo das obras completas de Canguilhem,
publicado em 2011, surgiu também a primeira tese inteiramente dedicada ao “jovem
Canguilhem™.

Faremos notar neste artigo, utilizando-nos dos ja mencionados comentarios, que
desde essa época o autor oferecia, de modo original, solugdes aos problemas filosoficos que
se propos enfrentar. Desde o inicio, tendo herdado de Alain e da Weriphilosophie uma tilosofia
axioldgica, ele a pratica segundo um estilo cujo trago nao se deixara apagar mesmo em seus
ultimos textos. Contudo, o acontecimento politico da ascensao do fascismo e a iminéncia da
guerra contribuiram decisivamente para que ele se afastasse de Alain e fosse conduzido a
dominios estranhos a filosofia. Tal decisao resultara na formulacio de uma “filosofia dos
valores” original, nio podendo, pois, ser deduzida apenas das condi¢ées materiais que a
tornaram possivel. E se é possivel observar mutagoes entre sua “filosofia de juventude” e as
demais que em seguida poderemos encontrar em sua obra, tais reformulagdes correspondem

2 Este artigo reformula algumas passagens de minha tese de doutorado em filosofia defendida pela UFSCar sob
a orientacdo de Thelma Lessa da Fonseca no ano de 2019 que teve o titulo Georges Canguilhem: o devir de um
pensamento. A pesquisa contou com financiamento da CAPES.

3 Trata-se da edi¢do organizada por Francois Delaporte, que fez a selecdo dos textos e os submeteu a uma
traducio, que foi prefaciada por Paul Rabinow: Cf. DELAPORTE, Francois (ed.). A vital rationalist: selected
writings from Georges Canguilhem. Alguns dos textos escolhidos por Delaporte eram notas de curso inéditas,
publicadas entdo com a autoriza¢ao de Canguilhem, as quais foram republicadas nas obras completas. As demais
notas de curso e outros textos que Canguilhem nio publicou em vida, e que nio serdo mais publicados, estio
hoje disponiveis no CAPHES-ENS.

4+ LIMOGES, “Critical bibliography”. In: DELAPORTE, Francois (ed.) A vital rationalist: selected writings from
Georges Canguilhem, pp. 385-454.

5 A revista Libres propos foi fundada por Alain em 1921 e Canguilhem assumiria a sua redagdo em 1932, tendo
nela publicado mais de trinta pequenos textos, alguns deles — os mais combativos — sob o pseudénimo de C.-
G. Bernard.

¢ Canguilhem colaborou para esta revista entre 1929 a 1936, com artigos menos politicos, menos polémicos e
mais filosoficos (a revista sera interrompida entre 1939 e 1946, sendo depois inteiramente controlada pelo PCF).
7 Pequeno periédico que teve apenas 6 numeros publicados.

8 BRAUNSTEIN, “Canguilhem avant Canguilhem”.

9 ROTH, Georges Canguilbem et [ école frangaise de ["activité. Acompanhamos a designaciao de “jovem Canguilhem”
o autor dos textos referentes ao periodo compreendido entre 1926 e 1939.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 176 : : :



melhor a uma reabertura de problemas" do que ao desenvolvimento de questdes ja em germe
desde o inicio.

Auguste Comte: uma filosofia do Amor

Canguilhem manifestou logo cedo uma preocupagiao com as relagbes entre saber e
politica. Sua monografia de conclusio de curso na FEcole Normale Supérieure, defendida em
1926 sob a orientagdao do socidlogo Célestin Bouglé, intitulado La théorie de 1’ordre et du
progres chez Comte'', analisava na obra de Comte o conceito de progresso social em sua
relagdo com o conceito de ordem. Muitas das consideracbes avancadas em O normal e o
patolégico no capitulo sobre Comte aparecem embrionariamente aqui, onde Canguilhem nao
elabora ainda uma critica ao positivismo, mas busca apreender o seu sentido logico e
coerente, uma coeréncia entre o pensamento da ordem (equilibrio, estabilidade) e o do
progresso (movimento, instabilidade). Esse memorial se inicia propondo uma distingao entre
ordem social e ordem sociologica. A primeira possui um sentido vasto, como o de um
comando ou de uma ordem juridica, por exemplo. J4 a segunda, trata-se da ordem em sentido
estrito, isto é, o conjunto das relagdes “enquanto submetidas, ndo mais as vontades
individuais, mas a condicio necessaria de toda atividade humana”'?. E esta tltima que pode
ser objeto de uma ciéncia nova que Comte propora fundar, a sociologia. A identificagao e a
analise da ordem socioldgica sio consideradas essenciais para que a humanidade possa dirigir-se
a um progresso, que nada mais ¢ do que o desenvolvimento de uma ordem oculta nas rela¢Ges
socials que a ciéncia devera desvelar através de um método a ser constituido e que o
positivismo propora constituir. Sendo esse novo objeto (a ordem socioldgica) irredutivel a
todos os demais, essa nova ciéncia a ser criada sera uma ciéncia igualmente irredutivel a todas
as outras. Mais que isso, ela deve ser a ultima das ciéncias.

Desse modo, Comte considerara como implicitas no conceito de progresso as leis
fundamentais da evolu¢ao humana, que ele propora analisar a partir de sua histéria. Se, por
um lado, ordem e progresso se encontram indissoluvelmente ligados no positivismo, por
outro, o conhecimento da ordem possui uma anterioridade 16gica, devendo ser conhecido
primeiramente, por uma “precau¢ao de método”. Contudo, embora reconhecesse que a
nocao de ordem ja tivesse sido bem elaborada desde a Antiguidade por Aristoteles, ainda nao
se trataria da ordem socioldgica, e é sobre esta dltima que o positivismo devera se dedicar.
Quanto a nog¢ao de progresso social, apenas com os iluministas, como Condorcet, é que ela
passou a adquirir uma conceituagao filoséfica, e neste ponto Comte reconhecia o positivismo
como continuador do projeto iluminista. Mas ird além de Condorcet, pois unira dois aspectos
principiais referentes a teoria da ordem e do progresso, introduzindo uma dimensao
valorativa ao progresso que antes era concebido em termos apenas de fato: “a expressio de
um duplo juizo”, como distingue Canguilhem, “de um juizo de fato e de um juizo de valor,

ambos estando alids sempre unidos e sendo estreitamente dependentes”".

10 Pensamos na defini¢do de Léon Brunschvicg que Canguilhem certa vez adotou como sua: “A filosofia ¢ a
ciéncia dos problemas resolvidos” (apud CANGUILHEM, Le normal et le pathologigue, p. 9); por conseguinte,
interpretava Canguilhem, as reflexdes filoséficas originais equivalem a reabertura dos problemas.

11 O manuscrito dessa monografia inédita se encontra disponivel no CAPHES sob a cota GC. 6.1.

12 CANGUILHEM, Théorie de ! ordre et du progrés chez Comte. CAPHES: GC. 6.1, fl. 6-7.

13 CANGUILHEM, Théorie de I ordre et du progrés chez Comte. CAPHES: GC. 6.1, fl. 18.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 177 : : :



Outra heranga iluminista do positivismo, esta que sera comentada por Canguilhem
ao longo de toda a sua obra, reside em ter fundado o conhecimento dessa ordem que
comanda o progresso a uma lei estatica, por sua vez herdada dos estudos da fisica,
especialmente da mecanica. Com efeito, é na primeira lei da termodinamica, a lei de
conservagao de energia, que tanto Comte quanto Condorcet radicam o principio da ordem
que estaria implicita também no progresso social. Assim, como pressuposto metodolégico,
seria necessario conhecer antes as proprias leis fisicas, antes de conhecer aquelas da dinamica
social que a ela se reportariam. Na tentativa de compreensao da luta constante entre a vida
organica e o mundo fisico inorganico, Comte acabaria por ceder as leis que regem este ultimo:
“Quando passamos do inorganico ao organico”, observava Canguilhem ja nesta monografia,
“essa lei enuncia a subordinacio das leis do movimento as leis da existéncia.
Sociologicamente, essa lei é a lei da ordem e do progresso”'*. Deste modo, ndo ¢é inicialmente
da biologia que Comte retira o modelo para a formulac¢ao de sua ciéncia social. Ele recua
para muito antes, nao abrindo mao de uma certa “lei da continuidade” entre o vivente e o
nao-vivente, entre o organico e o inorganico. Assim, sua concep¢ao da passagem da ordem
ao progresso nao deriva da compreensio acerca da especificidade do vivente. E, antes, a0

215

“principio de d’Alembert”” que Comte busca a lei geral a partir da qual derivard sua
sociologia. Portanto, sua base nao sendo de inicio a biologia, ¢ a partir da matematica (e na
fisica newtoniana, que tem por modelo a matematica, ¢ na qual se apoia o “principio de
d"Alembert”) que ele estabelece a base do positivismo. E ¢é, antes de tudo, na astronomia que
Comte encontra a ordem fundamental da qual deriva a ordem social (e todas as demais

ordens): uma ordem natural como condi¢iao da ordem social. Diz Canguilhem:

A relacdo da sociologia 4 astronomia é dupla. . uma relacio de método e
uma relacao de fato. Uma relacdo de método porque a sociologia deve a
astronomia, como todas as outras ciéncias, a ideia de ordem. Uma relagao de
fato porque a estabilidade astronomica envolve [entraine] a estabilidade

social’®.

Nesta chave, a producio humana passa a ser compreendida como inteiramente
dependente da ordem astronomica. E é na licao 40* do Cours de philosophie positive (1830-1842),
primeira das duas grandes obras sistematicas de Comte, que se estabelece a relagao
ascendente entre a ordem astronomica, a biolégica e a sociolégica, sendo que a astronomia
¢ quem fornece as leis primeiras da estabilidade. Contudo, ¢ apenas com a sociologia que o
ciclo do conhecimento se fecha, pois — sempre segundo Comte — sé pode haver
conhecimento uma vez que ha o ser humano. Assim, a ordem astronomica fornecendo a
base para a compreensiao cientifica do homem, é somente apds esse conhecimento ter se
voltado ao conhecimento do préprio homem (que é um ser vivente em determinado meio)
que o préprio conhecimento encontra a si mesmo, ponto de apoio do qual ele ndo deve se

14 CANGUILHEM, Théorie de I ordre et dn progrés chez Comte. CAPHES: GC. 6.1, fl. 21-22.

15 D’Alembert estabeleceu um principio para a mecanica que foi incorporado posteriormente. O “principio de
d’Alembert” pode ser enunciado assim: “o trabalho total realizado pelas forcas efetivas ¢ nulo em um
deslocamento infinitesimal reversivel, compativel com as ligacdes de qualquer sistema dinimico” (LEECH,
1965, p.15).

16 CANGUILHEM, Théorie de I ordre et du progrés chez Comte. CAPHES: GC. 6.1, fl. 30.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 178 : : :



afastar. Aqui, Canguilhem retoma a afirmacao de Bacon — “sé se conhece a natureza
obedecendo-a” — para explicar o pensamento da relagio entre ordem e progresso em Comte:
para progredir é preciso conhecer; o progresso ¢ sucedaneo logico e coerente da ordem.
Logo, a coeréncia entre ordem e progresso impede que se pense um dos termos sem a
pressuposicao do outro. Eis, enfim, que esse ponto final é também o inicial, ja que toda
ciencia é producao humana: “Da astronomia a sociologia, hi um encadeamento de
necessidades que tendem exatamente a mostrar o homem como estreitamente aprisionado
num determinismo esttito e submetido a uma fatalidade insuperavel”".

Um pouco a frente, Canguilhem descreve a filiagio de Comte ao principio de
continuidade entre normal e patolégico estabelecido (o “principio de Broussais”, ao qual sera
dedicado o capitulo primeiro de Le normal et le pathologique), por sua vez uma derivagdo do
“principio de d"Alembert”. E afirmara em seguida que, segundo Comte, a biologia é “que
fornece um fundamento objetivo a possibilidade do progresso, isto ¢, a realidade de varia¢oes

compativeis com a ordem”"®

, uma vez reconhecido que a sociedade é um conjunto de seres
viventes. B enquanto ser vivente, pois, que o homem se realiza enquanto ser social, havendo
primeiro as necessidades materiais e de sobrevivéncia, primeiro os sentimentos; depois, num
segundo momento, o pensamento; e, enfim, a acao objetivada. A esses trés estagios é que
correspondem justamente o estagio teoldgico (o dos sentimentos), o metafisico (o do
pensamento) e o cientifico (o da agao objetivada).

As passagens entre tais estagios devem ocorrer progressivamente, estando o seu
desenvolvimento ja contido em crisalida desde o inicio. Compreender as relagdes humanas
inerentes ao progresso como desenvolvimento da ordem implica, por exemplo, compreender
o encadeamento entre o sentimento egoista da primeira infancia e o sentimento altruista da
fase adulta: “Os sentimentos altruistas devem nascer espontaneamente da ordem humana,
nao podem ser criados pelo cilculo””. Nio h4, pois, uma teotia do individuo em Comte,
mas tao somente uma teoria do social; apenas do social é que o social pode nascer, a primeira
célula do social sendo a familia (ndo o individuo). O amor de uma crian¢a pela mae, por
exemplo, se traduz no amor pelo alimento e, portanto, a um amor de si; por sua vez, 0 amor
de uma mae pela crianga se traduz no amor por uma parte de si mesma. E ¢ desse lago que
se inicia um sentimento de amor social, no seio da familia: “Da biologia a sociologia, a
passagem ¢ assegurada pela familia”?.

Assim, o positivismo nao ¢ um atomismo, ja que coloca, na base das rela¢Ses sociais,
nao o conjunto de individuos atomizados, mas as relagdes familiares que sdo anteriores aos
préprios individuos (é da relagaio mae-filho que surgem os individuos mae e filho, os quais
nao existem previamente a essa relagao): “Da familia a Humanidade, ha apenas um
aprofundamento gradual da no¢ao de sociedade”'. Canguilhem observa que essa concepgao
da relagao entre ordem e progresso faz do positivismo, mais do que uma teoria, uma filosofia
pratica que tem por objetivo a reorganizacao social: restabelecer a ordem que permite o
progresso. E Comte nio se deu por satisfeito enquanto niao viu seu trabalho culminar numa

7 CANGUILHEM, Théorie de I ordre et du progrés chez Comte. CAPHES: GC. 6.1, fl. 34
18 CANGUILHEM, Théorie de / ordre et du progrés chez Comte. CAPHES: GC. 6.1, fl. 40.
19 CANGUILHEM, Théorie de I/ ordre et du progrés chez Comte. CAPHES: GC. 6.1, fl. 55.
20 CANGUILHEM, Théorie de [“ordre et du progrés chez Comte. CAPHES: GC. 6.1, fl. 57.
20 CANGUILHEM, Théorie de I'ordre et du progrés chez Comte. CAPHES: GC. 6.1, fl. 62.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 179 : : :



filosofia politica, o que conduz a sua segunda grande obra, o Systéme de politique positive (1851-
1854). Dela, Canguilhem dizia:

O Systeme de politique positive realiza o que previa o fim do Cours de philosgphie
positive: a subordinacdo de toda especulagdo, de toda abordagem tedrica e
pratica, sob o ponto de vista humano. Af estd o segundo momento no
desenvolvimento da doutrina. O primeiro momento foi uma sintese objetiva,
ou um sistema enciclopédico de todas as doutrinas embasando, a0 mesmo
tempo, o mundo e o homem. A sintese subjetiva esclarece todos esses
conhecimentos a luz da Humanidade e da moral. Pelo que, como vimos, o
conhecimento das coisas nunca é um fim, ja que o fim, o fim ultimo que
justifica todos os outros, é o valor da Humanidade e a salvagao do homem.
A filosofia deve ser uma moral.”

Eis que o sentimento basico a fundamentar todo esse progresso a ser conquistado
pela humanidade na medida em que reconhece a si prépria como a realizagao dos fins dltimos
estabelecidos desde o inicio por sua condi¢ao afetiva ja contida nos lagos familiares mais
arcaicos é o Amor. Portanto, nesta monografia, em que ja sio trabalhadas muitas das
questoes com as quais viria a se defrontar com maior ou menor grau de reformula¢io em sua
obra posterior, Canguilhem encontra o tema da construcio social da pazg entre os homens, a
qual deveria ser fruto de uma pratica politica meticulosamente guiada por um saber cientifico.
Além disso, ¢ em Comte que ele encontra entrelagadas a problematica moral e a social
segundo uma perspectiva cientifica.

O “pacifismo integral”?3 de Alain

Durante a década de 1920, Canguilhem encontrava-se reunido, junto com diversos
jovens estudantes da Fcole Nommale Supérienre, em torno da figura de Alain (pseudonimo de
Emile Chartier). Com efeito, os temas estudados por Canguilhem em seu memorial sobre
Comte sao coerentes com a filosofia e com os interesses de seu tutor intelectual a época, que
apreciava Célestin Bouglé (que dirigiu o memorial de conclusio de Canguilhem) como amigo
e tinha um grande interesse pelo pensamento de Auguste Comte. A filosofia politica de Alain,
a exemplo da de Comte, fixava a fraternidade humana como um valor universal. Deplorando
os resultados da Primeira Guerra Mundial, Alain pregava um pacifismo irrestrito,
sobrepondo-o a iminéncia de uma nova guerra. Alain compreendia que esse pacifismo
deveria ser compreendido como um ato de coragem derivado de um amor incondicional a
Paz que a humanidade deveria construir conjuntamente®. Seus adeptos, dentre os quais

22 CANGUILHEM, Théorie de ['ordre et du progrés cheg Comte. CAPHES: GC. 6.1, fl. 118. Canguilhem nunca
deixara de insistir a respeito da diferencga entre o Comte do Cours e o do Systéme. No entanto, ele ndo chega a
reconhecer que, nesta segunda obra, a medicina ja passa a ser vista como nao podendo submeter-se a biologia,
havendo uma “virada” com respeito a anterioridade da técnica médica sobre o conhecimento cientifico e
biolégico, este cada vez mais reduzido a um materialismo (Cf. BRAUNSTEIN, La philosophie de la médecine
d Augnste Comte: vaches carnivores, Vierge Mére et morts vivants).

23O termo “pacifismo integral” foi utilizado por Raymond Aron para se referir a postura politica de Alain (Cf.
ARON, “Réflexions sur le pacifisme integral”).

24 Tais ideias foram expostas, entre outras obras, sobretudo em: ALAIN, Mars ou la guerre jugée, 1921.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 180 : : :



esteve Canguilhem durante toda a década de 1920, até meados dos anos 1930, militavam em
manifestagoes e escreviam em periddicos por essa causa, o principal deles sendo os Lizbres
Propos.

Como esclarece Giuseppe Bianco®, era justamente em Comte que Alain encontrava
a motivagao de sua filosofia politica, tendo-lhe herdado o “principio de Broussais” ja
comentado por Canguilhem desde seu ja comentado memorial. Como acabamos de ver, esse
principio estabelecia uma continuidade — nao havendo diferenca qualitativa, portanto — entre
os estados fisiologicos normal e patologico de um organismo. Aquilo que se manifestaria
como diverso a ordem social seriam apenas diferencas guantitativas (no organismo ou na
sociedade), as quais Broussais denominara como irritacdes®. Segundo essa perspectiva, Alain
compreendia as revolugdes e guerras como “irritagdes” do corpo social. Assim, sempre na
esteira de Comte, o papel politico dos cidadaos para Alain seria o de cuidar para sanar tais
irritacOes, e o dos intelectuais seria o de auxiliar na conducio do restabelecimento dessa
ordem, pacifica e estavel por natureza. Além disso, o pensamento francés do inicio do século
XX vivia o auge do neokantismo, como bem descreveram Xavier Roth” e Emiliano Sfara®
em duas teses recentes sobre Canguilhem. Assim, a essa heranca da filosofia politica comtiana
deve-se acrescentar o fato de que, ao lado de Lagneau, Brunschvicq, Lachelier, Hamelin e
Boutroux, Alain estava empenhado em construir uma “filosofia da atividade” fundada na
concepgao da unidade da experiéncia. Essa “filosofia da atividade” teria herdado os tracos
da Wertphilosophie da Escola de Baden, de Windelband e Rickert, que através desses autores
se introduzia na Franca.

Segundo essa leitura recente, que se serve dos textos coligidos em suas (Ewres
complétes anteriores a Le normal et le pathologique, bem como dos arquivos disponibilizados 7
loco no CAPHES-ENS de suas notas de curso da época, o “jovem Canguilhem” teria
realizado como que uma sintese entre o positivismo e a Weriphilosophie, na heranga de seu
primeiro mestre Alain. De fato, muitas sdo também as recorréncias de Canguilhem a
Wertphilosophie nos textos dessa época, assim como nos cursos que proferiu em liceus no
mesmo petiodo”. Se em 1926, em seu memorial, ja se demonstrava a importancia de Comte
em ter sabido colocar a distingao moral entre fato e valor, numa intervencao nos Libres Propos,
no ano seguinte, nao era outro o posicionamento de Canguilhem: “o fato nao tem valor por
si mesmo”™, escrevia. Conforme a heranca do neokantismo, nio havendo proptiamente uma
ordem primeira a ser intuida no proprio real ou na natureza, a tarefa da filosofia seria a de
criar u#nidade 14 onde ela ndo existe, tarefa cujas condi¢Ges seriam incessantemente recolocadas
pela experiéncia empirica e pelo contexto historico contingente. Esta unidade, por sua vez,
s6 poderia aparecer se a filosofia fosse compreendida enquanto uma axiologia, devendo haver
uma hierarquia dos valores segundo a qual o valor moral é quem deveria guiar e coordenar a
experiéncia e a agao em sua pluralidade.

25 BIANCO, “Pacifisme et théorie des passions : Alain et Canguilhem”.

26 Para um aprofundamento na compreensio desse autor, ver: BRAUNSTEIN, Broussais et le matérialisme: médecine
et philosophie an XIXe siécle.

27 ROTH, Georges Canguilhem et [ "école frangaise de ["activité. Em especial, toda a primeira parte dessa tese.

28 SFARA, La philosophie de Georges Canguilhem a travers son enseignement, 1929-1971 : excamen du concept d’action.

29 Para uma analise desse periodo em Canguilhem, ver também: SCHWARTZ, “Jeunesse d ‘un philosophe”.

30 CANGUILHEM, Libtes Propos, 20/04/1927, p. 167.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 181 :: :



Nas décadas de 1920-1930, era notivel o papel que Alain exercia como “éveilleur”!

da geragao dos jovens estudantes parisienses, mobilizando muitos deles — como Simone Weil,
Michel e Jeanne Alexandre, além de Canguilhem — a engajarem-se num movimento, por
vezes inflamado, contra a ameaga de um novo conflito mundial. Com efeito, por esses anos
Canguilhem militava também por um programa pacifista, chegando a reagir com relutancia
aos argumentos que seu estimado colega Raymond Aron®® um dia desferiu contra os perigos
do que denominou como o “pacifismo integral” de Alain. Foi no ano de 1933, quando o
avan¢o do fascismo na Europa (Mussolini em 1922, Hitler em 1933, Franco em 1933)
anunciava a iminéncia de que também se ganhasse a Franca, fosse pelo voto, fosse por um
golpe de Estado. Raymond Aron questionava se essa postura pacifista nao acabaria por levar
a aceitar passivamente as “licoes historicas” que estavam por vir, antevendo que muitos dos
alainistas acabariam por aderir a Colaborag¢ao, como de fato ocorreu.

Mas se, num primeiro momento, Canguilhem reagiu negativamente aos argumentos
do colega, a intensificagdo nos anos seguintes das ameagas fascistas seria decisiva para uma
progressiva mudanga de posi¢ao de nosso autor. Ele refletira sobre o fato de que a opgao
pelo pacifismo nao deveria ser medida em termos de um valor moral universalmente valido
tal como o de uma Paz. A decisao por uma militancia em favor da Paz — conceito vago —
deveria ser circunstanciada, como toda e qualquer agao. Antes que ele lesse em René Leriche
— o autor de La philosophie de la chirurgie — que a saude seria apenas “a vida no siléncio dos
6rgaos”’, Canguilhem refletiu sobre o fato de que a Paz também poderia ndo ser mais do que
a vida social no siléncio das batalhas. Percebendo a falta de sentido histérico de que a filosofia
pacifista de Alain parecia eivada, pois que nao era sensivel as diferencas politicas entre as
condi¢des que haviam levado a Primeira Guerra Mundial e estas que logo culminariam na
Segunda, Canguilhem acabara por romper com o pacifismo irrestrito de Alain por volta de
1935-1936. Um dos marcos dessa ruptura foi a publicagao anoénima de um texto politico Le
Sascisme et les paysans (1935), o qual resultava de uma pesquisa empirica. Depois disso, ja em
1936, tendo deixado a redagao do periédico alainista Libres Propos, Canguilhem assumira o
posto de professor em Toulouse e se engajara nos estudos de medicina. Sera o momento de
criagao de uma filosofia que reformulara de modo ja original a heranca recebida de suas

primeiras referéncias.
Um ato filosofico de resisténcia ao fascismo

Como informa Michele Cammelli*’; responsavel pela apresentacio do texto Le
Sascisme et les paysans (1935) nas (Euvres complétes de Canguilhem, na data da publicagdo dessa
brochura era corrente na Franga pensar que, embora o fascismo atingisse
predominantemente os pafses que haviam perdido a Primeira Guerra Mundial, também se
deveria ficar alerta para a possibilidade de sua ascensio na Franca. Embora fosse dever
combater-se o inimigo que vinha de fora, comecavam a preocupar também as ideias fascistas

31 A expressdo aparece na seguinte obra, que vale como uma muito bem documentada reconstrugio historica
do microcosmo intelectual da geragdo a qual pertenceu Canguilhem: Cf. SIRINELLI, Génération intellectuelle:
Khagneux: et normaliens dans I'entre deuxc-guerres.

32 Veja-se o debate entre Aron e Canguilhem, reproduzido em: ARON, Réflexions sur le pacifisme integral, p.
999-1005; e CANGUILHEM, Libres Propos: mars/1933, pp. 450-453.

3 CAMMELLL, “Présentation de Le fascisme et les paysans”, pp. 515-533.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 182:: :



que passavam a ganhar forca também dentro da Franca, representando um perigo real. Era
sem duvida o momento politico mais turbulento em toda a Europa desde o fim do primeiro
conflito mundial. Os operarios urbanos, organizados em sindicatos, haviam se organizado
numa forga antifascista. No campo, a situagao estava dividida, havendo um nimero crescente
de pequenos e médios produtores rurais simpaticos ao fascismo. Surgiram organizagoes
fascistas rurais, como o Parti agraire et paysan francais (PAPF), fundado em 1928, ligado ao ideal
romantico de autenticidade camponesa; o Front Paysan, anti-parlamentar e anti-democratico;
além da Crozx de fen e das Jeunesses patriotes. Os efeitos da crise de 1929 contribuiram ainda
mais para aumentar a for¢a dessas organizagoes.

Como reagdo a esse avango, passaram a surgir, em contrapartida, organizagoes
contrarias ao fascismo, o que se deu em varias frentes. Uma delas, o “Comité de Vigilance
des Intellectuels Antifascistes” (CVIA), consistiu num 6rgao de intelectuais suprapartidario
que buscava relacionar-se diretamente com os sindicatos, com a fungdao de oferecer aos
trabalhadores um laboratério de analises politicas na Franga, tentando produzir analises a
respeito dos estratos sdcio-economicos mais expostos a propaganda fascista. Por influéncia
de Camille Planet, com quem iria redigir o Traité de logique et de morale (1939), Canguilhem
passou a integrar o CVIA, publicando anonimamente a brochura Le fascisme et les paysans
(1935), seguida de uma enquete.

O objetivo do texto era alertar a militancia antifascista a respeito das particularidades
do mundo rural francés, que Canguilhem conhecia bem por dele provir. De nada adiantaria,
diz Canguilhem, pregar aos camponeses que o fascismo seria uma for¢a do capitalismo
organizada para destrui-los; isso nao iria fazer com que eles se mobilizassem contra o
fascismo, sendo a quase-totalidade dos camponeses indiferente as organizagdes operarias,
quando nao lhes era hostil. Canguilhem invocava Marx (e com efeito esta ¢ a época em que
seu pensamento mais esteve proximo de Marx™), buscando auxilio para interpretar as
consequéncias do periodo péds-Revolugao até o inicio do século XX sobre a situagdo dos
camponeses na Franca e para tracar o quadro geral sociologico sobre o qual analisara as
motivagoes de sua adesdo ao fascismo, buscando apresentar meios para tentar evita-la. E é
nesse texto também que Canguilhem aborda com certo folego, pela primeira vez, a transicao
da sociedade rural para a sociedade industrial em alguns de seus efeitos, algo que ira
permanecer em suas diversas analises a respeito do taylorismo e da racionalizagao do
trabalho, efeito do crescimento do controle da vida local por um poder central e totalitario:
“dos campos as fabricas, das assembleias locais aos escritdrios centrais. O individualismo rural é
subordinado ao anonimato urbano, e a vida pessoal ao automatismo social”*. Contudo,
Canguilhem recusa a analise do fascismo como um simples produto de um capitalismo em
crise, preferindo defini-lo, como novamente nos elucida M. Cammelli, como “uma nova
técnica de governo que visa a controlar de maneira ‘totalitaria’ todos os aspectos da vida da

3 Cf. SCHWARTZ, “Jeunesse d'un philosophe”, p. 92n. Numa nota final de Les fascisme et les paysans,
Canguilhem esclarece o que pensa a respeito do termo “socialismo™: “Entende-se que nao quisemos designar
pela palavra socialismo, frequentemente empregada nesse estudo, a doutrina de tal partido politico atual.
Tomamos a palavra no sentido puramente teérico, filoséfico se quisermos, de organizacio sistematica da
economia, para e pelos trabalhadores, com vistas a uma aboli¢cio rea/ da escravidio humana. Esta brochura nido
¢ um programa, mas a pesquisa de noc¢oes e de principios para um programa possivel” (CANGUILHEM, Le
Jfascisme et les paysans, p. 572).

3% CANGUILHEM, Le fascisme et les paysans, p. 545.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 183 : : :



populacio e a reduzi-la a uma obediéncia automatica”*

. E com o mesmo estilo rispido com
que havia se empenhado em muitas intervengdes anteriores militando pela causa de Alain,
agora Canguilhem comeca a expressar ares de uma nova revolta: “A unido de todos os
camponeses, que sonho propriamente pastorall Mas a paz do campo nunca existiu senao na
imaginac¢do dos poetas”.”’

Seu apelo ¢é pela distincio das diferengas entre as categorias as quais pertenciam cada
camponeés, devendo-se ndividnalizi-los a ftim de compreendé-los, excluindo-se das
propagandas a palavra de ordem “coletivismo”. A organizacio coletiva, se ela deveria haver,
deveria ocorrer por deliberacdo individual, e afirmando-o Canguilhem criticava o comunismo
de Estado. Como nota outro comentador, desta vez D. Lecourt, neste texto Canguilhem
“convida as organiza¢des de esquerda a renunciar as simplificagdes conceituais sobre o
‘mundo camponés’ veiculadas pela vulgata marxista que triunfou na Unido Soviética para a
maior tristeza dos camponeses”. Dever-se-ia impedir que, por deliberacio individual, os
camponeses preferissem aderir, ndo aos trabalhadores industriais, mas aos proprietarios que
se proclamavam a favor da unidade do mundo. Para isso, Canguilhem tenta denunciar os
interesses que estariam por tras do nacional-socialismo de Hitler, mostrando que nao se
tratava de defender os interesses dos pequenos produtores, mas sim os privilégios dos

grandes proprietarios, e buscava alertar para o que esse aparato militar escondia:

O que o camponés deve compreender é que a extensao em todos os paises
do aparelho militar, mal dissimulado sob uma linguagem de protestos
pacificos condicionais, ¢ antes de tudo um fendmeno e uma manobra de
politica interior. Trata-se, primeiro, de criar um estado de espirito favoravel a
obediéncia automatica, inico meio de zzanterum regime quando ele nao pode
ser justificado; trata-se, em seguida, de assegurar ao Estado uma forca
repressiva fulminante contra as reacdes de revolta dos trabalhadores ou dos
pequenos possuidores optimidos.”

Em suma, Canguilhem argumentava que a pregacao ao coletivismo no mundo rural
s6 iria facilitar a sua unido em torno dos partidos de direita e de extrema-direita. Isso porque
os pequenos e médios produtores rurais compreendiam-se a si mesmos como produtores de
seus proprios objetos de consumo, como independentes e orgulhosos dessa condicao que os
mantinha na base da produ¢ao econémica. Por fim, o camponés também via a si mesmo
como subestimado pelas demais classes sociais, que o julgavam como inferior na escala do

3% CAMMELLI, “Présentation de Le fascisme et les paysans”, p. 527. O leitor familiarizado com as analises
foucaultianas sobre a transicdo entre o poder disciplinar e o biopoder nido deixard de notar aqui certa
similaridade.

ST CANGUILHEM, Le fascisme et les paysans, p. 547.

38 LECOURT, Georges Canguilhen, p. 23.

3 CANGUILHEM, Le fascisme et les paysans, p. 565. Reparemos que a critica a disciplina militar j4 aparecia em
Canguilhem desde os anos 1920, como nota Braunstein: “Canguilhem nao conheceu a guerra diretamente, mas
ele fez seu servico militar: ora, segundo ele, o exército ja é a guerra. As “Notas militares” ou “Notas de um
soldado”, aparecidas entre 1927 e 1929, an6énimas mas que podem sem nenhuma davida lhes ser atribuidas,
descrevem bem a absurdez da vida militar, dessa “prisao’ que constitui pata ele o exéreito. O exército degrada
0 homem (...) O exército se serve do homem como instrumento (tal como a psicologia fara dele). Sua critica da
guerra também refuta os argumentos biologistas (darwinismo social); e constitui, por fim, uma critica da
exploragio capitalista” (BRAUNSTEIN, A la découverte d’un « Canguilhem perdu », pp. 107-9).

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 184 : : :



progresso civilizatorio. “A honra do campesinato estd justamente no sentimento que ela tem
de assegurar a jun¢io entre a natureza e a sociedade”*. Por isso, o desentendimento entre o
operario urbano e o pequeno e médio produtor rural comegaria com o fato de que o operario
se serviria do produto do camponés (alimentagdao) que, por sua vez, segundo o modelo
capitalista de reducao de custo pela livre concorréncia, teria de ver seu produto desvalorizado
em detrimento do produto do trabalho do operario urbano (que também deveria poder viver
com baixo salario).

Conclusdo: a ruptura com o pacifismo

Esse texto de Canguilhem, “Le fascisme et les paysans”, marca sua primeira grande
incursdo numa matéria “estranha’” a filosofia. Os resultados dessa incursao serao, em seguida,
reordenados pela filosofia, segundo seu papel reflexivo, que avalia e reavalia de modo eitico
o que se lhe vem do exterior. Essa ruptura com o pacifismo, que entao se anunciava, levou
a uma ruptura com rela¢do aos demais pressupostos da filosofia de Alain, bem como com
sua concepgao da Eterna Historia e de uma natureza humana imutavel em que esta ultima se
sustenta. Num artigo de 1952, escrito no ano seguinte a morte de seu primeiro mestre, com
quem contudo nunca perdera a amizade, Canguilhem fara uma revisao bastante elogiosa da
filosofia estética de Alain, ndo poupando, porém, seu “pacifismo integral” e a opgao de
muitos de seus adeptos pela Colaboragao. Embora Canguilhem enaltega o fato de Alain,
assim como Bergson, ter atribuido uma originalidade ontoldgica a c¢riagio, ¢ pela sua
concepgao neokantiana de natureza humana que Canguilhem recusara as consequéncias
politicas de sua filosofa, as quais também se deixariam pressentir em sua filosofia estética,
sendo o génio a disposi¢ao inata do espirito pela qual a natureza daria suas regras a arte:

Por mais contraditério que parega, [diz Canguilhem,] ¢ um fato que essa
fisiologia das belas-artes, que ele fez mais do que esbogar, ndo é uma ciéncia
do movimento das formas ou das formas em movimento (o que deve ser
uma fisiologia autenticamente fisiol6gica): é ainda uma motrfologia estatica.*!

E ainda que o homem acrescentasse a natureza o trabalho (ideia hegeliana, mas que
Alain teria desenvolvido antes de ter lido Hegel), ndo haveria um papel para a histéria em
Alain: “Alain cré na natureza humana, na Eterna Histéria” (Ibid., p. 428). E de Comte (a
ordem comanda o progresso), e nao de Hegel, que Alain se reclama. E é acima de tudo uma
ideia platonica que proclama a primazia do ser sobre o devir. Tal concepgao, como se viu,
estava radicada na concep¢ao humanista de progresso universal como desenvolvimento da
ordem, tendo sido, por sua vez, herdada de Comte. Calcava-se, enfim, numa homologia
essencial entre os estados de guerra e de paz, ou entre os estados normal e patologico
(“principio de Broussais”). E tendo sido reconhecidas todas as consequéncias dessa ruptura,
também deverdo ser observadas as suas “conservacoes de heran¢a”, bem como as suas

consequéncias para as novas reformulagdes que passardo a ser entabuladas por Canguilhem.

4 CANGUILHEM, Le fascisme et les paysans, p. 558.
4 CANGUILHEM, “Réflexions sur la création artistique selon Alain”, p. 428

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 185 :: :



Referéncias bibliograficas

ALAIN (Emile Chartier). Mars ou la gnerre jugée. Paris: Gallimard, 1921.

ARON, R. “Réflexions sur le pacifisme intégral”. In: CANGUILHEM, G. Enwres Completes,
vol. I: éerits philosophiques et politiques (1926-1939). Paris: Vrin, 2011, pp. 999-1005.

BIANCO, G. Pacifisme et théorie des passions: Alain et Canguilhem. IN: MURAT, M.;
WORMS, F. Alain, littérature et philosgphie mélées. Paris: Editions rue d’Ulm / Presses de I'Ecole
Normale Supérieure, 2012, pp. 129-150.

BRAUNSTEIN, J.-F. Broussais et le matérialisme: médecine et philosophie an XIXe siecle. Paris:
Klincksieck, 1986.

. Canguilhem avant Canguilhem. In: Revwe d'histoire des sciences, t. 53, n. 1 (jan-mar
2000), 2000, pp. 9-26.

. La philosophie de la médecine d " Augnste Comte: vaches carnivores, 1 ierge Mere et morts vivants.
Paris: PUF, 2008.

. “A la découverte dun « Canguilhem perdu »”. In: Ewuvres Complétes, vol. I: écrits
philosophigues et politigues (1926-1939). Paris: Vrin, 2011, pp. 101-137.

CAMMELLI, M. “Présentation de Le fascisme et les paysans (1935)”. In: CANGUILHEM,
Georges. (Euvres completes, tome 1. Paris: Vrin, 2011, pp. 515-533.

CANGUILHEM, G. [1926] Théorie de [ "ordre et du progrés chez Comte. CAPHES: GC. 6.1. [notas
de arquivo inéditas].

. [1927] Libtres Propos, 20/04/1927. In: . Euvres Completes, vol. 1: éerits
philosophigues et politiques, 1926-1939. Paris: Vrin, 2011, pp. 162-167.

. [1933] Libtres propos: marco/1933: In: . Euvres Completes, vol. 1: écrits
philosophigues et politiques, 1926-1939. Paris: Vrin, 2011, pp. 450-453

. [1935] Le fascisme et les paysans. In: . Euvres Completes, vol. I: éerits
philosophigues et politignes, 1926-1939. Paris: Vrin, 2011, pp. 535-593.

. [1943] Le normal et le pathologique [titulo original: Essai sur quelques problemes concernant
le normal et le pathologique]. 5* ed. Paris: PUF, 1984.

. [1952] “Réflexions sur la création artistique selon Alain”. In: . Euvres
Completes, vol. 1V: résistance, philosophie biologique et histoire des sciences (1940-1965). Paris: Vrin,
2015, pp. 415-435.

DELAPORTE, F. (ed.) [1994] A vital rationalist: selected writings from Georges Canguilhem. 2* ed.
Tradugao inglesa Arthur Goldhammer. Nova lorque: Zone Books, 2000.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 186 : : :



LECOURT, D. Georges Canguilhem. Paris: PUF, 2008.

LEECH, J. W. [1965] Mecinica Analitica. Tradugao de Carlos Campos de Oliveira. Sdo Paulo:
Edusp, 1971.

LIMOGES, C. [1994] “Critical bibliography”. In: DELAPORTE, F. (éd.) A vital rationalist:
selected writings from Georges Canguilhem. 2* ed. Tradugao inglesa Arthur Goldhammer. Nova
Iorque: Zone Books, 2000, pp. 385-454.

ROTH, X. Georges Canguilhem et [école francaise de [activité [publicada posteriormente como
Georges Canguilhem et 'unité de I'excpérience. Paris: Vrin, 2013]. Tese de Doutorado. Université du
Quebec, 2010.

SFARA, E. La philosophie de Georges Canguilhem a travers son enseignement, 1929-1971: examen du
concept d'action. These en philosophie. [publicada posteriormente como Georges Canguilhem

inédit: Essai sur une philosophie de I'action. Paris: |'Harmattan, 2018] Montpellier: Université Paul
Valéry, 2015.

SCHWARTZ, Y. “Jeunesse d'un philosophe”. In: CANGUILHEM, Georges. (Euvres
completes, vol. 1: écrits philosophiques et politigues (1926-1939). Paris: Vrin, 2011, pp. 71-99.

SIRINELLL, J.-F. Génération intellectuelle: Khagneux et normaliens dans l'entre deux-guerres. Paris:
Fayard, 1988.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 187 : : :



A sindérese e o conhecimento da lei natural em Tomas de Aquino

Camila Ezidio’

Resumo: Na Suma Teoldgica la-Ilae pars encontramos a chamada lei natural que é apresentada por
Tomas de Aquino como um conjunto de regras morais e politicas para a condug¢io do agir humano.
A apreensio dos primeiros principios que fundamentam tais regras envolve uma complexa atividade
intelectual composta por diversas operagdes, entre as quais estdo o intelecto agente, a razio, a vontade
e a sindérese. Este artigo tem o objetivo de apresentar o importante papel que a sindérese desempenha
nesse processo epistemolédgico anterior a agdo moral como tal. A apresentacio da tematica se dara
do seguinte modo: em primeiro lugar, pela tentativa de compreensao de o que é o conceito de sindérese
e de como ele ¢ tratado em algumas das obras de Tomads de Aquino; em segundo lugar, pela explicacio
do que sio os primeiros principios dos quais a sindérese se ocupa; e, em terceiro e ultimo lugar, de que
modo a sindérese se relaciona com as outras operagbes intelectuais que compde o processo do
conhecimento daquilo que orienta a acio humana, incluindo o conhecimento dos preceitos da lei
natural.

Palavras-chave: sindérese — conhecimento — lei

Syndéresis and Knowledge of Natural Law in Thomas Aquinas

Abstract: In Summa Theologica 1a-1lae pars we tind the so-called natural law that is presented by Thomas
Aquinas as a set of moral and political rules for the conduct of human action. The apprehension of
the first principles that support these rules involves a complex intellectual activity composed of
several operations, among which are the agent intellect, reason, will and syndéresis. This article aims to
present the important role that syndéresis plays in this epistemological process prior to moral action as
such. The presentation of the theme will be as follows: first, by the attempt to understand what the
concept of syndéresis is and how it is treated in the works of Thomas Aquinas; second, by the
explanation of what the first principles of syndéresis are concerned with; and third, how syndéresis relates
to other intellectual operations that compose the process of knowledge of what guides human action,
including knowledge of the precepts of the natural law.

Keywords: syndéresis — knowledge — law

! Doutora em filosofia e professora temporaria do departamento de filosofia da Universidade Federal da Bahia
(UFBA).

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 188 : : :



Sindérese: habitus da razao

E necessario que haja uma série de operagdes do intelecto humano com vistas a
apreensdao de varios conceitos para que, como efeito, tenhamos o que entendemos como
uma a¢ao moral. Dentre esses conceitos estao, por exemplo, o de bem e o de lei natural,
condicionados a operagoes do intelecto, da razdao e da vontade. Tomas de Aquino, ao tratar,
na Suma Teoligica Ila-llae pars, da apreensao da lei natural pela razdo pratica, diz que o
funcionamento desta é analogo ao da razao especulativa. Em primeiro lugar, é preciso
esclarecer que, na verdade, estamos falando de uma e mesma razao que pode ser considerada
de dois modos, cada qual com sua finalidade®. Nesse caso, o ptimeiro modo apreende o bem
que nos direciona a a¢ao e o segundo modo apreende o ser das coisas que nos leva a formagao
de todo conhecimento®. Tal processo de apreensio patte de premissas para chegar as
conclusdes?, o que consequentemente exige, em algum momento desse processo, premissas
que funcionem como principios, para que nao haja um regresso ao infinito:

respondo dizendo que assim como nas demonstrages ¢ preciso reduzir a
algum principio evidente por si mesmo para o intelecto, da mesma maneira
deve ser investigado o que ¢ cada uma [das defini¢des]. Caso contratio,
procederfamos ao infinito em ambos e, desse modo, pereceria toda a ciéncia
e o conhecimento das coisas.’

Tomds assume que tais principios sio comuns e autoevidentes®, o que difere de serem
considerados inatos; afinal eles ndo siao instantaneamente conhecidos por todos os seres
humanos como se fossem fruto, por exemplo, de uma iluminag¢ao. Pelo contrario, é preciso
primeiro que eles sejam “compreendidos” para que a razao possa estar de acordo com os
eles. Trazida até o século XIII por uma tradi¢ao na histéria da filosofia’, a chamada sindérese
¢, segundo Tomas, parte responsavel pela apreensao dos primeiros principios da razao
pratica.

Como o termo sindérese pode nao nos soar tio comum, faz-se necessario explicar ao
que ele exatamente se refere na obra de Tomas: a um dos modos de operar da poténcia
intelectiva, como ¢ a razdo, ou a uma operacao que tem relacio com a razao como ¢, por
exemplo, a vontade? Primeiramente, é preciso dizer que a sindérese é um conceito
problematico no que toca a sua defini¢do. Ela foi introduzida aos medievais por meio de um

texto da Glosa de Sio Jeronimo a Ezequiel, que a definia como uma centelha da consciéncia®

2TOMAS DE AQUINO, Suma Teoldgica (doravante ST) 1, q. 79, a.11, res; ed. Leonina t.5, 1889, p.279.

3 TOMAS DE AQUINO, STI-I, q. 94, a.2, res; ed. Leonina t.7, 1888, p.170.

+TOMAS DE AQUINO, Comentirio aos Analiticos Posteriores (doravante In Anali. Post) 1, lec. 2; ed. Leonina t.1,
1882, n.2, p.142.

5TOMAS DE AQUINO, Questies Disputadas sobre a Verdade (doravante De Veritate), q. 1, a. 1, res; ed. Leonina
t.22, 1970, 95-100, p. 04-05.

¢ Tomas explica que tanto os principios comuns da razio especulativa como da razao pratica sio os mesmos
em todos e, igualmente conhecidos por todos. ST I-11, q. 94, a.4, res; ed. Leonina t.7, 1892, p.171.

7 Para entender um pouco do caminho percorrido pelo conceito de sindérese, cf: COLISH, “Synderesis and
conscience: stoicism and its medieval transformations”, p.48-68.

8<(...) os gregos chamam synteresin: aquela centelha de consciéncia que nio se extinguiu no seio de Caim depois
que ele saiu do Parafso, e pela qual discernimos que pecamos, quando somos vencidos por prazeres ou frenesi,

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 189 : : :



e a colocava como uma poténcia da alma, ao lado das demais poténcias racional,
concupiscivel e irascivel’”. Em contrapartida, a sindérese parecia ser também uma poténcia
cognitiva responsavel por corrigir as demais.

A partir deste cenario de imprecisao conceitual, Tomas de Aquino entra em cena
para, como sugere o professor Catlos Albertuni', construit um “novo” conceito,
combinando tradi¢bes que pareciam incompativeis. Tomas se vé frente ao seguinte
panorama: 1- a tradicdo que identifica a sndérese como uma poténcia com babitus; 2-
Agostinho e os conceitos de ratio superior e ratio inferior'', nos quais a sindérese é situada na ratio
superior; 3- a Escola Franciscana voluntarista que entendia a sizdérese como parte da vontade;
4- a tradicao aristotélica que aproximava a sindérese do conceito de poténcia.

A sindérese aparece em trés principais obras de Tomas de Aquino, no Escrito sobre as
Sentengas de Pedro Lombarde, nas Questoes Disputadas sobre a 1 erdade e na Suma Teoldgica. Nelas, o
Aquinate trata do conceito tanto de modo direto, quanto de modo indireto, considerando as
relagoes da sindérese com outros conceitos, como o de lei natural. O didlogo de Tomas com a
tradicdo no De eritate assume o lado de que a sindérese representa um habitus, mais
especificamente, uma poténcia racional que detém o habitus dos primeiros principios da razao
pratica. Diante disso, podemos nos perguntar: por que € como a szudérese tem o conhecimento
habitual desses primeiros principios? Para responder iremos a questao 16 do De [ eritate.

De acordo com Tomas, ha na criagdo uma hierarquia, de tal forma, que existem
extremos que se encontram. Em outras palavras, na ordem das criaturas, a parte superior de
uma toca a parte inferior de outra, que é em sequéncia superior. Com efeito, a natureza
humana tem algo em comum tanto com os demais animais, quanto com os anjos'” Apesatr
de o nosso conhecimento acontecer de modo discursivo®, isto é, passando de premissas a
conclusdes, enquanto o dos anjos, ao contririo, acontece de modo intuitivo'®, ou seja,
imediato, a semelhanga entre ambos os modos é encontrada na alma espiritual, na qual ocorre
a parte do conhecimento humano que é, como o dos anjos, imediato. Considerando que o
conhecimento dos anjos figura tanto sobre a esfera pratica como sobre a esfera especulativa,
¢ sob esse ponto de encontro que estao os primeiros principios comuns e autoevidentes, a
partir dos quais toda a linha do processo do conhecimento humano se desenrola. Tais

primeiros principios permanecem na alma humana mesmo nao sendo utilizados em ato, e,

e, entretanto, somos enganados por uma imitacao da razao”. SAO ]ER@NIMO, Comentirio a Ezequiel, 1, vers.7;
ed. PL 25, 10, p. 22; trad. nossa.

9 ALBERTUNI, “Sindérese, o éntellectus principiorum da razdo pratica segundo Tomas de Aquino”, p. 146.

10 Ihid., p. 144.

' Segundo Agostinho, a mente humana tem duas fungdes principais: contemplar as razdes eternas e guiar o
homem em sua vida. Cada uma dessas fungdes se refere a uma “parte” da razdo, que se distinguem apenas em
suas funcoes: a parte baixa (ratio inferior) da razdo apresenta dados da expetiéncia para a parte alta (ratio superior)
que os julga de acordo com as normas eternas. Cf. AGOSTINHO, De Trinitate, X11, 3, ed. PL, 42, p. 999. Para
Tomids, a razdo supetrior e a razdo inferior referem-se a uma mesma poténcia; a distingdo entre as “duas razdes”
refere-se a0 ato de conhecimento que segue o movimento de uma para a outra razio, COMO Se PErcorresse o
meio e alcangasse o fim. Cf. TOMAS DE AQUINO, ST, q. 79, 2.9, res. ed. Leonina t.5, 1889, p. 275-276.
Para saber mais sobre o tema, Cf. MULLINGAN, “Ratio Inferior and Ratio Superior in St. Albert and St.
Thomas”, p. 339-367.

2TOMAS DE AQUINO, De Veritate, q. 16, a. 1, res; ed. Leonina t.22, 1972, 204-2011, p. 504

130 intelecto humano, enquanto finito, conhece as coisas mediante suas representagdes. Enquanto discursivo,
as representa¢oes ou as similitudes das coisas (species) ndo lhe sdo inatas; sio necessarias diversas operacoes para
formar as representacdes das coisas”. LANDIM, “A questio dos Universais segundo a teoria Tomista da
abstracdo”, p.15. Cf: ST, q, 55, a.2, res; ed. Leonina t.5, 1889, p. 56 e q. 85, a.5, res; p. 341.

4TOMAS DE AQUINO, ST, q.58, a.3, res; ed. Leonina t.5, 1889, p. 59.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 190 : : :



por isso, sao considerados como um conhecimento habitual. Por consequéncia, a sindérese
pode ser definida, de acordo com Tomas de Aquino, tanto como um habitus natural, quanto
como sendo a prépria razio que detém esses primeiros principios naturalmente'™.

Em resposta ao primeiro questionamento deste texto, podemos dizer que a sindérese
¢, entdo, um dos modos de operar da poténcia intelectiva que, segundo Tomas, tem algo

comum com a razao'®

. Ademais, o filésofo declara que os principios morais ali “guardados”,
que sdo a base de nossos julgamentos morais, nao dependem de uma iluminag¢ao ou revelagao
divina. Todavia, isso nao significa que Deus ¢é alheio as questdes morais. Como Criador, tudo
de nossa natureza foi nos dado por Ele'”: nossos bragos e pernas, e, também a sindérese
enquanto um Aabitus natural. Entretanto, nada disso foi infuso em nés por Deus, isto é, nada
foi-nos dado de modo inato e constante; ao contrario, a posse que temos de tais membros e
de todas as partes que nos compoem estda em conformidade com a nossa propria natureza,
que desde seu principio constantemente aperfeicoa-se e atualiza-se.

Dizer que a sindérese é um habitus natural da razao poderia nos levar a pensar que ela
¢ como o habito da virtude, o qual é responsavel por fazer com que o homem aja de
determinada maneira'®, mas esse nao é o caso. O habitus do conhecimento representa, por
sua vez, um estado do intelecto, que nesse caso, ¢ o de poténcia secundaria. O intelecto tem
trés estados: o primeiro se refere a0 momento que ele nio tem o conhecimento de algo e,
por isso, esta em poténcia; o segundo se da quando o intelecto estd em ato por adquirir e
considerar, em determinado momento, um conhecimento; e o terceiro se refere ao estado no
qual o intelecto tem o conhecimento mas nio o considera atualmente, e sim habitualmente'.
Este ultimo ¢é entao o estado em poténcia secundaria, que representa o modo habitual como
a sindérese “‘guarda” os primeiros principios morais.

Em resumo, a sindérese, como habitus da razao, funciona como uma espécie de caixinha
que guarda conteudos, os quais, embora ja apreendidos pelo intelecto humano, nio sio
utilizados em determinado momento. E preciso ainda dizer que a posse do habitus da sindeérese
nao significa seu exercicio. Mesmo sendo comum a todos os seres humanos como parte de
sua natureza, o exercicio da sindérese pode nao ocorrer devido a falhas humanas, como paixoes
e maus costumes. No segundo artigo da questao 16 do De Veritate, Tomas pergunta se a
sindérese pode ser extinta nos homens e, em resposta, explica que ha duas maneiras de
entendé-la: quanto ao seu modo e quanto ao seu ato. Em relagao ao modo, ¢ impossivel que
ela seja extinta nos homens, porque ela ¢ um habitus préprio da natureza humana. Em outras
palavras, assim como nao se pode extinguir a existéncia da razao nos seres humanos, também
nao se pode extinguir a sizdérese. Ja em relagao ao seu ato, ¢ possivel que ele seja impedido
por lesGes em 6rgaos corporais que servem a razao ou por problemas que impossibilitem o
uso do livre-arbitrio e da razao ou porque a sindérese se direciona a atos contrarios devido a
paixGes™, o que nos leva a concluir que, quanto a seu ato, a sindérese pode ser extinta.

15 TOMAS DE AQUINO, De Veritate, q. 16, a. 1, res; ed. Leonina t.22, 1972, 246-249, p.504.

16 Jhid., q. 16, a. 1, ad.9; ed. Leonina t.22, 1972, 329- 332, p. 505. Para saber mais sobre o “lugar” da sindérese, cf.
FONSECA, Apreensao dos primeiros principios da lei natural em Tomis de Aquino, p. 40.

17TOMAS DE AQUINO, ST, q.44, a.1, res; ed. Leonina t.4, 1888, p.455.

18Tomds explica que a virtude ¢ uma espécie de perfeicao, e a perfeigio se dd quando algo esta ordenado a seu
fim. No caso, o fim da poténcia é o ato, e, por isso, sio os habitos que determinam os atos das virtudes em
poténcias. Dito de outro modo, sdo os habitos que atualizam as virtudes para que elas sejam utilizadas na acio,
cf. TOMAS DE AQUINO, ST I-11, q. 55, a. 2, res; ed. Leonina t.6, 1891, p. 351.

19 TOMAS AQUINO, ST I-11, q.50, a. 4, res; ed. Leonina t. 6, 1891, p. 321.

20 TOMAS DE AQUINO, De Veritate, q. 16, a. 3, res; ed. Leonina t.22, 1972, 57-75, p. 510.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 191 :: :



O conhecimento dos primeiros principios praticos

Sabendo que a sindérese guarda os primeiros principios da razao pratica, isto é, a razao
que se ocupa dos assuntos relacionados a agdo humana, e que esses principios nao sao inatos
e nem mesmo fruto de uma iluminagao, é preciso explicar de que maneira os individuos
chegam de fato ao conhecimento desses principios, independentemente de quaisquer
experiéncias. O processo do conhecimento dos primeiros principios pode ser explicado por
meio da propria atividade do intelecto agente. Entretanto, é preciso esclarecer aqui que essa
atividade se distingue em seu modo no que toca o conhecimento em geral e no que toca o
conhecimento desses primeiros principios. No conhecimento em geral, o intelecto agente,
que ¢ uma parte potencial da alma®, apesar de nao necessitar de um 6rgio para o seu
funcionamento, age, segundo Tomas de Aquino, sob informagoes apreendidas pelos sentidos
externos™. Essas informagdes sao recebidas pelos sentidos internos, enquanto phantasmata,
ou seja, imagens representativas das coisas sensiveis®. Voltando-se para tais imagens, o
intelecto agente abstrai sua forma inteligivel®, ou seja, sua guididade, para que aquilo que foi
apreendido de modo material pelos sentidos externos seja transformado, em tltima instancia,
em um conhecimento inteligivel em ato para o intelecto possivel:

pode-se, portanto, dizer que nosso intelecto conhece as coisas materiais
abstraindo das representagoes imaginarias. E mediante as coisas materiais
consideradas dessa maneira, chegamos a um conhecimento das coisas
imateriais (...).%°

Em suma, o conhecimento humano de um modo geral se d4, segundo Tomas de
Aquino, seguindo esse processo de abstra¢io a partir de um objeto material”’. Todavia, em
se tratando do conhecimento dos primeiros principios, descarta-se essa experiéncia
particular, mas, se nao ha dados sensoriais, para o que o intelecto agente “se volta”? Para
seus proprios principios imanentes, os quais metafisicamente representam a sua semelhanca,
como criatura, com Deus o Criadot:

21 %(...) luz do intelecto agente, pela qual se nos tornam conhecidos os primeiros principios, no que ¢ matéria
de especulagio e no que é matéria de acio (...)”. TOMAS DE AQUINO, De Veritate, q. 16, 2.3, res; ed. Leonina
.22, 1972, 48-51, p.510.

22 Tomas explica que, diferentemente de filésofos como Avicena, ele acredita em um intelecto que nio ¢é
substancialmente distinto e separado, mas que, pelo contrario, existe na alma humana como um intelecto agente.
Esse intelecto participa do intelecto superior, tornando aquilo que ¢ inteligivel ato, isto é, abstraindo dos
particulares para formar os universais, cf. TOMAS DE AQUINO, ST1, q.79, a. 4, res; ed. Leonina t.5, 1899,
p. 267-268.

23%(.) um universal é concluido a partir dos singulares conhecidos na percepcio sensorial”. TOMAS DE
AQUINO, In Anali. Post., 1, lec. 1; ed. Leonina t.1, 1882, n.11, p. 141).

24 TOMAS DE AQUINO, ST, q.84, a.7, ad.2; ed. Leonina t.5, 1889, p. 325

25 TOMAS DE AQUINO, ST, q.85, a.2, res; ed. Leonina t.5, 1889, p. 324.

26TOMAS DE AQUINO, ST1, q.85, a.1, res; ed. Leonina t.5,1889, p. 331. As tradug¢bes dos textos de Tomas
sao feitas por nds a partir do texto latino e com algum auxilio da edi¢éo brasileira da ST, publicada pela ed.
Loyola.

27 TOMAS DE AQUINO, ST'1, q. 79, res; ed. Leonina t.5, 1889, p.264; Comentdrio ao Da alma de Aristiteles 111,
lec. 10; ed. Busa, 1959, n. 3, np.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 192:: :



Adao tinha um conhecimento duplo: um natural e outro devido a graca. O
conhecimento humano natural pode se estender aquelas coisas que podemos
saber sob a otientacio da razao natural. E ha um comeco e um termo deste
conhecimento natural. Ele tem seu inicio numa espécie de conhecimento
confuso de todas as coisas, na medida em que o homem naturalmente tem
dentro de si um conhecimento dos principios gerais nos quais, como nas
sementes, existem praticamente todos os objetos de conhecimento que
podem ser conhecidos pela razdo natural.”

Portanto, a partir de um processo interno do proprio intelecto agente sobre os
principios pré-existentes em poténcia, estes sdo transformados em principios atuais: “‘era
conhecido na poténcia, ou seja, virtualmente, nos principios universais pré-conhecidos; no
entanto, nao era realmente conhecido no sentido de conhecimento especifico””.

Uma vez que a apreensdao dos primeiros principios decorre, em certo sentido, da
propria estrutura do intelecto agente, ainda nos falta entender o caminho desses principios
até a razao pratica: o proprio intelecto opera como razao especulativa e razao pratica, cada
qual com seus primeiros principios para o conhecimento, ou intelecto e razao sao “partes”
distintas e ha, entao, um outro processo de passagem dos primeiros principios do intelecto
para a razao? Para responder a essa questdo, vamos a ST 1, q. 83, a.4, na qual, ao tratar do
livre-arbitrio, Tomas explica que razao e intelecto, apesar de nao serem poténcias intelectivas
distintas, nao significam uma e mesma coisa, na medida em que a razio é uma operag¢ao do
intelecto. O intelecto apreende os primeiros principios de modo préprio e simples, isto é,
conhece-os em si mesmos sem nenhuma adi¢io de informag¢dao ou comparagao. A razio
pratica, por sua vez, raciocina™ sobre esses primeiros principios e apreende o conceito de
bem, como o seu primeiro principio, e a partir dele regras sao formuladas para conduzir a
acao na busca de tudo aquilo que é bom para a natureza humana.

Ao tratar da apreensao dos primeiros principios, no que toca a lei natural, na questao
94 da ST I-1I, Tomas estabelece, como ja mencionado, uma rela¢ao de semelhanga entre o
modo de operar da razao especulativa e da razao pratica, pois, ainda que cada uma seja
responsavel por raciocinar sob um tipo de conhecimento —no caso da primeira, o ser e, no
caso da segunda, o bem®— ambas raciocinam os primeiros principios atualizados a partir da
operagao do intelecto agente. Com relagao a esse funcionamento da razao pratica e da razao
especulativa, ha dois pontos que precisam ser esclarecidos. O primeiro ¢ a questao da ordem
do nosso conhecimento, pois Tomas assume que, inicialmente, conhecemos o “ser” das
coisas”, de modo que a apreensio do conceito de bem pela razio pratica requet, a priori, a
apreensao do “ser”. O segundo fato é que, diferentemente da apreensao do conceito de ser
pela razao especulativa, a apreensio do conceito de bem envolve, para além da razao pratica,
a vontade. Por conseguinte, ao contrario dos principios especulativos que nos levam ao

28 TOMAS DE AQUINO, De Veritate, q.18, a.4, res; ed. Leonina t.22, 1972, 165-183, p. 541.

29 TOMAS DE AQUINO, In Anali. Post. 1, lec. 3; ed. Leonina, t.1, 1882, n.6, p. 148.

30 TOMAS DE AQUINO, ST, q. 83, a.4, res; ed. Leonina t.5, 1889, p. 311. Para saber mais sobre a distin¢do
entre intelecto e razio, cf: TOMAS DE AQUINO, ST, q. 79, a.8; ed. Leonina, t.5, 1889, p. 274.

3'TOMAS DE AQUINO, ST I-11, q. 94, a.4; ed. Leonina t.7, 1892, p. 171.

32 “Pertence a razdo proceder das coisas comuns as proprias (...). A respeito disso diferentemente se comporta
a razdo especulativa e diferentemente a razio pratica”. TOMAS DE AQUINO, ST I-II, q.94, a. 4, res; ed.
Leonina t.7, 1892, p. 171.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 193 :: :



conhecimento das coisas, os principios praticos, no movimento mutuo de razio e vontade™
direcionam-nos as a¢oes, objetos e fins*, que devem ser buscados por representarem um

bem a nossa natureza.”
Os primeiros principios: lei natural e agao moral

Até o momento, sabe-se que a sidérese, como conhecimento habitual dos primeiros
principios, depende, em um primeiro momento, de uma operagao do intelecto agente para a
atualizagdo desses principios, pois, apesar de serem um conhecimento per se nota, ou seja,
autoevidente, eles nao estio disponiveis em ato para intelecgao e raciocinio. Contudo, resta-
nos ainda explicar como o primeiro principio da razao pratica, no caso, o bem, transforma-
se de fato em regras que orientam a acao humana.

Primeiramente, é preciso dizer que Tomas nao deixa explicita qualquer regra moral
ao tratar da sindérese no De 1 eritate. Como consequéncia do proprio processo do pensamento
filoséfico do autor, essas regras irdo aparecer somente no chamado Tratado da Lei*, na Suma
Teolggica 1-11. Segundo a professora Maria Silvia Vaccarezza, as obras da juventude de Tomas,
como o De Veritate, carregam diferencgas significativas em relacio as suas obras da
maturidade, como é o caso da Swma. Vaccarezza entende que Tomas, no que toca as questoes
morais, moveu-se durante os seus textos de uma posi¢ao na qual a autonomia moral do
homem era menor para um lugar onde ela é maior. Essa mudanga pode ser percebida no fato
de que, enquanto no De Veritate a discussao sobre a moral se centra principalmente na
questao epistemologica relativa a sindérese, obras como a Suma Teoldgica trazem, no que toca a
sua parte moral e politica, uma discussiao focada na razao pratica ja manifestada por meio das
leis na orientacdo da acio humana na sociedade.

Nas obras da juventude de Tomas, a vida moral é concebida a partir de uma retitude
estabelecida e dada a0 homem por Deus através da lei eterna?. O homem, por sua vez, apesat
de ter o livre-arbitrio, precisa acomodar a sua natureza de acordo com essa lei. A razdo, nesse
momento, aparece como coadjuvante ao lado da sindeérese, que tem papel principal como meio
e modo de (re)conhecimento dos primeiros principios morais, ficando a implantagao desse
conhecimento moral na agdo a cargo da consciéncia e do livre-arbitrio:

(..) se aplica pela consciéncia o conhecimento da sindérese, da razao superior e
inferior, a0 ato particular que se deve examinar. E, assim, a consciéncia
aperfeicoa-se como algum tipo de silogismo particular, como se do juizo
proferido pela sindérese de que ‘nao se deve fazer nada proibido pela lei de
Deus’, tomasse este conhecimento a razao supetior, de que a uniao com esta

33 TOMAS DE AQUINO, STI-1I, q.82, a. 4, ad.1; ed. Leonina t.7, 1892, p. 303.

3% TOMAS DE AQUINO, ST, q.82, a.1, res; ed. Leonina t.5, 1985, p. 293.

% Em questoes especulativas a mente meramente tira conclusdes, mas nas questdes praticas ela passa
imediatamente a operagao. TOMAS DE AQUINO, In: Comentario a FEtica a Nicémaco, VIL, lec.3; ed. Leonina
t.47, 1969, 239-241, p. 392.

36 Parte da Suma Teoldgica 1-11, o Tratado é composto pelas questoes 90 a 108, nas quais temos, de um lado, a lei
eterna (q.93), a qual ndo podemos conhecer em si, e, de outro, a lei natural constituida por meio da natureza
humana (q.94) e a lei positiva, promulgada por um legislador humano (q. 95 a 97) ou divino (q.98-108).

37 Sobte a lei eterna em Tomis, cf. TOMAS DE AQUINO, STI-II, q.95; ed. Leonina t.7, 1892, p. 162.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 194 : : :



mulher ¢ contra a lei de Deus e fizesse a aplicagdao da consciéncia, concluindo,
a partir disso, que se deve abster desta referida unido.”

De acordo com a professora Vacarezza, fica claro que nas obras da juventude de
Tomas ainda nao ha a presenga da vontade em acordo com a razao para que haja a inclinagao
a uma ag¢do. O caminho do “silogismo” que dirige a agao parte da sindérese como habitus do
conhecimento em conformidade com a ratio superior e a ratio inferior, que representam
respectivamente, a verdade divina e o julgamento humano:

Em poucas palavras, nas primeiras obras de Tomas de Aquino, os fins
universais das agdes (e os respectivos principios) sao apreendidos por um
habitus intelectual, a sindérese, cuja confiabilidade depende diretamente da
participagao na verdade divina. A sindérese é, portanto, infalivel. Muito menos
atengao ¢ dada as inclinagdes naturais que estamos prestes a analisar, que
representam a contrapartida afetiva da apreensao intelectual dos primeiros
principios.”

E no Tratado da Lei da Suma Teolggica 1-11 que Tomas nomeia, de fato, o primeiro
principio moral como principio da lei natural e os preceitos que dali derivam como regras
para legislarem sobre o agir humano. A sindérese aparece, nesse ponto do texto, como figura
secundaria; o papel de protagonista é tomado pela raziao pratica em conformidade com as
inclinagoes humanas. Os preceitos da chamada lei natural baseiam-se no primeiro principio

de que “o bem deve ser feito e procurado ¢ o mal evitado”*’

, 0 qual, como sabemos, ¢ evidente,
raciocinado pela razdo pratica e guardado em habitus pela sindérese”'. Entretanto, vé-se que tal
principio é muito geral, enquanto as a¢does humanas tém multiplas particularidades, o que
nos leva a questionar o modo como um principio geral rege sobre os particulares. Uma
possivel resposta pode ser construida a partir do seguinte texto: “(...) o bem e o mal nos atos
humanos nao sio somente segundo a lei positiva, mas também segundo a ordem natural”*.
Dito de outro modo, de acordo com Tomas, ha agdes que sao intrinsecamente propicias a
natureza do homem. Como essa natureza ¢é especificamente caracterizada por sua
racionalidade, tudo aquilo que for de acordo com a razao é “bem” e deve ser buscado pela
acao humana.

Sabendo que ha agbes que nos sao naturalmente adequadas, de acordo com o
primeiro principio da razao pratica, resta-nos saber agora quais sio essas agdes ou quais sao
os preceitos que nos conduzem a tais agdes. Considerando que, segundo Tomas, tudo que é
necessario a2 natureza humana é bom, temos, em conformidade com essa necessidade, a
ordem das inclinagdes naturais, a partir das quais segue-se a ordem dos preceitos da lei
natural. Com efeito, esses preceitos intrinsecos que legislam sobre o agir humano decorrem

da combinagao entre razao pratica e vontade humana. Enumerando-os, temos, de acordo

33 TOMAS DE AQUINO, De Veritate, q. 17, a.2; ed. Leonina t.22, 1972, 69-84, p. 519-520

¥ VACCAREZZA, “Beyond a Dichotomy. Aquinas's Theory of Natural Law as a Form of Autonomous
Theonomy”, np; trad. nossa.

40 TOMAS DE AQUINO, STI-I, q. 94, a.2, res; ed. Leonina t.7, 1892, p. 170.

41a sindérese incita ao bem, e condena o mal, na medida em que nés mediante os primeiros principios, buscamos

descobrir e julgamos o que encontramos”. ST, q. 79, a.12, res; ed. Leonina t.5, 1889, p. 280.
“2TOMAS DE AQUINO, Suma Contra os Gentios 111, cap.129; ed. Leonina t.14, 1926, p. 395.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 195 ::



com Tomas, em primeiro lugar, a inclinacao natural para o bem que o homem tem em
comum com as demais substancias, no caso, o desejo pela conservagio de seu ser. Assim, a
lei natural pertence reger sobre tudo aquilo pelo qual o homem pode conservar a sua vida.
Em segundo lugar, sio intrinsecas ao homem algumas inclinagdes que sio comuns com
outros animais, como a uniao do macho e da fémea e a educacdo dos filhos, e sobre isso
compete a lei natural legislar, porque foi o que a natureza ensinou a todos os animais. Em
terceiro lugar, é inerente a0 homem a inclina¢ao a um bem que é préprio da razao humana,
como conhecer a Deus e viver em comunidade, e, em relagio a isso, pertence a lei natural
ordenar a tudo que conduz o homem a tal inclina¢do, como, por exemplo, atos que evitem a
ignorancia, atos justos e atos virtuosos, todos necessarios para que os homens convivam
entre si®.

A inclinagdo natural a algo vem acompanhada, como mencionado acima, de uma
necessidade da natureza humana a determinado modo de agir. Esse modo de agir esta
associado, por sua vez, ao conceito de moderacio ou meio termo, que nos aproxima da ideia
de justica®™. O ponto de convergéncia estd no fato de que ha uma medida (justa) para as coisas
que sao de acordo com a nossa natureza, bem como ha aquilo que é excesso ou deficiéncia
que, por sua vez, ¢ contrario a natureza humana. Comer, por exemplo, é naturalmente
necessatio para a conserva¢ao da vida, mas comer demais ou deixar de comer é contrario™®.
Neste ponto, cabe perguntar: como nés encontramos essa justa medida para nossas acoes?
Tomas explica que as coisas sempre devem estar ordenadas de forma que o supetior
comande o inferior; dito de outro modo, é natural que a razio comande as partes inferiores
da alma, que a matéria esteja ordenada a forma, e assim por diante. Dessa maneira, o inferior
deve ajudar o superior e nao o impedir em sua agdao ou funcionamento, de modo que a razio,
sendo a parte superior no homem, deve comandar as demais. Assim sendo, as agoes
moderadas e necessarias, mencionadas acima, serdo consequéncia natural dessa hierarquia de
comando. Todavia, se, ao contrario, o homem estiver dominado por suas paixGes, maus
habitos e obsticulos que impegam o conhecimento do primeiro principio e,
consequentemente, dos preceitos da lei natural, ele estard impedido de fazer um julgamento
livte pela razdo e, por consequéncia, suas acdes serdo mas e contrarias a sua propria

natureza*.
Conclusoes

O modo como o agir moral ¢é tratado por Tomas de Aquino sofre mudangas
condicionadas ao proprio plano da obra do autor. De um ponto mais epistemoldgico, em
obras como o De IVeritate, na qual a discussao se centra no papel da sindérese, o Aquinate segue
para um ponto mais moral e politico com o Tratado da Lei na Suma Teoljgica. Ainda que essas

4 Sobre os preceitos da lei natural, cf. ST 1-11, q.94, a. 2; ed. Leonina t.7, 1892, p.169-170.

4 Em sintese, a justica ¢ uma virtude pela qual se d4 a cada um o que ¢ seu de direito na relacio com outrem.
A justica obedece a critérios de equidade que mudam a depender do tipo de relacio no qual ela ¢é requerida. Cf.
Tratado da Justica na ST II-I1 q.57-79; ed. Leonina t.9, 1897.

4¢(...) é natural que tais coisas sejam destruidas por defeito e excesso, como vemos no caso da for¢a e da saide;
tanto o exercicio excessivo como o defeituoso destroem a forca e, da mesma forma, a bebida ou a comida que
esta acima ou abaixo de uma certa quantidade destroem a sadde, enquanto o que é proporcional tanto a produz
como a aumenta e a preserva’. ARISTOTELES. Etica a Nicomaco, 11, 1104a1 10-15; ed. Ross, 1925, np.

4 TOMAS DE AQUINO, Suma Contra os Gentios 111, 129, 7; ed. Leonina t.14, 1926, p. 394.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 196 : : :



formas de tratamento parecam distintas, elas sdo claramente complementares e, na
investigacdo de ambas temos a apresenta¢ao do agir moral humano condicionado a um
processo intelectual que envolve: 1- a apreensao das proprias estruturas do intelecto agente
que se volta para o conhecimento imanente dos primeiros principios em poténcia a fim de
atualiza-los, 2- o raciocinio desses principios pela razao, seja ela pratica ou especulativa, e, 3-
no caso dos principios praticos, o armazenamento dos mesmos pela sindérese. A sindérese, por
sua vez, representa o conhecimento habitual da razao desses primeiros principios, que estio
ali disponiveis em poténcia secundaria, para, sempre que necessario, serem empregados por
meio de regras ou leis na condugao das agdes humanas.

Segundo Tomas, assim como o primeiro principio de todo conhecimento esta na
razdo especulativa, o primeiro principio do conhecimento pratico esta na razao pratica. A
diferenca é que o principio de ordem moral significa em si mesmo um fim que é apreendido
como “bem”, o qual a natureza humana apetece. O homem, por meio de sua natureza
racional, é capaz de combinar a razao, com seu primeiro principio pratico de que “o ben deve
ser feito e 0 mal evitado”, e a vontade, manifestada nas inclina¢oes naturais, a fim de apreender
os preceitos daquilo que Tomas nomeia como “lei natural”. Assim sendo, a lei natural
representa um conjunto de regras apreendidas intrinsecamente pela natureza humana, que
funcionam, caso nao haja obstaculos, como regras condutoras da a¢do, em conjunto com
outras tantas regras e leis impostas extrinsecamente pelo meio social e politico no qual os

seres humanos vivem.
Referéncias bibliograficas

ALBERTUNI, Catrlos. Sindérese, o zntellectus principiorum da razao pratica segundo Tomas de
Aquino. Veritas, Porto Alegre, vol.56, no. 2, p. 141-164, maio-ago, 2011. Disponivel em:
https://revistaseletronicas.pucts.br/. Acesso em: 10/01/2020.

AURELLI AUGUSTINI HIPPONENSIS. De Trinitate. In: . Opera omnia. Patrologix
cursus completus, Series Latina, t. 32-47; ed. J.P. Migne, 1841-1849.

ARISTOTELES. Ethica Nicomachea. Trad. e ed. David Ross. London: Oxford Claredon
Press, 1925.

COLISH, Marcia L. Synderesis and Conscience: Stoicism and its medieval transformations.
In: MATTER, E. A.; Smith, L. (eds.) From Knowledge to Beatitude: St. 1ictor, Twelfth-Century
Scholars, and Beyond. Essays in Honor of Grover A. Zinn. Notre Dame, Ind.: University of Notre
Dame Press, 2013. Disponivel em: http://www.intelros.ru/pdf/Diskusi_etiki/. Acessado
em : 27\02\2020.

FONSECA, J. P. Apreensao dos primeiros principios da lei natural em Tomads de Aqguino. Dissertacao
(Mestrado em Filosofia) — Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas. Universidade

de Sio Paulo, Sao Paulo, 2013. Disponivel em: https://www.teses.usp.br/teses/. Acessado
em: 10/01/2020.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Nuamero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 197 : : :



HIERONYMUS. Commentariorum In Ezechielen Prophetam 1ibri Quatnordecim. Patrologie
cursus completus, vol. 25, col. 22; ed. ].P. Migne, 1845.

LANDIM, Raul F. A questaio dos Universais segundo a teoria Tomista da abstragao.
ANALYTICA, Rio de Janeiro, vol. 12, no. 2, p. 11-33, 2008.

MULLIGAN, R. W. Ratio Inferior and Ratio Superior in St. Albert and St. Thomas. In: The
Thomist: A Speculative Quarterly Review, [S.1], vol. 19, no. 3, p. 339-367, julho de 1956.

TOMAS DE AQUINO. A Sindérese ¢ a Consciéncia. Questies disputadas sobre a Verdade.
Questoes 16 e 17. Trad. Paulo Faitanin e Bernardo Veiga. Campinas: Ecclesiae, 2015.

. Suma Contra os Gentios. Trad. D. Odilon Moura e D. Ludgero Jaspers, rev. Luis
Alberto de Boni. Porto Alegre: Escola Superior de Teologia de Brindes: Sulina. Caxias do
Sul: Universidade de Caxias do Sul, 1990.

. Suma Teolggica. 3* ed. coord. Carlos Josaphat Pinto de Oliveira, OP. Trad. Aldo
Vannuchi et al. Sio Paulo: Ediges Loyola, 2001.

SANCTI THOMAE DE AQUINO. Commentaria in Aristotelis libros Peri Hermencias et

Posteriorum Analyticorum. In: _______. Opera omnia. Roma: Leonina,1882.

. Quaestiones disputatae de veritate. In:_______. Opera omnia. Roma: Leonina, 1972.

. Pars Prima Summae Theologiae. In:______. Opera omnia. Roma: Leonina, 1888 — 1889.

. Prima secundae Summae Theologiae. In: . Opera omnia. Roma: Leonina, 1891 —
1892.

. Secunda secundae Summae Theologiae. In: ______. Opera omnia. Roma: Leonina, 1897.

. Sententia libri De anima. EQ. Roberto Busa §J e Enrique Alarcéon. Torino, 1959.
. Sententia libri Ethicornm. In: . Opera omnia. Roma: Leonina, 1969.
. Summa contra Gentiles. In: . Opera omnia. Roma: Leonina, 1926.

VACCAREZZA, Matia Silva. Beyond a Dichotomy. Aquinas's Theory of Natural Law as a
Form of Autonomous Theonomy. In: Dialegesthai. Rivista telematica di filosofia |in linea], [S.1],
vol.18, 2017. Disponivel em: https://mondodomani.org/.Acessado em: 27/01/2020.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 198 : : :



O ressentimento na filosofia de Nietzsche

Cristian Sparemberger?

Resumo: O ressentimento ocupa papel de destaque na filosofia de Nietzsche. Para Nietzsche, o
ressentimento ndo ¢ apenas um sentimento individual, mas sim, um fenémeno fisiopsicolégico, no
qual os individuos incapazes de lidar com a propria fraqueza, fomentam e recriam sentimentos
negativos em decorréncia de sua situagdo existencial. Nietzsche analisa os efeitos e as consequéncias
do ressentimento 2 moral moderna, aos valores e ao individuo. Tendo como base os apontamentos
trazidos pelo filésofo alemao, o presente artigo busca compreender os significados do ressentimento
na obra de Nietzsche.

Palavras-chave: moral — Nietzsche — ressentimento — valores

Resentment in Nietzsche’s Philosophy

Abstract: Resentment is an important concept in Nietzsche’s thought. For Nietzsche, resentment is
not just an individual feeling, but a physiopsychological phenomenon, in which individuals unable to
deal with their own weakness, foster and recreate negative feelings as result of their existential
situation. Nietzsche analyzes the effects and consequences of resentment in moral and values. Having
the notes brought by the German philosopher, this article seeks to understand the meanings of
resentment in Nietzsche’s work interpreting this concept.

Keywords: moral — Nietzsche — resentment — values

! Doutorando pelo Programa de Pés-Graduacio em Sociologia e Ciéncia Politica na area de concentragdo
Ciéncia Politica pela Universidade Federal de Santa Catarina. Possui graduacdo em Relacbes Internacionais pela
Universidade Federal de Santa Catarina e mestrado em Sociologia Politica pela Universidade Federal de Santa
Catarina.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 199 : : :



Friedrich Wilhelm Nietzsche (1844-1900) foi o filésofo que desnudou os significados
e as consequéncias do ressentimento e articulou-os aos valores morais, mostrando sua
importancia e seus desdobramentos na formagao social e no comportamento dos homens.
Nietzsche nasceu perto de Leipzig, na Alemanha, seu pai, pastor protestante, morreu quando
o jovem filésofo tinha apenas cinco anos. O filésofo orientou seus estudos universitarios
para o campo das linguas antigas e da filosofia classica e, ao entrar em contato com o
pensamento de Schopenhauer, passou a dedicar-se com maior énfase a filosofia.

Ao longo de sua vida Nietzsche apresentou inimeros problemas de saude, entretanto
nada o impediu de trabalhar obstinadamente ao longo de seu tempo saudavel na construgao
de um pensamento filoséfico que influenciaria diretamente os pensadores do século XX e
XXI, refletindo acerca da vida, do ressentimento, da moral e, principalmente, sobre os
valores e a génese destes. Ao final de sua vida mergulhou na deméncia e, no final do século
XIX, faleceu. Nietzsche atribuiu papel de proeminéncia as suas dores e problemas em seu
esclarecimento sobre o ressentimento, como ele mesmo afirma: “A auséncia de
ressentimento, a clarividéncia sobre o ressentimento — quem sabe se, em ultima analise, por
elas devo também ser grato a minha longa enfermidader” %

O ressentimento ocupa um papel de destaque na obra do filésofo, principalmente,
no que tange a critica aos valores morais da modernidade. Por mais que Nietzsche nao tenha
sido o primeiro® intelectual a teotizar sobre o ressentimento, no pensamento de Nietzsche o
conceito de ressentimento toma novos contornos a ponto de se tornar referéncia obrigatéria
em qualquer caracterizagao do termo. Em suas obras o filésofo alemao discorre sobre a
moral e os conflitos intrinsecos a ela, questionando a esséncia dos valores a partir de uma
metodologia genealdgica, na qual o ressentimento assume um papel na génese da moral
hodierna. Em seus escritos acerca da moral, inicialmente o autor passa a examinar
propriamente os valores morais, concomitantemente com necessidade de questiona-los e
estuda-los, para somente depois inserir a questio do ressentimento.

Destacam-se os motivos que levaram Nietzsche a questionar a moral e a elaborar um

pensamento que visava a examinar pontos considerados quase inquestionaveis em sua época:

Na, assim chamada, ‘ciéncia da moral’ faltava precisamente, por mais que isso
pateca estranho, o préprio problema da moral e nao havia mesmo a suspeita
da existéencia de algum problema. Aquilo que os filésofos chamam
‘fundamento da moral’ e aquilo que pretendiam, nao era visto em verdadeira
grandeza, mais que uma forma sapiente da boa fé na moral dominante, um
novo meio de exprimir esta moral, portanto, um estado de fato nos limites
de uma moralidade determinada ou ainda, em dltima andlise, uma espécie de
negac¢do, que uma tal moral pudesse ser concebida corno problema; e, em
cada caso, o contrario de um desanimo, de uma analise, de uma contestacao,
de uma vivissecciao desta boa-fé. *

2NIETZSCHE, Ecce Homo, p. 19.
3 Antes mesmo de Nietzsche, outros filésofos, como Michel de Montaigne, haviam teorizado acerca do
ressentimento. O ensaio A covardia é mae da crueldade de Montaigne ¢ um bom exemplo de teorizacio que retrata

a questdo do ressentimento.
A NIETZSCHE, Além do Bem e do Mal, p. 99.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 200 : : :



Perante tal passagem, se percebe que em Nietzsche a busca pela verdade e pela
desconstrucio dos pressupostos estabelecidos é um dos motores de toda a sua obra. O autor
mostra-se consciente da originalidade de sua pesquisa e justifica a necessidade de uma analise
cirurgica da moral e dos valores. Tais questionamentos sobre os possiveis problemas dos
valores e da moral trouxeram uma nova exigéncia filoséfica para o estudo da moral e dos

valores, como Nietzsche mesmo afirma:

Enunciemo-la, esta nova exigéncia: necessitamos de uma critica dos valores
morais, o proprio valor desses valores devera ser colocado em questio —
para isto ¢ necessario um conhecimento das condi¢des e circunstancias nas
quais nasceram, sob as quais se desenvolveram e se modificaram (moral
como consequéncia, como sintoma, mascara, tartufice, doenga, mal-
entendido; mas também moral como causa, medicamento, estimulante,
inibi¢ao, veneno), um conhecimento tal como até hoje nunca existiu nem foi

desejado. °

Partindo destes questionamentos, o autor estabelece os caminhos metodoldgicos que
se adequam a uma analise dos valores morais. Para Nietzsche, o que existe ¢ uma genealogia
da formacao dos valores, uma evolugdao. O autor observa na metodologia genealdgica a
melhor forma de analisar a correlagao de forcas e contingéncias que guiaram o surgimento

da moral e a progressao da formacao dos valores.

Logo, o ‘desenvolvimento’ de uma coisa, um uso, um 6rgao, é tudo menos o
seu progressus em diregdo a uma meta, menos ainda um progressus 16gico e
rapido, obtido com um dispéndio minimo de for¢as — mas sim, a sucessao
de processos de subjugamento que nela ocorrem, mais ou menos profundos,
mais ou menos interdependentes, juntamente com as resisténcias que a cada
vez encontram, as metamorfoses tentadas com o fim de defesa e reacio, e
também os resultados de acdes contrarias bem-sucedidas. Se a forma € fluida,
o ‘sentido’ é mais ainda... Mesmo no intetior de cada organismo nao ¢
diferente: a cada crescimento essencial do todo muda também o ‘sentido’ dos
orgaos individuais — em certas circunstancias a sua ruina parcial, a sua
diminui¢ao em numero (pela destruicdio dos componentes intermediarios,
por exemplo) pode ser um signo de crescente forca e perfeicao. ©

Em sua metodologia genealdgica, Nietzsche compreende a moral como um processo
de luta entre forgas. O filésofo mostra-se contrario a toda natureza metafisica dos valores
humanos, afirmando que os valores sio meras criacdes humanas determinadas a partir de
conflitos de forgas e de poder. A verdade, para Nietzsche, também ¢é advinda de uma criagao
dos homens, que corresponde as conveniéncias humanas. Deste modo, a filosofia de
Nietzsche articula o “conhecimento e a moral, a fim de chegar a um ponto de vista critico

5> NIETZSCHE, Genealogia da Moral, p. 12.
¢ NIETZSCHE, Genealogia da Moral, p. 61.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 201 : : :



de ambos. Nietzsche ndo oferece a seus leitores o porto seguro de um pensamento ortodoxo,
uma proposta sobre a verdade, uma certeza qualquer” .

Contudo, se Nietzsche recusa a perspectiva de uma verdade absoluta sobre as coisas,
qual critério o Nietzsche utiliza para estabelecer seu pensamento? Para o filésofo alemio, o
critério utilizado ¢ a vida, ndo a sua preservacao, mas sim, a vida enquanto poténcia, enquanto
superagio de obstaculos e fortificagio®. Posto isto, é por meio do critério vida que o autor
objetiva analisar os juizos de valor e o valor destes valores, para assim alcangar a origem das

palavras bom e mau e entender como estes valores atuam na vida dos individuos.

(..) sob que condi¢des o homem inventou para si os juizos de valor ‘bom’ e
‘mau’? e que valor tém eles? Obstruiram ou promoveram até agora o
crescimento do homem? Sao indicios de miséria, empobrecimento,
degeneracao da vida? Ou, ao contrario, revela-se neles a plenitude, a forca, a

vontade da vida, sua coragem, sua certeza, seu futuro? °

Nietzsche, ao analisar os valores e a origem das palavras bom e mau, em seu uso
moral, compreende que os valores nem sempre sao impostos pelos mais fortes aos mais
fracos, ao contrario, para ele a moral ¢ invencao dos fracos, sendo que as no¢oes de bom e
mau funcionam como uma vinganga espiritual contra os mais fortes, operando como recurso
de domesticacao dos homens. Ao conceituar e entender esta vinganca espiritual dos fracos
em relagdao aos fortes, Nietzsche desenvolve a ideia de ressentimento, conceito que sera
imprescindivel para entender como os fracos passaram a dominar os mais fortes, como
explica Lefranc:

Nietzsche introduziu no vocabulario filoséfico uma nova nog¢ao para
designar esta for¢a dos fracos, este voltar-se sobre si de um poder entravado
que acaba, no entanto, por se impor aos ‘melhores”: ele utiliza a partir de Além
do Bem e do Mal o termo francés ressentiment que assim se torna de alguma
forma um termo técnico para a ctitica genealégica.'’

Na extensio de suas obras, Nietzsche utiliza o termo ressentimento como uma
incapacidade de reag¢ao acompanhada por uma fraqueza de assimilagao, correspondendo a
um fenoémeno fisiolégico, que se adjetiva por motivar a vinganca espiritual dos fracos, assim
como uma vontade de imposi¢ao moral, que guiara a genealogia da formagao dos valores.

O termo ‘ressentimento’ corresponde, assim, ja no interior da filosofia de
Nietzsche, a um problema fisiologico, a falta de forgas de um organismo
cansado para reagir frente as intempéries da vida e que também nao consegue
digerir os sentimentos ruins que produz, apresentando, ora pela fraqueza que

" KHEL, Ressentimento, p. 110.

8 Neste sentido, existe uma unanimidade entre os comentadores utilizados neste trabalho sobre a vida como
critério, imperativo no pensamento de Nietzsche.

O NIETZSCHE, Genealogia da Moral, p. 09.

10 LEFRANC, Compreender Nietzsche, p. 155.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 202 : : :



gera tais sentimentos, ora pela presenca deles, uma desordem psiquica que o
impede de viver efetivamente o presente. Nesse organismo, a percepgao da
propria fraqueza e o sentimento de frustracdo que se segue a obstru¢ao da
a¢do gera um rancor, uma vontade de ferir e produzir sofrimento naquele que
o destratou. Toma posse dele uma sede de efetuar aquela vinganga que sua
fraqueza nio permite realizar. '

Além desta assimila¢ao, Nietzsche liga o termo ao direito e a moral, ou seja, a uma
analise social. Ressalta-se o fato de que em Nietzsche, “quando o ressentimento extrapola a
mera descri¢cao de uma fraqueza fisiologica, ele nao se caracteriza mais pela inag¢ao, mas, ao
contratio, como uma forma de a¢ao”'?. Em Nietzsche, o ressentimento se expressa nao,
exclusivamente, como uma inibi¢ao da ac¢ao, mas também como um imperativo dentro da
moral. O fil6sofo alemao tipifica o ressentimento como um movimento que possui o adjetivo
de tornar-se dominante, que advoga em diversas areas, como no direito, na politica, na

religido e, principalmente, na moral.

A moral — onde é que pensam que ela possa ter seus mais temidos e mais
rancorosos advogados? Aqui estd um frustrado que nio tem espirito
suficiente para se regozijar e precisamente cultura suficiente para sabé-lo.
Aborrecido, desgostoso, s6 se despreza a si mesmo; possuidos de pequena
heranga, infelizmente esta privado da suprema consolacao, a ‘béngao do
trabalho’, o esquecimento de si nas ‘lides cotidianas™ esse homem tem, no
fundo, vergonha de sua existéncia - talvez, ainda por cima, albergue alguns
pequenos vicios — e que, por outro lado, ndo pode impedir de se corromper
cada vez mais, de se tornar sempre mais vaidoso e irritadico em virtude de
leituras a que ndao tem direito, ou a uma sociedade demasiado intelectual para
seu estomago: esse homem, envenenado até a medula- porque para um
malogrado dessa natureza o espirito se torna veneno, a cultura se torna
veneno, a propriedade se torna veneno, a solidao se torna veneno — acaba

por cair num estado habitual de vinganca, de vontade de vinganca (...).

Seguindo seu pensamento neste aforismo, Nietzsche mostra a necessidade do
ressentido em dar valor a sua decadéncia e a sua fraqueza, mostrando que ¢ na moral onde
este sujeito encontra o saciar desta necessidade. O ressentido vé na moral do ressentimento
um anestésico para sua impoténcia e um meio de fomentar e efetivar a sua vinganca
imaginaria.

De que acham vocés que ele tem necessidade, necessidade imperiosa, para
dar a si mesmo aparéncia de superioridade sobre aqueles que tém mais

W PASCHOAL, Nietzgsche e o Ressentimento, p.33.
12 PASCHOAL, Nietzsche e o Ressentimento, p.30.
B3 NIETZSCHE, A Gaia Ciéncia, p. 233.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 203 : : :



espirito do que ele, para dar-se o prazer de uma vinganca consumada pelo
menos na imaginacao? Sempre a moralidade (pode-se apostar!), sempre as
grandes palavras da moral, sempre as cantilenas de justiga, de sabedoria, de
santidade, de virtude (...) Que me compreendam bem: acontece, as vezes, que,
desses inimigos natos do espirito, se desenvolvem esses raros exemplos de
humanidade que povo venera sob nome de santo e sabio; ¢ desses homens
que surgem esses monstros de moral que fazem barulho, que fazem histéria

()1

O escrito de Nietzsche que retrata abertamente o ressentimento e como a moral do
ressentimento atua como vinganga dos fracos é a Genealogia da Moral, livro no qual o autor
descreve a histéria de formacio e reformacio da moral moderna. O ressentimento neste livro
fica claro como a posi¢ao daqueles que foram cumplices de sua prépria derrota, de modo
que, a moral provinda do ressentimento atua como uma vinganga imaginaria destes contra
os fortes, criando e gerando valores para prover as necessidades que a vinganga imaginaria
demanda. Neste escrito, o Nietzsche constata a dicotomia entre duas morais, a escrava,
provinda do ressentimento, e a moral nobre, que deriva da confianga e da autoafirmagao dos
valores. A vinganga imaginaria ¢ denominada por Nietzsche como rebelido escrava na moral.
Nas palavras do autor:

A rebelido escrava na moral comega quando o proprio ressentimento se torna
criador e gera valores: o ressentimento dos seres aos quais é negada a
verdadeira reagio, a dos atos, e que apenas por uma vinganga imaginaria
obtém reparagdao. Enquanto toda moral nobre nasce de um triunfante Sim a
si mesma, ja de inicio, a moral escrava diz Nao a um ‘fora’, um ‘outro’, um
‘ndo-eu’ — e este Nao ¢ seu ato criador. Esta inversao do olhar que estabelece
valores — este necessario dirigir-se para fora, em vez de voltar-se para si — é
algo proprio do ressentimento: a moral escrava sempre requer, para nascet,
um mundo oposto e exterior, para poder agir em absoluto — sua acdo ¢ no
fundo reacio. ®

O ressentido passa a eleger inimigos “e precisamente nisto sera seu feito, sua criagao:
ele concebeu o ‘inimigo mau’, e isto, como conceito basico, a partir do qual também elabora,
como imagem equivalente, um ‘bom’ — ele mesmo” 8. A criacio conceitual do outro como
inimigo mau ¢ peculiar ao ressentido como mecanismo de defesa moral, permitindo que ele
se mantenha em uma dialética na qual ele é o bom, e nisto incide a moral negativa do
ressentimento, em classificar o diferente ou o externo como mau. Nietzsche utiliza-se de

uma metafora entre as ovelhas e as aves de rapina, para explicar como tal fenémeno ocotre.

Mas voltemos atras: o problema da outra origem do ‘bom’, do bom como
concebido pelo homem do ressentimento, exige sua conclusio. - Que as

4 NIETZSCHE, A Gaia Ciéncia, p. 233-234.
15> NIETZSCHE, Genealogia da Moral, p. 26.
16 NIETZSCHE, Genealogia da Moral, p. 28.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 204 : : :



ovelhas tenham rancor as grandes aves de rapina nao surpreende: mas nao ¢
motivo para censurar as aves de rapina o fato de pegarem as ovelhinhas. E se
as ovelhas dizem entre si: ‘essas aves de rapina sio mas; e quem for o menos
possivel ave de rapina, e sim o seu oposto, ovelha - este ndo deveria ser bom?’,
n3o hd o que objetar a esse modo de erigir um ideal, exceto talvez que as aves
de rapina assistirdo a isso com ar zombeteiro, e dirdo para si mesmas: ‘nos
nada temos contra essas boas ovelhas, pelo contrario, nés as amamos: nada

mais delicioso do que uma tenra ovelhinha’.

As nogoes de bom e mau funcionam como uma vinganga espiritual contra os mais
fortes, ja que atributos como a forga, a superioridade e, até mesmo, a diferenga passam a ser
condenados como expressdes do mal e a fraqueza elevada a categoria de virtude dos bons.
O ressentido busca acusar e classificar seus inimigos maus; agenciando uma divida espiritual
simplesmente por nio ser forte, ou por ser ovelha e nao ave de rapina. Em virtude de sua
condigao existencial, o ressentido busca amputar a for¢a do forte em um ideal imaginario de
justica, buscando abolir a diferenca e excluir singularidades. A moral do ressentido promove
o direito a crueldade como uma compensag¢ao, ou como uma divida que o ressentido cobra
por sua falta de virtude®®. Trata-se, nas palavras de Nietzsche, de “sacralizar a vinganca sob
nome de justica — como se no fundo a justica fosse apenas uma evolugao do sentimento de
estar ferido — de depois promover, como a vinganca, todos os afetos reativos” 1. Posto isto,
elucidamos o fragmento que diz: “essas aves de rapina sao mas; e quem for o menos possivel
ave de rapina, e sim, o seu oposto, ovelha - este nao deveria ser bom?", pois, neste momento,
nao se compreende apenas como mas as aves de rapina, mas sim, tudo o que nao for ovelha.
Assim a dialética do ressentimento passa a classificar os sujeitos como bons e maus, nao
indo, exclusivamente, contra os fortes, mas também contra a diferenca.

Nietzsche, ao explicitar a inversao dos valores que o espirito do ressentimento
promoveu, trata de conceituar a oposi¢ao bom e ruim para definir como a sede de vinganca
do ressentimento transformou-a em bom e mau. Para o autor, a oposi¢ao bom e ruim possufa
inicialmente um carater de utilidade, nas palavras do autor: “O phatos da nobreza e da
distancia, como ja disse, o duradouro, dominante sentimento global de uma elevada estirpe
senhorial, em sua relagdo com uma estirpe mais baixa, com um ‘sob’ — eis a origem da
oposicio ‘bom’ e ‘ruim’.”?® Contudo, diferentemente da oposicio bom e ruim, a oposigio
bom e mau, quando advinda do espirito do ressentimento, fomenta a necessidade de afirmar
o outro como mau, recriminando e distribuindo culpa, imputando erros e delegando
responsabilidades ao outro, para assim, o ressentido se afirmar como bom. Tal fenémeno
pode ser verificado, no pensamento de Nietzsche, quando o filésofo analisa a inversao de
valores promovida a partir do espirito do ressentimento:

" NIETZSCHE, Genealogia da Moral, p. 32.

18 Tal fato pode ser percebido no livro Ressentimento, de Matia Rita Khel. Podemos afirmar de forma genérica,
que a autora, ao correlacionar o ressentimento com questdes presentes na psicanalise, realiza, nesse escrito, um
valoroso trabalho na interpretacdo do ressentimento como falta, ou seja, como uma divida a ser cobrada pelo
ressentido em virtude de sua condi¢iao em relagio ao outro. Cf. KHEL, Ressentimento, 2014.

1Y NIETZSCHE, Genealogia da Moral, p. 57.

20 NIETZSCHE, Genealogia da Moral, p. 17.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 205 : : :



Foram os judeus [cristdos e ressentidos] que, com apavorante coeréncia,
ousaram inverter a equa¢ao de valores aristocratica (bom = nobre =
poderoso = belo = feliz caro aos deuses), e com unhas e dentes (os dentes
do 6dio mais fundo, o 6dio impotente) se apegaram a esta inversao, a saber,
‘os miseravels somente sao os bons, apenas os pobres, impotentes, baixos
sdo bons, os softedores, necessitados, feios, doentes sdo os unicos beatos, 0s
unicos abengoados, unicamente para eles ha bem-aventuranca — mas voces,
nobres e poderosos, vocés serdo por toda eternidade os maus, os cruéis, os
lascivos, os insaciaveis, os impios serdo também eternamente 0s

desventurados, malditos e danados!...” . %

Esta passagem de Nietzsche explicita a necessidade do espirito do ressentimento em
denominar o outro como poderoso e responsavel pela impoténcia do eu para,
posteriormente, transformar este pensamento em uma dialética na qual a impoténcia do
ressentido ¢ a prova de que ele é bom e o outro ¢ mau. Para Nietzsche, o cristianismo ¢ a
moral cristd retiraram o uso utilitarista das no¢ées de bom e ruim para inserir um novo
significado ao bom, delineando os conceitos de bom e mau a partir do espirito do
ressentimento.

Ao apresentar a moral nobre em contrapartida 2 moral do ressentimento, Nietzsche
nao extingue a existéncia de ressentimento no coragao dos homens nobres, contudo, a
perspectiva que estes homens adotam para lidar com o ressentimento diferencia-se do modo
como o fraco lida com tal afeto. O fraco ressentido sente a necessidade de alimentar o seu

ressentimento, a0 passo que o nobre nao cultiva tal sentimento em seu coragao.

Mesmo o ressentimento do homem nobre, quando nele aparece, se consome
e se exaure numa rea¢ao imediata, por isso nao envenena: por outro lado,
nem sequer aparece, em inumeros casos em que ¢ inevitavel nos impotentes
e fracos. Nao conseguir levar a sério por muito tempo seus inimigos, suas
desventuras, seus malfeitos inclusive — eis o indicio de naturezas fortes e
plenas, em que ha um excesso de for¢a plastica, modeladora, regeneradora,
propiciadora do esquecimento (no mundo moderno, um bom exemplo é
Mirabeau, que nao tinha memotia para os insultos e baixezas que softia, e que
nao podia desculpar, simplesmente porque — esquecia). Um homem tal
sacode de si, com um movimento, muitos vermes que em Outros se
enterrariam; apenas neste caso é possivel, se for possivel em absoluto, o

auténtico ‘amor aos inimigos’.

Em Nietzsche, o ressentimento ¢ consequéncia das restricdes dos instintos em razao
da vida em sociedade. E o adjetivo dos fracos que identificam sua fraqueza com os valores
da bondade, humildade e altrufsmo, de modo que os fortes e singulares, que eles nao se
atrevem a enfrentar, parecam maus, mesquinhos e egoistas. Para Nietzsche, o fraco quando
ressentido s6 consegue se afirmar negando o forte, ao qual nao consegue se igualar. Tal

2V NIETZSCHE, Genealogia da Moral, p. 23.
22 NIETZSCHE, Genealogia da Moral, p. 28.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 206 : : :



operacao mental faz o ressentido evitar contato com tudo o que ¢ nao eu, sua unica forga
consiste em acusar os fortes. A moral do ressentido transforma em mérito a fraqueza e a
impoténcia e cria as condigoes para os fortes e singulares serem dominados em um ideal de
homogeneizagao estabelecido pela moral do ressentimento. A moral do ressentimento, por
mais que se trate de uma moral constituida a partir da fraqueza, se faz com o intuito de criar
as condig¢des favoraveis para um tipo fraco de sujeito predominar sobre os outros tipos de
homens.

O ressentimento passa a assumir tragos de um problema social, na medida em que
corresponde a uma moral, a uma concepg¢ao de justica e a um modo de intervenc¢ao social,
na qual os individuos portadores de vitalidade ou diferentes passam a sentir-se mal por
simplesmente serem o que sdo, se notando culpados por estarem fora do rebanho dos bons.
» Perante esta moral, Nietzsche deixa clara sua indignacio com as exigéncias e os
movimentos psicolégicos que a moral do ressentimento difunde entre os homens.

Exigir da for¢a que nio se expresse como for¢a, que nao seja um querer-
dominar, um querer-vencer, um querer-subjugar, uma sede de inimigos,
resisténcias e triunfos, é tao absurdo quanto exigir da fraqueza que se expresse
como forca. *

Este movimento é a forma de dominacio do ressentimento, o modo como o
ressentimento torna-se dominante justamente por realizar uma operacio mental nos sujeitos,
por meio da moral. A vitéria do ressentido ocorre quando os fortes apenas podem ser
julgados pela perspectiva dos fracos.

O estabelecimento de sua moral ¢ a vingane¢a imaginaria, que tem sucesso
quando os fortes ndo podem julgar a si mesmos sendo da perspectiva dos
fracos. Os fortes sio vencidos quando se deixam envolver pelo mundo
imaginario da moral do ressentimento. Na moral luta-se pelo poder da
defini¢ao: quem se deixa julgar por quem.”

Ademais, destaca-se a metafora realizada por Nietzsche comparando o ressentido
com um pregador de uma falsa igualdade, ou como aranhas venenosas, que buscam atrair e
capturar seguidores para a sua vinganga imaginaria.

Eu vos dou, portanto, este conselho, meus amigos: desconfiai de todos
aqueles nos quais o instinto de punir é poderoso. (...). Desconfiai daqueles
que falam muito de sua prépria justica. Na verdade, ndo ¢ s6 de mel que se
alimentam essas almas. E a si mesmas se chamam de boas e justas, ndo
esquecais que para serem filisteus falta-lhes apenas o podet. (...) Aranhas

» Em outras palavras, dentro da metafora de Nietzsche sobre as ovelhas e as aves de rapina, tal afirmacdo sobre
o ressentimento pode ser explicada da seguinte maneira: O ressentimento faz as aves de rapina se sentirem
culpadas por serem o que sdo, ou meramente por nao serem ovelhas.

2 NIETZSCHE, Genealogia da Moral, p. 32-33.

25 SAFRANSKI, Nietzsche, biografia de uma tragédia, p. 276.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 207 : : :



venenosas que se dizem louvadoras da vida, embora permane¢am ocultas nos

escondetijos, afastadas da vida; é a sua maneira de fazer o mal.*

As aranhas, como mencionado nesta passagem de Assiz Falava Zaratustra, seriam os
seres do ressentimento, do 6dio e do desejo de vingang¢a que querem gozar da tortura perante
os agentes ao qual nao podem igualar-se. As aranhas, recheadas de ressentimento, agulam em
seus semelhantes um inexoravel desejo de vinganca maquiado por ideais como justica e
igualdade, tentando agucar no coragao dos demais sujeitos o sentimento de que estes também
sao injusticados e precisam lutar pela igualdade e justiga (do ressentimento).

Zaratustra correlaciona o veneno da vinganga (da sede de vinganga) a ideia
de justica, em especial, a concepgao de justica que se apoia na nogao de
igualdade ou numa ‘vontade de igualdade’ entendida como um nivelamento
do homem e como uma forma de édio, injuria e, por fim, de interdicao de
tudo que se destaca ou que ¢ diferente.”’

Como ¢ possivel observar, ao longo das passagens de Nietzsche acerca do
ressentimento e da moral escrava, o ressentimento nio se apresenta apenas como um
problema pessoal dos individuos, mas também social, “em que ele ¢ claramente associado a
uma acepgao social que prega uma igualdade em detrimento de toda possibilidade de tipos
diferentes de homem”?. Desta forma, a partir de um processo de universalizagao, a sede de
vinganga recebe o nome de justi¢a, “institucionalizando aquele principio de igualdade que,
de resto, conflui numa massificagao disforme, espalhando-se por todo o corpo social como
o veneno de uma tarantula que invade a vitima” .

Ao discorrer de sua critica 2 modernidade e aos valores cristaos, Nietzsche insere um
dos pontos sobre os maleficios do ressentimento e de sua moral. Para o filésofo, a moral do
ressentimento intrinseca aos valores cristdos, por ter realizado um movimento de
homogeneizac¢ao sobre os homens e sua cultura, sobre seu pensar e em seu modo de agir,
impediu o surgimento de novas morais ¢ de novos tipos de homens. Nietzsche, em O
Apnticristo, deixa claro a sua insatisfacio com a moral cristd, com o monotonoteismo fornecido
por esta moral e com a falta de criagao do proprio homem sobre seus valores morais que, a0
longo de dois milénios, pautou-se apenas em uma unica moral para definir suas a¢des entre

boas e mas:

Quase dois milénios decorridos e nem um unico deus novo! Mas apenas
subsistindo semptre e como que por direito, como um #timatum e maxinmm
da forga criadora do divino, do ereator spiritus no homem, esse miseravel Deus
do monotonoteismo cristio! Esse hibrido produto ruinoso, feito de zero, de
conceito e de contradi¢ao, em que a sua sangao encontra todos os instintos
de décadence, todas as cobatdias e fadigas da almal

26 NIETZSCHE, Assim Falava Zaratustra, p. 138-139.
27 PASCHOAL, Nietzsche e o Ressentimento, p. 39.

28 PASCHOAL, Nietzsche e o Ressentimento, p. 39.

2 PASCHOAL, Nietzsche e o Ressentimento, p. 72.

O NIETZSCHE, O Awnticristo, p. 17.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 208 : : :



Nietzsche adiciona a culpa e a ma consciéncia como caracteristicas do ressentido,
sendo uma arma de dominagao e um veneno para fazer com que os fortes e singulares
sintam-se mal pela sua vitalidade ou por sua diferenga. Como arma, atenuamos o fato de que
os pregadores da moral do ressentimento querem que os fortes se sintam mal pela sua forga,
que sintam culpa por tornarem-se o que sdo, impregnando preceitos morais para o sujeito
sentir-se mal. O ressentido sente a superioridade e a singularidade continuamente como uma
ofensa a sua situagao existencial, contudo, por meio da moral do ressentimento, busca um
prémio de consolagiao: que os superiores padecam no remorso e na culpa pelo dano moral

causado.

Em rela¢ao ao fraco, tal veneno funciona como um anestésico que permite a
ele suportar seu sofrimento sem sucumbir a ele e, em relagio ao forte, como
um entorpecimento que visa enfraquecé-lo. Em ambos os casos, o propésito
¢ um nivelamento do homem, a producio do rebanho universal e impedir o
aparecimento de tipos diferentes de homem.”!

Diante destes pontos, elucida-se a ideia de ma consciéncia e de ressentimento em
Nietzsche, de modo que é importante conferir a precisao estratégica que tais termos ganham
nos escritos do autor alemio para entender as nuances que Os termos apresentam.

13

Inicialmente, atenua-se que a expressao ressentimento pode ser entendida como “a

32
>

designacao de uma vontade de poder que busca tornar-se dominante sobre as demais
fator que nao compactua com expressio ma consciéncia nos escritos do filésofo.
Inicialmente, nos escritos de Nietzsche, o termo mé consciéncia aparece como um
antagonismo a boa consciéncia, sendo que a boa consciéncia permite ao individuo agir sem
restricdes e rir até do que lhe causa dano, ao passo que, a ma consciéncia atua como um
sentimento de culpa, fator que limita a a¢ao dos individuos. A ma consciéncia pode ser
entendida, em outras passagens, como a luta interna dos individuos entre os preceitos
estabelecidos pela moral do ressentimento e as vontades fisiolégicas do sujeito. Neste
segundo caso, ¢ importante destacar o uso do termo acompanhado dos preceitos do
cristianismo, no qual ele aparece associado entre as agoes realizadas pelos individuos em
desconformidade com a moral estabelecida pela igreja. Em outros escritos, em especial, em
Assim Falava Zaratustra e em Além do Bem e do Mal, o termo aparece como uma vergonha
interior por uma a¢io realizada.”

Agora, retornando para a analise de Nietzsche, dos valores e da moral, destaca-se que
o fil6sofo, ao basilar seu pensamento e ao realizar sua andlise da moral, desconecta o avanc¢o
moral do avanco técnico. Para o filésofo, os valores ndo evoluem, concomitantemente, com
o ordenamento do progresso. Na axiologia de Nietzsche, a ordem do homem moderno,
fundamentada no conforto e na passividade, ¢ inferior a de tempos mais antigos, quando se
valorizava a virtude e o fortalecimento humano.

S PASCHOAL, Nietzsche e o Ressentimento, p. 72.
32 PASCHOAL, Niefzsche e o Ressentimento, p. 151.

33 Tal mapeamento e percepcao destes conceitos nas obras de Nietzsche podem ser encontrados com riquezas
de detalhes em: PASCHOAL, Niezzgsche e o Ressentimento.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 209 : : :



Ao contrario do que hoje se cr¢, a humanidade nao representa uma evolugao
para algo de melhor, de mais forte ou de mais elevado. O ‘progresso’ é
simplesmente uma ideia moderna, ou seja, uma ideia falsa. O europeu de hoje
vale bem menos do que o europeu do Renascimento; desenvolvimento
continuo nio ¢é forcosamente elevat-se, apetfeicoat-se, fortalecer-se. **

Nietzsche, por mais que realize uma extensa critica a modernidade e aos valores de
sua época, nao ¢ contra a existéncia de valores, mas, simplesmente a favor dos valores que
contribuem para aumentar o potencial da vida e a autossuperacio do homem, pois a
valorizacdo e engrandecimento da vida sdo os critérios éticos utilizados por Nietzsche ao

formular suas ideias.

(..) o desejo de sempre novas expansoes das distancias entre a propria alma,
o desenvolvimento de estados sempre mais elevados, mais variados,
distantes, maiores, tendentes a alturas ignotas, logo a elevagao do tipo
‘homem’, o incessante triunfo do homem sobre si mesmo para adotar em

sentido supermoral uma férmula moral. »°

A critica de Nietzsche acerca da moral nao deve ser compreendida como uma critica
especulativa voltada as ideias ou para o proprio saber, mas sim, como um estudo da origem
das motivag¢oes profundas que estao no nascimento da moral e dos valores. Para combater a
moral do ressentimento, o filésofo insere a ideia de imoralismo, que sera produto dos seres
ativos e singulares. O imoralismo, em uma descri¢ao genérica, seria a moral dos seres que
portam a capacidade de criar seus proprios valores, operando uma transvaloracio dos
valores, a fim de amenizar os efeitos do ressentimento, que se encontram impregnados e
correlacionados com a moral crista,” provinda do ressentimento. Na ética que se depreende
do pensamento de Nietzsche, a ma consciéncia e a culpa assumem contornos brandos na
consciéncia dos sujeitos de modo que o principal mandamento ético de Nietzsche é: torna-
te quem tu és, fator que estimula parte dos homens a serem fortes e singulares, apesar disso,
Nietzsche mantém seu pensamento sabendo que nem todos poderdo ser fortes, pois de
acordo com o autor nem todos os homens sao iguais.

Além dos pontos destacados neste artigo, ¢ imprescindivel afirmar que, por mais que
Nietzsche proponha uma moral nobre em contrapartida a moral do ressentimento, o autor
nao realiza uma critica moral em relacdo a outra moral, pois a luta de Nietzsche é contra a
existéncia de uma tnica moral para todos os individuos e em favor de novos tipos de homens,
novas morais e novos modos de se ver a vida.

Para Nietzsche um dos problemas ressentimento ¢ que este germina de uma vontade

que cultiva a impoténcia, incapaz de proporcionar a expansao criativa das for¢as vitais, de

3 NIETZSCHE, O Aunticristo, p. 4.

3 NIETZSCHE, Além do Bem e do Mal, p. 193.

3 O conceito de transvaloracio dos valores pode ser compreendido como uma critica de Nietzsche em relagdo
a fundamentacio transcendente dos valores. Para Nietzsche, os valores ndo apresentam um carater metafisico,
pois sdo frutos das avaliacbes humanas. Assim, de forma genérica, ponderamos que o processo de
transvaloracdo dos valores consiste na criacio, por parte dos individuos, de novas referenciais valorativas.

7 Nesta referéncia a moral cristd entende-se a moral da modernidade, seja ela religiosa ou nio, tendo em vista
a propria genealogia da moral moderna, a qual se fundamentou nos valores cristaos.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 210 : : :



novos tipos de homens e de novas formas de conceber o mundo, tornando-se assim uma
agao corrosiva interior, que encontra na moralidade sua férmula, pois a incapacidade humana
de expressar o poder de agdo criativa gera no individuo um mal-estar existencial
fundamentado no rancor perante toda constitui¢do vital, criativa e abundante. No
pensamento do filésofo, enquanto as praticas da moral escrava, provindas do ressentimento,
consistirem em justificar e valorizar a fraqueza, os fracos estarao destinados ao ressentimento
e a fraqueza. Para solucionar tais problemas, Nietzsche propoe que devemos repensar nossa
maneira de ver o mundo, transcendendo os valores morais pré-estabelecidos pelo
ressentimento, ou em outras palavras: “Devemos mudar nossa maneira de ver — para chegar

finalmente, talvez demasiado tarde, 2 mudar nossa maneira de sentir”.*®

Referéncias bibliograficas

KHEL, Maria Rita. Ressentimento. Sao Paulo: Casa do Psicélogo, 2014.

LEFRANC, Jean. Compreender nietzsche. Trad. Lucia M. Endlich Orth, Sao Paulo: Vozes.
2005.

NIETZSCHE, Friedrich. Assim falava Zaratustra: Um livro para todos e para ninguém. Trad. Mario
Ferreira dos Santos. Sio Paulo — SP. Vozes. 2011.

. Genealogia da moral: Uma polémica. Trad. Paulo César Lima de Souza. Sdo Paulo — SP.
Companbhia das Letras. 2009.

. Além do bem e do mal ou preliidio de uma filosofia do future. Trad. Marcio Pugliesi. Curitiba:
Hemus livraria, distribuidora e editora s.a., 2001.

. Ecce Homo: Como alguém se torna o que é. Trad. Artur Morao. LusoSofia: press. 2008.
. A Gaia Ciéncia. Trad. Antonio Carlos Braga. Sao Paulo: Escala, 1997.
. Aurora. Trad. Antonio Carlos Braga. Sao Paulo: Escala. 2007.

. O Antieristo. Trad. Arthur Mourao. Sao Paulo: Lusofia Press. 1997. Disponivel em:
http://docplayet.com.br/4323807-O-antictisto-friedrich-nietzsche-tradutor-artur-morao-
www-lusosofia-net.html Acesso em 05 de marco de 2017.

PASCHOAL, Edmilson. Nietgsche e o Ressentimento. Sio Paulo: ed. Humanitas, 2015.

SAFRANSKI, Rudiger. Nzetzsche, biografia de uma tragédia. Trad. Lya L. Luft. Sao Paulo:
Geracao Editorial, 2005.

38 Nietzsche, Aurora, p. 79.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Nuamero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 211 : ::



Aproximacgao entre Agamben e Comité Invisivell

Diego Guimardes’

Resumo: Este artigo tem como objetivo aproximar a obra de Giorgio Agamben da obra do Comité
Invisivel, com o intuito de destacar, em ambos, caracteristicas vinculadas a resisténcia anarquica.
Primeiro, recapitula-se a relagio do filésofo italiano com a revista Tiggun, publicada pelo Partido
Imaginario, grupo do qual se derivou o Comité Invisivel. Na sequéncia, avanga-se na aproximagio
em questdo neste artigo, passando por trés obras publicadas pelo grupo francés: A insurreicao que vem
(2013), Aos nossos amigos: crise ¢ insurreicao (2016) e Motim e destituicao agora (2017): na primeira, destacam-
se os conceitos de insurreicdo e que vem; na segunda obra, destaca-se o conceito de poténcia
destituinte; na terceira, aprofunda-se na poténcia destituinte e no conceito de agora, que por sua vez
se relaciona com o conceito de tempo-do-agora trabalhado por Agamben. Por fim, tem-se que o
conceito de poténcia destituinte figura nas obras do Comité Invisivel de maneira semelhante a que
figura nas obras de Agamben, e também que o agora e o tempo-de-agora, em relacio com o uso e
com a forma-de-vida, mostram-se cruciais para a compreensiao da poténcia destituinte tanto em
Agamben quanto no Comité Invisivel. Ao mesmo tempo, tal aproximagao aponta para uma relacao
da obra do filésofo italiano com a tradi¢do de pensamento anarquico, conferindo a obra agambeniana
uma perspectiva pratica de resisténcia ao governo da vida.

Palavras-chave: Agamben — Comité¢ Invisivel — Destitui¢do — Insurreicio — Resisténcia

Approach between Agamben and Invisible Committee

Abstract: This article aims to bring the work of Giorgio Agamben closer to the work of the Invisible
Committee, in order to highlight, in both, characteristics linked to anarchic resistance. First, the
relationship of the Italian philosopher with Tiggun magazine, published by the Imaginary Party, from
which the Invisible Committee was derived, is reviewed. Following, the approach in question in this
article is advanced, passing through three works published by the French group: The comming
insurrection (2013), To onr friends: crisis and insurrection (2016) and Riot and destitution now (2017): in the
first, they highlight up the concepts of insurrection and what comes; in the second work, the concept
of destituent power stands out; in the third, it delves into the destituent power and the concept of
now, which in turn relates to Agamben's concept of time-of-now. Finally, the concept of destituent
power appears in the works of the Invisible Committee in a similar way to that in Agamben's works,
and also that the now and the time-of-now, in relation to the use and form-of-life, are crucial for
understanding the destituent power in both Agamben and the Invisible Committee. At the same time,
such an approach points to a relationship between the work of the Italian philosopher and the
tradition of anarchic thinking, giving the Agambenian work a practical perspective of resistance to
the rule of life.

Keywords: Agamben — Invisible Committee — Destitution — Insurrection — Resistance

! Fste artigo deriva-se de parte da minha tese de doutorado intitulada O gesto de anarquia a partir da obra de Giorgio
Agamben (UFPB, 2019).

2 Doutor em filosofia pela Universidade Federal da Paraiba (UFPB). Professor da Secretaria da Educacio e da
Ciéncia e Tecnologia da Paraiba (SEECT-PB). E-mail: diegoguimafil@gmail.com.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 212 :: :



Relacionar a obra de Agamben com o anarquismo é mais uma proposta deste artigo
do que uma relagiao explicita daquele filésofo com a tradicao de pensamento anarquico, ou
seja, 0 anarquismo nao ¢ um tema sobre o qual Agamben tenha se debrucado de maneira
demorada. Mesmo assim, ha em sua obra momentos em que ele trata explicitamente da
anarquia e do anarquismo, como em: O fempo gue resta (2000), na qual passa pelo tema da
insurreicao; em O wuso dos corpos (2014), que versa sobre o conceito de poténcia destituinte e
aborda uma poténcia anarquica; Creazione ¢ anarchia (2017b), composta por ensaios que
envolvem, de maneira peculiar e indireta, a anarquia e o anarquismo; bem como aquelas obras
em que Agamben aborda o Partido Imaginario e o conceito de bloom, as quais apontarei
adiante.

Uma caracteristica marcante do pensamento anarquico é a resisténcia a0 governo.
Isso nao significa que onde ha resisténcia a governo hd um pensamento estritamente
anarquista, mas que, no minimo, ¢ possivel lidar com tal resisténcia de uma perspectiva
anarquica. A anarquia caracteriza-se por ser uma situacao de nao-governo, uma auséncia de
governo sobre as pessoas e sobre as relagdes entre as pessoas. O anarquismo, ao adotar a
anarquia como ponto de partida, dedica-se em seu corpo tedrico e pratico, sobretudo, a
manter as situa¢oes e condi¢oes de nao-governo, dedicando-se a resistir a toda forma de
captura e condugio da vida.

A obra de Agamben ¢ caracteristicamente vinculada a uma resisténcia ao governo da
vida na medida em que ela se dedica, sobretudo a partir da tetralogia Homo Sacer, a explicitar
a captura da vida por dispositivos® de governo (que resulta na vida nua) e a destacar a
possibilidade de uma forma-de-vidaao invés de uma vida cindida das suas formas. O conceito
de forma-de-vida surge em Agamben como uma resposta aquele de vida nua, opondo-se a
esta. Enquanto a vida nua ¢ a vida capturada, cujas formas sio tomadas como propriedade,
e, assim, mediadas e guiadas por dispositivos de governo, a forma-de-vida é caracterizada
como uso, uma imanéncia entre forma e vida, de modo que aqui a vida e a forma nao sio
tomadas como propriedade, mas como algo disponivel para um uso sempre novo. Através
dos conceitos de inoperosidade e de poténcia destituinte, como veremos a frente, Agamben
destaca uma via para intensificar a forma-de-vida e resistir a captura e 20 governo da vida. E
através dessas caracterfsticas de resisténcia que faremos a aproximacao entre a obra do
tilésofo italiano e o Comité Invisivel.

Antes de analisarmos a relagao entre a obra de Agamben e o Comité Invisivel, faz-se
necessario abordar a relacio do filésofo italiano com as publicagdes do Partido Imaginario,
do qual se derivou o Comité Invisivel. O Partido Imaginario é um grupo francés que manteve
uma revista intitulada Tiggun, publicada entre 1999 e 2001. De modo geral, seus ensaios
versam sobre: 1) uma critica a mobilizagao e mediacao do vivido, que sdo caracteristicas da
sociedade do espetaculo (na qual as relagdes sociais sao mediadas por imagens); 2) vias para
desmobiliza¢io dos viventes, de modo a fortalecer e intensificar a imediaticidade da vida com
as formas em que ela se da, ou seja, o Partido Imaginario debruga-se sobre a vida vivida sem
mediag¢ao de governo. Dois ensaios da revista Tigqun, o Théorie du bloon (1999) e o Introduction
a la guerre civile (2001), evidenciam forte influéncia da obra do filésofo Giorgio Agamben, seja
pelo uso de conceitos importantes para o filésofo italiano, tais como os conceitos de vida

3Agamben chama de dispositivo “qualquer coisa que tenha de algum modo a capacidade de capturar, orientar,
determinar, interceptar, modelar, controlar e assegurar os gestos, as condutas, as opinides e os discursos dos
seres viventes” (AGAMBEN, O gue ¢ um dispositivo?, p. 40).

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 213 : : :



nua, forma-de-vida e relacdo de excecio’, seja por referéncias diretas a Agamben; este, por
sua vez, aborda o grupo Partido Imaginario (principalmente através do conceito de bloom)
em obras como: A comunidade que vemr (2013), O que é um dispositive? (2009), O uso dos corpos
(2017b) e Autoritratto nello studio (2017a).

O conceito de bloonr, desenvolvido pelo Partido Imaginirio em Théorie du bloom
(1999), indica uma condigao da pessoa que se encontra sem identidade e sem conteudo; para
ser mais preciso, setia 0 caso em que ela estd quase totalmente sem identidade e experiéncia,
possuindo-as apenas num estagio larval, escasso de experiéncias e rafzes. Em tal condi¢ao,
uma pessoa nao possui nada de significativo que a determine enquanto singularidade.

O bloom nomeia portanto a nudez nova e sem idade, a nudez propriamente
humana que desaparece sob cada atributo e ainda a porta, que precede
qualquer forma e torna isso possivel. O Bloom é um nada mascarado. (...) o
homem sem qualidade nao ¢ uma certa qualidade do homem, mas ao
contrario o homem enquanto homem. A falta de identidade prépria, a abstracao
de todo meio substancial, a auséncia de determinacio "natural", longe de
atribuf-la a qualquer particularidade, designam-na como a realizagio da
esséncia humana genérica, que ¢ precisamente a privagao de esséncia, pura

exposicao e pura disponibilidade.¢

O bloom niao pertence ou participa de nada além de uma esséncia genérica: pessoa
enquanto pessoa; pessoa que, por estar esvaziada de toda qualidade, de nenhuma maneira
importa. De modo que a condigdao de bloom pertence a caracteristica de gualguer, no sentido
de nao importar qual, de nenhuma maneira importar gual e de ser indiferente qual. No entanto, ha um
outro conceito de gualquer, um que interessa ao Partido Imaginario para pensar como sair da
condig¢do de bloom, cujo sentido tem por referéncia a obra A comunidade que vems, de Giorgio
Agamben: “Qualquer é a coisa com fodas as suas propriedades, nenhuma das quais constitui,
porém, diferenca’.

Agamben, por sua vez, aborda o conceito de bloom no postacio da obra A comunidade
que venr:

O proprio de tal tempo — do nosso tempo — ¢ que, em um certo momento,
todos — todos os povos e todos os homens da terra — se encontraram em
posicao de 7esto. Isso implica, olhando bem, uma generalizagio sem
precedentes da condi¢ido messianica, na qual o que era, de inicio, apenas uma

hipotese — a auséncia de obra, a singularidade qualquer, o blomz — se tornou
realidade.®

4 A excegdo dd origem a vida nua: separa a vida em vida natural e vida qualificada, isto ¢, a vida e as formas em
que ela se dé; transforma a vida natural em propriedade, esséncia e fundamento, separando-a da esfera humana,
ou seja, ha uma sacralizagdo da vida. Assim, o que era vivido diretamente deixa de sé-lo: a mediacdo entre forma
e vida abre caminho para o governo da vida.

5 O termo bloom tem como referéncia o personagem Leopold Bloom, do romance Ulsses (1922), de James
Joyce. Trata-se de um personagem esvaziado tanto de seu mundo quanto de si mesmo.

¢ PARTI IMAGINAIRE, Théorie du bloom, p. 25; traducio nossa.

7 AGAMBEN, A comunidade gue vem, p. 27.

8 AGAMBEN, A comunidade que vem, p. 102.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntamero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 214 : : :



Em ambos os sentidos dados para qualquer, tanto no que pertence ao bloom quanto
no que se contrapoe a ele, ndo ha uma identidade comum ou um pertencimento a algo
partilhado. No caso do sentido de qualquer vinculado ao blsom, a auséncia de pertencimento
esta ligada a um vazio, ele ¢ o mesmo que um vazio de pertencimento. Ja no segundo sentido
dado a qualquer, nao ter uma condi¢ao de pertencimento nao significa um vazio, mas uma
indiferenca de pertencimento, de modo que este qualquer compartilharia o préprio
pertencimento: a pessoa com todo o seu conteudo, experiéncias e qualidades, quaisquer elas
sejam.

Ao final do ensaio Introdugio a guerra civil (2001), o Partido Imaginario indica um
prosseguimento daquela investigacdo, no ambito teérico e pratico, a partir de uma extensao
do grupo, denominado Comité Invisivel:

As declaragoes precedentes pretendem introduzir a uma época cada vez mais
tangivelmente ameacada pela inundagido em massa da realidade. A ética da
guerra civil que foi expressa aqui recebeu um dia o nome de "Comité
Invisivel". Assina uma fracdo determinada do Partido Imaginario, seu polo
revolucionario-experimental. Através dessas linhas, esperamos frustrar as
bobagens mais vulgares que podem ser feitas sobre nossas atividades, como
no periodo que se abre.?

Tanto o Partido Imaginario quanto o Comité Invisivel pensam a contemporaneidade
a partir de uma perspectiva anarquica, debrucando-se sobre as formas como as pessoas
relacionam-se e organizam-se, criticando, nesse percurso, toda forma de governo e
defendendo a auséncia de governo nas vidas das pessoas e nas relagdes entre elas. Enquanto
o Partido Imaginario tem um ponto de partida mais tedrico para os seus ensaios (0 que nao
significa serem desvinculados da pratica), o Comité Invisivel parte de experimentos praticos
no encontro entre pessoas, para a partir deles ensaiar. O Comité Invisivel debruca-se mais
sobre situagGes praticas, pensando a partir da patticipacdo de seus integrantes/colaboradores
em diversas manifestagdes em diferentes pafses ao longo das ultimas duas décadas; estas
manifestagoes permeiam os seus livros quando desenvolvem, com elas, perspectivas para o
fortalecimento do que chama, num primeiro momento, de poténcia, e, num segundo
momento, de poténcia destituinte. Tendo o Partido Imaginario dado énfase ao conceito de
bloom, a forma-de-vida e ao fortalecimento de uma poténcia a ela atrelada, o Comité Invisivel
se ocupara de investigar tal poténcia a partir de eventos e experimentos praticos (sobretudo
com a observacio e/ou patticipacio em diversas manifestacbes ocorridas nas dltimas
décadas), que resultara, por fim, em uma reflexao e em uma elaboracio de um conceito de
poténcia destituinte.

No Comité Invisivel temos uma continuagao do pensamento do que o Partido
Imaginario chama de fortalecimento da poténcia® (que tem em sua concepgio telagio com o
conceito de forma-de-vida de Agamben e a problematica que essa envolve), por meio do
conceito de poténcia destituinte (também importante na obra agambeniana). Com esse

9 PARTI IMAGINAIRE, Introdugio a guerra civil, p. 37; tradugdo nossa.
10O fortalecimento da poténcia diz respeito a uma intensificacgdo da formas-de-vida, ou seja, a um
fortalecimento da relagio entre a vida e as formas com que ela se da.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 215 :: :



conceito temos uma via privilegiada de aproximacao entre Agamben e o anarquismo a partir
do Comité Invisivel.

Uma diferenca entre a relagio da obra de Agamben com o Partido Imaginario, e a
aproximac¢ao que faremos entre Agamben e Comité Invisivel, diz respeito ao fato de o
filésofo nio fazer referéncia ou citar o Comité Invisivel no interior de suas obras, salvo nos
artigos e conferéncias em que ele fala sobre o episédio conhecido com os nove de Tarnac. Nosso
percurso a partir de agora serd pautado mais pela apropriagao que o grupo faz dos conceitos
agambenianos do que por referéncias do filésofo a ele.

Num caso que ficou conhecido como os nove de Tarnac, um grupo de
amigos que moravam juntos foi acusado de terrorismo por sabotagem de
uma linha férrea. Dentre as provas mobilizadas contra eles estava a suposta

autoria desse livro. As acusagdes no se sustentaram (...)!1.

O evento conhecido como os nove de Tarnac seguiu-se a publicacao de A znsurreigao
que vemr (2013) e envolveu um dos editores da revista Tigqun, do Partido Imaginario, Julian
Coupat. No ano de publica¢ao do texto, Coupat e mais oito pessoas foram presas (elas
estavam juntas numa cidade chamada Tarnac, por isso a referéncia no nome como conhecido
o acontecimento) e acusadas de terrorismo. No artigo Terrorismo ou tragicomédia (2008),
Agamben critica os motivos alegados para a prisao, destacando que o que vai de encontro ao

status quo tende a ser visto pelos governos como potencialmente terrorista.

E preciso ter a coragem de dizer com clareza que hoje, em muitos paises
europeus (particularmente na Franca e na Italia), introduziram-se leis e
medidas de policia que no passado teriam sido julgadas como barbaras e
antidemocraticas e que nao tém nada a invejar daquelas que vigoravam na
Italia durante o fascismo. Uma dessas medidas ¢ aquela que autoriza a
detencdo por uma dura¢do de 96 horas de um grupo de jovens, talvez
imprudentes, mas aos quais “nao ¢ possivel imputar uma acao”. Outra
medida muito mais grave é a ado¢ao das leis que introduzem delitos de
associacao, cuja formulacio ¢ deixada intencionalmente vaga e que permite
classificar como “de fundo” ou com “vocagao” terrorista atos politicos que
até hoje jamais foram considerados como destinados a produzir terror.12

Dando sequéncia a aproximagao entre Agamben e o Comité Invisivel, temos que este
grupo tem trés livros publicados até o momento: A insurreicao gue venr (2013), Aos nossos amigos:
crise e insurreigao (2016) e Motim e destituigao agora (2017). Passaremos por essas trés obras,
aproximando-as de Agamben: na 1* obra, destacam-se os conceitos de insurrei¢io e gue vem;
na 2* obra, destaca-se o conceito de poténcia destituinte; na 3% obra, aprofunda-se na poténcia
destituinte e no conceito de agora, que por sua vez se relaciona com o conceito de tempo-do-
agora trabalhado por Agamben, entre outras obras, em O fempo que resta (2010).

11 COMITE INVISIVEL, A insurreicio que vem, p. 3.
12 AGAMBEN, “Terrorismo ou tragicomédia”, p. 2.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 216 : : :



Em A insurreicao que vem (2013), o Comité Invisivel trata de pensar a insurreicao na
contemporaneidade. Ja no titulo da obra temos uma referéncia a ideia de gwe vew, tal como
ela foi utilizada por Agamben em A comunidade que vemr (2013). Assim, nao se trata da
insurreicio considerada como um grande evento definido a chegar no futuro (o que se
enquadraria no sentido classico de revolugao), mas de algo sempre por vir.

Enquanto no livro de Agamben destaca-se a questio da comunidade em relagio com
o conceito de désouvrement' conectado ao conceito de inoperosidade', no Comité Invisivel é
a insurrei¢ao que fica lado a lado com o gue vern. Devemos atentar para fato de dois sentidos
poderem ser associados a expressio insurreicio que vem na obra do grupo francés: se, por
um lado, ela significa uma fuga daquilo que existe, por outro ela diz respeito a efervescéncia
de manifestagdes com caracteristica insurrecionais nas ultimas duas décadas, as quais,
segundo o grupo, nao seriam apenas acontecimentos desvinculados, mas cada um deles, a
seu modo, relacionar-se-ia com uma possibilidade de mudanga quanto ao funcionamento
dos governos e do governo da vida num nivel abrangente. Contudo, estes dois sentidos sao
complementares na medida em que ambos conectam-se. Em A dnsurreicao que vems, com o
fortalecimento da poténcia, com a ideia de como vinculada a forma-de-vida, bem como se
conectam com o conceito de poténcia destituinte, que ganharid destaque nas duas obras
seguintes do grupo.

No inicio da segunda obra do Comité Invisivel, Aos nossos amigos: crise e insurreicao
(2014), temos uma retomada do segundo sentido de insurreicao que vimos acima: “Nos nao
somos contemporaneos de revoltas esparsas, mas uma unica onda mundial de levantes que
se comunicam entre si de maneira imperceptivel. (...) por mais localizada que seja, toda

insurreicao emite sinais para além de si propria”!

. Este livro da sequéncia a primeira
publica¢ao, enquanto aquela obra lidava com expectativa pela proliferacao de insurrei¢oes,
esta parte da experiéncia das inumeras manifestagdes politicas com caracteristicas
insurrecionais ocorridas entre a publica¢ao de uma obra e a publicagdo da outra. O Comité
Invisivel aponta também que essas diversas manifestagdes, que em algum momento pareciam
que mudariam muito, foram frustradas na medida em que os manifestantes foram privados
da revolu¢ao enquanto processo. Seguindo nessa linha, detém-se sobre a relagao entre
organiza¢do e anarquia: “Organizar-se nunca quis dizer se filiar a uma organizagao.
Organizar-se ¢ agir segundo uma percep¢ao comum, em qualquer nivel que seja. (...) O que
nos falta é uma percepcio partilhada da situacao”®. A anarquia teria algo de organizacio
somente na medida em que busca compartilhar a percep¢ao de uma situagao, nao como um
modelo de organizacao. Por isso a énfase no organizar-se enquanto processo ¢ o Comité
Invisivel avaliar como em muitos casos as revolugbes fracassaram ao serem privadas do

processo revolucionario mesmo. Trata-se, entao, de ocupar a poténcia de organizar-se ao

13 A inoperatividade/inoperancia (désouvrement) significa uma auséncia de operagio e de obra, ou seja, € o inverso
de operar. Ela nega uma operatividade, que diz respeito a um pressuposto comum e a uma tarefa ou vocagdo
propriamente humana.

14 A inoperosidade ndo ¢ nem obra e nem auséncia de obra, mas a obra como uso ao invés de como uma
propriedade. Trata-se, entdo, ndo de uma auséncia de atividade, mas de uma atividade sem propriedade e sem
finalidade, que remete a prépria possibilidade de obra, ou seja, a uma poténcia para uso; deste modo, ela deixa
a obra em contato com a auséncia de obra. Portanto, a inoperosidade difere-se da inoperatividade/inoperincia
ao dar um emprego a auséncia de obra, ao exercitar a poténcia para uso, restituindo-a as obras: ela deixa a obra
em contato com a auséncia de obra.

15 COMITE INVISIVEL, Aos nossos amigos, p. 16.

16 COMITE INVISIVEL, Aos nossos amigos, p. 19.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 217 : : :



invés do poder de governar e de combater o governo enquanto forma ao invés de concentrar
o combate em formas especificas de governo, como Estado, Lei, disciplinas etc."’

Nessa via, o Comité Invisivel afirma que “o que estd em jogo nas insurrei¢oes
contemporaneas é a questiao de saber o que é uma forma desejavel de vida e nao a natureza
das instituicoes que a subjugam” '®. Para investigar o que setria uma forma desejavel de vida
(uma vida vivida como forma-de-vida), o Comité Invisivel langa mao do conceito de poténcia
destituinte, com maior intensidade no capitulo 2.4, intitulado por ele de Teoria da destituicao.
Ha no inicio deste capitulo uma critica a ideia de revolugao que envolve poder constituido e
poder constituinte.

Se as revolugbes sdo sistematicamente traidas, talvez isso seja obra da
fatalidade; mas talvez seja o sinal de que ha, na nossa ideia de revolugao,
alguns vicios escondidos que a condenam a esse destino. Um desses vicios
reside no fato de ainda pensarmos muito frequentemente a revolugio como

uma dialética entre poder constituinte e poder constituido.!?

A partir dessa leitura, o Comité Invisivel pensa a revolu¢ao (de cunho insurrecional)
como pura destitui¢ao, desvinculada, portanto, do circulo vicioso entre constituinte e
constituido.

Destituir o poder ¢ priva-lo de seu fundamento. F isso o que justamente uma
insurrei¢do faz. [...] Destituir o poder ¢ priva-lo de legitimidade, ¢ conduzi-
lo a assumir sua arbitrariedade, a revelar sua dimensao contingente. [...] Na
insurrei¢ao, o poder vigente ¢ mais uma forca entre outras sobre um plano
de luta comum, e nao mais essa metafor¢a que rege, ordena ou condena todas
as poténcias”. (...) Temos de abandonar a ideia de que se faz a revolugao em
nome de algo.20

A destitui¢ao lida com um fortalecimento da poténcia (para o uso, para experiéncias
vividas diretamente), naquele sentido presente no Partido Imaginario e que, de alguma forma,
era o conceito de poténcia destituinte em estagio embrionario. Este fortalecimento visa a
participagdo em uma poténcia comum (poténcia para como, para ser enquanto processo,
percurso) e constituir uma for¢a que nao seja uma organizagao.

Em Agamben, associado ao conceito de inoperosidade, ha um conceito semelhante
de poténcia destituinte. A inoperosidade consiste em uma existéncia genérica da poténcia,
que ndo se resume a um transito rumo a um fim, mas que se configura, ao invés, como um
meio sem fim, de modo que ela sai da légica da finalidade e da propriedade para a da
medialidade. N2o se trata de uma auséncia de atividade, mas de uma atividade sem
propriedade e sem finalidade. A poténcia para tal atividade é o que Agamben chama de
poténcia destituinte.

17 Cf. COMITE INVISIVEL, Aos nossos amigos, p. 81.
18 COMITE INVISIVEL, Aos nossos amigos, p. 58.

19 COMITE INVISIVEL, Aos nossos amigos, p. 87.

20 COMITE INVISIVEL, Aos nossos amigos, pp. 90-91.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 218 : : :



A proximidade entre poténcia destituinte e o que, no decurso da investigacao,
denominamos com o termo inoperosidade aqui se mostra com clareza. Em
ambas esta em questao a capacidade de desativar e tornar algo inoperante —
um poder, uma fun¢ido, uma opera¢io humana — sem simplesmente o
destruir, mas libertando as potencialidades que nele haviam ficado nao
atuadas a fim de permitir, dessa maneira, um uso diferente.?!

A inoperosidade ¢ a dimensao do uso, e a poténcia destituinte é a possibilidade de
levar esse uso ao mundo. Ela pode ser iluminada através da contraposi¢io com a relagdo
entre o poder constituinte e o poder constituido. O poder constituinte é aquele que funda
algo (regra, norma, ordem), enquanto o poder constituido é aquele que mantém algo (uma
regra, norma ou ordem vigente), recorrendo ao poder constituinte como o seu fundamento.
Seguindo a avaliacio de Agamben, de modo geral sao duas as teses mais comuns sobre a
relacdo entre poder constituinte e poder constituido: uma que defende que o poder
constituinte nao pode ser condicionado de nenhuma maneira e que ele se mantém externo a
todo poder constituido; outra que defende a tese contraria, que reduz o poder constituinte a
um poder de revisao previsto no que foi constituido. Ainda que o poder constituinte pareca
mais nobre, qualquer uma das duas teses o mantém em relacio com o poder constituido.
Uma poténcia destituinte, ao contrario destes, nao coloca e nem mantém nada, escapando,
portanto, do circulo vicioso entre poder constituinte e poder constituido.

Chamamos de destituinte uma poténcia capaz de abandonar toda vez as
relagoes ontologico-politicas para que aparega entre seus elementos um
contato. O contato nao ¢ um ponto de tangéncia nem um guid ou uma
substancia em que os dois elementos se comunicam: ele é definido
unicamente por uma auséncia de representagao, s6 por uma cesura. Onde
uma relagao ¢é destituida e interrompida, seus elementos estardo em contato,
pois é mostrada entre eles a auséncia de qualquer relagdo. Assim, no
momento em que uma poténcia destituinte exibe a nulidade do vinculo que
tinha a pretensao de manté-los juntos, vida nua e poder soberano, anomia e
nomos, poder constituinte ¢ poder constituido se mostram em contato sem
relacao nenhuma; por isso mesmo, o que havia sido cindido de si e capturado
na exce¢ao — a vida, a anomia, a poténcia anarquica — agora aparece em sua
forma livre e ndo provada.22

A terceira obra do Comité Invisivel, originalmente intitulada Maintenant e na tradugao
brasileira intitulada Motim e destituicao agora (2017), em grande medida é um aprofundamento
do capitulo Teoria da destituicio, da obra anterior. Sobretudo no capitulo Destituamos o mundo,
quando o grupo reafirma a necessidade de libertar-se dos “fantasmas constituintes”, vemos
um investimento no conceito de poténcia destituinte.

2 AGAMBEN, O wso dos corpos, p. 305.
22 AGAMBEN, O uso dos corpos, p. 305.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 219 : : :



Destituere significa, em latim: colocar em pé a parte, erigir isoladamente;
abandonar; por de lado, deixar cair, suprimir; decepcionar, enganar.
Enquanto a légica constituinte choca-se contra o aparelho de poder sobre o
qual ela pensa ter controle, uma poténcia destituinte se preocupa muito mais
em dele escapar, em retirar desse aparelho qualquer controle sobre si, na
medida em que agarra o mundo que forma a margem. Seu gesto proptio ¢ a
salda, enquanto o gesto constituinte é a tomada de assalto. [...] Ela nio se
regula por meio dos movimentos do adversario, mas por aquilo que requer
aumento de sua propria poténcia.??

Outro ponto a ser observado na terceira obra do Comité Invisivel é o conceito de
agora, que da nome originalmente ao livro Mazntenant (Agora) e que podemos relacionar ao
conceito de zempo-de-agora em Agamben. Em O fempo que resta (2016), Agamben trata de
“entender o sentido e a forma do tempo que ele [Paulo| define como ho nyn kairds, o tempo-
de-agora” **. O tempo que leva para acabar é o tempo em que algo ¢ vivenciado; o tempo-
de-agora se relaciona com o cmo e com o #s0 na medida em que diz respeito a algo que se
finda no mesmo instante em que ocotre: isso ¢ o tempo messianico, o qual, portanto, ja
vivemos ou poderfamos viver. Agamben observa que o tempo-de-agora se difere do
escatologico e do apocaliptico na medida em que ele nao ¢ o fim dos tempos, mas o tempo
do fim, isto ¢, o tempo que resta entre o tempo e o seu fim.

Em O uso dos corpos (2014), Agamben aproxima os conceitos de inoperosidade,
poténcia destituinte e poténcia anarquica: “em ambos os casos [inoperosidade, poténcia
destituinte e poténcia anarquica] esta em jogo a capacidade de desativar e tornar inoperante,
sem simplesmente destrui-lo [um dispositivo ou uma realizagao especifica], mas liberando a

%, Vinculando a inoperosidade e o pensamento

sua potencialidade para um uso diverso
anarquico, ainda em O #so dos corpos, Agamben afirma: “Tanto a tradi¢do anarquica quanto o
pensamento do século XX tentaram definir essa poténcia destituinte sem nunca
verdadeiramente conseguit” *; isto porque “a anarquia nunca pode estar em posi¢ao de
principio: ela pode unicamente se libertar como um contato, 1a onde tanto arehé como origem
quanto arche como comando estao expostos em sua nao-relacio e sio neutralizadas””. Deste
modo, aponta-se para uma possibilidade de explorar a poténcia destituinte da tradi¢do
anarquica com recurso ao conceito agambeniano de inoperosidade e de destitui¢ao.

Assim, temos que o conceito de poténcia destituinte figura nas obras do Comité
Invisivel de maneira semelhante a que figura nas obras de Agamben, e também que o agora
e o tempo-de-agora, em relagdo com o uso e com a forma-de-vida, mostram-se cruciais para
a compreensao da poténcia destituinte tanto em Agamben quanto no Comité Invisivel. Ao
mesmo tempo, tal aproximagao, principalmente por meio dos conceitos de destitui¢io e
inoperosidade, aponta para uma relagdo da obra do filésofo italiano com a tradigao de
pensamento anarquico, conferindo a obra agambeniana uma perspectiva pratica de

resisténcia ao governo da vida.

2 COMITE INVISIVEL, Motim e destituicio agora, pp. 94-95.
2 AGAMBEN, O tempo que resta, p. 14.
2 AGAMBEN, O uso dos corpos, p. 305.
26 AGAMBEN, O uso dos corpos, p. 306.
27 AGAMBEN, O uso dos corpos, p. 307.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 220 : : :



Referéncias bibliograficas

AGAMBEN, G. A comunidade que vem. Tradugao de Claudio Oliveira. Belo Horizonte:
Auténtica, 2013.

. Autoritratto nello studio. Milan: Nottetempo, 2017a.
. Creazione e anarchia. Vicenza: Neri Pozza, 2017b.

. “O que ¢é um dispositivor” In: O gue é o contemporineo e outros ensaios. Tradugao de
Vinicius Honesko. Chapecé: Argos, 2009, pp. 25-54.

. O tempo que resta: um comentirio a Carta aos Romanos. Tradugao de Davi Pessoa.
Belo Horizonte: Auténtica, 2016.

. O uso dos corpos. Tradugdo de Selvino J. Assmann. Sdo Paulo: Boitempo, 2017b.

“Terrorismo ou tragicomédia”. In: Sopro, 2009. Disponivel em:
http://culturaebatbarie.org/sopro/n3.pdf. Acesso em: 20/05/2020.

COMITE INVISIVEL. A insurreicao que vem. Tradugao de Edi¢Oes Baratas. Brasil: Edi¢oes
Baratas, 2013.

. Aos nossos amigos: crise e insurrezgao. Tradugao Edi¢oes Antipaticas. Sao Paulo: N-1,
2016.

. Motim e destituicao agora. Tradugao de Vinicius N. Honesko. Sao Paulo: N-1, 2017.

GUIMARAES, D. O gesto de anarquia a partir da obra de Giorgio Agamben. 2019. 107 f. Tese
(Doutorado em Filosofia Pratica) — Universidade Federal da Paraiba, 2019.

JOYCE, James. Ulysses. Tradugao de Caetano W. Galindo. Sdo Paulo: Penguin Classics
Companhia das Letras, 2012.

PARTI IMAGINAIRE. “Introduction a la guerre civile”. In: Tigqun 2: Zone d’Opacité
Offensive. Paris: Parti Imaginaire, 2001, pp. 4-37.

. “Théorie du bloom”. In. Tigqun 1: Exercices de Métaphysique Critique. Paris:
Parti Imaginaire, 1999, pp. 23-45.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 221 : : :



Division of Property and Expansion of Participation Rights:
Primogeniture and the Rebuttal of Patriarchalism in James Tyrrell

and John Locke

Claudia Elias Duarte*

Abstract: The political writings of two English philosophers of the seventeenth century — James
Tyrrell and John Locke — devote a considerable part of their thought to the rebuttal of Sir Robert
Filmer’s patriarchalism. Both defend, as an alternative to an absolute political power based on the
paternal right of the king, a government established by the consent of those who are governed; and
both assume the topic of primogeniture as central in their counter-arguments against patriarchalism.
The present article intends to focus on the anti-patriarchalism arguments devoted to the second topic.
Mainly, it tries to identify the reason that may be behind the choice of Sir Robert’s critics to deny a
right of primogeniture, when that right was in force in their country in the seventeenth century.
Departing from the assumption that, then, the exercise of political rights relied of the status of
proprietary, then the defense of the end of primogeniture, and the consequent possibility of the
division of property by the various members of one family, may open the door to an expansion of
the rights of political participation.

Keywords: John Locke — Robert Filmer — James Tyrrell — Political Rights — Patriarchalism

Divisao de propriedade e expansiao de direitos de participagio politica:
primogenitura e a refutagao do patriarcalismo em James Tyrrell e John Locke

Resumo: Os escritos politicos de dois filosofos Ingleses do século XVII — James Tyrrell e John
Locke — dedicam uma parte consideravel do seu pensamento a refutagdo do patriarcalismo de Sir
Robert Filmer. Ambos defendem, como uma alternativa a um poder politico absoluto baseado no
direito paternal do rei, um governo estabelecido pelo consentimento daqueles que sdo governados; e
ambos assumem o tema da primogenitura como central nos seus argumentos contra o patriarcalismo.
O presente artigo pretende deter-se nos argumentos anti-patriarcalistas dedicados ao segundo tépico.
Tentar-se-4, sobretudo, identificar a razdo que podera estar no facto de os criticos de Sir Robert terem
escolhido negar o direito de primogenitura, quando esse direito estava em vigor no seu pafs no século
XVII. Partindo do pressuposto de que, entdo, o exercicio dos direitos politicos assentava-se no
estatuto de proprietario, entdo a defesa do fim da primogenitura, e da consequente possibilidade da
divisao de propriedade pelos varios membros da familia, podera abrir a porta para uma expansao dos
direitos de participagdo politica.

Palavras-chave: John Locke — Robert Filmer — James Tyrrell — direitos politicos — patriarcalismo

I Mestre em Filosofia pelo Birkbeck College, University of London. Mestre em Ciéncia Politica e Rela¢Ges
Internacionais pelo Instituto de Estudos Politicos da Universidade Catélica Portuguesa. Licenciada em Filosofia
pela Faculdade de Letras da Universidade de Lisboa. Investigadora colaboradora do Teoria e Histéria do
Direito, Centro de Investigacao da Universidade de Lisboa (THD-ULisboa).

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Nuamero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 222 : : :



Introduction

The criticism addressed to Filmer’s patriarchalism can be of great value for
understanding how English political philosophers thought, in the seventeenth century, the
extension of the rights of political participation since this issue was, in those days, discussed
alongside other issues such as the nature and the limits of political power, and the idea of
family.

Considering this, it could be asked why a discussion over the rights of political
participation requires a discussion over the idea of family. The answer to this question may
reside in the influence that the notion of patriarchalism had in the political thought of the
authors of that time. In the seventeenth century, and concretely for Sir Robert Filmer and
his critics, the definition of political rights required a previous understanding of the rights of
a father.” Filmer, for example in his Essay on the Origin of Government, defends the idea that if
an absolute power has its source on a right of paternity, then there is no freedom left for
men to choose their ruler through consent.’” For Filmer there is a connection between
humanity's natural subjection and the divine right of Kings. That royal right was granted by
God to Adam, the first father, who conveyed it to his firstborn. This royal right is then
inherited by successive generations.

Filmer’s critics draw from here a fundamental line of counter-arguments by
defending that royal power is inherited de facto, unless it is proved that men are not born
subjected. Or in other words, if humanity’s natural subjection steams from the fact that men
are not born free; then humanity’s natural freedom will be derived from the fact that we are
born free. If that is the case, if we prove that men are naturally free, then we will be admitting
humanity’s power to choose its political rulers. This is what Locke’s reasoning, the way he
settles and formulates the arguments and counter-arguments to put forward, suggests. As
the authors says in his First Treatise, it Filmer’s thesis — that men are naturally slaves — fails,
then governments will have their origin on men’s consent.*

The same is acknowledged by James Tyrrell who sees in Filmer’s writings the denial
“[...] that Mankind is naturally endowed and born with Freedom from Subjection, and at
liberty to chuse what form of Government it please; and that the Power which any one man
hath over others, was at first bestowed according to the discretion of the Multitude. And
like Locke, Tytrell also assumes consent as the right alternative to Filmert’s patriarchalism.®

This is, then, one of the lines of counter-argumentation that was explored by Filmer’s
critics. This was not, however, the only aspect that was confronted by those critics. An
attentive consideration of Filmer’s argument may show that the possibility of patriarchalism
rests not only on the fact of humanity’s natural slavery but also on the possibility to see

2 “The familial model that provided the basis for this sort of political thinking [where primitive family is seen
as the structural as well as the ideational precursor of the political order| was the traditional or conventional
patriarchal household that had long characterized Europe [...]”. Cf. SCHOCHET, “Models of Politics and the
Place of Women in Locke’s Political Thought”, p. 132.

3 “If, according to the order of nature, he [Hobbes| had handled paternal government before that by institution
[of a commonwealth], there would have been little liberty left in the subjects of the family to consent to
institution of government.” Cf. FILMER, “Patriarcha”, 1991, p. 185.

4 Cf. LOCKE, Two Treatises of Government, 1 §06.

5> TYRRELL, Patriarcha Non Monarcha, p. 2.

¢ Cf. TYRRELL, Patriarcha Non Monarcha, p. 5.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Nuamero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 223 : : :



Adam’s royal right being inherited by the successive generations. This aspect of Sir Robert’s
thesis inspired another line of counter-argumentation. Considering that the survival of
patriarchalism is dependent on its continuity through the centuries, Tyrrell and Locke tried
to demonstrate that such power could not pass the test of time for two reasons: firstly,
because it would be very hard to know who the right successor of Adam is; and secondly,
because that royal power could not be inherited by the older son, and hence it could not be
inherited by the successive generations, since history and reason never considered the
existence of a right of primogeniture.

Each one of the referred lines of counter-arguments may draw the reader to question
the choices made by Filmer’s critics. For example, in recent decades, readers have been
noticing that the expectation of seeing Filmer’s critics denying peremptorily a patriarchal
view on political rights does not find support in their writings.” For although John Locke and
James Tyrrell affirm the intention of denying the patriarchalist assumptions of their adversary
with the idea that mankind is naturally free and equal, the outcome of their arguments falls
short when it comes to extend that natural equality and freedom to every human individual.
Hence, women, servants, and children are not considered equal; being also defended that
they should be subjected to the paternal rule.

The present article intends to focus on a second perplexity that can be drawn from
the anti-patriarchalist writings referred previously. That perplexity has specifically to do with
the second line of counter-argumentation, that is, with the attack on primogeniture. Mainly,
it tries to understand the reason that may be behind the choice of Sir Robert’s critics to deny
a right of primogeniture, when that right in fact existed in their country in the seventeenth
century; and when their historical accounts pointed to the impossibility of the survival of
Adam’s royal right.

The argument developed will rest upon the assumption that the anti-patriarchalist
arguments contain not just a critic to the unlimited extent of paternal power but also a critic
to a specific type of family. That critic is opened by the attack on primogeniture. Thus, it will
be possible to notice that none of the above cited critics defends an absolute and arbitrary
paternal power, like Filmer defended; and it will also be possible to recognize in their
arguments the attempt to shape a different kind of family. Moreover, it is upon this intuition
that will be defended that although the authors maintain in their political writings some
patriarchalist assumptions (and consequently subscribe the denial of political rights to, for
example, women), their account of primogeniture, and of property, enables the broadening
of political rights.®

The political writings of two English philosophers of the seventeenth century —
James Tyrrell and John Locke — will serve as the primary source to defend that argument
since both devote a considerable part of their thought to the rebuttal of Filmer’s
patriarchalism; both defend, as an alternative to an absolute political power, a government
established by the consent of those who are governed being the issue of primogeniture
central in their counter-arguments against patriarchalism. The following will address each

7 Cf. SOMMERVILLE, “Family and State”, p. 71; BUTLER, “Early Liberal Roots of Feminism: John Locke
and the Attack on Patriarchy”; PATEMAN, The Sexual Contract.
8 About the existence of a close link between property rights and political rights, see ASHCRAFT, “Lockean

ideas, poverty, and the development of liberal political thought”; BLUM, “Of women and the land. Legitimizing
husbandry”; MACPHERSON, The Theory of Possessive Individualism.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Nuamero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 224 : : :



philosopher, paying special attention to the way each understands the limits of the paternal
power, the way it is acquired by a particular man, and how the attack on primogeniture seems
to allow the expansion of political rights.

James Tyrrell and the expansion of political rights

Some have questioned the concrete relevance of Sir Robert Filmer’s writings in his
days.” Despite that fact, it cannot be left unnoticed the way Filmer’s ideas draw the readers
to address fundamental political issues. In the specific case of the political rights the challenge
was formulated almost as a warning:

If Infants and Children be concluded by the Votes of their Parents, this
destroys the whole Cause: for if it be allowed that the Acts of Parents bind
their Children, then farewell the Docttine of the natural freedom of Mankind.
Where subjection of Children to Parents is natural, there can be no natural

freedom.'

Tyrrell did not ignore the problem. Probably inspired by the facts of his own times,
and keeping present the main assumption that everyone is endowed with natural freedom,
he asked how we should consider not only the political rights of children but also those of
women and servants. For if “every particular person” has in the state of nature “[...] a Right
to presetve himself and to govern his own actions [...]"", then it could be expected that the
political right of electing a governor would be at the reach of everybody.

The way Tyrrell addresses the case of children, however, shows that the mere fact of
having a right to self-preservation cannot be understood as a sufficient condition for having,
for example, a right to vote. By admitting that a child does not exhibit the signs of mature
reasoning that could allow him to “[...] judge what is necessary for his own good and
preservation [...]7, Tyrrell concludes the necessity of submission “[...] to the parent’s
judgment in all things conducing to that end”'?. Furthermore, since a political government is
for “[...] the preservation and security of every Subject [...]”, and “[...] for the common
good of mankind in general”", then its institution requites a previous judgment of what
private and common good is. The ability to reason and specifically the ability to identify what
is needed for one’s preservation and good seem to be, therefore, necessary conditions to
have political rights.

Children were excluded from the equation. Still, it would be reasonable to expect that
all particular adults, or all those who reveal the capacity to judge the means to achieve their
own good, could have access to political rights. Tyrrell chose, however, not to go that far.
By attempting a historical interpretation of the beginning of governments, he admits that
“[...] it is likely that Commonwealths were first instituted by Fathers of Families, having

9 Cf. ZUCKERT, “An Introduction to Locke’s First Treatise’; PANGLE, The Spirit of Modern Republicanism,
TARLTON, “A Rope of Sand: Interpreting Locke’s First Treatise of Government”.

10 TYRRELL, “Patriarcha”, p. 270.

WTYRRELL, “Patriarcha”, p. 57.

12TYRRELL, “Patriarcha”, p. 38.

3 TYRRELL, “Patriarcha”, p. 38.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Nuamero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 225 : : :



Wives, Children, and Slaves under their Domestick Government”'*. It is not accurate to say,
therefore, that civil government had its origin in the consent of the people “[...] since the
Fathers of Families, or Freemen at their own dispose, were really and indeed all the People
that needed to have Votes”".

Women, whose judgment had just been considered relevant for determining all the

16 are now excluded from the

things that can assure the good and preservation of children
right to vote. The reason for this seems to be rooted, in part, on the natural inequality
between the sexes. The law of nature, and also the law of God, confirms that the woman is
“the weaker wessel”, while the man is “[...] the stronger, stouter, and commonly the wiser
creature, to whose care and courage she must owe the greatest part of her provision and
protection”!’. Marriage is a contract regulated by the law of nature and consequently based
on natural assumptions; it establishes the subjection of women to men on the basis that he
is “[...] commonly stronger both in body and mind than the Woman™'®.

Having been coquetted, and having given her consent to submit to a man’s power,
the woman becomes dependent on his political decisions. For “Civil Government does not
owe his Original to the consent of the People, since Women, as being concluded by their
Husbands, and being commonly unfit for civil business, [...] had no reason to have Votes in

the Institution of the Government”"’

. The exclusion of women from political choices has to
do, therefore, not only with the fact that they are under the power of a man, but also with
the natural fact of their inability to deal with public affairs.

The case of servants also poses obstacles to the defense of a broader extension of
the rights of political participation. Servants, but also adult sons, by remaining in their
master’s, or father’s, house, may give their tacit consent to obey him in family issues. For
Tyzrrell this is how things actually happen since he does not conceive why it should not be
this way. For it is rational that a father, “[...] if he be a wise and good man, and hath carried
himself as a good Father or Master ought toward them [...]” should retain his authority,
legitimized by the tacit consent of those servants and children who agree to obey him “[...]

2520

in all things tending to the common good of the Family”*. This obedience is towards the

representative power of the father, who may “[...] vote for them, and represent them in the
choice of a Governour”*.

The reasoning implicit in the description of the situation of servants seems to
presuppose an important aspect: those who have political rights are supposed to represent
the interests of a family. That does not mean, however, that the exercise of political rights is
exclusively associated with the role of the father. This is a conclusion that cannot be drawn
because the author admits that “[...] whoever is a Master of a distinct Family, or a single man

2922

at his own dispose, and not a Servant, shall have a Vote in the Government”*. Hence a single

man can also have a vote, as long as he is not a servant, that is, as long as he is “at his own

4 TYRRELL, “Patriarcha”, p. 36.
15> TYRRELL, “Patriarcha”, p. 42.
16 Cf. TYRRELL, “Patriarcha”, p. 38.
" TYRRELL, “Patriarcha”, p. 10.
18 TYRRELL, “Patriarcha”, p. 53.
19 TYRRELL, “Pattiarcha”, p. 42.
20 TYRRELL, “Patriarcha”, p. 20.
2L TYRRELL, “Patriarcha”, p. 40.
22'TYRRELL, “Patriarcha”, p. 20.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 226 : : :




dispose”. But despite these considerations, it should be noted that if the acquisition of
political rights seems to be at the reach of emancipated sons; and if those who have those
rights may be supposed to represent the interests of a family; then marriage seems to play an
important role for is one condition of emancipation and it establishes the power of the father.
The idea of marriage is therefore essential to understand how someone becomes an
independent head of a family, being also crucial to understanding the nature and extent of
the power attached to that position.

As it has been suggested, this is a representative power since “Women, Children, and
Servants, who had had no Votes in its Institution, might be supposed as represented by their
Husbands, Fathers, and Masters”®. Matriage must be able, therefore, to formalize the
authority of the husband over his wife; as well as the paternal authority over children. More
concretely, the marriage contract must be able to allow the father to achieve one of the main
conditions associated with the exercise of political power, that is, a power to represent his
family in all matters. And marriage seems indeed to guarantee that condition for “the
Authortity of the Husband over the Wife, commences from that Contract we call Marriage”*;
as it is also “(...) evident, that this Power of Fathers over their children, can only take place
in the state of Wedlock; so as to Children got out of Marriage, it is uncertain who is their
Father (...). So that the Right of the Father over his Child, commences by vertue of the
Martiage””.

The marriage contract, by establishing who the head of the family is, helps insuring
his independence. For “all these Fathers of Families being alike free and independent, can in
the state of Nature claim no Supetiotity over each other”*. More specifically, a martiage
contract establishes the independence of the son from his father’s authority. This is asserted
by Tyrrell against Filmer and is grounded on the idea that “[...] neither Paternal Authority
nor Filial Subjection is absolute or perpetual in the state of Nature [...]"*". Bearing in mind
the temporal limits of the paternal power, Tyrrell denies the exclusion of “[...] all Sons from
having Votes whilst their Fathers are alive, although they are married, and have separated

into distinct Families”?®

. The same idea is repeated shortly after, but then adding another
condition, that is, the requisite of having property: “[...] these Sons so making divers
Families, and having Estates distinct from their Fathers, ought likewise to have Votes in the
Government””.

The fact of having property does not seem to be a mere sign of the son’s
independence. In fact, an emancipated son is distinguished from a subdued son by the fact
that the later does not possess “[...] any property in Goods or Land [...]”*". Plus, those
children who have no property have “[...] no reason to have Votes in the Institution of the

9931

Government™'. In a certain way the appropriation of goods and land is a mark in the

appropriation of the son’s independence and power.

Z'TYRRELL, “Patriarcha”, p. 53.
2 TYRRELL, “Patriarcha”, p. 53.
2 TYRRELL, “Patriarcha”, p. 10.
20’ TYRRELL, “Patriarcha”, p. 44.
27 TYRRELL, “Pattiarcha”, p. 39.
2 TYRRELL, “Pattiatrcha”, p. 39.
2 TYRRELL, “Patriarcha”, p. 40.
3 TYRRELL, “Patriarcha”, p. 42.
SUTYRRELL, “Patriarcha”, p. 42.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 227 : : :




One major question arises from this argument: does not Tyrrell assume that every
human being is recognizably independent from the power of others, and therefore in some
instances equal, regardless of whether or not they are the head of a family? The answer is
yes. Regardless gender, position or estate, everybody is endowed with a natural right to self-
preservation. For instance, a wife should not submit her will entirely to her husband’s

[...] as not to reserve to her self the faculty of a rational woman, as not to
judge when her Husband would evidently destroy her self or Children, or
absolutely ruine the Family, when he was not in a capacity to govern himself.
So likewise if the Husband command her to do any thing against her
Conscience, ot the Laws of Nature, she is not obliged to obey him.”

As for the son, and when self-preservation is at stake, he may be considered equal to
his father since he has a “[...] Right to defend himself in what belongs to him from the unjust
violence of his Father”’; where by doing so he doesn’t ““|...] act as his Superiour; but in this
case as his Equal, as he is indeed in all the Rights of Nature, considered only as a Man; Such
as are a Right to live, and to preserve himself, and to use all lawful means for that
end”?”Hence, “[...] this Right of Children in defending their Lives, and not being obliged
to give them up at their Fathers pleasure [...]"%"

The same reasoning is applied to the case of the servants because for Tyrrell “...]
even a Slave (much more a Servant hired upon certain Conditions) in the state of Nature,
where he hath no civil power to whom to appeal for Justice, hath as much Right as a Son or
Child of the Family, to defend his life, or what belongs to him, against the unjust violence or

rage of his Master””

. The reason for such is common for the previous cases of women and
children: to the right of human self-preservation, and particularly to its supposed exercise, it
is attached the condition of being capable of rational thinking. For a woman, by reserving to
herself the faculty of being rational, can challenge her husband when hers or her children’s
life are at stake. A son can disobey his father when his commands “[...] appear impossible
or extravagant, such as a Father may give when he is in a fit of drunkenness, madness, or
sudden rage, which is all one with madness™; being that act of defense a product of the

ability of the son to judge, in the state of nature,

[...] the reasonableness or lawfulness of their Parents Commands, and of the
condition they are in when they gave them: for otherwise a Child ought to be
of his Fathers Religion, though it were Idolatry, if he commanded it; or were
obliged to break any of the Laws of Nature, if this Obedience were absolute”
(TYRRELL, 1991, p. 15). And of servants it is said that “[...] no man can be
supposed so void of common sense (unless an absolute Fool, and then he is
not capable of making any Bargain) to yield himself so absolutely up to

32 From where Tytrell concludes: “I am not of the opinion of some, who will have the Husband, in the state of
Nature, to be endued with an absolute power of life and death over his Wife”. TYRRELL, “Patriarcha”, p. 55.
3 TYRRELL, “Patriarcha”, p. 16.
3 TYRRELL, “Patriarcha”, p. 23.
3 TYRRELL, “Patriarcha”, p. 51.
3 TYRRELL, “Patriarcha”, p. 14.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Nuamero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 228 : : :



another’s disposal, as to renounce all hopes of safety or satisfaction in this
life, or of future happiness in that to come.”

Since women, children and servants are not eligible for having political rights, it might
be reasonable to assume that the fact of being naturally independent from the arbitrary power
of another is not considered a sufficient condition in order to acquire those political rights.
Moreover, it can be noticed that Tyrrell refers himself to those who have political rights as
“freemen at their own disposal”, specifically distinguishing these freemen from servants.™
But what does Tyrrell mean by “freemen’?

Firstly, by freemen Tyrrell may be referring the masters of the distinct families. In
this case we have the notion of “political independence” as being in the hands of the “Heads
of separate Families”; and so a man who has a vote in the institution of the government is
said to be a “Master of a distinct Family”.”” The independence recognized in a head of a
family is, in the case of the exercise of political representation, attached to his role of
defending the private interests of his own family, considered separate and distinct from all
the others. And here it seems to be implicit the idea that a freeman is endowed with natural
freedom but also with a capacity to decide and to act according with his own decisions. To
be able to deal with public affairs or to engage in civil business, may be considered a sign of
freedom. Going further, insofar as a father represents his own family, his representative
power does not reach other families. The decisions of the father of the family bind his own
family; those decisions do not bind other families. This might be, then, how that
independence of the heads of the families is reflected upon the political realm.

Secondly, those freemen may also be understood as single men for Tyrrell assumes
the possibility “[...] that Governments may have been at first begun by Fathers of Families

and other Freemen”*

. He also assumes that “[...] whoever is a Master of a distinct Family,
or a single man at his own dispose, and not a Servant, shall have a Vote in the Government
[...]”*". From here it might be possible to defend that to represent a family isn’t a necessary
condition for having political rights.

What is, then, necessary to be considered fit to deal with public affairs? From all
those conditions that were implicit in the denial of political rights of women, children and
servants — to have a right to self-preservation, to be able to reason and determine what is
good and how to attain it, to be able to deal with “civil business”, to represent a family’s
interest, to be free and master of his own life, to have property in goods and land — which
may be considered not only sufficient but also necessary conditions to acquire political rights?

From what was exposed so far, it may be possible to affirm that the specific
conditions that allow a man to have political rights seem to be those that are common to a
father of a family and any other single man. Those conditions have to do with natural
freedom but also with the ability to deal with civil business, and to have property. As it was
shown before, the right to self-preservation, the ability to determine what is good and the

' TYRRELL, “Patriarcha”, p. 51.
3 Cf. TYRRELL, “Patriarcha”, p. 42.
3 Cf. TYRRELL, “Patriarcha”, p. 20.
4 TYRRELL, “Patriarcha”, p. 39.
4 TYRRELL, “Patriarcha”, p. 20.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Nuamero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 229 : : :



means to achieve it, and the fact of representing a family are all necessary conditions though
they do not seem to be sufficient.

Despite the supposed exiguity of the range of political rights, Tyrrell’s arguments
allow the broadening, at least in theory, of those rights. For if those are the specific conditions
to be entitled to vote, then Tyrrell may be opening an opportunity for women to acquire
political rights. Firstly, because the subjection of women depends upon the fact that men are
stronger in body and mind; and, for Tyrrell, when “[...] that ceases the subjection will
likewise of course cease”. Secondly because the author admits that

if 2 Husband be a foolish or a careless man, and either cannot or will not
govern his Family and Estate, the Wife may and does, and oftentimes him
into the Bargain: Nor does any one finde fault with her for so doing, since
somebody must govern the Concerns of the Family; and if the man either
cannot or will not, who hath more Right or Interest to do it, than her, who
hath an equal share in the happiness and well-being of her Family and
Children?*

More, the limits imposed to the paternal power also extend themselves to a possible
power acquired by a right of primogeniture. For Tyrrell does not see, in the Sacred Scriptures
nor in the law of nature, an antecedent or a reason to defend that “[...] Adan’s eldest Son
was by the Right of Eldership to be Lord over his Brethren, without their Election or
Consent, when their Father died”*. The end of the right of primogeniture, then, allows each
son to be considered free even after his father’s death.

By undermining the right of primogeniture, Tyrrell seems to be subscribing to an
argument, common also to Locke, which enables the introduction of changes in the way a
family is understood. More specifically, this argument, by allowing the emancipation of, at
least, all the brothers, is opening the possibility of multiplying the number of men who may
exhibit the conditions to be endowed with political rights. The following part will try to
isolate the arguments that John Locke addressed specifically against the right of
primogeniture defended by Filmer, trying also to assess the possible consequences of such
attack, namely the changes in the idea of family and the broadening of political rights.

John Locke and the appropriation of the right of political participation

As it was possible to notice in the work of the authors previously referred to, the
counter-arguments addressed to Filmer’s patriarchalism are frequently marked by a biblical
exegesis. It is also possible to notice, however, that the Sacred Scriptures are not used by
those authors solely because they are a vehicle of God’s word. The Bible was considered by
Tyrrell, as far as the issue of primogeniture is concerned, especially as a historical account of
the initial times of mankind.

This intuition may also find support in John Locke’s Two Treatises. The biblical events
described by Filmer in order to defend the thesis of the continuity of the patriarchal royal

“ TYRRELL, “Pattiatcha”, p. 53-54.
$TYRRELL, “Patriarcha”, p. 26.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 230 : : :



power are understood as pieces of history™; his patriarchalism is said to rest upon his very

own version of the “Scripture History”*

. Most probably in order to accommodate his
argumentative scheme to that of Filmer’s, Locke seems to be drawn to build one of his lines
of offensive against patriarchalism by confronting his adversary’s interpretation of the history
of mankind. That line of counter-argumentation, then, required of the Two Treatises a
historical approach to the development of political societies. For this reason we are able to
see, alongside the famous argument presented in the beginning of the Second Treatise, another
argument, based not on the existence of an abstract natural state but on the concrete
existence of a “golden age”* which had place “in the first Ages of the World”*".

Therefore, and in conformity with the assumption that “[...] History gives us but a
very little account of Men, #hat lived together in the State of Nature™®, the philosopher, guided by
beliefs and suggestions®, goes on attempting a description of the beginning of human
societies. He notices that as far as the historical records show, Commonwealths were in the

beginning “[...] under the Government and Administration of one Man™

. Specifically, and
considering the conditions in which men lived in those first times, that governor might have

been the father of the family:

[...] where a Family was numerous enough to subsist by it self, and continued
entire together, without mixing with others, where it often happens where
there is much Land and few people, the Government commonly began in
the Father.”!

The existence of this paternal rule seems to owe, however, much of its existence to
the conditions in which men lived in those first times. One of those conditions is the
preeminence that a father had in his family. Plus, his devoted care to the family and all its
members made it easy for the governed to be under the power of “[...] such nursing Fathers
tender and carefull of the publick weale”. Children, for example, were by education
accustomed to the “Rule of one man”, their father, exercised with “[...] Care and Skill, with
Affection and Love to those under it [...]”"*. For this reason the paternal rule seemed to be
enough to “[...] procure and preserve to Men all the Political Happiness they sought for, in
Society””".

Once established the paternal preeminence, and the privileges annexed to it, it would
have to exist a way of ensuring the continuity of the paternal rule. That continuity was
guaranteed by the right of primogeniture. The existence of such right is implicit when the
philosopher refers the possibility of a son, probably the eldest, to succeed after his father’s

# Cf. LOCKE, Two Treatises, 1, {143.

¥ LOCKE, Two Treatises, 1, §154. See also LOCKE, Two Treatises, 1, §§57, 113.

4 LOCKE, Two Treatises, 11, §111.

YT LOCKE, Two Treatises, 11, §74.

8 LOCKE, Two Treatises, 11, §101.

4 The tone that introduces Locke’s descriptions of the first times of mankind seems to be hesitant. Cf. LOCKE,
Two Treatises, 11, §§105, 106, 107.

0 LOCKE, Two Treatises, 11, §106. This thesis is reaffirmed in LOCKE, Two Treatises, 11, §107.
S'LOCKE, Two Treatises, 11, §105.

52 LOCKE, Two Treatises, 11, §110.

3 LOCKE, Two Treatises, 11, §107.

54 LOCKE, Two Treatises, 11, §107.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Nuamero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 231 : : :



death.” Also, the assumption that primogeniture existed allows Locke to conceive a type of
family that “[...] by degrees grew up into a Commonwealth |...]""°. For this to happen it is
fundamental to guarantee that the fatherly authority may continue on to the elder Son, to
whom everyone tacitly submits.

It is, therefore, defended that the right of primogeniture would enable families “[...]
to be numerous enough to subsist by it self, and continue entire together, without mixing
with others [...]”"". The paternal rule is then applied to this extended family. And it grows
with the family’s own growth. The limits that may be imposed to the growth of the paternal
rule may reside, hence, in those obstacles that inhibit the family from becoming extended.

One of those obstacles is the end of the right of primogeniture. Perhaps it would be
more accurate to say that for Locke, in fact, primogeniture never existed as a right. And that
for two main reasons. Firstly, because the philosopher describes the facts of those first times
as being purely circumstantial. Therefore, the fact, observed in the first times, that the older
son inherited his father’s power might be a consequence of the circumstances in which
people lived in the beginning. In a similar way, as it was shown before, the paternal rule was
a product of those same circumstances. Moreover, both powers (of the father and of the
older son) are said to end when circumstances change. Hence, if the submission to the
paternal power is tacitly accepted, that is because those who submit ““[...] had neither felt the
Oppression of Tyrannical Dominion, nor did the Fashion of the Age, nor their Possessions,
or [the] way of living (which afforded little matter for Covetousness or Ambition) give them
any reason to apprehend or provide against it”®. The “Frame of Government” under which
they were was “[...] best suited to their present State and Condition [...]” for when life is
poor and simple, desires are confined “[...] within the narrow bounds of each man’s small
property [...]”"*"and so few laws are needed in order to solve small controversies.

Secondly, it can be stated that Locke never considered primogeniture as a right
because such right cannot be found neither in the law of nature nor in the biblical history.
Since all children have, by the law of nature, a right to inherit their fathet’s property®, they
might be able to enjoy it and “[...] no one could pretend to the whole Inheritance, or any
Sovereignty supposed to accompany it, since a Right of Inheritance gave every one the rest,
as well as any one, a Title to shate in the Goods of his Father”*'. Also, biblical events show
that the primogeniture was not considered in the first times of mankind. The dominion
which Sir Robert attributes to the older son after his fathetr’s death is not, Locke cotrects,
the “[...] Right of the Heir, but only a Greater Portion of Goods [...]”% Isaac, who is
recognized to have received a greatest part of his fathet’s property, “[...] by being Heir, he
had no Right to be Lord over his Brethren”®; the Law stated, then, that “[...] the Priviledge of

5 “But when either the Father died, and left his next Heir, for want of Age, Wisdom, Courage, or any other
Qualities, less fit for Rule”. Cf. LOCKE, Two Treatises, 11, §105.

56 LOCKE, Two Treatises, 11, §110.

5TLOCKE, Two Treatises, 11, §105.

8 LOCKE, Two Treatises, 11, §107. See also Locke, Two Treatises, 11, §75.

% LOCKE, Two Treatises, 11, §107.

0 This right to inheritance is founded in the right “[...] a Man has to subsist and enjoy the conveniences of
Life [...]”. Cf. LOCKE, Two Treatises, 1, §97.

1 LOCKE, Two Treatises, 1, §91.

02 LOCKE, Two Treatises, 1, §114.

3 LOCKE, Two Treatises, 1, §114.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Nuamero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 232 : : :



Birth-right was nothing but a double Portion [...]” of the father’s goods and it didn’t give
“[...] Rule of Empire, Paternal or Kingly Authority, to any one over his Brethren”*.

Historical events show, in fact, that in those days there were many kings. This fact
leads Locke to defend that “[...] Kings deriv’d their Power from some other Original than
Fatherhood, since some of these had Power over more than their own Posterity, and ‘tis
Demonstration, they could not be all Heirs to Adan®. Plus, the stories of Abraham and
Jacob are referred to in order to show the inexistence of a right of primogeniture. Concretely,
Abraham, who was supposed to be a king “as Heir to Adan”, and Lot, “[...] who was of the
same Family [...]”, lived “[...] as Friends and Equals, and when their Herdsmen could not
agree, there was no pretence of Jurisdiction or Supetiority between them [...]”%. Jacob, and
his brother Esau, “[...] lived with the Friendship and Equality of Brethren, neither Lord,
neither S/ave to his Brother, but independent each of other, were both heads of their distinct
Families [...]""".

The description of biblical times, and the focus given by Locke to the equality
between sons and subsequent independence, seem to have implicit a correction to his first
interpretation of the first times. Unless we assume that the referred biblical times were not
exactly the first times of mankind. Still, the equality among siblings, and the possibility given
for each son to constitute his own family appear as conditions to assure the limits of the
paternal rule.

Moreover, the equality that Locke seems to have in mind is rooted in freedom. That
becomes evident when the philosopher assumes that both the father and the son can become
free, being henceforward considered equals.®® More specifically, the power “[...] that Parents
have over their Children, arises from that Duty which is incumbent on them, to take care of
their Off-spring, during the imperfect state of Childhood”®. But that parental jurisdiction
lasts only while the child doesn’t have “[...] Understanding of his own to direct his W7//"™.
Hence, the son becomes free when he “[...] comes to the Estate that made his Father a
Freeman [...]”". Also, one of the concrete facts that may express the freedom to which the
son is entitled (or the denial of the perpetual jurisdiction of the parents) is marriage since he
is authotized to “[...] leave Father and Mother and cleave to his Wife”". 'To this temporal limit of
the parental power, Locke adds other limits, namely those that have to do with property and,
consequently, with political participation. For the power of the father “[...] extends not to

0 LOCKE, Two Treatises, 1, §115. Adding to this, even if it is asserted that the older son can inherit his entire
father’s property, still that wouldn’t give him a right of sovereignty in his family. The explanation given by
Locke is the following: the power that the father has over his children cannot be transmitted to the older son
since that power has its original in the “Act of Bege#ting’; and “Power founded on Begerting, he only can have
that Begets”. Cf. LOCKE, Two Treatises, 1, §96. This argument, however, seems to be in conflict with the idea
that paternal power may not be founded on begetting. Cf. LOCKE, Two Treatises, 11, §65.

% LOCKE, Two Treatises, 1, §149.

0 LOCKE, Two Treatises, 1, §135.

7 LOCKE, Two Treatises, 1, {118.

68 <[...] Father and Son are equally free as much as Tutor and Pupil after Nonage; equally Subjects of the same
Law together, without any Dominion left in the Father over the Life, Liberty or Estate of his Son [...]”. Cf.
LOCKE, Two Treatises, 11, §59.

9 LOCKE, Two Treatises, 11, §58.

" LOCKE, Two Treatises, 11, §58.

M LOCKE, Two Treatises, 11, §58.

2 LOCKE, Two Treatises, 11, §65.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Nuamero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 233 : : :



the Lives or Goods [of their children]|, which either their own industry, or anothers bounty
has made theirs™”.

The case of property is, thus, particularly important to assess the concrete political
rights that the son may acquire when he becomes free. The specific way by which Locke
understands the process of appropriation can enlighten the issue here in discussion. For if a
son is free when he is able to understand and guide his own will™, it can also be noticed that
that freedom is expressed in the possibility of appropriating and maintaining goods. Since
“|...] every Man has a Property in his own Person”, then “the Labour of his Body, and the
Work of his Hands, we may say, ate propetly his””. The independence gained by the son is
not, therefore, given in advance. It is required the development of the ability to reasoning;
but also that independence seems to express itself, and in a certain way seems to be built, by
the act of appropriation. Plus, the concrete results of the process of appropriation, that is,
the possessions that the independent son may acquire by his labour, can be seen as the
concrete bound between him and the govern to which he is subjected because “[...] every
Man, when he, at first, incorporates himself into a Commonwealth, he, by his uniting himself
thereunto, annexed also, and submits to the Community those Possessions, which he has, or
shall acquire [...]"".

The obedience due to a government is, therefore, closely linked to the possession of
land for “[...] there being always annexed to the Enjoyment of Land, a Submission to the
Government of the Country [...]”". And, consequently, with the enjoyment of land, and

with the independence that it enhances, the son becomes a subject of a government.

Conclusion

Filmer’s patriarchalism produced, as it was shown before, a number of counter-
arguments against tyranny. Tyrrell and Locke were not, however, denying a plain and simple
absolute power. They were, in fact, committed to the rebuttal of an absolute power founded
on a right of paternity. The patriarchal aspect of the power to delegitimize is affirmed and
reaffirmed by the philosophers, at every step of their counter-argumentation. Because of
that, the patriarchal power that Filmer defended as belonging to a king was confronted with
the paternal power that belongs to every particular father of a family. That ended up being
the power that is said to pose limits to the power of a king.

At the same time, the paternal power, the one that belongs to each father, was
subjected to a redefinition of its limits. The absolute power that was due to a father became
an absolute duty of both parents to ensure the preservation of their children. Still, it is the
father who is thought to be empowered with a right to represent the family in common
matters.

On the other hand, it was possible to see how it seems to be included, in the counter-

arguments addressed to Filmer, a possible way to attribute political rights to a larger number

B LOCKE, Two Treatises, 11, §65.

74 “[...] there be a time when a Child comes to be as free from subjection to the Will and Command of his
Father, as the Father himself is free from the subjection to the Will of any body else [...]”. Cf. LOCKE, Two
Treatises, 11, §66.

" LOCKE, Two Treatises, 11, §27.

76 LOCKE, Two Treatises, 11, §120.

T LOCKE, Two Treatises, 11, §73.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Nuamero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 234 : : :



of people. The attack on primogeniture, and the consequent emancipation of siblings, tears
the family apart. Extended families may, then, be replaced by what is known today as nuclear
families. Going further, it was possible to notice that the attack on primogeniture is closely
linked to the defense of human labor as a means of appropriation. Plus, the end of the right
of primogeniture seems to promote the end of large dominions of land. And that for two
reasons: firstly because the equal division of the father’s property, after his death, may
promote the equal division of large portions of land by his children; secondly, because a
particular young man cannot appropriate himself, solely by his own efforts, of a large portion
of land or other goods. If, as it was intended to defend in this article, this link between the
exercise of political rights and the status of proprietary exists, then the end of primogeniture
and the consequent possibility of the division of property may open the door to the
expansion of rights of political participation.

References

ASHCRAFT, Richard. “Lockean ideas, poverty, and the development of liberal political
thought”. In: Early Modern Conceptions of Property. London: Routledge, 1996.

BLUM, Carol. “Of women and the land. Legitimizing husbandry”. In: Early Modermn
Conceptions of Property. London: Routledge, 1996.

BUTLER, Melissa. “Early Liberal Roots of Feminism: John Locke and the Attack on
Patriarchy”. In: American Political Science Review, 72 (1978).

FILMER, Robert. “Patriarcha”. In: Patriarcha and Other Writings. Cambridge: Cambridge
University Press, 1991.

FILMER, Robert. “The Original of Government”. In: Patriarcha and Other Writings.
Cambridge: Cambridge University Press, 1991.

LOCKE, John. Two Treatises of Government. Cambridge: Cambridge University Press, 1967.

MACPHERSON, C. B. The Theory of Possessive Individualism: Hobbes to Locke. Oxford: Oxford
University Press, 1962.

PANGLE, Thomas. The Spirit of Modern Republicanism: the moral vision of the American founders
and the philosophy of Locke. Chicago: The University of Chicago Press, 1998.

PATEMAN, Carol. The Sexual Contract. Stanford: Stanford University Press, 1998.

SCHOCHET, G. “Models of Politics and the Place of Women in Locke’s Political Thought”.
In: Feminist Interpretations of John Locke. Pennsylvania: The Pennsylvania State University Press,
2007.

SOMMERVILLE, Johann. 1992. “Family and State”. In: Thomas Hobbes: political ideas in
historical context. New York: The Macmillan Press, 1992,

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 235 : : :



TARLTON, Chatles.“A Rope of Sand: Interpreting Locke’s First Treatise of Governmen?’. In:
Jobn Locke Critical Assessments. London and New York: Rutledge, 1991.

TYRRELL, James. Patriarcha Non Monarcha. London: Richard Janeway, 1681.

ZUCKERT, Michael. “An Introduction to Locke’s First Treatise’. In: John Locke Critical
Assessments. London and New York: Routledge, vol. 111, 1991.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 236 : : :



Entre a democracia e a verdade: Laclau e o populismo

Camila Batista’

Resumo: Este ensaio pretende problematizar a teoria do populismo de Ernesto Laclau (1935-2014)
diante dos frequentes tratamentos caricatos do termo que acabam por reduzi-lo a uma espécie de
ameaca generalizada ao campo politico. Laclau delimita o terreno democratico no qual uma
constru¢do ndo essencialista do politico como populismo se inscreve utilizando, para tanto,
ferramentas retdricas. Neste sentido, a relagdo entre populismo e democracia sera abordada de duas
maneiras: primeiramente, considerando as interpretacoes mais recentes de Nadia Urbinati (2019) e
Pierre Rosanvallon (2020) e, em seguida, a partir do conceito de “parresia”, presente nos dois tltimos
cursos de Michel Foucault (1926-1984) no Collége de France. A retérica aparece como uma caracteristica
constitutiva da md parresia e, a0 mesmo tempo, como a possibilidade oferecida por Laclau da
significagdo do povo e do social como objetos coerentes. Neste contexto, buscaremos explicar como
o populismo, situado entre a democracia e a verdade, pode ser considerado sinénimo de ma parresia
e quais os reflexos desta caracterizagdo na teoria do populismo de Ernesto Laclau.

Palavras-chave: populismo — democracia — parresia — discurso

Between democracy and truth: Laclau and the populism

Abstract: This essay aims to problematize the theory of populism by Ernesto Laclau (1935-2014) in
the face of the frequent caricature of the term that ends up reducing it to a kind of generalized threat
to the political field. Laclau delimits the democratic terrain in which a non-essentialist construction
of the political as populism is inscribed using, for this purpose, rhetorical tools. In this sense, the
relation between populism and democracy will be approached in two ways: first, considering the most
recent interpretations by Nadia Urbinati (2019) and Pierre Rosanvallon (2020), and then, based on
the concept of “parresia”, present in the two last courses by Michel Foucault at the Collége de France.
Rhetoric appears as a constitutive characteristic of “bad parresia” and, at the same time, as the
possibility offered by Laclau of the inscription of the people and the social as coherent objects. In
this context, we will try to explain how populism, situated between democracy and truth, can be
considered synonymous with “bad parresia” and what are the reflexes of this characterization in
Ernesto Laclau’s theory of populism.

Keywords: populism — democracy — patresia — discourse

! Doutoranda pelo programa de pés-graduacio do P Programa de Pés-Graduagio em Filosofia da Pontificia
Universidade Catolica do Parand (PGF-PUCPR, Curitiba) e pelo Dottorato in Scienze Umane dell'Universita
degli Studi di Ferrara (Italia). Bolsista CAPES/PROSUC. E-mail: camila.batista@pucpt.edu.bt.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Nuamero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 237 : : :



O populismo integra teorias das mais diversas abordagens, tendo se tornado comum
utilizar o termo quando ndo se sabe ao certo do que se fala: seja de um movimento
espontaneo, violento, anti status guo, baseado nas ideias de um lider demagogo ou, entdo, para
reforcar o carater “favoritario” de politicas em prol da populacido, etiqueta comum de
governos de esquerda principalmente da América Latina. No entanto, esta série de
caracteristicas que podem ser atribuidas ao conceito acabam por constituir um objeto opaco
e por vezes paradoxal. Nos ultimos quinze anos, desde a publicacao de A razao populista
(2005), o nome de Ernesto Laclau ¢ recorrente nas reflexdes sobre o populismo.
Concordamos, desde logo, com Laclau ao compreender o “populismo” como uma forma de
construc¢ao do politico, refor¢ando com o autor as criticas as leituras levianas do termo.

Por “politico” nos referimos a organizagdo do campo comum de disputas sociais,
que relacionam povo e Estado tanto a partir das institui¢oes quanto da agao popular direta.
O populismo ¢, assim, uma das formas do politico de construir relagdes. Outro aspecto a ser
afirmado de antemio é que o populismo é uma forma de construgdo do politico em um
regime democratico, ou seja: a garantia de formagao de um movimento popular de carater
politico é dependente de um regime que nao exclua parte da populagdo. Se seus métodos sio
de fato democraticos, teremos a oportunidade de discuti-lo durante este ensaio.

Ao mesmo tempo, essas questoes devem ser direcionadas ao problema especifico
que buscamos resolver: quais as consequéncias de reduzir o populismo a uma espécie de
“caricatura” que pde a questdo no limite da racionalidader Acreditamos que o conceito
foucaultiano de parresia pode nos ajudar a dissolver algumas das definicbes negativas
comumente atribuidas ao populismo. O modo como a verdade de um discurso compde o
sujeito que fala e o sujeito que com ele esta relacionado no jogo parresiastico diz muito sobre
como o sujeito diz a si mesmo. Neste sentido, se o populismo é uma manifestagao irracional
ou violenta, podemos afirmar que o sujeito diz a si mesmo desta forma, ou devemos
questionar se o problema é que o préprio jogo parresiastico compromete, de antemao, o
sujeito? A segunda opg¢ao sera nosso alvo de interpretagdo, particularmente a partir da
distingdo entre boa e ma parresia, presente na primeira hora da aula de 1° de fevereiro de
1984 de Coragem da Verdade. Se a retérica é parte de uma ma parresia, o populismo na
perspectiva de Laclau, ndo sendo definivel de maneira literal e, a0 mesmo tempo, sendo
dependente de figuras de linguagem, configura-se como mé parresia. No entanto, boa ou ma,
a parresfa ¢ um dizer verdadeiro: ndo se pode retirar o critério de verdade da relagao, pode-
se questionar os argumentos utilizados para justifica-lo. E o que pretendemos fazer.

O populismo nos limites da democracia

Para esclarecer a que nos referimos quando falamos de uma “interpretagao caricata”
do populismo, é preciso levar em consideragao a critica de Laclau aos textos sobre o
populismo, publicados entre 1960 e 1990 Sua critica é direcionada a uma espécie de
incompeténcia em compreender o populismo que acaba, por vezes, reduzindo-o a uma
“ameaga” oferecida pelo povo enquanto ator politico, uma vez que esteja organizado sem a
mediacao estatal ou nos limites de um sindicato ou partido, por exemplo. As tentativas de

2 Cf. LACLAU, Politics and Ideology in Marxcist Theory: capitalism, fascism, populism, pp. 133-199; LACLAU, A razdo
populista, p. 33-56.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 238 : : :



submeter o conceito a fenémenos dissimeis tornou-se o proprio empecilho na busca de uma
defini¢do coerente para o termo. Ao analisar estas posi¢oes, Laclau abandona uma concepgio
de populismo “acoplado” a luta de classes para a afirmacdo deste como uma estratégia de
construcao do politico. Privilegiaremos a segunda defini¢ao. Para tanto, é preciso esclarecer
a centralidade da teoria do discurso para a teoria politica de Laclau.

O principal objetivo de Laclau’ é investigar como se constituem as identidades
coletivas, tema abordado em Hegemony and Socialist Strategy (1985), primeiramente, como
compreensiao da logica do social a partir da afirmacdo da impossibilidade da sociedade. Em
outras palavras, a teoria do discurso recusa qualquer hipétese que a priori defina o campo
social. Sendo assim, o conceito de “hegemonia” ¢é apresentado como a hipétese estratégico-
politica de formacao das relagbes sociais nas quais as demandas (demands) se “equivalenciam”
para construir, segundo os principios do projeto democratico radical — baseado em uma agao
politica ndo-violenta — a sociedade como objeto discursivo®. Neste sentido, em Hegemony and
Socialist Strategy Laclau afirma a impossibilidade da sociedade como totalidade racionalmente
compreensivel, afirmando que uma formacao social é construida por relacbes antagonicas
que estio em constante deslocamento. F a partir desta teoria que em A razio populista é
possivel pensar a formacao do “povo” como plebs que visa ascender a um populus; em outras
palavras, um grupo equivalenciado busca hegemonizar o poder, trocando o foco da questio
de “impossibilidade da sociedade” para a problematica do “povo” como ator politico em
construcao.

Em Hegemony and Socialist Strategy, Laclau e Mouffe utilizam a “logica da equivaléncia”
(um “senso de solidariedade”, em primeiro momento, que une diferentes demandas contra
um inimigo comum) e a “logica da diferenca” (oposta a equivaléncia, afirma a singularidade
de uma demanda) para demonstrar como a varia¢ao nas relagoes é capaz de subverter as
fronteiras sociais e, para tanto, consideram como a menor unidade de sua analise a
“demanda”. Neste sentido, a recusa do “essencialismo” aparece como afirmag¢ao do campo
aberto do social, pois somente considerando as demandas como unidades menores é que se
torna possivel pensar em relagdes diferentes em cada caso e indeterminaveis fora destas
relagoes: uma demanda equivalenciada esta diretamente relacionada com outras, constituindo
o locus de uma possivel contra-hegemonia; uma demanda em sua diferenga esta diretamente
em relacdo de exclusao com uma formagao equivalencial e, ainda que negativamente, faz
parte de uma relagdo e é definida por ela’.

Acerca da especificidade das demandas, Laclau as separa em duas categorias: a
demanda democratica, que é uma peticao particular de um grupo (democraticamente
isegbrica) e a demanda popular, formada através da légica da equivaléncia pela
“solidarizacao” e pelo postetior laco libidinal que conecta parte da populagio®. Para Laclau,
as demandas populares constituem um “povo” como ator politico: o populismo nao é uma
“parte” a ser representada por uma classe dirigente, mas aparece como

3 LACLAU, A razdo populista, p. 25.

4 O foco da teoria da democracia radical ¢, tendo como horizonte de compreensio a teoria do discurso,
construir o politico de acordo com as demandas sociais e, abandonando algumas e renovando outras estratégias
politicas, compreender a “sociedade” como resultado das relacdes antagdnicas que, quanto mais aparecem, mais
democratico tornam o campo social.

5> LACLAU; MOUFFE, Hegemonia ¢ Estratégia Socialista: por uma politica democritica radical, p. 204-213.

¢ LACLAU, A razdo populista, p. 98.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 239 : : :



uma possibilidade distintiva e sempre presente de estruturacio da vida
politica. Uma aproximacao ao populismo em termos de anormalidade, desvio
ou manipulagio € estritamente incompativel com nossa estratégia tedrica.’

Para aprofundar a discussao sobre o tema, apresentaremos, brevemente, duas
recepgoes da teoria de Laclau: a de Nadia Urbinati em Me zhe People (2019) e a de Pierre
Rosanvallon em Le S#cle Du Populisme (2020). Urbinati busca demonstrar de que modo o
populismo “desfigura” a democracia, ndo por se tratar de um regime totalitario ou fascista,
mas porque nao segue uma espécie de “padrao” classico democratico, apesar de utilizar
ferramentas democraticas para seu desenvolvimento. A autora nos oferece uma origem da
teotia do povo como “mal”®, tematica retirada da critica aristotélica da inaptidao coletiva para
governar a cidade, argumentando que um governo de muitos ¢ corruptivel e incapaz de
atingir consenso. A autora afirma que a apari¢ao de governos neoliberais trouxe consigo uma
espécie de “empreitada antipopular” que favorece o distanciamento do governo em relagio
a0 povo devido ao receio de uma denominagao populista, culminando em uma tendéncia a
descaracterizar o processo democratico de participagao popular como elemento democratico
legitimo. A teoria de Urbinati permanece proxima a de Laclau na medida em que nao recusa
o populismo como hipétese de formagao do politico, mas se afasta deste ao fazer referéncia
a uma estrutura democratica a ser “deformada”.

Por sua vez, Rosanvallon opera em um registro diferente de Urbinati, ainda que
também ofereca uma origem histérica para o termo: com um objetivo similar ao de Laclau,
alega que as interpretagdes (inclusas as de Mouffe e Laclau) estio, de alguma forma,
“contaminadas”. Seu objetivo é esbogar aquilo que “falta” a uma compreensao “essencial”
do populismo, com a ambicao de fazé-lo em termos que permitam uma confrontagdo que
vai “a raiz das coisas”. Isso significa reconhecer o populismo como a ideologia ascendente
do século XXI, reconhecimento necessario para a instru¢ao de uma critica aprofundada no
terreno da critica democritica social’. No entanto, ao considerar o populismo uma
“ideologia”, Rosanvallon reduz o populismo e entra em conflito com a critica de Laclau a
defini¢oes desta espécie. Enumerando caracteristicas e procurando “algo a mais”, as leituras
tanto de Urbinati quanto de Rosanvallon coincidem justamente naquilo que Laclau
compreendeu como o uso limitado de uma ferramenta, conferindo a fendmenos novos

aspectos caros a teorias antigas.

O falar franco nos limites do populismo

Concordamos com Urbinati ao afirmar que uma nog¢ao “negativa” de governo
popular nido ¢ estranha a historia da filosofia politica. A exclusio de uma parte do social é,
segundo Laclau, a condi¢ao para que uma sociedade discursivamente construida faga sentido,
pois o “limite do social deve se dar no interior do préprio social, como algo que o subverte
(..)”"" Sendo assim, podemos partir de dois pressupostos: o primeiro é que uma no¢iao
“negativa” do social ndo impede a compreensao da parte excluida como parze e o segundo é

TLACLAU, A razao populista, p. 27.

8 URBINATTI, Me the Pegple: how populisn transforms democracy, p. 139.

9 ROSANVALLON, Le siécle Du populisme: histoire, théorie, critigue, p. 17.
10 LACLAU; MOUFFE, Hegemonia e Estratégia Socialista..., p. 204.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 240 : : :



que o significado dado a esta “parte” é que precisa ser alterado, ja que ¢ indispensavel para a
compreensio da légica do social. E neste sentido que o conceito de parresia pode nos
oferecer um dialogo interessante com a teoria de Laclau. O conceito foucaultiano que pode
ser traduzido com a expressao “dizer verdadeiro” é tema dos dois ultimos seminarios de
Michel Foucault (1926-1984) no College de France, sendo abordado primeiro em Le
Gonvernement de Soi et des Autres (1983) em relagdo direta com a democracia grega e,
postetiomente, em e courage de la vérité (1984), voltado para a relagdo entre patresia e ethos'.
Enfatizaremos um argumento especifico deste dltimo, presente no inicio da primeira hora
da aula de 1° outubro de 1983.

Foucault faz um breve levantamento sobre a compreensao do termo ao longo da
histéria, tanto na pratica grega quanto na instituicio religiosa, chegando até a
contemporaneidade com a pritica médica'”. Segundo Foucault, a patresia “é
etimologicamente a atividade que consiste em dizer tudo: pan réma, Parresiazesthai é ‘dizer
tudo’. O Parresiastés é aquele que diz tudo”". H4, no entanto, duas qualifica¢oes'* principais
para o termo: uma “negativa’ e uma “positiva” — que serdo referidas como “boa” e “ma”
parresia. A “boa” parresia “consiste em dizer a verdade, sem dissimula¢ao nem reserva nem
clausula de estilo nem ornamento retérico que possa cifra-la ou mascara-la (...) Nao ocultar

215

nada, dizer as coisas verdadeiras é praticar a parresia””. Esse “dizer tudo” coloca em risco

aquele que fala, comprometendo-o com sua verdade. Por outro lado, a “ma” parresia

Consiste em dizer tudo, no sentido de que se diz qualquer coisa (qualquer
coisa que passe pela cabega, qualquer coisa que possa ser util a causa que se
defende, qualquer coisa que possa servir a paixao ou ao interesse que anima
quem fala). O parresiasta se torna e aparece entdo como o tagarela
impenitente, como aquele que nao sabe se conter ou, em todo caso, como
aquele que ndo é capaz de indexar seu discurso a um principio de

racionalidade e a um principio de verdade.

Reconhecemos a semelhan¢a com a ocorréncia histérica da critica a democracia, ja
apresentada por Urbinati — ao se referir ao “falar franco” negativo, Foucault remonta a critica
a democracia grega ¢ a

ma cidade democratica, aquela que é totalmente diversificada, deslocada,
dispersa entre interesses diferentes, paixoes diferentes, individuos que nao se

11 Acerca da relacio especifica entre parresia e democracia, cf. FONSECA, “Os paradoxos entre a democracia
e o dizer-verdadeiro”; CANDIOTTO, “Parrhesia filosofica e agdo politica: Platiao e a leitura de Foucault”;
GROS, Foucanlt: a coragem da verdade.

1240 estatuto desse outro ¢ variavel (...) seu papel, sua pratica, ndo ¢ tdo mais facil de isolar, de definir, ja que,
por certo lado esse papel cabe a pedagogia, se apoia nela, mas também é uma diregdo de alma. Pode ser também
uma espécie de conselho politico. Mas igualmente esse papel se metaforiza, e talvez até se manifeste e tome
forma numa espécie de pratica médica, ja que é do cuidado da alma que se trata e da determina¢do de um regime
de vida, regime de vida que comporta, esta claro, o regime das paixdes, mas também o regime alimentar, o
modo de vida sob todos os seus aspectos” (FOUCAULT, A coragem da verdade: o governo de si e dos outros 11, p. 7).
13 FOUCAULT, A coragem da verdade: o governo de si e dos outros 11, p. 10.

14 FONSECA, “Os paradoxos entre a democracia e o dizer-verdadeiro”, p. 19.

15 FOUCAULT, A coragem da verdade: o governo de si e dos outros II, p. 11.

16 FOUCAULT, A coragem da verdade: o governo de si e dos ontros 11, p. 11.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 241 : : :



entendem. Essa ma cidade democratica pratica a parresia: todos podem dizer

qualquer coisa."’

Uma aproximagido a relagdo entre a verdade e a cidade pode ser encontrada em
Barros'®, que nos oferece uma reflexio acerca do “efeito parresiastico” e da sua capacidade
de mudanca na subjetividade tanto daquele que fala quanto daquele que escuta.

Barros afirma que a relagao entre dynasteia (relagao politico-agonistica) e isegoreia
(igualdade de todos) influencia diretamente a maneira como um movimento popular pode
ser compreendido. Fazendo referéncia a teoria de Laclau, ele afirma que, se o populismo
consiste em uma reorientacao de valores e constituicao de novas identidades populares, essas
novas demandas surgem em um espa¢o que nao é considerado “seu’ para dizé-lo, pois apesar
de todos poderem falar, nem todos podem dizer a verdade. Segundo Barros, o discurso
verdadeiro ndo ¢ dividido igualmente porque a “apari¢io” do populismo assume um carater
“extraordinario” no tecido social, tornando a isegoria democratica uma falacia ao diferenciar

entre comum e incomum uma ocorréncia politica. Se, segundo Foucault,

a parresfa é, em duas palavras, a coragem da verdade naquele que fala e
assume o risco de dizer, a despeito de tudo, toda a verdade que pensa, mas é
também a coragem do interlocutor que aceita receber como verdadeira a
verdade ferina que ouve”,

entao afirmar que o populismo ¢ algo extraordinario que pretende somente expor uma visao
de mundo diferente significa, por um lado, limitar seu intuito de tomar a hegemonia (como
dire¢ao) da comunidade politica, porque de antemao o movimento ¢ visto como danoso em
relagao a ordem social estabelecida e, por outro, negar o “jogo parresiastico” relacional que
exige o comprometimento de ambas as partes. A unica relacao possivel entre populismo e
comunidade, neste caso, ¢ a de uma “ameaga”, que irrompe e perturba a ordem “comum”.

A reflexdo de Barros introduz o tema da ma parresia a partir da questao “quem pode
dizer a verdade?”. Por outro lado, nés assumimos que, boa ou ma, “parresia” se refere a um
dizer verdadeiro, dando preferéncia a possiveis consequéncias que tal distingio pode gerar.
Sendo assim, é preciso levar em conta um fator decisivo tanto na distingao entre boa e ma
parresia quanto para a teoria do populismo de Laclau: a retorica.

Como a analise de Foucault em Coragens da Verdade é voltada especificamente para a
parresia no mundo grego e seu significado pensado em relacio a textos platonicos, o
contraste com a retorica — ferramenta sofista criticada intensamente por Platdo por sua falta
de compromisso com a verdade® — define, segundo Candiotto, o limite do dizer verdadeiro,
pois a retérica “é considerada a técnica cujos procedimentos tém por finalidade persuadir e
convencer aqueles para os quais esta dirigida. Configura discurso performativo que prescinde

9921

da convic¢ao daquele que enuncia em relacao ao conteudo da enunciacio”'. Sendo assim,

" FOUCAULT, A coragem da verdade: 0 governo de si e dos outros I1, p. 12.

18 BARROS, “No todo El mundo puede decir la verdad. Foucault, la parrhesia y El populismo”, p. 256.

19 FOUCAULT, A coragem da verdade: o governo de si e dos outros II, p. 13.

20 A critica aos sofistas pode ser encontrada ao longo das obras platénicas como, por exemplo, o Critilo, o

Sofista, o Gdrgias e a discussio estética presente no Livro X da Repriblica.
21 CANDIOTTO, “Parrhesia filoséfica e agdo politica: Platdo e a leitura de Foucault”, p. 33.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 242 : : :



uma ma parresia contaria com aspectos retoricos, “maculando” a verdade do parresiastés
incapaz de comprometer-se com suas proprias palavras.

Neste sentido, o problema de uma reflexao sobre o populismo nos moldes da retérica
classica — como “mera retérica” ou ainda ‘“tagarelice” — torna a compreensio da
movimentac¢ao popular um problema de puro protesto. O uso de “utilitarismos” a favor de
si e de sua causa, como descritos por Foucault”, reduz a meras expressdes caticatas e
irrelevantes de irracionalidade quaisquer movimentos populares que questionem as relacoes
de poder.

Sendo assim, Laclau nio se refere a retérica® como a um instrumento persuasivo
sem critério de verdade, mas como a possibilidade de, através de figuras como a catacrese e
a sinédoque™, nomear algo que literalmente nio pode ser nomeado — a referéncia aos jogos
de linguagem wittgensteinianos exclui uma concepgao da linguagem como “rotuladora” das
coisas®. A retdrica é, para a teoria do populismo laclausiana, aquilo que permite deslocar de
um conceito o seu sentido univoco e retirar®, com esse movimento, qualquer resquicio de
essencialismo que possa estar inscrito em uma relagio politica. Em outras palavras, Laclau
faz uso da retorica para afirmar um campo politico em constante mudanga, responsivo a
defini¢oes que visam “reduzir” demandas a um espago pré-determinado.

Quando aplicamos a esta légica uma nogao de retérica classica que focaliza a heranga
filosofica que enfatiza a verdade como pré-requisito para a compreensao de um discurso,
percebemos que a critica de Foucault a persuasao retorica envolve um problema que nao
contempla a teoria de Laclau — ndo porque nao haja necessidade de verdade na teoria do
discurso, mas porque o registro de verdade parresiastico nao coincide necessariamente com
o da retérica. Laclau afirma que a significagdio do povo como ator politico depende das
figuras de linguagem, e somente a partir destas ¢ que seu significado pode ser compreendido,
invertendo a légica de determinagao prévia entre “boa” ou “ma” parresia. O carater retorico
ou ainda pejorativo atribuido ao parresiastés da demanda popular limita seu espago a uma
relagao de antemao excludente: ndo ha, portanto, outro espago para o populismo em uma

leitura parresiastica senao o da ma parresia.

Consideragoes finais

Em O sujeito ¢ o poder (1980) Foucault afirma que € preciso, primeiro, ter consciéncia

histérica da situagdao presente para uma conceituagao adequada, e, em seguida, verificar o

22 FOUCAULT, A coragem da verdade: o governo de si ¢ dos outros I1, p. 10-11.

2 LACLAU, A razao populista, p. 119-121.

24 “Ocorre um deslocamento retérico toda vez que um termo literal é substituido por um termo figurativo (...)
na retorica classica, um termo figurativo que néo pode ser substituido por um termo literal era denominado de
catacrese (por exemplo, quando falamos da ‘perna da cadeira’). Este argumento pode ser generalizado se
aceitarmos o fato de que qualquer distor¢do do significado possui, em sua raiz, a necessidade de expressar algo
que o termo literal simplesmente nao transmitiria (...) a construcdao do povo ¢, essencialmente, catacrética. (...)
em uma relacio hegemonica, uma diferenga particular assume a representagio de uma totalidade que a excede.
Isso confere uma clara centralidade a uma figura particular no arsenal da retérica classica: a sinédoque (a parte
que representa o todo).” (LACLAU, A razio populista, p. 121). O papel da retérica na teoria de Laclau é
expandido na obra The Reforical Foundations of Society, publicado em 2013, discussdo que excede o objetivo do
presente ensaio.

2 LACLAU, A razdo populista, p. 115.

20 LACLAU, A razao populista, p. 171.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 243 : : :



tipo de realidade com a qual se esta lidando. Partindo de uma analise voltada as relagoes de
poder sob o ponto de vista daquele que é oprimido e nao daquele que oprime, afirma que a
pluralidade de resisténcias tem em comum o nao confinamento a “uma forma politica e
econdmica particular de governo”, objetivando o efeito do poder enquanto tal (aquilo que
ele causa), questionando quem nds somos:

(estas lutas) sdo uma recusa a estas abstracdes, do estado de violéncia
economico e ideoldgico, que ighora quem somos individualmente, e também
uma recusa de uma investigagdo cientifica ou administrativa que determina

quem somos.”’

Neste sentido, o carater relacional do poder é capaz de demonstrar como a inscri¢ao
do sujeito em um determinado discurso influencia o modo como este aparece na construgao
do social. Vimos com Barros® que o limite entre aquele que pode dizer a verdade e aquele
que nao pode ¢ definido por estas relagdes. A “ma cidade”, que aparece em Coragern da verdade

como “diversa e cheia de paixoes diferentes”

, onde todos podem falar e dizer qualquer
coisa ¢ sinénimo de ma parresia e, consequentemente, seus atores sao, por esta defini¢ao,
maus.

Em Laclau, no entanto, este é¢ o campo do discurso em seu pluralismo e radicalidade;
ha algo mais democratico do que aceitar as oposi¢cdes? Ou ainda, ha que aceitar algo quando,
em ultima instancia, o que se tem de fato sio somente diferengas? O erro consiste na
disting¢do entre o aceitavel (uma verdade nao retorica, que diz tudo e assume para si o risco
de fazé-lo) e o inaceitavel (uma verdade passional, sem constitui¢io necessariamente racional,
retérica, persuasiva). Se a ma parresia nao configura risco aquele que dela faz uso, é porque
mesmo que seja verdade aquilo que se diz, segundo a propria defini¢cio de Foucault, nao se
esta de fato em uma relagdo que corre risco de mudanga; para que haja de fato uma mudancga,
¢ preciso coragem por parte do parresiastés e quem se disponha a ouvir a verdade, culminando
na mudanga da relagao entre ambos. Sendo assim, além da ma parresia reduzir moralmente
um discurso com as caracteristicas mencionadas (persuasao, retorica, tagarelice), reduz sua
coeréncia a uma oratéria sem fungao, incapaz de demandar uma mudanga. Temos, portanto,
dois problemas: o primeiro, ¢ que ainda que a retdrica laclausiana inverta o uso de termos da
retorica classica, ao utilizar a ferramenta foucaultiana de leitura da mé parresia temos, de
qualquer forma, uma critica a um apelo passional e persuasivo e, em segundo lugar, se o
populismo nao ¢é boa parresfa, entao ele ¢ somente um fendmeno que permanece N0 campo
do incompreensivel como uma “falha” no tecido politico.

Tentar interpretar o populismo através do conceito foucaultiano de parresia acaba
por caracteriza-lo como ma parresia. A retorica é, neste caso, elemento indispensavel para a
formagdo do social como objeto compreensivel, ja que “sociedade” ou “povo” nio sio
conceitos ou ainda objetos que contém em si papéis definiveis. Isso reduz o populismo niao
somente a uma “caricatura’, lendo-o muitas vezes como ideologia ou “irrup¢ao irracional”
de um povo a margem, mas na mesma medida impede uma movimentacao popular de ter
qualquer papel que ndo o de ameaga a “totalidade coerente da politica”, se compreendida

27 FOUCAULT, O sujeito e o poder, p. 232-5.
2 BARROS, “No todo El mundo puede decir la verdad. Foucault, la parrhesia y El populismo”, p. 255.
2 FOUCAULT, A coragen da verdade: 0 governo de si e dos outros I1, p. 11.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 244 : : :



como racionalmente definivel. Em resumo, se a ma parresia e a retérica sdao tragos de um
parresiastés que nao tem compromisso com a verdade e ndo toma risco algum ao fazé-lo, ele
nao pode ser tomado como igual na isegoria democratica e muito menos oferecer uma
solucdo viavel para os problemas da comunidade, negando a possibilidade da assuncio
hegemonica do poder pelo movimento popular.

Referéncias bibliograficas

BANG, Henrik Paul. Foucanlt’s political challenge: from hegemony to truth. United Kingdom:
Palgrave Macmillan, 2015.

BARROS, Sebastian. “No todo El mundo puede decir la verdad. Foucault, la parrhesia y El
populismo”. In: Las Torres de Lucca, n° 11, Julio-Deciembre: 253-284, 2017.

CANDIOTTO, César. “Parrhesia filosofica e a¢do politica: Platio e a leitura de Foucault”.
In: Rew. Filos., Aurora, Cutitiba, v. 23, n. 32, p. 31-52, jan/jun. 2011.

FONSECA, Marcio A. “Os paradoxos entre a democracia e o dizer-verdadeiro”. In: Rex.
Filos., Aurora, Cutitiba, v. 23, n. 32, p. 17-30, jan/jun. 2011.

FOUCAULT, Michel. O sujeito e o poder. In: DREYFUS, Hubert L.; RABINOW, Paul.
Urma trajetdria filosdfica: para além do estruturalismo e da hermenéntica. Tradugao: Vera Porto Carrera.
Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 1995, p. 231-250.

. A coragem da verdade: o governo de si e dos outros 11. Curso do College de France (1983-
1983). Trad. Eduardo Brandao. Sao Paulo: Martins Fontes, 2011, p. 3-62.

GROS, Frédéric (org.). Foucanlt: a coragem da verdade. Tradugao de Marcos Marcionilo. Sio
Paulo, Parabola Editorial, 2004.

LACLAU, Ernesto; MOUFFE, Chantal. Hegemonia ¢ Estratégia Socialista: por wma politica
democratica radical. Brasilia: Editora Intermeios, 2015.

LACLAU, Ernesto. Politics and 1deology in Marxist Theory: capitalism, fascism, populism. London:
NLB, 1977.

. A razao populista. Tradugao de Carlos Eugenio Marcondes de Moura. Sio Paulo:
Trés HEstrelas, 2013.

ROSANVALLON, Pierre. Le siccle Du populisme: histoire, théorie, critigue. Paris: Editions Du
Seuil, 2020.

URBINATTI, Nadia. Me the People: how populism transforms democracy. Cambridge, Massachusetts:
Harvard University Press, 2019.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 245 : : :



Traducgoes




TRADUCAO
Pensamentos de um espirito reto e sentimentos de um coragio

virtuoso e Fragmentos Diversos, de Jean-Jacques Rousseau

Tradugdo, Apresentagdo e notas: Rafael de Aradjo e Viana Leite*

Resumo: Tradugio, apresentacio e notas de dois textos de Jean-Jacques Rousseau, a saber, os
Pensamentos de um espirito reto e sentimentos de um coragdo virtnoso, assim como os chamados Fragmentos
diversos, ambos pertencentes a Miscelanea de literatura e de moral, conforme classificacio do segundo
Tomo das Obras Completas de Rousseau (Gallimard, 1964).

Palavras-chave: Rousseau — Fragmentos — Miscelanea — Tradugao

Apresentacdo da tradugao

O filésofo genebrino Jean-Jacques Rousseau (1712-1778) produziu uma obra
multifacetada cuja importancia foi reconhecida ainda em vida. A posteridade de sua reflexdo
também ¢ digna de nota e passa pela Revolucao francesa, pelo romantismo, pela filosofia
politica contemporanea e também pela educagiao. Trata-se, além disso, de um filésofo
celebrado, mas igualmente criticado por obras como o Ewmilio (1762), o Contrato social (1762),
ambos proibidos na Franga e em Genebra quando de sua aparicio, e as Confissies, divididas
em doze Livros, publicadas pela primeira vez somente em 1782.

No segundo Tomo das suas obras completas, editado pela Gallimard em 1964, ¢é
apresentado um conjunto de textos menos conhecidos.” Sao esbogos, anotagdes e frases
esparsas em papeis guardados pelo autor que suscitam a curiosidade dos leitores ¢ podem
auxiliar nos estudos sobre a sua filosofia. Assim, entre faturas referentes a lavagem de roupas,
cartas e listas de endereco, encontra-se um material filosoficamente diverso, de valor desigual,
intitulado pelos editores como Miscelinea de literatura e de moral.

Traduz-se pela primeira vez em portugués dois desses textos, a saber, os Pensamentos
de um espirito reto e sentimentos de nm coragao virtnoso, COmpostos por setenta e sete pensamentos,
e os chamados Fragmentos diversos, a saber, quarenta e seis excertos conservados pela biblioteca
de Neuchatel’ Esse material possui textos de tamanhos distintos, contemplam temas
variados e foram redigidos em datas diferentes.

A histéria da publicacio dos Pensamentos de nm espirito reto e sentimentos de um coragio
virtnoso tem caminhos editoriais tortuosos. A anedota em torno de como a obra veio a lume
¢ inusitada e gera davidas sobre a autoria atribuida a Jean-Jacques Rousseau. Ela aparece pela

! Professor colaborador na Universidade Estadual do Oeste do Parana (UNIOESTE), Campus Toledo — PR.
Possui graduagio, mestrado e doutorado em Filosofia pela UFPR, tendo realizado estigio na Franca, na
Universidade de Rennes 1. Realizou estigio de Pés-Doutorado (PNPD) na UFPA em 2019. E membro da
ABES XVIII, do GIP-ROUSSEAU e do Grupo de Estudos das Luzes - UFPR. Atualmente é Professor
colaborador na UNIOESTE.

2ROUSSEAU, Euvres Completes, T. 11, Org. Bernard Gagnebin e Marcel Raymond. Paris: Gallimard, 1964.

3 Fragments divers (1964b, pp. 1320-1332), Pensées d'un esprit droit, et sentiments d'un canr vertuenx (1964d, pp. 1299-
1314). Os textos da Miscelinea de literatura e de moral foram estabelecidos e comentados por Chatly Guyot.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Nuamero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 247 : : :



primeira vez em uma publica¢ao datada de 1820, unica fonte do texto, mais precisamente em
uma edicio sob responsabilidade de Mathieu-Guillaume-Thérese Villenave (1762-1846).* O
editor em questdo, que junto com Depping foi responsavel por uma edi¢do das obras
completas de Rousseau em 1817, afirmou ter encontrado o manuscrito autégrafo depois
desse material ter permanecido com pessoas incapazes de reconhecer a sua autotia. B
realmente uma sorte grande deparar-se acidentalmente com um manuscrito desconhecido de
Rousseau, algo ressaltado pela Apresentacao do texto redigida por Villenave: “um manuscrito
desconhecido de Jean-Jacques Rousseau: (...) que descoberta pata a literatura francesal”™.
Contudo, o leitor mais ressabiado logo se questiona caso nio teria sido sorte em demasia
para nao ter sido tudo orquestrado.

A essa suspeita, antecipada pelo editor, ele responde oferecendo o manuscrito
autografo para quem quisesse conferir, o que nao foi feito pelas edi¢des posteriores das obras
de Rousseau. Cita-se ainda o Livro XII das Confissies, tanto como epigrafe na capa da obra
publicada por Villenave quanto na sua Apresentacdo dos Pensamentos de um espirito reto e
sentimentos de um coragao virtnoso. Trata-se de uma passagem estratégica para o editor porque
nela relata-se o furto de papeis e de esbogos pertencentes a Rousseau, entre eles inclusive
uma obra nunca terminada, chamada Moral sensitiva, ou o materialismo do sibio. Villenave afirma
ter encontrado parte desses papeis furtados e oferece como prova a passagem mencionada
das Confissoes. Prova circunstancial, ¢ verdade, pois o leitor pode tanto aceitar a hipotese
levantada pelo editor quanto coloca-la em questao. Com efeito, a aproximagao entre a Mora/
sensitiva, on o materialismo do sabio proposta como sendo verossimil por Villenave® poderia ser
feita caso ele nao tivesse lido as Confissoes e o relato do furto? Certo mesmo é que nao ha
nenhuma evidéncia capaz de comprovar essa hipotese, tampouco se o titulo foi dado pelo
proéprio Rousseau. Villenave afirma que ao manuscrito encontrado faltava o seu inicio e, além
disso, ndo é possivel saber se ele esta completo.

Pode-se facilmente perceber o esfor¢o de Villenave em corroborar a ideia de que o
texto ¢ realmente de Jean-Jacques Rousseau. Por exemplo, quando afirma que mesmo se o
manuscrito nao fosse autdgrafo nao seria possivel desconhecer o autor ao proceder a leitura
do texto’. No pensamento de nimero 42, hd ainda uma nota conforme a qual “Todo o carater
de Rousseau estd tracado aqui em algumas linhas™®. Interessa notar como, em contrapartida,
o editor da Miscelanea de literatura e de moral (Gallimard, 1964), Charles Guyot, opta pelo
ceticismo quanto a autoria do texto, solicitando extrema cautela em sua leitura. Bem
distintamente de Villenave, ele assevera: “Quase nao encontramos ai [nos Pensamentos de um
espirito reto e sentimentos de um coragdo virtuoso] o tom de Rousseau, as ressonancias profundas do
seu estilo™. Nao ha mencio de que Chatles Guyot tenha tido acesso ao manusctito referido
port Villenave, cuja edi¢ao da obra ¢, com efeito, usada como texto base pela Gallimard. Fica-
se, portanto, como que entre a empolgacao de uma descoberta interessante e a desconfianca
quanto a real autoria dessas paginas.

+ ROUSSEAU, Jean-Jacques. Pensées d’un esprit droit, et sentiments d'un canr vertuenx. Ouvrage inédit, imprimé sur
le manuscrit autographe de P'auteur ; suivi d’un autre opuscule de Rousseau intitulé : Mceurs, Caractére. Paris:
Fournier-Favreux, 1826.

5> ROUSSEAU, Pensées d'un esprit droit, et sentiments d'un caur vertuenx, 1826, p. 5

¢ Cf. ROUSSEAU, Pensées d'un esprit droit, et sentiments d’un canr vertuenx, 1826, p. 10.

" ROUSSEAU, Pensées d'un esprit droit, et sentiments d'un caur vertuenx, 1826, p. 11.

8 ROUSSEAU, Pensées d'un esprit droit, et sentiments d'un caur vertuenxc, 1826, p. 40, nota.

9 ROUSSEAU, “Pensées d’un esprit droit, et sentiments d’un cceur vertueux”, 1964d, p. 1952.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 248 : : :



Recentemente foi publicada uma compilaciao das obras completas de Rousseau pela
editora Slaktine (Genebra e Paris, 2012) responsavel por trazer informagdes novas sobre o
texto. Os Pensamentos de um espirito reto e sentimentos de um coracao virtuoso aparecem no Volume
17 com Apresentacio de Raymond Trousson.'” Nela, o comentador menciona o fato de que
Théophile Dufour, um dos responsaveis por editar a correspondéncia geral de Rousseau,
disse ter tido acesso ao manuscrito em 1850 e, ademais, disse ter reconhecido a letra do
filésofo'', o que traz alguma legitimidade para o material. Atualmente, contudo, o manusctito
esta desaparecido. Sem esse texto autégrafo, a dificuldade em relagio a autoria da obra
provavelmente niao sera facilmente resolvida, principalmente porque Rousseau nunca
participou da compilagao de suas obras completas, apesar de ter concebido esse projeto em
1758.

Como nio se pode provar a autenticidade do texto, nem se pode tampouco provar a
sua falsidade, cabe ao leitor fazer um uso cauteloso desses pensamentos: ora aceitando a
autoria atribuida a Rousseau, aspecto pelo qual eles se tornam atraentes, mas para em seguida
vislumbrar uma frase ou ideia estranha ao que conhece do filésofo genebrino, algo capaz de
excitar a suspeita: eles sairam mesmo da pena de Rousseau?

Os Pensamentos de um espirito reto e sentimentos de um coragao virtnoso, em nimero de setenta
e sete, sdo escritos bem ao estilo de maximas ou aforismos, e gravitam em torno de temas
como casamento, amor, felicidade, velhice, relagio com o passado e, principalmente, sobre
as paixoes ¢ a amizade. Sao vinte e trés pensamentos diretamente ligados ao tema da amizade,
tanto em seu aspecto positivo, isto é, sobre a sua importancia e o modo como deve-se
comportar com um amigo quanto, de outro modo, em sentido negativo, a saber, a proposito
da fragilidade das relacées humanas, traicdo, engodos e mentiras de pessoas falsas. Ha ainda
trés pensamentos sobre o contexto adequado para dar conselhos, portanto ligados ao tema
da amizade.

Sobre as paixdes, ha pelo menos dois pensamentos que ligam a submissao as paixoes
a uma prisao (pensamentos L e LXXI) e, além disso, explica-se o comportamento passional
de pessoas inconsequentes (pensamento XXI), vas (pensamento XXXVI), impertinentes
(pensamento LIV), inconstantes (pensamento LXII), orgulhosas (pensamentos VIII, XX,
XXXIV e LXIV) e com exagerada boa opiniao de si (LVIII).

E interessante como esses aforismos, veiculados como se fossem os pensamentos
de um espirito reto, parecem ligar-se essencialmente ao comportamento de pessoas dotadas
de um espirito tortuoso. Mais do que isso, os sentimentos desse coragao que se diz virtuoso
sao marcados pelas agruras provocadas por pessoas falsas: “Tentou-se em vao disfarcar seus
objetivos e intengdes secretos, a mascara cai cedo ou tarde” (Pensamento LXXYV). Passagem
carregada de negatividade e resignacao, um pouco como na Nova Helvisa quando o
personagem Saint-Preux se queixa dos parisienses, mais precisamente na Carta XIV da
segunda Parte do romance: “Até aqui vi muitas mascaras, quando verei rostos de homens?”'%.
Atente-se ainda para o pensamento XV, quando Rousseau fala das pessoas dotadas de um
“coragao ruim” [mauvais cenr], expressio diametralmente oposta a “‘coragao virtuoso” [caur

10 ROUSSEAU, JEAN-JACQUES. “Pensées d’un esprit droit, et sentiments d’un cceur vertueux”. In: (Euvres
completes. Edition thématique du tricentenaire. Org. Raymond Trousson e Frédéric S. Eigeldinger. Volume 17.
Genebra: Slaktine, 2012.

ITROUSSEAU, “Pensées d’un esprit droit, et sentiments d’un coeur vertueux”, V. 17, 2012, p. 417.
12ROUSSEAU, “Nouvelle Héloise”, 1964c, p. 236.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 249 : : :



vertuenx], incorporada ao titulo da obra. O espirito reto do autor desses pensamentos parece
ter dificuldade em ndo se concentrar precisamente nos espiritos tortuosos cujos coragoes
carecem de virtude.

Os Fragmentos diversos tratam de varios temas e foram escritos em datas distintas.
Conforme as notas presentes na edi¢do da Gallimard, de 1964, alguns deles possivelmente
remontam a 1758/1759 e outros a 1764. Entretanto, é dificil dizer com precisiao o periodo
em que foram redigidos e em qual projeto seriam inseridos ou se, de outro modo, nao passam
de anotagOes simplesmente rejeitadas pelo autor.

Alguns fragmentos sdo relativamente longos enquanto outros, por sua vez, nao
passam de duas linhas. Os cinco primeiros merecem destaque porque, pelo tema,
possivelmente representam esbogos para a prepara¢ao de um Prefacio que faria parte da
edicao das obras completas de Rousseau, projeto elaborado em 1758, mas nunca concluido,
como ja se disse anteriormente. Os fragmentos de nimero 6, 7, 8 ¢ 9 tratam de assuntos
ligados a elaboragdao do Discurso sobre as ciéncias e as artes, publicado em 1750. Fala-se, por
exemplo, sobre as Academias, sobre os intelectuais, sobre os autores e sobre o estilo de
escrita. Em outros fragmentos, Rousseau trata de temas como o uso proveitoso do tempo
de vida das pessoas, mas igualmente de assuntos ligados a natureza/cultura e também ao
principio de prazer e dor responsavel por conduzir o comportamento humano (fragmentos
21 e 32).

Sobre o prazer e a dor, Rousseau ¢ bastante explicativo, subdividindo, por exemplo,
os tipos de prazer possiveis em um movimento argumentativo que pode, em alguma medida,
fazer vislumbrar a corrente filoséfica conhecida como utilitarismo. Os dois ultimos
fragmentos, lidando com questOes teatrais, estio claramente inseridos em um contexto
paralelo ao da Carta a d’Alembert, publicada em 1758. O leitor encontrara nesses fragmentos
um material que pode esclarecer passagens ja consagradas do filésofo ou ainda se deparar
com temas e consideragdes sem muita ressonancia em obras formalmente publicadas.

A traducao dos Pensamentos de um espirito reto e sentimentos de um coragao virtuoso e dos
Fragmentos diversos, interessa ainda notar, baseou-se na edicio da Gallimard das obras
completas de Rousseau (1964, Tomo II). Reproduzi as notas presentes nessa edi¢ao porque
apresentam variantes, palavras e frases corrigidas ou anuladas pelo autor. Esse esforco tem
como objetivo ajudar a ter uma ideia das opc¢Oes consideradas por ele enquanto escrevia,
além de iluminar questOes estilisticas. Preservel paragrafos sem espagamento ou palavras
minusculas em inicio de frase para explicitar o carater esbogado de algumas passagens.

Ao leitor fica entao o convite para entrar no escritério de Rousseau, revirar suas
malas e conhecer parte do seu esfor¢o de escrita, da sua procura pela melhor palavra ou
expressao, compreender de modo mais aprofundado, enfim, os temas pelos quais ele se
interessava e sobre os quais refletia.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 250 : : :



Pensamentos de um espirito reto e sentimentos de um coragao
virtuoso

Jean-Jacques Rousseau

I

Acredita-se,”” geralmente, que é moralmente impossivel ser feliz e, julgando por
minha experiéncia, seria dessa opiniao. Entretanto, minhas reflexdes come¢am a me
convencer de que a felicidade nao é uma quimera quando ¢ procurada em seu proprio interior
e nao fora de si.

E preciso, para encontra-la, nao ter nenhuma reprovagao a se fazer e enxergar os
defeitos e os vicios dos homens sem desejar-lhes mais mal por causa disso.

E preciso nio odiar ninguém porque o édio é um tormento para quem conserva essa
paixio no coracio. E suficiente desprezar e tolerar as crueldades e os ridiculos."

IT

Se tivesse tido a for¢a para renunciar a pessoa que me enganou, quando percebi pela
primeira vez ter sido traido, teria poupado reprimendas a mim mesmo e novos crimes a ela.
Porém, desejei explicagoes, ela me deu garantias com as quais fui ainda tolamente enganado
e fiz com que acrescentasse multiplas mentiras a petfidia da qual ja era culpada.”

ITI

E bem suficiente ter contra mim os meus remorsos em relagiao ao passado: é preciso

a0 menos poupatr-me o desprezo por mim mesmo em relagio ao futuro.'

IV

Quando se age somente pelos motivos mesquinhos ligados ao amor pelo dinheiro,
nao se coloca jamais em suas agoes nenhuma verdade, nem em seu zelo nenhuma afeigao

verdadeira.'”

13 Na edicido de 1826, de Matthieu Villenave, lé-se “Acredita-se, zuito geralmente (...)”. A edi¢do de 2012, sob
direcdo de Marcel Raymond e Frédéric S. Eigeldinger (Slaktine, 2012) baseia-se naquela de 1826 e preserva a
palavra faltante na edi¢do da Gallimard (1964). Nota do tradutor (doravante sinalizada N.T.).

14 Sobre o tema da felicidade, privilegiado neste fragmento ver, por exemplo, a Carta II das Cartas morais, cujo
inicio afirma “O objetivo da vida humana ¢ a felicidade, mas quem de n6s sabe como atingi-la?” (ROUSSEAU,
2005, p. 146). [N.T'].

15 Rousseau fala de Denis Diderot? Dificil afirmar categoricamente, mas certo é que durante muito tempo ele
foi seu amigo até que, em 1758, romperam formalmente a amizade. [N.T'].

16 Rousseau, quem sabe, se refere ao caso de uma fita decorativa furtada por ele quando tinha dezesseis anos.
Quando confrontado, ele acusou falsamente a camareira Marion de ter cometido o delito. O episédio ¢ relatado
na sua obra As confissoes, Livro II1. Na Quarta caminhada da obra intitulada Devaneios de um caminbante solitario, ele
volta a falar desse acontecimento traumatico. Nota do tradutor. Villenave escreve uma nota em que se diz:
“Como Rousseau era digno de lastima! E que confissao ele ja nio fazia dele mesmo” (ROUSSEAU, 1826, p.
15).

17 Rousseau foi um critico ferrenho do luxo e do dinheiro. No Livro I das Confissies, ele afirma, com efeito, que
nunca sofreu tentacdo por dinheiro (1959, p. 35). Cito, a titulo de ilustracio, duas passagens presentes nas
Consideragies sobre o governo da Poldnia, mais especificamente, no Capitulo 11: “Nio se pode fazer os homens
agirem sendo por seu interesse, eu o sei, mas o interesse pecuniario ¢ o pior de todos, o mais vil, o mais proprio
a corrupgao” (ROUSSEAU, 1964a, p. 1005). No mesmo capitulo, um pouco adiante, afirma-se ainda: “Procurai

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 251 : : :



\"

Ha somente um meio seguro para destruir em seu cora¢io uma paixio tdao violenta
quanto o amor: separar-se da pessoa amada. A sua presen¢a ¢ um alimento continuo

fornecido a um fogo mal apagado.

VI

Irdo vos sobrecarregar com promessas solenes de estima e de reconhecimento
enquanto esperam algo de voés; porém, se acreditarem nao ter mais nada a esperar, vos
abandonario sem pudor e sem arrependimento.

VII

As leis divinas e humanas estabeleceram entre as pessoas casadas a superioridade do
homem e a dependéncia da mulher. Porém, para engaja-la a se submeter sem repugnancia ¢
preciso que o marido nao exija dela nada irrazoavel.

Nada ¢ mais perigoso do que a autoridade nas maos de quem nao sabe fazer uso dela.

VIII

O orgulho ¢é o vicio que menos perdoamos, ele fere essencialmente o amor-préprio.
O orgulhoso nao pode ser nem afavel e nem agradecido, somente rebaixando-nos é que
procura satisfazer a sua altivez.

Teme-se o orgulho dos grandes senhores porque podem prejudicar, despreza-se o
das pessoas sem crédito e sem poder porque a sua tola arrogancia nao pode levar prejuizo a
ninguém.

IX

O comércio da vida civil exige ajudas mutuas e bondades reciprocas. Nao desejar
jamais se encarregar com responsabilidades e sempre desejar que outrem o faga é o projeto

mais injusto e o mais extravagante.
X

Sem religido, ndo pode haver nem verdadeira probidade e nem felicidade solida.

Mas poucas pessoas possuem uma ideia justa da religido. Faz-se comumente com que
consista em praticas exteriores, ¢ nao se cumpre nenhum dos deveres essenciais prescritos
por ela. Sem duvida, é necessario observar os preceitos da igreja, mas nao se imagine que ja
esta tudo feito ao observar o servico divino e ao resmungar algumas preces com as quais o
coracio nao se identifica.

S6 se possuli religido quando nao se faz contra os outros aquilo que niao gostarfamos
que fizessem contra nés, e quando se faz por eles aquilo que gostarfamos que fizessem por
nos.

A verdadeira religido ¢ a verdade, a caridade, a beneficéncia, a humildade, a dogura
no carater e nos procedimentos. Todo exercicio religioso que nao ¢ fundado nesta base é

somente ilusdo e hipocrisia.

em todo pafs, em todo governo e em toda a terra. Ndo encontrareis um grande mal em moral e em politica no
qual o dinheiro nao esteja metido” (ROUSSEAU, 1964a, p. 1006). [N.T.].

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 252 : : :



XI

As pessoas que nunca perdoam nada dos outros pretendem que tudo lhes seja
perdoado.
Para viver em paz, seria preciso nao se ofender com nada e nao ofender ninguém.

XII

A amizade é o tesouro mais precioso e o mais raro da vida. Um verdadeiro amigo
divide dos meus prazeres e das minhas afli¢des, tolera as minhas falhas e nao tem para com
elas uma covarde complacéncia. Ele ndo me faz continuas promessas solenes de zelo, mas
me mostra em todas as suas agoes uma ligagdo terna e sincera. Ele deseja o que ¢ de meu
interesse, e o procura de preferéncia ao seu.

XIII

Quando nos aproximamos da velhice é preciso se ocupar apenas com o cuidado de
fazer um melhor uso do tempo que resta a viver, o que nao foi feito com o aquele que foi

vivido, e pensar em sua existéncia somente como preparacao para perdé-la em breve.'®

XIV

Quando se ama apenas a si mesmo, e esse sentimento é demasiadamente comum,

tornamo-nos fardos para os outros sem sermos uteis a ninguém.

XV

Os caracteres orgulhosos e obstinados sdao igualmente incapazes de dar ou receber
conselhos: eles seguem apenas as impressoes de sua crueldade e de seu coragao ruim.

XVI

E a for¢a da paixdo que faz mais frequentemente tolos em matéria de amor do que a
fraqueza do espirito.

XVII

Quando se esta determinado a romper com alguém que foi amado, nao se deve, em
absoluto, refletit nem sobre a resolucao nem sobre os motivos que levam a tomar essa
decisdo: ¢ preciso ocupar-se com qualquer outra coisa que nao tenha ligagdo com a pessoa
amada. Essa divisdo enfraquecera a paixdo, fornecera coragem e forgas para vence-la
inteiramente e sem recaida. Cura-se completamente apenas quando nao se deseja e nao se
teme mais nada da pessoa amada.

XVIII

As mulheres, em sua maior parte, sao semelhantes aos enigmas: interessam quando
nao sao desvendadas, mas desde que sejam conhecidas elas cessam de agradar.”

18 Chatles Guyot, em nota para a edi¢do da Gallimard (1964, Tomo II, p. 1953. Nota I da p. 1302) aponta com
precisdo como temos aqui o fio condutor do que sera tratado na Terceira caminhada dos Devaneios de um
caminhante solitdrio.

19 Charles Guyot, em nota, levanta a questio se um pensamento como esse poderia ser verdadeiramente de
Rousseau (1964, Tomo II, p. 1953. Nota II da p. 1302). Villenave, por sua vez, coloca em nota que “Nenhum

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 2

5

3



XIX

Os bens e os males experimentados pelo sabio contribuem para a sua perfeicio. E

assim que o sol e a chuva concorrem para fertilizar a terra.
XX

Quando se ¢ orgulhoso e obstinado, nao é por falta de luzes e de conhecimentos,
mas por defeito de sentimento. Deixa-se o caminho da razio, da justi¢a e do reconhecimento.
Uma falsa vergonha impede que se retorne a ele, e quanto mais se espera, mais se fica
revoltado contra a verdade e a decéncia. O partido mais sabio para se tomar com pessoas
dotadas desse carater é o de guardar o siléncio e deixa-las voltarem a si por elas mesmas, caso
a depravagao do coragdao nao as mantenha de modo absoluto em sua obstinagao.

XXI

A inconsequéncia faz falar e agir sem reflexdo. Se as pessoas dotadas desse defeito
quisessem se lembrar de tudo o que disseram e fizeram, seriam humilhadas pelas
imprudéncias, pelas indiscri¢oes e pelos erros de conduta dos quais se tornaram culpadas.

O inconsequente fala sempre mal e nao escuta jamais o que lhe ¢ dito ou escuta mal.

XXII

Nada ¢ tdo baixo e tao covarde como procurar se justificar por meio da mentira. Um
mentiroso ¢ alvo de desprezo publico e contrai, pelo habito de querer enganar os outros,
aquele de enganar a si mesmo.

Ligamo-nos uns aos outros pela fala que deve ser a intérprete de nossos
pensamentos e de nossos sentimentos, mas se ela perdeu todo o seu crédito e toda a
confianga, todas as ligagdes da sociedade e do comércio da vida sio rompidas.

Mesmo a verdade passa por impostura na boca de um mentiroso.

XXIII

Nada deve ser mais precioso de que uma boa reputagdo. Acreditar-se-ia ser o
contrario caso se julgasse pela facilidade com a qual os homens lhe sacrificam em favor de

um vil interesse.

XXIV

Quando se examina a maneira pela qual os homens e as mulheres vivem uns com os
outros, somos tentados a pensar que foram criados tio somente para se atormentarem € se
destruirem reciprocamente.

XXV

Vejo duas pessoas que parecem extremamente ligadas pela amizade. Se eu dissesse a
cada uma delas todo o mal que me disseram uma da outra, passariam a detestar-se ainda mais

do que parecem se gostar.

escritor falou tio mal das mulheres como Rousseau, e nenhum escritor excitou mais entusiasmo entre as
mulheres: é que ele tinha amado demais” (ROUSSEAU, 1826, p. 23).

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 254 : : :



XXVI

E inutil e frequentemente perigoso dar conselho a alguém que, animado pelo ardor
de uma paixio, escuta tao somente 0s seus movimentos.

Para aconselhar bem ¢ preciso conhecer o carater da pessoa necessitando de conselho
e esperar as circunstancias favoraveis para fazer com que o receba, caso nido seja com
docilidade, a0 menos sem azedume.

Deve-se ter em mente, ao aconselhar, apenas agir em favor do beneficio dos outros
e nao misturar nenhuma motivagao pessoal a esse objetivo.

XXVII

Suporta-se pacientemente ser repreendido as vezes quando se merece
costumeiramente ser elogiado.

XXVIII

Se alguém me confia um segredo, ainda que possa ser pouco importante, devo
guarda-lo escrupulosamente. Porém, o homem sabio nao deve fazer confidéncias a nao ser
em caso de necessidade urgente e com muita circunspecgao.

Deve-se confidenciar apenas a um amigo, mas pode-se garantir que ele jamais deixara
de sé-lo? Se digo um segredo a alguém porque acredito que seja um amigo, ele acreditara
estar igualmente autorizado a revela-lo a um terceiro, considerado também como seu amigo;

este ultimo o contara a um quarto e eis o segredo da comédia.
XXIX

O despeito causado por uma inclinagao desprezada, ou quando a pessoa amada nao
corresponde em absoluto a essa inclinagdo, exige somente ser apaziguado. E gostaria, se
infelizmente me encontrasse neste caso, que me provassem a injustica e a falta de
fundamento das minhas suspeitas. Estou bem longe de buscar o crime, desejaria tio somente
ver a inocéncia.

De resto, o despeito nunca curou uma paixao. Essa cura deve ser a obra da separacao

e da auséncia: nao ha outro remédio.
XXX

Nada alivia mais seguramente as tristezas interiores do que a liberdade de se queixar
e de tirar consolagao do seio de um amigo. Porém, ha pessoas suficientemente infortunadas

para ndo ter nem mesmo esse recurso.”
XXX1

A base mais sélida do repouso e da felicidade ¢ fazer com que nao dependam daquilo
que nao depende de nos.

20 Villenave escreve em nota que “Rousseau frequentemente colocou-se, em seus escritos, entre aqueles
suficientemente infortunados, e esse recurso sempre lhe foi tolhido por conta de sua imaginacio e por suas
desconfiancas” (ROUSSEAU, 1826, p. 31).

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Namero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 255 : : :



Seria uma loucura empreender a corregdo dos vicios de outrem e ser muito vivamente
afetado por eles. E preciso se limitar a ndo os ter em si mesmo e, de resto, a tomar o tempo
como ele vem, e os homens por aquilo que valem.

XXXII

Nio temos em absoluto estudo mais essencial e mais salutar do que aquele referente
a n6s mesmos. Devemos nos aplicar a conhecer o que nos ¢ pessoalmente especifico e nao
0 que nos é estranho. E preciso nos instruir a respeito de nossas falhas para corrigi-las e a
respeito das dadivas que a natureza colocou em nds para regrar o seu uso, o objeto de sua

finalidade.”

XXXIII

Por pouco que se deseje de boa-fé examinar a si mesmo, percebe-se facilmente o
pouco que se vale e nio se ¢ tentado a ser altivo e orgulhoso. Nao se estima além do que

convém, e purifica-se seu espirito e seu coragdao do perigoso veneno da vaidade e da altivez.

XXXIV

Nunca reparastes no modo como os orgulhosos se conduzem em relagiao a outrem?
Haveis notado o desdém com que vos escutam, a arrogancia com a qual eles nio vos
respondem sendo com um sorriso zombeteiro ou alguma intengao insultante? Enrubesce-se,
por eles, por causa de sua grosseria impudente. Somente eles nao enrubescem e, se nao
excitam muita indignagdo, o que acontece mais comumente, si0 a0 menos motivo de

piedade.
XXXV

E preciso colocar uma grande diferenga entre os defeitos do espirito, da imaginagao,
do humor e os vicios do natural e do coracao. Os primeiros produzem caprichos, leviandades
e teimosias passageiras. Os outros, mentiras, dissolucdo,” ingratidio, uma obstinacio
insolente e indomavel. Perdoa-se facilmente os primeiros, jamais poupa-se 0s outros.

XXXVI

As pessoas vas e que se desconhecem teriam a ganhar caso tivessem a coragem de
tirar delas mesmas o véu que tém diante dos olhos e de se lembrarem, de boa-fé, o que sao
e de onde sairam para chegar no ponto em se encontram! Elas entdo se julgariam conforme
as luzes da equidade e as regras da razao. Por uma consequéncia necessaria, estariam bem

afastadas de pensar que tudo lhes é devido e que nao devem nada a outrem.

XXXVII

Sempre quis um amigo que fosse um confidente a quem pudesse abrir a minha alma,
um conselho nas minhas deliberacbes, um consolador em meus infortinios, um outro de
mim mesmo pelas ligacoes de ternura e de fidelidade. Acreditei, enfim, ter encontrado esse

21 Na edic¢do de 1826, sob responsabilidade de Villenave, lé-se: “(...) para regrar seu uso, o objeto e « finalidade”.
A edicdo da Slaktine mantém a formulacio da frase como aparece em 1826.

22 Na edicio de 18206, sob responsabilidade de Villenave, lé-se “dissimulaciao” e ndo “dissolucdao”. A edicdo da
Slaktine preserva a palavra “dissimulagdo”.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 256 : : :



tesouro inestimavel, porém me enganei. A traicdo que experimento me ensinara a nao me

fatigar a procura de uma quimera.
XXXVIII

Ofereceram-me as mais fortes promessas solenes de apego, elas foram
acompanhadas das expressdes mais afetuosas, dos juramentos mais lisonjeiros e das mais
sedutoras demonstragdes. Porém, tudo isso nao passava de uma linguagem que parecia tudo
dizer e que nao significava nada. O coragdo tinha o ar de entregar-se a sentimentos ternos e
sinceros e, no fundo, nao sentia nada. Penetrei enfim através de todas essas aparéncias, reduzi
a fala ao seu verdadeiro sentido. Apreciei os testemunhos mais especiosos em seu justo valor
e vi somente indiferenca, cupidez e perfidia.

XXXIX

Nao ha nada de mais incerto e de mais fragil do que as amizades humanas. Para
forma-las é preciso anos e, algumas vezes, basta um momento para destrui-las. E o que foi
destruido em um instante nao sera reestabelecido em um século. As amizades fundadas sobre

a honra e sobre a virtude nao sao suscetiveis desse inconveniente.

XL

Um de meus amigos tinha o coragiao ressequido pelos tratamentos indignos que
provava da parte de uma pessoa a quem estava ligado. Ele estava terrivelmente triste,
perguntaram-lhe pela razao disso: preservou o siléncio. Ele me confiou que iria se afastar
definitivamente das suas relagdes e viver no mais intenso recolhimento. Respondi-lhe que
nao era esse o remédio. Vedes a todos, lhe disse, exceto a pessoa em questio, e estareis em

breve tranquilo e feliz.
XLI

E insustentavel viver sob um mesmo teto com pessoas em relagao as quais é preciso
sempre estar atento, sempre desconfiado, sempre com a guarda levantada: seria a mesma

coisa passar a vida no bosque em meio a lobos e javalis.

XLII

Ofenderam-me cruelmente no fundo do meu coraciao e me ofendem todos os dias.
Porém, Deus ndo permita que eu me entregue a desejos de vinganga! Sinto que ainda farei
bem aqueles que me fizeram e que me fazem tanto mal. Estaria mesmo mais disposto a fazer
avangos do que a exigir satisfa¢oes, se acreditasse relembra-los dos sentimentos de justica e
de amizade. Porém, perdoei tantas vezes, me precavi tao frequentemente sem sucesso que
nao tenho mais coragem para renovar diligéncias que me degradariam em pura perda.

XLIII

Qual o carater mais dificil de ser corrigido do que aquele de uma pessoa cuja
imaginacao ¢é caprichosa e bizarra, cujo coragao ¢ altivo e imperioso, cuja vontade é dura e

23 Villenave escreve em nota que “Todo o carater de Rousseau esta tracado aqui em poucas linhas”.
(ROUSSEAU, 1826, p. 40).

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 257 : : :



obstinada, cujos sentimentos sao baixos e interessados! Um carater como esse nao fara jamais
sendo a infelicidade da pessoa dotada dele e o desespero daqueles que se interessam por ela.

XLIV

Nao ha verdadeira beatitude a nio ser na paz interior da alma, e s6 se pode gozar
dessa paz pela virtude.

XLV

Quando verdes alguém audacioso e servil digais, sem temor de vos enganar, que essa
pessoa ¢ viciosa. E, quando verdes alguém modesto e firme digais, com a mesma seguranga,

que € Virtuoso.
XLVI

As aflicoes do tempo presente seriam de pouca monta se elas nao nos recordassem
a lembranga dos prazeres do tempo passado. N6s s6 nos queixamos do que é porque

lamentamos o que nao ¢ mais.
XLVII

Ha dois tipos de ciime: um ¢é delicado e s6 o temos porque nio nos estimamos
suficientemente. O outro é grosseiro e s6 0 temos porque Nao estimamos suficientemente a

pessoa amada: este é uma injuria, o primeiro é uma prova de apego.
XLVIII

Talvez o meio mais seguro e mais eficaz para acalmar uma grande dor ¢é entregar-se

a ela sem resisténcia.
XLIX

O melhor de todos os habitos seria nio contrair nenhum, sendo absolutamente
independente e separado de tudo. Ha somente o homem esclarecido, sabio e corajoso para
poder adquirir esse império sobre si mesmo.

L

Quanto mais se tem paixOes, menos se ¢ livre. Elas fazem com que nas¢am as
necessidades e estas sempre estao acompanhadas do desejo de satisfazé-las.

LI

Temos trés tipos de vinculos:

Os primeiros, urdidos pela natureza, sao inevitaveis: tal ¢ a submissao de um filho ao
seu pal.

Os segundos dependem da sorte, seja por merecimento ou nao. Deles ¢ permitido
procurar se desfazer: tal é a pobreza, etc.

Os terceiros provem de nossas ligaces e de nossos engajamentos. Se a honra e as
leis consagraram esses engajamentos ¢ preciso se submeter as correntes impostas por elas:
tal é o casamento, etc., etc.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 258 : : :



Porém, caso sejam engajamentos inuteis ou prejudiciais, aos quais a complacéncia

o

S

a boa-fé exageradas deram lugar, ndo temos nada melhor a fazer sendo sacrifica-los

[~

liberdade, e subtrairmo-nos absolutamente e sem retorno aos caprichos, a bizarrice,
falsidade e a ingratidao de outrem.

LII

Fala-se bem somente quando se sente o que ¢é dito.

A natureza colocou no sentimento uma persuasao que as palavras nio operam em
absoluto e que a arte ndo poderia imitar.

Nao ha nada de verdadeiro e de expressivo a ndo ser o que parte do coragao: pode-

se ve-lo e escuta-lo mesmo sem a ajuda da voz e das orelhas.
LIII

De todas as virtudes, a mais admiravel é o perddo das injurias quando a vinganga sé
depende de nos.
Tem-se uma alma generosa somente a medida em que sabemos desprezar o que

ordinariamente produz a indigna¢ao ou, a0 menos, dar a isso somente uma leve atencao.

LIV

O que é um impertinente? E um tolo tao repleto de si mesmo que considera os outros
como nada.

LV

Quantas pessoas profanam o nome e o uso da amizade! Para uns, é somente a arte
da mentira e do interesse. Para outros, um estratagema para alcancar mais seguramente 0s
seus objetivos.

Vale infinitamente mais estar sozinho e isolado do que abrir a sua alma para tais
amigos.

LVI

Para conservar um amigo ¢ preciso tornar a si mesmo capaz de sé-lo.
Uma pessoa que relaciona tudo a ela, que ama somente as coisas relativas a sua

conveniéncia particular, deve renunciar as doguras e as vantagens da amizade.

LVII

Ha tido somente sentimentos puros e honestos que possam formar os lagos de
amizade, mas o interesse os desata.

LVIII

Ter uma exagerada boa opinido de si é uma pequeneza vergonhosa que cedo ou tarde
traz infelicidade.

LIX

Nio ¢ exercendo o império sobre os outros, mas ao dominar a si mesmo que se pode
unicamente lisonjear-se por ter alcangado a felicidade.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 259 : : :



LX

O nascimento e as dignidades sdo titulos vaos que a sorte propicia. E pelos
sentimentos que se deve ser nobre e grande. Somente a virtude merece a admiragdo e o
respeito dos homens.

LXI

O casamento ¢é o vinculo mais geral e o mais extenso da sociedade, porém é muito
necessario que seja sempre aquele responsavel por unir mais sinceramente um homem a uma
mulher.

LXII

As pessoas mais inconstantes se orgulham, por vezes, de uma obstinacdo a toda
\% ua ligei ua tei i vam igu u; ueza.
rova, mas sua ligeireza e sua teimosia comprovam igualmente a sua fraqueza

LXIII

Nada é comumente mais dificil do que engajar o amor-préprio a uma empreitada que

de inicio se recusou a realizar.

LXIV

Ha pessoas que preferem arriscar tudo e perder tudo pelo orgulho do que reconhecer
as suas falhas e se retratar com prudéncia e simplicidade.

LXV

Um homem sabio esta igualmente afastado da fraqueza que acredita sem
discernimento e do pirronismo que transforma o nao acreditar em nada em um mérito

lastimavel.
LXVI

E pelas obras que conhecemos o caréter. Tenta-se em vdo me dizer que se tem o
coracio excelente, quando niao vejo nem o candor que o caracteriza, nem a complacéncia
que lhe é um atributo, nem algum desses movimentos tdo expressivos do sentimento que
procura agradar e que teme ofender. Procura-se inutilmente afetar essas ternas impressoes
da alma quando nao sdo sentidas. E somente os imbecis sio por muito tempo enganados
pela dissimulagao e pela falsidade.

LXVII

Nao devemos jamais achar ruim que alguém nao tenha gosto por nés. Ha simpatias
e antipatias naturais experimentadas por todos. Vé-se uma pessoa e, sem saber quais sdo as
qualidades de seu espirito e de seu coragao, sente-se inclinacio ou repugnancia em ligar-se a
ela. Seria bem diffcil justificar a si mesmo essa atragao ou essa distancia.

Porém, nada deve nos impedir de observar, a0 menos quanto aqueles em relacao aos
quais nao nos sentimos dispostos a gostar, o que os deveres comuns de humanidade e uma
educacio honesta exigem de todo mundo. E preciso se manter af e nada seria tio criminoso
e monstruoso quanto testemunhar a essas pessoas sentimentos que NAo temos No coragao, e
lhes iludir por meio de aparéncias enganosas.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 260 : : :



LXVIII

Se prestassemos seriamente atengdo no cariater da maior parte dos homens e
mulheres notarfamos facilmente que as pessoas que se admiram com mais facilidade sdo as
menos afetadas pelos sentimentos com os quais as supomos dotadas.

LXIX

Nao ha ninguém que nio tenha falhas, mas elas sio desculpaveis quando ao menos
sao compensadas por algumas virtudes.

LXX

Por que nos afastamos frequentemente do alvo que temos em vista? E porque nio
comparamos 0s meios e o fim a que nos propomos. Tomamos uma rota ruim e um orgulho
obstinado impede de tomar o caminho correto. Deseja-se que tudo se curvasse sob o império
absoluto de um humor altivo e imperioso. Os acontecimentos produzem enfim humilhacio
e arrependimento, porém nao ha mais tempo.

LXXI

A escravidao mais dura é certamente aquela de uma paixdao em relagao a qual se deseja

desembaragar, mas nao se pode.
LXXII

O verdadeiro amigo oferece seu coragio sem reserva, sem condi¢do e unicamente
porque ama. Ele tem sinceridade, delicadeza, transportes e fidelidade de sentimento.
O falso amigo s6 ama relativamente ao seu proprio interesse e, caso a cupidez o

aconselhe, torna-se ingrato e traigoeiro.
LXXIII

Quanto mais sentimentos se tem, mais percebe-se como siao encontrados apenas
raramente alhures. A comparagdo feita de si em relacio aos outros ¢ um amor-proprio
razoavel e necessirio que ressarce um pouco o que se sente na amizade. F uma espécie de
consolacdo, quando estamos aflitos, encontrar apenas indiferenca por parte daqueles cujos
coracOes tinhamos direitos bem fundados.

LXXIV

Tudo o que seduz pelo exterior nao passa frequentemente de uma careta perigosa e
funesta. A exterioridade enganosa da probidade, da amizade e do apego sao semelhantes a
esses leves vapores que aparecem sobre as colinas imediatamente antes da aurora e que os
primeiros raios de luz dissipam inteiramente. Nao encontramos mais do que uma rocha dura

e seca onde antes estava coberto por vapores.

LXXV

Tentou-se em vao disfarcar seus objetivos e intengdes secretos, a mascara cai cedo
ou tarde. A causa se manifesta pelos efeitos, um carater imitado se desmente, enfim, porque
ele ndo tem esses sintomas verdadeiros que sao uma dadiva preciosa da natureza.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 261 : : :



LXXVI

Nao me fiarei mais nem na aparéncia nem na fala dos homens: fui muito
indignamente enganado por eles. Aprenderei, por uma longa experiéncia e pelo exame mais
refletido a quem poderei seguramente oferecer toda minha amizade e toda a minha confianga.
E quando tiver descoberto esse precioso tesouro comegatei a ser verdadeiramente feliz.**

LXXVII

Os zelos oferecidos com o objetivo de agradar alguém de quem nio gostamos sao
sempre esforcos inuteis. Porém, quando gostamos, agradamos sem dificuldades e sem
embaraco.

Fragmentos diversos
125

Nao desejastes em absoluto serem meus protetorfes], meus mecenas, mas meus
consoladores e meus verdadeiros amigos; e eu nao vos dirigi em absoluto louvores, mas vos
amei ternamente.?

Sr. Marechal e Madame Marechala, recebei com bondade esta homenagem de meu
coragdo e possam meus escritos, vencedores do tempo, transmitirem a outras eras esse

monumento do meu respeito e da minha dedicagio a vés.”’

2

Antes de me afastar do puablico, como fago agora, junto ao qual suspirava durante
muitos anos, desejei oferecer-lhe uma coletanea completa e correta dos meus escritos que
foram acolhidos por ele separadamente, esperando que deseje ainda agora acolhé-los
reunidos e corrigidos dessa multidao de erros e de contrassensos que pululam em todas as
edicdes feitas até aqui, por diversos editores, e que nao deixaram de se esgotar com facilidade.
Ea primeira edi¢do da qual participei, ela sera a dltima, contém tudo o que me restava de
manuscritos apresentaveis e como sé a fago pousando a pluma...

3

Dispenso os leitores ou antes a mim mesmo dos ternos versos que me escaparam

outrora e em relagao aos quais me envergonho hoje. Pois, além de serem ligdes ruins para

2+ Villenave escreve como “Rousseau nido péde encontrar esse tesouro sempre procurado, e que foi a
necessidade, o tormento e o erro de sua vida” (ROUSSEAU, 1826, p. 58). [N.T].

% A mudanca da numerag¢do romana para a cardinal foi feita pela edi¢do da Gallimard e é seguida por mim.
[N.T].

26 Como ¢ indicado em nota na edigdo da Pléiade (1964, Tomo 11, p. 1956, Nota 1 da p. 1320), estes primeiros
fragmentos, talvez até o sexto, provavelmente estio ligados ao projeto de edi¢do geral das obras de Rousseau
pensado por ele em 1765. [N.T.].

27 Rousseau conheceu o senhor e a senhora Luxemburgo em 1759, tendo vivido em uma causa fornecida por
eles em Montmorency enquanto o lugar onde moraria, em Mont-Louis, estava sendo reformado. Eles foram
considerados por Rousseau como bons amigos. [N.T.].

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 262 : : :



oferecer aos jovens que talvez lerdo esses escritos, convém somente a coracdes corrompidos
ousar na idade da razao fazer alarde dos desregramentos de sua juventude.

4

Nao chamo essa coletanea de mznbas obras porque as obras de um homem nao sao as
coisas que diz, mas as que faz, e infelizmente estou bem distante de fazer um livro das
minhas.

5

Para a grande edigao

1 — Semelhante a esses frutos comidos por um inseto que sao dourados a vista,
perfumados ao odor e que lisonjeariam menos os sentidos se o coragao fosse mais sao.
2 — Como esses campos tio ricamente ornamentados nos quais a abundancia de

flores anuncia uma colheita ruim.

6

Como o estado do homem de letras, antes tao honroso, esta aviltado aos olhos do
povo desde que viu de perto os seus participantes. O nome de poeta, antes veneravel e
sagrado ¢ um]a] injuria em nossos tempos, ¢ um homem desejoso de conservar algum tipo
de dignidade dificilmente ousaria confessar-se autor. De onde nasce esse desprezo e essa
ignominia? Oh verdade, quando nosso interesse nio for nada diante de ti, o que sera do
orgulho literario? O que o povo pode pensar de todas essas academias observando o que se
passa naquelas ao seu alcance? * Ele vé com surpresa bandos de imbecis tornarem-se na
provincia assuntos académicos e as honras literdrias prodigalizadas aos imbecis.”

Quando o vulgo vé extrair de seu seio tantos assuntos académicos, quando ele
aprende a respeito de quantas pesquisas frivolas sao conduzidas por essas sociedades
autorizadas pelo favor do principe, quando tantas assembleias de homens de letras lhes
oferece com dificuldade alguns homens sensatos.”

7

Se ¢ preciso sociedades literarias, questao que nao pretendo resolver e a qual nao
desejo levantar. E certo ao menos que elas ndo poderiam ser em nimero excessivamente

pequeno para a honra® das letras e para o progresso das ciéncias.
8

De que servem tantas academias abertas ao pequeno numero daqueles que as
honram? Menos para distinguir esses grandes homens do que para dar-lhes iguais. Sao
rebaixados quando tantos talentos fracos sao elevados ao seu lado e o verdadeiro mérito,

28 Nesta frase e nas duas antetiores, no original, ndo aparece o ponto de interrogacio. [N.T.].

2 ‘Imbecis’ apatece riscado no manuscrito. Nota traduzida da edi¢io da Pléiade (doravante sinalizada N.P.).

3 A edi¢io da Pléiade indica pertinentemente em nota como o assunto tratado pelos fragmentos 6, 7, 8 ¢ 9
parecem ligar-se a preocupag¢bes contemporaneas ao Discurso sobre as ciéncias e as artes, de 1750 (1964, Tomo 11,
p- 1956, Nota da p. 1321). Note-se ainda como, apés a publicagdo do chamado primeiro Discurso, Rousseau
respondeu a varias tentativas de refutacdo de sua tese, conforme a qual o avanco das ciéncias e das artes ndo
tiveram uma influéncia positiva na moral dos povos. [N.T'].

31 A primeira redacio aparece riscada: “ir utilmente aos seus fins”. [N.P.].

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 263 : : :



esquecido ou confundido entre a multidao, se indigna ao ver prodigarem ao vulgo um prémio
devido unicamente a ele.

9

A sorte reune trés homens letrados em uma pequena cidade: rapidamente erige-se
uma Academia de vinte ou trinta membros dos quais aqueles trés sao toda a substancia.
Entretanto, esses letrados morrem, a Academia subsiste esvaziada igualmente de espirito e
de saber e nao faltam 14 os trinta sabios mais do que os dez generais que faltavam em Atenas.”

10

Essa linguagem efeminada, pueril, aspera, desprovida de calor e de forga, essa trama
de frases rebuscadas, esses floreios extravagantes e bizarros que eram tomados por espirito,
e esse tom vil de zombaria que profanava os assuntos mais graves e tornava até mesmo a

razao ridicula.®
11

Que diferenca em relagio aos nossos autores, incessantemente obrigados a louvar

em voz alta aquilo que criticam em voz baixa, a pensar de uma forma e falar de outra.

12

Estilo impetuoso e cortado. Frases curtas, nunca maximas.

13

Afinal, além de ter mais do que ¢ fisico na constitui¢io de nossas almas, ha bastante
diferenca entre o que ¢ o espirito de um homem ao sair das maos da natureza e o que pode
se tornar pelo habito, pela educagio e por seus preconceitos.”

14

A moral tem uma grande influéncia sobre o fisico e muda, algumas vezes, até os
tracos do semblante. Havia mais sentimento e beleza nos semblantes dos gregos antigos do
que nos de hoje em dia, hda mais asticia e menos grandeza nas fisionomias dos romanos
modernos do que naquelas dos antigos.”

15

A vinganga, diz Platio, é igualmente nociva ao ofensor e ao ofendido. Ao primeiro
porque ¢ escravo de sua paixio, ao outro porque ¢é a vitima.*

32 Em seguida, pode-se ler essas palavras riscadas: “Com o que se ocupa uma sociedade assim? Com pequenos
versos galantes os quais CoZn recusou a autoria, a resolver alguma [ ]| em honra das damas, que nio teve a
coragem de percorrer esses memorandos insipidos. [N.P.].

3 Esse fragmento estd presente no verso de uma folha rasgada. Na frente da folha, encontra-se o esbogo de
uma carta ao senhor Philopolis, redigida no outono de 1755. [N.P.].

3 Esse ¢ um tema caro a Rousseau, o da relacdo entre o registro da natureza, do que é universal e, de outro
lado, aquele da cultura, da contingéncia e, portanto, da variabilidade. [N.T.].

% A articulacdo entre o campo da moral e o sensivel é explorada por Denis Diderot no texto Carta sobre os cegos
para uso dos que veemr, de 1749. [N.T.].

36 A referéncia deve ser do dialogo platonico intitulado Gdrgias. [N.P.].

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 264 : : :



16

O homem ¢ o mais nobre dos seres criados, o homem ¢ a gléria da terra na qual
habita. Se Deus se compraz com alguma de suas obras ¢ certamente com o género humano,
pois tudo em nés que ¢é da natureza é admiravel; é apenas por sua propria obra que o homem
se desfigurou.

17

Reflexoes

Quereis conhecer o interior de um homem que se escamoteia? Pe¢a por um conselho.
18

Cada um, diz um autor célebre, odeia o louvor quando o acredita falso. Ele se engana, muitos
amam o louvor menos como uma verdade lisonjeira do que como um signo do desejo que
se tem de agradar, como um ato da dependéncia em que alguém se coloca diante deles. Pouco
se importam caso haja mentira contanto que os lisonjeiem. A baixeza dos louvores oferecidos

a eles compensa a verdade.”

19

Existe essa diferenca entre o ciume e a emulac¢do: a emulaciao tende a nos elevar ao

nivel dos outros, e o ciime rebaixa os outros a0 nosso nivel.

20

Entre nés é o corpo que anda, entre os orientais é a imaginacao. Nossas caminhadas
se ligam a necessidade de agitar nossas fibras rigidas em busca de novos objetos. Entre eles,
o movimento do cérebro supre aquele da pessoa, permanecem iméveis e o universo caminha
diante deles.

21

Os seres imortais e sensiveis possuem uma maneira de existir da qual ndo temos ideia
e sobre a qual nao poderfamos raciocinar. Pois, em relagiao a nds, a sensibilidade se liga ao
desejo de conservagao. O estado natural de um ser mortal, tal como o homem, capaz de
sentir prazer e dor ¢ o de se comprazer com o sentimento de sua existéncia, o de sentir com
prazer aquilo que tende a conserva-lo e sentir dor em relagdo aquilo que tende a destrui-lo: é
nesse estado natural e simples que ¢ preciso procurar a fonte de nossas paixdes.

Engana-se quem acredita que a primeira é o desejo de ser feliz. A ideia de felicidade
¢ muito composta, a felicidade ¢ um estado permanente cujo apetite depende da medida de
nossos conhecimentos, enquanto nossas paixoes nascem de um sentimento atual
independente de nossas luzes. O desenvolvimento é feito com a ajuda da razao, mas o
principio existia antes dela. Ja disse qual ¢ entdo esse principio, o desejo de existir. Tudo o
que parece estender ou reforcar nossa existéncia nos lisonjeia, tudo o que parece destrui-la
ou estreita-la nos aflige: essa ¢ a fonte primitiva de todas as nossas paixdes.

37 Pode-se ler, riscado, “Vocé me adula, mas me agrada”. [N.P.].

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 265 : : :



Essa medida de existéncia ou, para falar mais propriamente, de vida, nao ¢ sempre a
mesma, ela tem para nés uma certa latitude, é suscetivel de crescimento ou de diminuigao.
Ela esta no sentimento que a aprecia, mas esse proprio sentimento é passivo, depende de
muitas coisas: dos sentidos, da imaginag¢ao, da memoria, do entendimento, mesmo o habito
a afeta e a modifica, mas nada a afeta a nao ser pela relagdo com nossa existéncia ou pelo

julgamento que essa afeicdo nos faz carregar.
22

Verter flores e ligrimas sobre vossas honraveis cinzas.™

Ela tinha muito espirito sem se afobar em mostra-lo. Ele era por demais sélido para
as pessoas frivolas, por demais fino para os grandes raciocinadores. O que ela dizia era por
demais justo para os primeiros e por demais delicado para os outros.

Porém, sua dogura ndo era uma fraqueza, era uma virtude. Ela sabia como ser firme
sem ser obstinada, a uma s6 vez repleta de sensatez e de complacéncia. Sua vontade cedia a

todo mundo, seu julgamento cedia tio somente a razao.

23

Deixai essa terra infeliz; passai, alma pura, para a estadia da paz eterna. Mulher jovem
e virtuosa, nao estaveis em seu lugar aqui embaixo, estaveis com pressa para satisfazer os
deveres de vosso estado a fim de poder deixar a vida apds ter merecido o prémio por isso.
Ide, na flor da idade, procurar a recompensa das grandes virtudes. Porém, deixai 2% terna
amizade...

O carater da Isabelle era mais do que modesto, era simples, ela nao ostentava seu
mérito e ele era pouco conhecido. Outros puderam vé-la como menos amavel justamente
por aquilo que deveria fazer com que fosse mais amada. Ela tinha talentos, isso era
conhecido, porém ela mesma fazia tdo pouco caso deles que se era tentado a toma-la
literalmente. Aqueles que penetravam para além viam nela qualidades mais preciosas, sabiam
bem render-lhe o tributo de estima que lhe era devido.

24
Que penal Poucos a viram e ninguém ira revé-la.
25

A maior parte dos homens, meu caro Paulino, murmuram contra a natureza por ter-
lhes ofertado dias tao limitados e contra o tempo que corre em tal velocidade que, com
exce¢dao de um nimero bem pequeno, todos os outros passam a sua vida a se preparar para
viver. Essas queixas nao sao somente, como se pensa, do povo com espirito vulgar, viu-se
mesmo grandes homens ousarem repeti-las. A arte é longa, dizem os médicos, e a vida ¢é
curta. Aristoteles reprova a natureza de modo pouco conveniente a um sabio quando a acusa
de ter prodigalizado séculos de vida a animais vis enquanto o homem, destinado a grandes
coisas, tem o curso de sua vida limitado a um nimero tio pequeno de anos. Ele nao deveria

38 Chatles Guyot, responsavel pelas notas referentes a Miscelinea de literatura e de moral, sugere que este fragmento
e talvez os dois seguintes se referem a Isabelle Guyenet, falecida durante o parto, em 1767. (1963, Tomo II, p.
1957. Nota I da p. 1325).

% Onde se 1é “a mais terna”, a palavra “mais” aparece riscada no manuscrito. [N.P.].

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 266 : : :



dizer que temos pouco tempo, mas que o perdemos muito, pois acharfamos nossa vida
suficientemente longa para fazer coisas grandiosas se soubéssemos emprega-la bem. Porém,
passando-a em meio ao luxo e a ociosidade, sem fazer-lhe nenhum uso util ndo é nem um
pouco impressionante que antes de ter percebido sua duragdo sintamos o seu fim. Nossa
vida é por demais curta, é verdade, ndo por culpa da natureza, mas por nossa culpa, ela é um
bem em relagdo ao qual somos mais prédigos do que pobres. Uma sabia economia pode
conservar e fazer valer uma fonte médica® enquanto que riquezas imensas perecem entre as
maos de um dissipador. A mesma coisa acontece com o emprego do tempo, e aquele a nés
ofertado ¢ suficiente para muitas coisas por quem quer que saiba usa-lo bem.

Por qual motivo entao reclamamos da natureza? Saibamos aproveitar da vida a
consideraremos suficientemente longa.

E um quarto de nossa vida nao ¢ vivido por nés."

26

O que vocé me disse, meu jovem? Que estou alarmado por vocé, que lamento por
til Vocé teme amar, entdo vocé ama, esse temor somente aparece apos o mal. Porém, quando
se ama

tememos amar.*

nao. A primeira expectativa de amor seduz mais do que amedronta, sem examinar o
que sentimos entregamo-nos a ele. Quanto mais esses transportes sio doces, menos
procuramos conhecé-los, por medo de sermos obrigados a vencé-los apds temo-los
conhecido. Assim, vocé nao pode dar conta a si mesmo do estado do teu coragao: ele nao
teme, nem espera: estd inquieto. Sua inocéncia ingénua desejaria esclarecer-se sobre seus
verdadeiros sentimentos. Vocé veio consultar um amigo da verdade a quem as paixdes nao
sao desconhecidas, vocé nio teme perturbar seu repouso para assegurar O teu. Jovem
insensato, o que vocé me pede? E preciso que eu me desgarte para te conduzir e que aqueca
meu sangue, ja meio gélido, com imagens perigosas as quais jamais se contempla
impunemente? Mas qué, eu sinto demasiadamente que ao procurar seus tragos apagados pela
idade renovo em mim a impressao charmosa delas e, para atender aos teus desejos
indiscretos, talvez* ceda 2 minha inclina¢ao mais do que a tua inconveniéncia.

Aproveite 20 menos dos perigos aos quais vocé me expde* e torne-se sabio por meio
da minha experiéncia.

Fui feliz.

Oh, minha crianca, eu amava, ¢ minha felicidade comecava onde terminava os meus

prazeres.

27

Menos descontente em relacio aquilo que te devolvi do que com aquilo que, em
absoluto, eu nao te pedi mais.

40 1.é-se no manuscrito original, riscado, “uma bem mediocre”. [N.P.].

4 Aparece na parte de baixo da pagina: “a metade da vida”. [N.P.].

4 1é-se no manuscrito original, riscado, “talvez, também, vocé ndo ame em absoluto”. [N.P.].

4 Aparece no manusctito original, riscado, “a despeito de mim mesmo”. [N.P.].

4 Aparece no manuscrito original, riscado, “perigos que vocé me faz correr, e males os quais vocé faz com que
me lembre”. [N.P.].

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 267 : : :



28

Do sdbio. Ensaios de Moral: XII p. 8.%

A vida crista, sendo oposta a torrente da natureza, quem nao resiste em absoluto a
essa torrente ¢ necessariamente arrastado por ela. Basta faltar for¢a para que logo falte virtude
e tornar-se por fraqueza tao infeliz quanto a maior parte dos homens.

29

Esses primeiros filbsofos eram virtuosos, eu o consinto, eram mesmo muito mais do
que 0s NOssoOs que s3a0, No entanto, bem mais sabios do que nenhum dos antigos jamais o

fol.
30

Assim, aquele que perdoa podendo punir reune os prazeres da vinganca com os da

cleméncia. Porém, aquele que pune nao os reune.

31

Exceto que o passado nio nos interessa mais senao pelas indugdes que fazemos

quanto ao futuro.

3 246

O homem ¢ levado pela natureza a seguir seus apetites, esse € seu primeiro principio
ativo, partilhado por todos os animais. O sentimento que se experimenta ao satisfazer um
apetite se chama prazer e o sentimento contrario se chama afli¢ao ou dor.

A continuidade de nosso ser faz com que distingamos nossos apetites conforme
aqueles presentes, passados e futuros. Os primeiros sao os tnicos em relacao aos quais temos
o sentimento atual, os segundos agem sobre nds somente pela memoria e os terceiros apenas
pela previsao.

Chamo de prazeres concordantes aqueles que se associam uns com 0s outros e que
um mesmo individuo pode experimentar. Chamo de prazeres discordantes aqueles que sao
incompativeis e se excluem mutuamente. Fago a mesma distingdo com as dores.

A concordancia ou discordancia dos prazeres e das dores ¢ simultanea ou sucessiva.
A primeira é a dos apetites que podemos ou nao satisfazer. A segunda é daqueles que se
associam ou se excluem em tempos diferentes.

E duvidoso caso o animal possa ter muitos prazeres verdadeiramente simultaneos.
Que se possa, por exemplo, atribuir a uma s6 vez o sentido da vista a objetos encantadores
e o do paladar a alimentos deliciosos sem que uma dessas sensaces®’ nos distraia da outra;
porém, ainda mais duvidoso é que se possa verdadeiramente reunir a0 mesmo tempo dois
sentimentos opostos como um verdadeiro prazer e uma verdadeira dor.

Digo que essas questdes sio duvidosas, pois ndo poderiamos resolvé-las pela
experiéncia, visto a multiddo e a inconcebivel rapidez dos instantes nos quais nossa aten¢ao
se divide entre duas ou mais sensagdes que nos atingem a0 mesmo tempo, para atentar-se

4 Tirado do texto de Pierre Nicole intitulado Ensaios sobre moralidade. [N.P.].
46 Na marca d’agua do papel onde estd escrito este fragmento, pode-se ler a data 1759. [N.P.].
47 Acima, no espago entre as linhas, pode-se ler: “digo a mesma coisa das aflicdes”. [N.P.].

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 268 : : :



sucessivamente as suas impressoes diversas, e que nos impede de distinguir se o seu efeito é
sucessivo ou simultaneo.

Quanto aos prazeres sucessivos, parece que todos o que a natureza humana em geral
¢ capaz de experimentar podem ser provados por cada homem em particular. Porém, essa
verdade precisa de distingdes, pois os apetites comuns a espécie nao deixam de variar muito
entre os individuos. Nem todos tém os mesmos gostos em todas as coisas, nem 0s mesmos
graus de sensibilidade. De sorte que a alguém pode causar nojo aquilo mesmo [que| agrada a
um outro, e certo prazer capaz de agradar alguém por sua delicadeza é, precisamente por
isso, insipido a um outro cujos sentidos sao mais grosseiros.

Ha apetites, gostos de idade, de sexo, de temperamento, de situa¢ao e de habito sobre
os quais nao se deve disputar porque eles se ligam a certas modificagoes de nosso ser as quais
nao dependem em absoluto de nds e que nao sao as mesmas em todos os individuos nem
em cada individuo em todos os tempos.*

Ha prazeres sensuais mais ou menos duraveis. Ha os que sao desgastados pelo habito,
outros que lhe resistem, outros que o habito enfraquece a intensidade, mas que ele transforma
em verdadeiras necessidades, de sorte que sem estar lisonjeado pelo seu gozo fica-se
atormentado pela sua privagao.

3349

Lede, Senhor, os didlogos de Platio e percebereis que fazeis o papel do sofista
orgulhoso e vosso adversario o de Socrates. Ele vos esmagaria modestamente com
argumentos terriveis aos quais responderieis altivamente com injdrias no lugar de razdes.

34

Acredito, sem ser um grande profeta, poder vos predizer facilmente a sorte a que vos
preparais. Perecereis como um desatinado pelo ferro® do melhor de vossos amigos, ou sereis
visto algum dia como vil e penitente tardio entre os bracos de um monge,’ lutando contra o
medo da morte e do diabo.

35

Por mais que tivesse esperanga de me por de modo mais confortavel, limitar-me-ia
de bom grado ao necessario para alcangar para minha familia, um dia, mais abundantemente
o confortavel, porém com dificuldade posso ganhar com o que sustenti-la. O pouco que
economizaria por semana nao faria em vinte anos uma poupanga suficiente para me fornecer
um rendimento concreto. Tenho necessidade disso para me alegrar ou me consolat,** para
animar minha coragem, minhas forgas e suportar sem me queixar de um trabalho continuo
cujo desfecho se dara apenas com o fim da minha vida. Domingo vou a taberna com a minha

4 No manuscrito, nesta passagem, existem muitas frases riscadas: “A sensualidade de uma crianga limita-se a
comer agucar e ela ndo considera como soberano bem sendo um lugar abundante e fértil. Nao se passa a mesma
coisa com vinte anos, a sensualidade de uma crianga nao é mais aquela de um jovem, e os gostos do jovem...
aquele de um idoso nao os mesmos.” [N.P.].

4 Chatles Guyot sugere, baseado no que estd escrito nos papeis onde estio os fragmentos 33, 34, 35, 38, 39,
41, 42 ¢ 43 que eles devem datar de 1764 (1964, Tomo 11, p. 1959. Nota I da p. 1330).

50 “Ferro” deve ser entendido como algum tipo de arma tal qual uma espada, uma lanca ou uma flecha.

51 A palavra “capuchinho” aparece riscada. [N.P.].

52 Lé-se, riscado, “de quando em quando aos domingos”. [N.P.].

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 269 : : :



esposa, pois nao tenho condi¢ées de me elevar acima do meu estado e de me meter a
corromper mogas honestas ou ir a lugares perniciosos. Meu amigo, lhe diz sua esposa com
um ar que me penetrou, sei bem que vocé, ademais, nao tem vontade de fazer isso. Nao, ele
disse, pois dessa maneira minha familia sofreria. Bebamos.

3653
A solidao

Seres inanimados os quais preferiria a sociedade dos homens.

37

Se sob o carvalho onde repousardo as minhas cinzas.

38

No seio da supersticio, onde a razio nao tem nenhuma forca, é preciso
necessariamente que a filosofia tome um ar misterioso para se impor. Sem isso, todas as

verdades que sdo apenas demonstragoes nao encontrariam nenhum sectario.

39

Sem duvida, seria preciso dizer coisas boas, mas para dizé-las utilmente seria preciso

comegar por’* se fazer escutat.

40

Os dois sexos valeriam mais, se estimariam mais e estejais certo de que o verdadeiro

amor nao perderia nada com isso.

41

Ha quase tao somente os loucos para poderem se passar por professores de sabedoria
e, nos tempos em que ha uma multidao de filésofos, sao sempre aqueles nos quais se vé

menos sabios.

42

Oh, gregos, tranquilizai-vos. A frota® que se aproxima em disparada é* das nossas,
reconheco a bandeira do invencivel Aquiles. Lesbos foi tomada, ele nos traz a vitéria em sua
companhia.’’” Os deuses vido entregar Heitor e a Frigia aos golpes desse heroi.

43

Errava em densas trevas, o brilho repentino do dia me ofuscou e continua me
arrebatar o dia. Meu cora¢io languescia sem esperanca.” Tomo consciéncia de minha
felicidade e nao ouso acreditar nela.

53 Chatles Guyot sugete que este fragmento e o seguinte devem datar do inverno entre 1758/1759 porque estdo
junto com contas relativas ao padeiro desta data (1964, Tomo II, p. 1959. Nota da p. 1330).

54 Lé-se, riscado, “descobrir o segredo de”. [N.P.].

% LLé-se, riscado, “é uma fiofa amiga”. [N.P.].

56 ] .é-se, tiscado, “uma das nossas”. [N.P.].

57 Lé-se, riscado, “é, além disso, com os golpes desse herdi que”. [N.P.].

38 Lé-se, riscado, “subitamente”. [N.P.].

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 270 : : :



44

Preferéncia muito conveniente a ordem, pois a natureza expirante tem mais

necessidade de socorro do que a natureza agitada.

45%

Muito frequentemente esse enternecimento nao ¢ em absoluto obra da reflexdo, mas
tdo somente da memoria: a0 nos rememorar a ideia de nossos males passados é responsavel
por fazer com que nos identifiquemos mais intensamente com aquele que sofre atualmente
algo semelhante.

46

As lagrimas que se derrama durante a representagao de uma tragédia interessante,
assim como o sentimento interior que nos faz ter compaixao pelos infelizes tém para nos
uma dogura extrema, etc., etc... O abade Dubos diz bastante isso, mas me parece que a razao
¢ pouco satisfatéria pela maneira com a qual pretende explica-la: ele diz que o prazer vem da
emogao, contudo, por que certas emogoes sA0 prazerosas enquanto outras Nao O SA0 em
absoluto, como ver um doente sofrer ou um homem sendo injustamente maltratado?

Por que a emogao causada pela piedade nos é prazerosa em certos casos e em outros,
nao?

A alma dificilmente se identifica com homens despreziveis que nos causariam
aborrecimento caso nos assemelhassemos a eles, e alguns males pelos quais sofrem nao nos
inspiram jamais uma piedade muito viva. Porém, adoramos nos colocar no lugar de um heréi
infeliz, que triunfa por sua coragem sobre um perseguidor barbaro, e apresenta a nossos
olhares uma virtude da qual nos apropriamos com tanto mais boa vontade quanto a prépria
acao nada nos custa. Se a tragédia sobre Atreu nos causa menos piedade que horror é porque
Tieste ¢ um homem fraco que sabemos ser culpado e em relagao ao qual os espectadores,
pouco comovidos, sentem um interesse tao somente mediocre. Porém, ndo testemunhamos
em absoluto os riscos do virtuoso sem muitas lagrimas... porque o orgulho nos leva a nos
identificar de bom grado com essa grande alma préxima da qual nos esforcamos em elevar a

nossa.*”

Referéncias Bibliograficas

ROUSSEAU, Jean-Jacques. “Cartas morais”. In: Carta a Christophe de Beaunmwont e outros escritos

sobre a religiao e a moral. O1g. José Oscar de Almeida Marques. Sao Paulo: Estagao liberdade,
2005.

% Este fragmento e o seguinte mencionam a obra Reflexdes criticas sobre a poesia e sobre a pintura, de Jean-
Baptiste Dubos, publicadas pela primeira vez em 1719. [N.T\].

% A peca mencionada deve ser aquela escrita por Crébillon intitulada A#rée e Thyeste. Esse fragmento se liga, ao
menos por sua tematica a Carta a d’Alembert, obra em que se discute pegas teatrais de varios autores franceses e
gregos. Nota do tradutor.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 271 : : :



. “Confessions”. In: Euvres Compleétes. Org. Bernard Gagnebin e Marcel Raymond.
Tomo L. Paris: Gallimard, 1959.

. “Considérations sur le gouvernement de Pologne”. In: (Ewuvres Completes. Org.
Bernard Gagnebin e Marcel Raymond. Tomo III. Paris: Gallimard, 1964a.

. “Fragments divers”. In: Euvres Completes. Org. Bernard Gagnebin e Marcel
Raymond. Tomo II. Paris: Gallimard, 1964b.

. “Nouvelle Héloise”. In: (Ewuvres Completes. Org. Bernard Gagnebin e Marcel
Raymond. Tomo II. Paris: Gallimard, 1964c.

. “Pensées d’un esprit droit, et sentiments d’un coeur vertueux”. In: Euvres Completes.
Edition thématique du tricentenaire. Org. Raymond Trousson e Frédéric S. Eigeldinger.
Volume 17. Genebra: Slaktine, 2012.

. “Pensées d’un esprit droit, et sentiments d’un cceur vertueux’. In: (Enwres Completes.
Org. Bernard Gagnebin e Marcel Raymond. Tomo II. Paris: Gallimard, 1964d.

. Pensées d’un esprit droit, et sentiments d'un cenr vertuenx. Ouvrage inédit, imprimé sur le
manuscrit autographe de I'auteur ; suivi d’'un autre opuscule de Rousseau intitulé : Mawrs,
Caractere. Paris : Fournier-Favreux, 1826.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 272 : :



Resenhas




RESENHA
John Locke Politico: a marca da tolerdncia, de Antoénio Carlos dos

Santos!

Maria Cecilia Pedreira de Almeida? e Saulo Henrique Souza Silva3

O livro John Locke politico: a marca da tolerincia, publicado pelo professor Anténio
Carlos dos Santos, da Universidade Federal de Sergipe, delineia os argumentos centrais das
obras que estao na base do multifacetado pensamento politico de John Locke. Trata-se de
contribuicdo significativa aos estudos do filésofo inglés no Brasil, tanto como referéncia para
pesquisas especializadas quanto para aquelas que estio em fase introdutoéria.

O livro esta divido em nove capitulos, com 245 paginas que perpassam por contextos
e teses distintas que foram ganhando forma ao longo do processo de composi¢ao das obras,
algumas das quais nunca publicadas durante a vida de Locke.

Trata-se da apresentagdo de estudos realizados ao longo de anos pelo professor
Antonio Carlos, alguns publicados em versoes preliminares em revistas especializadas. O
leitmotiv da obra é a tese de que a tolerancia pode ser concebida como uma espécie de espinha
dorsal do pensamento politico de Locke, que é exposto em detalhes.

O tema da obra nao poderia ser mais pertinente e atual, pois, ao se debrugar sobre a
constituicdo do pensamento politico lockiano, o autor analisa o surgimento e o
desenvolvimento da ideia de tolerancia. No século XVII o argumento da separacao entre as
esferas publica e privada era bastante conhecido, mas coube a Locke dar-lhe uma forma
conceitual até hoje insuperada: o Estado deve se abster de interferir nas consciéncias dos
cidadaos, e, igualmente, o poder religioso deve se restringir a esfera de assuntos da vida
religiosa. Apesar de o aparato conceitual ser antigo, a intolerancia, em seus diversos e nefastos
matizes, ¢ algo que persiste e recrudesce hoje, voltando, infelizmente, a estar no centro do
debate publico no oriente e no ocidente. Nesse sentido, compreender as razdes de Locke na
luta em defesa da tolerancia ¢ um exercicio atualmente indispensavel.

Niao resta davida que, queiramos ou nio, estamos a tratar de um autor classico.
Classico nao no sentido equivocado que alguns lhe conferem, em termos de um objeto de
devogao, que nao guardaria mais nenhuma conexao com o mundo atual; nem classico no
sentido de ser algo que deve ser preservado, mas que seria no fundo apenas uma curiosidade
histérica, uma peca de museu, e, portanto, algo completamente inutil. Locke ¢ classico em
outro sentido, no bom sentido. Ou seja, ele traz no bojo de sua obra os fundamentos e os
instrumentos essenciais para compreensao de varias controvérsias filosoficas, politicas e

juridicas que estdo muito vivas ainda hoje.

! Resenha de: SANTOS, Antonio Catlos dos. John Locke politico: a marca da tolerdncia. Sao Paulo: EdigGes Loyola,
2021.

2 Doutora em Filosofia pela Universidade de Sio Paulo (USP). Professora do Departamento de Filosofia da
Universidade de Brasilia.

3 Doutor em Filosofia pela Universidade Federal da Bahia (UFBA). Professor do Colégio de Aplicacio da
Universidade Federal de Sergipe.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 274 : : :



E também digna de destaque a publicacio deste livro no Brasil, neste momento. Aqui
Locke nunca foi um autor do mainstream, a0 menos nao no campo da filosofia. Como Antonio
Carlos dos Santos nos lembra argutamente, diferentemente de outros autores dos séculos
XVII e XVIII, muito estudados na nossa academia — como, por exemplo, Hobbes, Spinoza,
Rousseau e David Hume —, Locke nio teve a mesma sorte em terras brasileiras. As razdes
disso nao serdo tratadas aqui, mas € interessante notar este aparente descompasso: nao que
Locke fosse aqui considerado um autor menor, mas, mesmo tendo um lugar reservado no
pantedo dos grandes, a sua obra nio foi objeto de maior interesse. Dai porque recuperar o
seu pensamento implica uma dupla inflexao: em primeiro lugar, traz para o publico brasileiro
um livro que retrata as ideias lockianas; em segundo lugar, um texto escrito por um professor
e pesquisador comprometido e que se empenha, segundo a boa tradi¢ao filoséfica formada
no Brasil, ser o mais fiel possivel ao espirito do texto do autor, apresentando, juntamente
com a discussdao sobre suas ideias, o retrato do momento histérico em que foram geradas,
proporcionando ao leitor uma visao nitida sobre o que efetivamente pensou o filésofo, livre,
portanto, de quaisquer ideologias ou apropria¢cdes equivocadas. Como resultado, a
publicagao desse livro sobre ILocke nesse momento permite, de certa maneira, a
desconstrucio de certas interpretagdes imprecisas, oportunistas ou simplesmente
preguicosas que caricaturam o filésofo inglés.

John Locke Politico é escrito de forma simples, clara e direta. Nada no seu estilo ¢
rebuscado ou rebarbativo, o que ajuda o leitor numa leitura fluida. Ao mesmo tempo, oferece
uma mirfade de informagdes e oportunidades de aprofundamento nas notas bibliograficas,
cumprindo ao mesmo tempo, o papel de porta de entrada para estudantes ou interessados
em compreender melhor a filosofia politica de Locke, e o de inestimavel fonte de consulta e
auxilio para pesquisadores que ja se encontram em niveis mais avanc¢ados. O livro ainda conta
com o prefacio do professor Alberto Ribeiro Gongalves de Barros, que reflete sobre o
panorama geral da obra.

Na apresentacao, Antonio Carlos dos Santos nos traz o sentido pratico da tolerancia
a partir da reflexdo sobre os acontecimentos de 11 de setembro de 2001. Preocupado com
as questoes que envolvem esse tema, afirma que “da segunda metade do século XX para ca,
patrecem ter voltado com forca total, exigindo maior aten¢ao”. * E é também nesse contexto,
de intolerancia cultural e avancar da beligerancia dos povos, que o autor destaca uma espécie
de amadurecer em seus interesses de pesquisa para o problema moderno e sempre
contemporaneo da tolerancia.

O primeiro capitulo inicia-se com um estudo do método adequado a compreensao
da filosofia politica de Locke, e tenta responder a seguinte pergunta: como é possivel
interpretar o texto politico de um filésofo que escreveu em épocas distantes de nosso
momento histérico? Antonio Carlos dos Santos empreende uma reflexdo e enfatiza o
contextualismo linguistico, desenvolvido Peter Laslett, John Pocock e, sobretudo, por
Quentin Skinner. E esse 0 método que nortear a investigacio presente no livro, aliando o
texto ao contexto, como defendem os professores da Escola de Cambridge.

Nesse sentido, Antonio Catlos dos Santos ressalta uma das principais teses de Laslett,
presente na classica introdugao aos Dois tratadoes sobre o governo (1960): que a obra nasce de
contextos e situacdes especificas que estao relacionadas diretamente com a sua composi¢ao.

4+ SANTOS, John Locke Politico: a marca da tolerdncia, p. 18.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 275 : : :



Por essa razao, para Laslett, ha uma divisao inconciliavel entre o Locke filésofo e o Locke
teérico politico. Tais facetas do seu pensamento nio deveriam ser entendidas como um
corpo de ideias que poderiam ser consideradas de maneira complementar, uma vez que,
conforme aponta nosso autor, para Laslett os Dois #ratados apresentam-se “como algo muito
distinto de um prolongamento da filosofia geral do Ensaio pelo campo politico”.

Seguindo essa ideia, o autor investiga no capitulo 2 a relagio entre Locke e seu tempo,
mostrando como as suas agoes, enquanto pensador politico, estavam relacionadas ao
alvoro¢ado mundo da politica no qual o Conde de Shaftesbury era uma figura de destaque.
Na sequéncia, o capitulo 3 tem por objeto questdes que norteiam a tolerancia e que sao
tratadas também em obras de politica, educagao e teoria do conhecimento; o objetivo nao é
restaurar a tese de um pretenso sistema lockiano, como alguém que seguisse apenas pela
abordagem estruturalista poderia pensar em fazer desde o inicio, mas ressaltar a
complexidade de problemas articulados por Locke em sua defesa da pratica da tolerancia
entre crengas e opinioes divergentes a respeito de religido.

O quarto capitulo investiga de forma mais especifica os contornos da tolerancia
enquanto um problema social europeu dos séculos XVII e XVIII, problema esse que levou
Locke a escrever e a se dedicar tao enfaticamente a esse tema. O texto da destaque e reflete
sobre a dinamica, quase dialética, de um autor que inicialmente defendia que a paz da
commonwealth s6 poderia ser assegurada com o controle do magistrado sobre os assuntos
indiferentes, conforme o texto de juventude Opisculos sobre o governo, para a guinada em defesa
da diversidade de opinides e crengas diferentes convivendo em um mesmo espago social.
Conforme as palavras do professor, “se a religiao ¢é a fonte de insegurancga e estabilidade, o
remédio para o mal seria a submissdo de todos a figura do magistrado, que representa o
poder civil” . O capitulo segue os passos que levam ao Locke tolerante, defensor de um
poder civil limitado ao mundo temporal, e que nao se intrometesse em questoes de fé, as
quais estio sempre em foro interior. Conforme teses extraidas dos textos postumos Ensaio
sobre a tolerancia (1667) e Sobre Samuel Parker (1670), essas obras, segundo Antonio Carlos dos
Santos, marcam “a virada de perspectiva quanto ao tema da tolerancia em relagao aos dois
opusculos anteriores, além de apontar elementos que serdo retrabalhados e reforcados na
Carta sobre a tolerincia”.”

O quinto capitulo aprofunda o tema central da obra por meio da analise de textos
publicados durante a vida de Locke, especialmente no periodo de 1689-1690. Com esse
capitulo, desponta a tese de que a tolerancia parece unificar os interesses do filésofo acerca
da origem, desenvolvimento e extensao do conhecimento humano, bem como daqueles que
dizem respeito ao convivio social. Nesse contexto, alguns temas importantes sao abordados,
como o conceito de republica e suas reverberagoes sobre a no¢ao de tolerancia. De forma
geral, pensadores ingleses do séc. XVII tendiam a traduzir o termo latino res publica pela
versdo inglesa commonwealth. F, assim em James T (The True Law of Free Monarchies de 1598), em
Thomas Hobbes, em Algernon Sidney e também em John Locke. Para outros autores, essa
expressao inglesa poderia ser compreendida por “comunidade dos bens”, termo que
remontaria a algo como uma espécie de governo popular e com nivelamento da riqueza. Por
isso, Robert Filmer, a quem Locke e Sidney se opuseram tao firmemente, era completamente

5 LASLETT, “Introduction”. In: LOCKE, John. Two treatises of government, p. 83.
6 SANTOS, John Locke Politico: a marca da tolerdncia, p. 104.
"SANTOS, John Locke Politico: a marca da tolerancia, p. 106.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 276 : : :



contratio ao uso de commonwealth para designar Estado ou Republica.” Dessa forma, o
conceito de commonwealth pdde ser aplicado tanto a uma monarquia absolutista quanto a um
governo constitucional. A novidade de Locke, como aponta Antonio Carlos dos Santos, é
trazer para o debate o papel da tolerancia enquanto delineador de uma espécie de republica,
garantidora das liberdades e das diferencas.

O capitulo 6 traz um valioso debate sobre a relagdao entre tolerancia e economia. A
tese que vai se disseminar largamente no século XVIII ¢ a de que a ideia de tolerancia, ao
trazer estabilidade social por meio do respeito mutuo e da separagao entre Estado e Igreja,
ampliaria o comércio e, portanto, traria o desenvolvimento econémico. Por essa razao, o
autor afirma que “a liberdade religiosa, fundamento primeiro da tolerancia lockiana, s6 pode
ser exercida num quadro de outras liberdades, como a econémica” ®. O capitulo 7 aprofunda
as analises do pensamento economico de Locke a partir do polémico debate acerca dos
pobres, presente no Ensaio sobre a lei assistencial (1697) que, além de tratar do tema do trabalho
que deve ser assegurado aos pobres, também é um projeto de educagao publica para criangas.
Como o proprio livro deixa claro, o projeto de lei previa uma espécie de educagao para o
trabalho desde a infancia.

No oitavo capitulo, o autor discorre sobre o problema do ateu, aspecto esse deveras
espinhoso no pensamento lockiano. O ateu é um limite explicito que faz parte da doutrina
da tolerancia lockiana: o ateu niao poderia ser tolerado porque representaria a figura de uma
personalidade moralmente corrompida pela descrenca. O autor volta a esse tema no capitulo
9, que finaliza o livto com os limites da educagiao, no qual trata, sobretudo, do papel da
educagio na modificagio do carater das criangas para a formagao do gentleman (homem
honesto e ilustrado), no qual ganha destaque a reflexdo sobre a obstinagio.

Ao longo de seus nove capitulos, o leitor de John Locke Politico é convidado a adentrar
no amago das questoes politicas que envolveram e determinaram as inten¢oes de Locke na
redagao de suas obras, tudo isso a partir das fontes originais, com recurso a comentadores, e
feito de forma rigorosa e comprometida com a boa interpretagao. O engenho em mobilizar
conteudos densos presentes na historia da filosofia para pensar a contemporaneidade e a
politica ¢ algo precioso e que vai ocupar ainda muitas geragdes futuras. Nesse sentido, um
livro dessa natureza sobre a filosofia politica de Locke atesta o pressuposto de que o
conhecimento e ainda mais o conhecimento filos6fico, de natureza sofisticada, nao se rende
a férmulas rapidas, faceis e frequentemente vazias. A filosofia fala em um tempo préprio,
que ¢ um tempo lento, um tempo que exige a paciéncia do conceito, da reflexao e que se
contrapoe a logica materialista, consumista, frenética e superficial das sociedades do mundo
contemporaneo. Conhecer e compreender no detalhe como se forjaram os conceitos
essenciais de tolerancia, de propriedade, de educacao e de resisténcia, seja para aceita-los, seja
para critica-los, é nada menos do que desvendar o substrato a partit do qual toda a
modernidade esta erigida. Nesse sentido, o livro de Antonio Carlos dos Santos é um
instrumento valioso.

8 Cf. FILMER, Patriarcha and other writings, 2004, p. 186.
9 SANTOS, John Locke Politico: a marca da tolerdncia, p. 167.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Ntumero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 277 : : :



Referéncias bibliograficas

FILMER, Robert. Patriarcha and other writings. Ed. Johann P. Sommerville. Cambridge:
Cambridge University Press, 2004.

LASLETT, Peter. “Introduction.” In: LOCKE, John. Two treatises of government, ed. P. Laslett.
Cambridge: Cambridge University Press, 1988.

SANTOS, A. Catlos dos. John Locke Politico: a marca da tolerincia. Sao Paulo: Loyola, 2021.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Numero 38 (1) | 1° semestre de 2021 | Pagina 278 : : :



