
 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

VOLUME 40 (1) 

DOSSIÊ MATRIZES DO REPUBLICANISMO E VARIA 
 

 
 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 3 : : : 
 

CADERNOS DE ÉTICA E FILOSOFIA POLÍTICA 

 

V. 40, Nº 1 - São Paulo - 1º semestre de 2022 

Publicação semestral  

ISSN 1517-0128 / eISSN: 2317-806X 
 

 

Editores: Maria das Graças de Souza (responsável 
institucional), Alessandra Tsuji, Christiane Cardoso 
Ferreira, Daniel Tamayo Lima (editor convidado), 
Eugênio Mattioli Gonçalves, Fernanda Elias Zaccarelli 
Salgueiro, Joézer Carvalho de Castro, Lourenço 
Fernandes Neto Silva, Natanailtom de Santana 
Morador, Priscila Aragão Zaninetti, Ricardo 
Fernandes dos Santos, Rodrigo Ribeiro de Sousa 
(editor convidado), Taís da Silva Brasil, Thiago Vargas 
Escobar Azevedo, Victor Fiori. 
 

 

Conselho Editorial: Conselho Editorial: Alberto 
Ribeiro de Barros (USP), Antônio Carlos dos Santos 
(UFS), Cláudio Boeira Garcia (Unijuí), Jaimir Conte 
(UFRN), José Oscar de Almeida Marques (Unicamp), 
Jose Thomaz Almeida Brum Duarte (PUC-RJ), 
Helena Esser dos Reis (UFG), Luiz Felipe Netto de 
Andrade e Silva Sahd (UFU), Luiz Fernando Batista 
Franklin de Mattos (USP), Maria Lúcia Mello e 
Oliveira Cacciola (USP), Marilena de Souza Chaui 
(USP), Milton Meira do Nascimento (USP), Miroslav 
Milovic (in memoriam), Newton Bignotto (UFMG), 
Patrícia Fontoura Aranovich (Unifesp), Paulo Jonas de 
Lima Piva (USJT), Renato Janine Ribeiro (USP), 
Ricardo Monteagudo (Unesp), Rodrigo Brandão 
(UFPR), Rolf Kuntz (USP), Ruy Fausto (in memoriam), 
Sérgio Cardoso (USP). 
 
Imagem de capa: Cícero denuncia Catilina, Cesare Maccari, 

1889. Maccari Hall, Itália. 

 
 

 

 

 

  

USP  

Universidade de São Paulo 

Reitor: Prof. Vahan Agopyan 

Vice-reitor: Prof. Antonio Carlos Hernandes  

 

FFLCH 

Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas 

Diretor: Prof. Paulo Martins 

Vice-Diretora: Profa. Ana Paula Torres Megiani 

 

Departamento de Filosofia da USP 

Chefe: Prof. Alberto Ribeiro Gonçalves Barros  
Vice-chefe: Alex de Campos Moura  

Coordenador do Programa de Pós-Graduação: 

 Prof. Carlos Eduardo de Oliveira 

 Prof. Maurício Cardoso Keinert 

Endereço para correspondência: 

Profa. Maria das Graças de Souza 

Departamento de Filosofia - USP 

Av. Prof. Luciano Gualberto, 315 

05508-900 - São Paulo - SP - Brasil 

Tel.: (0xx11) 3091-3761 - Fax: (0xx11) 3031-2431 

E-mail: cefp@usp.br 

 

Cadernos de Ética e Filosofia Política é uma publicação 

do Programa de Pós-Graduação do Departamento de 

Filosofia da Universidade de São Paulo.  

 

Os artigos deste periódico são indexados por:  

The Philosopher’s Index e Latin Americanist Research 

Resources Project - LARRP  

 

WWW.REVISTAS.USP.BR/CEFP  

 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 4 : : : 
 

 

 

APRESENTAÇÃO 

 
 

A revista Cadernos de Ética e Filosofia Política, cujo número inaugural foi 

lançado em 1999, tem, ao longo de mais de duas décadas, ininterruptamente e 

periodicamente publicado artigos dedicados à área de Filosofia. Os Cadernos visam suprir 

em alguma medida a demanda por textos especializados e que atendam o estado atual da 

questão para o campo ao qual se destina, fornecendo bibliografia a um público interessado 

no caráter multifacetado da reflexão sobre a ética e a política. 

As questões relativas ao direito, à história, à religião e às artes não raro são por elas 

incorporadas, convertendo a um só tempo em sua matéria de investigação e seu cenário de 

intervenção. É esse caráter abrangente da ética e da filosofia política que lhes concede a 

virtude da vivacidade. Os Cadernos sempre procuraram corresponder e promover essa 

virtude, veiculando sobretudo a produção teórica discente, sem distinguir correntes 

ideológicas, linhas filosóficas ou áreas de saber incluídos nas mais diversas manifestações de 

reflexão.  

Aqui se encontrarão artigos, ensaios, resumos de teses e dissertações, resenhas, 

traduções de trechos de obras e de pequenas obras. Todos os trabalhos, de recepção dos 

artigos, envio para pareceristas, revisão, editoração e publicação são realizados pela equipe 

editorial, que se reúne periodicamente e toma suas decisões editoriais de modo autônomo. 

A revista é editada em meio eletrônico, pelo sistema OJS, o que resulta em um ganho 

substancial de qualidade, pois facilita o acesso e a difusão dos textos. Somando-se a isso, 

contamos com um vasto corpo de pareceristas especializados nos temas, correntes filosóficas 

e autores enfocados pelos artigos, o que torna mais democrática a escolha dos textos 

destinados à publicação. 

Além disso, os Cadernos utilizam o sistema de avaliação na modalidade double-blind 

review, nos quais todos os manuscritos enviados passam por ao menos dois avaliadores. 

Finalmente, desde 2015 os Cadernos têm promovido eventos na área, buscando promover 

o debate sobre a pesquisa filosófico-política no Brasil, bem como tem editado dossiês 

temáticos, conduzidos, conjuntamente com o corpo editorial da revista, com editores e 

editoras convidados. 

 Convidamos os/as estudantes de pós-graduação em filosofia e pesquisadores/as 

interessados/as em publicar seus trabalhos a colaborar conosco, ajudando-nos a diminuir 

assim a distância entre a pesquisa individual e o diálogo aberto com autores e críticos. 

 

 

Os Editores 
  



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 5 : : : 
 

 

Sumário 
 

Dossiê Matrizes do Republicanismo 

Apresentação do dossiê “Matrizes do Republicanismo” ............................................................ 8 

Alberto Ribeiro Gonçalves de Barros 

Neorrepublicanismo e Feminismo: os limites da liberdade como ausência de dominação . 10 

Alberto Ribeiro G. de Barros 

Republicanismo e participação política: elementos republicanos na concepção de 

“democracia aberta”, de Hélène Landemore .............................................................................. 19 

Rodrigo Ribeiro de Sousa 

O momento aristotélico do momento maquiaveliano: .............................................................. 32 

Bruno Santos Alexandre 

Maquiavel leitor de Políbio: os povos .......................................................................................... 46 

Fernanda Elias Zaccarelli Salgueiro 

Do republicanismo à democracia: o conflito como fundamento político em Claude Lefort

 ........................................................................................................................................................... 59 

Beatriz Viana de Araujo Zanfra  

O costume como fundamento do político e das leis em Montaigne ....................................... 74 

Natanailtom de Santana Morador 

Liberdade como não-governo em Maquiavel: notas sobre a interpretação de Miguel Vatter

 ........................................................................................................................................................... 86 

Ricardo Polidoro Mendes 

Hobbes e a democracia moderna: regra da maioria e representação política ......................... 98 

Mbaidiguim Djikoldigam 

Uma defesa do método skinneriano contra a crítica de Matthew Kramer sobre o conceito 

de “Liberdade” no pensamento de Thomas Hobbes .............................................................. 115 

Gustavo Ceneviva Zuccolotto 

Sidney Versus Rousseau: o espírito republicano ....................................................................... 126 

Vital Alves 

Contribuição de Hannah Arendt à tradição republicana: liberdade e vida do espírito ....... 138 

Adriana Novaes 

Individualidade e desenvolvimento moral em J. S. Mill .......................................................... 149 

Isabel de Almeida Brand 

Retórica e verdade na filosofia política de Hannah Arendt .................................................... 158 

Luciana Costa de Souza 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 6 : : : 
 

A convergência das concepções políticas de liberdade e democracia para John Rawls e 

Philip Pettit .................................................................................................................................... 164 

Alexandre de Lima Castro Tranjan 

 

Varia 

Uma defesa do princípio da maioria no contexto dos debates sobre a legitimidade 

democrática do controle jurisdicional de constitucionalidade das leis .................................. 184 

Martônio Mont´Alverne Barreto Lima  

Paulo de Tarso Fernandes de Souza 

Sartre e a práxis-projeto: apontamentos críticos ....................................................................... 196 

Gustavo Fujiwara 

“Que não pereça o mundo”: verdade, memória e política em Hannah Arendt .................. 219 

Natália Tavares Campos 

 

Traduções 

Menos dominação, mais liberdade? Resposta a Philip Pettit .................................................. 234 

Jean-Fabien Spitz 

Tradução: Bruno Santos Alexandre e Roberta Soromenho Nicolete 

Dissertação sobre a política dos romanos na religião .............................................................. 240 

Charles Louis de Secondat, barão de La Brède e de Montesquieu 

Tradução: Igor Moraes Santos 

 

Resenhas 

Salinas Fortes e o escritor político .............................................................................................. 251 

Thomaz Kawauche 

Gramsci em Quadrinhos: uma difusão ilustrada ...................................................................... 259 

Flávio Américo Tonnetti 

 

 

 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 7 : : : 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Dossiê Matrizes do Republicanismo 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 8 : : : 
 

Apresentação do dossiê “Matrizes do Republicanismo” 
 

Alberto Ribeiro Gonçalves de Barros 

Universidade de São Paulo (USP) 

 

Os textos reunidos neste volume foram apresentados no I Colóquio Matrizes do 

Republicanismo, realizado entre 29 de junho e 1 de julho de 2021, e organizado pelo grupo de 

pesquisa do CNPq Matrizes do Republicanismo, cujo principal objetivo é investigar as principais 

manifestações do pensamento republicano ao longo da história do pensamento político. Eles 

expressam os trabalhos dos membros desse grupo de pesquisa, assim como as contribuições 

de outros participantes do Colóquio, e exploram os vários aspectos e momentos do 

pensamento republicano. 

Tendo o republicanismo renascentista como pano de fundo, Fernanda Elias 

Zaccarelli Salgueiro examina a leitura crítica que Maquiavel fez da obra de Políbio tanto no 

que se refere ao limite epistemológico da teoria política do historiador grego quanto no que 

diz respeito à centralidade da ideia de equilíbrio e concórdia entre as partes da cidade. Bruno 

Santos Alexandre discute a leitura que John Pococok fez do republicanismo de Maquiavel, 

enfatizando a versão enfraquecida do ideal aristotélico do humano como animal político, o 

que abriu caminho não apenas a uma ética fundada na política, mas também a um 

republicanismo de acento plebeísta. Ricardo Polidoro Mendes retoma a interpretação de 

Miguel Vatter do pensamento político de Maquiavel, em particular a leitura de que o autor 

florentino desfez o vínculo republicano entre liberdade e lei, ao associar a liberdade ao desejo 

do povo como não-governo, para discutir o estatuto da lei e do povo na obra de Maquiavel.  

Natanailtom de Santana Morador mostra como Montaigne operou o deslocamento das leis 

e do político do fundamento natural e divino para o terreno dos costumes e as consequências 

desse deslocamento. 

Em relação ao pensamento republicano moderno, Mbaidiguím Djikoldigam analisa 

a concepção moderna de democracia com base em dois elementos presentes no pensamento 

político de Hobbes: a regra da maioria e a noção de representação política. Gustavo Ceneviva 

Zuccolotto discute a crítica de Matthew Kramer em relação à interpretação de Quentin 

Skinner sobre o conceito de liberdade no pensamento político de Hobbes.  Vital Alves 

examina as possíveis afinidades e divergências entre o pensamento político de Sidney e de 

Rousseau, dois dos principais representantes do republicanismo inglês e do republicanismo 

francês, com base na noção de um espírito republicano entre eles. Já Isabel de Almeida Brand 

procura mostrar que o conceito de liberdade de Stuart Mill se equilibra entre a promoção do 

cultivo da individualidade e o desenvolvimento moral da sociedade.  

Por fim, no que se refere ao republicanismo contemporâneo, Adriana Novaes 

investiga o significado da ideia de liberdade política para Hannah Arendt e a sua contribuição 

para a retomada do republicanismo na contemporaneidade. Luciana Costa de Souza explora 

a relação entre retórica e verdade na filosofia política de Hannah Arendt. Beatriz Viana de 

Araujo Zanfra mostra como Claude Lefort extrai do republicanismo de Maquiavel o sentido 

da conflitualidade fundamental da sociedade moderna e como ele vê na democracia moderna 

a gestação de uma mutação histórica decisiva que foi o esvaziamento do lugar do poder.  



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 9 : : : 
 

Alexandre de Lima Castro Tranjan discute a proximidade entre as concepções políticas de 

liberdade de John Rawls e Philip Pettit, e o arranjo democrático que delas deriva. Já Rodrigo 

Ribeiro de Sousa avalia em que medida a proposta de recuperação da prática do sorteio como 

expressão do elemento democrático, feita por Hélène Landemore, é compatível com o 

pensamento republicano. A minha contribuição visa discutir os limites da concepção 

neorrepublicana de liberdade como ausência de dominação, tal como é proposta por Philip 

Pettit, para a causa feminista, ao não considerar a dimensão social, cultural e estrutural da 

dominação. 

Nas últimas décadas, tem-se observado uma clara retomada do pensamento 

republicano em várias áreas do conhecimento, em particular na filosofia política. Ela pode 

ser explicada pela busca na tradição republicana de noções e categorias políticas capazes de 

dar respostas aos problemas contemporâneos. A leitura dos textos encontrados nesse volume 

pode contribuir para compreender melhor esta retomada do pensamento republicano. 
 

  
 

 

 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 10 : : : 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Neorrepublicanismo e Feminismo: os limites da liberdade como 

ausência de dominação  
             

       Alberto Ribeiro G. de Barros1 
 

 

Resumo: Philip Pettit sustenta que o neorrepublicanismo pode contribuir para o movimento 

feminista, visto que o seu princípio normativo central, o ideal de liberdade como ausência de 

dominação, pode ser amplamente utilizado na luta pela igualdade política, jurídica, social e cultural 

entre homens e mulheres. Com base em escritos de algumas autoras feministas, o artigo pretende 

discutir os limites da concepção neorrepublicana de liberdade, ao não considerar a dimensão social, 

cultural e estrutural da dominação masculina, para a causa feminista. 

Palavra-chave: Neorrepublicanismo – Feminismo – Liberdade – Philip Pettit 
 

 

Neo-republicanism and Feminism: the limits of freedom as the absence of 
domination 

 

Abstract: Philip Pettit argues that neo-republicanism may well contribute to the feminist movement, 

since its central normative principle, the ideal of freedom as the absence of domination, can be widely 

used in the struggle for political, legal, social and cultural equality between men and women. Based 

on the writings of some feminist authors, the article intends to discuss the limits of the neo-republican 

conception of freedom, by not considering the social, cultural and structural dimension of male 

domination, for the feminist movement. 

Keywords: Neo-republicanism – Feminism – Freedom – Philip Pettit 

 
1 Professor Livre-Docente do Departamento de Filosofia da FFLCH-USP. Pesquisador do CNPq na 
modalidade PQ. Este artigo integra projeto de pesquisa financiado pelo CNPq. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 11 : : : 
 

          Para Juliana 

O republicanismo é geralmente considerado um ideário político pouco receptivo às 

reivindicações feministas: primeiro, porque as virtudes cívicas enaltecidas pela tradição 

republicana – coragem, patriotismo, participação política etc. – são normalmente pensadas 

em referência às qualidades e às atividades masculinas; depois, a forma como é descrita a 

concepção de bem comum, com base no modelo do consenso, parece não levar em conta a 

expressão de diferentes pontos de vista; e, por fim, a distinção entre uma esfera pública, 

valorizada por ser o espaço dedicado à atividade política, e uma esfera privada, desvalorizada 

por ser o âmbito dedicado às atividades domésticas, parece ser marcada pela questão de 

gênero.2 No entanto, Philip Pettit sustenta que o neorrepublicanismo pode contribuir para o 

movimento feminista, visto que o seu princípio normativo central, o ideal de liberdade como 

ausência de dominação, pode ser amplamente utilizado na luta pela igualdade política, 

jurídica, social e cultural entre homens e mulheres.3  
 

O ideal neorrepublicano de liberdade 
 

O ideal neorrepublicano de liberdade é apresentado como uma alternativa diante da 

dicotomia consagrada por Isaiah Berlin entre a liberdade negativa, caracterizada pela ausência 

de interferência nas escolhas e ações individuais, e a liberdade positiva, caracterizada pelo 

autodomínio ou autogoverno.4 De fato, ele se diferencia claramente da liberdade positiva, 

uma vez que a ausência de dominação não implica no domínio sobre si mesmo, que pode 

ser até mais acessível, mas não se realiza apenas com a ausência de dominação, nem implica 

no autogoverno, que pode ser proporcionado por ela, mas não o assegura diretamente.  

Já em relação à liberdade negativa a diferença não seria tão evidente, uma vez que a 

concepção republicana também se caracteriza por uma ausência. Pettit destaca então duas 

maneiras de diferenciá-las. A primeira é que elas se definem pela ausência de males distintos 

– interferência e dominação – que não estão necessariamente associados. A interferência é 

caracterizada pela intervenção deliberada de um agente nas escolhas e ações de outro agente. 

Já a dominação é definida pela capacidade de um agente de interferir arbitrariamente, sem 

sofrer sanções, nas escolhas e ações de outro agente. Ela não requer que o agente interfira 

efetivamente, nem mesmo que ele esteja inclinado a fazê-lo. Basta que ele tenha condições 

de fazê-lo, se assim desejar, em razão dos recursos de que dispõe: superioridade física, 

vantagem técnica, poder financeiro, acesso privilegiado à informação, posição ideológica, 

legitimação cultural, entre outros. A dominação envolve a consciência por parte de quem 

detém a capacidade de interferir arbitrariamente, de quem se encontra vulnerável a ela, e uma 

mútua consciência entre as partes envolvidas na relação.  

De acordo com Pettit, a ausência de interferência não implica na ausência de 

dominação, visto que é possível estar sob o domínio de alguém sem sofrer interferência 

efetiva, como no caso de um senhor que não interfere nas escolhas e ações de seu escravo 

 
2 Ver, por exemplo, PATEMAN, Le Contrat Sexuel ou YOUNG, Iris. Justice and the Politics of Difference. 
3 Ver PETTIT, Republicanism: A Theory of Freedom and Government; A Theory of Freedom: From the Psychology to the 
Politics of Agency; On the people’s terms: a republican theory and model of democracy.; e Just Freedom : a moral compass for a 
complex world. 
4 BERLIN, “Two concepts of liberty”, pp. 118-172. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 12 : : : 
 

por ser extremamente bondoso, ou muito ausente, ou ainda por qualquer outra razão. 

Embora não interfira diretamente, ele pode vir a fazê-lo de acordo com sua vontade e, por 

isso, exerce o domínio sobre seu escravo. Do mesmo modo, a ausência de dominação não 

implica em ausência de interferência, uma vez que é possível sofrer interferência sem ser 

dominado. Isto pode acontecer quando a interferência não é arbitrária, uma vez que foi 

consentida e realizada no interesse – ou pelo menos na perspectiva do interesse – de quem 

sofreu a intervenção. Se do ponto de vista da concepção negativa a liberdade está 

comprometida, porque houve interferência, do ponto de vista da concepção republicana a 

liberdade é mantida, porque a interferência não foi arbitrária. Assim, pode haver domínio 

sem interferência e pode haver interferência sem domínio.  

A segunda maneira para diferenciá-las é que o ideal de não-interferência envolve uma 

contingência – a pessoa não sofre intervenção em suas escolhas ou ações por causa da sorte, 

das circunstâncias, de determinadas estratégias etc. – enquanto o ideal de não-dominação 

evita esta contingência e procura garantir por meio de mecanismos institucionais a proteção 

contra interferências arbitrárias. 

A liberdade na concepção republicana ainda se diferencia da liberdade negativa, 

segundo Pettit, por ser um status social, vinculado à cidadania, que a autoridade pública deve 

promover e assegurar. Ela não é entendida como uma propriedade do indivíduo, originária 

de sua natureza e desfrutada no isolamento de uma suposta condição pré-política, mas uma 

conquista adquirida na vida civil. 

De acordo com Pettit, para que a liberdade na perspectiva republicana possa ser 

efetivada, é preciso evitar duas formas de dominação: aquela estabelecida entre indivíduos, 

denominada de dominium, oriunda das relações sociais assimétricas de poder que 

constrangem em geral os mais vulneráveis; e aquela exercida pelo poder público, denominada 

de imperium, proveniente do uso abusivo e arbitrário do poder. Por um lado, é preciso 

restringir as interferências arbitrárias de agentes privados, com a promoção da justiça social; 

por outro lado, o poder público deve ser controlado pelos cidadãos, para que ele não 

imponha uma dominação ainda maior do que aquela proveniente dos indivíduos. Pettit 

sugere então três estratégias institucionais para evitar ou minimizar a dominação: (1) regular 

o uso dos recursos dos mais poderosos, principalmente aqueles que facilitam a dominação; 

(2) fornecer aos menos favorecidos proteção contra os abusos dos mais poderosos; e (3) 

conceder recursos básicos, principalmente aos mais vulneráveis, para enfrentar as ameaças 

de dominação.5 

Pettit acredita que sua teoria proporciona uma linguagem potente para as 

reivindicações de pessoas vulneráveis, que estão sujeitas à dominação, em razão da 

desvantagem de sua posição social, como as mulheres em sociedades patriarcais. No prólogo 

de seu último livro, Just Freedom (2014), ele recorre ao enredo da peça teatral do dramaturgo 

Henrik Ibsen, “Casa de Bonecas” (1879), que trata da relação do casal Helmer, para 

exemplificar relações de dominação.6 Na trama, Torvald é um marido amoroso, mas 

autoritário, que trata sua esposa, Nora, de forma paternal, como uma criança travessa, 

chamando-a carinhosamente por diversas vezes de “minha menininha”. Nora é uma dona 

de casa que aceita sua dependência e age de forma pueril, preocupada apenas em educar os 

 
5 PETTIT, “Freedom as Antipower”, pp. 576-604. 
6 PETTIT, Just Freedom : a moral compass for a complex world, pp. xiii-xvii. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 13 : : : 
 

filhos e satisfazer pequenos prazeres do dia a dia. No decorrer da trama, um acontecimento 

do passado é revelado e o casal tem uma longa discussão, cujo desfecho é a tomada de 

consciência da situação de dependência na qual Nora se encontra e a sua firme decisão de 

viver de maneira mais independente. Do ponto de vista republicano, mesmo que Nora não 

sofresse interferências em suas escolhas, pois Torvald lhe permitia um amplo campo de ação, 

ela não podia ser considerada uma pessoa verdadeiramente livre, porque vivia numa condição 

de dependência e de vulnerabilidade em relação ao seu marido. 

A dependência e a submissão de Nora espelham a dominação sofrida por todas as 

mulheres que se encontram também sujeitas e vulneráveis à vontade arbitrária de seus 

maridos. Embora as pessoas dominadas sejam sempre pessoas individuais, elas estão 

submetidas à dominação em virtude de uma identidade coletiva partilhada como os demais 

membros de um determinado grupo que se encontra numa condição de vulnerabilidade em 

razão de sua posição na estrutura social. 
 

A crítica feminista 
 

Anne Phillips reconhece que a obra de Pettit trouxe uma nova abordagem para a 

relação entre republicanismo e feminismo, antes tratados como antagônicos, em razão da 

tradição republicana enfatizar a liberdade como algo próprio da esfera pública, fruto das 

virtudes cívicas do universo masculino, e depreciar as atividades domésticas da esfera privada, 

atribuídas geralmente ao gênero feminino.7  

Ao enfatizar o ideal de liberdade como não-dominação, apontando a dependência e 

a submissão como seus principais obstáculos, muito mais do que os ideais de virtude cívica 

e de bem comum, Pettit teria aproximado o pensamento republicano das causas feministas, 

uma vez que a crítica da dependência e da submissão é um tema central na longa história de 

luta pela emancipação das mulheres. Ele também teria contribuído para uma visão bem 

menos rígida da separação entre o público e o privado, ao considerar uma ameaça à liberdade 

a interferência arbitrária tanto da autoridade política na vida dos cidadãos quanto dos maridos 

nas escolhas e ações de suas esposas. Assim, embora o feminismo tenha fortes vínculos com 

o liberalismo – o mesmo compromisso com o ideal de autonomia individual, a mesma crítica 

às hierarquias tradicionais e a mesma crença na igualdade natural entre os seres humanos – 

o neorrepublicanismo ofereceria recursos relevantes para o movimento feminista. 

Marylin Friedman também identifica afinidades do feminismo com o 

neorrepublicanismo e admite que a concepção de liberdade como ausência de dominação 

pode contribuir para as diversas reivindicações feministas.8 No entanto, ela chama a atenção 

para os seus limites no combate à dominação masculina. Um dos problemas da abordagem 

de Pettit, em sua avaliação, está em pensar a dominação como a capacidade de interferir 

arbitrariamente nas escolhas de outros agentes. A autora lembra que o ideal de não-

dominação requer não apenas a ausência de certos comportamentos, como a interferência 

arbitrária, mas também a garantia de que outros agentes não farão uso de sua capacidade de 

interferir. Ora, a questão é saber se um agente pode ser responsabilizado apenas por possuir 

a capacidade de interferir, ou seja, se o estado pode fazer uso de seu poder coercitivo para 

 
7 PHILLIPS, “Feminism and republicanism: is this a plausible alliance?”, pp. 279-293. 
8 FRIEDMAN, “Pettit’s Civic Republican and Male Domination”, pp. 246-268. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 14 : : : 
 

punir um agente que possui a capacidade de dominação sem, no entanto, concretizá-la. 

Friedman argumenta que o estado democrático de direito só pode penalizar comportamentos 

efetivos e não a capacidade de exercê-los; e apenas um estado totalitário poderia suprimir 

essa capacidade de interferir nas escolhas de outros agentes. 

Outro problema apontado pela autora é a ideia de que a liberdade não é 

comprometida, segundo Pettit, quando a interferência é consentida e realizada no interesse 

de quem a sofre, porque ela não é então arbitrária e, desse modo, não há dominação. Mas, 

na prática da dominação masculina, muitos homens alegam que, ao exercer a 

responsabilidade de chefes de família, eles podem ditar as normas da casa, interferindo nas 

escolhas de suas esposas, pois visam o interesse e o benefício do casal. Ora, mesmo nos casos 

em que há um acordo entre as partes e um genuíno benefício para as esposas, os maridos 

exercem uma forma de dominação, quando interferem nas escolhas de suas esposas, sem 

considerar o que elas pensam ou desejam. Assim, toda relação em que um agente interfere, 

sem levar em conta a subjetividade (pontos de vista, julgamentos de valor, sentimentos, 

preferências) do outro agente, pode ser considerada uma relação de dominação, mesmo 

quando a interferência for consentida e realizada no interesse e no benefício de quem a sofre. 

Friedman alega também que uma política de punição pelos atos individuais de 

interferência arbitrária seria insuficiente para pôr fim à dominação masculina, uma vez que 

ela, como um problema estrutural e institucional, não é apenas o resultado agregado de atos 

de dominação individual. A dominação masculina é a consequência de uma estrutura social 

que encoraja e recompensa essa forma de comportamento. Assim, a simples punição 

individual não seria eficaz diante da força institucional do domínio masculino. Além disso, a 

vulnerabilidade feminina diante da dominação masculina não pode ser considerada de 

maneira homogênea, tem em vista a grande diversidade dos grupos sociais formados pelas 

mais diferentes mulheres. Alguns grupos são mais vulneráveis do que outros e necessitam de 

mais proteção para que as mulheres desses grupos possam desfrutar da liberdade como não-

dominação. 

A autora propõe então redefinir a dominação, de modo que seja entendida como o 

exercício efetivo da capacidade de interferir de maneira arbitrária, e estabelecer uma clara 

diferença entre atos de dominação, para os quais a definição proposta por Pettit é adequada, 

e relações de dominação, caracterizadas quando a interferência, mesmo consentida e 

realizada no interesse e no benefício da outra pessoa, está sustentada numa determinada 

dinâmica e na estrutura social.  

Sharon Krause também reconhece que o ideal de liberdade como não-dominação 

pode ser uma ferramenta valiosa para remediar o problema da desigualdade social, política e 

econômica, indo mais longe do que, por exemplo, a liberdade negativa dos liberais.9 No 

entanto, ele ainda não vai tão longe quanto seria necessário para superar os efeitos das 

desigualdades sistêmicas que incapacitam certas pessoas de serem efetivamente livres. Além 

de apontar algumas tensões na teoria de Pettit – por exemplo, de um lado, a insistência na 

intencionalidade como uma característica da dominação e, do outro, a ideia da dominação 

como uma capacidade que não precisa ser exercida; o que suscita o problema de como a 

dominação pode ser intencional nos casos em que não envolve realmente uma interferência 

– a autora alega que a definição de dominação, na medida em que foca a capacidade 

 
9 KRAUSE, “Beyond non-domination: Agency, inequality and the meaning of freedom”, pp. 187-208. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 15 : : : 
 

consciente de controle e de interferência intencional, não consegue capturar formas pelas 

quais a própria dinâmica social pode minar a liberdade.  

Em sua avaliação, se Pettit admite que as desigualdades sociais, políticas e 

econômicas podem afetar a liberdade, pois tornam algumas pessoas mais vulneráveis à 

interferência intencional do que outras, ele não considera as formas como as pessoas 

interagem tendo essas desigualdades como referência. Ora, muito do racismo, sexismo e 

outros preconceitos estruturais, que restringem as escolhas de pessoas pertencentes a 

determinados grupos, são inconscientes e não intencionais, e nem sempre envolvem controle 

por parte da pessoa que interfere ou consciência por parte da pessoa dominada. Além disso, 

muitas pessoas ratificam normas discriminatórias em suas ações, sem a intenção ou sem estar 

ciente de fazê-lo, principalmente quando as discriminações foram incorporadas 

culturalmente. Embora constituam verdadeiros obstáculos à liberdade, elas não são 

caracterizadas com precisão pela definição de dominação proposta por Pettit e exigem 

mecanismos diferentes daqueles propostos em sua teoria para superá-las.  

No caso das relações de gênero, por exemplo, a dominação masculina nem sempre 

envolve intencionalidade ou mesmo mútuo conhecimento. As desigualdades sistemáticas e 

permanentes, sobre as quais a dominação masculina se apoia, provêm de normas sociais que 

foram muitas vezes interiorizadas como naturais por homens e mulheres no curso de sua 

socialização e, desse modo, os efeitos da dominação não aparecem necessariamente como 

conscientes. 

No mesmo sentido, Nancy Hirschmann critica Pettit por não discutir a dominação 

em sua dimensão social. Embora reconheça o avanço em admitir a ausência de liberdade em 

situações de sujeição – por exemplo, no caso da esposa que procura antecipar a reação de 

seu marido, para ter sua condescendência – a autora chama atenção para algo ignorado pela 

perspectiva neorrepublicana, mas que é fundamental para a teoria feminista, a saber, as 

normas sociais de masculinidade e feminilidade que restringem o comportamento e a escolha 

das mulheres. Essas normas estão na origem da violência doméstica e de tantas outras formas 

de violência sofrida pelas mulheres.10 

A questão levantada por Hirschmann evidencia a dominação masculina, mesmo 

naqueles casos em que o homem é benevolente ou até mesmo está comprometido em 

estabelecer uma relação na qual as assimetrias de poder sejam diminuídas. Ela lembra que a 

caracterização da dominação não depende apenas de situações em que seja possível 

identificar a ação de um agente específico. Falar de dominação sem considerar as estruturas 

sociais e explicitar seu caráter difuso é ofuscar um ponto fundamental para a compreensão 

da relação de dominação. Por isso, é preciso levar em conta as interferências que são 

sistemáticas e produzidas socialmente, ou seja, as interferências em que não se consegue 

identificar um agente específico, mas nem por isso deixa de caracterizar uma relação de 

dominação. 

Maira Elias, Maria Abreu e Cecília Almeida também enfatizam a necessidade de 

ampliar o alcance do conceito de dominação, a fim de incorporar a dimensão social, difusa e 

estrutural da dominação masculina. De acordo com as autoras, o ideal de não-dominação 

não deveria ser abordado como um critério fixo para determinar o que é ser livre, mas como 

um parâmetro para julgar as diversas demandas referentes à dominação. Ele deveria também 

 
10 HIRSCHMANN, The subject of liberty: toward a feminist theory of freedom, pp. 27-30. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 16 : : : 
 

ser mais maleável, no sentido de admitir graus de variação em extensão e intensidade, pois 

os agentes têm uma capacidade maior ou menor de interferir de forma arbitrária. As autoras 

ainda consideram que este ideal precisaria vir acompanhado de outros elementos oriundos 

do programa neorrepublicano de Pettit, como a democracia contestatória, que poderia 

ampliar a possibilidade de inclusão de pautas feministas, dando maior visibilidade às questões 

de gênero.11 

Numa direção muito próxima, Marie Garrau julga que é preciso levar em conta os 

efeitos subjetivos da dominação. Ela sugere que é necessário ampliar o conceito de 

dominação pessoal para integrar plenamente a ideia de que a dominação repousa sobre 

mecanismos simbólicos que emergem de ações intencionais. Tais mecanismos podem depois 

adquirir uma existência autônoma, até mesmo independente, e por meio da repetição e da 

reiteração, formar regularidades supra individuais que se impõem aos agentes sociais e 

determinam, em parte, a percepção deles mesmos, de seus valores e da própria realidade 

social. Esta ampliação teria implicações positivas, ao projetar políticas públicas mais proativas 

na luta contra a dominação de gênero.12  

Assim, do ponto de vista dessas autoras, o neorrepublicanismo de Pettit não é capaz 

de contribuir de maneira eficaz para a causa feminista por diversas razões: (1) ele apresenta 

uma concepção de dominação, de um lado, muito ampla, ao considerar a mera capacidade 

de interferir arbitrariamente como critério para identificar a relação de dominação, e por 

outro, muito estreita, ao negligenciar fenômenos sociais como a exploração, a opressão e a 

discriminação sofridas pelas mulheres em seus vários papeis sociais; (2) não captura 

determinadas formas de dominação, como a dominação masculina, por não levar em conta 

a dinâmica e a dimensão social, cultural e estrutural das relações de dominação; (3) não 

considera as normas sociais de masculinidade e feminilidade que restringem com frequência 

as escolhas das mulheres; (4) tem uma concentração excessiva sobre a crítica da dominação 

em detrimento da análise de outros processos sociais igualmente problemáticos numa 

perspectiva feminista, como as desigualdades estruturais de gênero, entre outras razões. 

Enfim, por estar ainda fundamentado na ideia de um sujeito unificado e racional, portador 

de identidade fixa e coerente, o ideal de não-dominação proposto por Pettit não dá conta da 

dominação de gênero, ao manter dicotomias como razão/sensibilidade, mente/corpo, 

público/privado, operando a desqualificação moral e política do segundo polo da dicotomia 

e os seus respectivos agentes, quase sempre associados às mulheres.   
 

Conclusão 
 

É verdade que em On the People´s Terms, Pettit apresenta uma concepção mais 

elaborada de liberdade e dos obstáculos que podem comprometê-la. Ele sublinha que é 

possível dispor de um poder de interferência arbitrária sem o desejar, do mesmo modo que 

é possível estar vulnerável à dominação de um agente sem o saber. Pettit reconhece que é 

preciso considerar a distribuição desigual de status social e de recursos que possibilitam 

 
11  ELIAS, M.; ALMEIDA, C. “O conceito de liberdade como não dominação sob a perspectiva feminista”, 
pp.13-27; ELIAS, M.; ABREU, M. “Republicanismo, Feminismo e Desigualdade: ampliando o conceito de 
liberdade como não dominação”, pp. 1-19. 
12 GARRAU, “ Le Républicanisme Contemporain à l’Épreuve du Genre”, pp. 165-186. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 17 : : : 
 

certos agentes exercer a dominação sobre outros, mesmo sem ter a intenção de fazê-lo. A 

grande novidade em sua teoria é a introdução do conceito de dominação indireta ou 

estrutural, ou seja, o poder de interferência arbitrária em razão de modalidades segundo as 

quais uma sociedade está organizada culturalmente, economicamente e legalmente.  

Porém, esse conceito parece apenas indicar as desigualdades individuais de prestígio, 

de poder e de recursos, sem considerar as relações de grupos sociais antagônicos e 

mutuamente dependentes. Se a dominação estrutural é problematizada é porque ela favorece 

a dominação pessoal. Pettit parece ainda privilegiar a dominação pessoal ou direta e a luta 

contra os obstáculos invasivos que derivam da vontade de um agente de impedir a realização 

da vontade de outro agente do que a dominação estrutural e o combate contra os obstáculos 

que resultam da natureza ou da agregação de ações individuais e que condicionam a 

liberdade13. 

Desse modo, o ideal de liberdade como ausência de dominação, em razão dos limites 

apontados, parece não alcançar o propósito anunciado por Pettit. Se representa um efetivo 

avanço em relação à concepção liberal de liberdade, ele não consegue proporcionar 

elementos suficientes para contribuir de maneira decisiva com o movimento feminista na sua 

luta pela igualdade política, jurídica, social e cultural entre homens e mulheres. 
 

Referências bibliográficas  
 

BERLIN, Isaiah. “Two concepts of liberty”. In: BERLIN, I. Four Essays on Liberty. Oxford: 

Oxford University Press, 1969. pp. 118-172. 

ELIAS, Maira; ABREU, Maria. “Republicanismo, Feminismo e Desigualdade: ampliando o 

conceito de liberdade como não dominação”. In: Revista Brasileira de Ciências Sociais, vol. 32, 

n. 94, pp. 1-19, 2017. 

ELIAS, Maira; ALMEIDA, C. “O conceito de liberdade como não dominação sob a 

perspectiva feminista”. In: Estudos Feministas, vol. 22, n.1, pp.13-27, 2014. 

FRIEDMAN, Marylin. “Pettit’s Civic Republican and Male Domination”. In: LABORDE, 

C. e MAYNO, J. Republicanism and Political Theory. Blackwell Publishing, pp. 246-268, 2008. 

GARRAU, Marie. “Le Républicanisme Contemporain à l’Épreuve du Genre”. In: 

CHRISTIN, Oliver (org.) Demain, la République. Lormont. Le Bord de l’eau,  pp. 165-186, 2018. 

HIRSCHMANN, Nancy. The subject of liberty: toward a feminist theory of freedom. Princeton: 

Princeton University Press, 2003. 

KRAUSE, Sharon R. “Beyond non-domination: Agency, inequality and the meaning of 

freedom”. In: Philosophy & Social Criticism, vol. 39, n. 2, pp. 187-208, 2013. 

PATEMAN, Carole. The sexual contract. Cambridge: Polity Press, 1988. 

 
13 PETTIT, Philip. On the People´s Terms, pp. 26-74. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 18 : : : 
 

PETTIT, Philip. “Freedom as Antipower”. In: Ethics, vol. 106, n. 3, pp. 576-604, 1996. 

______. Republicanism: A Theory of Freedom and Government. Oxford: Oxford University Press, 

1997. 

______. A Theory of Freedom: From the Psychology to the Politics of Agency. Oxford: Oxford 

University Press, 2001. 

______. On the people’s terms: a republican theory and model of democracy. Cambridge: Cambridge 

University Press, 2012.  

______. Just Freedom : a moral compass for a complex world. New York: W.W.Norton & Company, 

2014. 

PHILLIPS, Anne. “Feminism and republicanism: is this a plausible alliance?” In: Journal of 

Political Philosophy, vol.8, n.2, pp. 279-293, 2000. 

YOUNG, Iris. Justice and the Politics of Difference. Princenton: Princenton University Press, 

1990. 

 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 19 : : : 
 

 

 

 

Republicanismo e participação política: elementos republicanos na 

concepção de “democracia aberta”, de Hélène Landemore 
 

Rodrigo Ribeiro de Sousa1 

 

Resumo: O domínio persistente das elites políticas no âmbito de diferentes governos representativos 

contemporâneos, aliado à descaracterização da natureza programática dos partidos políticos têm 

levado a uma intensa reflexão, nos últimos anos, acerca dos limites e capacidades da democracia como 

sistema de governo. Problemas como a persistência de profundas desigualdades sociais e a 

incapacidade de inclusão das minorias – e até mesmo de maiorias, como no caso brasileiro – apontam 

para um processo de “oligarquização” das democracias, marcado por uma tentativa de “neutralização 

política do povo”, em todo incompatível com os valores republicanos e democráticos. Em um caso 

de tamanha sub-representação, no qual setores majoritários da sociedade são governados 

sistematicamente por setores minoritários, como garantir que o ideal de não-dominação seja 

assegurado? Partindo da constatação dos limites práticos dos governos representativos 

contemporâneos em geral, e do caso brasileiro, em particular, o propósito deste artigo é debater em 

que medida a proposta de “democracia aberta” de Hélène Landemore, que propõe a recuperação da 

prática do sorteio como expressão do elemento democrático, é compatível com o pensamento 

republicano. 

Palavras-chave: Democracia – Republicanismo – Sorteio – Liberdade – Não-dominação  

 
 

Republicanism and Political Participation: Republican Elements in the 
Conception of “Open Democracy”, by Hélène Landemore. 

 

Abstract: The persistent domination of political elites in the contemporary representative 

governments has led to an intense reflection, in recent years, about the limits and capabilities of 

democracy as a system of government. Problems such as the persistence of deep social inequalities 

and the inability to include minorities – and even majorities, as in the Brazilian case – point to a 

process of “oligarchization” of democracies, marked by an attempt to “political neutralization of the 

people”, incompatible with republican and democratic values. In a case of such underrepresentation, 

in which majority sectors of society are systematically governed by minority sectors, how can the ideal 

of non-domination be ensured? Starting from the verification of the practical limits of contemporary 

representative governments in general, and of the Brazilian case, in particular, the purpose of this 

article is to discuss the extent to which Hélène Landemore's proposal of "open democracy", which 

proposes the recovery of the practice of drawing lots as an expression of the democratic element, is 

compatible with republican ideas. 

Keywords: Democracy – Republicanism – Lottery – Liberty– Non-domination  

 
1 Professor da Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP), doutor em Filosofia pela Universidade de São 
Paulo (USP), com estágio de doutoramento na Université de Paris 1 Panthéon-Sorbonne. Coordenador do 
Laboratório de Estudos do Setor Público (LESP) da UNICAMP. 
  



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 20 : : : 
 

Introdução 

 

O domínio persistente das elites políticas no âmbito de diferentes governos 

representativos contemporâneos, aliado à descaracterização da natureza programática dos 

partidos políticos têm levado a uma intensa reflexão, nos últimos anos, acerca dos limites e 

capacidades da democracia como sistema de governo. Problemas como a persistência de 

profundas desigualdades sociais e a incapacidade de inclusão das minorias – e até mesmo de 

maiorias, como no caso brasileiro – apontam para um processo de “oligarquização” das 

democracias, marcado por uma tentativa de “neutralização política do povo”, em todo 

incompatível com os valores republicanos e democráticos.  

 No Brasil, por exemplo, embora, segundo dados do Instituto Brasileiro de Geografia 

e Estatística (IBGE)2, as pessoas negras representem 55,8% da população, apenas 24,4% dos 

membros da Câmara dos Deputados são negros ou negras. No que tange às mulheres, em 

que pese as cidadãs brasileiras representem 52,5% do eleitorado, segundo dados do Tribunal 

Superior Eleitoral (TSE)2, nas eleições municipais de 2020 apenas 16% dos cargos do poder 

legislativo municipal foram preenchidos por mulheres (ante 13,5% nas eleições de 2016) e 

12,2% dos cargos do poder executivo (ante 11,5% em 2016). Tais fatos3, que representam, 

por si só, um afastamento da ideia de isonomia, fundante da democracia, dificultam – e em 

muitos casos, inviabilizam – a realização do ideal republicano de não-dominação, nos termos 

da formulação de Philip Pettit4.   

No caso brasileiro, em que pese os fatores determinantes desse desequilíbrio sejam 

de múltiplas ordens e não possam ser dissociados dos fatores históricos de formação da 

sociedade brasileira, uma parte relevante do problema parece residir, sob o prisma 

institucional, no domínio dos partidos políticos por pequenos grupos, que se apropriam da 

máquina interna das agremiações e formam uma elite da qual depende todo o funcionamento 

do sistema representativo do país. Essa oligarquia burocrática interna, presente em 

praticamente todos os 32 partidos atualmente ativos no Brasil, dificulta a renovação política 

e subordina o reconhecimento das candidaturas a uma série de troca de favores internos, que 

retroalimenta as práticas de dominação e perpetua no poder os mesmos próceres, que, não 

raro, ostentam os mesmos sobrenomes de políticos tradicionais, formando verdadeiras 

dinastias hereditárias. 

 
2 O índice é resultante da soma dos valores de pretos e pardos, de acordo com os critérios estabelecidos pelo 
IBGE. Fonte: Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE). Pesquisa Nacional por Amostra de 
Domicílios Contínua, 2018. Disponível em https://www.ibge.gov.br/estatisticas/sociais/populacao/25844-
desigualdades-sociais-por-cor-ou-raca.html - Acesso em 24 de junho de 2021. 
3 Em busca de soluções para esse peculiar problema da sub-representação de setores majoritários da sociedade 
brasileira nos cargos eletivos dos Poderes Legislativo e Executivo, o Supremo Tribunal Federal (STF) tomou, 
com fundamento no princípio constitucional da isonomia, entre os anos de 2018 e 2020, duas importantes 
decisões. A primeira, delas, proferida em março de 2018 no âmbito da Ação Declaratória de 
Inconstitucionalidade (ADI) nº 5.617, estabeleceu aos partidos políticos uma cota mínima de 30% (trinta por 
cento) de candidaturas de mulheres para os cargos majoritários e proporcionais, acompanhada da atribuição, 
na mesma proporção, dos valores do Fundo Eleitoral destinado a promovê-las. A segunda, tomada no bojo da 
Arguição de Descumprimento de Preceito Fundamental (ADPF) nº 738, julgada em outubro de 2020, 
determinou a concessão de incentivos a candidaturas de pessoas negras, ao estipular a divisão dos recursos 
públicos do Fundo Partidário e do Fundo eleitoral de forma proporcional ao número de candidaturas de 
pessoas negras, bem como a divisão proporcional do tempo de propaganda no rádio e na televisão, na exata 
proporção das candidaturas de negros e não negros em cada partido. Em que pese a grandeza do propósito da 
Suprema Corte ao proferir tais decisões, as medidas adotadas não tiveram, no entanto, o efeito prático desejado. 
4 Cf. PETTIT, Republicanism: a theory of freedom and government. 1999, passim.  

https://www.ibge.gov.br/estatisticas/sociais/populacao/25844-desigualdades-sociais-por-cor-ou-raca.html
https://www.ibge.gov.br/estatisticas/sociais/populacao/25844-desigualdades-sociais-por-cor-ou-raca.html


 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 21 : : : 
 

Tal prática é favorecida pela previsão, no sistema eleitoral brasileiro, da filiação 

partidária obrigatória como condição de elegibilidade (art. 14, §3º, inciso V da Constituição 

da República), o que impede a formalização de candidaturas apresentadas fora da estrutura 

partidária, contribuindo para a instrumentalização dos partidos políticos em torno dos 

propósitos exclusivamente eleitorais, com a consequente redução de seu papel programático 

e de uma atuação política mais ampla. 

 Em um caso de tamanha sub-representação, no qual setores majoritários da 

sociedade são governados sistematicamente por setores minoritários, como garantir que o 

ideal de não-dominação seja assegurado? Como evitar a evidente “oligarquização da 

democracia”? 

Partindo da constatação dos limites práticos do sistema representativo brasileiro, o 

propósito deste artigo é o de debater em que medida a recuperação da prática do sorteio – 

elemento fundamental na história da democracia e do pensamento republicano – pode 

contribuir para uma reabilitação dos valores democráticos, promover a inclusão social e 

política e favorecer a implementação da liberdade como não-dominação, nos termos da 

formulação de Philip Pettit. Para tanto, será estudada a teoria política normativa proposta 

por Hélène Landemore, de modo a compreender de que maneira sua proposta de 

“democracia aberta” é compatível com o pensamento republicano. 

 

A concepção de “democracia aberta” 

 

Na busca de caminhos para o combate ao processo de “recessão democrática” 

atualmente em curso, Hélène Landemore publicou, no ano de 2020, a obra Democracia aberta: 

reinventando o governo popular para o século XXI5, na qual sustenta que a democracia está “na 

defensiva” em praticamente todo o mundo. Segundo a autora, as práticas políticas 

contemporâneas apontam para a existência de uma séria crise da democracia, marcada por 

uma revolta generalizada contra as elites eleitorais estabelecidas. Tal revolta, que encoraja, 

por um lado, governantes autoritários ou populistas pode, por outro lado, ameaçar os 

próprios fundamentos da democracia, na medida em que abre espaço à sua contestação e até 

mesmo à sua completa rejeição.6 

Partindo de uma compreensão epistêmica da democracia, e baseando-se em um 

detalhado estudo de duas recentes experiências institucionais – o Grande Debate Nacional, 

realizado na França em 2019 em reação à mobilização dos chamados coletes amarelos, e o 

Processo Nacional Constituinte da Islândia, ocorrido em 2012 – Landemore dedica-se em 

sua obra a introduzir no vocabulário político um novo paradigma de democracia e uma nova 

metáfora: a democracia aberta, que é concebida pela autora como uma reestruturação do 

instituto da representação política: 

 

A democracia aberta é o ideal de um regime em que o exercício real do poder 

é acessível aos cidadãos comuns por meio de novas formas de representação. 

Evitando as armadilhas tanto da democracia eleitoral quanto da democracia 

 
5 Título da obra traduzido livremente. Cf. LANDEMORE, Hélène. Open democracy: reinventing popular rule for the 
twenty-first century. Princeton: Princeton University Press, 2020. 
6 Cf. LANDEMORE, Open democracy: reinventing popular rule for the twenty-first century. p. xiii. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 22 : : : 
 

direta (a qual tem sido apresentada equivocadamente como a cura para os 

problemas da democracia eleitoral), o paradigma institucional de governo 

popular oferecido aqui é principalmente não eleitoral, embora ainda mais 

democraticamente representativo do que qualquer outra forma de regime 

existente. Este paradigma da democracia aberta pode ser resumido como 

‘representar e, em outro turno, ser representado’.7 

 

 

Recusando a associação da democracia à simples noção de processo eleitoral, a autora 

propõe um distanciamento de “velhos paradigmas e instituições desgastadas” a fim de que 

seja possível superar a “crise da democracia” por meio de uma “reinvenção do governo 

popular para o século XXI”. Em busca de uma concepção normativa alternativa de governo 

popular, que seja fiel aos valores da inclusão e da igualdade, centrais à teoria democrática, a 

autora procura projetar instituições “mais participativas, responsivas e eficazes”, de modo a 

colocar o “poder do povo” de volta no centro das instituições.8  

Assim, em substituição à centralidade das eleições como suposta expressão do poder 

popular – proeminência essa que decorre, segundo a autora, de uma ideologia desenvolvida 

no século XVIII com o objetivo de estabelecer uma “barreira de poder” e neutralizar o poder 

político do povo – Landemore propõe a instauração de uma democracia deliberativa, 

inspirada na formulação de Habermas, mas fundada essencialmente no sorteio.9  

Para Landemore, nesse sentido, ao adotar o paradigma da democracia deliberativa, 

sua proposta normativa parte do pressuposto de que apenas leis e políticas que passaram 

pelo filtro de uma troca pública de argumentos entre cidadãos livres e iguais devem ser 

consideradas legítimas. Tal qual propõem os democratas deliberativos, para a democracia 

aberta as políticas e as leis também devem ser resultantes de processos que cedem à “força 

não forçada do melhor argumento”, na famosa frase de Habermas, em vez de ser o resultado 

de compromissos, barganhas, coerção ou um subproduto da competição entre as elites. A 

deliberação é, portanto, essencial ao permitir que as leis e políticas dela resultantes sejam 

apoiadas por razões e justificativas públicas, e não por meros números, por conferir a todos 

os cidadãos a possibilidade de terem voz e de serem ouvidos, por construir um senso de 

comunidade e promover o engajamento cívico, por aumentar a chance do grupo de resolver 

com sucesso problemas coletivos e, como aponta Habermas, por generalizar interesses.10 

Segundo a autora, a contundente metáfora da eclusa, utilizada por Habermas para 

descrever a esfera pública como permeável e apta a introduzir no sistema político os conflitos 

existentes na sociedade, capta de forma adequada a relação entre as duas vias comunicativas 

da esfera pública, quais sejam, o espaço de deliberação pública informal, no qual a opinião 

pública é formada, e o espaço institucional de tomada de decisões, como os parlamentos, os 

tribunais e os órgãos administrativos, afastando assim noções conservadoras que postulam 

o total fechamento das instituições à opinião pública.11 A abertura proporcionada pela 

democracia deliberativa de Habermas, embora essencial para a ampliação dos valores 

 
7 Cf. LANDEMORE, Open democracy: reinventing popular rule for the twenty-first century, p. xvii. 
8 Cf. LANDEMORE, Open democracy: reinventing popular rule for the twenty-first century, p. xviii. 
9 Cf. LANDEMORE, Open democracy: reinventing popular rule for the twenty-first century.  p.  4. 
10 Cf. LANDEMORE, Open democracy: reinventing popular rule for the twenty-first century. p. 36. 
11 Cf. HABERMAS, 1996, p. 556. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 23 : : : 
 

democráticos, não é apta, segundo Landemore, a superar a “barreira de poder” imposta por 

um arranjo institucional no qual a representação política baseia-se quase exclusivamente na 

ideia de eleições, fazendo-se necessária uma abertura ainda mais expressiva, que só pode ser 

feita pela reintrodução do sorteio em nossas práticas políticas12. 

Assim, segundo a autora, se adotamos o conceito de democracia de Robert Dhal, 

pelo qual ela consiste no sistema em que “todos os membros têm o mesmo direito de 

participar da decisão do corpo político sobre suas políticas”, a participação propiciada por 

um sistema exclusivamente eleitoral é extremamente tímida, pois a definição da agenda de 

discussões e as próprias discussões em si permanecem restritas, no âmbito institucional, às 

elites eleitas: 

 

No meu entendimento, o governo popular requer que as pessoas estejam 

envolvidas não apenas no momento do voto, mas também no processo que conduz 

a ele, especialmente e crucialmente na deliberação por meio da qual uma 

agenda é definida e alternativas e argumentos são debatidos. Este livro baseia-

se deliberadamente na definição de democracia como "democracia 

deliberativa", a teoria da legitimidade política segundo a qual as leis e políticas 

são legítimas apenas na medida em que forem o resultado de uma deliberação 

entre pessoas livres e iguais (por exemplo, Cohen 1989; Habermas 1996; 

Gutmann e Thompson 1996). A democracia deliberativa é um paradigma 

relativamente recente na teoria democrática, que pode nos ajudar a especificar 

o ideal de soberania popular ao deixar claro que a palavra final, no momento 

de uma votação, não é suficiente para tornar uma decisão legítima. Para 

democratas deliberativos, a legitimidade também requer a possibilidade de os 

cidadãos falarem e serem ouvidos no processo que antecede a votação.13 

 

Em que pese se baseie em importantes pressupostos da democracia deliberativa, a 

concepção de democracia aberta, contudo, com ela não se confunde, na medida em que, para 

a autora, o predomínio das eleições como método de preenchimento das vagas nos espaços 

deliberativos acarreta um estreitamento da participação dos cidadãos nos espaços de 

discussão destinados à formulação das políticas, que acaba por limitar o alcance da 

democracia. De modo a assegurar a prevalência da isonomia, valor essencial da teoria 

democrática, a autora postula que devem ser introduzidas as seguintes práticas, a fim de se 

edificar a “democracia do século XXI”: a) representação política por meio de sorteio; b) 

ampliação dos espaços públicos de deliberação (construção de uma democracia deliberativa); 

c) efetiva soberania popular, com a ampliação da participação dos cidadãos das instâncias 

decisórias e consequente limitação do poder das elites eleitas; d) ausência de dominação por 

parte das elites políticas14.  

O uso mais abrangente do sorteio e a ampliação do espaço público representam, 

nesse sentido, as estratégias prioritárias descritas pela autora para mitigar a “barreira de 

poder” introduzida nos governos representativos como instrumento de dominação por parte 

 
12 Cf. LANDEMORE, Open democracy: reinventing popular rule for the twenty-first century. p. 4-5.  
13 LANDEMORE, Open democracy: reinventing popular rule for the twenty-first century. 2020, p. 6. 
14 Cf. LANDEMORE, Open democracy: reinventing popular rule for the twenty-first century. passim 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 24 : : : 
 

das elites eleitas, que restringiram o caráter democrático das repúblicas por meio da 

instituição de regimes exclusivamente eleitorais. 

 

A neutralização política do povo: a introdução da “barreira de poder” nos 

governos representativos contemporâneos 

 

Como salienta Landemore, do ponto de vista etimológico, democracia significa 

"poder do povo". Como forma de regime, refere-se à existência de um governo igualmente 

compartilhado por todos. Para os gregos antigos, que inventaram a democracia, ela 

significava reunir-se em espaço público e fazer leis com base em uma agenda definida por 

um conselho composto por quinhentos cidadãos (a Boulé), selecionados de forma aleatória. 

Além da célebre experiência grega, diversos outros contornos institucionais também 

expressaram, ao longo da história, os valores democráticos. Para os vikings islandeses, por 

exemplo, a democracia significava reunir-se nos verões em um grande campo ao sul de 

Reykjavik e deliberar sobre as questões públicas até que fossem tomadas as decisões mais 

importantes sobre seu destino comum. Para os puritanos da Nova Inglaterra, que fugiram da 

Europa no século XVII para fundar suas próprias comunidades autônomas no Novo 

Mundo, ela significava determinar seu próprio destino comum em reuniões regulares no salão 

da cidade. Para algumas tribos dos povos nativos da América, ela sempre significou conversar 

sobre coisas e tomar decisões entre iguais.15  

A democracia, nessas experiências históricas, era, segundo Landemore, "aberta", na 

medida em que, ao menos em teoria, qualquer membro da comunidade política dotado da 

condição de cidadão poderia acessar o centro de poder e participar, no espaço público, das 

várias fases da tomada de decisão, com oportunidade de falar e ser ouvido. Os governos 

representativos modernos – muitos dos quais autodenominados “democracias” –, embora 

tenham ampliado a cidadania a um número de pessoas que teriam sido excluídas pelos 

acordos pré-modernos afastam, na prática, a maior parte dos cidadãos dos mais importantes 

espaços do poder político, relegando-o a um pequeno grupo de políticos profissionais. Entre 

as democracias antigas e as modernas, pode-se dizer, nesse sentido, segundo a autora, que 

foi perdida uma maior “acessibilidade” ou “abertura” ao cidadão comum. De acordo com 

Landemore, foi a estruturação, no século XVIII, dos governos representativos – uma forma 

mediada de democracia – que ensejou a criação de uma "barreira de poder" (enclosure of power), 

que acabou por restringir a classe governante a um número pequeno de pessoas. Essa 

restrição, que teria sido supostamente necessária para viabilizar o governo nas sociedades de 

massa, deu-se, porém, segundo a autora, menos por necessidade do que por uma ideologia 

destinada a neutralizar ou reduzir substancialmente a participação do povo.16 

De fato, de acordo com Landemore, os governos representativos contemporâneos 

foram originalmente concebidos como formas de governo de elite em contraste com o 

governo dos cidadãos comuns. Entre os “pais fundadores” da nação americana, James 

Madison, por exemplo, temia a tirania da maioria tanto quanto ele rejeitava as antigas ordens 

monárquicas. Mas o mais importante para Madison é que a república americana fosse 

caracterizada, em contraposição às antigas democracias, pelo afastamento do povo da 

 
15 Cf. LANDEMORE, Open democracy: reinventing popular rule for the twenty-first century.  p. 1-2. 
16 Cf. LANDEMORE, Open democracy: reinventing popular rule for the twenty-first century.  p. 2-3. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 25 : : : 
 

participação no governo. A república arquitetada pelos fundadores deveria ser fundada, 

assim, não no poder do povo, mas sim no poder das elites eleitas.17  

 É o que afirmam os autores d’O federalista, ao defender, no artigo LXIII, a 

instituição de um senado como forma de refrear os ânimos do povo contra a tirania de suas 

próprias paixões:  

 

Assim como nos governos livres a opinião serena e ponderada da 

comunidade deve, em última instância, prevalecer sobre as ideias de seus 

governantes, também há momentos especiais nos negócios públicos em que 

o povo, estimulado por uma paixão anormal, ou uma vantagem ilícita, ou 

iludido pelos embustes ardilosos de homens de má-fé, pode reclamar 

medidas que mais tarde ele próprio não hesitará em lamentar e condenar. 

Nesses momentos críticos, será salutar a interferência de um corpo moderado 

e respeitável de cidadãos, para deter essa corrida desorientada e evitar a 

desgraça que o povo prepara para si próprio, até que a razão, a justiça e 

verdade possam recuperar seu poder sobre o espírito do povo. De quanta 

angústia pungente o povo de Atenas não teria sido poupado seu governo se 

seu governo contivesse tão prudente salvaguarda contra a tirania de suas 

próprias paixões?18 

 

Os fundadores da república americana defendiam explicitamente, nesse sentido, um 

regime em que a competência e a virtude dos líderes fossem centrais, no qual o talento e a 

sabedoria das elites eleitas deveriam ser capazes de “refinar” as opiniões do povo, que era 

considerado passional e irracional. Em tal sistema, a representação política seria naturalmente 

concebida como um filtro capaz de afastar os cidadãos comuns da prática política imediata 

e de atribuir as funções de governo a um grupo social e economicamente homogêneo, 

edificando um regime que seria considerado por seus críticos, desde a sua origem, como uma 

“aristocracia natural”.19 

Concebida com o objetivo de assegurar a dominação de uma elite sobre as demais 

partes do corpo político e com um compromisso meramente retórico com o poder do povo, 

a república americana afastou por completo de suas instituições a prática do sorteio, na 

medida em que esta destina-se justamente a assegurar a igualdade política que seus 

fundadores tanto almejavam combater. 

A engenhosidade do ato de fundação da república americana residiu, assim, como 

destaca Landemore, no fato de que a característica central e distintiva do novo regime não 

foi apresentada como se tratando da construção de uma oligarquia em oposição a uma 

democracia, mas sim de um governo "representativo" em detrimento de um governo 

"direto". A consequência dessa ênfase foi justamente sugerir que o governo da elite era uma 

solução necessária para o problema do tamanho, e de que a representação deve implicar 

necessariamente eleições. Esse “deslocamento semântico” escondeu por completo das 

gerações futuras a existência de outra possibilidade conceitual, há muito conhecida do 

 
17 Cf. LANDEMORE, Open democracy: reinventing popular rule for the twenty-first century. p. 3-4. 
18 Cf. HAMILTON, MADISON e JAY, Os artigos federalistas.1987, p. 406. 
19 Cf. LANDEMORE, Open democracy: reinventing popular rule for the twenty-first century.  p. 40. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 26 : : : 
 

pensamento republicano, qual seja, o governo representativo exercido de forma indireta por 

cidadãos comuns, escolhidos total ou parcialmente por sorteio.20 

Embora mencionassem diversas vezes a noção de governo popular, dando a entender 

que estavam a defender o ideal da soberania popular, os pais fundadores da nação americana 

visaram, na verdade, como sustenta Landemore, instituir um governo representativo liberal, 

impondo, para promover a exclusão do povo, uma clara barreira de poder, que impede que 

essa forma de governo possa ser interpretada como uma "democracia". Como salienta a 

autora, essa noção continua a ecoar no presente por meio de diferentes metáforas que 

dominam as teorias políticas contemporâneas. É o caso, por exemplo da noção de “razão 

pública” de John Rawls, que poderia ser personificada na Suprema Corte dos Estados 

Unidos, mas que nada mais é senão um pequeno grupo de cidadãos considerados como 

possuidores de “mentes superiores”, supostamente imunes a pressões político-partidária e 

capazes de se posicionar acima da disputa, que falaria em termos desapaixonados e emitiria 

decisões por essência contramajoritárias.21 

Tal concepção de governo representativo liberal deve ser tomada, no entanto, como 

um produto de seu tempo, e não está mais em sintonia, como observa Landemore, com as 

expectativas democráticas contemporâneas. As interpretações de Cortes Supremas são 

visivelmente elitistas e excludentes e suas credenciais democráticas normalmente se baseiam 

no fato de que as leis por elas interpretadas foram produzidas por elites eleitas. Para que 

possamos superar essa “barreira de poder” presente nos governos representativos 

contemporâneos, é fundamental que realizemos uma abertura do poder a todos, em bases 

igualitárias, o que pode ser feito, segundo Landemore, por meio de um uso mais frequente 

do sorteio em nossas práticas políticas, a fim de que possamos edificar uma “democracia 

aberta”, que funcione como uma lente crítica através da qual se possa olhar para as 

instituições existentes, e que possa também estabelecer um conjunto de diretrizes para o 

desenvolvimento de novas instituições políticas ou, pelo menos, para que sejam reformadas 

as instituições existentes.22 

 

Sorteio e democracia: breves apontamentos sobre o pensamento republicano. 

 

Para a devida compreensão da análise ora empreendida acerca da concepção de 

“democracia aberta” de Hélène Landemore, é fundamental registrar o pressuposto teórico 

adotado neste artigo no tocante à relação entre o pensamento democrático e o 

republicanismo. Seguindo Bill Brugger23 e Newton Bignotto, partimos da compreensão de 

que o republicanismo, diversamente da tradição liberal, exige a democracia e dela faz parte, 

de modo que a escolha de quais aspectos da tradição devem ser reapropriados deve ser 

compatível com essa crença24. Dessa forma, a reflexão sobre a democracia faz parte do 

universo conceitual republicano e sua compreensão, no âmbito da formulação teórica de 

cada um dos autores estudados, integra o amplo conjunto de indagações republicanas acerca 

do melhor regime político.   

 
20 Cf. LANDEMORE, Open democracy: reinventing popular rule for the twenty-first century. p. 4. 
21 Cf. LANDEMORE, Open democracy: reinventing popular rule for the twenty-first century. 2020, p. 4-5. 
22 Cf. LANDEMORE, Open democracy: reinventing popular rule for the twenty-first century. 2020, p. 12. 
23 Cf. BRUGGER, Republican theory in political though. 1999, p. 146. 
24 Cf. BIGNOTTO, “Problemas atuais da teoria republicana”. In: Retorno ao republicanismo. 2004, p. 20. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 27 : : : 
 

A reflexão sobre os problemas democráticos contemporâneos exige, nesse sentido, a 

recuperação de algumas das principais referências teóricas do pensamento republicano. A 

utilização do termo “república” para designar os governos representativos contemporâneos 

não deve ser considerada, nesse sentido, como um óbice para a consideração do déficit 

democrático de tais regimes, que podem, para seu aperfeiçoamento, ser contrapostos à 

formulação teórica proposta pelo republicanismo, em suas diferentes matrizes. 

Ora, como sabemos, desde a antiguidade, o traço distintivo da democracia é o sorteio, 

por permitir a expressão máxima da igualdade política, ao proporcionar a isonomia, a 

isocracia e a isegoria, fundamentos desse regime político. É o que afirma expressamente 

Aristóteles, ao tratar, no Livro IV, parte 9, da Política, da formação dos regimes mistos ou 

constitucionais:  

 

Um terceiro modo [de compor o regime misto] é uma combinação de 

disposições de ambos os regimes, umas extraídas da lei oligárquica, e outra 

da democrática. Refiro, por exemplo, o caso das magistraturas: o sorteio para 

ocupação dos cargos públicos parece mais conforme ao espírito democrático, 

enquanto a eleição parece ser mais adequada ao espírito oligárquico.25 

 

 Com efeito, como destaca David Reybrouck, a democracia ateniense utilizou 

amplamente, em seu apogeu, entre os séculos V a.C. e IV a.C., do sorteio para preenchimento 

dos cargos componentes dos órgãos de governo da pólis, sendo a escolha aleatória de 

cidadãos utilizada para as funções legislativas, executivas e judiciárias. Assim, por exemplo, a 

lei era elaborada pelo Conselho dos Quinhentos (a Boulé), cujos membros eram sorteados, e 

votada pela assembleia popular (Eklésia). O tribunal popular (Helieia), formado por cidadãos 

sorteados, examinava a legalidade da nova lei, e os magistrados (Arkhai), que eram em parte 

sorteados e em parte eleitos, a executavam.26 Quanto aos magistrados, de um total de 

setecentos cargos existentes, seiscentos eram escolhidos por sorteio. Apenas os postos que 

demandavam conhecimentos técnicos, como as magistraturas militares e as de arquitetura 

eram eleitos pelo Conselho dos Quinhentos, sendo a maior parte das magistraturas, portanto, 

ocupadas por sorteio.27 

Além da democracia ateniense, a república romana também manteve, como observa 

Reybrouk, resquícios do sistema ateniense do sorteio, que embora tenha caído em desuso no 

período do Império, voltou a ser utilizado nas cidades livres do norte da Itália durante a Idade 

Média. Bolonha, Vicenza e Pisa possuem exemplos da adoção, em alguma medida, da prática 

do sorteio para escolha de cargos políticos, mas os casos mais bem documentados no período 

são os de Florença e Veneza, tendo a sereníssima república utilizado por séculos o sorteio 

como critério fundamental para a escolha do Doge.28 

De fato, na república de Veneza, o cargo de Doge era vitalício, mas a função não era 

hereditária. O processo de escolha do Doge, apelidado de “ballota”, era incrivelmente 

complexo, dividido em dez fases, que duravam cinco dias. Iniciava-se, no século XIII, com 

o Consiglio Grande (Conselho Geral), composto por quinhentos membros da nobreza. Cada 

 
25 Cf. ARISTÓTELES, Política. 1998, p. 305-306. 
26 Cf. REYBROUCK, Contra as eleições. 2017, p. 114. 
27 Cf. REYBROUCK, Contra as eleições. 2017, p. 113-114. 
28 Cf. REYBROUCK, Contra as eleições .2017, p. 119-121. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 28 : : : 
 

conselheiro depositava na urna uma bolinha de madeira, com seu nome escrito, a ballota, 

enquanto o conselheiro mais jovem dirigia-se à Basílica de São Marcos e chamava o primeiro 

garoto entre oito e dez anos que encontrava. Ele era levado à sala do Conselho, onde os 

conselheiros estavam reunidos em conclave, para ser o ballotino (o garoto das bolinhas). O 

ballotino sorteava o nome de trinta conselheiros, entre os participantes, seleção reduzida a 

nove em uma segunda rodada do sorteio. A escolha prosseguia com a sucessiva redução do 

número de candidatos por sorteio e seu aumento pelo voto, em uma alternância dos métodos 

aleatório e eleitoral. Quando o comitê estava composto por 41 membros, eles finalmente 

escolhiam o Doge em conclave29. Embora parecesse muito complicado, o sistema veneziano 

tinha por virtude possibilitar a vitória de um candidato com significativo apoio dos eleitores, 

sem, contudo, retirar as chances das minorias. 

Do ponto de vista do pensamento republicano, a centralidade do sorteio como 

elemento democrático foi igualmente reconhecida por autores de diferentes matrizes do 

republicanismo. 

Rousseau, por exemplo, embora sustente que a democracia não é compatível com a 

ideia de representação – na medida em que esta é compreendida pelo filósofo como uma 

espécie de delegação e a vontade geral, que expressa a soberania, não está sujeita a 

transferência –, por outro lado, ao tratar da administração do Estado nas repúblicas, o 

genebrino também identifica no sorteio o elemento central da “verdadeira democracia”, 

admitindo a noção de representação para essa finalidade. Concordando expressamente com 

Montesquieu quanto à natureza democrática do sorteio, sustenta o autor do Contrato Social: 

 

Se considerarmos que a eleição dos chefes é uma função do governo e não 

da soberania, veremos por que o expediente do sorteio está mais na natureza 

da democracia, na qual a administração é tanto melhor quanto menos 

multiplicados são os atos. 

Em qualquer verdadeira democracia, a magistratura não é uma vantagem, 

mas uma carga onerosa que não se pode, com justiça, impor mais a um 

particular que a outro. Só a lei pode impor essa carga a quem o sorteio indicar, 

pois, nesse caso, sendo a condição igual para todos, e não dependendo a 

escolha de nenhuma vontade humana, não há aplicação particular que altere 

a universalidade da lei. 

(...) 

As eleições por sorteio apresentariam poucos inconvenientes em uma 

verdadeira democracia, onde, sendo todos iguais, quer pelos costumes e 

talentos, quer pelos preceitos e pela fortuna, a escolha se tornaria indiferente. 

Mas, como já afirmei, não existe verdadeira democracia.30  

 

Em que pese não reconheça a existência histórica de uma verdadeira democracia, 

haja vista que, em todas as sociedades, os talentos e capacidades são divididos de modo 

desigual, Rousseau sustenta que isso não significa que se deva renunciar à prática do sorteio, 

mas sim procurar um modo equilibrado, intermediário entre o sorteio e a eleição:  

 
29 Cf. REYBROUCK, Contra as eleições. 2017, p. 126. 
30 Cf. ROUSSEAU, O contrato social. 1999, p. 132-133. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 29 : : : 
 

 

Quando a escolha e o sorteio se combinam, a primeira deve preencher os 

postos que exigem talentos apropriados, como os cargos militares; o segundo 

convém aos postos que requerem apenas bom senso, justiça e integralidade, 

como os casos de judicatura, porque, num Estado bem constituído, tais 

qualidades são comuns a todos os cidadãos.31 

 

Mas, se filósofos tão influentes para a formação das repúblicas contemporâneas, 

como Montesquieu e Rousseau, foram enfáticos defensores de um regime misto, resultante 

da combinação do sorteio e das eleições, por qual razão as democracias contemporâneas 

afastaram por completo a prática de nomeação de governantes por sorteio, menos de uma 

geração após a publicação d’ O espírito das leis e Do contrato social, substituindo-a por sistemas 

representativos baseados quase exclusivamente na realização de eleições? Como observa 

Bernard Manin, o sorteio foi totalmente ignorado durante a Revolução Americana e no curso 

da Revolução Francesa, sendo que tanto de um lado do Atlântico como do outro, 

estabeleceu-se, sem a menor hesitação, uma limitação dos direitos políticos dos cidadãos por 

meio da instituição de sistemas de escolha notadamente aristocráticos.32 

 O propósito de promover uma neutralização política do povo constituiu-se, nesse 

sentido, como o grande projeto das elites que instituíram as primeiras repúblicas 

contemporâneas, que foram fundadas com o objetivo de estabelecer uma clara distinção 

entre os cidadãos ilustres – destinados a governar – e os eleitores – destinados a serem 

governados – que foram significativamente privados de uma participação efetiva nas decisões 

públicas, ao serem confinados a um envolvimento episódico e superficial, restrito ao solitário 

momento do voto.  

 

Elementos republicanos na concepção de “democracia aberta”, de Hélène 

Landemore 

 

Partindo da constatação da existência, nos governos representativos 

contemporâneos, de mecanismos voltados a promover uma verdadeira neutralização política 

do povo e limitar a efetivação dos valores democráticos, Hélène Landemore propõe, 

conforme explicitado nas seções precedentes, a utilização mais abrangente da prática do 

sorteio, a fim de fomentar a igualdade política e empreender uma maior inclusão social. Dessa 

forma, a proposta de “democracia aberta” proposta pela autora baseia-se, fundamentalmente, 

nos seguintes elementos: a) representação política baseada em maior utilização do sorteio; b) 

ampliação dos espaços públicos de deliberação, a fim permitir a edificação de uma 

democracia deliberativa; c) efetiva soberania popular, com a ampliação da participação dos 

cidadãos das instâncias decisórias e consequente limitação do poder das elites eleitas; d) 

instauração de um regime misto, com a utilização concomitante de escolhas por sorteio e 

escrutínio eleitoral; e) estruturação de grandes assembleias, compostas por cidadãos 

aleatoriamente selecionados, destinadas à formação de “minipúblicos” abertos, voltados à 

definição de agenda; f) utilização de tecnologias de informação e comunicação, entre as quais 

 
31 Cf. ROUSSEAU, O contrato social. 1999, p. 133. 
32 Cf. MANIN, Principes du gouvernment représentatif.  2012, p. 108. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 30 : : : 
 

plataformas de crowdsourcing, para que os representantes aleatoriamente selecionados possam 

comunicar-se com os demais cidadãos; g) ausência de dominação por parte das elites 

políticas. 

Tais elementos, parece-nos, são totalmente compatíveis com uma teoria política 

republicana, de modo que a recuperação de argumentos desenvolvidos por autores de 

diferentes matrizes do republicanismo pode auxiliar na compreensão dos problemas 

apontados pela autora como marcas características dos governos representativos 

contemporâneos.  

Assim, em uma superficial e exemplificativa enumeração, poderíamos aproximar o 

explícito elogio da autora às instituições políticas atenienses a uma recuperação de 

argumentos da longa tradição do republicanismo neoateniense, com sua defesa de uma 

ampliação dos espaços públicos de deliberação, que em muito se assemelha à proposta 

deliberativa da “democracia aberta”. Além disso, a exaltação da introdução do sorteio de 

forma paralela e não excludente às práticas eleitorais poderia ser aproximada à exaltação dos 

governos mistos e moderados, empreendida por autores do republicanismo romano, como 

Cícero, ou do republicanismo inglês, como James Harrington. 

De outra parte, a prática, descrita pela autora, de dominação sistemática do conjunto 

dos cidadãos por parte das elites eleitas – elites essas que aparelham a burocracia interna dos 

partidos políticos de modo a assegurar a sua perpetuação no poder – pode ser compreendida 

como a instituição de uma relação assimétrica que claramente não resistiria ao “teste do 

olhar” (eyeball test) proposto por Pettit para identificação de relações arbitrárias, violadoras da 

liberdade dos cidadãos.33  

Por fim, a identificação dos limites práticos dos governos representativos 

contemporâneos descrita por Landemore pode ser analisada, também, à luz da noção de 

“balanço do domínio” desenvolvida por James Harrington. Ora, a predominância, em tais 

governos, do elemento aristocrático – o voto – em detrimento do elemento democrático – 

o sorteio – pode ser compreendida como um desajuste capaz de acarretar um desequilíbrio 

do “balanço do domínio” e que demandaria, nos termos da formulação de Harrington, uma 

mudança do sistema de governo. O anseio pela inclusão mais abrangente dos segmentos da 

população historicamente excluídos da participação política, tal qual descrito por Landemore, 

exigiria, assim, uma mutação constitucional capaz de equilibrar o balanço do domínio ao 

marcante pluralismo das sociedades contemporâneas, caracterizadas pelo domínio 

persistente das elites eleitorais e partidárias, que permitem mais facilmente o surgimento de 

governantes autoritários e populistas. 

A análise mais detida das significativas referências republicanas no pensamento 

político da autora escapa, no entanto, aos estreitos limites deste artigo e será mais bem 

explorada em trabalhos futuros. 

 

 

 

 

 

 
33 Cf. PETTIT, Republicanism: a theory of freedom and government. 2012, p. 72. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 31 : : : 
 

Referências bibliográficas 

 

ARISTÓTELES, Política (edição bilíngue). Lisboa: Vega, 1998. 

BIGNOTTO, Newton. “Problemas atuais da teoria republicana”. In: Retorno ao republicanismo. 

São Paulo: Humanitas, 2004.  

BOURICIUS, Terril. “Democracy through multi-body sortitition: Athenian lessons for 

modern day”. In: Journal of public deliberation, v. 9, n.1., 2013, art. 11. 

BRUGGER, Bill. Republican theory in political though. London: Macmillan Press, 1999. 

EHRENBERG, Victor. The Greek State, New York, W.W. Norton and Co., 1964. 

GOMME, A.W. The population of Athens in the Fifth and Fourth Centuries B.C. Oxford, Oxford 

University Press, 1933. 

HABERMAS, J. Between Facts and Norms. Cambridge: MIT Press, 1996. 

HANSEN, M.H.  The Athenian Democracy in the age of Demosthenes – Structure, Principles and 

Ideology. Oxford: T.J. Press, 1991. 

HEADLAM, J. W. Election by lot at Athens. Norderstedt: Hansebooks, 2016. 

LANDEMORE, Hélène. Open democracy: reinventing popular rule for the twenty-first century. 

Princeton: Princeton University Press, 2020. 

MADISON, James; HAMILTON, Alexander e JAY, John. Os artigos federalistas. Rio de 

Janeiro: Nova Fronteira, 1987. 

MANIN, Bernard. Principes du gouvernment représentatif. Paris: Flammarion, 2012. 

NASCIMENTO, MILTON M. do. A farsa da representação política: ensaio sobre o pensamento 

político de Rousseau. São Paulo: Discurso Editorial, 2016. 

MONTESQUIEU. O Espírito das leis. São Paulo: Martins Fontes, 2000. 

MOWBRAY, Miranda and GOLLMANN, Dieter. “Electing the Doge of Venice: analysis of 

a 13th century protocol”. In: www.hpl.hp.com̸ techreports̸2007 ̸HPL-2007-28R1.pdf 

PETTIT, Philip. Republicanism: a theory of freedom and government. Oxford: Oxford University 

Press, 1999. 

PITKIN, Hanna. The Concept of Representation. Berkeley: University of California Press, 1972. 

REYBROUK, David. Contra as eleições. Belo Horizonte: Ed. Âyine, 2017. 

ROUSSEAU, J.J. O Contrato social. São Paulo, Martins Fontes, 1999.  



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 32 : : : 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O momento aristotélico do momento maquiaveliano: 

Pocock leitor de Maquiavel 
 

Bruno Santos Alexandre1 

 

Resumo: A proposta, neste artigo, é de investigar a leitura que John Pocock faz do republicanismo 

de Nicolau Maquiavel. Neste sentido, dois são os argumentos principais deste trabalho. Em primeiro 

lugar, trata-se de evidenciar que se, de um lado, Maquiavel recupera o ideal aristotélico do humano 

como animal político, de outro lado, tal se passaria de modo a transformá-lo numa versão 

enfraquecida, à medida em que radicalmente impactada pela natureza contingente das coisas 

humanas. É o que, em segundo lugar, abriria caminho não apenas a uma ética fundada na política 

(antes do que na filosofia contemplativa, conforme pretendia Aristóteles), senão também a um 

republicanismo de acento plebeísta. 

Palavras-chave: Pocock – Maquiavel – Aristóteles – Republicanismo – Povo 

   
 

The Aristotelian moment of the Machiavellian moment: Pocock reader of  
Machiavelli 

 

Abstract: This article explores John Pocock’s interpretation of Nicolau Maquiavel’s republicanism. 

There are two main arguments here. First, I show that if, on the one hand, Maquiavel recovers the 

Aristotelian ideal of the human as a political animal, on the other, he does it with a weakened version, 

insofar as radically impacted by the contingent nature of human things. Secondly, this opens the way 

for not only an ethics based on politics (instead of on philosophy, as Aristotle wished), but also for a 

republicanism of more popular connotations. 

Keywords: Pocock – Machiavelli – Aristotle – republicanism – people 

  

 
1 Doutor em Filosofia pela Universidade de São Paulo (USP). Professor Substituto da Universidade Federal do 
Acre. http://lattes.cnpq.br/9617484685224116 

http://lattes.cnpq.br/9617484685224116


 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 33 : : : 
 

Introdução 

 

No presente artigo, reservado à interpretação de John Pocock sobre Nicolau 

Maquiavel, não posso ter como foco principal de comentário outro elemento bibliográfico 

senão a mais famosa e importante contribuição de Pocock para o tema: The Machiavellian 

Moment: Florentine political thought and the Atlantic Republican tradition, livro escrito em 

1975. Logo no início desse volumoso estudo (de quase seiscentas páginas), Pocock nos 

esclarece sobre os dois sentidos de “momento maquiaveliano” a serem nele tematizados: 

dois sentidos do conceito de tempo. 

Num primeiro sentido, “momento maquiaveliano” diz respeito à combinação entre 

tempo e espaço, por isso, refere-se à cronologia e localidade em que se situa a narrativa acerca 

da qual o historiador intenciona dissertar em seu livro: o espaço e o tempo do republicanismo 

da Florença do Renascimento, além de suas reverberações nos três séculos seguintes, quando 

desempenha papel estrutural na constituição do republicanismo inglês e norte-americano. 

Nesse primeiro caso, o momento ou tempo a ser enquadrado é aquele em que certos padrões  

 

Conduziram ao encetamento da república e da participação cidadã, 

constituindo o problema de seu autoentendimento na história, com o qual 

Maquiavel e seus contemporâneos podem ser vistos explicitamente e 

implicitamente enredados. Esses padrões foram cruciais em sua época, e 

permaneceram sendo nos dois ou três séculos seguintes, como resultado do 

modo com que Maquiavel e seus contemporâneos agiram2.    

 

Já o segundo sentido de “momento maquiaveliano” assume o caráter de fundamento 

conceitual do primeiro, uma vez que concerne à maneira com a qual Pocock compreende o 

tempo da ação política em si mesmo. O que é estimulante da segunda face do momento 

maquiaveliano (de um tempo mais primordial) é que tal momento ou tempo, agora 

universalizado, envia a um primado da contingência sobre a necessidade, portanto, de um 

universalismo avesso aos mais difundidos postulados das filosofias antiga e medieval. Como 

afirma o intérprete de Maquiavel acerca dessa espécie de contingência universalizada, própria 

à então nascente modernidade: 

 

Em segundo lugar, ‘o momento maquiaveliano’ denota o problema em si 

mesmo. É o nome para o momento num tempo conceitual em que a 

república era vista em confronto com sua própria finitude temporal, na 

tentativa de permanecer moralmente e politicamente estável em meio a uma 

corrente de eventos irracionais, concebidos como essencialmente destrutivos 

a todos os sistemas de estabilidade secular. Na linguagem desenvolvida para 

esse propósito, tal momento era enunciado como o enfrentamento da 

‘virtude’ contra a ‘fortuna’ e a ‘corrupção’3. 

 

 
2 POCOCK, The Machiavellian Moment, p. VII-VIII.  
3 POCOCK, The Machiavellian Moment, p. VIII. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 34 : : : 
 

Como pano de fundo à fusão desses dois momentos maquiavelianos se presume 

então uma tomada de consciência de ser na e pela história: a teoria republicana renascentista 

como uma jovem e nova forma historicista de pensar. Por conseguinte, os dois supracitados 

momentos enquanto partes de uma mesma transformação ou irrupção histórico-conceitual 

mais abrangente. 

Intrigante será constatar que essa inovadora guinada em direção a uma consciência 

histórica é ocasionada justamente pela recuperação e promoção de certos ensinamentos 

recolhidos da tradição: “a explicitação de um germe já contido no pensamento clássico”4. 

Mais especificamente, para Pocock, essa consciência histórica encontra sua origem na ética-

política aristotélica; adquirindo, por intermédio dessa visita, conceitos capazes de tratar o 

tempo enquanto fenômeno contingente. O retorno a Aristóteles advém, sobretudo, do fato 

de que sua concepção de melhor regime de governo abriga um elemento conceitual que 

alguém como Maquiavel considerará ainda como universal: “o ideal da cidadania ativa”5, a 

reunião de todos em torno da república. Como se verá, entretanto, ao longo de todo esse 

artigo, menos do que uma imediata herança das teses do filósofo estagirita, segundo Pocock, 

o que acontece nessa interlocução é uma complexa adaptação aos meandros históricos e 

conceituais florentino-renascentistas. Disso decorre que, em torno à recepção maquiaveliana 

da tese aristotélica do humano como animal político, tal como encontramos na leitura de 

Pocock, desponte, então, mais do que uma simples adaptação, uma verdadeira ruptura: a 

categoria de animalidade política não mais como uma finalidade média ou intermediária, 

absorvida por categorias universais mais amplas e abstratas, como era o caso para Aristóteles, 

antes como a própria finalidade da vida humana. Portanto, o ideal da ação política como um 

conceito, ao mesmo tempo, universal (que responde a valores primordiais a serem realizados 

em vida: tudo que envolve a permanência da república no tempo) e particular (porquanto a 

república, como aquela que se desdobra num plano contingente, é todo o universal). Nas 

palavras do próprio Pocock, o momento maquiaveliano “reconcilia sua finalidade de realizar 

valores universais” – qual seja, a constituição e preservação da república – “com a 

instabilidade e desordem circunstancial de sua vida temporal”6 – a república à sombra da 

perene ameaça da ruptura, da contingência como a sua própria alma. Sobre a experiência 

republicana de Maquiavel e dos demais republicanos do período, Pocock incisivamente 

afirma: “o costume poderia no máximo afetar a segunda natureza (ou natureza adquirida), 

mas se era a finalidade do homem ser um cidadão ou animal político, foi sua natureza original 

ou prima forma que se viu desenvolvida, e desenvolvida irreversivelmente pela experiência 

do vivere civile”7. Destrincho essa problemática nas páginas que se seguem. 

 

De uma animalidade política contra-eudaimônica 

 

Na ética-política de Aristóteles, a concatenação das finalidades (os bens humanos) 

obedece à seguinte ordenação: (i) a eudaimonia (a felicidade ou florescimento humano) como 

a finalidade suprema; (ii) a moral, isto é, a boa conduta prática, como a finalidade média; e, 

num último estágio, (iii) a melhor das constituições políticas, a melhor politeia. Afirma o 

 
4 FUBINI, “Politica e morale in Machiavelli. Una questione esaurita?”, p. 122. 
5 POCOCK, The Machiavellian Moment, p. 4. 
6 POCOCK, The Machiavellian Moment, p. 3.  
7 POCOCK, The Machiavellian Moment, p. 184. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 35 : : : 
 

filósofo grego, em sua Ética a Nicômaco, que “chamamos de perfeito o que sempre se elege 

por si mesmo e nunca por outra coisa. Esta parece ser acima de tudo a felicidade”8. E, no 

texto da Política, ao que tudo indica, confirma-o quando declara “que a melhor cidade é 

simultaneamente feliz e próspera”9. 

Como explica Iseult Honohan, a eudaimonia é tanto o ponto de partida ontológico 

como a última etapa a ser realizada historicamente, visto que atingir a felicidade “é realizar o 

potencial presente desde o nascimento”10; é atualizar a potencialidade humana, as tendências 

da natureza. Assim, por mais que os conteúdos da política, da ação cívica e das virtudes 

morais perfaçam papel fundamental na cosmologia aristotélica, restaria ainda nessa complexa 

cadeia de finalidades um inequívoco primado da contemplação sobre a ação. E a subsequente 

progressão temática: pois é a sabedoria política a mais dependente das finalidades de tal 

cadeia (cujo objeto é a politeia); seguida pela sabedoria ética (cujos objetos são as virtudes 

morais); a qual dá vez à única finalidade subsistente por si mesma: ao puro conhecimento 

filosófico das tendências da natureza (cujos objetos são as virtudes intelectuais, o conteúdo 

mesmo da felicidade plena). Não por outro motivo, em sua Ética a Nicômaco, o filósofo 

distinguirá as virtudes intelectuais das virtudes morais. 

As virtudes morais são aquelas vinculadas aos desejos. Virtudes que tão somente 

podem ser qualificadas como morais (desejos bons) porquanto contam com a mediação da 

virtude intelectual em interface ao saber prático: a phronesis (termo que pode ser traduzido 

por sabedoria prática). Por exemplo, a virtude moral da magnanimidade ocupa o lugar 

intermediário entre o excesso e o déficit do desejo pela honra, que apenas o humano prudente 

(o portador da phronesis) conhece. Conforme explana Eric Nelson, “as virtudes morais são 

sociais e, como resultado, Aristóteles pode fazer a famosa reivindicação na Política de que o 

humano é, por natureza, adequado à polis. A polis permite-o realizar sua natureza”11. Nelson, 

contudo, adverte para o exato lugar da ética e da política na economia das finalidades 

aristotélicas, pois o saber aplicado à prática – ou seja, o gesto da phronesis em conformar os 

desejos, ao transformá-los em volições morais – é uma intervenção do conhecimento 

superior, teorético. Alega Nelson que, para Aristóteles, “o exercício dessa virtude intelectual 

é mais intrínseco à natureza humana, e que o homem alcança a verdadeira felicidade apenas 

quando é deixado a contemplar o universo e assimilar-se momentaneamente ao divino”12. É 

o que, para esse comentador, poderíamos constatar pela leitura do livro X da Ética, em que 

se diz: 

Se a felicidade é uma atividade de acordo com a virtude, é razoável (que seja 

uma atividade) de acordo com a virtude mais superior, e esta será uma 

atividade da melhor parte do homem. E se, então, é o intelecto ou outra coisa 

que, por natureza, parece mandar e dirigir e possuir o conhecimento dos 

objetos nobres e divinos, e sendo esta mesma a parte mais divina que há em 

nós, sua atividade de acordo com a virtude própria será a felicidade perfeita. 

E esta atividade é contemplativa, como já temos dito13. 

 
8 ARISTÓTELES, Ética a Nicômaco, Livro I, 1097a-1097b, p. 135. 
9 ARISTÓTELES, Política, Livro VII, 1323b30, p. 483. 
10 HONOHAN, Civic Republicanism, p. 1. 
11 NELSON, The Greek tradition in Republican thought, p. 12. 
12 NELSON, The Greek tradition in Republican thought, p. 12. 
13 ARISTÓTELES, Ética a Nicômaco, Livro X, 1177a10, p. 395. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 36 : : : 
 

 

E o filósofo estagirita persistiria na mesma linha de raciocínio no Livro VII da Política, ao 

indicar que a felicidade (a eudaimonia) encontra seu lugar numa vida de estilo contemplativo, 

porque: 

Se afirmamos que a felicidade deve consistir na prosperidade, então a vida 

prática será a melhor de todas, tanto para a cidade tomada em comum como 

para cada indivíduo em particular. A vida prática, porém, não se refere 

propriamente aos outros indivíduos, como por vezes se julga, nem é 

forçosamente prático o pensamento que visa unicamente ao resultado obtido 

pela ação. São muito mais práticas a contemplação e a meditação, pois têm o 

fim em si mesmas e exercitam-se por si mesmas. O êxito é um fim e, por isso 

mesmo, é atividade. Daí o dizer-se que agem em sentido pleno os indivíduos 

que orientam as atividades, ainda que exteriores, pela inteligência. Também 

não é forçoso que as cidades hermeticamente fechadas e as que elegeram tal 

modo de vida sejam necessariamente inativas: a atividade de uma cidade 

pode, com efeito, ser parcial, visto que as partes que a constituem mantêm 

muitas relações recíprocas. O mesmo se aplica a cada indivíduo humano, e se 

assim não fosse haveria algo de desajustado com o próprio ser divino e todo 

o universo, para os quais não existe qualquer atividade externa que não seja a 

atividade que lhes é intrínseca. É evidente, pois, que a vida preferível será 

necessariamente a mesma tanto para cada indivíduo em particular, como para 

as cidades e os homens tomados em comum14. 
 

De acordo com Nelson, nesses trechos da Ética e da Política, Aristóteles torna claro 

aos seus leitores, e sem espaço para dúvidas, que: “tal vida dedicada à contemplação supera 

a vida cívica (ela é, de fato, a única atividade boa em si mesma)”15. Para bem compreender 

esses comentários de Nelson à Ética e à Política é preciso captar ainda outra conhecida 

engrenagem por ele pressuposta da sofisticada arquitetônica conceitual de Aristóteles: o 

modo como a própria phronesis convence enquanto conduta mestra na vida. Porque para tê-

la é preciso querê-la. O ponto aqui é: para Aristóteles, a atividade humana de querer algo não 

tange a meros impulsos ou a apetites. Impulsos e apetites são desejos que os humanos 

dividem com os demais animais. Como explica o especialista brasileiro na filosofia 

aristotélica, Marco Zingano, impulsos e apetites respondem a um tipo de desejo que “não é 

uma faculdade de conhecimento de contrários, mas de discriminação única de particulares”16; 

que impele os animais (inclusive o humano, também um animal) ao movimento e à ação. Já 

o querer é um desejo de tipo diferente, associado a uma escolha racional, por esse motivo, 

da ordem de uma decisão propriamente ética. Esse querer Aristóteles denomina de prohairesis, 

uma espécie de desejo pela razão: a intencionalidade de orientar-se pela prudência (phronesis), a 

qual potencialmente habita a alma de todos os humanos, e que se faz então preciso colocar 

em ato. 

 
14 ARISTÓTELES, Política, Livro VII, 1325b15-30, p. 493. 
15 NELSON, The Greek tradition in Republican thought, p. 12-13. 
16 ZINGANO, ”Deliberação e vontade em Aristóteles”, p. 185.  



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 37 : : : 
 

Mais crucial, entretanto, para Zingano, é elucidar que, no horizonte aristotélico, 

mesmo o ator prudente delibera unicamente sobre os meios e nunca sobre os fins. Afirma o 

comentador que “mediante a deliberação nos tornamos princípio de ação, pois nos tornamos 

senhores do fazer ou não fazer os meios [os fins de primeira ordem] para obter um certo fim 

[o fim supremo]; se é assim, somos inteiramente responsáveis de nossas ações, mesmo que 

sejamos somente em parte ou, mesmo, em nenhum sentido senhores dos desejos e fins que 

nos aparecem”17. Porém, nesse quadro, como é possível aos indivíduos tornarem-se seguros 

de que sua escolha é conforme a um bem que, ao fim e ao cabo, é externo à própria virtude 

intelectual que o seleciona? Tal é a ocasião em que reconhecemos, em Aristóteles, a presença 

do aluno de Platão, uma vez que, na filosofia aristotélica, as finalidades últimas compartilham 

um saber do eterno: da ordenação cósmico-divina, do conhecimento em seu estado mais 

puro. Deparamo-nos, assim, a esta altura, com um modo inconfundivelmente grego de 

compreender a filosofia e a vida mesma (isto é, de dar a saber o que é sujeito, objeto, 

interioridade, exterioridade, ideia e realidade): o saber filosófico como a plena identidade 

entre razão e mundo (entre sujeito e objeto, interioridade e exterioridade, ideia e realidade). 

Assevera o próprio Aristóteles: “não deliberamos sobre os fins, mas sobre os meios que 

conduzem aos fins. Pois, nem o médico delibera se curará, nem o orador se persuadirá, nem 

o político se legislará bem, nem nenhum dos outros domínios delibera sobre o fim, senão 

que, posto o fim [dado pela natureza], todos consideram como e por quais meios podem 

alcançá-lo”18. 

Dito tudo isso, no chamado “momento maquiaveliano”, tal como Pocock o concebe, 

o que ocorre é uma reorganização, mesmo uma inversão, da cadeia aristotélica de finalidades: 

não mais (seguindo a ordem dos meios aos fins) da politeia à ética e então à eudaimonia; antes, 

sim, da eudaimonia à ética e desta à politeia. Dessa maneira, Pocock pretende demonstrar que, 

para Maquiavel, tanto a ética (a avaliação da boa ou má ação), bem como a legitimação dos 

diversos modos de vida (em condições modernas, estes conduzem às mais variadas 

felicidades privadas), estão fundadas na atividade política (isto é, passam pelo crivo da 

república): em decisões e acordos contingentes, internos e próprios à politeia. Daí duas 

consequências. A primeira delas: na medida em que a felicidade e a ética passam a ter como 

origem juízos para aquém da contemplação abstrata, necessariamente tais concepções de 

felicidade e ética deixam de fazer referência a um bloco estável e hierárquico de virtudes 

(sejam elas morais ou intelectuais). E a segunda consequência: daquela ideia de universalidade 

ou necessidade, sobre a qual dissertei nas primeiras páginas deste artigo, unicamente como o 

próprio agir contingente: a ação política, condição de possibilidade de um mundo 

propriamente humano (face ao mundo natural, este último apenas contemplado e não 

constituído pelas próprias ações humanas). Destarte, na filosofia política do pensador 

florentino, da universalidade humana como um ideal mínimo ou deflacionado de virtude 

(isto é, de dever): tão somente o compromisso de criar e conservar uma república, noutras 

palavras, de erigir e manter uma agência de grupo (um modo de vida político, criador e 

mantenedor de um mundo das coisas humanas). Aos olhos de Maquiavel, assegura-nos 

Pocock, tal seria a única maneira (humana mesmo) de enfrentar a torrente irracional da 

 
17 ZINGANO, ”Deliberação e vontade em Aristóteles”, p. 226. Colchetes meus. 
18 ARISTÓTELES, Ética a Nicômaco, Livro III, 1112b10-15. p. 186. Colchetes meus. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 38 : : : 
 

fortuna, um mundo perpassado pela contingência de ponta a ponta; ocasião, afinal, em que 

a virtude de um passa a depender da virtude de todos. 

A novidade de um autor como Maquiavel é então de que, ao contornar a província 

da grande tradição antiga, coloca-se finalmente em condições de pensar a ação temporal por 

uma chave imprevista, aberta e inesperada, diversamente àquela ditada por padrões e 

regularidades. Como Pocock gosta de introduzir o pensamento de Maquiavel em The 

Machiavellian Moment: “o ideal republicano põe o problema da existência na particularidade 

secular”19. 

Assim sendo, ao mesmo tempo em que Aristóteles lega para os seus futuros leitores 

do Renascimento a possibilidade do desabrochar de uma consciência histórica, evoca ainda 

um naturalismo político, um direito natural nos fundamentos da sua concepção de cidadania 

política. Conforme destaca Felipe Charbel Teixeira, a despeito do reconhecimento, na 

filosofia aristotélica, de alguma mutabilidade das coisas mundanas, face a finalidades que são 

naturalmente dadas, quer dizer, face à anterioridade ontológica da contemplação sobre a 

ação, “caberia aos homens interpretar tais tendências [cósmicas e finalistas] e se adequar a 

elas, visando assim à estabilidade e equilíbrio dos costumes e ordenações políticas”20. Porque 

carentes de tais anteparos teórico-contemplativos, ou seja, desamparados de todo 

conhecimento absolutamente antecedente à ação, no horizonte do republicanismo 

maquiaveliano restaria aos próprios humanos, em sua própria ação na contingência e 

particularidade histórica, a fundação e descoberta da virtude; afiançados unicamente por sua 

liberdade política, por uma espécie de, ao mesmo tempo, dom, fardo e responsabilidade de agir 

em conjunto. Para Maquiavel, desta feita, quando o assunto é a ética, não se trata mais de 

unicamente deliberar sobre os meios (de escolher entre o rol de virtudes cosmicamente dadas), 

mas da necessidade de fundar a virtude, de fundar os fins. Esclarece novamente Teixeira sobre 

o assunto: 

 

Para Aristóteles, agir de forma magnânima, ou com liberalidade, ou com 

coragem, implica necessariamente agir de forma prudente, uma vez que a 

phronesis se constitui como disposição intelectual responsável pelo 

reconhecimento da virtude e pela ação conforme o justo meio – há o 

reconhecimento do universal no particular, seguido pela escolha da ação 

correta e pela consumação desta. A virtude, nesse sentido, é sempre 

determinável: o prudente é aquele que sabe reconhecê-la no particular e agir 

em conformidade a ela. Em Maquiavel, o reconhecimento da virtude é mais 

complexo que na filosofia prática aristotélica: é preciso, antes de tudo, 

perceber o que é a virtude numa circunstância tal, dar moldes a ela para, então, 

pensar na decisão prudente a se tomar, visando à produção de bons efeitos, 

em acordo com um bem, definido em função das situações particulares em 

jogo21. 

 

 

 
19 POCOCK, The Machiavellian Moment, p. 9. 
20 TEIXEIRA, Timoneiros: retórica, prudência e história em Maquiavel e Guicciardini, p. 26. Colchetes meus. 
21 TEIXEIRA, Timoneiros: retórica, prudência e história em Maquiavel e Guicciardini, p. 87. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 39 : : : 
 

De uma animalidade política popular 

 

Na definição de Aristóteles, o conceito de liberdade (eleutheria) possui três nuances. 

Em uma primeira acepção, a liberdade desempenha uma condição unicamente negativa: 

apenas não ser escravo. “O termo ‘os livres’”, esclarece Iseult Honohan, “descreve cidadãos 

ordinários que não se distinguem por riqueza, talento ou posição. Essa liberdade não é uma 

qualidade natural de indivíduos pré-sociais; remete antes ao estatuto ou privilégio daqueles 

cidadãos que são individualmente livres se não estão sujeitos a um senhor e coletivamente 

livres se não estão sujeitos ao domínio de um tirano ou subjugados por outro Estado”22. 

Porém, a liberdade em Aristóteles possui mais duas acepções. A primeira delas, a liberdade 

como autogoverno: governar e ser governado alternadamente. E a segunda delas, a liberdade 

privada: aquela de viver conforme se desejar. A primeira delas reporta a qualidades naturais 

(finalidades, bens humanos) inerentes ao fenômeno da associação humana, acessíveis pela 

contemplação; enquanto a segunda volta a reportar sobre o que é tão somente contingente e 

sócio-histórico, do ponto de vista agora daquele sujeito que justamente recusa a natureza das 

finalidades atinentes à sociabilidade.  

Para diversos comentadores da filosofia aristotélica, como Nelson e Pocock, o que 

exatamente faria da politeia aristotélica um regime misto de acento aristocrático é que o 

estagirita não parece acreditar numa aptidão popular de colocar a participação política – a 

liberdade como autogoverno – acima da liberdade privada. Para Aristóteles, nessa 

interpretação de sua filosofia, a generalidade dos cidadãos encontraria extrema dificuldade 

em colocar sua liberdade a serviço da eudaimonia (em conformidade às tendências da 

natureza). Em outras palavras, tal filósofo não esperaria que as massas (os muitos, a plebe) 

posicionassem a liberdade política num lugar mais alto que o puro prazer ou bem-estar 

privado; a plebe deixaria, desse modo, de atentar-se ao fato de que o humano é um ser 

naturalmente orientado à vida em sociedade e ao exercício político. Em mais de um momento 

de sua Política, faz-se preciso reconhecer, Aristóteles sustenta que o melhor regime de 

governo é a aristocracia, porquanto fundada no princípio de ação dos melhores: a areté. Diz, 

por exemplo, que “só o regime estabelecido pelos melhores cidadãos de acordo com a 

virtude, falando em termos absolutos, e não por indivíduos honestos sob um determinado 

aspecto, pode, em boa verdade, ter o nome de aristocracia, dado que só nele ocorre a 

identidade absoluta entre o homem bom e o bom cidadão”23. Daí por que, na impossibilidade 

de um regime perfeitamente aristocrático, como Aristóteles assume ser o caso, da preferência 

por um regime misto de acento aristocrático. Como ele mesmo nos informa, “é impossível 

que uma cidade se componha inteiramente de homens bons”24, ou seja, ainda que perfaça o 

melhor regime, a aristocracia pura é impraticável. De qualquer forma, continua o filósofo, 

“cada cidadão deve cumprir bem a função que lhe compete, e é nisso que consiste a sua 

virtude (...) assim como um ser vivo é composto de corpo e alma; e a alma de razão e desejo; 

e a casa de homem e mulher; e a propriedade de senhor e de escravo; também a cidade é 

composta por estes elementos”25. Desse modo, o que então ocorreria no regime misto 

aristotélico é a emulação da divisão filosófica genérica entre a racionalidade e as paixões 

 
22 HONOHAN, Civic Republicanism, p. 25. 
23 ARISTÓTELES, Política, Livro IV, 1293b5, p. 299-300. 
24 ARISTÓTELES, Política, 1276b35-1277a5, p. 197. 
25 ARISTÓTELES, Política, Livro III, 1276b35-1277a5, p. 197. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 40 : : : 
 

(entre o espírito e o corpo, entre o suprassensível e o sensível, entre o universal e o particular), 

aplicada agora às distribuições dos cargos de governo entre os diferentes tipos de cidadãos 

da qual é composta a politeia. “De fato”, assevera Aristóteles: “a possibilidade de cada um agir 

de acordo com as suas veleidades não nos defende, de modo algum, contra o que há de 

iníquo em cada homem. É nesse sentido que surge aquilo que forçosamente mais vantagens 

acarreta para os regimes: que os cidadãos mais insignes governem de modo irrepreensível, 

sem que o povo se sinta em nada prejudicado”26. 

Saltando então ao período moderno, sobre a teoria do governo misto em solo 

florentino renascentista, relata-nos Pocock: “Bruni argumenta que Florença se tornou menos 

um Estado popular do que misto, no interior do qual havia uma clara diferença entre as 

funções políticas dos poucos e a dos muitos”27. E isso porque “pertencia aos primeiros a 

tarefa de deliberar e propor as políticas públicas, e aos segundos unicamente a de aceitar ou 

rejeitar, escolher entre as alternativas posicionadas diante deles”28. Interpreta ainda Pocock 

que este era um modo profundamente aristotélico de enxergar a distribuição das 

magistraturas e a natureza do governo misto, uma vez que, neste adágio, “Bruni parece ter 

em mente que o poder político em Florença está sendo redistribuído na base das aptidões 

qualitativas. Podia-se argumentar que isso não era algo ruim, à medida que aproximava a 

cidade da condição do regime aristotélico. E afirmar que uma constituição não era nem 

inteiramente aristocrática nem inteiramente popular, e sim uma mistura de ambas, era 

naturalmente louvá-la”29. Tal parecia ser o núcleo da argumentação de figuras republicanas 

florentinas de supra importância, como Leonardo Bruni (no quattrocento) e Francesco 

Guicciardini (no cinquecento), quando o assunto era a alocação da plebe no interior da 

autoridade republicana (na distribuição das magistraturas), em correspondência às suas 

“aptidões qualitativas” (naturais e, por isso, pré-sociais). Não era essa, porém, segundo 

Pocock, a prescrição que elaborava Maquiavel para os mesmos atores políticos: para os 

muitos, a plebe. O mais famoso pensador florentino conferiria maior relevância a outra lição 

aristotélica: ao desempenho da cidadania-militar, à participação dos muitos na autoridade 

pública por intermédio de sua performance como cidadão-soldado30. Acerca da defesa 

maquiaveliana do amplo emprego dos muitos nas funções especificamente militares, explica 

Pocock: 
 

a análise da Arte31 define as características morais e econômicas do cidadão 

guerreiro. A fim de estabelecer uma relação adequada com o bem comum, 

ele deve possuir uma casa e uma ocupação, para além da campanha de guerra. 

O critério é idêntico àquele aplicado à cidadania aristotélica, que se deve 

possuir uma casa própria a governar, de modo que não seja servo de outro 

homem, e de maneira que seja capaz de alcançar o bem em sua própria pessoa 

e que assim possa apreender a relação entre o seu próprio bem e o bem da 

polis. Já o soldado mercenário é um mero instrumento na mão de outro 

 
26 ARISTÓTELES, Política, Livro VI, 1319a, p. 451. 
27 POCOCK, The Machiavellian Moment, p. 89. 
28 POCOCK, The Machiavellian Moment, p. 89. 
29 POCOCK, The Machiavellian Moment, p. 90. 
30 Cf. ARISTÓTELES, Política, Livros VII-VIII. 
31 A arte da guerra, de 1521, único livro que Maquiavel publicou em vida. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 41 : : : 
 

homem; ao passo que o cidadão soldado é mais do que um instrumento nas 

mãos públicas, uma vez que sua virtù é sua mesma, e ele luta a partir do 

conhecimento de pelo que se luta32. 

 

O mais interessante, no entanto, desse argumento maquiaveliano, nas lentes da 

interpretação ora em tela, é percebermos como o pensador florentino vai temperar a teoria 

do cidadão soldado (de origem aristotélica) com a teoria da divisão dos humores (que ele 

retira de uma leitura deveras original que faz da história republicana romana). Argumenta 

Pocock que a primeira das duas principais hipóteses dos Discursos sobre a primeira década de Tito 

Lívio “é que a desunião e o conflito entre nobres e povo foi a causa da obtenção da liberdade, 

estabilidade e poderio de Roma – uma chocante e inacreditável declaração para mentes que 

identificavam união com estabilidade e virtude, conflito com inovação e declínio”33. 

Desamparada, assim, vale repetir, da transcendência e do finalismo aristotélicos, para um 

autor como Maquiavel, à humanidade restaria tão somente saber lidar com o inevitável 

conflito que surge da responsabilidade que recai sobre os nossos próprios ombros: do 

incontornável chamado à ação (o único imperativo abstrato ou natural atinente à condição 

humana), da responsabilidade de instituir, em ação conjunta (isto é, politicamente), nossos 

próprios fins na terra.  

No interior desse grande quadro, Maquiavel não deixaria de distinguir, ademais, dois 

grupos sociais principais envolvidos nos conflitos; na realidade, duas matrizes de desejos 

opostos, presentes “em todas as cidades”34: o desejo dos nobres e o desejo do povo. O 

primeiro grupo exprime o desejo por comando e domínio, enquanto que o segundo apenas 

o desejo de não ser dominado e comandado35. Desta dissensão – nascida da condição secular 

e contingente inerente à humanidade – resultariam efeitos bons ou maus. No primeiro caso, 

as instituições republicanas são capazes de fazê-los trabalhar em função daquela prima forma 

republicana (do que nos faz ser humanos, mais do que animais), algo que Roma teria 

conseguido realizar com eficiência; ao passo que, no segundo caso, o conflito descamba para 

o puro embate entre facções, pautado unicamente por anseios privados, o que justamente 

teria selado o destino dos conflitos na cidade de Maquiavel, Florença. E qual teria sido a 

grande inovação romana para dar conta dessa encruzilhada que acometeria toda e qualquer 

cidade? De acordo com Maquiavel, foi a de proporcionar com que as dissensões fossem 

travadas em ambiente público (regulado por leis) ao invés de em ambiente privado (à mercê 

da força bruta das facções). Tal seria o pano de fundo por trás do dinamismo militar de 

Roma; uma cidade que não temeu armar a plebe e, mais do que isso, conferir-lhe direitos 

civis, como os dos nobres.  

Para além do embate entre dois desejos principais, outro binômio vem compor as 

chaves-mestras do conflito político na obra de Maquiavel: pois os conflitos podem se dar em 

campo externo ao Estado ou então interno.  

Em primeiro lugar, a grandeza e a estabilidade da república romana teriam sido frutos 

da, quase sempre inelutável, exposição ao conflito de tipo externo; por uma república 

guerreira e expansionista, que empregava forças armadas constituídas por seu próprio povo. 

 
32 POCOCK, The Machiavellian Moment, p. 203. 
33 POCOCK, The Machiavellian Moment, p. 194. 
34 MAQUIAVEL, O Príncipe, Cap. IX, p. 45. 
35 Cf. MAQUIAVEL, Discursos sobre a primeira década de Tito Lívio, Livro I, Cap. IV; O Príncipe, Cap. IX 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 42 : : : 
 

Num primeiro momento, é verdade, o argumento maquiaveliano nos Discursos parece ser o 

exato oposto disso: ao menos idealmente, o caminho de Esparta e Veneza, cidades que 

procuraram se manter fechadas e sem expansão em população e em território, seria 

considerado o melhor caminho para as repúblicas. Chega a afirmar o florentino que “sem 

dúvida acredito que, se for possível manter as coisas equilibradas desse modo [como fizeram 

Esparta e Veneza], ter-se-á verdadeira vida política e verdadeira paz numa cidade”36. Esparta 

empregava apenas os nobres em suas armas, Veneza contratava soldados mercenários. 

Ocorre, contudo, que o argumento não se dá por encerrado neste ponto. O florentino 

complementa imediatamente na seguinte frase do excerto: 

 

Mas, como todas as coisas humanas estão em movimento e não podem ficar 

paradas, é preciso que estejam subindo ou descendo; e a muitas a que a razão 

não nos induz somos induzidos pela necessidade [isto é, pela contingência, 

como aconteceu com Roma]: de tal maneira que, depois de ordenarmos uma 

república capaz de manter-se sem ampliar-se, se a necessidade a levasse a 

ampliar-se seríamos levados a destruir os seus fundamentos e a levá-la mais 

cedo à ruína37. 

 

E se também é verdade que nos Discursos possamos encontrar a afirmação de que “a 

liberdade de Esparta e de Veneza teve vida mais longa que a de Roma”38, na interpretação 

que Pocock faz dos Discursos, isso se deveu, para Maquiavel, à fortuna antes do que à virtù, 

porque: 

 

Esparta e Veneza não escaparam do domínio da fortuna; ao defender suas 

independências, elas foram levadas a dominar seus vizinhos e essa tarefa se 

provou algo além do que podia a elite militar espartana, assim como os 

mercenários empregados por Veneza; de fato, isso destruiu a constituição 

interna de Esparta, e Maquiavel não teria se importado se o mesmo tivesse 

acontecido com Veneza. A república que pudesse evitar todo contato com 

seus vizinhos talvez pudesse limitar suas armas e viver numa estabilidade 

aristocrática para sempre; porém, uma vez que isso não pode ser feito, rejeitar 

a expansão é expor-se à fortuna sem procurar dominá-la (...) o caminho 

romano não garante contra a degeneração última, mas no presente e no 

futuro previsível – em suma, no mundo do tempo acidental – é tanto melhor 

como mais glorioso39. 
 

Em segundo lugar e com mais importância, a grandeza e a estabilidade da república 

romana teriam sido frutos de um conflito de tipo interno, entre nobres e plebeus: 

animosidade não temida e não mascarada por esta cidade, desde que a plebe se encontrou 

armada e, em seguida, passou a demandar a participação nas decisões políticas (sua inserção 

na autoridade pública). Tudo se passa, assim, na interpretação de Pocock, como se (I) a 

 
36 MAQUIAVEL, Discursos sobre a primeira década de Tito Lívio, Cap. VI, p. 32. Colchetes meus. 
37 MAQUIAVEL, Discursos sobre a primeira década de Tito Lívio, Cap. VI, p. 32. Colchetes meus. 
38 MAQUIAVEL, Discursos sobre a primeira década de Tito Lívio, Livro I, Cap. IV, p. 22. 
39 POCOCK, The Machiavellian Moment, p. 198-199. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 43 : : : 
 

inevitabilidade do contato com os povos externos, mesmo o conflito com estes, e (II) sua 

consequente incorporação ao povo (conferindo-lhes inclusive cidadania), fosse instrumento 

para o principal: (III) o desenvolvimento do autogoverno interno (isto é, republicano), o 

modo de vida autenticamente humano (ativo e virtuoso). Não por outro motivo Pocock 

assevera que, “através do abandono da dimensão da graça e por meio da decisão de 

considerar a virtude como existente apenas em repúblicas”, aos olhos de Maquiavel, “segue-

se que a virtude em si mesma, e não apenas a virtù limitada aos novos príncipes, tornou-se 

agora canibal”40. É o que permite, além disso, a Pocock finalmente enunciar o que considera 

“a segunda maior hipótese dos Discursos”41, qual seja: a “guarda da liberdade” enquanto 

função notadamente popular42. Não podendo ser diferente a uma cidade que se abre ao 

mundo tal como ele é (como locus de contingência e indeterminação), Maquiavel “assume 

desde o início”, assegura-nos Pocock, “que Esparta e Veneza confiavam a ‘guarda’ aos 

nobres, e Roma ao povo”43.  

Para finalizar este artigo, faz-se necessário, portanto, evidenciar a fundamental 

conexão, que haveria no republicanismo maquiaveliano, de acordo com Pocock, entre a 

virtude militar e a virtude civil, notadamente tal como esta última se vê encampada pelo 

desejo de base popular. De que maneira isso acontece? 

De um lado, afirma Pocock, é verdade que 

 

Maquiavel esteja empregando o conceito de virtù armada a fim de 

transformar a questão da participação dos muitos em cidadania. O modo 

usual de defender um governo largo era de asserir que os muitos são pacíficos, 

desejavam pouco mais do que a satisfação de uma liberdade privada, 

possuíam senso comum o suficiente para rejeitar o que não era para seu 

próprio bem e sagacidade moral o suficiente para eleger e deferir aos seus 

superiores naturais da elite cívica. Maquiavel usou essa linha de argumentação 

nos Discorsi, e novamente em uma obra contemporânea à Arte da guerra, os 

‘Discursos sobre a reforma do Governo de Florença, escrita por requisição 

do Papa Leão X”44. 

 

De outro lado, contudo, afirma ainda o comentador, “ele [Maquiavel] não a elabora 

[o argumento da virtù militar popular], como Guicciardini repetidamente o fez, numa teoria 

da distribuição das funções entre os muitos e os poucos. A sua ênfase reside, como sempre, 

na inovação, fortuna e virtù” (POCOCK, 2003, p. 203. Colchetes meus). Isso quer dizer: a 

ênfase reside na ação política (numa ética fundada na política), desse modo, jamais em 

necessidades abstratas alcançadas pela mais pura filosofia contemplativa (uma atividade que 

seria mais conforme à atuação de poucos). “Na virtude romana”, elucida Pocock, Maquiavel 

 

Encontrou uma nova forma de virtù ativa que é peculiar aos muitos e que 

existe apenas em estados guerreiros dinâmicos nos quais se arma o povo e 

 
40 POCOCK, The Machiavellian Moment, p. 217. 
41 POCOCK, The Machiavellian Moment, p. 196. 
42 MAQUIAVEL, Discursos sobre a primeira década de Tito Lívio, Livro I, Cap. V. p. 24. 
43 POCOCK, The Machiavellian Moment, p. 197. 
44 POCOCK, The Machiavellian Moment, p. 202-203. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 44 : : : 
 

em que lhe são conferidos direitos civis; e o seu débito com a tradição militar 

na teoria florentina, aliada à sua experiência de efetivamente organizar um 

corpo militar sob o governo de Soderini, levou Maquiavel a basear a cidadania 

na virtude militar, a ponto da primeira se tornar o resultado da segunda45. 

 

A ponto, desta feita, de vislumbrar na virtude militar e no desempenho do cidadão-

soldado não uma espécie de meia-virtù, mas por meio da ação militar cultivar uma educação 

republicana. Não somente a mais sincera virtù republicana, bem como também a mais 

qualificada: a que faz passar o bem comum à frente das volições privadas, mantendo assim 

em cheque e sob rigoroso controle qualquer dano que à república poderia causar o apetite 

de comando e dominação de atores políticos como os nobres. Daí por que afirme Pocock, 

enfim, que “o plebeu enquanto cidadão romano é menos um homem desempenhando certo 

papel num sistema de tomada de decisão [embora também o seja] do que um homem 

treinado pela religião civil e pela disciplina militar para devotar a si mesmo à pátria e carregar 

esse espírito para os assuntos civis [que é o mais importante e fundamento de tudo]”46. Ao 

que me parece, essa é outra maneira de afirmar mormente o seguinte: mais importante que a 

própria instituição do tribunato da plebe romana (reivindicação popular a fim de alargar a 

base de distribuição das magistraturas), é dar-se conta de que “a plebe romana demonstrava 

virtù ao demandar seus direitos, virtù em ficar satisfeita quando suas demandas eram 

atendidas”47. Outra maneira, então, de afirmar que o tribunato da plebe romana compunha 

não mais do que um dos meios possíveis (mais uma das inovações institucionais possíveis, 

mais até do que uma verdadeira teoria do regime misto) visando a fomentar e canalizar a virtù 

humana. Na leitura de Pocock, esta virtù responde pela ação política de tipo republicana, e 

que encontra potencialmente no desejo do estrato popular (no desejo de não ser dominado) 

o campo para a sua efetivação: para a adoção de um modo de vida propriamente político, 

concernido com a construção positiva de um mundo em comum, portanto, que vai além 

daquela primeira manifestação da atitude popular na forma apenas da recusa. 

 

Referências bibliográficas  

 

ARISTÓTELES. Ética a Nicômaco. Madrid: Gredos, 1985.  

ARISTÓTELES. Política. Lisboa: Vega, 1998. 

FUBINI, R. “Politica e morale in Machiavelli. Una questione esaurita?”  In: MARCHAND, 

J. (Org.). Cultura e scrittura di Machiavelli. Atti del Convegno di Firenze-Pisa. 27-30 Ottobre, 1997. 

Roma: Salerno Editrice, 1998. 

HONOHAN, I. Civic Republicanism. New York: Routledge, 2002. 

 
45 POCOCK, The Machiavellian Moment, p. 203. 
46 POCOCK, The Machiavellian Moment, 203. Colchetes meus,.  
47 POCOCK, The Machiavellian Moment, p. 203. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 45 : : : 
 

MAQUIAVEL, N. Discursos sobre a primeira década de Tito Lívio. São Paulo: Martins Fontes, 

2007. 

MAQUIAVEL, O Príncipe. São Paulo: Martins Fontes, 2010.  

NELSON, E. The Greek tradition in Republican thought. Cambridge: Cambridge University Press, 

2004. 

POCOCK, J. The Machiavellian Moment: Florentine Political thought and the Atlantic Republican 

tradition. Princeton: Princeton University Press, 2003. 

TEIXEIRA, F. Timoneiros: retórica, prudência e história em Maquiavel e Guicciardini. Campinas: 

UNICAMP, 2010. 

ZINGANO, M. “Deliberação e vontade em Aristóteles”. In: ZINGANO, M. Estudos de Ética 

antiga. São Paulo: Discurso Editorial, 2009. 

 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 46 : : : 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Maquiavel leitor de Políbio: os povos 
 

Fernanda Elias Zaccarelli Salgueiro 1 

 

Resumo: A primeira parte do artigo trata das discussões sobre a possibilidade de leitura de Políbio 

por parte de Maquiavel. Na segunda, aponta-se o limite epistemológico exposto pela teoria política 

do historiador grego, que coloca as causas externas de corrupção da cidade no lugar de ininteligível. 

Assinala-se, ainda, a centralidade da ideia de equilíbrio e concórdia entre as partes da cidade. Na 

última seção, indica-se como Maquiavel insere as relações internacionais na equação política da 

cidade, ponto em que entra em discussão a dinâmica do povo.  

Palavra-chave: Maquiavel – Políbio – Povos  

 
 

Machiavelli reader of Polybius: the peoples 

 

Abstract: The first part of the article deals with the discussions about the possibility for Machiavelli's 

reading of Polybius. In the second, the epistemological limit exposed by the political theory of the 

Greek historian is pointed out, which places the external causes of corruption in the city in the place 

of unintelligible. Furthermore, the centrality of the idea of balance and harmony between the parts 

of the city is highlighted. In the last section, it is indicated how Machiavelli inserts international 

relations in the political equation of the city, a point at which the dynamics of the people comes into 

discussion. 

Keywords: Machiavelli – Polybius – Peoples  

 
1 Doutoranda em Ética e Filosofia Política pelo Departamento de Filosofia da FFLCH-USP, sob orientação da 
Profª. Drª. Maria das Graças de Souza. Bolsista da CAPES. E-mail para contato: fernanda.salgueiro@usp.br.  

mailto:fernanda.salgueiro@usp.br


 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 47 : : : 
 

Maquiavel leitor de Políbio 
 

Na famosa carta de 10 de dezembro de 1513, endereçada a Francesco Vettori, 

Nicolau Maquiavel conta que, chegada a noite, despia-se das suas vestes e das questões 

cotidianas para se entregar, por horas, ao deleite das conversas com os antigos, indagando-

lhes os motivos de suas ações2. Essas conversas se davam em toscano e, sobretudo, em latim, 

dados os parcos conhecimentos de Maquiavel da língua grega.  

Naquela época, o ensino do grego estava reservado tão-somente aos filhos das 

famílias mais nobres, o que não era o caso dos Machiavelli, oriundos do popolo grasso3. Já o 

latim, entre os séculos XV e XVI, fora promovido em quase todas as cidades da Itália, na 

sequência dos estudos de leitura, escrita e cálculo.4 Mais que uma língua, o latim se 

compreendia como o vivo guardião da sabedoria dos sábios do passado, que deviam ser 

emulados por quem desejasse o desenvolvimento e o aprimoramento das virtudes. Era 

também a via de aprendizado com os homens cultos do presente, ainda que distantes, na 

qual se elaborava a experiência do humano.5  

Na fermentação do Renascimento, as cidades italianas do século XV propagaram 

obras antigas, descobriram tesouros esquecidos e participaram do processo de intensificação 

da formação de bibliotecas, acompanhado pela multiplicação, em especial em Florença, das 

traduções do mundo grego antigo (e, em menor medida, do hebraico e do árabe) para o latim 

e o toscano.6 É nesse contexto de reencontro com a Antiguidade que Leonardo Bruni, 

catalisador de temas e autores do humanismo italiano, verteria à língua do Lácio passagens 

inteiras das Histórias de Políbio (c. 203-120 a.C.) nos seus Commentaria Tria de Primo Bello 

Punico, de 1418-9, a ponto de sua obra ter sido interpretada por Hans Baron como mera 

adaptação daquela7. Se esta tese de 1920 tem sido contestada por estudiosos das últimas 

décadas por exageros e omissões8, é inegável que tenha tido um pressuposto correto: o da 

importância do historiador grego para os trabalhos historiográficos, filosóficos e literários do 

Renascimento italiano, importância de que a obra de Bruni se mostra causa e espelho. 

Os Commentaria de Bruni foram de grande serventia a Niccolò Perotti que, cerca de 

trinta anos depois, haveria de se desincumbir da tarefa que lhe fora dada pelo papa Nicolau 

V – a de transpor ao latim os cinco primeiros livros das Histórias. As várias edições que esta 

tradução experimentou, desde sua conclusão, em 1452-3, atestam sua significativa difusão 

pela Itália9. Além destas publicações mais conhecidas, sabe-se que autores do período 

frequentaram as reflexões do nobre de Megalópolis e as disseminaram oralmente, por glosas 

ou cópias privadas, que transitaram nos círculos de eruditos helenistas e da elite política 

 
2 MACHIAVELLI, “Lettera 216” (Firenze, 10 dicembre 1513), Tutte le opere, pp. 2873-7. 
3 Cf. GAILLE-NIKODIMOV, Maquiavel, p. 30. Na carta de Maquiavel a Francesco Vettori de 18 de março de 
1513, nosso autor afirma sua origem não-nobre, em tom sentimental: “quando e’ non paia, io mi viverò come 
io ci venni, che nacqui povero, et imparai prima a stentare che a godere” (MACHIAVELLI, “Lettera 198”, p. 
2808).  
4 Cf. BURCKHARDT, O Renascimento Italiano, p. 163. 
5 CARDOSO, “Sobre a civilização do Renascimento”, pp. 24-26; BURCKHARDT, O Renascimento Italiano, p. 
188; POCOCK, The Machiavellian Moment, pp. 61 e ss. 
6 Cf. BURCKHARDT, O Renascimento Italiano, pp. 149 e ss. 
7 Cf. BARON, The Crisis of the Early Italian Renaissance, p. 355. 
8 Cf. IANZITI, “Between Livy and Polybius: Leonardo Bruni on the First Punic War”, 2006. 
9 As publicações da versão de Perotti ocorreram em Roma, em 1472 e 1473; em Bréscia em 1488; em Veneza 
em 1498, 1512 e 1520; e em Florença em 1522 (Cf. GARIN, “Machiavelli e Polibio”, p. 357-8). 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 48 : : : 
 

florentina10. Assim, é muito provável que, mesmo sem conhecer grego, Maquiavel tivesse 

tido acesso, já na juventude, aos livros I a V das Histórias11. O que ainda hoje constitui objeto 

de controvérsia é a circulação, em Florença, da tradução latina do livro VI, dedicado ao 

estudo da constituição romana. Embora o texto tenha inequivocamente influenciado 

passagens dos Discursos sobre a Primeira Década de Tito Lívio e da Arte da Guerra, sua versão latina 

só veio a ser publicada em 1549, vinte e dois anos depois da morte de Maquiavel.  

A questão do acesso do florentino ao livro VI de Políbio foi suscitada, inicialmente, 

como parte do debate relativo à datação, composição e estruturação dos Discursos, promovido 

pela edição crítica de Leslie J. Walker de 1950, bem como pelo seminal estudo de Felix 

Gilbert de 1953.12 Valendo-se de elementos circunstanciais, filosóficos e históricos, J. H. 

Hexter esposou a tese, conciliável com os achados de Gilbert (como demonstrou Hans 

Baron13), segundo a qual Maquiavel teria tido acesso à tradução latina do livro VI realizada 

pelo estudioso grego Janus Lascaris e disponibilizada aos jovens dos Orti Oricellari em alguma 

de suas visitas a Florença entre 1515 e 1517.14 Esta teoria foi duramente criticada por J. H. 

Whitfield, em 1958, por portar um traço conjectural – Hexter reconhece não haver provas 

diretas de um encontro entre Maquiavel e Lascaris e promete analisar dois fragmentos latinos 

oriundos da Biblioteca Apostólica Vaticana em trabalho que não é realizado. Por outro lado, 

Whitfield lembrou da circulação de outras versões do livro VI: os manuscritos encontrados 

na biblioteca dos Médici, os do catálogo de A. M. Bandini (com um registro datado de 1417, 

anterior aos Commentaria), e a versão presente em Pietro Crinito em De honesta disciplina, 

impressa por Phillippus Giunta, em Florença, no ano de 1504.15  

Esta segunda linha argumentativa teve um reforço importante no começo dos anos 

1970. Em 1974, Arnaldo Momigliano retomou a descoberta feita logo antes por Carlo 

Dionisotti de que Bernardo Rucellai menciona o livro VI no seu Liber de urbe Roma, e o faz 

justamente no trecho que é transcrito por Pietro Crinito na dita obra de 1504.16 Ocorre que, 

em anos mais recentes, a antiga tese de Hexter ganhou novo fôlego com quatro argumentos 

mobilizados por John Monfasani: de que, como apontado por Luciano Canfora, o achado 

de Dionisotti pode ter apenas adiantado a tradução de Lascaris em cerca de dez anos; de que 

Lascaris é o elo faltante entre La vita di Castruccio Castracani (1520), de Maquiavel, e uma fonte 

grega ali utilizada, os livros XIX e XX da Bibliotheca Historica de Diodorus Siculus, que Lascaris 

comprovadamente traduziu ao latim em 1511; de que a única outra versão latina do livro VI 

à época, feita por Zéfiro, não contém a seção militar que Maquiavel utiliza e que está presente 

em Lascaris; e de que a comparação filológica dos manuscritos disponíveis comprova que 

Maquiavel utilizou o de Lascaris17. Talvez a contenda não tenha chegado a termo até os dias 

 
10 John Moore fez um estudo exaustivo sobre os manuscritos disponíveis de Políbio (Cf. MOORE, The 
Manuscript Tradition of Polybius, Cambridge University Press, 1965). Não tive acesso a esta obra. 
11 VIVANTI, Nicolau Maquiavel: nos tempos da política, p. 22; GAILLE-NIKODIMOV, Maquiavel, pp. 30-31. 
12 Cf. MACHIAVELLI, The Discourses of Niccolo Machiavelli, by Leslie J. Walker, 2 vol., Yale University Press, 
1950; GILBERT, “The Composition and Structure of Machiavelli's Discorsi”, 1953. 
13 Cf. BARON, “The Principe and the puzzle of the date of the Discorsi”, 1956. 
14 Cf. HEXTER, "Seyssel, Machiavelli, and Polybius VI: the Mistery of the Missing Translation”, 1956. Segundo 
Frank Walbank, a obra de John Moore (cf. nota 10) confirma a existência de um manuscrito (“F”) do século 
XVI, encontrado na Biblioteca Medicea Laurenziana, gêmeo da editio princeps, que contém excertos dos livros 
VI a XVIII (WALBANK, “The Manuscripts of Polybius”, p. 152). 
15 Cf. WHITFIELD, “Discourses on Machiavelli VII Gilbert, Hexter and Baron”, p. 36. 
16 Cf. MOMIGLIANO, “Polybius' reappearance in Western Europe”, p. 360-1. 
17 Cf. MONFASANI, “Machiavelli, Polybius, and Janus Lascaris: the Hexter Thesis Revisited”, 2016. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 49 : : : 
 

de hoje, mas, sem dúvida, tem apontado diversos caminhos que repisam a legibilidade do 

livro VI de Políbio por nosso autor e por outros intelectuais. 

O interesse dos humanistas cívicos pela obra se deu em um momento em que o 

sentido da história e a responsabilidade pelos eventos particulares que ela apresentava 

pareciam descarregar cada vez mais seu peso sobre os ombros dos homens. Tanto a doutrina 

agostiniana da salvação, que propunha uma separação radical entre a eternidade e o tempo 

secular, quanto as narrativas apocalípticas que submeteram os acontecimentos da dimensão 

profana a uma ordem escatológica extra-histórica (cujo alcance só se podia vislumbrar nas 

frestas dos signos de realização das profecias) enfraqueceram-se com a cisão entre natureza 

e política em curso no Baixo Medievo.18 No bojo deste processo de secularização, a cidade 

pareceu assumir uma relação de independência com seu inescrutável destino sagrado, 

restando entregue à pura ação do tempo, dimensão da instabilidade e da finitude. 

A releitura da teoria de Políbio dirimiu inseguranças resultantes desta nova 

cosmovisão, ao permitir a apreensão da lógica de uma realidade que agora apresentava 

significados imanentes à própria ordem dos eventos. O pensador grego conferiu um 

fundamento teórico e pragmático, como suas Histórias sustentam19, que demonstrou e 

justificou a recorrência de fatos históricos. Ao fazê-lo, assegurou uma leitura compreensiva 

dos acontecimentos contingentes do passado e do presente, bem como a previsibilidade dos 

fatos futuros a partir do conhecimento de tais repetições cíclicas. 

O livro VI das Histórias, em especial, exerceu forte fascínio sobre a elite intelectual e 

eclesiástica de Florença, como também, por motivos distintos, sobre os jovens leitores 

republicanos, à medida que forneceu uma chave de interpretação não apenas da grandeza de 

Roma ou de sua decadência, mas dos ciclos de todas as repúblicas. Compreender o 

pensamento de Políbio significava visualizar as causas da fragilidade de outras cidades, 

apreendendo seus pontos de inflexão, para poder decifrar os dilemas do próprio tempo.20 Se, 

um século antes da postulação de Cícero em De oratore, a história já se mostrava mestra da 

vida para o autor grego, seu caráter pedagógico a tornava uma aliada indispensável para 

direcionar a ação humana com vistas à conservação ou à transformação das instituições 

políticas e à organização da vida social.21 O conhecimento do passado “não apenas [era] belo, 

mas, principalmente, necessário”22. 

Maquiavel não passou incólume a tamanho apelo do historiador grego entre os 

humanistas e isso se nota pelas marcas que deixou impressas nos Discursos sobre a Primeira 

Década de Tito Lívio e na Arte da Guerra. Políbio pareceu guiar o ex-secretário quando este 

assumiu o caráter heurístico da história, nela ressaltando a veritas e a utilitas da emulação do 

passado para agir no presente com vistas ao futuro (não se limitando, portanto, às ações 

ammirate, voltadas ao piacere); valeu-se de metáforas náuticas e médicas para interpretar e 

descrever um corpo político vulnerável; fez o elogio da grandeza romana; comparou as 

 
18 Cf. POCOCK, The Machiavellian Moment, caps. 2 e 3 da parte I. 
19 Cf. POLÍBIO, História pragmática, livro I, 1.8, p. 48. As citações dos livros I a V são oriundas desta tradução 
de Breno B. Sebastiani, doravante identificada como Histórias. Já os livros VI a IX se reportam à versão francesa 
de Raymond Weil, da Belles Lettres, Histoires (com nossas traduções). Ambas as obras partem do texto grego 
estabelecido por Büttner-Wobst, que permanece sendo a melhor referência (WALBANK, “The Manuscripts 
of Polybius”, p. 152-3). 
20 Cf. BIGNOTTO, Maquiavel republicano, p. 31. 
21 Cf. POLÍBIO, Histórias, I, 1-2, p. 47; I, 35, 1-8, p. 81-2, por exp. 
22 POLÍBIO, Histórias, III, 31, 4-12, p. 222-3; III, 57, 9, p. 246. POLYBE, Histoires, IX, I, p. 124-5. Maquiavel 
procurará unir o prazer à utilidade do saber histórico, destacando-a no proêmio dos Discursos. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 50 : : : 
 

constituições de Esparta e Roma, bem como o processo de fundação de cada uma; advogou 

que a necessidade engendra a virtude e esta se manifesta em face das mudanças da fortuna; 

considerou a importância, para a vida civil romana, da religião, dos costumes, dos 

julgamentos públicos, da disciplina de guerra e dos ritos de glorificação de cidadãos que se 

sacrificaram pela pátria; defendeu a cidadania militar, rejeitando soluções bélicas que 

passavam pelo emprego de tropas mercenárias, como era o costume em Florença; e atribuiu 

um papel relevante ao povo na dinâmica da cidade. Tudo isso salta aos olhos e parece 

construir a figura do Maquiavel herdeiro da tradição polibiana.  

Contudo, vislumbra-se no florentino uma dupla imagem, já que também nele se 

identifica o pensador que, ao parecer seguir estes passos do passado, desloca-o em um gesto 

original. Maquiavel assume apenas parcialmente as teses de Políbio, para tão logo se 

distanciar do historiador grego em aspectos fundamentais do seu pensamento acerca da 

dinâmica da cidade e da própria história dos povos. Alguns desses pontos de afastamento 

serão indicados neste artigo.23  

 

Continentes desconhecidos 

 

Em diversas ocasiões do livro VI das Histórias, Políbio constrói analogias entre os 

corpos políticos (as cidades) e os biológicos. O traço de similitude mais evidente está em que 

ambos nascem, crescem e decaem. Já o elemento menos notório é o de que, após a morte, 

tais organismos renascem e reiniciam o ciclo do seu “ponto zero”, refazendo-o na mesma 

ordem, etapa por etapa, ainda uma vez.  

Este processo, identificado como anaciclose, conta com uma espécie de “estado de 

natureza” em que os homens se encontram dispersos, para só depois se unirem em torno de 

um líder que, destacando-se dos demais homens pela superioridade da sua força e pela 

capacidade de dominação pelo medo, institui uma monarquia. À medida que, pela conjunção 

de afetos despertados por certas experiências comuns, bem como do exercício da razão, os 

muitos desenvolvem um senso de gratidão, tem origem a noção de justiça. Uma das suas 

implicações mais imediatas se dá no consentimento para com o governante que age (e afirma 

que vai continuar a agir) em prol do interesse de todos. Tal consentimento lhe confere 

legitimidade e transforma a monarquia em realeza. Ao decair em tirania, o governo é 

combatido pelos aristoi, homens excelentes que se mobilizam em defesa do bem comum. 

Seus descendentes, esquecidos das lições aprendidas pelos antepassados, abusam do poder e 

o convertem em uma oligarquia. Sem confiar em nenhuma das autoridades que viu lhe trair, 

o povo assume, ele mesmo, o comando da cidade. Porém, corrompido pelas ofertas dos 

homens mais ricos, vende-se e, ao fazê-lo, transmuta a democracia em queirocracia, o 

governo dos piores, que coloca termo a toda a civilização.24  

Tem-se aí o espectro de uma dinâmica natural da passagem do tempo que implica no 

eterno retorno deste conjunto cerrado de eventos que demarcam o início e o fim da 

 
23 Sobre a “dupla imagem” de Maquiavel, cf. BIGNOTTO, Maquiavel republicano, p. 78. A respeito da 
originalidade do autor quanto às formas tradicionais do regime misto e à compreensão dos conflitos civis, cf. 
CARDOSO, “Maquiavel: o distanciamento dos paradigmas antigos do regime misto”, p. 61-76; e CARDOSO, 
“Em direção ao núcleo da ‘obra Maquiavel’: sobre a divisão civil e suas interpretações”, pp. 207-248. 
24 Cf. CARDOSO, “A matriz romana”, Matrizes do republicanismo, 2013, pp. 13-50 e NICOLET, “Polybe et les 
institutions romaines”, Polybe, pp. 209-258. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 51 : : : 
 

civilização, em cujo interior se encontra a oscilação de regimes políticos ascendentes (retos) 

e decadentes (viciosos). É como um ciclo de vida, cujo início dispara um conjunto de estados 

ora saudáveis, outrora enfermos, que culmina no fim. A metáfora do corpo vivo importa, 

portanto, para prevenir do engano a menor pretensão de eternidade de qualquer destas 

formas políticas isoladas (estados de vida transitórios). A corrupção constitui um mal 

congênito de todas elas (mesmo as retas) que, assim, exsurgem no horizonte da própria 

finitude.25  

Mas no terreno da duração em que se encontram, apresentam-se cenários bastante 

díspares para a vida das cidades. Políbio defende o prolongamento desta vida por meio da 

adoção de uma composição dos elementos das três boas formas (realeza, aristocracia e 

democracia) em uma constituição compósita, um regime misto. A distribuição de tarefas 

entre elas, de modo a torná-las integradas e dependentes umas das outras, perfaz o centro do 

projeto constitucional baseado na colaboração das partes que compõem a cidade em prol da 

manutenção do equilíbrio de poderes entre elas. Ao criar mecanismos institucionais para 

impedir a ocorrência de conflitos civis, que ele entende que são sempre prejudiciais, e manter 

a coesão entre os cidadãos, Políbio almeja retardar os efeitos corruptores do tempo, 

retardamento que em nenhuma hipótese significa interrupção ou cancelamento.26  

A teoria de Políbio contém dois elementos valorosos, que decorrem da sua 

compreensão da história: a previsibilidade, oriunda da compreensão da lógica de repetição 

de fenômenos finitos do passado; e a aplicabilidade universal, virtualmente válida para todos 

os povos. Mas o maior alcance de suas lições depende do atendimento de uma condição 

fundamental, nem previsível, nem universal – o da conservação da cidade, desde sua origem, 

na autodeterminação e independência quanto às demais. Trata-se do que o historiador grego 

por vezes assinala como sendo o desenvolvimento “conforme a natureza” (κατά φύσiv). A 

teoria tem em vista, portanto, a trajetória de um povo que jamais viu a sombra da cobiça dos 

povos vizinhos se alongar sobre a soleira de sua porta. 

Este recorte integra o “método da história pragmática” (πραγματικής ιστορίας 

τρόπος) sobre fatos e acontecimentos contemporâneos que se renovam constantemente e, 

por isso, exigem sempre análises inéditas, baseadas em testemunhos diretos, a fim de 

construir uma “história verdadeira” (αληθους ίστορίας), bela e útil para o intérprete e ator 

político do seu tempo.27 A escolha deste gênero historiográfico se justifica uma vez que os 

dois outros existentes – o “genealógico”, do interesse de amantes das letras, e o “mítico” (“o 

que concerne às emigrações, fundações e vínculos de parentesco entre os povos”), querido 

por diletantes – abrangem fatos e épocas distantes, que já foram discutidos exaustivamente 

por outros autores.28 Tratar destes temas seria tomar como seu o que não lhe pertence ou se 

 
25 Cf. POLYBE, Histoires, VI, 10, 2-4. 
26 As dissensões entre cidadãos da democracia de Atenas, por exemplo, formam um “espetáculo vergonhoso” 
(VI, 44, 4-6). Já com a distribuição de competências “o regime ficaria por muito tempo equilibrado por um 
jogo de contrapesos, segundo o princípio, aplicado em toda circunstância, da compensação” (Cf. POLYBE, 
Histoires, VI, 10, 7). A incompletude do livro VI produz lacunas significativas no detalhamento da corrupção 
dos regimes mistos. A partir do que restou da obra, defendemos que nestes regimes há um rodízio das 
atribuições públicas entre os representantes das boas formas, em ordem semelhante à da anaciclose. Desse 
modo, os regimes mistos não suspendem inteiramente a ação do tempo e mantêm uma forma de ciclicidade.  
27 Cf. POLÍBIO, Histórias, I, 2, 8, p. 48; I, 35, 9, p. 82; III, 31 e 32, p. 222-4; III, 59, 1, p. 246. POLYBE, Histoires, 
IX, 2, 4, p. 125. 
28 Cf. POLYBE, Histoires, IX, 1-2, p. 124-5. Breno Sebastiani prefere “colônias” a “emigrações” (SEBASTIANI, 
“Introdução”, p. 26). 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 52 : : : 
 

lançar em um trabalho inútil. Já o gênero “pragmático” (ou “político”) sempre foi o mais útil 

e, por isso, o mais procurado pelos homens de estado, interessados nas histórias de “povos, 

cidades e príncipes”. Mesmo reduzindo seu público a este grupo restrito de leitores, afirma 

Políbio, é a este objetivo e conteúdo que as Histórias inteiras se dedicam.29  

Logo, do quanto nos interessa nesta digressão, pode-se explicar a exclusão de uma 

abordagem sistemática da questão externa e colonial na obra tendo em conta o gênero 

historiográfico eleito. Mas a questão extravasa a limitação da moldura literária, como fica 

claro no livro VI. Com efeito, a teoria da anaciclose e do regime misto não divisam a 

existência de ações e interesses externos que intervenham decisivamente na história do povo 

modelar – exceto, de modo indireto, via referência às funções bélicas de agentes do quadro 

da constituição mista. Esta possibilidade só é diretamente aventada em uma metáfora 

localizada na discussão acerca dos bons regimes singulares e na justificação da compreensão 

do regime misto romano.  

Na referida metáfora, associa-se o corpo político ao ferro e à madeira, a corrupção 

natural à ferrugem ou aos vermes, e as invasões e disputas estrangeiras ao “dano externo”. 

Nosso antigo nobre afirma: “a ferrugem é para o ferro, assim como os vermes e cupins são 

para a madeira, praga natural e congênita, que faz com que esses materiais, mesmo que escapem 

de qualquer dano externo, sejam destruídos por esses agentes que carregam dentro deles”30. A 

madeira e o ferro sempre podem ser carcomidos por uma causa externa (a qual não coincide 

com a “praga natural” ou “congênita”). Caso ela não sobrevenha, os materiais (a cidade) 

padecerão dos males que lhes são ínsitos e que correspondem ao processo inevitável e cíclico 

de corrupção. A metáfora elucida, então, a inevitabilidade da decadência das cidades. Mas de 

que vale a distinção entre as causas da corrupção, se naturais (congênitas) ou externas?  

Guardemos esta questão por um instante e nos atentemos ao exemplo de Roma. Este 

império, sem dúvida, merece ser estudado pela grandeza e duração que exibiu, afirmação 

com a qual Maquiavel estará de pleno acordo. Mas, em Políbio, Roma só pode ser exemplar 

porque, antes de mais nada, cumpriu aquele pré-requisito: manteve-se sem “dano externo”, 

insubmissa a outros povos do início ao fim – ao menos, até o fim da redação das Histórias. 

O autor afirma que “este modo de explicação pode se aplicar de maneira especial à 

constituição de Roma, porque ela comporta desde a origem uma formação e um 

desenvolvimento conforme à natureza”; e, depois, que “de todos os regimes, este aqui [o de 

Roma] deve, especialmente, tendo em vista sua formação e seu desenvolvimento conforme 

à natureza desde a origem, sofrer também a mudança em sentido contrário, que é conforme 

à natureza”31. O exemplo romano se mostra relevante à medida que elucida outros dois 

aspectos da questão. Primeiro, o de que o critério da conformidade natural vale tanto para 

regimes singulares quanto mistos. Segundo, o de que ele se aplica a cidades imperialistas que, 

apesar de romperem os ciclos naturais das demais, fazem-no mantendo o seu próprio ciclo 

intocado.  

Mas a questão persiste: se os efeitos do tempo são sabidos (todas as cidades hão de 

perecer um dia, por mais que se esforcem em sentido contrário), de que vale a conspecção 

da diversidade de suas causas? Políbio responde se valendo de termos médicos: 

 
29 Cf. POLYBE, Histoires, IX, 1-2. 
30 POLYBE, Histoires, VI, 10, 3 (grifamos). 
31 POLYBE, Histoires, VI, 1, 4, 13; VI, 9, 13. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 53 : : : 
 

Que tudo o que existe esteja sujeito ao perecimento (φθορά) e à mudança 

(μεταβολή), não é preciso dizer; a lei da natureza basta para nos convencer 

disso. Mas dos dois processos pelos quais se realiza naturalmente o perecimento 

de toda forma política – um externo, o outro, inerente às cidades mesmas – o primeiro 

não comporta explicação segura, enquanto o segundo tem uma bem determinada.32  

 

No entrelaçamento dos argumentos constantes desta citação resta elucidado o 

motivo da aludida distinção. Sim, todas as cidades hão de perecer um dia, mas o padecimento 

oriundo de causas internas pode ser compreendido, deslindado e, por isso mesmo, previsto 

e postergado pela via constitucional. Diferentemente, o definhamento decorrente de 

“processos externos” não se pode desvendar, perfazendo um fator impoderável. Com efeito, 

na metáfora do ferro e da madeira, a natureza se organiza a partir de leis universais que se 

impõem segundo a necessidade. Tais leis gerais, porque produzem fenômenos recorrentes, 

podem ser empírica e pragmaticamente identificadas. Desse modo, esse conjunto de 

elementos naturais é passível de conhecimento. Já os eventos externos, eventuais, 

imprevisíveis e contingentes, não ensejam o saber, pois não são regidos pela necessidade.  

Assim, a distinção entre as causas da corrupção – externas ou internas – importa 

porque delimita o campo de inteligibilidade do fenômeno político. Se retomarmos as três 

passagens recém citadas veremos o quanto o aspecto explicativo e preditivo que só o saber 

permite mobilizar delas ressalta.33 Em outras palavras, a lógica das relações externas, inclusive 

a colonial, queda excluída da ordem do inteligível, figurando como um continente 

desconhecido sobre o qual não é possível construir um conhecimento seguro. Diante deste 

recorte epistemológico, os ganhos da teoria (previsibilidade e universalidade) se assemelham 

à segurança de uma casca de noz no mar revolto das relações com os demais povos. Isto não 

escapará a Maquiavel, que vai assumir outro ponto de partida.  

Pode-se objetar que Políbio se orgulha de fazer uma história ecumênica, como nunca 

antes feita34; que ao longo de sua extensa obra o historiador grego aborda fundamentalmente 

eventos externos, como batalhas e invasões; ou, ainda, o que poderia se mostrar mais 

problemático, que em uma passagem específica do livro VI, ao tratar do motivo pelo qual 

Roma venceu Cartago na batalha de Canas, após ver o exército romano ser quase esfacelado, 

o autor reputa a impressionante vitória ao momento delicado em que Cartago adentrou por 

conta de uma mudança de estágio do seu ciclo constitucional, em que o povo assumiu o 

poder deliberativo, assim como pela vantagem da nova fase constitucional romana, em que 

a aristocracia assumiu este munus.35  

De nada disto se poderia discordar. Contudo, ao menos quanto ao que restou da 

obra, seria preciso reconhecer, outrossim, que o historiador não assume as relações entre o 

que se poderia (anacronicamente) chamar de política externa e interna em objeto 

investigativo de uma teoria geral da política.36 Embora o domínio estrangeiro se mostre 

 
32 Cf. POLYBE, Histoires, VI, 57, 1-2 (grifamos). 
33 Considerem-se algumas das expressões empregadas: “modo de explicação”; “deve (...) sofrer também a 
mudança”; “explicação segura”. 
34  Cf. POLÍBIO, Histórias, I, 3, 4; I, 4, 2.  
35 Cartago é derrotada porque “o papel preponderante nas deliberações havia retornado ao povo (...), enquanto 
em Roma o senado ainda o detinha. Como num caso o poder deliberativo pertencia ao povo e no outro à elite, 
as decisões dos romanos nos negócios públicos eram mais eficazes” (Cf. POLÍBIO, Histórias, I, 51, 3-7). 
36 E até procure explicar certos desfechos, como a derrota de Cartago (Cf. POLYBE, Histoires, VI, 51, 3-8). 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 54 : : : 
 

presente em diversos livros das Histórias, não recebe tratamento propriamente teórico no 

livro VI, como vimos. Em verdade, o comentário acerca da batalha de Canas reforça a tese 

de que o autor, ao cabo, recorre somente à causa interna (a politeia) para explicar o desfecho 

do conflito externo. Seu raciocínio avança até a discussão da organização institucional dos 

elementos, como ele postula, e das virtudes e estratégias militares do modelo romano, porque 

se encontra aí – na constituição, na forma como se dispõe das funções, dos princípios e das 

forças da cidade – a principal causa da concórdia e da superioridade de Roma, assim como o 

fundamento das suas vitórias bélicas.37 Do ponto de vista de Maquiavel, encontra-se aqui o 

segundo continente desconhecido por Políbio, o do caráter constitutivo – e ele dirá “natural” 

– dos conflitos civis e da capacidade que eles podem ter de promover ajustes nas ordenações 

a fim de postergar a corrupção da cidade. 

 

Outras terras e outros mares 

 

Depois de descrever, em seus próprios termos38, o ciclo de regimes proposto por 

Políbio, no capítulo 2 do livro I dos Discursos sobre a Primeira Década de Tito Lívio, Maquiavel 

se afasta da teoria do historiador grego, arguindo que as cidades “raras vezes retornam aos 

mesmos governos”. O motivo vem apresentado em dois argumentos articulados. Eis o 

primeiro: “quase nenhuma república pode ter tanta vida que consiga passar muitas vezes por 

tais mutações e continuar em pé (rimanere in piede)”39. Valendo-se de uma metáfora médica, 

Maquiavel associa o corpo político a um corpo biológico e lembra que as transformações 

constitucionais, como as mudanças de estado de um ser adoecido, custam a vitalidade finita 

do organismo. Neste desfecho, a metáfora que não é incomum a Políbio assume outro 

sentido. Queda implícito que, arruinada a cidade, o reinício do ciclo implicará na fundação 

de um novo corpo político. Portanto, diferentemente do que entende o nobre de 

Megalópolis, o renascimento é sempre o nascimento de um outro.  

O segundo argumento propõe que mesmo que uma cidade conseguisse atravessar 

tais reveses, faria-o “faltando-lhe sempre discernimento e forças”, dada a finitude de suas 

energias, como vimos no argumento anterior, e acabaria “por se tornar súdita (suddita) de 

algum estado próximo que seja mais bem-ordenado que ela”.40 Neste ponto, Maquiavel insere 

a anaciclose de Políbio no plano das equações geopolíticas, ou seja, no mapa do mundo real, 

e sinaliza seus limites. Se a desunião entre as partes da cidade (povo e grandes) podem ensejar 

a produção de leis em favor da liberdade e a ampliação da sua força militar, os conflitos de 

caráter destrutivo (as divisões) e o império da licença ou da tirania podem ser facilmente 

aproveitados por vizinhos expansionistas, como ocorreu com a cidade de Florença sob as 

 
37 Cf. POLÍBIO, Histórias, livro I, 1, 5; VI, I, 2, 9-10. Flávia Benevenuto indica que a centralidade da constituição 
na análise política encontra lastro na tradição helênica e já aparece na História da Guerra do Peloponeso de Tucídides 
(BENEVENUTO, “Políbio, Cícero e a constituição dos romanos”, pp. 71-4). 
38 Maquiavel resolve uma inconsistência do texto de Políbio, que é a presença ora de seis, ora de sete regimes 
(havendo três deles governados pelo “um” – a monarquia, a tirania e a realeza); para Maquiavel, quanto aos 
regimes de “um”, existem apenas principados e tiranias. Além disso, nosso autor substitui as noções de  
“oclocracia” e “queirocracia” por “licença” (licenza). 
39 MACHIAVELLI, Discorsi sopra la prima Deca di Tito Livio, I, 2, 24, p. 67. Doravante, Discorsi.  
40 MACHIAVELLI, Discorsi, I, 2, 25, p. 67.  



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 55 : : : 
 

investidas do rei da França e dos Visconti de Milão, ou ainda, em suas próprias incursões 

coloniais contra a cidade de Lucca.41   

Como as Grandes Navegações ou os avanços científicos que geometrizaram o 

universo42, a lógica da política atravessa as fronteiras da cidade e supera o âmbito jurídico. 

Compreender as dinâmicas dos humores, cuja ação é por vezes extraordinária, e as causas 

externas da corrupção, assim como os efeitos recíprocos entre elas, é uma exigência para o 

intérprete da época da alternância de governos republicanos e mediceus, no interior do 

contexto maior das Guerras Italianas (1494-1559). Disto nos dá mostra, ainda, um texto de 

1503 em que o chanceler alerta seus concidadãos acerca dos perigos do cerco de César Bórgia 

e dos arranjos com o papa e o rei da França Luís XII: “Saiam agora de casa e considerem 

quem está à sua volta. Vocês se encontrarão entre duas ou três cidades que desejam mais a 

sua morte que sua vida. Vão além, saiam da Toscana e considerem toda a Itália. Vocês a 

verão girar sob a órbita do rei da França, dos venezianos, do papa e do Valentino. Passem a 

considerar o rei (...)”43.  

Maquiavel vai além dos mares navegados por Políbio e encontra aqueles dois 

continentes. Na perigosa aventura que realiza, leva na bagagem a experiência cumulada das 

missões políticas e diplomáticas da Segunda Chancelaria e o estudo das ocorrências e 

recorrências do passado nos quais busca a “verdade efetiva das coisas”. Enquanto o 

florentino Américo Vespúcio, na célebre carta sobre as viagens de 1501 e 1502, afirma que 

viu “coisas que não estão de acordo com as razões dos filósofos”44, seu conterrâneo 

Maquiavel propõe, com tais fundamentos, uma nova “razão” que abranja as descobertas de 

um Novo Mundo da política.  

A ampliação do campo do inteligível não torna transparente o território da política, 

mas confere as condições para que se identifiquem caminhos e descaminhos das cidades 

desprovidas de liberdade. Assim, é apenas com Maquiavel que “o estudo de Roma é a solução 

do enigma de Florença”45 e que, portanto, torna-se possível pensar uma História de Florença 

(ou do Brasil). Para tanto, cumpre considerar as disputas internas, com outros povos, o papa 

e o imperador. Por isso, no proêmio da referida obra, o autor afirma pretender preencher as 

lacunas deixadas pelos “excelentes historiadores” Leonardo Bruni e messer Poggio que, 

embora tivessem sido “muitíssimo diligentes na descrição das guerras travadas pelos 

florentinos contra os príncipes e os povos estrangeiros” até 1434, calaram “no que se refere 

às discórdias civis e às inimizades internas, bem como [a respeito de] seus efeitos”. Ele tratará 

das coisas de fora quanto ao “o que for necessário ao entendimento das de dentro” ; quanto 

aos acontecimentos posteriores àquela data, escreverá “com particularidades ambas as 

 
41 Ilustra este segundo caso o episódio em que Niccolò da Uzano, voz que Maquiavel assume, tenta convencer 
os concidadãos a aguardarem que a tirania instalada em Lucca enfraquecesse a cidade por si: “chegaria a um 
ponto em que o tirano, não a podendo conter, e ela, não sabendo nem podendo governar-se sozinha, 
necessariamente lhes cairia no colo [in grembo]”, isto é, no dos florentinos (Cf. MACHIAVELLI, Istorie fiorentine, 
IV, 19, p. 219-220). 
42 Cf. KOYRÉ, Do mundo fechado ao universo infinito, Trad. Donaldson Garschagen. Rio de Janeiro: Forense 
Universitária, 2006. 
43 MACHIAVELLI, “Parole da dirle sopra la provisione del danaio, facto um poco di proemio et di scusa”, 
Tutte le opere, p. 128. 
44 VESPÚCIO, “Novus Mundus”, Novo Mundo: as cartas que batizaram a América, p. 12. 
45 BIGNOTTO, Maquiavel republicano, p. 82. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 56 : : : 
 

partes”46. Assim, a história deve ser analisada tendo em vista os eventos internos e externos 

de cidades livres e não livres. 

As leituras divergentes acerca de Esparta e de Roma apontam as distintas 

perspectivas dos autores. Para Políbio, Esparta teve uma fundação ideal, mas fracassou em 

função da imoderação dos cidadãos, que pretenderam mais que podiam no âmbito externo, 

apesar do espírito cordato promovido pela legislação de Licurgo. Já Roma foi fundada pelo 

acaso, mas se tornou um modelo pela rapidez, longevidade e extensão do império 

conquistado graças à sua constituição. Como na teoria do históriador grego a liberdade está 

dada de antemão sob a forma da fundação livre, resta-lhe se preocupar com a adoção da 

melhor forma constitucional, o regime misto, válido e ideal para Esparta, Roma e todos os 

povos, em todos os tempos.  

Diferentemente, para Maquiavel, tanto a fundação quanto a constituição perfeita são 

mitos, pois não asseguram a liberdade. Esparta e Roma, apesar de apresentarem regimes 

mistos, tiveram destinos muito diferentes. Esparta teve uma fundação invejável, fruto da 

razão de um legislador prudente, mas sua formação fechada não lhe permitiu reagir à 

necessidade de expansão quando foi preciso. Roma, de outro modo, foi fundada com o 

auxílio do “acaso”, mas se tornou um exemplo de cidade livre e duradoura, graças aos 

conflitos que ampliaram a participação popular na política e no exército e ajustaram suas 

ordenações aos novos tempos. Assim, a opção de Esparta por uma constituição que não 

conferiu dignidade política ao povo, em nome da harmonia social, tornou-a refém dos seus 

próprios muros, despreparada para as ações militares estrangeiras. Porque não há ordem fixa 

para a sucessão de regimes, porque subsiste imensa variação entre as ordenações, os níveis 

de corrupção, a capacidade de adequação à “qualidade dos tempos” e a forma que os 

conflitos civis assumem, não há uma receita constitucional única que seja sempre a melhor, 

para todos. A ordenação virtuosa é a que é capaz de se adequar sempre aos novos desafios. 

Embora Políbio defenda o exército de cidadãos (não de mercenários), ele não associa 

a formação militar à necessidade de vazão dos conflitos civis e de ampliação da cidadania, 

como faz Maquiavel. Para o florentino, Esparta é cordata, mas suscetível; em contraposição, 

Roma é tumultuária, mas independente e bem armada pelos cidadãos. Apesar da ironia de 

Maquiavel, a “opção” entre o modelo de Esparta e o de Roma passa ao largo de uma questão 

de vontade ou preferência. A cidade bem ordenada, que canaliza os conflitos que a formam, 

coloca-se no plano das exigências postas pelas estratégias políticas e militares de 

sobrevivência em um mundo altamente conflituoso, mutante e prenhe de incertezas. 

 

Referências bibliográficas 

 

BARON, H. The Crisis of the Early Italian Renaissance. Princeton: Princeton University Press, 

1955. 

______. “The Principe and the puzzle of the date of the Discorsi”. In:  1956. 

 
46 MACHIAVELLI, Istorie fiorentine, proêmio, p. 4. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 57 : : : 
 

BENEVENUTO, F. “Políbio, Cícero e a constituição dos romanos”. In: BIRCHAL, T.; 

THEOBALDO, M. C. Espaços da liberdade: homenagem a Sérgio Cardoso. Cuiabá: EdUFMT, 

2018, p. 71-92.  

BIGNOTTO, N. Maquiavel republicano. São Paulo: Ed. Loyola, 1991. 

BURCKHARDT, J. O Renascimento Italiano. Trad. de António Borges Coelho. Portugal: Ed. 

Presença; Brasil: Livraria Martins Fontes, 1973. 

CARDOSO, S. “A matriz romana”. In: BIGNOTTO, N. (Org.). Matrizes do republicanismo. 

Belo Horizonte: UFMG, 2013. 

______. “Em direção ao núcleo da ‘obra Maquiavel’: sobre a divisão civil e suas 

interpretações”, Discurso, v. 45, n. 2, 2015, pp. 207-248.  

______. “Sobre a civilização do Renascimento”. In: PINTO, F.; BENEVENUTO, F. 

(Orgs.). Filosofia, política e cosmologia. Ensaios sobre o Renascimento. São Bernardo do Campo: 

Ed. UFABC, 2017, pp. 17-32. 

______. “Maquiavel: o distanciamento dos paradigmas antigos do ‘regime misto’”. In: 

ADVERSE, H.; PANCERA, G. (Orgs.). As faces de Maquiavel, 2020, pp. 61-76. 

GILBERT, F. “The Composition and Structure of Machiavelli's Discorsi”. In: Journal of the 

History of Ideas, Jan. 1953, Vol. 14, No. 1, Jan. 1953, pp. 136-156. 

HEXTER, J. H. "Seyssel, Machiavelli, and Polybius VI: the Mistery of the Missing 

Translation”. In: Studies in the Renaissance, Vol. 3, 1956, pp. 75-96. 

IANZITI, G. “Between Livy and Polybius: Leonardo Bruni on the First Punic War”. In: 

Memoirs of the American Academy in Rome (University of Michigan Press), vol. 51-52, pp. 173-

197, 2006-2007. 

MACHIAVELLI, N. Discorsi sopra la prima Deca di Tito Livio. Introduzione di Gennaro Sasso. 

Premessa al texto e note di Giorgio Inglese. Milano, BUR, 2013. 

______. Istorie fiorentine. Ed. di riferimento: Tutte le opere, a cura di Mario Martelli, Sansoni, 

Firenze, 1971. Einaudi, s/d. 

______. “Parole da dirle sopra la provisione del danaio, facto un poco di proemio et di 

scusa”. In: Tutte le opere, a cura di Michele Ciliberto e Pier Davide Accendere, secondo 

l’edizione di Mario Martelli (Sansoni, 1971). Firenze: Bompiani, 2018, pp. 126-131. 

MOMIGLIANO, A. “Polybius' reappearance in Western Europe”. In: Polybe. Fondation 

Hardt. Entretiens, XX, 1974, Genève, pp. 345-372. 

MONFASANI, J. “Machiavelli, Polybius, and Janus Lascaris: the Hexter Thesis Revisited”, 

In: Italian Studies, 71:1, pp. 39-48, 2016. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 58 : : : 
 

NICOLET, C. “Polybe et les institutions romaines”. In: Polybe. Fondation Hardt. Entretiens, 

XX, 1974, Genève, pp. 209-258. 

POCOCK, J. G. A. The Machiavellian Moment. Florentine Political Thought and the Atlantic 

Republican Tradition. Princeton: Princeton University Press, 1975. 

POLÍBIO. História pragmática. Livros I a V. Tradução, introdução e notas de Breno Battistin 

Sebastiani. São Paulo: Perspectiva; Fapesp, 2016. 

POLYBE. Histoires. Livre VI. Texte établi et traduit par Raymond Weil avec la collaboration 

de Claude Nicolet. Paris: Les Belles Lettres, 1977. 

______. Histoires. Livres VII, VIII et IX. Texte établi et traduit par Raymond Weil. Paris: Les 

Belles Lettres, 1982. 

SEBASTIANI, B. B. “Introdução”. In: POLÍBIO. História pragmática. Livros I a V. São Paulo: 

Perspectiva; Fapesp, 2016, pp. 17-44. 

VIVANTI, Corrado. Nicolau Maquiavel: nos tempos da política. São Paulo: Martins Fontes, 2016. 

WHITFIELD, J. H. “Discourses on Machiavelli VII Gilbert, Hexter and Baron”. In: Italian 

Studies, 13:1, 1958, pp. 21-46. 

WALBANK, F. “The Manuscripts of Polybius”, The Classical Review, vol. 17, no. 2, 

Cambridge University Press, 1967, pp. 151–53. 

 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 59 : : : 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Do republicanismo à democracia: o conflito como fundamento 

político em Claude Lefort 
 

Beatriz Viana de Araujo Zanfra 1 

 

Resumo: Nossa intenção neste artigo é mostrar como Claude Lefort concebe a democracia como, 

mais do que um regime político, uma forma histórica privilegiada por ser aquela em que a sociedade 

se exprime politicamente sem anular um elemento fundamental para a preservação de sua liberdade: 

o conflito. Para tanto, partimos dos estudos lefortianos sobre Maquiavel para investigar como o autor 

extrai do republicanismo o sentido dessa conflitualidade fundamental e como ele vê nessa forma 

política a gestação de uma mutação histórica decisiva: o esvaziamento do lugar do poder. 

Palavras-chave: Democracia – Republicanismo – Conflito – Instituição – Liberdade 

 
 

From republicanism to democracy: conflict as a political foundation in 
Claude Lefort 

 

Abstract: Our intention in this article is to show how Claude Lefort conceives democracy as, more 

than a political regime, a privileged historical form for being one in which society expresses itself 

politically without nullifying a fundamental element for the preservation of its liberty: conflict. For 

this, we start from Lefortian studies on Machiavelli to investigate how the author extracts the meaning 

of this fundamental conflict from republicanism and how he sees in this political form the gestation 

of a decisive historical mutation: the emptying of the place of power. 

Keywords: Democracy – Republicanism – Conflict – Institution – Liberty  

 
1 Doutora em Filosofia pela Universidade Federal de São Paulo. E-mail: beatriz.zanfra@gmail.com. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 60 : : : 
 

Introdução 
 

Durante várias décadas, os textos políticos de Claude Lefort, ainda que variando de 

tema de acordo com a época e o propósito para o qual eram escritos, jamais abandonaram 

um pressuposto: o de nunca fixar uma essência do político. A investigação desse domínio 

fundamental da vida humana deve prescindir de limites fixados a priori se quiser acolher e 

identificar os sinais da experiência política naquilo que ela tem de mais próprio e mais rico: a 

ação deliberada casada com a dependência da situação vivida, ou, como diria Maurice 

Merleau-Ponty, “ao mesmo tempo uma lógica da história e uma contingência da história”, 

na qual “nada é absolutamente fortuito, assim como nada é absolutamente necessário”2. 

Dessa maneira, além de a obra lefortiana não apresentar nenhum tipo de sistematização – a 

grande maioria de seus livros é composta de compilados de textos publicados em diversas 

épocas e diversos meios –, ela não trabalha visando o político como algo em si mesmo, 

destacado de outros aspectos da vida humana. Ao contrário, o político é expressão ao mesmo 

tempo da estrutura do poder numa sociedade e do modo de vida dela. Pensando nesses 

termos, o presente trabalho propõe uma investigação da perspectiva lefortiana da 

democracia, esta entendida como uma forma política privilegiada por ser aquela que 

corresponde ao movimento da História e por permitir que a humanidade realize sua 

capacidade de criar o novo e de resistir à opressão sem perder os laços pelos quais os 

humanos se comunicam uns com os outros, estabelecem um mundo em comum e se 

impedem de cair na barbárie. Entretanto, essa ideia aparentemente harmoniosa da 

democracia comporta um paradoxo fundamental: ela não tem condições de se realizar sem 

que haja conflito interno, sem que haja espaço para as diferenças entre os cidadãos que 

compõem esse universo político. Esse paradigma conflitual só faz sentido quando visto à luz 

do republicanismo, que, explorado exaustivamente por Lefort em sua tese O Trabalho da Obra 

Maquiavel, oferece uma espécie de fonte do sentido dessa necessidade que uma sociedade tem 

de se dividir para conseguir se organizar. Assim, exploraremos, neste artigo, os textos 

lefortianos escritos entre as décadas de 1970 e 1990, partindo dos estudos do autor sobre 

Maquiavel e direcionando nosso foco para a ideia de conflito como o elemento crucial para 

a preservação da liberdade. Desse modo, nossa abordagem dos textos não é exatamente em 

ordem cronológica, mas guiada por uma certa lógica interna ao desenvolvimento dos 

conceitos sobre os quais estamos debruçados na obra de Lefort. 

 

Maquiavel e o conflito 

 

Lefort recusa a perspectiva segundo a qual Maquiavel teria escrito O Príncipe apenas 

por ter sido dispensado de suas funções na chancelaria de Florença e por querer evitar que a 

república florentina caísse numa tirania: Maquiavel na verdade faz um trabalho de 

interrogação do presente e do passado, assumindo ao mesmo tempo as perspectivas de sua 

experiência política, de seu conhecimento histórico e de sua reflexão filosófica, ligando teoria 

e práxis. Entender isso, para Lefort, é renunciar às simplificações que nos impediriam de 

“acolher a varietà da matéria e a gravità do assunto”3; o autor espera que a própria obra 

 
2 MERLEAU-PONTY, Sens et non-sens, p. 146. 
3 LEFORT, Le travail de l’oeuvre Machiavel, p. 325. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 61 : : : 
 

maquiaveliana explique a sua ordem e as necessidades em virtude das quais ela circunscreve 

seu campo de atuação. A questão maquiaveliana não surge de dentro de um discurso e de 

um mundo previamente organizados, mas parte em busca de conhecimentos e operações 

que se articulam uns aos outros de modo a instalar o pensador e o príncipe do qual ele fala 

na função de um sujeito garantidor de sua própria atividade. Assim, Maquiavel não coloca 

nem o Estado e nem o príncipe como causas do poder político, mas fica situado num 

movimento de um pólo a outro dessa relação, produzindo uma indeterminação de origem 

que se institui como o lugar do real. Desse modo, por um lado, ao distinguir diversos tipos 

de principados, Maquiavel se coloca na perspectiva do príncipe e torna o Estado uma espécie 

de produto das operações desse sujeito (príncipe); mas, por outro lado, ao falar da fundação 

do Estado, ele faz com que este pareça preexistente às ações do príncipe. Dessa maneira, o 

florentino não busca nem na História, nem no espaço empírico a explicação do fenômeno 

do poder do príncipe, mas mostra que este está na relação que o sujeito tem com o objeto 

(que o príncipe tem com o principado). Afinal, o poder, mais do que o nome da ação que 

um homem exerce sobre os demais, é a dimensão onde as relações entre os homens se 

organizam dentro de um Estado, é um domínio de generalidade onde essas relações se 

estabelecem, sendo assim inútil procurar sua causa num homem, num deus ou no que quer 

que seja. 

Quando distingue os principados novos e os antigos e mostra que o príncipe antigo 

é mais amado que o novo porque consegue não ser odiado e obter o consenso dos súditos, 

Maquiavel, de acordo com Lefort, está dizendo que o poder desse príncipe se beneficia de 

um povo acostumado à opressão, já que “a permanência do dominador enfraquece a 

resistência dos dominados, de sorte que sua submissão é obtida a um custo baixo”4. Ora, isso 

introduz a imagem da oposição entre o príncipe e os súditos e é por ela que a imagem do 

regime mais estável se esclarece. A estabilidade, em vez de fundada numa espécie de pacto 

social, na verdade é fundada na instabilidade e na violência: é em função de uma instabilidade 

e de uma violência originárias que um príncipe antigo pode desfrutar do sucesso iniciado um 

dia pela violência aberta e confessa de um príncipe novo. É claro que dizer que um príncipe 

antigo se beneficia da violência originária de um outrora príncipe novo é um tanto 

reducionista e abstrato, mas, para Lefort, esse é um esquema que nos inicia na complexidade 

do jogo político. Afinal, não basta que um príncipe novo domine os adversários pela 

violência, uma vez que estes tentarão de tudo para resistir à sua dominação (como é o caso 

em guerras de conquista de território e em exércitos de ocupação): o príncipe deve sempre 

agir de modo a que as correlações de força lhe sejam favoráveis, tanto interna quanto 

externamente. Apesar de ser uma forma de guerra, a política não é violência pura. Aliás, é 

por isso mesmo: além da força, guerras pressupõem estratégias e alianças, e é por isso que 

nesse âmbito nem sempre quem vence é o mais forte. O príncipe novo precisa, além de se 

impor pela força, saber coexistir com aqueles aos quais venceu e impor progressivamente 

sua autoridade para fazê-la durar, ele precisa ao mesmo tempo se impor e compor.5 Mais do 

que uma regra para a ação política, isso indica que, na extensão da História, todos os fatos 

têm seu apoio uns nos outros, não por relações de causa e efeito, mas por articulações que 

os tornam causas e efeitos ao mesmo tempo. Ao sublinhar essas articulações, Maquiavel nos 

 
4 LEFORT, Le travail de l’oeuvre Machiavel, p. 350. 
5 Cf. LEFORT, Le travail de l’oeuvre Machiavel, p. 354. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 62 : : : 
 

coloca diante de vários fatores ao mesmo tempo (guerras, conquistas, astúcias de todo tipo 

etc.) para nos fazer pensar em função dessas articulações, ou seja, de suas relações, das “ações 

e reações que eles exercem uns sobre os outros”6. Melhor dizendo, “nós só podemos 

considerar o comportamento dos súditos em relação ao do príncipe e vice-versa, e é o fato 

de suas relações que constitui o objeto de conhecimento”7. 

Desse modo, Lefort entende que Maquiavel não fala de uma ordem política 

transcendente que organizaria a experiência do príncipe, mas de uma experiência que se 

organiza a si mesma, na qual o príncipe é ao mesmo tempo um ator e tem suas ações 

determinadas pela situação. Nesse sentido, a centralidade conferida ao conflito na obra 

maquiaveliana designa ao mesmo tempo a permanência e a mudança: o próprio fato do 

conflito, que nunca cessa de existir, visto que há sempre dois desejos em disputa num Estado 

(o dos grandes, de poder; o do povo, de não ser oprimido), é o índice de que o príncipe é 

um sujeito que precisa agir considerando as correlações de força de maneira geral e abstrata 

ao mesmo tempo que precisa saber lidar com situações empíricas em condições contingentes. 

Ora, se o que é importante conhecer são as relações do príncipe e dos súditos e se a tarefa 

do príncipe é ao mesmo tempo regida por uma capacidade de racionalizar as correlações de 

força e de agir no imediato, resta que a distinção entre a essência e a existência se vê superada 

e o que conta no conhecimento histórico e político é aquilo que aparece, ou seja, as ações 

humanas e os acontecimentos aos quais elas se articulam. É assim que Lefort entende que 

Maquiavel, nos Discorsi, encontra a inteligibilidade da política não numa análise das formas 

“sadias” de governo em oposição às “corrompidas”, mas na compreensão do jogo das forças 

sociais que se organizam no interior de um regime. Assim, mais importante que entender a 

tirania como o produto de um regime corrompido, é descobrir que nela se desempenha uma 

dinâmica da opressão onde a opressão cometida pela nobreza é substituída pela do príncipe, 

que tem uma tendência natural a uma dominação sem freio. É assim que, para Maquiavel, a 

história da república romana não pode ser dividida entre, de um lado, os sucessos advindos 

de sua boa fortuna e de suas virtudes militares e, de outro, a ruína causada pelos tumultos e 

rumores incessantes que provocavam desunião na cidade. As instituições que fizeram o 

sucesso de Roma são fruto do conflito de classes que dividia a república. Assim, tanto as 

boas leis, como as boas instituições, enfim, tanto a grandeza quanto a decadência de Roma 

são fruto dos conflitos inerentes à sociedade romana. 

Mas por que Roma? Lefort explica que, com os Discorsi, Maquiavel não pretende 

apenas falar de Roma ou simplesmente facilitar o entendimento dos livros de Tito Lívio, mas 

orientar o leitor em direção à História e a política enquanto tais.8 Maquiavel, em primeiro 

lugar, fala de Roma para questionar a representação corrente que se tem dela porque isso 

tem um alcance ideológico: ideologia, “porque o uso que se faz de Roma na época de 

Leonardo Bruni e que se refez sob Savonarola e Soderini, nos últimos tempos da República, 

tinha por função legitimar a dominação de uma oligarquia burguesa”9. Exaltava-se, de acordo 

com essa representação corrente, a sabedoria do patriciado romano, uma ordem pública na 

qual o bem comum advinha da ausência de conflitos entre os cidadãos, da obediência às leis, 

 
6 LEFORT, Le travail de l’oeuvre Machiavel, p. 355. 
7 LEFORT, Le travail de l’oeuvre Machiavel, p. 355, grifo do autor. 
8 Cf. LEFORT, As formas da história, p. 161. 
9 LEFORT, As formas da história, pp. 163-164. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 63 : : : 
 

da prudência, do ideal ciceroniano do justo meio10 (cf. LEFORT, 1990, p. 164). Ocorre que, 

para Lefort, é imprescindível adotarmos a perspectiva dos leitores de Maquiavel à época (os 

frequentadores dos Orti Oricellari) para bem compreendermos o impacto de seu discurso. Só 

assim compreendemos o ferimento que o discurso maquiaveliano abre numa representação 

coletiva de Roma e o significado dele. Para Lefort, não há empreitada histórica e política mais 

audaciosa do que atacar as representações que uma sociedade se faz de seu passado, do que 

atacar as identificações que uma sociedade tem com as figuras de sua própria tradição. 

Maquiavel está assim agindo numa dimensão simbólica, pois não importam exatamente a 

história de Roma e de Tito Lívio, mas a maneira como o autor os torna objetos de 

pensamento fazendo com que eles sejam símbolos da armação de um mundo. Falar de Roma 

é, portanto, falar de uma sociedade histórica que subverte os ensinamentos da Tradição e é 

também propor a leitura de uma Roma romana: em vez da boa e apaziguada sociedade, 

aquela que tira sua virtude dos conflitos e tumultos. Assim, a virtù da república romana vem 

da desunião entre o Senado e a Plebe, de modo que isso não é falta de inteligibilidade, mas é 

justamente uma inteligibilidade própria a Roma: é da desordem que nasce uma ordem. Os 

conflitos de classes não são ruins para Roma, é exatamente desse choque que vem a potência 

da República, sua capacidade criativa. Essa é uma tese escandalosa para uma Florença 

acostumada a uma imagem de Roma como o modelo da união e da concórdia, mas assim 

Maquiavel desloca a causa do sucesso romano para a realidade, pois, em vez de considerar 

as boas instituições e as boas leis como as razões da grandeza de Roma, ele considera que os 

tumultos e dissensos que motivaram a criação de boas instituições e boas leis são os 

responsáveis pela grandeza da cidade. Desse modo, a razão do sucesso romano passa a ser 

humana, histórica e contingente em vez de ser obra de sábios e legisladores situados acima 

do bem e do mal e da concretude das situações. Assim, a desunião não é só responsável pela 

grandeza de Roma, mas também e sobretudo por sua liberdade: não se trata aqui da liberdade 

oposta à servidão, mas de uma liberdade política que diz respeito a toda a vida da cidade. 

Roma, devido a seus conflitos, elabora leis e instituições que a impedem de viver sob o jugo 

de uma facção ou de um tirano. As instituições da república romana não fazem apenas o 

papel de terceiro, moderador, da luta de classes: elas, em especial o Tribunato da Plebe, são 

o veículo por onde se exprime o poder que a lei tem de impedir que o poder político seja 

usurpado por uma pessoa ou uma oligarquia. Assim, o Tribunato da Plebe é o órgão da 

negatividade e Maquiavel pode nos mostrar que o que está no fundamento da lei e da 

liberdade é o desejo do povo. 

 

Operação instituinte do desejo 

 

Para Lefort, dissipar a ilusão da união e mostrar a fecundidade do conflito entre as 

classes na república de Roma só faz sentido quando se compreende o movimento de 

instauração da lei que é exigido pela desunião social. A lei nasce, certamente, do desejo de 

liberdade que o povo manifesta ao não querer ser oprimido, mas não se reduz a isso, pois 

esse desejo é negatividade pura, é recusa pura à opressão dos grandes. Na verdade, forma-

se, na cidade, um desejo que se divide entre o desejo de oprimir (desejo dos grandes) e o 

desejo de não ser oprimido (desejo do povo). Essa divisão fica apagada quando reduzimos o 

 
10 LEFORT, As formas da história, p. 164. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 64 : : : 
 

desejo político ao apetite de poder, pois nesse caso se perde o fator conflitual que engendra 

a divisão. Os grandes e o povo formam duas classes antagonistas, que possuem posição 

assimétrica na sociedade. O desejo dos grandes procura ao mesmo tempo abocanhar mais 

poder e riqueza e conservar sua posição. É um desejo que tem objeto, um objeto que é o 

outro, pois é às custas deste que ele pode se satisfazer. Já o povo, sendo pura recusa da 

dominação dos grandes, tem seu desejo totalmente sem objeto, é negatividade pura. Assim, 

o desejo dos grandes é o de ter, enquanto o desejo do povo é o de ser 11. Conforme Lefort, 

esse desejo cindido entre ter e ser jamais pode possuir inteiramente seu objeto, pois quanto 

mais o desejo de ter dos grandes se expande, mais ele desperta o desejo contrário, de ser, do 

povo. Assim, fica impossível que algum dos dois desejos tome posse de seu objeto, até 

porque, caso isso ocorresse – o grande deixar de querer ter e o povo deixar de querer ser – 

ambos se descaracterizariam na relação: o grande, para ter, vai sempre precisar exercer 

opressão sobre alguém, e o povo, se quiser deixar de ser, terá de passar para o lado dos que 

têm e assim vai exercer opressão. 

Entretanto, apesar de termos identificado esses dois desejos (ou esse desejo dividido) 

que animam a vida da cidade, isso ainda não basta para explicar por que eles são fundamentais 

à República. Para isso é preciso entendermos o caráter instituinte do desejo. A violência entre 

os grandes e o povo precisa ganhar significado político e isso acontece numa república 

quando os conflitos ganham uma instância pública para lhes dar vazão. Para Lefort, em 

Maquiavel a instituição da acusação pública em Roma é crucial para entendermos a relação 

que a lei, a liberdade e o poder têm com o desejo. Mais do que poder eliminar do seio da 

sociedade a injustiça e apaziguar os espíritos, a possibilidade de qualquer cidadão ter o direito 

de acusar qualquer outro diante de uma assembleia popular, um magistrado ou um conselho 

é a chance de substituir, entre os cidadãos, a violência privada por uma violência pública. Os 

conflitos assim não se extinguem, muito pelo contrário: eles se conservam, mas de maneira 

institucionalizada. A violência se conserva na passagem do privado ao público e o Estado 

tira assim sua força dos humores antagônicos entre as classes. Além disso, dado que, se o 

principal motivo a levar alguém a acionar a Justiça contra outro cidadão é o de não querer 

ser oprimido por ele – é claro que existem outros motivos menos “nobres”, mas 

consideremos este o principal –, então o desejo do povo é o desejo onde se fundamenta o 

espaço público. O desejo do povo é instituinte, pois é ele que demanda a institucionalização 

dos conflitos e abre o espaço público como um espaço anônimo, que não pertence a 

ninguém, mas a todos. Nas palavras de Lefort: 

 

Certamente, essa instância [a da acusação pública] – quaisquer que sejam as 

circunstâncias de sua intervenção, e a conduta de fato daqueles que se 

encarregam do exercício da violência pública –, é fundada no desejo de não 

ser oprimido, que pertence propriamente ao povo. Só esse desejo – que leva 

em conta o poder dos particulares, o dos grandes cuja existência se define por 

uma apropriação – é, com efeito, de natureza a abrir na sociedade um espaço 

público – não o das praças e pórticos, simples lugares de encontro de pessoas 

 
11 Cf. LEFORT, As formas da história, p. 145. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 65 : : : 
 

onde a palavra circula entre um e outro –, mas o espaço anônimo da 

instituição.12 

 

É desse espaço institucional anônimo, portanto, que vem a possibilidade da 

elaboração de boas leis, leis que preservem as condições para que todos os cidadãos possam 

dar essa vazão pública à violência privada. Agora se esclarece o porquê de a desunião ser o 

fator da liberdade romana: ela consegue instituir no espaço público o desejo de não ser 

oprimido e assim evitar que o poder seja tomado por um homem ou uma facção. Conforme 

Serge Audier, em Lefort está, na esteira de Merleau-Ponty, a presença do tema do conflito 

como condição da ação comum: dizer que o desejo do povo é o portador da liberdade não é 

uma mera “opção popular”, mas colocar o conflito na origem do poder. Também não se 

trata de pretender que algum dia o povo exerça o poder diretamente, já que Maquiavel, ao 

fundamentar a liberdade sobre o desejo do povo, não deixa de sublinhar que o povo também 

sente ódio e inveja e com isso mostra que o desejo do povo também é dividido. Dessa 

maneira, em vez de ressaltar a bondade do povo, o florentino “insiste na fecundidade do 

conflito”13. Para o comentador, Lefort se apoia na fenomenologia merleau-pontiana para 

interpretar a obra de Maquiavel e apreender a essência do político. Compreendamos, 

entretanto, que essa “apreensão” fenomenológica se dá para que essa essência seja 

reposicionada na existência14; ou seja, o essencial político que Lefort procura na obra 

maquiaveliana só faz sentido quando encarnado na facticidade e enquanto abertura a uma 

experiência comum de mundo. Daí vem a ideia do conflito como um fator comunicador entre 

as pessoas, que abre a via para uma situação comum entre elas. As forças em disputa numa 

sociedade instauram acima de tudo uma história comum que excede as correlações de forças 

em questão. Nesse sentido, o fato de Maquiavel considerar a república o regime mais propício 

à liberdade devido às instituições que surgem dos conflitos internos ganha um sentido 

amplificado se considerarmos a maneira como Merleau-Ponty compreende o conceito de 

instituição: 

 

[...] instituição significa estabelecimento em uma experiência (ou em um 

aparelho constituído) de dimensões (no sentido geral, cartesiano: sistema de 

referência) em relação às quais outras experiências farão sentido e terão uma 

sequência, uma história. 

O sentido é depositado [...]. Mas não como objeto no armário, como simples 

resto ou sobrevivência, como resíduo: ele está como que a continuar, a 

completar sem que sua sequência seja determinada.15 

 

Para Merleau-Ponty, mais do que certos elementos que compõem o vocabulário 

político, como Estado, leis, normas, procedimentos, aparelhos burocráticos e tudo o mais 

que possa ser fixado contratualmente, a instituição tem um sentido pregnante. Instituição é 

todo acontecimento-matriz que possibilita uma série de acontecimentos, que abre um campo, 

um futuro e possibilita uma história em comum, ao mesmo tempo que tem peculiaridades e 

 
12 LEFORT, Le travail de l’oeuvre Machiavel, pp. 484-485. 
13 AUDIER, Machiavel: conflit et liberté, p. 221. 
14 Cf. MERLEAU-PONTY, Fenomenologia da Percepção, p. 1. 
15 MERLEAU-PONTY, L’institution. La passivité, p. 50. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 66 : : : 
 

estabelece diferenças entre os acontecimentos, filosofias, teorias... A instituição é um 

nascimento, porque é uma abertura ao futuro. Os homens que criam instituições fazem 

nascer algo cujo sentido veio de uma demanda anterior a elas e que continuará fazendo 

sentido mesmo sem eles. É provavelmente essa noção de instituição que Lefort tem em mente 

quando classifica a própria obra maquiaveliana como instituição no início de O Trabalho da 

Obra e ao analisar as “interpretações exemplares” dela, já que Maquiavel tem o mérito de, 

além de mostrar a fecundidade das instituições da república romana, colocar sua própria obra 

como instituição na matriz republicana de pensamento. Para Dick Howard, n’O Trabalho da 

Obra Lefort desenvolve o conceito de obra que trabalha, o que quer dizer que a obra 

maquiaveliana é instituída e instituinte ao mesmo tempo16: os escritos de Maquiavel se 

oferecem a uma troca aberta na qual a leitura da obra, mais do que sanar nossas dúvidas, nos 

suscita interrogações novas sobre a política, sempre abrindo vias interpretativas novas e se 

articulando aos conhecimentos dos leitores. Como diz Lefort: 

 

Convencidos de que a obra só se doa sob a condição de nós lhe darmos 

nossos pensamentos, nós nos convencemos igualmente de que ela nunca teve 

outra existência senão numa troca aberta, ou seja, de tal natureza que a 

resposta não anulasse a questão, mas exigisse dela novas questões – pela 

instituição, portanto, de um discurso coletivo, no seio do qual as intenções 

de cada um se articulem ao mesmo tempo que comandem o advento dele; e 

assim, ao interrogar essa troca, essa instituição, no momento mesmo em que 

nosso trabalho nos dela faz participar, é já a obra que nós interrogamos.17 

 

Desse modo, a instituição da obra maquiaveliana não só possibilita a Lefort, como 

demonstra Audier, uma crítica da burocracia soviética a partir dos anos 1960, como lhe 

permite fazer uma nova problematização do fenômeno do totalitarismo e uma 

conceitualização da democracia como fruto da matriz política republicana. Como veremos, 

o conceito de conflito tem importância capital para esclarecer a diferença entre democracia 

e totalitarismo e o antagonismo na vida social jamais deixará de ser, para Lefort, o principal 

elemento da liberdade, uma vez que em Maquiavel ele ganha definitivamente significado 

político.18 

É assim que Lefort discorre, em 1992, sobre as “sedes do republicanismo”, num 

texto de mesmo nome. No escrito em questão, nosso autor fala sobre as razões pelas quais 

“através de todas as suas metamorfoses, a República se tornou democrática”19. O itinerário 

que Lefort estabelece para fazer essa afirmação vai desde o republicanismo florentino até a 

democracia representativa tal como instituída pela Revolução Americana e tem como fio 

condutor a divisão social tornada política pela resistência à opressão de uma parcela da 

sociedade. Assim foi que o republicanismo surgiu na França e na América no século XVIII 

e na Inglaterra no século XVII. Essas revoluções republicanas, cada uma com suas 

singularidades e ideário próprios, constituem sedes do republicanismo, uma vez que são 

focos de circulação de ideias que se irradiam por todo o globo. Essas sedes, por sua vez, têm 

 
16 Cf. HOWARD, “Claude Lefort: a political biography”, p. 18. 
17 LEFORT, Le travail de l’oeuvre Machiavel, p. 20, grifo do autor. 
18 Cf. AUDIER, Machiavel: conflit et liberté, pp. 210-211. 
19 LEFORT, Écrire à l’épreuve du politique, p. 208. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 67 : : : 
 

uma sede maior, que é o republicanismo florentino, que por sua vez tira sua inspiração da 

Roma antiga. É importante, contudo, frisar que a contribuição de Maquiavel ao pensamento 

republicano nessas sedes não é no sentido do humanismo cívico, mas em sua nova concepção 

da República, como aquela sociedade radicalmente dividida e que tira sua força da divisão.20 

Assim, Lefort combina a história do republicanismo com a ideia do republicanismo como 

instituição, ou seja, algo que não se resume a “uma certa organização política que implica a 

participação dos cidadãos [...] nos assuntos públicos”21, mas uma expressão histórica de 

sociedades que souberam se tornar sociedades políticas. Como diz o autor, “através de todas 

as suas metamorfoses, a República se tornou democrática; ela não tem outra definição 

possível e a própria democracia é republicana ou então ela deixa de designar uma sociedade 

política”22. 

O que significa dizer que a república se tornou democrática para continuar existindo 

enquanto sociedade política? Em primeiro lugar, é preciso circunscrever o que se entende 

por sociedade política: em texto de 1983, “A questão da democracia”, Lefort critica a 

Sociologia e a Ciência Política justamente por não serem capazes dessa circunscrição. Numa 

nova fenomenologia do político, nosso autor se livra dos pré-juízos científicos e econômicos 

para descrever o que ele chama de a forma da sociedade: enquanto os filósofos estariam 

presos a preconceitos economicistas vindos do marxismo e com isso se impossibilitando de 

criticar a democracia e o totalitarismo naquilo que eles têm de propriamente político23, 

sociólogos e politólogos estariam examinando a política como um objeto de estudo em si 

mesmo considerado como fato particular. Assim, qualquer sistema de governo pode ser 

analisado sem levar em conta o tipo de economia, ideologia, justiça e principalmente o tipo 

de sociedade do qual ele é a expressão.24 Ora, para Lefort, a política é uma forma de aparecer 

do político. O político é o fenômeno pelo qual a sociedade toma forma, é a essência da cidade 

e “se revela assim não no que chamamos de atividade política, mas nesse duplo movimento 

de aparição e de ocultação do modo de instituição da sociedade”25. No movimento de 

aparição, vem à tona o processo pelo qual a sociedade se ordena em meio a suas divisões, 

processo que tem um caráter generalista; no movimento de ocultação, há um lugar da política 

que se designa como particular, a saber, a disputa pelo poder entre os partidos e o exercício 

do poder pelos eleitos. Para esclarecer esse duplo movimento político, é necessário 

abordarmos dois pontos: por um lado, a “mutação histórica irreversível” que desembocou 

na democracia e, por outro, o sentido histórico da democracia, que só pode ser 

compreendido em sua comparação com o totalitarismo. 

 

A revolução democrática: mutação histórica irreversível 

 

Tanto no método de comparação com o contrário quanto na detecção desse advento 

histórico fundamental que é a democracia, a inspiração de Lefort é Da democracia na América, 

 
20 Cf. LEFORT, Écrire à l’épreuve du politique, pp. 195-196. 
21 LEFORT, Écrire à l’épreuve du politique, p. 191 
22 LEFORT, Écrire à l’épreuve du politique, p. 208. 
23 Voltaremos a esse ponto mais adiante. 
24 Lefort critica sobretudo Raymond Aron, que, ao analisar a democracia e o totalitarismo, praticamente define 
como diferença principal entre os dois regimes o número de partidos políticos e o sistema de eleições (cf. 
ARON, Démocratie et totalitarisme). 
25 LEFORT, Essais sur le politique, p. 21. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 68 : : : 
 

de Tocqueville. Nessa obra, para Lefort, está a grande percepção de que a revolução 

democrática é irresistível, porque é exigência de um tempo tornado irreversível. A Revolução 

Americana é expressão de um tempo em que os homens passam a se ver como indivíduos 

possuidores de direitos, em que a sociedade passa a querer ser dona de seu destino 

coletivamente, em que a afirmação do indivíduo emerge aliada à noção de soberania popular. 

A humanidade, uma vez atingido esses princípios, não pode mais passar sem eles, não porque 

a democracia seja um “progresso” – Tocqueville também discorre muito sobre os 

“malefícios” da democracia –, mas porque essas são novas exigências do espírito, que se 

exprimem em uma determinada época e numa determinada sociedade. Assim, esses novos 

“princípios”, ou seja, essa nova verdade, se imprime no social e se torna quase natural – hoje 

em dia ninguém ousa dizer que a escravidão é aceitável, por exemplo –, mas isso não quer 

dizer que os modernos sejam superiores aos antigos, mas apenas que ambos pertencem a 

mundos diferentes, que o que é “natural” para nós hoje, como a igualdade de todos perante 

a lei, era simplesmente impensável na humanidade antiga. De acordo com Lefort, para 

Tocqueville é necessário compreender o mundo novo americano pelos princípios que o 

norteiam, mas esse mundo só é compreensível quando comparado com o mundo do qual 

ele se destaca: e é assim que Tocqueville analisa a democracia emergente em oposição à 

aristocracia. Nessa investigação, o autor decifra o sentido de uma grande mutação histórica cuja 

marca, apesar de ser o advento do Estado social com igualdade de condições entre os 

indivíduos, tem o seu sentido explorado em todas as direções: Tocqueville se interessa pelas 

mudanças nas relações sociais e políticas, nos indivíduos, no conhecimento, nas instituições, 

na linguagem, na literatura, na história... para Lefort, Tocqueville assim penetra na carne do 

social. Para além de ser um teórico pioneiro do liberalismo político moderno, Tocqueville, 

aos olhos de Lefort, tem a intuição de uma sociedade que se vê frente a frente com uma 

contradição geral que abala os antigos fundamentos da ordem social: o poder, ao mesmo 

tempo que se livra de uma dominação individual arbitrária, torna-se poder de ninguém, ou 

seja, poder do povo, mas corre o risco de se tornar a tirania da maioria. Lefort não considera 

a análise tocquevilleana incontestável, pois, em sua tentativa de mostrar a contrapartida da 

sociedade democrática, Tocqueville perde o sentido da indeterminação que foi possibilitado 

pela democracia, perde o sentido da heterogeneidade da vida social que emerge nas lutas por 

direitos e contra tentativas de arbitrariedade do Estado sobre os indivíduos. Assim, Lefort 

afirma que a sociedade democrática é “a sociedade histórica por excelência”26, porque ela 

“acolhe e preserva a indeterminação”27, indeterminação essa que só pode ser compreendida 

no contraste com o totalitarismo, que é sociedade sem história. 

 

Democracia versus totalitarismo 

 

Esse contraste, por sua vez, é melhor compreendido quando vemos a mutação 

histórica que a revolução democrática representa em relação ao Antigo Regime: a monarquia 

incorporava o poder na pessoa do príncipe, porém isso não significa que o regime era 

despótico, mas que o príncipe era um mediador entre Deus e os homens, ou seja, era um 

fiador da lei, cujo fundamento era transcendente, perante os súditos. Assim, ele estava ao 

 
26 LEFORT, Essais sur le politique , p. 29. 
27 LEFORT, Essais sur le politique , p. 29. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 69 : : : 
 

mesmo tempo submetido e acima das leis e concentrava em seu corpo os princípios da 

geração e da ordem do reino. A fonte de seu poder era extramundana e o exercício dele se 

fazia por intermédio de seu corpo. Esse poder incorporado no príncipe dava um corpo à 

sociedade. O que as revoluções do século XVIII fazem é matar esse corpo e tornar o lugar 

do poder um lugar vazio. Os governantes, em regime democrático, não podem mais 

incorporar o poder, porque este está submetido a uma revisão periódica, feita por uma 

competição cujas regras são permanentes e estabelecidas previamente mediante o consenso 

de todos. Ou seja, o conflito social é institucionalizado de uma maneira tal que nenhum 

indivíduo ou grupo seja consubstancial ao poder. O lugar do poder se encontra assim 

infigurável, são visíveis apenas os homens que exercem a autoridade política, mas nenhum 

deles detém ou incorpora o poder. 

O poder, entretanto, emana do povo, mas não se localiza dentro dele: ele agora 

configura uma instância simbólica que marca uma clivagem entre o dentro e o fora da 

sociedade, maneira pela qual esta se identifica e se diferencia de si mesma. O poder figura 

como um terceiro na relação que a sociedade tem consigo mesma. Conforme Nicolas Poirier, 

no registro do poder como simbólico Lefort busca colocar o poder no plano da 

representação: quando a sociedade democrática dá forma a seus conflitos pelos mecanismos 

institucionais, ela precisa, para não se desintegrar, de algo que mantenha sua unidade. Assim, 

é o poder vazio, cumprindo a função simbólica de terceiro, que permite que o social 

mantenha sua identidade apesar de suas diferenças. Nas palavras do comentador, “se é 

possível falar de uma cidade una, onde os cidadãos podem se sentir unidos, é unicamente a 

esse título simbólico”28. Para Lefort, a sociedade democrática não tem nenhuma totalidade 

orgânica, é sociedade sem corpo, mas não por isso deixa de ter unidade: é uma unidade que 

é “puramente social, de tal sorte que o povo, a nação, o Estado, se erigem como entidades 

universais às quais todo indivíduo, todo grupo, se encontra igualmente relacionado”29, mas 

sem que tenham realidade substancial: essas são representações que dependem de um 

discurso político e de um debate sociológico, histórico e ideológico contínuo. O sufrágio 

universal faz sentido nesse contexto, quando entendido como a expressão de uma forma 

histórica de sociedade: talvez sendo o maior símbolo do paradoxo democrático, ele marca ao 

mesmo tempo a divisão e a união da sociedade, pois é no exato momento em que o povo se 

afirma em sua soberania exercendo seu poder de decisão que cada cidadão é totalmente 

desatado de seus laços sociais e convertido em número. 

Entretanto, a nova modalidade do poder como poder social pode desembocar em outra 

variante, que é o totalitarismo. No emblemático artigo “A lógica totalitária”, de 1980, Lefort 

extrai as consequências desse fenômeno, que, em seu entendimento, não é adequadamente 

explorado em seu aspecto político pelos intelectuais de seu tempo. Como mencionamos 

anteriormente, os filósofos marxistas ficam presos a uma visão economicista dos fatos 

quando pensam que a supressão da propriedade privada num país pode por si só acabar com 

a opressão e a exploração dos pobres pelos ricos. Os problemas políticos do totalitarismo 

ficam recalcados e tudo o que é feito pela “ditadura do proletariado” acaba sendo justificável 

em nome de um futuro radiante em que a exploração do homem pelo homem terá fim. Em 

primeiro lugar, é preciso deixar claro que a crítica que Lefort faz do totalitarismo é diferente 

 
28 POIRIER, Introduction à Claude Lefort, p. 65. 
29 LEFORT, Essais sur le politique , p. 33. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 70 : : : 
 

da crítica liberal que iguala comunismo, fascismo e nazismo. O totalitarismo que Lefort 

critica, apesar de ser encarnado na variante stalinista, deve ser compreendido do ponto de 

vista da mutação simbólica do poder, que radicaliza o caráter social deste. O Estado totalitário, 

mais do que um regime de partido único sem propriedade privada, é o fenômeno em que a 

separação dos poderes se apaga e a sociedade e o Estado se fundem. O elemento que deveria 

representar a sociedade é o Partido, mas a relação que este estabelece com aquela não é 

simbólica: ele funciona como se fosse um procurador com plenos poderes do povo junto ao 

Estado e, como Estado e sociedade não se dividem, o Partido também se confunde com eles. 

A sociedade totalitária, sendo sociedade sem classes e sendo “detentora” do poder social, 

forma o povo-Uno, povo que tem, portanto, uma vontade única, que é ao mesmo tempo 

vontade do povo, do Estado e do Partido. A oposição maquiaveliana entre os desejos se 

encontra, assim, totalmente anulada. A grande consequência disso tudo é que o lugar do 

poder, que deveria ser vazio para que nenhum indivíduo ou grupo o usurpasse, acaba sendo 

totalmente preenchido pelo Partido – e consequentemente por seu(s) líder(es) –, já que ele é 

a suposta consciência do povo. E, para viabilizar o exercício do poder, as instituições e 

práticas do regime se sofisticam cada vez mais para entrar no detalhe da vida social para 

padronizar e uniformizar normas e comportamentos a fim de “preservar” a vontade única 

do povo e garantir a sobrevivência do regime.30 

 

Conclusão: atualidade de Lefort 

 

É claro que, no século XXI, a necessidade de discutirmos o papel do conflito como 

condição da liberdade na cidade não passa mais pelo perigo de recairmos no totalitarismo de 

tipo soviético. Além disso, poderíamos pensar que Lefort dá um valor excessivo às diferenças 

e se mantém indiferente a injustiças vindas, por exemplo, da desigualdade econômica, e, no 

limite, dando tanta margem à “indeterminação” a ponto de isso resultar numa sociedade 

ingovernável. Podemos responder a isso retomando o comentário de Audier, para quem em 

Lefort a valorização do conflito traz consigo uma ideia comunicacional do poder, na qual a 

lei pode ao mesmo tempo responder às demandas dos grupos dominados e preservar os 

princípios universalistas que são constitutivos da legitimidade democrática. Isso acontece 

porque a leitura lefortiana de Maquiavel vê nos conflitos uma produtividade na qual o desejo 

dos oprimidos evita a corrupção da cidade e mantém sua unidade. Nas palavras do 

comentador: 

 

[...] Lefort examina como a lei pode se abrir às exigências dos grupos 

dominados, a fim de alcançar os objetivos universalistas constitutivos da 

legitimidade democrática. Do mesmo modo, longe de conduzir a um elogio 

estetizante do “múltiplo”, do “heterogêneo” e do “diferente”, a leitura 

lefortiana de Maquiavel diz respeito à possibilidade para uma sociedade de 

 
30 A esse respeito é interessante o comentário de Marilena Chaui sobre o “novo totalitarismo”, que, para ela, é 
o império do neoliberalismo que torna as leis do Mercado leis universais às quais todos os cidadãos, Estados e 
organizações do mundo estão submetidos. O Mercado preenche o lugar do poder no novo totalitarismo. 
Disponível em: <https://aterraeredonda.com.br/neoliberalismo-a-nova-forma-do-totalitarismo/? 
doing_wp_cron=1631811019.5785529613494873046875>. 
 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 71 : : : 
 

tornar produtivos os conflitos de sorte que eles sejam não uma causa de 

corrupção e de anarquia, mas um fator de unificação que permite “o 

reconhecimento do desejo do oprimido” – motivo pelo qual há “bons 

conflitos”, mas também conflitos sem perspectivas históricas, degenerando-

se em uma luta estéril que leva em conta apenas interesses egoístas.31 

 

De nossa parte, não nos parece ser outra a perspectiva de Lefort quando, no texto 

“Direitos do homem e política”, de 1980, o autor se preocupa com a significação política da 

luta por direitos humanos que, diferentemente da crítica marxista, não são direitos 

“burgueses” e, diferentemente do pensamento liberal, não são direitos apenas do indivíduo, 

mas são a maneira pela qual os humanos estabelecem relações entre si – o direito à livre 

opinião é um direito à comunicação com o outro, por exemplo – e são políticos na medida 

em que a luta por eles é uma contestação a algum tipo de lei ou ordem vigente, ao mesmo 

tempo que visa inscrever na sociedade uma marca de sua identidade comum. A luta por 

direitos, se for separada do político, vai se privar do simbólico, confundir todas as demandas 

com coisas reais e se tornar mero conflito de interesses privados. É o que acontece quando, 

por exemplo, se aponta um ou alguns fatos históricos como causa da opressão numa 

sociedade: perde-se todo o “mistério da obediência ao poder”32 e trata-se os “de baixo” como 

meros objetos dos “de cima”, tornando as relações estabelecidas pelo poder inconcebíveis. 

Mas a pior consequência de as lutas por direitos se privarem do político é que elas guardam 

consigo uma vocação totalitária. Se um ou mais grupos acreditam que podem fazer suas lutas 

considerando apenas seus próprios interesses em detrimento de outras demandas da 

sociedade e em detrimento de todas as instituições dela (que nesse registro são consideradas 

meras consequências de algum “pecado original” opressor), significa que eles são incapazes 

de agir na indeterminação, que sua pluralidade é estéril e que o que eles querem, na verdade, 

é uma sociedade que possua uma só maneira de ser. Nas palavras de Lefort: 

 

Quem sonha com uma abolição de poder conserva à mão a referência do Um 

e a referência do Mesmo: imagina uma sociedade que estaria 

espontaneamente de acordo consigo mesma, uma multiplicidade de 

empreendimentos que seriam transparentes uns aos outros, se 

desenvolveriam num tempo e num espaço homogêneos; uma maneira de 

produzir, de morar, de comunicar, de se associar, de pensar, de sentir, de 

ensinar que traduziria como que uma só maneira de ser. Ora, o que é esse 

ponto de vista sobre tudo e sobre todo, esse amoroso abraço da boa 

sociedade senão um equivalente do fantasma de onipotência que o exercício 

de fato do poder tende a produzir? Que é o reino imaginário da autonomia 

senão um reino governado por um pensamento despótico? Eis sobre o que 

seria conveniente meditar.33 

 

Meditemos, pois. O que há de mais atual na política de nosso tempo do que pensar 

o ambiente onde são possíveis “a pluralidade, a fragmentação, a heterogeneidade dos 

 
31 AUDIER, Machiavel: conflit et liberté, pp. 297-298. 
32 LEFORT, A invenção democrática, p. 84. 
33 LEFORT, A invenção democrática, p. 84. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 72 : : : 
 

processos de socialização e igualmente o caminhar transversal das práticas e representações, 

o reconhecimento mútuo dos direitos”34, em suma, a democracia? A tentação totalitária ataca 

a democracia em duas frentes: por um lado, busca eliminar dela qualquer sinal de divisão, 

tentando reduzi-la à figura do povo-Uno; por outro, ataca todas as suas entidades 

universalizantes (Estado, Sociedade, Povo, Nação...), na tentativa de eliminar o poder e assim 

exercer uma outra modalidade de despotismo. Ora, agora já sabemos, o Estado, a Sociedade, 

o Povo, a Nação, são indefiníveis, não têm realidade substancial. E, dentro deles, o indivíduo 

se afirma sem se dissolver na coletividade. É desse antagonismo que vive a democracia, 

dependendo eternamente “da expressão de direitos rebeldes à razão de Estado e ao interesse 

sacralizado da Sociedade, do Povo e da Nação”35. Que ninguém jamais vença esse conflito.  

 

Referências bibliográficas 

 

ARON, R. Démocratie et totalitarisme. Paris: Gallimard, 1965. 

AUDIER, S. Machiavel: conflit et liberté. Paris: Vrin, 2005. 

CHAUI, M. “Neoliberalismo: a nova forma do totalitarismo”. In: A Terra é Redonda. 

Disponível em: <https://aterraeredonda.com.br/neoliberalismo-a-nova-forma-do-

totalitarismo/?doing_wp_cron=1631811019.5785529613494873046875>. Acesso em: 19 

set. 2021. 

FLYNN, B. The philosophy of Claude Lefort: interpreting the political. Evanston: Northwestern 

University Press, 2005. 

HOWARD, D. “Claude Lefort: a political biography”. In: PLOT, M. (org.) Claude Lefort, 

Thinker of the Political. Basingstoke: Palgrave Macmillan, 2013. 

LEFORT, C. A invenção democrática: os limites da dominação totalitária. Trad. de Isabel Loureiro e 

Maria Leonor Loureiro. 3. ed. Belo Horizonte, Autêntica, 2011. 

_____. As formas da História. Trad. Luiz Roberto Salinas Fortes e Marilena de Souza Chaui. 

2. ed. São Paulo: Brasiliense, 1990. 

_____. Écrire á l’épreuve du politique. Paris: Calmann-Lévy, 1992. 

_____. Essais sur le politique: XIXe – XXe siècles. Paris: Éditions du Seuil, 1986a. 

______. Le travail de l’oeuvre Machiavel. Paris: Gallimard, 1986b. 

MAQUIAVEL, N. O Príncipe. Trad. Maria Júlia Goldwasser. 2. ed. São Paulo: Martins Fontes, 

1996. 

 
34 LEFORT, A invenção democrática, p. 85. 
35 LEFORT, A invenção democrática, p. 85. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 73 : : : 
 

______. Comentários sobre a Primeira Década de Tito Lívio. Tradução de Sérgio Bath. 3.ed. 

Brasília: Editora da Universidade de Brasília, 1994. 

MERLEAU-PONTY, M. L’institution, La passivité: notes de cours au Collège de France. 2. ed. Paris: 

Belin, 2015. 

______. Sens et non sens. Paris: Gallimard, 1996. 

POIRIER, N. Introduction à Claude Lefort. Paris: La Découverte, 2020. 

TOCQUEVILLE, A. A Democracia na América. Trad. Júlia da Rosa Simões. São Paulo: 

Edipro, 2019. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 74 : : : 
 

 

 

 

 

 

 

 

O costume como fundamento do político e das leis em Montaigne 
 

Natanailtom de Santana Morador 1 

 

Resumo: Os costumes – coustumes – têm um papel central em Os Ensaios de Michel de Montaigne. 

Não só porque deles o ensaísta extrai os mais variados exemplos – leçons – utilizados em seus textos, 

mas sobretudo porque Montaigne entende que as regras morais, as leis, a ordem civil e toda 

convenção social estão ancoradas na sedimentação dos hábitos ao longo dos anos. O que, a princípio, 

parece trivial, é, na verdade, uma guinada em relação à tradição filosófico-política, na medida em que 

Montaigne desloca a fundamentação do político, da moral e das leis da própria natureza – como 

concebiam os filósofos da antiguidade – e de Deus – como concebiam os filósofos cristãos –, para o 

terreno dos costumes, terreno este eminentemente humano. Este artigo detém-se num capítulo – De 

la Coustume et de ne Changer Aisément une Loy Receue – dos Ensaios para demonstrar como Montaigne 

opera esse deslocamento das leis e do político do fundamento natural para os costumes – mos maiorum.  

Palavra-chave: Michel de Montaigne – natureza – costume – política – leis 
 

Custom as the foundation of politics and laws in Montaigne 

 

Abstract: The "customs" – coustume – play a central role in The Essays of Michel de Montaigne. Not 

only because the essayist extracts the most varied examples from them in his texts – the leçons –, but 

especially because Montaigne understands that moral rules, laws, civil order, and every social 

convention are based on the sedimentation of habits over the years. What at a first sight seems trivial 

is, in fact, a turning point concerning the political-philosophical tradition:  Montaigne moves the 

foundation of politics, morality, the laws from nature itself, and the conception of God – in the way 

they were conceived by the ancient and Christian philosophers – to the terrain of customs, an 

eminently human terrain. This article will dwell on the chapter "De la Coustume et de ne Changer 

Aisément une Loy Receue" found in the Essays to demonstrate how Montaigne operates this 

displacement of laws and politics from the natural foundation to customs: mos maiorum. 

Keywords: Michel de Montaigne – nature – custom – politic – laws 

 
  

 
1 Doutorando em Filosofia pela Universidade de São Paulo (USP), na linha de Ética e Filosofia Política. Pesquisa 
desenvolvida com auxílio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES). 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 75 : : : 
 

O interesse de Montaigne em relação aos costumes dos outros povos, assim como a 

defesa que faz dos seus próprios, não devem ser vistos como mera curiosidade ou como o 

uso indiscriminado de exemplos alheios para florear os seus textos. Diferentemente disso, os 

costumes funcionam, na economia dos Ensaios, como a “regra das regras”, o fundamento a 

partir do qual o ensaísta baliza suas ações e julga as ações dos homens. Assim, o tema aparece 

em pequenas digressões ao longo de toda a sua obra e, de modo mais explícito, no famoso 

ensaio 23, do livro I – Do costume e de não mudar facilmente uma lei aceita –, sobre o qual nos 

voltaremos com mais atenção com a pretensão de explicitar as reflexões políticas que 

Montaigne extrai dos costumes. Mas o que, afinal, são os costumes, para Montaigne? Para 

tentar responder a tal questão é preciso entender outro termo que forma um par antinômico 

com o termo costume, durante todo o capítulo 23, a saber: natureza.  

Desde a antiguidade, a natureza é o fundamento a partir do qual se pensa o universal; 

mais que isso, é dela que são deduzidas as regras gerais, as leis civis, os governos, os preceitos 

formativos; vê-se mesmo nela as próprias leis divinas. Em Os Ensaios, o termo natureza 

encontra-se dentro de um campo semântico muito amplo, sendo possível reconhecer, 

segundo Sébastien Prat2, no mínimo, sete sentidos distintos para a palavra natureza – embora 

Prat refira-se a seis sentidos, a sua própria exposição faz as seguintes sete distinções:  

1) O conjunto daquilo que existe (II, 12);  

2) O conjunto dos seres físicos que não sofreram alterações humanas (I, 31);  

3) Aquilo que é geral, comum, universal (I, 23; I, 57);  

4) Aquilo que marca a espontaneidade, que faz da inconstância uma marca da 

natureza (I, 2; I, 11; I, 23; II, 1);  

5) Entendida no mesmo sentido que Deus (I, 27);  

6) Entendida como um hábito que se torna natureza (I, 23; III, 13);  

7) Como um guia ético: tomar a natureza como guia (I, 23; III, 12; III, 13). 

A esses sentidos que aparecem no próprio texto poderíamos acrescentar, para melhor 

compreender o termo, que natureza pode ser entendida também como aquilo que é constante 

(mesmo que seja a constância da inconstância, como na distinção 4), uniforme, que se 

apresente sempre com uma regularidade; pois, dirá Montaigne, “se o ser original dessas coisas 

que tememos tivesse o crédito de instalar-se em nós por poder seu, ele se instalaria 

exatamente igual em todos”3. Esse ser original é, como se pode ver na sequência do ensaio 

I, 14, “o desígnio da natureza”, a “ordem universal das coisas”, a “disposição geral da 

natureza”. A natureza, portanto, é, para Montaigne, “justa e verdadeira”4.  

Contudo, vale acentuar que essa última concepção de natureza não é singularidade 

de Montaigne; pelo contrário, é quase que um topos, um lugar comum, entre os seus 

contemporâneos. Basta recorrermos – circunscrevendo-nos apenas aos contemporâneos de 

nosso autor – ao famoso texto do melhor amigo de Montaigne, La Boétie, para encontrarmos 

o seguinte: 

 

Mas, por certo se há algo claro e notório na natureza, e ao qual não se pode 

ser cego é que a natureza, ministra de deus e governante dos homens, fez-

 
2 PRAT, Le “jeu de la constance” et le plus “apparent vice de nostre nature”: Constance et inconstance dans les Essais de Michel 
de Montaigne, p. 231. 
3 MONTAIGNE, Os Ensaios, I, 14, p. 73-74. 
4 NAKAM, Les Essais de Montaigne: miroir et procès de leur temps, p. 263. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 76 : : : 
 

nos todos da mesma forma e, ao que parece, na mesma fôrma, para que nos 

entreconhecêssemos todos como companheiros, ou melhor, como irmãos5.  

  

Aí, pode-se perceber uma definição de natureza como causa da regularidade, da 

igualdade e, principalmente, da liberdade; sendo justamente da natureza que La Boétie extrai 

a formulação lógica de uma sociedade livre:  

 

[...] se em todas as coisas mostrou que ela [natureza] não queria tanto fazer-

nos todos unidos mas todos uns – não se deve duvidar de que sejamos todos 

naturalmente livres, pois somos todos companheiros; [...] Portanto, resta à 

liberdade ser natural do mesmo modo que, no meu entender, nascemos não 

somente de posse de nossa franquia mas também afeição para defendê-la.6 

 

Do mesmo modo, a concepção de direito natural de um grande contemporâneo de 

Montaigne, Jean Bodin – para quem “o direito natural está inserido em cada um de nós desde 

a origem da espécie, e por isto é sempre equitativo e bom”7 –, está ancorada na ideia de 

natureza, sobretudo de uma natureza humana capaz de apreender, por meio da razão, ideias 

claras de justiça, do bem e do mal. Ainda em Bodin, é importante destacar que, como bem 

lembra Nakam, “a ordem social corresponde à ordem natural”8 e o seu método de história é 

justamente a tentativa de encontrar, na diversidade dos costumes dos povos, um traço geral, 

universal, que define a natureza destes. No entanto, é exatamente no que tange a essa 

correspondência entre ordem social e ordem natural que Montaigne se distancia não só de 

seus contemporâneos, mas de toda uma tradição filosófico-política. Voltemos ao nosso 

ponto de partida, o ensaio I, 23, para tentar responder à questão levantada anteriormente: o 

que são os costumes. 

 

O império dos costumes 

 

No ensaio I, 23, Montaigne inventaria os mais diversos exemplos para demonstrar o 

império do costume. Dos exemplos arrolados, o ensaísta extrai várias conclusões. Primeiro, 

Montaigne aponta como os sentidos básicos são determinados pelo costume: o paladar e o 

estômago acostumam-se à diversidade de alimentos – venenos, aranhas, morcegos, sapos, 

etc.; a audição, com o tempo, mal percebe os ruídos que outrora pareciam estridentes e o 

olfato não mais identifica as fragrâncias à medida em que elas se tornam corriqueiras.  

Em seguida, Montaigne apresenta os efeitos dos costumes no caráter humano. Para 

isso, ele destaca os exemplos que demonstram como os hábitos não virtuosos, por mais 

banais que sejam, tornam-se vícios morais a longo prazo: “São essas no entanto as 

verdadeiras sementes e raízes da crueldade, da tirania, da traição: elas germinam ali, e depois 

se erguem galhardamente, e expandem-se abundantemente nas mãos dos costumes”9. Ou 

 
5 LA BOÉTIE, Discurso da Servidão Voluntária, p. 17. 
6 LA BOÉTIE, Discurso da Servidão Voluntária, p. 17-18. 
7 BODIN, Jean. Iuris universi distributio (1580), Apud BARROS, Direito natural e propriedade em Jean Bodin, p. 34. 
8 NAKAM, Les Essais de Montaigne: miroir et procès de leur temps, p. 263. 
9 MONTAIGNE, Os Ensaios, I, 23, p. 164. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 77 : : : 
 

seja, as ações virtuosas, assim como aquelas que são vícios, decorrem, portanto, do hábito. 

Não só as ações virtuosas e viciosas são fruto do hábito, as próprias ideias de vício e de 

virtude mantêm uma estreita relação com os costumes: o julgamento da qualidade moral da 

ação depende do que o costume “[...] tenha estabelecido como leis [...]”. Montaigne refere-

se, certamente, aos códigos morais: as noções de certo e errado estão ancoradas nos próprios 

costumes. Por isso, o ensaísta faz questão de se demorar na exposição dos costumes mais 

exoticus, para indicar que sua legitimidade está justamente no uso, na prática ao longo dos 

anos e que “em suma, na minha opinião, não há coisa alguma que ele [costume] não faça ou 

que não possa”10. Essas leis morais – que variam de acordo com os povos, locais e tempo – 

são o que Montaigne define como leis da consciência: “As leis da consciência, que dizemos 

nascerem naturalmente, nascem do hábito: toda pessoa, venerando intimamente as ideias e 

costumes aprovados e aceitos ao seu redor, não pode desligar-se deles sem remorso nem se 

aplicar neles sem aplauso”11. 

Poder-se-ia argumentar que tais leis são fruto da razão humana, ao que Montaigne 

contra-argumentaria afirmando que: “a razão humana é uma tinta infundida mais ou menos 

na mesma proporção em todas as nossas opiniões e costumes, de qualquer forma que seja: 

infinita em matéria, infinita em diversidade”12. Ou seja, da variedade de costumes legitimados 

pela razão, Montaigne infere uma variedade de razões. Em termos lógicos: se os costumes 

são legitimados pela razão e se há uma variedade de costumes; logo, há uma variedade de 

razões. Portanto, do hábito, do uso e da duração a razão extrai as regras e assim “as ideias 

comuns que vemos ser respeitadas ao nosso redor e infundidas em nossa alma pela semente 

de nossos pais parecem ser as gerais e naturais”13. Com esse movimento Montaigne estende 

o império do costume até a razão humana: “Disso advém que o que está fora dos gonzos do 

costume, julgamo-lo fora dos gonzos da razão”14. 

Pode-se perceber que Montaigne faz um percurso argumentativo que, 

progressivamente, vai avançando na tentativa de compreender os limites dos costumes. Ou 

seja, a investigação tem a finalidade de verificar até onde estendem-se os domínios dos 

costumes. Para tanto, nosso autor parte dos sentidos mais elementares, passa pela moral e 

pela razão até chegar na expressão mais elevada da coletividade humana: a vida civil, as leis. 

Desenvolveremos mais detalhadamente, na seção seguinte, como Montaigne estabelece uma 

vinculação entre os costumes, as formas de governo e as leis. Mas antes é preciso retomarmos 

a antinomia natureza/costumes para entendermos uma conclusão provisória que Montaigne 

faz no primeiro parágrafo do ensaio I, 23, conclusão esta que só se faz clara com o 

desenvolvimento do próprio texto: 

 

Pois na verdade o costume é um mestre-escola violento e traidor. Ele coloca 

em nós, pouco a pouco, às escondidas, o pé da autoridade: mas a partir desse 

suave e humilde começo, tendo-o firmado e fincado com o auxílio do tempo 

revela-nos logo em seguida uma face furiosa e tirânica, contra a qual já não 

 
10 MONTAIGNE, Os Ensaios, I, 23, p. 172. 
11 MONTAIGNE, Os Ensaios, I, 23, p. 173. 
12 MONTAIGNE, Os Ensaios, I, 23, p. 167-68. 
13 MONTAIGNE, Os Ensaios, I, 23, p. 173. 
14 MONTAIGNE, Os Ensaios, I, 23, p. 173. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 78 : : : 
 

temos a liberdade de erguer sequer os olhos. Vemo-lo forçar, todo o tempo, 

as regras da natureza.15 

 
Eis que os costumes são apresentados por Montaigne como aquilo que força as regras 

da natureza. Os exemplos levantados pelo ensaísta servem para comprovar a conclusão 

provisória e, partir deles, nosso autor demonstra como “a familiarização embota nossos 

sentidos”16 e como os costumes definem nossas regras morais, nossa razão e nossas formas 

de governo. Se a natureza, como vimos, é o terreno da regularidade, os costumes são a 

diversidade, o artifício humano que se opõe à natureza. Assim, a natureza apresenta-se como 

o âmbito da universalidade e regularidade, em oposição aos costumes que são variedade, 

movimento e diversidade. 

Ora, Montaigne não nega,  nem poderia, a existência da natureza, entendendo-a 

como os quatro primeiros sentidos apresentados anteriormente – “É de crer que haja leis 

naturais, como se veem nas outras criaturas; mas em nós elas estão perdidas, com essa bela 

razão humana intrometendo-se em toda parte para dominar e comandar, embaralhando e 

confundindo a face das coisas segundo sua vanidade e inconstância”17 –, mas nega a 

possibilidade de que os sentidos, a razão, as regras morais e a vida em sociedade sejam 

orientados a partir desse primeiro princípio e dessa universalidade. Portanto, da observação 

da variedade de hábitos, leis, governos e razões, Montaigne conclui que estas instâncias não 

poderiam ter um único fundamento, pois se assim fosse não se apresentariam de modo tão 

diverso e a universalidade da natureza ver-se-ia nos hábitos, nas leis, nos governos e na razão 

humana, coisa que não é possível constatar. Logo, o fundamento dessas instâncias é outro 

que não a natureza: é a sedimentação dos hábitos ao longo do tempo. 

 

A fundamentação do político e das leis  

 

“Voltemos ao império do costume”, assim Montaigne convida o leitor a recuperar o 

fôlego e retornar à investigação sobre os limites do costume. Esse é o ponto central de nosso 

interesse, porque é exatamente a partir daí que o ensaísta insere as formas de governo e as 

leis no registro dos costumes. O movimento feito no ensaio para fazer a passagem da 

investigação do domínio dos costumes nas instâncias particulares, dos sentidos e da razão, 

para o coletivo, a vida civil, é semelhante ao que Montaigne fez no início do capítulo I, 23. 

O ensaísta estende abruptamente os limites do costume para o político, por meio de uma 

conclusão provisória:   

 

Os povos criados na liberdade e no comando de si mesmos consideram 

monstruosa e antinatural qualquer outra forma de governo. Os que são 

educados na monarquia fazem o mesmo. E a qualquer facilidade que a 

fortuna lhes proporcione para mudarem, mesmo quando, com grandes 

dificuldades, livraram-se da inconveniência de um senhor, com iguais 

 
15 MONTAIGNE, Os Ensaios, I, 23, p. 162. 
16 MONTAIGNE, Os Ensaios, I, 23, p. 163. 
17 MONTAIGNE, Os Ensaios, II, 12, p. 372. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 79 : : : 
 

dificuldades correm a reimplementar um novo, por não conseguirem decidir-

se a tomar ódio pela autoridade.18 
 

Ora, é a observação dos variados exemplos que permite a Montaigne concluir que há 

uma diversidade de formas de governo tanto quanto há de costumes. Mas a afirmação de 

Montaigne é mais profunda e, para entender tal profundidade, é preciso compreendê-la à luz 

de uma tradição filosófico-política que trata das formas de governo. Se para essa tradição 

ocidental, que remonta a Homero19, a questão central é saber qual a melhor forma de governo 

a partir do número – o governo de muitos, de poucos e de um só20 –, para Montaigne, essa 

é uma questão que sequer é colocada nesse ensaio I, 23. O bom governo, portanto, não seria 

definido pelo número dos governantes, mas pela capacidade de manter a ordem política a 

longo prazo. O que está em questão, para Montaigne, é a estabilidade política; é ela que define 

a manutenção e a durabilidade da ordem civil e a coesão do corpo político. Isso só seria 

possível, segundo nosso autor, mediante a adesão do povo a uma determinada forma de 

governo, o que exige, por sua vez, acostumar o povo a uma certa forma de governo, ou 

instituir uma forma de governo de acordo com os costumes do povo.  

A durabilidade também é um critério na discussão clássica das formas de governo, 

mas os autores clássicos buscam uma saída a partir do número de governantes, tentando 

estabelecer qual a forma capaz de manter a ordem civil por mais tempo. Montaigne, na 

contramão dessa tradição, inverte a investigação e, ao invés de olhar para a forma de governo 

que mais durou – definida pelo número de quem governa –, busca identificar o elemento que 

fez qualquer forma de governo durar no tempo. É dessa investigação que Montaigne extrai 

a consideração sobre o costume como elemento central na durabilidade de qualquer forma 

de sociedade. Embora isso não apareça tão bem desenvolvido nesse capítulo I, 23, essa 

argumentação toma corpo no capítulo intitulado Da vanidade, do Livro III dos Ensaios, no 

qual encontramos a seguinte passagem:  

 

Aquelas grandes e longas discussões sobre a melhor forma de sociedade e 

sobre as normas mais adequadas para unir-nos são discussões apropriadas 

apenas para o exercício de nosso espírito [...]. Tal descrição de forma de 

governo teria validade num mundo novo, mas nós tomamos os homens já 

submetidos e conformados a certos costumes.21 

 

Aí, Montaigne critica duramente a discussão em torno da melhor forma de governo, 

porque desconsidera o elemento que viabiliza qualquer forma de governo: o costume. Para 

Montaigne, a melhor forma de governo é justamente aquela que conta com o fundamento 

do costume, não porque o costume seja necessariamente bom, mas porque ele possibilita a 

durabilidade da ordem civil: “Não por decisão mas na realidade, a forma de governo 

excelente e melhor é, para cada nação, a forma em que ela vier se mantendo. Sua forma e sua 

superioridade essencial dependem do uso”22. 

 
18 MONTAIGNE, Os Ensaios, I, 23, p. 173. 
19 BOBBIO, A teoria das formas de governo, p. 39. 
20 BOBBIO, A teoria das formas de governo, p. 39. 
21 MONTAIGNE, Os Ensaios, III, 9, p. 256-257. 
22 MONTAIGNE, Os Ensaios, III, 9, p. 257. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 80 : : : 
 

O argumento do uso – do costume – como fundamento para as formas de governo 

é o mesmo utilizado por Montaigne, na sequência do ensaio I, 23, para explicar a gênese das 

leis. Como jurista, Montaigne sabe muito bem que as leis não remontam a uma justiça 

universal, ou a um fundamento único:  

 

Outrora, tendo de fazer prevalecer uma de nossas observâncias, aceita com 

firme convicção bem longe ao nosso redor, e não querendo, como se faz, 

estabelecê-la somente pela força das leis e dos exemplos, mas fazendo 

pesquisas sempre até sua origem, achei-lhe o fundamento tão fraco que tive 

dificuldade em não me desgostar dela, eu que tinha de consolidá-la em 

outrem.23 
 

O ensaísta recorre a um exemplo de sua própria experiência enquanto jurista, ao 

buscar o fundamento originário de uma lei a ser aplicada, para indicar o quão frágil é tal lei 

em sua origem, mas constata, do mesmo modo, que o uso dela ao longo do tempo foi o que 

lhe deu autoridade e a fez ser aceita com firme convicção – receue avec resolue authorité. 

Montaigne também está ciente de todas as inconveniências e males advindos de uma justiça 

particular, que dependeria da mera opinião do jurista. Se, segundo afirma o ensaísta, “a razão 

tem tantas formas que não sabemos a qual nos atermos”24, é preciso evitar a “ideia 

monstruosa de traficar com a razão e dar às leis cotação de mercadoria”25. Mais que isso, é 

preciso encontrar um ponto de sustentação para as leis, uma autoridade que a legitime. Do 

contrário, nos veríamos diante do exemplo dado pelo próprio Montaigne, na Apologia26, no 

qual uma querela judicial poderia ter dois pareceres extremamente contrários, a depender do 

magistrado. Para Montaigne, não há uma lei natural, universal, capaz de ser apreendida pela 

razão humana. Com efeito, as leis são fruto de um processo histórico e sua autoridade se dá 

no próprio uso que se faz delas. Como o nosso próprio autor afirma: 

 

As leis extraem da aplicação e do uso sua autoridade; é perigoso levá-las de 

volta a seu nascimento; elas se avolumam e enobrecem ao rolar, como nossos 

rios: acompanhai-os remontando até sua fonte e esta não passa de um 

pequeno olho d’água mal reconhecível, que assim se dignifica e se fortalece 

ao envelhecer.27 

 

Assim, Montaigne demonstra a fragilidade e a arbitrariedade da origem das leis – 

aquilo que Berns denominaria “démystification de la loi”28 –, ao romper com qualquer relação 

entre as leis e algo universal, como a natureza ou Deus, bem como as afasta de uma 

racionalidade humana. Como bem identificou Brahami, ao referir-se à concepção de lei em 

Montaigne: “A lei, que só existe na majestade que ela inspira, só tem a sua majestade na sua 

duração. É o caráter imemorial da lei que a legitima ao sacralizá-la: a lei só é lei enquanto 

 
23 MONTAIGNE, Os Ensaios, I, 23, p. 174. 
24 MONTAIGNE, Os Ensaios, III, 13, p. 423. 
25 MONTAIGNE, Os Ensaios, I, 23, p. 176. 
26 MONTAIGNE, Os Ensaios, II, 12, p. 375. 
27 MONTAIGNE, Os Ensaios, II, 12, p. 376. 
28 BERNS, Violence de la loi à la renaissance: l’originaire du politique chez Machiavel et Montaigne, p. 275. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 81 : : : 
 

sacralizada pela imaginação fascinada do povo, ainda que a crença faça toda a autoridade da 

lei”29. 

Trata-se de uma posição contundente de Montaigne diante de uma querela dos 

juristas franceses de seu tempo. Segundo Biancamaria Fontana30, há, na década francesa de 

1560, o “projeto de um novo método histórico aplicado à jurisprudência” que conta com 

obras seminais como: De institutione historiae universae de François Baudouin (1561), Methodus 

ad facilem historiarum cognitionem (1566) de Jean Bodin e Antitribonianus, sive dissertatio de studio 

legum (1567) de François Hotman. Tais obras, especialmente a de Jean Bodin, pretendiam 

formular “um sistema de direito universal”31. Em Bodin, por exemplo, afirma Fontana, “a 

ambição central do Methodus era provar que o estudo das leis e costumes de diferentes povos, 

em diferentes épocas históricas, poderia formar a base de uma teoria geral da legislação”32. A 

tal pretensão, Montaigne claramente se contrapõe. Por um lado, “o Methodus assumiu que um 

estudo comparativo da história traria à luz as regras básicas e os princípios comuns a todas 

as sociedades humanas, e assim ajudaria a identificar os princípios universais da legislação”33 

e alguns juristas já se apoiavam numa concepção de judicium naturale, a partir da qual “a justiça 

natural é como a lei do justo e do injusto, inscrita no espírito de todo homem por natureza”34. 

Por outro, Montaigne, partindo dos próprios exemplos históricos, de anedotas e relatos 

etnográficos, demonstra que há uma arbitrariedade na origem das leis, pois elas variam de 

acordo com o local, povos e épocas e isso indicaria explicitamente que não há nenhuma 

referência universal em sua instituição; porque se houvesse algo de universal nas leis isso se 

revelaria na não diversidade das normas, o que não é percebido nos exemplos arrolados por 

Montaigne. Para Fontana, a investigação de Montaigne sobre os costumes constata que “de 

modo geral, a experiência não revelou nenhum conjunto de regras compartilhadas, ou 

princípios fundamentais, reconhecidos por todas as nações”35. Por isso, as leis, para 

Montaigne, não têm nada que remeta ao universal e em seu nascimento apresentam-se com 

um “fundamento tão fraco”, como aponta o ensaísta, que só se fortalece graças ao costume. 

Ora, assim como vimos que Montaigne não nega a natureza em si, podemos ver 

também que – na posição que ele toma diante da querela dos juristas, sobre o fundamento 

das leis – não há uma negação da existência de leis da natureza. Para nosso autor, há povos 

que estão mais próximos das leis da natureza, porque estão menos “[...] alterados e desviados 

da ordem comum”36 e por “[...] terem recebido bem pouca preparação do espírito humano e 

estarem ainda muito próximos de sua naturalidade original [état originel]”37. No entanto, trata-

se de um grau de maior proximidade com a natureza e não de um estado de pura natureza, 

no qual as leis derivariam desta. Esse império da natureza sequer é formulado como uma 

 
29 BRAHAMI, Montaigne e a política, p. 93. 
30 FONTANA, Montaigne’s politics: authority and governance in the Essais, p. 36. 
31 FONTANA, Montaigne’s politics: authority and governance in the Essais, p. 36. 
32 FONTANA, Montaigne’s politics: authority and governance in the Essais, p. 36 (tradução nossa). 
33 FONTANA, Montaigne’s politics: authority and governance in the Essais, p. 37 (tradução nossa). Blair sugere que 
Bodin muda de posição em relação a essa questão: “Near the end of a lifetime of reflection and reading, Bodin 
has reached the sorry conclusion that human judgment is fickle, differing from place to place, reversing itself 
over time. He thus rejects his original enthusiasm for a comparative study of law” (BLAIR, The theater of Nature: 
Jean Bodin and Renaissance Science, p. 19). 
34 RANDALL, Montaigne et des juges véreux, p. 5. 
35 FONTANA, Montaigne’s politics: authority and governance in the Essais, p. 38 (tradução nossa). 
36 MONTAIGNE, Os Ensaios, I, 31, p. 307. 
37 MONTAIGNE, Os Ensaios, I, 31, p. 308. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 82 : : : 
 

realidade histórica, em Montaigne38. Nem quando se refere aos indígenas do Brasil, 

Montaigne afirma que estes vivem em plena natureza e mesmo quando diz que “ainda os 

[indígenas] governam as leis naturais”, acrescenta, imediatamente, “pouco abastardadas pelas 

nossas”39. Isso indicaria, de algum modo, um certo grau de proximidade, mas não de total 

comunhão com a natureza. Em outros termos, Montaigne estaria afirmando que de fato as 

leis da natureza os governam, muito embora já estejam alteradas, não tanto quanto as nossas. 

Se Montaigne, mesmo referindo-se aos indígenas – concepção de sociedade mais 

próxima possível da natureza –, toma o cuidado de não afirmar que as sociedades ameríndias 

viveriam em plena comunhão com a natureza é porque parece-nos impossível, para o 

ensaísta, tal afirmação. Toda vida em sociedade, toda experiência política, todo 

estabelecimento de regras e leis implicaria, necessariamente, em um rompimento com a 

natureza. Para ser mais preciso, a passagem para a vida em sociedade seria exatamente a saída 

do estado regido pela natureza; é neste sentido que Montaigne concebe os costumes como 

uma força contrária às “regras da natureza”. Assim, se em La Boétie a servidão é aquilo que 

“a natureza nega-se ter feito”40, em Montaigne a natureza parece negar ter feito a própria 

vida em sociedade. 

Mas se o político, as leis e tudo que rege a vida em sociedade são frutos dos costumes, 

uma origem tão arbitrária e fraca, de onde advém sua autoridade? Da crença, da percepção 

da ordem instituída e mantida ao longo dos anos, da durabilidade. Com efeito, os costumes, 

por mais arbitrários que sejam, são produtores de ordem. Por isso, Montaigne conclui que 

“[...] essas considerações não impedem um homem de discernimento de seguir o estilo 

geral”41, porque o homem de discernimento é justamente aquele que conhece as causas das 

coisas e percebe a utilidade necessária dos costumes para fundar a vida em comunidade, para 

ordenar a vida civil. Para além de toda a arbitrariedade e diversidade dos costumes, o homem 

de discernimento compreende que os fundamentos das leis e dos governos encontram 

sustentação nos mos maiorum, causa da costura social. Por isso, afirma nosso autor: 

 

A sociedade pública nada tem a ver com nossos pensamentos; mas o restante, 

como nossas ações, nosso trabalho, nossas fortunas e nossa vida própria, é 

preciso emprestá-lo e entregá-lo a seu serviço e às ideias comuns [...]. Pois é 

a regra das regras, e a lei geral das leis, que cada qual observe as do lugar em 

que está.42 
 

Esses são quase os mesmos termos utilizados por Montaigne para referir-se à 

discussão sobre as formas de governo, na medida em que o descortinamento dos 

fundamentos da sociedade funciona apenas como um “exercício de nosso espírito” não 

como uma justificativa para negar as leis, as regras e os governos, como se fosse possível 

 
38 “Em alguns casos, o exercício de olhar para trás em direção à natureza pode ser transformado em um 
poderoso recurso crítico para expor as falhas da civilização moderna: Montaigne é famoso por recorrer a essa 
estratégia em seu ensaio provocativo "Dos canibais" (1, 31), mas aí a noção de natureza foi empregada como 
um ideal filosófico ou dispositivo metodológico, não como a descrição de uma realidade histórica à qual a 
humanidade pode retornar” (FONTANA, Montaigne’s politics: authority and governance in the Essais, p. 39 [tradução 
nossa]). 
39 MONTAIGNE, Os Ensaios, I, 31, p. 308. 
40 LA BOÉTIE, Discurso da servidão voluntária, p. 13. 
41 MONTAIGNE, Os Ensaios, I, 23, p. 177. 
42 MONTAIGNE, Os Ensaios, I, 23, p. 177. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 83 : : : 
 

refundar tudo isso a partir de uma nova ordem. Pelo contrário, como “tomamos os homens 

já submetidos e conformados a certos costumes” é preciso considerar o fundamento que lhe 

dá coesão e este deve ser tomado como “regra das regras”, como “lei geral das leis”. A 

investigação de Montaigne desvela o que vem a ser esse fundamento – os costumes – e essa 

constatação vem acompanhada de uma severa crítica a tudo que possa ameaçar tal 

fundamentação. É nesse sentido que as últimas páginas do ensaio I, 23 são dedicadas a criticar 

veementemente a presunção que acompanha qualquer espécie de nouvelleté: “desgosta-me a 

novidade, sob qualquer aparência que se apresente, e tenho razão, pois tenho visto efeitos 

muito prejudiciais dela”43.  

A crítica montaigniana da novidade é direcionada à toda pretensão de refundar o 

corpo político ou as leis a partir de novas ordens como se estas fossem capazes de fornecer 

uma vida em sociedade melhor do que aquela instituída pelos costumes. Montaigne introduz 

a crítica, no movimento do ensaio I, 23, por meio de uma ironia: “Eis aqui vinho de uma 

outra pipa”44. Como quem dissesse: eis o problema com o qual nos deparamos, o desejo de 

novidade. Montaigne critica a presunção individual de querer substituir uma ordem instituída, 

e aceita durante anos, por uma novidade incerta. Esse desejo de novidade é caracterizado por 

nosso autor como “grande amor de si e presunção” em detrimento da “paz pública”: “parece-

me muito iníquo ver submeterem as constituições e observâncias públicas e estáveis à 

instabilidade de uma fantasia privada”45. Brahami chamará essa crítica montaigniana de crítica 

ao fantasma da origem, porque, por meio dela, Montaigne denuncia a utopia dos pensadores que 

querem refundar a vida civil a partir de preceitos da natureza: “ignorando o poder formador 

dos costumes, os utopistas não veem a forma que ele deu aos homens”46. A crítica de 

Montaigne é severa e está direcionada a toda formulação política que insiste em um retorno 

aos preceitos da natureza, como se a vida em sociedade pudesse ser reconfigurada do ponto 

inicial. 

 

À guisa de conclusão 

 

Como vimos, da centralidade que Montaigne dá aos costumes, em seus exercícios de 

jugement, destacam-se duas grandes posições: uma sobre as leis e a outra sobre a ordem 

política. A primeira delas não é uma formulação propriamente montaigniana, haja vista que 

o direito consuetudinário – jus moribus constitutum – remonta aos antigos, especialmente aos 

romanos; não é por acaso que o ensaísta recorre a Cícero, Dos Deveres, para estabelecer uma 

diferença entre a “justiça em si, natural e universal” e a “justiça especial, nacional”47. No 

entanto, a segunda posição, a fundamentação da ordem política nos costumes, parece uma 

inflexão na tradição política operada por Montaigne.  

Quanto a esta segunda posição – sobre a ordem política fundamentada nos costumes, 

acompanhada da crítica às mudanças –, o campo do comentário dos estudos montaignianos 

é bem amplo, com a predominância de uma interpretação segundo a qual, de acordo com 

Brahami, “o relativismo cético de Montaigne apenas seria no fundo a justificação ideológica 

 
43 MONTAIGNE, Os Ensaios, I, 23, p. 178. 
44 MONTAIGNE, Os Ensaios, I, 23, p. 178. 
45 MONTAIGNE, Os Ensaios, I, 23, p. 181-182. 
46 BRAHAMI, Montaigne e a política, p. 92. 
47 MONTAIGNE, Os Ensaios, III, 1, p. 14. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 84 : : : 
 

de um conservadorismo fundado sobre o pessimismo que induz uma época onde o Estado 

confisca todos os poderes”48. Essa linha interpretativa desloca o pensamento político de 

Montaigne para uma ideia de conformismo e para a separação entre público e privado, 

identificando um elogio da vida privada em detrimento do espaço público, quando não o 

associa às origens do liberalismo moderno, a partir da valorização da liberdade privada49. Mas 

essa não é a questão central de nosso interesse aqui. Interessa-nos compreender como a 

centralidade que Montaigne atribui aos costumes, em sua reflexão política, aponta para uma 

preocupação com a manutenção das instituições estabelecidas e com uma ideia de liberdade 

política. 

Ao negar a possibilidade de que a natureza tenha alguma participação na definição 

das formas de governo, Montaigne desmonta um emaranhado de argumentos sustentados 

pela tradição filosófico-política, em especial aqueles arrolados na defesa de um bom governo, 

a partir do número de governantes, como vimos anteriormente. Além disso, Montaigne 

desvincula a liberdade política da forma de governo; não se trata de compreender a liberdade 

política como a participação no corpo político e nos cargos públicos, mas de se submeter ao 

governo e às instituições legitimados pelo costume. Em outros termos, na ausência de um 

fundamento universal, o costume torna-se o lastro firme que permite autoridade às leis e aos 

governos e ao mesmo tempo impossibilita a “instabilidade de uma fantasia privada”50; ou 

seja, é o costume que possibilita a passagem de uma ordenação instituída arbitrariamente – 

em sua origem, por um legislador ou governante – para uma ordenação instituída por uma 

autoridade que não tem sua causa mais em uma ou algumas pessoas.  

Neste sentido, Montaigne também parece retomar a famigerada questão colocada 

por seu amigo, La Boétie, no Discours de la servitude volontaire, sobre as causas da servidão 

voluntária. Se, por um lado, o costume é uma possibilidade aventada por La Boétie como a 

causa do “infortúnio” da servidão; para Montaigne, o costume pode ser justamente a causa 

da liberdade política, na medida em que a ação política, desvinculada de uma “fantasia 

privada” e arbitrária – a tirania do Um –, é aquela que se dá de acordo com o costume.  

 

Referências bibliográficas 

 

BODIN, Jean. Iuris universi distributio (1580). In : Œuvres Philosophiques de Jean Bodin. Paris, PUF, 

1951. Apud BARROS, Alberto Ribeiro G. de. Direito natural e propriedade em Jean Bodin. São 

Paulo: Trans/Form/Ação, n. 29 (1), 2006. 

BERNS, Thomas. Violence de la loi à la renaissance: l’originaire du politique chez Machiavel et 

Montaigne. Paris: Editions Kimé, 2000. 

BLAIR, Ann. The theater of Nature: Jean Bodin and Renaissance Science. Princeton, New Jersey: 

Princeton University Press, 1997. 

 
48 BRAHAMI, Montaigne e a política, p. 89. 
49 Tal leitura aparece mais nitidamente em SCHAEFER, The political Philosophy of Montaigne, 1990. 
50 MONTAIGNE, Os Ensaios, I, 23, p. 182. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 85 : : : 
 

BOBBIO, Noberto. A teoria das formas de governo. Tradução de Sérgio Bath. Brasília: Editora 

Brasiliense, 1998. 

BRAHAMI, Frédéric. “Montaigne e a política”. In: Revista Sképsis, ano VI, nº 9, 2013, p. 86-

114. 

FONTANA, Biancamaria. Montaigne’s politics: authority and governance in the Essais. 

Princeton/Oxford: Princeton University Press, 2008.  

LA BOÉTIE, Etienne de. Discurso da Servidão Voluntária. Tradução de Laymert Garcia dos 

Santos com comentários de Pierre Clastres, Claude Lefort e Marilena Chauí. São Paulo: 

Editora Brasiliense, 1999. 

MONTAIGNE, Michel de. Os Ensaios. Livro I. Tradução de Rosemary Costhek Abílio. São 

Paulo: Martins Fontes, 2000. 

_____. Os Ensaios. Livro II. Tradução de Rosemary Costhek Abílio. São Paulo: Martins 

Fontes, 2006. 

_____. Os Ensaios. Livro III. Tradução de Rosemary Costhek Abílio. São Paulo: Martins 

Fontes, 2001. 

NAKAM, Géralde. Les Essais de Montaigne: miroir et procès de leur temps. Paris: Librairie A.G. 

Nizet, 1984. 

PRAT, Sébastien. Le “jeu de la constance” et le plus “apparent vice de nostre nature”: Constance et 

inconstance dans les Essais de Michel de Montaigne. Thèse de doctorat. l’Université de Montréal et 

l’Université de la Sorbonne-Paris IV, 2009 

RANDALL, Michael. “Montaigne et des juges véreux”. In: JOUHAUD, Christian; 

SOUDAN, Cécile; VIALA, Alain. À l’enseigne du GRILH: quelques parcours en histoire du littéraire. 

Paris: Centre de Recherches Historiques (CRH), 2018, p. 5. Disponível em: 

https://journals.openedition.org/dossiersgrihl/6778. Consultado em 02/06/2022. 

SCHAEFER, David Lewis. The political philosophy of Montaigne. New York: Cornell University 

Press, 1990. 

https://journals.openedition.org/dossiersgrihl/6778


 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 86 : : : 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Liberdade como não-governo em Maquiavel: notas sobre a 

interpretação de Miguel Vatter 

Ricardo Polidoro Mendes1 
 

Resumo: Interpretações recentes da obra de Maquiavel têm inscrito o pensamento do autor florentino em 

uma tradição política republicana. Entretanto, essa convergência de leituras não é ponto pacífico que 

encerra a discussão, haja vista que diversos comentadores debatem em que medida Maquiavel se insere 

nessa tradição. Este é o caso de Miguel Vatter, o qual retoma a obra do florentino em chave crítica para 

questionar alguns dos fundamentos de certa tradição republicana, como o vínculo entre liberdade e lei. Com 

efeito, para o comentador, o autor florentino abre uma nova perspectiva de republicanismo ao desfazer 

esse vínculo e associar a liberdade ao desejo do povo como não-governo. Assim, pretendemos retomar a 

interpretação de Miguel Vatter acerca da liberdade como não-governo em Maquiavel e fazer algumas 

considerações a respeito de seu comentário, sobretudo no que toca ao estatuto da lei e do povo no discurso 

maquiaveliano. 

Palavras-chave: Maquiavel – Miguel Vatter – Liberdade – Não-governo – Povo 

 

Freedom as no-rule in Machiavelli: notes on Miguel Vatter’s interpretation 
 

Abstract: Recent interpretations of Machiavelli's work have inscribed the author's thought into a republican 

political tradition. However, this convergence of readings is not a peaceful point, given that several 

commentators debate the extent to which Machiavelli fits into this tradition. This is the case of Miguel 

Vatter, who takes up the Florentine's work in a critical way to question some of the foundations of a certain 

republican tradition, such as the link between freedom and law. Indeed, for the commentator, Machiavelli 

opens a new perspective of republicanism by breaking this link and associating freedom with the desire of 

the people as a non-government. Thus, we intend to return to Miguel Vatter's interpretation of freedom as 

non-government in Machiavelli and make some considerations about his comment, especially with regard 

to the status of the law and the people in Machiavelli's discourse. 

Keywords: Machiavelli – Miguel Vatter – Freedom – No-rule – People  

 
1 Doutorando em filosofia pela Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas da Universidade de São Paulo. O 
presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal do Ensino Superior 
(CAPES). Código de Financiamento: 001. E-mail de contato: ricardo.polidoro.mendes@usp.br 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 87 : : : 
 

Introdução 

 

As interpretações que leem a obra de Maquiavel à luz da tradição republicana não são 

novas. Ao menos desde a década de 1970, os trabalhos de Claude Lefort2, de John Pocock3, e de 

Quentin Skinner4, foram fundamentais para consolidar a leitura republicana de Maquiavel e inseri-

lo definitivamente nessa matriz de pensamento. Entretanto, essa confluência de interpretações não 

foi um termo que pôs fim às discussões, mas sim a abertura de um novo campo de debate que 

acabou por situar a obra do florentino em uma nova constelação de conceitos e problemas. 

Dentre os intérpretes que têm se dedicado à leitura de um “Maquiavel republicano”, o livro 

de Miguel Vatter, Between form and event: Machiavelli’s theory of political freedom, adquire, pois, ao mesmo 

tempo em que o comentador coloca em questão alguns dos pressupostos de leituras republicanas 

de Maquiavel – como o vínculo entre liberdade e lei –, ele ainda reivindica uma filiação a essa 

tradição de pensamento. Com efeito, para o intérprete, a liberdade não pode ser vinculada à lei, 

mas sim à sua suspensão, ou seja, como não-governo (no-rule)5, segundo o desejo do povo. Assim, 

nosso intento é retomar o comentário de Vatter e o texto de Maquiavel a fim de compreender a 

leitura do intérprete. Primeiro, retomamos as teses principais que vinculam liberdade ao desejo do 

povo como não-governo no comentário de Vatter para, em seguida, fazer alguns apontamentos a 

respeito dessa leitura. 

 

O desejo de liberdade do povo como não-governo: a intepretação de Vatter 

 

Em seu livro Between form and event: Machiavelli’s theory of political freedom, Miguel Vatter busca 

interpretar o pensamento de Maquiavel à luz de dois conceitos-chave: o de forma e o de evento. 

Embora esse vocabulário não seja propriamente o de Maquiavel, essa distinção é o fio condutor 

do livro e das análises do comentador, pois ela distingue o domínio da forma política, aquele 

referente ao governo, às leis, em suma, à estrutura política-legal pela qual a sociedade se organiza; 

e o domínio do evento, da materialidade da vida e dos acontecimentos6. Assim, o evento está 

associado ao acaso e ao fortuito, ao passo que a forma está vinculada à necessidade do 

ordenamento político que organiza os fenômenos próprios à vida. Esses dois domínios, então, 

comunicam-se mutuamente, uma vez que se trata de relacionar leis e acontecimentos, de modo 

que há, segundo Vatter, duas possibilidades para se compreender essa relação, visto que 

 

ou a ação se molda em formas puras e necessárias que permanecem sem serem 

afetadas por eventos, e o acesso a essas formas é possível apenas por meio da 

contemplação e da teoria, ou a ação escolhe se engajar nas circunstâncias, nos 

 
2 LEFORT, Le travail de l’œuvre, Machiavel. 
3 POCOCK, The machiavellian moment. 
4 SKINNER, The foundations of modern political thought. 
5 Infelizmente, ainda não há tradução do comentário de Vatter para o português, por isso, todas as traduções são de 
nossa responsabilidade. Nesse sentido, optamos por traduzir no-rule por não-governo por entendermos que Vatter 
propõe que a verdadeira vida livre, para Maquiavel, seria a suspensão das relações entre governantes e governados: 
“The people’s power as negation of the state’s legal power: This is what I called the dimension of no-rule that needed 
to be added to the accounts of republicanism”, VATTER, Between form and event, p. 308-9. 
6 VATTER, Between form and event, p. 37-8. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 88 : : : 
 

eventos, em vista de mudá-los para abrir um espaço para a ação humana em que a 

necessidade não entre.7 
 

No primeiro caso, a forma tem primazia sobre o evento, pois a ação política é pensada 

segundo categorias universais que expulsam o acaso da racionalidade política. Assim, ao subsumir 

o encontro entre circunstâncias e sujeitos a categorias universais e necessárias, o domínio da forma 

tenta tornar o evento inteligível e, por conseguinte, controlável a priori. Em contrapartida, quando 

o evento tem primazia sobre a forma, reconhece-se a instabilidade da ordenação em meio à 

indeterminação dos acontecimentos e, portanto, a exigência da transformação permanente da 

forma política ao longo do tempo. 

Desse modo, segundo Vatter, a primazia da forma pertenceria ao pensamento político 

antigo, uma vez que ele operaria por meio de categorias universais na tentativa de subsumir, em 

maior ou menor grau, a vida política a conceitos abstratos que norteariam a prática política, ou 

seja, a leis e ordenações universais e imutáveis. A primazia do evento, por sua vez, seria 

característica do pensamento político moderno, que reconheceria a contingência na qual a política 

se insere e, consequentemente, a reordenação histórica dos regimes como processo essencial à vida 

política. A diferença entre antigos e modernos, portanto, seria o modo de pensar a primazia entre 

os dois domínios, de se considerar a ação política e, de maneira mais ampla, de se conceber a 

própria vida política. Diferença que, para Vatter, tem como ponto de ruptura a obra de Maquiavel, 

a qual inauguraria a Modernidade porque o florentino seria o primeiro a desvincular a vida livre 

do domínio da lei e, assim, ele seria responsável por inverter a primazia da forma sobre o evento. 

Assim, a relação entre forma e evento pode ocasionar três modulações, dentre as quais duas seriam 

do estado antigo e uma, do estado moderno. 

De acordo com Vatter, Maquiavel aborda a primeira dessas modulações, o estado natural, 

ao investigar o ciclo de sucessão de regimes no segundo capítulo de seus Discursos sobre a primeira 

década de Tito Lívio.8 Nesse momento, o florentino retomaria uma tradição clássica do pensamento 

político segundo a qual existem seis formas de governo que se sucedem ao longo de um ciclo, das 

quais três seriam retas e teriam em vista o bem comum, ao passo que as outras três seriam 

corrompidas porque teriam em vista apenas o interesse particular dos governantes9. A monarquia, 

portanto, se corromperia em tirania, a qual passa, em seguida, à aristocracia, que se degenera em 

oligarquia, até que se chega ao regime popular, que se torna licencioso e, assim, retorna à 

monarquia. Logo, cada forma reta se corromperia em uma degenerada em um ciclo interminável. 

Todavia, segundo Vatter, Maquiavel não retoma a discussão acerca desse ciclo de transformação 

dos regimes para aceitar essa concepção de justiça segundo o bem comum, mas sim para revelar a 

falsidade desse critério comumente aceito pelos antigos. Com efeito, o princípio para a escolha do 

primeiro governante não é a justiça enquanto um valor moral, mas o poder que ele possui para 

proteger os outros membros do corpo político, e desse princípio se origina, por sua vez, a lei, cujo 

 
7 VATTER, Between form and event, p. 39. “Either action models itself on pure and necessary forms that remain 
unaffected by events, and access to these forms is available only through contemplation and theory, or action chooses 
to engage the circumstances, the events, in view of changing them, in order to win a space for human freedom in 
which necessity does not enter”. A diferença entre a primazia desses domínios também se relaciona à interpretação de 
Vatter acerca da distinção entre a vita contemplativa e a vita activa, ou seja, um modo de ação que preza a reflexão segundo 
categorias universais que guiam a política, e outro que age em meio às circunstâncias. Cf. VATTER, 2000, p. 39. 
8 Usamos a edição de 2007 da editora Martins Fontes desta obra para fazermos referências em português dos trechos 
utilizados por Vatter. 
9 MAQUIAVEL, Discursos sobre a primeira década de Tito Lívio, p. 14. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 89 : : : 
 

critério é o que pode fazer bem ou mal ao governante e, portanto, poderia ser pernicioso aos 

protegidos.10 Logo, para Vatter, as formas simples se fundamentam na força, e por isso ele as 

denomina de estado de natureza ou sistema monárquico, pois nessa modulação da forma política 

“uma univocidade de governo (mono-archein) é o resultado de um sistema em que leis são feitas para 

identificar e excluir toda fonte de negatividade dirigida a quem quer que esteja no poder, isto é, a 

quem quer que detenha o maior poder”.11 O sistema monárquico se constitui como uma forma 

institucional em que um (mono) único princípio (arche), a força, governa o corpo político de modo 

absoluto e exclui qualquer contestação ao comando, ou seja, toda forma de força que se oponha a 

quem estiver no lugar de poder. Desse modo, para Vatter, todas as seis formas simples são 

monárquicas independentemente da quantidade de ocupantes do governo – um, poucos ou muitos 

– ou do critério do bem comum, visto que nesses regimes a forma política se baseia no princípio 

absoluto da força do indivíduo ou grupo mais poderoso na comunidade. Assim, no sistema 

monárquico, a forma impõe um princípio único e absoluto para controlar a vida política e impor 

a divisão entre governantes e governados, ao mesmo tempo em que exclui toda força contrária ao 

governo e a coloca na ilegalidade. 

Todavia, o próprio fundamento das formas simples revela-se causa de sua instabilidade e, 

por conseguinte, de sua corrupção. De acordo com Vatter, uma vez que o sistema monárquico 

estabelece um princípio único à vida política baseado na força, ele enfraquece seu próprio 

fundamento, visto que “suas leis repetidamente excluem o princípio delas, ou seja, o princípio ou 

governo da lei e ordem em virtude de sua identificação e expulsão do que é contrário à própria 

força, isto é, a própria ‘força’ da lei”.12 Ao excluir as forças contrárias ao governo e associá-las à 

ilegalidade, o fundamento do sistema, a força, nega a si próprio e gera uma transição indefinida de 

regimes ao longo de um ciclo, pois cada forma de governo se realiza contra a imposição de força 

do regime precedente. Desse modo, as formas simples são definidas por Vatter como estados 

naturais porque elas são incapazes de interiorizar forças contrárias em uma forma estável e, assim, 

a tentativa de impor um princípio absoluto à totalidade dos acontecimentos inerentes à vida política 

por meio da força mostra-se fonte de instabilidade do regime. 

Contra essa falta de estabilidade do estado de natureza, a segunda modulação da relação 

entre forma e evento busca integrar a diferença em seu seio em um governo misto, no qual as 

diferentes partes da cidade integram o governo. Nessa ordenação, contudo, a forma ainda possui 

primazia sobre o evento, pois as leis tentam subsumir a multiplicidade inerente à vida política no 

interior de instituições. Logo, ao integrar as diferentes partes da cidade no governo, o regime misto 

deixa de se fundamentar na força do mais poderoso como princípio político, como mostra o caso 

da fundação. Este é um momento central para a existência do regime, pois nele o legislador-

fundador semeia os princípios organizadores da vida civil aos quais as leis ordenadas ao longo da 

vida do estado sempre se voltam. Nesse sentido, segundo Maquiavel 13, o legislador que tenha em 

vista o bem comum deve assumir, em um primeiro momento, uma autoridade absoluta para si em 

detrimento dos muitos, porque a diversidade de opiniões deles não poderia promover um princípio 

 
10 MAQUIAVEL, Discursos sobre a primeira década de Tito Lívio, p, 14-15. 
11 VATTER, Between form and event, p. 61. “A univocity of rule (mono-archein) is the result of a system in which laws are 
made to identify and exclude every source of negativity directed at whoever is in power, i. e., whoever holds the 
greatest might.” 
12 VATTER, Between form and event, p. 62. “Its laws repeatedly exclude their own principle, namely, the principle or rule 
of law and order, in virtue of their identification and expulsion of what is counter to pure might, i. e., the ‘force’ of 
law itself.” 
13 MAQUIAVEL, Discursos sobre a primeira década de Tito Lívio, p. 41-42. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 90 : : : 
 

guia para o bem público. No entanto, após o ato fundador, a autoridade do legislador é outorgada 

aos muitos, que se tornam responsáveis pela sustentação do regime, uma vez que um indivíduo 

sozinho não seria capaz de manter as instituições. Portanto, ao momento de fundação, no qual o 

ator político encontra-se sozinho, segue-se o momento de sustentação e manutenção do regime, 

tarefa dos muitos que partilham a autoridade pública. 

De acordo com Vatter, a descrição desse processo revela que para Maquiavel o legislador-

fundador é apenas uma função do sistema de leis estabelecido, e não um princípio absoluto, pois 

sua posição no ato de fundação é relativa à dos muitos, de modo que “ao se excluírem da 

possibilidade de serem fundadores, os ‘muitos’ em questão se excluem da violência inerente ao 

primeiro estabelecimento da forma política para ascender ao ponto de vista da autoridade, de uma 

forma de dominação, ou de governo, não-violenta e rotinizada”.14 A fundação é um ato isolado do 

legislador-fundador, no qual ele porta a autoridade absoluta para ordenar leis e instituições, porém 

os muitos se tornam responsáveis pela manutenção e cristalização dos princípios semeados na 

fundação. Assim, a força deixa de ser o princípio da forma quando o fundador abre mão da 

autoridade única em prol dos muitos, que compartilham o poder sem o uso da força bruta a fim 

de sustentar a ordenação. Em Roma, por exemplo, Rômulo tomou para si uma autoridade 

absoluta, mas abriu mão dela e a compartilhou ao instituir um Senado para governar junto consigo, 

enquanto em Esparta Licurgo instituiu um regime misto das três formas retas de governo e deu a 

cada parte o que lhe cabia nos negócios públicos. Em ambos os casos, ao superarem a lógica das 

formas simples e se constituírem como regimes mistos, esses estados atingiram maior estabilidade, 

pois, de acordo com Maquiavel, nessa configuração as partes integrantes do governo tomavam 

conta umas das outras.15 Desse modo, o regime misto adquire um equilíbrio institucional entre as 

partes porque nenhuma delas ocupa o lugar do poder, visto que, segundo Vatter “esse tipo de 

unidade política, que se institui ao dar origem a uma multiplicidade sobre a qual ela governa, só é 

possível se a instância da lei ocupa o lugar do monarca que Maquiavel introduziu em sua discussão 

dos ciclos de constituição”.16 Logo, quando a lei ocupa o lugar do poder, nenhuma das partes é 

capaz de exercer sua força em detrimento das outras. Pelo contrário, há uma estabilidade entre 

elas, algo que não é mais caracterizado pelo poder bruto, mas sim pela autoridade, a maneira pela 

qual o regime misto estabelece uma concórdia entre as partes da cidade baseada no respeito às leis 

como instância reguladora da vida política. Logo, segundo Vatter, essa modulação do estado antigo 

se define como um sistema de autoridade no qual esta 

 

pode ser definida como a força pertencente a um comando que exige obediência 

sem coerção, sem o uso da violência. A natureza prudencial do arranjo concebido 

pelo legislador-fundador consiste em organizar cada força de dominação contra as 

outras de modo que a força de cada parte seja moderada pela das outras. Esse 

arranjo é aceito por todas as forças em questão, por todas as partes da cidade no 

 
14 VATTER, Between form and event, p. 69. “By cutting themselves off from the possibility of being founders, the ‘many’ 
in question cut themselves off from the violence inherent in the first establishment of political form in order to accede 
to the standpoint of authority, of a non-violent legal and routinized form of domination or rule.” 
15 MAQUIAVEL, Discursos sobre a primeira década de Tito Lívio, p. 17. 
16 VATTER, Between form and event, p. 75. “This kind of political unity, instituting itself by giving rise to a multiplicity 
over which it rules, is only possible if the instance of the law occupies the place of the monarch that Machiavelli 
introduced in his discussion of the cycle of constitutions.” 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 91 : : : 
 

que equivale a uma instância fundamental de unanimidade ou concórdia (homonoia, 

concordia).17 
 

Assim, ao integrar diferentes partes da cidade no governo, o regime misto alcança 

estabilidade por meio do respeito às leis e da autoridade. As forças contrárias que permeiam a 

cidade são institucionalizadas no governo e integram um regime misto no qual nenhuma está acima 

das outras porque todas estão sob as leis. O regime misto se constitui, portanto, como governo de 

leis e como sistema de autoridade, uma vez que o respeito à sacralidade da lei, que está acima das 

partes da cidade, é o que organiza a vida política e cria uma estabilidade para a forma política. 

No pensamento político antigo, a forma política imprimiria um princípio de governo e de 

domínio sobre a vida política, a saber, a divisão entre governantes e governados. Ao organizar o 

espaço da materialidade da vida, a lei instaura relações de comando e obediência que atribuem aos 

sujeitos políticos os seus devidos lugares no interior da lógica do estado. As relações entre 

governante e governado seriam o princípio organizador da estrutura política e não poderiam ser 

suspensas sem que o próprio estado se arruinasse. Assim, aqueles excluídos do governo se 

manteriam em seu lugar de dominados e qualquer tentativa de contestação dessa ordem seria 

associada à ilegalidade. A lei, portanto, não poderia produzir a liberdade, porque, segundo Vatter, 

 

o status soberano dado à lei nesse sistema implica que ela não possa se comandar 

a não comandar; a lei não pode servir como o fundamento para uma interrupção 

de seu comando. Ao assumir o “lugar do monarca,” a lei regula a força e torna a 

dominação legítima, mas ela não pode questionar nem a força nem a dominação. 

A lei não pode reconhecer uma situação em que não haja dominação e, portanto, 

uma situação na qual ela não possa se aplicar.18 

 

Logo, para Vatter, a lei, por sua natureza de organizar a vida política em uma lógica de 

governo – entre governantes e governados – não pode ser identificada à liberdade política, haja 

vista que ela fundamenta relações de comando e obediência. Assim, ao apresentar brevemente a 

posição do comentador, torna-se claro contra quem ele escreve. 

Com efeito, em seu livro, Vatter diz que procura se distanciar das perspectivas que tomam 

o estado e a lei como o horizonte político em Maquiavel, sobretudo o comentário de Skinner, pois, 

para este, a liberdade é indissociável da lei. Ao retomar a obra do florentino, o historiador da escola 

de Cambridge retoma um problema contemporâneo a respeito da lei. Segundo Skinner, o corpo 

político só pode garantir sua liberdade se os indivíduos em conjunto deixassem de lado seus 

interesses próprios e agissem de acordo com o bem comum, o que só seria alcançado pela 

necessidade das leis, haja vista que, segundo ele, para um teórico como Maquiavel, 

 
17 VATTER, Between form and event, p. 76. “Authority can be defined as that force pertaining to a command which 
demands obedience without coercion, without the use of violence. The prudential nature of the arrangement 
conceived by the founder-legislator consists in setting against each other the forces of dominations o that the might 
of each part is moderated by that of the others. This arrangement is accepted by all the forces at issue, by all the parts 
of the city, in what amounts to a fundamental instance of unanimity or concord (homonoia, concordia).” 
18 VATTER, Between form and event, p. 92. “The sovereign status given to the law in this system entails that the law 
cannot possibly command itself not to command; the law cannot serve as the ground for an interruption of its 
command. By taking the ‘place of the monarch’, the law regulates force and make domination legitimate, but it does 
not and cannot call into question either force or domination. The law cannot recognize a situation in which there is 
no domination, and thus a situation to which it cannot apply.” 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 92 : : : 
 

 

a lei preserva nossa liberdade não apenas ao coagir outros, mas também 

diretamente coagindo cada um de nós a agir de um modo particular. Isto é, a lei 

também é usada para nos retirar de nossos padrões de comportamento habituais 

de interesse próprio, para nos forçar a descarregar a gama completa de nossas 

virtudes cívicas e, portanto, a assegurar que o estado livre do qual nossa própria 

liberdade depende é ele próprio mantido livre de servidão.19 

 

A lei, portanto, não é apenas uma instância reguladora que impede os sujeitos de agirem 

mal, mas é também instrutiva. Para Skinner, a lei, por um lado, impede que os indivíduos ajam 

segundo sua escolha, ou seja, tenham ocasião para agirem mal; mas por outro ela também os coage 

a agir de um modo determinado e específico de acordo com o bem da coletividade. Assim, para o 

historiador inglês, a lei em Maquiavel promove a virtude cívica e, por conseguinte, a liberdade, 

porque por sua necessidade de ação ela encaminha os sujeitos a um modo determinado de agir. 

Essa tentativa de conformação da materialidade da vida por meio de formas imutáveis, no 

entanto, revela seus limites, visto que, segundo Vatter, a vida política não se reduz a instâncias 

reguladoras de comando e obediência. Pelo contrário, há algo no domínio do evento que sempre 

excede a forma política e não pode ser subsumido por ela, como Vatter mostra ao se voltar à 

investigação de Maquiavel sobre a República Romana. 

Segundo o florentino, Roma não recebeu uma fundação perfeita em seus princípios, ao 

contrário, ela se reordenou ao longo do tempo segundo o acaso e os acontecimentos que lhe 

sobrevieram.20 Nesse sentido, o estado romano não possuía uma forma perfeita e imutável, visto 

que estava sujeito a mudanças segundo as circunstâncias em que estava inserido. Assim, Vatter 

assinala que o acaso se introduziu como um elemento constituinte da vida política romana com a 

expulsão dos reis Tarquínios por Júnio Bruto e a consequente desunião entre plebe e Senado, isto 

é, segundo Maquiavel, entre os grandes, que desejam dominar, e o povo, que deseja não ser 

dominado.21 Para Vatter, esse conflito é fundante da vida livre e da situação moderna, uma vez que 

ele inverte a primazia do evento sobre a forma, pois, de acordo com o comentador, esse conflito 

não teria por fim a estabilização do estado por meio da criação de leis e instituições para a expressão 

dos humores com vista a um equilíbrio institucional como no regime misto. Pelo contrário, 

considerar o problema nesses termos ainda seria pensar os desejos de acordo com a lógica do 

governo, quando se trata, na verdade, de enxergar a assimetria entre um desejo de dominar, de 

ocupar o governo, e um desejo de não ser dominado que se opõe à lógica da distinção de 

governantes e governados. O desejo do povo, portanto, não pode ser entendido como o oposto 

simétrico do desejo de dominar, isto é, como desejo popular de exercer o comando político, 

porque esse humor, segundo Vatter, só pode ser lido como desejo de não-governo (no-rule), visto 

que 

 

 
19 SKINNER, “The republican ideal of political liberty”, p. 86. “To a theorist such as Machiavelli, by contrast, the law 
preserves our liberty not merely by coercing others, but also directly coercing each one of us into acting in a particular 
way. The law is also used, that is, to force us out of our habitual patterns of self-interested behaviour, to force us into 
discharging the full range of our civic duties, and thereby to ensure that the free state on which our own liberty 
depends is itself maintained free of servitude”. 
20 MAQUIAVEL, Discursos sobre a primeira década de Tito Lívio, p. 17-18. 
21 MAQUIAVEL, Discursos sobre a primeira década de Tito Lívio, p. 24. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 93 : : : 
 

o desejo do povo de não ser comandado ou oprimido é um desejo extraconstitucional 

que nunca pode ser integralmente realizado em nenhuma forma de governo ou 

estabilizado por alguma ordem legal de dominação. Isso significa que o lugar desse 

desejo não pode ser ocupado por nenhuma das partes constituídas do estado: é o 

lugar do qual aqueles que são excluídos de participar e de ser parte do processo de 

governo podem falar e agir. Essa é a posição do sujeito político que Maquiavel 

designa como os não-nobres (ignobili), o povo enquanto substrato (materia) sem 

forma ou constituição.22 

 

Logo, para Vatter, o humor do povo é um desejo que perpassa uma classe política excluída 

das instituições públicas, por isso ele é negativo ao governo e não se insere em uma disputa pelo 

controle do regime. O desejo do povo nunca pode ser completamente integrado ao governo 

porque ele é justamente aquilo que se opõe ao funcionamento ordinário das formas estatais 

enquanto formas de dominação, de distinção entre governantes e governados. Em suma, o povo, 

enquanto sujeito movido pelo desejo de liberdade como não-governo, não é uma parte da 

sociedade imediatamente integrada ao funcionamento do estado, ou seja, à forma política. Ele é 

uma materialidade amorfa, ainda sem constituição, sem forma definida segundo as determinações 

do estado.23 

Nesse sentido, para Vatter, o desejo do povo não atua de modo equivalente ao dos grandes, 

pois ele não busca perpetuar a lógica da dominação e, por conseguinte, não tem por finalidade a 

simples ocupação de instâncias públicas que estabilizem o estado. Ao contrário, o desejo de não-

governo se expressa pelo que o comentador denomina de contra-instituições (counter-institutions), 

formas constitucionais ambíguas que dilaceram o estado, como os Tribunos da plebe, por exemplo, 

porque 

 

visto da perspectiva do estado, o Tribunato dá à “administração popular a sua 

parte.” O estado expande sua constituição ao “adicionar a parte” do povo à 

administração do governo. Mas visto da perspectiva do povo, o Tribunato 

“desmonta” a maquinaria de governo legal do estado para salvaguardar a liberdade 

política como não-governo. É nessa última postura que o Tribunato assume um 

verdadeiro papel político, um que mantém a vida política como vida livre. E esse 

papel político coincide com a participação (participation), com a laceração da 

integridade do estado.24 

 
22 VATTER, Between form and event, p. 95, grifos nossos. “Political life transcends the limitations of political form the 
moment that the latter owes its origin to a discord that takes place between an instance of rule and a demand for no-
rule. The security and stability of the state or political form, in this situation, cannot possibly be the final end of a 
political life animated by the discord between the desire for domination and the desire not to be commanded or 
oppressed.” 
23 Vatter, no entanto, considera que o desejo do povo pode ser interpretado como desejo de liberdade enquanto 
segurança, o qual, portanto, sustentaria o principado, que é lido pelo comentador como o Estado moderno. No 
entanto, neste caso o povo não atuaria enquanto sujeito ativo, que coloca em xeque o estado, mas enquanto passivo.  
24 VATTER, Between form and event, p. 102-103. “Seen from the perspective of the state, the Tribunate gives ‘popular 
administration its part.’ The state expands its constitution by ‘adding the part’ of the people to the administration of 
rule. But seen from the perspective of the people, the Tribunate ‘takes apart’ the state’s machinery of legal rule in 
order to safeguard political freedom as no-rule. It is in this latter position that the tribunate assumes a truly political 
role, one that maintains the political life a free life. And this political role coincides with the participation, with the 
laceration, of the integrity of the state.” 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 94 : : : 
 

 

Essas contra-instituições, portanto, longe de estabilizarem o estado, revelam a não-

integridade dele. Por um lado, elas passam a constituir a forma política e servem como instâncias 

de governo reservadas ao humor do povo. Dessa perspectiva, o Tribunato, por exemplo, se torna 

parte funcional do governo e concorre para a estabilidade da forma política. Todavia, ainda que o 

regime conceda um lugar ao desejo de liberdade na administração e tente circunscrevê-lo à lógica 

do estado, a forma política não o integra completamente, uma vez que o desejo do povo, enquanto 

desejo de liberdade como não-governo, transcende a ordem legal e política e a desestabiliza, 

abrindo espaços de não-governo nos quais a lei é suspensa e, desse modo, não há mais relações e 

comando-obediência, mas relações de igualdade entre os indivíduos. 

Contudo, se Vatter não associa liberdade e lei, em que medida ele pode reivindicar a filiação 

à tradição republicana? Ocorre que, em conformidade com a sua leitura da obra de Maquiavel, 

para o intérprete a república não pertence ao domínio da forma, mas ao do evento. Assim, a 

concepção de republicanismo de Maquiavel é profundamente reinterpretada por Vatter, visto que 

o comentador recusa a possibilidade da república se constituir como forma política, como 

estabilização de um regime de governo que pressuponha a lei e o governo como instâncias últimas 

da vida política. Ao contrário, se liberdade e república se associam, isso significa um abandono 

dessa visão tradicional, haja vista que, segundo Vatter, “a república, enquanto forma política, não 

existe e nunca vai existir, porque a res publica absolutamente não é uma forma política (res), mas 

denota um evento iterável no qual formas de dominação legítima são transformadas de um modo 

revolucionário”.25 Para o comentador, a república existe apenas enquanto evento. A coisa pública 

(res publica) não é um regime de governo, mas a possibilidade de abertura de um espaço público no 

qual todos se reconhecem enquanto iguais – fora da lógica governantes e governados –, e, 

portanto, a república está associada à subversão do regime político, à sua desestabilização e 

reordenação em vistas de espaços de não-governo. 

 

O desejo de não ser dominado e a lei 

 

O comentário de Vatter lança luz sobre uma dimensão fundamental da obra de Maquiavel, 

a saber, o extraordinário. Com efeito, a obra do florentino não se reduz ao exame dos aparatos 

jurídico e legal do Estado, haja visto que ela descreve uma experiência política, o nó intrincado do 

poder político que se desenrola entre instituições e agentes, entre virtù e fortuna, experiência, 

portanto, marcada pela indeterminação. Assim, Vatter tem o mérito de nos lembrar que a vida 

política em Maquiavel não se reduz à análise de instâncias legais que subsumiriam a vida política 

ao bom governo. Contudo, ainda que sua interpretação estabeleça balizas fundamentais para a 

compreensão da obra maquiaveliana, é necessário tecer algumas observações a respeito dela.26 

A distinção de Vatter entre o domínio da forma e o do evento retoma um problema 

clássico da filosofia política, a saber, o estabelecimento de leis para a conformação da materialidade 

da vida – tema elaborado por Quentin Skinner, a quem Vatter se opõe. Assim, ao associar o povo 

à dimensão do evento, o comentador afirma que as contra-instituições promovidas pelo desejo 

 
25 VATTER, Between form and event, p. 6. “The republic, as a political form, does not exist and will never exist because 
the res publica is not a political form (res) at all but denotes an iterable event in which forms of legitimate domination 
are changed in a revolutionary fashion. Republican events reveal the necessity of a given social and political order in 
its contingent origin and thereby opens this order to the possibility of its radical change.” 
26 A respeito dessa ideia em Skinner, cf. SKINNER, “The republican ideal of political liberty”. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 95 : : : 
 

popular seriam opostas à lei porque cindiriam o estado e abririam espaços de liberdade que 

suspenderiam a lógica de governo – a distinção entre governantes e governados. No entanto, essa 

distinção entre instituições e contra-instituições se verificaria realmente no discurso 

maquiaveliano? 

Para o florentino, a lei, sem dúvida, organiza o corpo social, mas antes de estabelecer uma 

divisão entre governantes e governados, ela impõe uma necessidade que coíbe a ocasião de os 

agentes operarem segundo seu livre-arbítrio, haja visto que, segundo Maquiavel, “os homens nunca 

fazem bem algum, a não ser por necessidade; mas onde são muitas as possibilidades de escolha e 

se pode usar da licença, tudo logo se enche de confusão e desordem”.27 Neste caso, Maquiavel 

discorre sobre os eventos que levaram à criação do Tribunato da plebe após a deposição dos reis 

Tarquínios,28 pois expulsos estes, parecia haver uma grande harmonia em Roma entre a plebe e a 

nobreza, porém a conduta dos nobres mascarava suas verdadeiras intenções, uma vez que eles 

temiam que a plebe se voltasse aos antigos monarcas e os restituísse ao governo caso fosse 

maltratada. Assim, enquanto os Tarquínios viveram, os nobres tratavam os populares com 

humildade e respeito, mas tão logo os reis morreram, a nobreza passou a oprimir a plebe e a insultá-

la. Logo, quando os Tarquínios morreram, os nobres não tinham mais ameaça à sua supremacia, 

ou seja, as circunstâncias que os obrigavam a se refrearem mudaram e apareceu uma ocasião em 

que eles puderam agir segundo suas vontades sem nenhum impedimento. A plebe, então, se 

insurgiu contra a opressão dos nobres e, assim, foi necessário ordenar uma nova necessidade, haja 

visto que, segundo Maquiavel “faltando os Tarquínios, que com o medo refreavam a nobreza, foi 

preciso pensar numa nova ordenação que produzisse o mesmo efeito produzido pelos Tarquínios 

em vida”29. Nesse sentido, a lei e as instituições parecem distantes de uma instância que 

simplesmente divide o campo político entre governantes e governados. Ao contrário, elas impõem 

uma necessidade que coíbe a ocasião para se agir por livre-arbítrio, pois, ao expressar o humor 

popular, o Tribunato da plebe estabelecia uma necessidade política que reprimiano caso de 

Coriolano.30 

Segundo Maquiavel, em um período em que Roma passava por uma escassez de alimentos, 

o Senado ordenara que se buscasse cereais na Sicília, porém, o senador Coriolano sugeriu que os 

senadores deveriam negar alimento à plebe e mantê-la com fome. O povo, então, se insurgiu e 

estava pronto a assassinar Coriolano, porém os Tribunos o citaram para que ele respondesse 

publicamente por suas ações, e assim sua ambição foi refreada. Assim, menos do que abrir um 

espaço de não-governo e igualdade, de suspender a lei, os Tribunos da plebe expressavam o desejo 

popular como uma necessidade que refreava a insolência dos grandes, função das acusações as 

quais, segundo Maquiavel, “permitem o desafogo daqueles humores que de algum modo cresçam 

nas cidades contra qualquer cidadão”.31 Logo, talvez o ponto do discurso maquiaveliano não seja 

a distinção entre lei e contra-instituições, a oposição entre a divisão governantes-governados, nem 

a suspensão da lei para a abertura de um espaço de igualdade, mas os agentes políticos que, na 

dinâmica do corpo social, expressam seus desejos e sustentam leis enquanto formas de impor 

necessidades. A lei, portanto, não é uma superestrutura que organiza a vida social sem referência 

aos agentes que encarnam a dinâmica política. Ao contrário, ela está inscrita na operação dos 

 
27 MAQUIAVEL, Discursos sobre a primeira década de Tito Lívio, p. 20. 
28 MAQUIAVEL, Discursos sobre a primeira década de Tito Lívio, p. 20. 
29 MAQUIAVEL, Discursos sobre a primeira década de Tito Lívio, p. 21. 
30 MAQUIAVEL, Discursos sobre a primeira década de Tito Lívio, p. 33-34. 
31 MAQUIAVEL, Discursos sobre a primeira década de Tito Lívio, p. 33. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 96 : : : 
 

agentes, na desunião entre grandes e povo, nas lutas sociais que mobilizam o corpo social. Por 

isso, a questão não é tanto tomar a lei em si mesma – enquanto tal, ela é apenas necessidade –, mas 

qual o agente que a sustenta, pois quando o povo expressa seu humor na república e sustenta as 

leis que refreiam a insolência dos grandes, elas deixam de ser mero instrumento formal e passam 

a ser a manifestação do desejo popular que recusa a dominação dos grandes. 

Nesse sentido, ainda a respeito da distinção entre forma e evento, ao situar a lei no domínio 

da primeira, Vatter associa o desejo do povo ao domínio do evento e o interpreta como desejo de 

não-governo, avesso à toda forma política. Entretanto, na medida em que se considera o 

entrelaçamento entre agentes e lei, o desejo popular não pode mais ser definido desse modo. Ao 

contrário, a definição do humor do povo deve ser compreendida por sua relação inextrincável com 

o desejo dos grandes, haja vista que, segundo Maquiavel, “se considerarmos o desejo dos nobres 

e dos plebeus [ignobili], veremos naqueles grande desejo de dominar e nestes somente o desejo de 

não ser dominado e, por conseguinte, maior vontade de viver livres”32. Povo e grandes, portanto, 

se implicam mutuamente e se definem por esse conflito estruturante da política maquiaveliana. 

Nesse sentido, os grandes desejam dominar – são eles que encarnam a dominação, o Estado seria 

apenas um meio de expressão desse humor – e o povo, por conseguinte, deseja não ser dominado, 

ele recusa a opressão dos grandes, seja ela expressa por vias ordinárias ou não – como no caso de 

Coriolano, que queria agir fora da lei e negar alimento à plebe. Assim, se o humor popular se 

vincula à liberdade e transcende a forma política, não é porque se expressaria em termos de não-

governo, mas porque, ao se manifestar de modo extraordinário e se opor à opressão dos grandes, 

ele exige a reordenação das estruturas do Estado e o alargamento do espaço público a fim de dar 

expressão à recusa da dominação, de modo que, segundo Lefort, 

a lei revela-se ligada à desmedida do desejo de liberdade: um desejo por certo que não 

poderíamos separar dos apetites dos oprimidos, os quais são sempre trabalhados pela inveja, 

porém não se reduzem a isso, pois, em sua essência, é negatividade pura, recusa da opressão, desejo 

de ser e não desejo de ter.33 

Logo, pela ação extraordinária do desejo popular, a lei se desvincula da ideia de dominação. 

Enquanto negatividade pura, desejo de ser, o humor do povo se opõe às determinações positivas 

de possuir dos grandes, por isso, ao se expressar no corpo social, ele dá lugar a uma ordenação 

aberta que cria leis e instituições para conter a insolência dos grandes. 

Assim, quando o povo tem autoridade na república e expressa seu desejo, a opressão dos 

grandes encontra uma necessidade forte o bastante que coloca o instituído em xeque e, assim, exige 

a reordenação da lei e das instituições em novas formas que exprimam o desejo insaciável de 

liberdade do povo. Desse modo, a ordenação do corpo social não representa simplesmente uma 

divisão entre governantes e governados, mas uma forma social aberta, em que a lei está em disputa 

e é questionada sem ter um fundamento último. Logo, se lei e liberdade não podem ser 

imediatamente vinculadas em Maquiavel, isso não se deve ao caráter coercitivo da lei, pois esta, 

enquanto forma social, depende do jogo que se desenrola entre os desejos. Ademais, se o desejo 

do povo é desejo de liberdade, isso não se deve à mera recusa da forma política em si, mas ao 

conflito entre povo e grandes que define o humor popular enquanto desejo de não ser dominado, 

que se opõe a qualquer forma de opressão dos poderosos. É, portanto, na dinâmica política do 

 
32 MAQUIAVEL, Discursos sobre a primeira década de Tito Lívio, p. 24. 
33 LEFORT, “Maquiavel e a verità effetuale”, p. 144-145. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 97 : : : 
 

corpo social, no conflito entre grandes e povo que a lei e as formas sociais adquirem sentido no 

discurso maquiaveliano, pois essa cisão é aquilo que estrutura o social. 

 

Referências bibliográficas 

 

LEFORT, C. Le Travail de l’Œuvre. Machiavel. Paris: Gallimard, 1972. 

______. “Maquiavel e a verità effetuale”. In: Desafios da escrita política. Trad. de Eliana de Melo 

Souza. São Paulo: Discurso Editorial, 1999, p. 141-177. 

MAQUIAVEL, N. Discursos Sobre a Primeira Década de Tito Lívio. Trad. de MF. São Paulo: Martins 

Fontes, 2007. 

POCOCK, J. G. A. The Machiavellian Moment. Princeton: Princeton University Press, 1975. 

SKINNER, Q. The Foundations of Modern Political Thought. Cambridge/New York: Cambridge 

University Press, 1972. 

______. “The republican ideal of political liberty”. In: BOCK, G.; SKINNER, Q.; VIROLI, M. 

(eds.) Machiavelli and Republicanism. Cambridge: Cambridge University Press, 1990, p. 293-309. 

VATTER, M. Between Form and Event: Machiavelli’s Theory of Political Freedom. New York: Fordham 

University Press, 2014. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 98 : : : 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Hobbes e a democracia moderna: regra da maioria e representação 

política 
 

Mbaidiguim Djikoldigam1 

 

Resumo: O presente artigo pretende discutir a democracia moderna e o pensamento político do filósofo 

inglês Thomas Hobbes a partir de dois elementos comuns a ambos: a regra da maioria e a noção de 

representação política. Para tanto, o artigo analisa a importância destas duas noções tanto para a doutrina 

política hobbesiana como para a concepção moderna da democracia.   

Palavra-chave:  Democracia – Hobbes – Modernidade – Representação 

 
 

Hobbes and modern democracy: majority rule and the issue of political 
representation 

 

Abstract: This article intends to discuss modern democracy and the political thought of the English 

philosopher Thomas Hobbes from two common elements: the majority rule and the notion of political 

representation. Therefore, the article analyzes the importance of these two notions both for Hobbesian 

political doctrine and for the modern conception of democracy. 

Keywords: Democracy – Hobbes – Modernity – Representation  

 
1 Mestrando em filosofia pela Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas (FFLCH) da Universidade de São 
Paulo (USP), sob orientação do professor Renato Janine Ribeiro. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 99 : : : 
 

Representação política e modernidade: a contribuição hobbesiana 

 

O conceito da representação ganhou a partir da Modernidade um sentido político mais 

amplo e uma importância central no pensamento político. De fato, correlacionando ao advento da 

modernidade política, o conceito inaugura uma nova forma de compreender o vínculo social e 

político, bem como a instituição e perpetuação da comunidade política com sua conceituação 

como princípio de existência da comunidade. Mas em que condições, e graças a quais mudanças a 

representação alcançou essa importância? 

Devemos a Hobbes uma grande parte de inovação na concepção moderna da 

representação. Com efeito, o filósofo inglês trouxe uma mudança decisiva à concepção da 

representação herdada da Idade Média, eliminando da representação “a interminável discussão de 

qual voto tem a melhor qualidade. Resolve no plano quantitativo, mais fácil de medir, uma 

polêmica que seria infindável se continuasse no qualitativo.  

Ao tirar a questão moral do centro da regra da maioria, Hobbes inaugura a nova concepção 

da política rompendo com o caráter “natural” da comunidade política e com o caráter distintivo 

do homem como “animal político”, como ser “naturalmente” político, no sentido de que sua 

vocação é realizar seu ser dentro da comunidade política. Contrariamente ao pensamento antigo 

em que o corpo político era visto como uma obra “natural” baseada em suposto caráter distintivo 

do homem como “animal político”, como ser “naturalmente” político, no sentido de que sua 

vocação é realizar seu ser dentro da comunidade, na modernidade, se concebia a sociedade como 

criação dos próprios indivíduos. O vínculo social passa a não ser considerado mais como algo 

natural, mas algo que se constrói. O indivíduo vira o núcleo principal para se pensar a formação 

do corpo político e não mais a coletividade.  

 A teoria do nosso autor inclui-se assim dentro das grandes mudanças que o pensamento 

vem propondo, inaugurando aos poucos a passagem da Antiguidade para a Modernidade. É o caso 

da revolução galileu-copernicana, ou ainda a filosofia do sujeito cartesiana, que causaram uma 

ruptura total na concepção do universo e desnortearam a relação-ação do ser humano com a 

natureza. De uma concepção da terra como centro do universo passamos a uma concepção do 

universo como infinito. Consequentemente, a relação ser humano x natureza é perturbada.  

Dissolvidos os fundamentos e referenciais da política dos Antigos surgem novas formas 

de organização política e de instituição da sociedade política, que não têm mais como referência a 

natureza, nem a questão moral, mas os próprios indivíduos. Além de mais, a preocupação com o 

melhor deixa de ser prioridade. Importa agora qual sistema político protege melhor os interesses 

individuais e mantém a unidade do corpo político. Hobbes ao elaborar a sua teoria política em que 

o corpo político é constituído pelo pacto que, ligando os homens entre si, também os liga ao poder 

do Soberano, se inscreve justamente nesta linha.  

Para garantir a sobrevivência da humanidade, os seres humanos devem sair do estado de 

natureza (a guerra de todos contra todos) onde em conflito uns com os outros, eles são apenas 

uma multitude para se constituir como um “povo”, isto é, unidos e vinculados por um ato 

fundador, por uma força capaz de transformar em unidade esta multidão sem laços sociais. Assim 

a união, sinônimo da formação do povo não é natural, mas construída. A multidão dispersa só 

atinge a unidade e se constitui como um povo instituindo o representante soberano, mas este 

último não procede de qualquer pré-requisito, de qualquer “precedência”. Em outros termos, 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 100 : : : 
 

nenhuma unidade, nenhuma identidade do povo, da nação, da comunidade política precedem o 

pacto de representação.  

O povo não é uma realidade natural que precede a representação. Ele é constituído na 

própria geração do Soberano. É a representação que constitui seu objeto. Este fato fundamental, 

como observa Myriam, deve ser lembrado para esclarecer certas críticas atuais que implicitamente 

assumem a precedência de uma comunidade política substancial quando denunciam a não 

representatividade de instituições ou indivíduos (representantes)2. 

Mas essa autoconstituição do povo, isto é essa unidade alcançada com a constituição da 

Pessoa Representante, é possível apenas quando existe um ato de autorização. Isto porque a 

comunidade política, na medida em que não é mais fundada na natureza, repousa no 

consentimento de seus membros que concordam entre si em autorizar as ações do Soberano 

(monarca ou assembleia: a soberania não pertence necessariamente a um único homem).  

Ao conceito de representação, Hobbes vincula assim o conceito de autorização. O que faz 

uma diferença em relação à concepção antiga da representação baseada na procuração. Os 

indivíduos se tornam “pessoas” unindo-se pela autorização na pessoa de um único soberano que 

“representa” os indivíduos que consentem no pacto. A representação é uma autorização que opera 

a transmutação da multidão em um povo unido3. A teoria hobbesiana da representação política 

resolve assim o problema colocado à modernidade política pela perda irremediável da ancoragem 

da comunidade política na natureza: que doravante a condena a ser um artefato, um ser “artificial”4. 

Contudo, essa inovação parece mais problemática quando é confrontada à teoria e prática da 

representação nas democracias modernas. 

A representação não tem lugar na democracia antiga, onde os cidadãos participam 

diretamente no exercício do poder. O princípio representativo específico da modernidade não está 

na sua origem ligado à democracia. Pelo contrário, ele aparece só mais tarde como um agregado 

precisamente destinado a marcar a especificidade da democracia moderna onde os cidadãos 

exercem, acima de tudo, uma função de controle sobre seus líderes, função que não se limita ao 

processo eletivo, mas é exercido na esfera pública (liberdade de expressão, uso de crítica, 

manifestações diversas). De modo geral, se admite que a representação como uma linguagem 

política e um conjunto de instituições irrompeu-se em modos variados e conflituosos nos campos 

e torres da Europa medieval, mas de início pouco ou nada tinha a ver com o ethos igualitário da 

democracia.5  

A fusão prática entre democracia e representação teria ocorrido por volta do final do século 

XVI, com os atos de resistência à monarquia nos países baixos, e de modo especial do tempo das 

grandes revoluções americana e francesa do último quarto do século XVIII, e das lutas nelas 

desencadeadas pela extensão do sufrágio durante os próximos dois séculos. Como mostra Pierre 

Rosanvallon6 em seus trabalhos sobre a história da democracia, a expressão democracia 

representativa apareceu pela primeira vez num documento oficial em 1777 em uma carta de 

Alexander Hamilton ao Governador Morris. Porém, a expressão foi popularizada 

 
2 D´ALLONNES, “Les paradoxes de la représentation politique”, § 16. 
3 Cf. D´ALLONNES, “Les paradoxes de la représentation politique”. §17. 
4 D´ALLONNES, “Les paradoxes de la représentation politique”, § 17.  
5 ALONSO, S. et alii., The Future of the Representative Democracy. Cambridge University Press, 2011, p. 20. 
6 Citado por Nadia Urbinati, em uma entrevista concedida Hélène Landemore. Cf. LANDEMORE, “Is representative 
democracy really democratic?”  Interview of Bernard Manin and Nadia Urbinati - New York, April 10, 2007, Books 
and Ideas, 31 March 2008. ISSN: 2105-3030. URL: https://booksandideas.net/Is-representative-democracy-really-
democratic.html 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 101 : : : 
 

sistematicamente somente no início da década de 1790 por pensadores da revolução como Paine, 

Condorcet e Sieyes.  

Todavia, essa popularização fazia-se nos trincos. A maioria dos pensadores revolucionários 

tinha medo de que a população confunde a concepção nova da democracia com antiga, baseada 

na participação direita de toda à população nas decisões públicas. De fato, alguns revolucionários7 

queriam uma república popular no modelo das democracias antigas.  

A concepção de democracia representativa foi emergindo durante a revolução francesa, 

porém a aceitação do sistema representativo como republicano e democrático passou por o que 

podemos chamar de disputas intelectual e política entre os defensores do sistema representativo 

de um lado e do outro lado, as adeptas da democracia antiga, como podemos perceber nas 

entrelinhas do famoso discurso liberal de Benjamin Constant.   

Considerado fundamental para migração da democracia como um sistema de governo de 

participação direta para um sistema representativo, esse discurso demonstra como foi a busca de 

um distanciamento da concepção antiga da democracia por autores modernos ao fusionar a noção 

da democracia à representação. De fato, ao confrontar a liberdade dos antigos com a liberdade dos 

modernos, Constant mostra que um sistema de governo baseado no modo antigo não cabe mais 

nos tempos modernos. Segundo o pensador francês, a independência individual é a primeira das 

necessidades modernas. A liberdade individual nunca deve ser sacrificada para se obter a liberdade 

política. Nesse sentido, as instituições de antigas repúblicas, dificultando a liberdade individual, 

não são admissíveis nas sociedades modernas. Os indivíduos têm direitos que a sociedade deve 

respeitar. Constant opta assim para não voltar ao modelo antigo para moldar o sistema moderno, 

embora reconheça que a liberdade moderna não é exempta de risco. 

A liberdade moderna, de fato, como a antiga também corre o risco de atrapalhar a vida do 

corpo político.  Porém, sendo que são duas formas de liberdades diferentes, o perigo não é o 

mesmo da liberdade antiga. De fato, se na antiga liberdade, existe uma possibilidade de alienação 

do indivíduo pelo Estado, isto é o Estado esmagando o indivíduo, a liberdade moderna, por sua 

vez, pode tornar se um individualismo.  O indivíduo, como sugere Tocqueville, sendo muito 

absorvido na busca de seus interesses individuais, pode acabar renunciando a seus direitos de 

compartilhar o poder político, colocando assim em risco sua liberdade individual, uma vez que é 

o poder político que garante sua salvaguarda e proteção.   

Constant sugere para evitar de cair em um individualismo exacerbado que a liberdade se 

adeque aos tempos modernos marcados essencialmente pela liberdade política, isto é, ela deve ser 

fundamentada sobre um sistema político baseado na representação. Porém, os representantes 

devem ser escolhidos pelos cidadãos por um sistema eleitoral em que cada um vota para que seus 

interesses sejam defendidos. Consequentemente é concedido aos cidadãos o direito de 

responsabilizarem os seus representantes no final do seu mandato, renovando-lhes sua confiança 

ou não, caso (se acharam o seu desempenho não foi satisfatório. Ou seja, os representantes não 

podem, uma vez levados ao poder, abafar as vozes potencialmente divergentes daqueles que 

representam nem negligenciar à opinião pública que se expressa livremente por vários meios 

 
7 Entre os políticos e pensadores que defendem uma forma republicana no modo antigo se encontram líderes como 
François Robert, Lavicomterie et Louise de Kéralio que são contra o fato da monarquia constitucional, de 1789 a 
1792, ser acompanhada por uma representação estreita, com um sistema de sufrágio censitário, vinculado ao 
pagamento de uma determinada quantia de impostos. O grupo que defende um governo representativo é formado na 
sua maioria por futuros Girondins como Condorcet, Paine e Brissot. A sua reivindicação é abolir a monarquia para 
instaurar uma república no modelo americano, isto é, com um governo representativo. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 102 : : : 
 

(petições, manifestações, pesquisas). A possibilidade de opinar é assim considerada pelo Constant 

a garantia democrática do sistema da representação política face à independência dos 

representantes.  

A partir deste discurso de Constant, percebemos que a democracia moderna fundamenta 

a noção da representação política sobre a exigência de existir uma correlação entre o Estado e a 

sociedade civil por meio de formas de associações políticas, ou seja, formas agregativas que sejam 

capazes de expressar, controlar, reivindicar, levantar e definir uma corrente de relação entre o 

interior e o exterior das instituições dos Estados, e logicamente, o modo operatório escolhido é 

dos votos, reduzindo deste jeito a representação política às eleições, consideradas quase o único 

meio legítimo do  exercício do poder soberano do povo.  Porém, o que se percebe na atualidade é 

uma aspiração de tipo de representação que vai além dos mecanismos operativos ou das formas 

procedimentais. A representação política deve, portanto, envolver afetos, crenças (confiança e / 

ou desconfiança), identificações, modos de reconhecimento.8 A comunidade política busca um 

modo de se representar que seja uma experiência de si como tal.  

Neste sentido, parece importante que nas democracias modernas se busca encontrar uma 

forma de convivência que implica um estilo de existência, de maneiras, de fundamentos mentais e 

emocionais. O sistema representativo, mais do que um meio de governar deve ser um meio para 

vincular a comunidade para além do ato de eleger os representantes. A representação deve reforçar 

a dinâmica democrática que dá possibilidade aos cidadãos de serem tanto os autores quanto os 

atores de freios e contrapesos, de formas de deliberação, de discussão, de disputa.9  

A ideia de representação política como sabemos não é totalmente uma inovação moderna. 

Ela vem, em boa medida, da representação judicial medieval fundamentada principalmente em 

uma concepção da representação como procuração. Contudo, essa concepção judicial, como 

observa Renato Janine, carrega um problema: ele não explica como o delegado ou procurador 

representa de fato a todos, quando é colocado em um contexto em que tem votos contra e a favor 

do representante.  É o caso na Inglaterra dos séculos XIII e XIV, onde não era fácil aceitar a 

representação, porque não se sabia como explicar que alguém representa quem votou contra, 

suscitando problemas na Câmara dos Comuns10,  apesar da solução vinda do mundo religioso que 

consistia em um sistema de maioria baseado na moralidade, e não no número.  

A modernidade abandona esse sistema a favor de uma solução baseada no fato numérico. 

E uma grande parte deste abandono o devemos a Hobbes que, pela sua teoria, marcou uma ruptura 

com as concepções antigas da regra da maioria propondo um contrato não mais fundamentado 

sobre a moral, mas em um procedimento eleitoral fundamenta em uma regra de maioria numérica, 

em que o importante é o resultado. Ele vale, porque foi aceito como legítimo por todos. Essa ideia 

ainda prevalece em muitos sistemas democráticos moderno. Todavia, devemos ressaltar que a ideia 

do voto, ao sufrágio universal, como sistema político, demorou a ser implementado em várias 

nações modernas11. Contudo, hoje assistimos a uma espécie de erosão do modelo democrático, 

 
8 D´ALLONNES, “Les paradoxes de la représentation politique”, §24. 
9 Cf. D´ALLONNES, “Les paradoxes de la représentation politique”, §24. 
10JANINE RIBEIRO, A Democracia. LeLivros.site.  Disponível em https://lelivros.love/book/baixar-livro-a-
democracia-renato-janine-ribeiro-em-pdf-epub-e-mobi-ou-ler-online/ 
11 O sufrágio universal, de fato, somente se generalizou no século XX. Antes, trabalhadores e pobres raramente tinham 
direito a voto. As mulheres conseguiram o voto não faz muito tempo — no Brasil em 1933, na França em 1945, na 
Suíça na década de 1970. Em alguns países, o voto era desigual. Na Bélgica, o diploma universitário permitia votar 
três vezes, o do colegial, duas. Na Rússia da Revolução, o sufrágio do operário valia o de 27 camponeses. Mas a 
tendência mundial foi estender o voto como emblema da igualdade (Cf. JANINE RIBEIRO, A Democracia, 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 103 : : : 
 

que se reduz cada vez mais na época das eleições. Fala-se cada vez mais em crise de representação. 

Mas a que nos referimos quando falamos de “crise de representação” ou de “crise da democracia 

representativa”? De acordo com Myriam12, ao falar da crise nos referimos a três elementos:  

Em primeiro lugar, a uma disfunção institucional: uma crise dos corpos jurídico-políticos, 

uma falha no funcionamento das formas institucionalizadas que se teriam tornado inadequadas, 

insuficientemente operativas ou mesmo ineficazes. Portanto, eles não mais incorporariam o 

“princípio representativo” no qual se baseia uma certa concepção de democracia. Daí as críticas 

muitas vezes dirigidas às democracias contemporâneas suspeitas de nada terem mais 

“democráticas” do que o nome: tornaram-se sobretudo técnicas de regulação gerencial ou mesmo 

“oligarquias” dominadas por pequenos grupos de “poderosos” (elites e/ou poderes financeiros). 

A crise de representação designa também o défice de legitimidade dos próprios políticos, 

défice de que decorre a desconfiança quanto à sua capacidade de cumprir a missão que lhes foi 

confiada. Este segundo aspecto relaciona-se mais especificamente com a relação entre os 

“representados” (os eleitores) e os seus representantes. A falta de legitimidade assim percebida 

pelos cidadãos está correlacionada com um déficit de crença, ou mais exatamente, do 

consentimento necessário para o bom exercício do princípio representativo. O sintoma mais 

marcante desse descontentamento seria a abstenção eleitoral (mais ou menos forte dependendo 

do tipo de votação). O processo eletivo está no centro desta segunda dificuldade. 

Esta crise expressa finalmente a impotência dos representantes para garantir e representar 

a unidade ou mesmo a identidade da comunidade política. Eles não seriam mais capazes, dizem, 

de produzir ou mesmo fomentar um sentimento de pertença a esta comunidade. Os cidadãos não 

se reconhecem mais pelo rosto e pelas ações de seus líderes. Eles não se identificam mais com sua 

representação. É a questão da incorporação da comunidade por seus líderes (seus representantes) 

que está no centro deste terceiro componente. 

Olhando para esses três elementos, o problema não parece ser a democracia, mas o 

entendimento da representação. Parece que a fusão destas duas noções ainda está longe de ser 

unanimidade. O que nos leva então a questionar à não aceitação do pensamento hobbesiano em 

uma reflexão sobre a democracia. O pensamento hobbesiano é, de fato, antidemocrático? Ou 

contém elementos que podem nos ajudar a refletirmos às democracias contemporâneas? Para 

respondermos a essas perguntas, analisaremos agora, o conceito da democracia no pensamento 

hobbesiano, para depois, discutir os argumentos contra ou favor da qualificação de democrática 

da sua teoria de representação. 

 

Democracia e a regra da maioria em Hobbes 

 

A questão do “melhor regime” não é prioridade no pensamento político do filósofo inglês. 

Em Hobbes, de fato, os indivíduos têm a liberdade de escolher o tipo de governo que eles querem. 

O importante é que eles obedecem a quem o poder é confiado, esse é o soberano. O soberano, 

por sua vez, deve zelar pela segurança e pela paz de cada indivíduo e dos seus bens. É dentro desta 

concepção de governo que Hobbes analisa a democracia.   

 
LeLivros.site.  Disponível em https://lelivros.love/book/baixar-livro-a-democracia-renato-janine-ribeiro-em-pdf-
epub-e-mobi-ou-ler-online/ ) 
12 D´ALLONNES, “Les paradoxes de la représentation politique”, passim.  

https://lelivros.love/book/baixar-livro-a-democracia-renato-janine-ribeiro-em-pdf-epub-e-mobi-ou-ler-online/
https://lelivros.love/book/baixar-livro-a-democracia-renato-janine-ribeiro-em-pdf-epub-e-mobi-ou-ler-online/


 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 104 : : : 
 

O pensamento hobbesiano sobre democracia aparece, de fato, nos seus livros mais 

importantes (Elementos da Lei, Do Cidadão, e no Leviatã), em forma de comparação triádica de 

formas de governo e ligada à sua teoria do contrato. A democracia assegura que o contrato seja 

feito entre os indivíduos em situação de igualdade, envolvendo à participação de todos, 

contrariamente a aristocracia e a monarquia que requerem a nomeação de pessoas sobre as quais 

se está de acordo, o que supõe que uma maioria já tenha sido estabelecida.   

A democracia é assim considerada a única capaz de dar legitimidade ao contrato, a única 

que dá origem a uma organização legítima da vida comum dos homens. Com efeito, a função e a 

finalidade do Estado consistindo no bem de cada cidadão, a sua realização necessita o consenso 

por maioria dos indivíduos, isto é, os votos da maioria implicam os votos dos demais, o que só é 

possível na democracia.  

A democracia requerendo um consentimento de todos, a sua legitimidade escapa a 

qualquer discussão. De fato, a quem objetar ou resistir, pode sempre responder-se: de quem 

queixas? Foste tu que quiseste e, mesmo se votaste contra, é como se tivesses votado a favor, uma 

vez que te comprometestes a ceder à lei da maioria13.  Assim a primeira ideia que encontramos na 

teoria hobbesiana parece apontar a democracia como sendo fundamental para a formação do 

corpo político e de qualquer tipo de governo. Está claro em Hobbes que é difícil ou mesmo 

impossível falar da formação de um corpo político sem passar pela democracia. O nosso autor 

parece defender aqui uma origem democrática das sociedades humanas.  

 A democracia é antes de qualquer governo, um modo de se organizar em sociedade. Ela 

está na origem da política. A democracia legitima o contrato e estabelece as regras de 

funcionamento da regra da maioria no sentido de que os participantes do contrato reunidos em 

assembleia formam a soberania. Fundamentando assim a regra da maioria, a democracia é um meio 

importantíssimo que o filósofo inglês encontrou para resolver a questão da instauração do poder 

quando não existia ainda um soberano com quem pactuar, evitando de transformar o Estado já 

em sua formação em quadro de violência. Supõe-se que qualquer um pode ser escolhido, e a 

competição renascerá mais forte que nunca.14 

O consenso pelo qual se decide a forma do poder não tem outro objetivo que alcançar a 

necessidade fundamental desse momento delicado de formação do Corpo político em que toda 

força centrífuga deve ser evitada em proveito do ponto sobre o qual há harmonia que é paz.  A 

democracia contratual, mesma efêmera, ajuda assim a “fortalecer os liames da paz, separar a 

questão do poder e de sua atribuição, separar o que une os homens e o que os divide. O importante 

aqui, não é a questão do regime, mas da possibilidade que ele oferece em evitar um conflito e 

instaurar um poder capaz de garantir a paz”15.  

A análise hobbesiana da etimologia da democracia traz elementos para fazer a diferença 

entre um governo de povo e o poder do povo, que é a democracia. De fato, ao analisar a etimologia 

do termo democracia Hobbes escreve: “Duas coisas, portanto, constituem a democracia, das quais 

uma -que a convocação perpétua de assembleias – forma o demos ou povo, enquanto a outra – que 

é a maioria de votos- forma tò krátos ou poder” (DC VII, 6).  O povo tem o poder de fato quando 

está reunido e delibera por maioria. O povo não tem poder quando não está reunido. Todavia, isto 

 
13 MANENT, Pierre, História Intelectual do Liberalismo, p.66. 
14 JANINE RIBEIRO, A Marca do Leviatã, p.56. 
15 JANINE RIBEIRO, A Marca do Leviatã, p.57. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 105 : : : 
 

pode ser evitado, se o povo decidir confiar a sua autoridade a um homem ou um conselho durante 

o tempo de recesso (DC VII, 6).   

A regra da maioria, fundamental para o contrato hobbesiano, se aproxima assim com as 

ideias democráticas modernas, principalmente, no que diz respeito à questão do voto como meio 

do exercício do poder soberano pelo povo. Mas se essas primeiras considerações mostram um 

Hobbes um teórico da democracia eleitoral por entender a regra da maioria como a essência da 

democracia, o uso que ele faz desta regra, ao aprofundar a noção da democracia, o afasta da noção 

de democracia como forma de governo.  

 Com efeito, se a democracia é importante para formar o corpo político, ela não tem a 

mesma importância como forma de governo na análise do nosso autor. Hobbes considera a 

democracia um regime muito instável que pode trazer graves problemas ao funcionamento do 

Estado, devido à dificuldade de reunir sempre o povo.  A paz e a segurança dos indivíduos e dos 

seus bens estariam assim constantemente ameaçadas em um regime democrático. A democracia 

parece ser “apenas um truque, durante somente o que basta para suspender a competição entre os 

homens”16. 

No pensamento hobbesiano não existe também a possibilidade de um contrato entre o 

soberano e seus súditos considerados individualmente uma vez o Soberano instituído. Isto porque, 

na fase de instituição política, ainda não existe um soberano capaz de celebrar um acordo com 

quem quer que seja e, uma vez estabelecido, já não há razão para se comprometer por contrato em 

relação aos seus súditos. Os indivíduos antes do contrato não formam um povo, mas apenas uma 

multidão de habitantes sem vontade comum com quem não se pode firmar nenhum contrato, nem 

atribuir uma ação.17  

É apenas, pelo contrato que se institui um soberano que a multidão se torna um povo e 

tem uma vontade18, se constituindo assim uma pessoa civil, isto é um homem ou um conselho cuja 

vontade envolve a vontade de cada indivíduo. Portanto, a democracia na verdade só serve para 

instituir um o soberano e depois não vale mais nada; em outros termos, segundo o pensamento 

do filósofo inglês é difícil falar de instituições democráticas.  

O status que Hobbes concede ao governo da maioria parece neste sentido não se 

fundamentar na preocupação em garantir a participação do maior número possível dos cidadãos 

nas decisões coletivas, mas pela preocupação de pensar a política a partir da unicidade da soberania. 

O filósofo inglês rejeita a ideia de que uma multidão de vontades possa ser expressa soberanamente 

a partir de um uso natural do governo da maioria, em outros termos, ele rejeita a ideia de que a 

maioria dos votos de uma multidão, sem o apoio de uma soberania já estabelecida, pode constituir 

a expressão de uma vontade.  

Vemos a partir daí que se o pensamento fundamenta a questão da regra de maioria baseada 

em números, o que a aproxima da ideia moderna democrática, ele fica também aquém dessa ideia, 

porque o voto na democracia “não é mero procedimento (como o sorteio), mas sim a expressão 

da igualdade e liberdade. Somos livres e, portanto, decidimos nosso destino político. Somos iguais, 

e por isso nenhum voto vale mais que outro”19. Portanto, se Hobbes funda a ideia democrática 

moderna da regra da maioria, ele não se mostra favorável à uma concepção da democracia como 

 
16 JANINE RIBEIRO, A Marca do Leviatã, p.59. 
17 HOBBES, Elementos da Lei, p. 106.  
18 HOBBES, Do Cidadão, p.189. 
19 JANINE RIBEIRO, A Democracia, Disponível em https://lelivros.love/book/baixar-livro-a-democracia-renato-
janine-ribeiro-em-pdf-epub-e-mobi-ou-ler-online/ 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 106 : : : 
 

regime. O nosso autor se mostra preconceituoso com a democracia como meio de manter o corpo 

político unido no tempo. Mas o que dizer da sua teoria de representação considerada a teoria que 

aproxima mais o pensamento do nosso autor das democracias modernas, essencialmente 

representativa? 

 

 A problemática da representação e democracia em Hobbes 

 

Como sinalizamos mais para cima, usa-se muito pouco Hobbes como referência de 

estudos sobre a democracia e vimos que, essa não referência não se deve a uma falta de interesse 

do nosso autor ao tema da democracia, mas ao fato dele não vê a democracia como regime 

preferível dentro da sua doutrina política. Contudo, ao analisar a sua concepção de democracia, 

percebemos que Hobbes apresenta uma ideia de democracia que, apesar dos seus limites, contém 

algumas regras democráticas que estão ainda de uso na atualidade, como a regra de maioria ou 

ainda a sua teoria de representação. Essa última teoria é, aliás, o aspecto da doutrina política 

hobbesiana mais estudada quando é questão de confrontar o pensamento político do filósofo 

inglês com a democracia moderna.  

Com efeito, no cenário político contemporâneo em que se fala cada mais em crise de 

democracia, a teoria do nosso autor vem sendo objeto de pesquisa de pensadores contemporâneos 

da democracia. Os resultados destas pesquisas apontam para duas teses contrárias: a primeira 

defende a teoria hobbesiana como protodemocrática enquanto a segunda, não vê nenhuma 

dimensão democrática que possa ser atribuída a essa teoria.  

Os argumentos principais sustentando a primeira tese se encontram principalmente nas 

análises de David Runciman, um dos grandes pensadores contemporâneos da democracia. Com 

efeito, em seu artigo Hobbes’s theory of representation: anti-democratic or proto-democratic? 20 , parte de uma 

coletânea sobre a representação política, esse cientista inglês mostra porque Hobbes, ou melhor a 

sua teoria de representação, pode ser considerada numa certa medida, a primeira concepção 

democrática da representação, ou seja, protodemocrática.  

Para tanto, Runciman sustenta que a afirmação de que Hobbes defende um poder absoluto, 

portanto, seria antidemocrático, se baseia em uma análise muito direcionada de Hobbes, e esquece, 

geralmente de analisar o processo da construção do soberano hobbesiano. E para sair desta análise, 

digamos tradicional do pensamento político hobbesiano, Runciman propõe outra maneira de 

estudar Hobbes.  

Com efeito, ao invés de focar sobre os poderes concedidos ao Hobbes ao soberano, o 

cientista político inglês no seu estudo, dá prioridade ao processo da construção do representante 

em Hobbes, principalmente na participação de cada indivíduo nesse processo. De fato, em 

Hobbes, a instituição do representante exige A participação de cada indivíduo. São os indivíduos 

que autorizam que o soberano-representante agem em seu nome. O que de acordo com Runciman, 

é parecido com os processos democráticos da representação, se tirarmos o que vem depois, isto é 

o fato de que Hobbes não apresente a possibilidade de indivíduos desobedecerem quando não 

concordarão com o soberano. Contudo, para Runciman, isto não tira a Hobbes o mérito de ter 

pensado à representação a partir de um processo democrático. Juntando esse argumento ao fato 

de que na teoria política do nosso autor, há possibilidade desobediência, caso o soberano não 

 
20 RUNCIMANN, David, Hobbes’s theory of representation: anti-democratic or proto-democratic?  In: SHAPIRO, STOKES, 
WOOD, KIRSHNER (Ed.). Political Representation, p.15-16. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 107 : : : 
 

protege à vida dos indivíduos, podemos afirmar de fato que Hobbes não exclui totalmente do seu 

pensamento político uma reação dos cidadãos diante de um poder tirânico. Hobbes não vê o poder 

do soberano um fim em si, mas um meio para o fim maior, que é a proteção da vida e dos bens 

dos indivíduos.  

A análise de Runciman estabelece também uma distinção entre representação e autorização 

em Hobbes, vistas às vezes como expressando a mesma ideia. Isto porque considerando a 

autorização e representação como traduzindo uma e mesma ideia, não se percebe que a teoria do 

filósofo inglês resolve um problema crucial da representação política que é a questão dos conflitos 

entre indivíduos e Estado.  

De fato, ao analisar a concepção de autorização em Hobbes, independentemente da noção 

de representação, vemos que por essa noção, é exaltada a questão da participação dos indivíduos 

na instituição e na ação do soberano-representante. Essa participação é fundamental para dar 

legitimidade à ação do representante. Enquanto pela noção da noção da representação o que é 

colocado em primeiro plano é a questão da independência do representante em relação aos 

representados. Embora, o representante é autorizado pelos representados, ele é independente, uma 

vez autorizado, porque ele representa as opiniões de indivíduos específicos, mas o Estado, 

sinônimo de paz. E o Estado não tem opiniões que não são do representante. Assim, o que parecia 

armadilhas da noção da representação em Hobbes é apresentado por Runciman como a conexão 

entre a teoria da representação de Hobbes e nosso próprio entendimento da democracia 

representativa.  

Há, portanto, nas democracias modernas, a ideia hobbesiana segundo a qual aqueles a 

quem autorizamos a agir por nós agem não em nosso nome como indivíduos, mas em nome do 

Estado, embora seja como indivíduos que julgamos suas ações. A distinção feita em cima por 

exemplo, de acordo com as análises de Runciman, oferece uma maneira de contornar a dificuldade 

ligada as complexas relações entre indivíduos, governos e Estados, e resolve o problema muito 

recorrente nas democracias modernas que é a problemática conciliação entre as reivindicações dos 

representantes políticos de tomar decisões em nome dos indivíduos com os direitos dos indivíduos 

de julgar quão bem estão sendo representados.  

Não são simplesmente indivíduos que estão sendo representados; em vez disso, é o estado 

que está sendo representado e os indivíduos que estão envolvidos no processo de fazer a 

representação do estado funcionar. Neste sentido é resgatada a representação política de uma luta 

constante e, em última análise, infrutífera para reconciliar a aparente independência dos 

representantes políticos para agirem como bem entendem com sua suposta dependência como 

representantes das opiniões daqueles que representam.  

Para Runciman, portanto, a democracia moderna, apesar de toda a sua distância de uma 

concepção hobbesiana da política, compartilha três características principais com a teoria da 

representação de Hobbes. Em primeiro lugar, separa a autorização da representação: os indivíduos 

que dão aos governos o poder de agir são distintos da entidade coletiva em cujo nome os governos 

atuam. Em segundo lugar, trata o estado como uma entidade incapaz (ou, nos termos de Hobbes, 

um tipo de “ficção”) que precisa ser representada a fim de agir. Os únicos atores nessa conta são 

cidadãos individuais ou governos. O estado não pode impor sua própria vontade sobre o que os 

governos fazem ou sobre como os indivíduos julgam as ações de seus governos. Mas o Estado 

tem uma presença necessária na vida política democrática, porque sua representação é o meio de 

dar uma identidade coletiva ao que de outra forma seria apenas uma multidão de indivíduos. 

Terceiro, apesar de separar o estado de seus membros individuais, torna um dependente do outro 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 108 : : : 
 

- por conta disso, não há estado sem indivíduos para julgar as ações dos representantes do estado 

e arcar com as consequências de que o soberano o faz em nome do estado. 

Outro autor favorável a essa tese, nos parece ser o filósofo francês Lucien Jaume. Com 

efeito, no seu livro Hobbes et l’Etat représentif moderne, Jaume comparando a teoria hobbesiana de 

representação com a concepção moderna do Estado representativo, vê uma certa semelhança entre 

as duas teorias. O ponto principal da sua argumentação é que a teoria hobbesiana como o sistema 

representativo das democracias modernas busca o equilíbrio entre indivíduo e coletividade. A 

representação, como um meio que a sociedade moderna encontrou para alcançar um equilíbrio 

entre a necessidade de dar ao Estado uma identidade coletiva e o desejo de evitar dar ao Estado 

prioridade sobre o julgamento dos indivíduos estabelece um denominador comum entre as 

individualidades; exerce uma autoridade externa sobre os indivíduos, porém legitimada por cada 

um deles pela sua participação por meios eleitorais na instituição dessas autoridades favorecendo 

a formação de uma unidade legal entre governantes e governados21. Mas, o processo pelo qual esse 

equilíbrio é buscado parece na sua essência parecida com o processo apresentado pelo filósofo 

inglês na sua teoria.  

De acordo com Jaume, se nos estados democráticos, pela representação pode se exercer a 

autoridade no sentido de fazer leis aquele que representa os indivíduos, ou seja, ele age em nome 

de cada um e de todos, isto só é possível porque o representante é considerado ser de uma natureza 

diferente dos representados, embora existente por eles, por cada indivíduo, por isso a sua 

autoridade é reconhecida por todos. O que não seria diferente da representação hobbesiana em 

que o representante é idêntico com os indivíduos por ser produto deles, mas ao mesmo tempo 

diferente pela sua realidade institucional pela qual ele os personifica e unifica. Além disso, como o 

Soberano-representante hobbesiano, os Estados democráticos, conforme defende Jaume, são 

fortes, porque eles recebem o consentimento dos cidadãos na votação. Eles se tornam fracos 

quando a representação entra em crise. 

A partir desses dois autores, podemos afirmar que a teoria hobbesiana é pioneira da 

concepção democrática da representação política por, principalmente fundamenta-la num 

processo que envolve a participação de todos na instituição do representante, quem por sua vez, 

tira a sua legitimidade da autorização concedida por esses indivíduos para agir em nome de cada 

um deles.   

Mas essa afirmação é justamente aquela que rejeitam os defensores da segunda tese, isto é, 

a teoria de representação hobbesiana é antidemocrática. Esses autores não acham suficientes esses 

argumentos para afirmar que a teoria hobbesiana é protodemocrática ou ainda que Hobbes é o pai 

longínquo da representação democrática. O argumento principal para rejeitar essa possibilidade é, 

segundo esses autores é, se Hobbes fundamenta a sua teoria de representação na participação de 

todos no processo de instituição do representante, o que pode parecer um processo democrático, 

o resulta deste processo não é nada democrático. Pois o representante hobbesiano, resultado desse 

processo não tem nenhuma obrigação em relação aos seus representados; e pode agir como bom 

lhe parece. O que é totalmente diferente de um processo democrático, em que os representados 

continuem pelos mecanismos das instituições democráticas a controlar as atividades dos seus 

representantes. O representante tem a obrigação em prestar conta às instituições, garante deste 

mandato, a ele concedido.  

 
21 JAUME, Hobbes et l’État représentatif moderne, p. 190. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 109 : : : 
 

A referência principal desta leitura da representação hobbesiana é, sem dúvida, o  livro The 

Concept of Representation de Hanna Pitkin. Apresentado pela autora mesma como uma “análise 

conceitual, não um estudo histórico da forma como o governo representativo se envolveu, nem 

ainda uma investigação empírica do comportamento dos representantes contemporâneos ou das 

expectativas dos eleitores”22,  a teoria hobbesiana é apresentada nele como um problema, logo no 

primeiro capítulo. De fato, resulta da análise da teoria do filósofo inglês feita nesse livro uma 

limitação em vários pontos que a afasta de qualquer pretensão democrática.  

O primeiro elemento levantado por Pitkin diz respeito a amplitude da teoria hobbesiana. 

Segundo a autora americana, a teoria hobbesiana embora possa ser considerada uma das reflexões 

mais importante para entender a noção da representação política, por ser a primeira reflexão 

moderna ousada sobre a representação política, está longe de ser democrática. Pois, ela é na sua 

elaboração incompleta, acabando conceder poderes absolutos ao representante. Portanto, não 

parece muito importante para as questões atuais da representação, que estão intimamente ligadas 

à democracia.   

Hobbes, de acordo com Pitkin, faz um uso parcial, distorcido, e totalmente restrito da 

noção de representação, o que é totalmente diferente da concepção mais ampla da representação 

democrática. O filósofo inglês, para a pensadora, ao fazer corresponder o conceito de autorização 

ao conceito de responsabilidade pela ação (como se alguém a tivesse feito por si mesmo), gera duas 

formas alternativas de descrever o processo de autorização: em um primeiro momento, a 

autoridade como um direito que possui um homem de fazer uma ação ou de contratar outra pessoa 

para fazer isso por ele; em um segundo momento, ele deixa entender que um homem ao se tornar 

dono, se torna responsável pelo que a outra pessoa vai fazer; mas em ambas das situações, os 

direitos e privilégios pertencem a quem está autorizado traduzindo, em termo de representação, 

uma relação de direitos e responsabilidades, sendo o representante uma pessoa artificial, que nada 

pode responder aos indivíduos que o autorizaram.  

Além de mais, ao chamar seu soberano de representante, Hobbes, segundo Pitkin, deixa 

entender que ele deve representar seus súditos, isto é não meramente fazer o que lhe agrada 

sugerindo assim que o soberano tem deveres. Mas ao definir o que é a representação, o filósofo 

inglês assegura que, em última análise, esses deveres não podem ser reivindicados, derrotando 

assim qualquer alegação de que os súditos poderiam resistir ao soberano se ele não os representasse 

como deveria. Portanto, apesar de parecer dizer que o representante apenas age dentro do limite 

da representação, a tese fundamental do filósofo inglês em relação ao representante não muda. O 

representante hobbesiano possui assim sempre um direito especial, mas nunca uma obrigação 

especial, portanto nunca pode ser responsabilizado pelas suas ações.   

O filósofo inglês torna assim inviável a possibilidade de resistência por parte dos súditos 

ao soberano, enquanto por outro lado todas as ações do soberano são consideradas sempre 

conformes a vontade dos súditos. Assim, em Hobbes não existe nenhuma possibilidade de limitar 

o representante. O representante hobbesiano é um representante total, que em todos os sentidos 

e em qualquer situação pode fazer o que quiser e vincular os representados com sua ação.  

Contudo, Pitkin, ciente da possiblidade de não enxergar esse “truque hobbesiano” alerta 

na sua crítica à teoria hobbesiana que existe de fato a possibilidade de pensar que a teoria 

hobbesiana fundamenta uma democracia, devido ao rigorismo intelectual a partir de qual ela é 

construída principalmente, a construção do soberano-representante apresentada como o resultado 

 
22 PITKIN, The concept of Representation, p. 14 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 110 : : : 
 

de um consentimento de cada indivíduo, que se aparenta ao mandato concedido aos representantes 

do povo nos Estados democráticos modernos. Assim a representação hobbesiana seria, de acordo 

com Pitkin, um truque, isto é uma aparência, que o próprio autor teria descartado pelo conjunto 

da sua obra. Pois apesar do representante-soberano seja resultado de um consentimento de todos, 

o poder que lhe concedido, sem obrigação de consultar os desejos de seus súditos e sem deveres 

para com eles (tirando o de zelar pela sua vida) como o quer Hobbes, não se encaixa em nenhuma 

das nossas compreensões modernas de representação ou governo representativo.  

A representação funciona assim de acordo como Pitkin no conjunto da obra, hobbesiana 

mais como um objeto de persuasão do que uma teoria à procura de uma repercussão política real. 

A preocupação de Hobbes parece não ser instituir um representante do povo, mas buscar um meio 

para suprir “a incapacidade do povo de dar ao seu soberano poder suficiente para aterrorizá-lo até 

a conformidade” 23. Hobbes foca em um problema formal que é a necessidade de alistar as 

capacidades dos cidadãos para uma ação política positiva ou ainda o problema da participação e 

os motivos de obediência e de cooperação com um governo.  O objetivo do filósofo inglês é criar 

uma união duradoura a partir de uma multidão de homens separados com vontades conflitantes24. 

O que importa para Hobbes é o problema real de criação de consenso político, a solução pacífica 

de disputas e o desenvolvimento da comunidade, a diferença prática entre ser governado por um 

próprio representante e ser governado por alguma outra autoridade25.  

Seguindo uma linha de raciocínio parecido de Pitkin, autores como Urbinati e Manin26 

também descartam a possibilidade de atribuir o caráter democrático ao pensamento do filósofo 

inglês, por legitimar um poder absoluto, e enfraquecedor do povo.  

O filósofo inglês, para ambos, usa a representação não para criar um governo que fosse 

representativo das opiniões das pessoas ou que prestasse contas a elas. Neste sentido, a melhor 

maneira de entender a teoria do filósofo inglês, seria, segundo ambos a desassociar da tradição da 

representação política. Porque essa teoria não cria um representante de verdade, isto é, um governo 

que tenha o consentimento do povo e seja autorizado pelos eleitores, ao contrário, é uma forma 

de dar ao Estado soberano um poder absoluto. Porque a representação eleitoral, ou pelo menos 

desde o século XVIII, com a revolução americana, optou pela ruptura clara com o absolutismo, e 

tornou-se assim uma porta aberta para a transformação democrática do governo. Aliás, para esses 

dois pensadores, a teoria hobbesiana não teria tido repercussão histórica de grande relevância em 

nenhum governo moderno, justamente por causa desta sua dimensão absolutista. Mas o que 

podemos tirar desta discussão? 

Essa discussão reforça antes de tudo a dimensão paradoxal e problemática da 

representação política, e o papel que Hobbes teve neste sentido. A representação política é uma 

dimensão importante do pensamento político moderno, porém, não sabe até onde ela pode ser 

chamada de democrática ou não.  Portanto, acreditamos, que enxergar a atualidade da teoria do 

nosso autor a partir da questão da democracia não parece adequado para tirar proveito desta teoria 

para uma questão tão importante para atualidade, que é a representação política.  

 
23 Cf. PITKIN, The concept of Representation, p.35. 
24 Cf. PITKIN, The concept of Representation, p.35. 
25 Cf. PITKIN, The concept of Representation, p.35 
26 LANDEMORE, “Is representative democracy really democratic?”. Interview of Bernard Manin and Nadia Urbinati 
- New York, April 10, 2007, Books and Ideas, 31 March 2008. ISSN: 2105-3030. URL: https://booksandideas.net/Is-
representative-democracy-really-democratic.html 
 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 111 : : : 
 

Essa importância é confirmada, aliás, por ambas das partes, seja defensores de Hobbes 

democrático ou defensores de um Hobbes antidemocrático. De fato, os defensores de um Leviatã 

antidemocrático apesar de apontar os poderes absolutos concedidos por Hobbes ao seu soberano 

como argumento decisivo para lhe recusar o caráter democrático, não conseguem lhe negar o 

protagonismo naquilo que se tornou uma caraterística da democracia moderna: a representação 

política. Neste sentido, ao invés de partir da questão se a teoria de representação hobbesiana é 

democrática, para falar da sua atualidade, acreditamos que seria melhor focar no que essa teoria 

contribui para a compreensão política da representação.  

A questão de saber se a representação hobbesiana é democrática ou não, nos parece 

anacrônica. Pois, a democracia e a representação não foram desde sempre ligadas. Essa fusão 

aconteceu de fato, aos poucos, e se formalizou anos depois de Hobbes ter formalizada a sua teoria. 

A teoria hobbesiana vai além da prática democrática da representação. Neste sentido, ao invés de 

discutir o seu caráter democrático para confirmar ou rejeitar a sua atualidade, é mais proveitoso 

discutir a contribuição desta teoria para o entendimento do que a representação política, uma 

noção muito importante para contemporaneidade. Orientando assim a discussão, teremos mais 

elementos para analisar a crise da representação política, e talvez encontrar pistas de soluções 

também.  

Hobbes é pioneiro da reflexão moderna sobre a representação política. O filósofo inglês 

pela sua teoria tornou possível pensar a política tendo os indivíduos como protagonistas. Hobbes 

articula a partir da sua teoria a questão da participação da vida pública do indivíduo, sem abrir mão 

das suas preocupações particulares. Neste sentido, diante de um cenário político em que se fala 

cada mais em crise da representação, a teoria hobbesiana se mostra importante para entender a 

crise presente a partir da sua genealogia, isto é, a origem da evolução desta noção na modernidade. 

Pois “se há uma “crise” - que não pode ser contestada - sua natureza, seus componentes e sua 

genealogia, sem dúvida, requerem ser questionados além (ou abaixo) da evidência de que está 

pronta”27.  

Se no absolutismo de Hobbes parece haver, entre súditos e soberano, demasiada diferença 

para a identidade que há, e demasiada identidade para a diferença que há, parece também que essa 

identidade é, ou deve ser, a mais forte, e que ela triunfará “naturalmente” na ideia democrática 

segundo qual a vontade do representante não pode ter outro fim que não seja a maior coincidência 

possível com a vontade de povo. Portanto, talvez vendo a teoria do nosso autor de outro modo, 

entenderíamos que as dificuldades da posição de Hobbes nos surgiram dificuldades de concepção 

democrática que, sem a primeira, não veríamos.28 Em outros termos, apesar da limitação desta 

teoria, ela não é para tanto inútil para as questões de representação nas democracias 

contemporâneas.  

Os limites da teoria hobbesiana comparada com as teorias democráticas estão mais ligados 

ao fato de que Hobbes considera a democracia um sistema de governo fraco, no que diz respeito 

à representação pela ausência da possibilidade para os indivíduos terem opinião contrária ao do 

soberano. O que podemos chamar hoje de liberdade de expressão. Porém, é importante lembrar 

que a teoria política não nega aos cidadãos direitos individuais iguais encontramos na concepção 

liberal da democracia, entre eles, podemos citar a liberdade de posse, de reunião, de organização. 

Hobbes é, neste sentido, sem dúvida um dos pensadores que mais fez para esclarecer a 

 
27 D’ALLONNES, “Les paradoxes de la représentation politique”, §1. 
28 Cf. MANENT, A história intelectual do Liberalismo, p.60. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 112 : : : 
 

característica central da representação política moderna, ao deixar de entender a representação 

como uma mera “representar” conceituando como sinônimo de “agir por” por meio da 

autorização.  

Hobbes não nega, também, na sua concepção da democracia, a possibilidade de ter um 

governo em que o povo tem e exerce a soberania. A democracia é apresentada como umas das 

três possibilidades existentes para formação e o governo do corpo político. Ou seja, a sua oposição 

à democracia não traduz uma rejeição essa forma de governar. O que nosso autor parece expressar 

um receio desta forma se deteriorar ao decorrer do tempo.  

Neste sentido, podemos entender, as críticas hobbesianas à democracia (mesmo que ele 

não diga isso) como uma alerta para enxergarmos as dificuldades relativas à democracia. Mas isso, 

só podemos enxergar a partir de uma leitura reversa da teoria hobbesiana. Por exemplo, só 

podemos afirmar que o que Hobbes enxerga como possibilidade de instabilidade em um governo 

democrático não traduz necessariamente a fraqueza deste sistema, ao contrário, é um sinal que não 

existe nenhuma democracia perfeita, por isso devemos sempre zelar para ela, se demos um salto 

na visão que temos do nosso autor.   

Na mesma linha, os ataques as democracias contemporâneas, como é o caso do Brasil, a 

crise da representação, muitas vezes citadas como justificativas para atacar as instituições 

democráticas ou desqualificá-las, podem serem enxergadas como uma confirmação triste da leitura 

hobbesiana da democracia, quando temia instabilidade em um governo democrático.   

Todavia, se invertemos a leitura hobbesiana, para além do nosso preconceito em relação 

ao seu pensamento político, essa leitura negativa da democracia pode se revelar positiva. Porque 

ela vai nos ajudar nos atentarmos às ações que são perigosas à democracia, como a questão de 

desistência de cidadãos de participar às decisões públicas, levando a democracia aos poucos, a se 

tornar uma monarquia ou aristocracia, visto por Hobbes na sua qualificação da democracia como 

um governo instável. Se para Hobbes essas questões são inerentes à democracia, e por isso ela não 

é um sistema de governo confiável, para nós, isto pode servir de alerta para melhorar à democracia.   

Como podemos constar, a questão da representação em Hobbes não se reduz apenas ao 

processo eletivo.  Está claro no pensamento do filósofo inglês que a representação não é uma 

simples delegação. Quando os indivíduos contratam em si e se dão um representante soberano, 

eles se auto constituem. E esta autoconstituição não é uma simples atribuição, muito menos uma 

renúncia. Os indivíduos que “autorizam” o soberano a agir em seu nome não apenas conferem 

autoridade a ele. Eles continuam sendo o autor da peça em que o soberano é o ator.  A referência 

à metáfora teatral mostra claramente que a “representação” tem uma profundidade que vai além 

da simples transferência ou delegação, ainda mais, não pode se esgotar no processo eletivo. Assim, 

por conter elementos para questionarmos a natureza, os componentes e a genealogia da 

representação, a teoria do nosso autor se torna ainda mais atual. 

Nas democracias modernas, de fato, o povo detém a soberania e o poder é exercido em 

seu nome. Em outro termo, o povo constitui o núcleo principal ao torno de qual a comunidade se 

significa e se organiza. Contudo, a dificuldade da identidade deste povo ainda é um problema a ser 

resolvido. Como observa Myriam, a imagem do povo só se atualiza por meio de representações 

diversas e mesmo conflitantes (o proletariado, a nação ou mesmo a etnia ou a “raça”). Assim como 

o poder não pode se materializar na pessoa de seus detentores, o povo - se o considerarmos como 

uma unidade substancial e inequívoca – parece não existir. A pergunta, portanto, a ser feita seria 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 113 : : : 
 

pode ainda haver, nessas condições, uma “figuração” da comunidade na forma de representação?29 

O que coincide com a preocupação hobbesiana.   

Neste sentido, os dois sentidos do verbo “representar” se entrelaçam: fazer presente algo 

ausente e / ou fortalecer, intensificar a presença, corporificar a comunidade política.  De fato, em 

Hobbes está claro que a coisa “ausente” supostamente tornada presente pela representação 

(nomeadamente o povo, a comunidade política) não precede o pacto pelo qual é instituída: não se 

trata, portanto, de representar algo que já existe. Em Hobbes não é o povo que é representado. O 

povo só passa a existir depois da representação última análise.  

A teoria hobbesiana assume assim o processo de desmaterialização do poder, típico da 

modernidade, ao defender que o Soberano não incorpora, mas representa. Mas se a representação 

moderna vai na direção de uma desencarnação, a questão de sua eficácia simbólica é então 

recolocada. É como se Hobbes houvesse posto a nu as consequências irreversíveis de uma 

concepção natural da formação do corpo político desaparecida para sempre em uma modernidade 

condenada a um processo de desencarnação do poder.  Não podemos, portanto, compreender 

alguns dos problemas atuais relativos à representação política sem entender seu enraizamento neste 

longo processo de desincorporação (ou desencarnação) e de distanciamento de todas as raízes 

naturais (na natureza) da comunidade política.  Em outro termo, não pode entender à crise atual 

da representação nas democracias modernas, sem se referir ao nosso autor.  

 

Referências bibliográficas  
 

ALONSO, Sonia. Et alii., The Future of the Representative Democracy. Cambridge University Press, 

2011. 

D´ALLONNES, Myriam Revault. “Les paradoxes de la représentation politique”, 

https://www.cairn.info/journal-etudes-2013-12-page-629-638. 

HOBBES, Thomas. Leviatã. TUCK, Richard (Org.). Trad. Eunice Ostrenky. São Paulo: Martins 

Fontes, 2014. 

______. Do Cidadão. Trad. Renato Janine Ribeiro. São Paulo: Martins fontes, 1998.  

______. Elementos da Lei. Trad. Bruno Simões. São Paulo: Martins Fontes, 2019.  

JANINE RIBEIRO, Renato. A Marca do Leviatã. 2ª ed. São Paulo: Ateliê Editorial, 2003. 

______. A Democracia. LeLivros.site.  Disponível em https://lelivros.love/book/baixar-livro-a-

democracia-renato-janine-ribeiro-em-pdf-epub-e-mobi-ou-ler-online/ 

JAUME, Lucien. Hobbes et l’État représentatif moderne. Paris: PUF, 1986.  

LANDEMORE, Hélène “Is representative democracy really democratic?” Interview of Bernard 

Manin and Nadia Urbinati - New York, April 10, 2007, Books and Ideas, 31 March 2008. ISSN: 

2105-3030. URL: https://booksandideas.net/Is-representative-democracy-really-democratic.html 

 
29 D´ALLONNES, “Les paradoxes de la représentation politique”, p. 638. 

https://www.cairn.info/journal-etudes-2013-12-page-629
https://lelivros.love/book/baixar-livro-a-democracia-renato-janine-ribeiro-em-pdf-epub-e-mobi-ou-ler-online/
https://lelivros.love/book/baixar-livro-a-democracia-renato-janine-ribeiro-em-pdf-epub-e-mobi-ou-ler-online/
https://booksandideas.net/Is-representative-democracy-really-democratic.html


 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 114 : : : 
 

MANENT, Pierre. História Intelectual do Liberalismo, trad. Jorge Costa. Lisboa: edições 70, 2018. 

PITKIN, Hanna Fenichel. The concept of Representation. California: The Regents of the University of 

California, 1972. 

RUNCIMANN, David. “Hobbes’s theory of representation: anti-democratic or proto-

democratic?” In: SHAPIRO, STOKES, WOOD, KIRSHNER (Ed.). Political Representation, p.15-

16. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 115 : : : 
 

Uma defesa do método skinneriano contra a crítica de Matthew 

Kramer sobre o conceito de “Liberdade” no pensamento de Thomas 

Hobbes  

Gustavo Ceneviva Zuccolotto1 
 

Resumo: Nos deteremos aqui sobre a crítica de Matthew Kramer em relação à interpretação de Quentin 

Skinner sobre o conceito de “liberdade” em Hobbes contida em seu artigo “On the Unavoidability of 

Actions: Quentin Skinner, Thomas Hobbes, and the Modern Doctrine of Negative Liberty” (2001)2. Nele, 

Kramer trata do então crescente interesse do projeto intelectual de Skinner pelo pensamento hobbesiano, 

algo já evidenciado desde a publicação de seu livro Liberdade Antes do Liberalismo (1998). Kramer toma como 

referência central de sua resposta o artigo de Skinner intitulado “Thomas Hobbes on the Proper 

Signification of Liberty”, criticando a sua posição e contrastando com algumas de suas próprias ideias sobre 

“liberdade” e “não-liberdade”. Através dessas considerações, Kramer reavalia a noção da liberdade em 

Hobbes, tomando-a como o protótipo liberal da liberdade negativa por excelência, demonstrando assim os 

supostos equívocos contidos na interpretação de Skinner sobre ela. Buscamos defender aqui, contudo, que 

a proposta interpretativa de Kramer carece da devida fundamentação metodológica que correlaciona o 

neorrepublicanismo de Skinner no campo da filosofia política com certos princípios oriundos de sua 

historiografia que não são devidamente considerados pelo primeiro. A sua crítica estaria, assim, 

comprometida por uma abordagem desconectada do pensamento e das intenções de Hobbes enquanto um 

agente político inserido em um determinado contexto linguístico e social, quadro que seria posteriormente 

resgatado de maneira primorosa por Skinner em seu estudo Hobbes and Republican Liberty (2008). 

Palavras-chave: Neorrepublicanismo – Liberalismo – Hobbes – Liberdade 

A defence of the skinnerian method against Matthew Kramer’s critic under the 
concept of “Liberty” on Thomas Hobbes’s thought  

Abstract: We lean over Matthew Kramer’s critic about Quentin Skinner’s interpretation of the concept of 

“liberty” in Hobbes that accounts in his article “On the Unavoidability of Actions: Quentin Skinner, 

Thomas Hobbes, and the Modern Doctrine of Negative Liberty” (2001)3. Here, Kramer discusses the 

growing interest of Skinner’s intellectual project at that time about hobbesian thought, something already 

evidenced since the publication of his book Liberty before liberalism (1998). Kramer takes as central 

reference of his response Skinner’s article entitled “Thomas Hobbes on the proper signification of Liberty”, 

criticizing his position and contrasting with some of his own ideas about “freedom” and “unfreedom”. 

Through these considerations, Kramer revalues the notion of “liberty” in Hobbes, taking it as a liberal 

prototype of negative freedom for excellence, envicing thus the supposed misconception that Skinner’s 

interpretation carries about it. We look to defend here, however, that Kramer’s interpretative proposal lacks 

the due methodological fundamentals that relates Skinner’s neo-republicanism in the field of political 

philosophy with certain principles from his historiography that are not properly considered by the first. His 

criticism would be, thereby, compromised by an approach disconnected from the thought and intentions 

of Hobbes as a political agent inserted in a determined linguistic and social context, a framework that would 

be after rescued in an exquisite manner by Skinner in his study Hobbes and Republican Liberty (2008). 

Keywords: Neorepublicanism – Liberalism – Hobbes – Liberty 

 
1 Mestrando pelo departamento de ciência política da FFLCH/USP sob orientação do professor Dr. Patrício Tierno. 
E-mail: gustavocene@gmail.com 
2 O artigo de Kramer, publicado em 2001, trata-se do excerto de um capítulo do livro posteriormente lançado 
intitulado The Quality of Freedom, onde ele debate, entre outras coisas, algumas das questões levantadas em decorrência 
do avanço do “neorrepublicanismo” realizado por Pettit, Skinner e outros autores na virada do século XXI. 
3 Kramer’s article, published in 2001, is the excerpt of a chapter from the book after published entitled The Quality of 
Freedom, where he discusses, among other subjects, some of the questions raised due to the advance of neo-
republicanism promoted by Pettit, Skinner and other authors at the beginning of the XXI century. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 116 : : : 
 

A defesa teórica e historiográfica da liberdade republicana, a partir de uma acepção negativa 

da liberdade promovida pelo neorrepublicanismo, suscitou reações diversas no debate intelectual. 

Essa defesa trazia uma contundente crítica à certa noção de liberdade que seria herdada do 

liberalismo e dominante na contemporaneidade, o que contribuiu para despertar novos ânimos 

entre os chamados “liberais”, levando a emergência de autores com abordagens, por assim dizer, 

até mesmo mais “heterodoxas” em relação à tradição liberal que, em geral, se associou com 

paradigmas e ênfases utilitaristas. São os autoproclamados defensores de uma “teoria pura da 

liberdade negativa”4, que têm lugar no final da década de 90 e primeiras décadas do século XXI 

através de nomes como Ian Carter e Matthew Kramer. Tais autores buscam, de diferentes modos, 

imputar às raízes hobbesianas uma concepção fundamentalmente negativa de liberdade, alegando 

não haver nada de distintivo no entendimento republicano sobre ela, sendo, portanto, fictício o 

contraste e a “rivalidade” que a sua corrente contemporânea reivindicaria em relação ao 

liberalismo; de modo que tal concepção poderia ser enquadrada dentro da própria “teoria pura da 

liberdade negativa” conforme elaborada por esses mesmos autores. 

Aqui, nos deteremos sobre alguns aspectos específicos do debate entre Quentin Skinner e 

Matthew Kramer, a partir da crítica contida ao primeiro em seu artigo “On the Unavoidability of 

Actions”. O artigo de Kramer, publicado em 2001, trata do excerto de um capítulo do livro 

posteriormente lançado, The Quality of Freedom (2003), onde ele debate, entre outras coisas, algumas 

das questões levantadas em decorrência do avanço do “neorrepublicanismo” realizado por Pettit, 

Skinner e outros autores na virada do século XXI. Nesse texto, ele trata da análise skinneriana da 

obra de Hobbes, tomando como referência central de sua crítica o artigo de Skinner intitulado 

“Thomas Hobbes on the Proper Signification of Liberty” (1990)5, também após a publicação do livro 

Liberdade Antes do Liberalismo (1998). Kramer critica a posição de Skinner, “tanto filosoficamente 

quanto exegeticamente”, contrastando com algumas das suas próprias ideias sobre “liberdade” e 

“não-liberdade”. Com isso, ele reavalia a noção da liberdade em Hobbes como o protótipo da 

liberdade negativa por excelência, assim como os supostos equívocos contidos na interpretação de 

Skinner sobre ela.6 

Em seu artigo, Kramer rebate a alegação de Skinner de que os teóricos da liberdade 

negativa teriam se distanciado das raízes hobbesianas ao não considerarem adequadamente como 

importante implicação dessa concepção de liberdade a perda da mesma em situações nas quais 

alguém fosse coagido a realizar uma determinada ação. A sua ênfase está na própria ideia de “não-

liberdade”, visto que ela parece não ter sido suficientemente elucidada pelos neorrepublicanos, que 

aplicariam igualmente tal ideia tanto às instâncias de renúncia da ação (ou omissão), quanto às da 

própria realização da ação.7 Para isso, faz-se necessário compreender alguns aspectos da teoria da 

liberdade esboçados por Kramer a partir do uso de dois postulados – F (freedom) e U (unfreedom). 

Em seu postulado F, o autor retoma a diferença fundamental entre “liberdade” e “poder” já tratada 

por Berlin, afirmando que um agente é livre para determinada ação se, e somente se, ele é capaz 

de realizar aquela ação. Não podemos afirmar, por exemplo, que alguém doente, que não consegue 

sair da cama pela condição de saúde agravada, não seria “livre” para isso, mas apenas que carece 

de poder intrínseco para tal. Já em seu postulado U, Kramer afirma que um agente deixa de ser 

 
4 Tradução livre: Pure Negative Liberty Theory. 
5 SKINNER, “Thomas Hobbes on the Proper Signification of Liberty: the Prothero Lecture”. 
6 KRAMER, “On the Unavoidability of Actions”, p. 315. 
7 KRAMER, “On the Unavoidability of Actions”, p. 317. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 117 : : : 
 

livre quando é impedido de exercer determinada ação pelos atos ou omissões relevantes de outrem, 

sem os quais ele conseguiria fazê-lo.  

Kramer ainda parece distinguir entre duas “dimensões” da liberdade e da não-liberdade: a 

“liberdade ou não-liberdade geral”, como aquela pela qual geralmente dizemos “de um indivíduo 

ou de um Estado livre”8, podendo ser concebida como o contexto no qual se assegura a própria 

condição da liberdade; e a “liberdade ou não-liberdade particular”, como o conjunto limitado de 

oportunidades de que um agente dispõe para o exercício de atos particulares que existem em 

condições particulares e que estão sujeitos a processos particulares.9 Por mais que a liberdade geral 

de alguém possa resultar severamente restringida pela impossibilidade física, causada pelo 

impedimento ou omissão relevante de outro(s) agente(s) em sua ação, a instância da omissão 

enquanto possibilidade física (capacidade) de escolha estará sempre presente em toda e qualquer 

ação particular.10 Alguém escravizado, por exemplo, seria sempre livre para não realizar alguma 

ação ordenada por seu senhor, ainda que isso possa lhe trazer dor ou até mesmo custar-lhe a 

própria vida, acarretando na perda completa de sua liberdade geral e de suas liberdades particulares.  

Segundo Kramer, além de Skinner não ressaltar o devido papel da omissão na teoria 

hobbesiana, sua leitura incorreria em erro ao atribuir à noção da voluntariedade dos movimentos 

corpóreos, conforme ele a interpreta, a prerrogativa da ação livre em Hobbes. Para tratar da ideia 

de movimentos voluntários, Kramer recorre a um trecho de Os Elementos da Lei, onde Hobbes 

define os movimentos voluntários, involuntários e mistos.11 Assim embasado, ele se utiliza do 

conceito de “volição” (volition) como terminologia mais adequada para compreender a 

voluntariedade hobbesiana enquanto condição da própria agência que origina o movimento livre 

da ação12, redimindo com isso a identificação entre Hobbes e toda uma tradição de teóricos da 

“liberdade negativa pura” criticada por Skinner13. 

Skinner teria se equivocado, portanto, ao atribuir a Hobbes a ideia de que alguém possa 

ser fatalmente coagido a realizar alguma ação sem qualquer liberdade para evitá-la. 

Independentemente das consequências, a omissão seria sempre passível de escolha na medida em 

que é invariavelmente uma possibilidade física de um corpo que age. Esse é o ponto central em 

torno do qual gravita a crítica de Kramer, concluindo com a sugestão de que Skinner, ao focar na 

 
8 KRAMER, “On the Unavoidability of Actions”, p. 319. 
9 KRAMER, “On the Unavoidability of Actions”, p. 317. 
10 Segundo Kramer, “When seeking solely to as certain whether a person holds some particular liberty, we should not 
allow ourselves to be distracted by the nature of the context within which that liberty is held – a context that may 
involve the choking off of virtually all of the person’s other liberties.” (KRAMER, “On the Unavoidability of Actions”, p. 
319). 
11 KRAMER, “On the Unavoidability of Actions”, p. 324. 
12 “(…) Hobbes did indeed divide actions into the ‘voluntary’ and the ‘involuntary’, but his distinction was really 
between volitional bodily movements (actions properly so called) and non-volitional bodily movements.” (KRAMER, 
“On the Unavoidability of Actions”, p. 324). 
13 “As has been stated, Hobbes’s distinction between voluntary and involuntary actions is essentially the same as my 
distinction between actions and non-volitional bodily movements. Hence, when the modern negative-liberty theorists 
cite Hobbes in connection with the latter distinction, they are entirely justified in doing so. To be sure, all or most of 
them join me in seeing volitionality as an indispensable element of any action, and thus they opt for my parlance – or 
something closely akin to it – in preference to Hobbes’s pattern of usage. That is, they subscribe to the view that the 
bodily movements designated by Hobbes as ‘involuntary actions’ should not be characterized as ‘actions’ at all. 
Accordingly, those theorists do not accept that there ever arises a situation in which somebody ‘is tied or bound to 
act in such a way that he cannot forbear from acting’. Nevertheless, the lack of accordance between their position and 
that of Hobbes on this point is only at a superficial level of terminology. There is no non-trivial substantive divergence 
between them. By failing to take full account of changes in philosophical discourse over the past few centuries, Skinner 
has presumed to detect a substantive disagreement where none in fact exists”. (KRAMER, “On the Unavoidability of 
Actions”, p. 325). 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 118 : : : 
 

liberdade como um “status legal” da pessoa nas condições jurídicas de escravo e homem livre, 

parece misturar a “liberdade normativa”, que é a liberdade permitida por normas de autoridade 

(como leis ou princípios morais), com a “liberdade não-normativa”, que é simplesmente o fato 

físico de não-restrição externa relevante ao movimento de um corpo, cuja referência central, como 

vimos, seria a própria concepção hobbesiana de liberdade.14 

Skinner responderá algumas das críticas dos teóricos da liberdade negativa pura em um 

artigo, “Freedom as the Absence of Arbitrary Power”, publicado em 2005 no livro Republicanism 

and Political Theory15, onde tratará especificamente dos apontamentos de Kramer. Skinner procede 

pelo ponto de partida desses mesmos teóricos, que se daria através de uma “rigorosa análise do 

conceito de ação livre”, rejeitando a alegação tipicamente liberal de que uma das formas de limitar 

a liberdade de alguém seria coagindo a sua vontade.16 No clássico exemplo utilizado por Hobbes, 

do assalto na estrada onde um ladrão intimida o viajante fazendo-o ter que decidir entre o seu 

dinheiro ou sua vida, esses teóricos sustentariam que a vítima aí se encontra de fato diante de uma 

escolha livre entre dois bens, não avaliando adequadamente a perda da liberdade mediante uma 

ameaça que é tomada enquanto não-interferência direta. Segundo Skinner, Kramer consideraria 

uma interferência apenas na medida em que uma opção viável fosse realocada por força de outrem, 

removendo um objeto de “escolha hipotética” – o que, no exemplo citado, seria manter tanto a 

propriedade, quanto a vida. Ele objeta, ainda, que tal opção não seria meramente “hipotética”, mas 

sim um objeto de escolha antes efetivamente existente agora removido pela ação do ladrão17, 

afirmando com isso que “The significance of these considerations is that Kramer´s associated 

contention that the situation is one in which your freedom is reduced, but without any act of 

interference taking place, appears not to hold good”18. 

Além da crítica no que se refere à concepção de liberdade sustentada pelos teóricos da 

“liberdade negativa pura”, Skinner também julga que tais teóricos interpretaram mal a liberdade 

republicana ao não se darem conta das diferenças mais significativas que a distingue das noções 

liberais e de matriz hobbesiana em geral. Isso se evidenciaria pela insistência em tratar a relação 

entre “dominação” e “perda da liberdade” em termos quantitativos ou probabilísticos, no qual o 

grau de não-interferência do senhor equivaleria ao grau de liberdade do escravo, de modo que a 

falta de liberdade do segundo dependeria apenas da contínua necessidade em se tomar medidas 

para evitar as represálias do primeiro. Não perceberiam, assim, a condição propriamente existencial 

do escravo que nunca está livre da vontade arbitrária, de modo que toda a sua conduta e suposta 

liberdade que nutre acabam por refletir, na verdade, a tolerância do senhor que pode sempre 

intervir. Desse modo, ele está condenado a uma vida de incertezas, ajustando o seu 

comportamento em referência a um poder arbitrário cuja vontade escapa ao seu próprio 

conhecimento e consentimento, destruindo assim a liberdade deste que lhe é submetido.  

Alguns anos depois, em 2008, Skinner publicaria um vigoroso estudo intitulado Hobbes e a 

Liberdade Republicana, no qual, de modo mais primoroso, aplica o seu método em vista de uma 

reconstituição genealógica do conceito de “liberdade” em Hobbes. O autor analisa e compara as 

posições, o vocabulário e as ideias presentes no conjunto de textos que, em pouco mais de uma 

 
14 KRAMER, “On the Unavoidability of Actions”, p. 328 - 329. 
15 LABORDE, C e MAYNER, J, Republicanism and Political Theory, onde foram publicadas as réplicas de Skinner por 
meio do artigo “Freedom as the Absence of Arbitrary Power”, 2005. 
16 SKINNER, “Freedom as the Absence of Arbitrary Power”, p. 94. 
17 SKINNER, “Freedom as the Absence of Arbitrary Power”, p. 95. 
18 SKINNER, “Freedom as the Absence of Arbitrary Power”, p. 96. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 119 : : : 
 

década, marcam as publicações dos escritos políticos de Hobbes em relação às circunstâncias 

políticas vivenciadas na Inglaterra. Para isso, ele adapta o seu método do “contextualismo 

linguístico” a fim de interpretar os escritos hobbesianos como “intervenções polêmicas nos 

conflitos ideológicos do seu tempo”19, cujo antagonismo aos chamados “autores democráticos”, 

geralmente defensores do Parlamento Rump contra a monarquia de Carlos I durante a guerra civil, 

o tornaria “o mais formidável inimigo da teoria republicana de liberdade”20, lembrando que 

“mesmo as mais abstratas obras de teoria política nunca estão acima da batalha; elas sempre são 

parte da própria batalha”21. Como ele declara seus objetivos neste estudo: 

 

(...) busquei mostrar como as sucessivas tentativas de Hobbes em dar conta da 

questão da liberdade humana estavam profundamente afetadas pelas reivindicações 

avançadas pelos autores radicais e parlamentaristas do período das guerras civis, e 

por seu sentimento da necessidade urgente de a eles replicar em nome da paz.22 

 

Skinner aborda as produções de Hobbes e seus principais interlocutores desde o início de 

sua formação humanista, na Universidade de Oxford, até as mudanças que ocorreram em suas 

preocupações intelectuais ao atuar como preceptor a partir da década de 1630. Travando contato 

com as experiências científicas realizadas por sir Charles Cavendish e realizando diversas viagens 

pela França e Itália, ele teria mergulhado no método embrionário das ciências naturais pós-

copernicanas. Assim, podemos compreender a origem da grande fonte de inspiração que permitiu 

a Hobbes derivar os princípios de sua teoria política da realidade singular do movimento e dos 

corpos. A sua concepção sobre a “liberdade”, contudo, não é unívoca ao longo de suas obras, 

como fora interpretada por autores dos mais diversos espectros ideológicos23. Segundo Skinner, 

ela teria sido desenvolvida, revisada e reformulada nas quatro diferentes “versões” de sua filosofia 

política, Os Elementos (1640), Do Cidadão (1642) e, por fim, onde definitivamente “apresentou pela 

primeira vez uma nova análise do que significava ser um homem livre em consciente oposição à 

consideração jurídica e republicana”24, as duas versões do Leviatã, em inglês (1651) e em latim 

revisado (1668). 

Deste modo, quando Kramer se utiliza de Os Elementos para criticar a leitura de Skinner 

sobre o conceito de “liberdade” em Hobbes, ele não se atenta às diferenças existentes entre este e 

o Leviatã, tomado até então como o principal referencial teórico para se pensar tal noção no autor. 

Expliquemos: primeiramente, Kramer se utiliza da ideia dos movimentos corporais “voluntários”, 

“involuntários” e “mistos” presente em Os Elementos, apenas substituindo o “voluntário” por 

“volitivo” a fim de contrapor Skinner e se utilizar de uma terminologia mais adequada ao 

vocabulário dos teóricos contemporâneos da liberdade negativa, ressaltando, com isso, a 

capacidade de omissão nas ações, conforme visto acima. Tomando o exemplo do prisioneiro 

levado por guardas que caminha para a prisão, Kramer considera essa ação como “mista”, na 

medida em que ela conteria elementos volitivos e não-volitivos. Para isso, ele explicita o seguinte 

 
19 SKINNER, Hobbes e a Liberdade Republicana, p. 14. 
20 SKINNER, Hobbes e a Liberdade Republicana, p. 13. 
21 SKINNER, Hobbes e a Liberdade Republicana, p. 14. 
22 SKINNER, Hobbes e a Liberdade Republicana, p. 13. 
23 Ver SOMMERVILLE, J. “Hobbes and Independency”. In: Nuove prospettive critiche sul Leviatano di Hobbes. Luc Foisneau e 
George Wright (orgs.). Milão, 2004, p. 155 – 73; PETTIT, P. Leviathan. Politics, Philosophy and Economics 4. 2005. p. 131 
– 51; COLLINS, J.R. The Allegiance of Thomas Hobbes. Oxford, 2005.  
24 SKINNER, Hobbes e a Liberdade Republicana, p. 13. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 120 : : : 
 

trecho do Capítulo 12 dos Elementos25, onde Hobbes afirma que “When a man is carried to prison 

he is pulled on against his will, and yet goeth upright voluntary, for fear of being trailed along the 

ground: insomuch that in going to prison, going is voluntary; to the prison, involuntary”26. Há, 

portanto, um elemento volitivo na medida em que o homem caminha “voluntariamente”, ainda 

que ele não deseje ir para a cadeia (elemento não-volitivo). Kramer rebate assim a consideração de 

Skinner de que haveria em Hobbes, sob qualquer circunstância que fosse (excluindo raríssimas e 

excepcionais situações hipotéticas)27, a completa ausência de voluntariedade (e, portanto, de 

liberdade) em uma ação na qual alguém fosse obrigado a realizar sob coação.  

Segundo Skinner, Os Elementos traz um contraste que carece de elucidação explícita por 

parte de Hobbes no conjunto do texto entre a distinção inequívoca de agir “sob coação” e “agir 

livremente” (como se faz presente no capítulo 23); e de que agir sob coação é, não obstante, agir 

voluntariamente (como observamos através do trecho mobilizado por Kramer, oriundo do 

capítulo 12).28 Portanto, Kramer estaria incorrendo em grave anacronismo ao identificar 

“voluntariedade” (característica da ação volitiva) e “liberdade” com base em um exemplo presente 

em Os Elementos e ainda atribuí-lo a Hobbes, posto que, no período em que se dedicou a escrevê-

lo, nem mesmo o próprio pôde afirmar isso. Além disso, Kramer parte de pressupostos mais 

explicitamente assumidos no período em que Hobbes escreve o Leviatã, onde definiria o medo 

como um dos “começos interiores” do movimento voluntário29, de maneira que “‘quando um 

homem atira seus bens ao mar por medo de que o navio afunde’, ele não apenas age 

voluntariamente, mas voluntariamente de maneira absoluta”30. Essa confusão seria derivada, 

portanto, de uma abordagem “não contextualista” por parte de Kramer ao interpretar os escritos 

de Hobbes, levando-o a incorrer em generalizações precipitadas sobre algumas de suas ideias, 

como que abstraídas fossem da luta política e do contexto linguístico no qual o autor se encontrava.  

Ainda em seu Do Cidadão, Hobbes argumenta, ao tratar do conceito de liberdade, que esta 

poderia ser retirada quer por impedimentos absolutos que impossibilitassem o exercício do poder 

de que dispomos à vontade, quer, também, por impedimentos arbitrários que inibissem a nossa 

própria vontade.31 Finalmente, no Leviatã, o conceito tipicamente republicano de “impedimento 

arbitrário” é completamente abandonado, de sorte que agora “liberdade” significa 

substancialmente “ausência de impedimentos externos”, ou seja, o movimento de um corpo 

desimpedido por algum obstáculo físico relevante. Nessa obra, Hobbes identifica a voluntariedade 

com a ação livre32, de tal modo que o medo acaba contando como uma entre outras paixões, causa 

dos apetites que nos levam a agir, não prejudicando em absoluto a voluntariedade ou a liberdade 

de alguém movido por ele33; de maneira que, no exemplo acima, o movimento do prisioneiro que 

caminha em direção a prisão seria caracterizado como “absolutamente voluntário”. 

Portanto, os únicos impedimentos externos que poderiam obstaculizar ações e minar a 

liberdade seriam as formas de coação propriamente corpóreas capazes de obstruir fisicamente o 

movimento de um outro corpo, não havendo qualquer consideração quanto à vontade que 

 
25 KRAMER, “On the Unavoidability of Actions”, p. 326. 
26 HOBBES. Elements, 71.12, 3. 
27 KRAMER, “On the Unavoidability of Actions”, p. 323. 
28 SKINNER, Hobbes e a Liberdade Republicana, p. 42. 
29 HOBBES, Leviathan, or the Matter, Forme & Power of a Common-wealth Ecclesiasticall and Civill, p.37. 
30 SKINNER, Hobbes e a Liberdade Republicana, p.132. 
31 SKINNER, Hobbes e a Liberdade Republicana, p. 126. 
32 SKINNER, Hobbes e a Liberdade Republicana, p. 133. 
33 SKINNER, Hobbes e a Liberdade Republicana, p. 132 – 134. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 121 : : : 
 

eventualmente se encontre submetida à uma relação social de poder arbitrário, aspectos que se 

associam às problemáticas centrais e identificam a liberdade republicana enquanto tal. Conforme 

Skinner explica: 

 

Um dos problemas em Os Elementos assim como em Do Cidadão fora a ausência de 

uma perspectiva clara sobre a relação entre possuir a liberdade de agir e possuir o 

poder de executar a ação em causa. Foi somente depois de Hobbes ter chegado a 

distinção entre impedimentos externos e limitações intrínsecas que conseguiu 

formular uma distinção correspondentemente clara entre liberdade e poder.34  

  

Um tópico importante que ilustra bem as diferentes ênfases e princípios teóricos entre as 

concepções republicanas de liberdade e as de matriz hobbesiana, também enunciado por Skinner, 

refere-se ao papel da “coerção” como uma doutrina da liberdade negativa.35 As reflexões que 

emergem ao considerarmos a relação entre a lei e a liberdade nos leva à análise dos pressupostos 

de uma concepção liberal de liberdade com ênfase na “escolha”, na qual a lei seria sempre um 

impedimento à liberdade; de uma concepção republicana com ênfase na “pessoa”, no status de 

“homem livre” como aquele que, por consentir com a lei, preserva sua liberdade ao estar 

submetido apenas a ela. Cabe, portanto, compararmos alguns conceitos-chave como “vontade”, 

“consentimento” e “liberdade”, termos que teriam sido intencionalmente remodelados em seus 

conteúdos por Hobbes a fim de contrapor-se às ideias tradicionalmente associadas ao 

republicanismo, buscando assim renovar as principais terminologias do debate em voga na época.36  

Os teóricos (neo)republicanos não tratariam a perda da liberdade simplesmente em termos 

da coerção de ações particulares qualquer que fossem, mas da presença do poder arbitrário como 

fonte dessa perda. Aqui, portanto, o constrangimento causado pela ordem que parte da mera 

vontade de um senhor37 não tem o mesmo significado que o constrangimento causado pelo Estado 

diante da inobservância da lei, na medida em que a lei consentida não é incerta para os que se 

submetem a ela, posto que ela mesma deve vigorar também pela vontade daqueles que são punidos 

por descumpri-la. Portanto, diferente das concepções ditas “liberais”, incluindo as de Carter e 

Kramer, o constrangimento que, em si, obstaculiza ou impossibilita escolhas e ações particulares, 

não necessariamente implica em uma afronta à liberdade. A conclusão é que, tentando tratar a 

liberdade republicana em “termos hobbesianos”, ainda que um corpo fosse fisicamente impedido 

de uma ação que atentasse contra a lei ou punido por realizá-la, ele manteria a sua liberdade caso 

essa lei fosse consentida, visto que o poder exercido sobre ele é o poder exercido sobre um 

“homem livre” independente da volição específica que o levou a cometer tal ilegalidade. 

Primeiro, no que se refere à noção de “vontade”, não há em Hobbes (pelo menos a partir 

do Leviatã, onde isso é mais evidente) qualquer antagonismo entre as paixões e a voluntariedade 

das ações; muito pelo contrário, ambos são complementares na medida em que “os antecedentes 

da ação são construídos sempre pelas paixões, todas as quais tomam a forma seja de apetites que 

 
34 SKINNER, Hobbes e a Liberdade Republicana, p. 129. 
35 SKINNER, “Freedom as the Absence of Arbitrary Power”, p. 97. 
36 SKINNER, Hobbes e a Liberdade Republicana, p. 15. 
37 Ainda que, na perspectiva da liberdade republicana, não seja efetivamente necessário o exercício do poder arbitrário 
para que haja perda da liberdade, dado que apenas sua presença e reconhecimento por parte daquele que lhe é 
submetido inibe e constrange a vontade, o que já implica perda da liberdade (ver SKINNER, “Freedom as the Absence of 
Arbitrary Power”, p. 95). 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 122 : : : 
 

nos levam a agir, seja de aversões que nos impedem de fazê-lo”38. Hobbes já se contrapõe, assim, 

a um certo “consenso filosófico” vigente desde a antiguidade de que a razão teria lugar de destaque 

na ação livre em oposição às paixões que, por sua vez, poderiam dominar a vontade; levando-o 

assim a abandonar o vocabulário humanista das “virtudes”. Aqui, a voluntariedade da ação de um 

corpo já o torna livre, posto que escolheu agir assim por vontade própria, ainda que movido por 

alguma paixão qualquer que seja.  

A partir dessa concepção de vontade, voltemo-nos à distância que jaz entre a teoria política 

hobbesiana e a “teoria neorromana dos Estados Livres”. Fazendo uso de nomenclaturas caras ao 

republicanismo, como de “homem livre” e “consentimento”, Hobbes afirma que é “igualmente 

possível viver como homem livre sob qualquer tipo de Estado”39, na medida em que para isso 

basta estar livre de interferência externa. Portanto, não importa se vivemos em um regime 

absolutista, no qual a vontade do soberano é fonte exclusiva da lei, ou em uma república popular 

de constituição mista, com o poder dividido em assembleias de representantes e cônsules eleitos 

como responsáveis por fazer as leis: a liberdade será mais ou menos minada a depender do grau 

de impedimento aos movimentos voluntários dos súditos causado pela obstrução física oriunda de 

uma autoridade externa (política) qualquer que seja.  

Além disso, todos os Estados podem igualmente ser denominados “Estados livres” na 

medida em que conferem proteção aos súditos, cujo pacto social que lhes originou teria sido fruto 

da escolha voluntária de tais indivíduos, antes membros de uma multidão desordenada que, pelo 

pleno gozo da liberdade natural (poder intrínseco), suscita o temor de uma vida sórdida, bruta e 

curta na guerra de todos contra todos.40 Associam-se, assim, motivados principalmente pelo medo 

que é a maior fonte da obediência política41, conferindo legitimidade ao poder soberano através de 

uma escolha livre (voluntária) movida por tal paixão. Conseguem, desse modo, preservar a 

liberdade natural na medida em que vivem sob os laços que formam a pessoa artificial do soberano 

enquanto aquele que atua em nome de todos os governados. Observamos, portanto, uma noção 

abrangente e inovadora da voluntariedade e do consentimento em Hobbes, possibilitando a ele 

concretizar o “grande golpe retórico” contra seus adversários, concluindo por “(...) sugerir que o 

clamor por liberdade promovido por toda a década de 1640 pelos autores republicanos e 

democráticos não chegou a ser mais que som e fúria, nada significando”42; e demonstrando que a 

liberdade tanto clamada por esses autores apenas pode ser assim reivindicada na medida em que 

eles já dispunham de liberdade para tal, ainda que vivendo sob um regime monárquico do qual 

tanto criticavam.  

Em oposição a esse modelo de consentimento e voluntariedade, a liberdade 

(neo)republicana problematiza os antecedentes da vontade, considerando como “agente” não 

aquele que simplesmente realiza uma ação volitiva, mas aquele cuja vontade é genuína e alheia a 

qualquer forma de coação causada por um poder arbitrário. Não se trata de negar a relevância das 

paixões na constituição da vontade, contudo, essa paixão específica, que é o medo suscitado pelo 

outro - em especial através de uma relação de dominação -, seria uma forma de coação 

 
38 SKINNER, Hobbes e a Liberdade Republicana, p. 44. 
39 SKINNER, “Freedom as the Absence of Arbitrary Power”, p. 191. 
40 SKINNER, “Freedom as the Absence of Arbitrary Power”, p. 148. 
41 Hobbes também modifica sua noção de “consentimento” ao longo de seus escritos, inclusive admitindo no Leviatã 
a possibilidade do consentimento conferido pelo reconhecimento racional do benefício de se instituir a autoridade 
política; contudo, estamos simplificando tal ideia a fins comparativos (ver SKINNER, “Freedom as the Absence of 
Arbitrary Power”, p. 151). 
42  SKINNER, Hobbes e a Liberdade Republicana, p. 191. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 123 : : : 
 

especificamente social e distinta do temor da natureza que faria, por exemplo, com que alguém 

jogasse seus bens ao mar por medo de que o barco afunde devido ao peso excessivo. A liberdade, 

assim, se daria antes da formação das escolhas e do agir, já estando presente na própria constituição 

da vontade que é derivada de um status pessoal socialmente reconhecido. Portanto, não se trata 

propriamente de uma “liberdade normativa”43, como Kramer dá a entender em seu artigo, mas sim 

de uma “liberdade subjetiva” e não física, visto que ela apenas existe (ou não) na dimensão 

psicológica da vida humana, sendo anterior a qualquer volição e ação; de modo que nem mesmo 

poderíamos caracterizar a “agência” propriamente dita de alguém que “agisse” sem ela.   

A exegese posta em prática por Kramer ao ler Hobbes parece incorrer em equívocos 

típicos de abordagens mais “internalistas” da História das Ideias, carregadas de interpretações que 

não levariam em conta o contexto e as intenções de Hobbes enquanto um agente politicamente 

circunstanciado. Ele também parece desconsiderar as contradições e rupturas teóricas, muitas 

vezes implícitas, que se fazem presentes em diferentes trechos do próprio texto em questão (como 

parece ignorar em Os Elementos), assim como quando em comparação com outros textos do autor 

(como no caso de Os Elementos e do Leviatã, que, como vimos, possuem definições distintas quanto 

ao conceito de liberdade). Buscando apreender um princípio comum derivado do pensamento de 

Hobbes que possa abranger toda essa diversidade de concepções que, como vimos, não se 

diferenciam simplesmente em detalhes, ênfases ou conclusões, mas em princípios, Kramer parece 

tratar da liberdade como uma questão perene, empiricamente objetiva e politicamente abstraída. 

Ainda que Kramer pareça estar correto ao enfatizar o papel da “omissão” na manutenção 

da liberdade na teoria hobbesiana da ação, sua insistência em tentar enquadrar a liberdade 

republicana dentro dos princípios de uma “teoria pura da liberdade negativa” parece ser vã, tanto 

inócua, quanto inconclusiva. As limitações de sua análise resultam, assim, em uma má 

compreensão do lugar de Hobbes na tradição do debate sobre a liberdade, tal como das devidas 

diferenças entre duas concepções de “liberdade” que não podem ser homogeneizadas em seus 

princípios ou simplesmente desprezadas em suas diferentes origens históricas. Enfim, a posição 

de Kramer parece contribuir para eclipsar ainda mais uma maneira de pensar que contrasta com 

as concepções liberais mais difundidas na atualidade, relegando a relevância que uma concepção 

alternativa, resgatada nas últimas décadas por robustas pesquisas no campo da História das Ideias, 

poderia oferecer enquanto fonte de inspiração com potencial ainda incipiente para reavaliarmos o 

significado da liberdade em nosso próprio tempo. 

 

Referências bibliográficas 

 

BARROS, Alberto. Ensaios sobre o Republicanismo Inglês. Novas Edições Acadêmicas, 2017. 

BERLIN, Isaiah. Four Essays on Liberty. Oxford: Oxford University Press, 1969. 

CARTER, Ian. A Measure of Freedom. Oxford: Oxford University Press, 1999. 

CONSTANT, Benjamin. Da liberdade dos antigos comparada à dos moderno”. In: Filosofia Política, 

Vol.2. Porto Alegre: LPM, 1985, p.9-25. 

 
43 Para uma reflexão sobre o caráter normativo da liberdade republicana, ver: LOVETT, Neorepublicanism: A Normative 
and Institutional Research Program, p. 11-29. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 124 : : : 
 

HOBBES, Thomas. Leviathan, or the Matter, Forme, & Power of a Common-wealth Ecclesiasticall and Civill. 

Richard Tuck (org.). Cambridge, 1996. 

______. Os Elementos da Lei Natural e Política. São Paulo: Martins Fontes, 2010. 

KRAMER, Matthew. On the Unavoidability of Actions: Quentin Skinner, Thomas Hobbes and 

the Modern Docrtrine of Liberty. Cambridge: Churchill College, 2001. 

______. The Quality of Freedom. Oxford: Oxford University Press, 2003. 

LABORDE, C. e MAYNOR, J. (ed). Republicanism and Political Theory. London: Blackwell 

Publishing, 2008. 

LOVETT, Frank. Neorepublicanism: A Normative and Institutional Research Program. The Annual 

Review of Political Science, n.12, 2009, p. 11-29. 

PETTIT, Phillip. Republicanism: a theory of freedom and government. Oxford: Oxford University Press, 

1997. 

______. “Keeping Republican Freedom Simple: On a Difference with Quentin Skinner”. In: 

Political Theory, 2002, v.30, n.3, p.339-356. 

POCOCK, John. Politics, Language, and Time. Chicago: University of Chicago Press, 1971. 

______. Political thought and history: essays on theory and method. Cambridge: Cambridge University 

Press, 2009. 

SILVA, Ricardo. “Liberdade e lei no neo-republicanismo de Skinner e Pettit”. In: Lua Nova, v. 74, 

2008, p. 151-194. 

SKINNER, Quentin. As fundações do pensamento político moderno. São Paulo: Companhia das Letras, 

1989. 

______. Liberdade antes do liberalismo. São Paulo: Unesp, 1998. 

______. Visions of Politics I: Regarding method. Cambridge: Cambridge University Press, 2002. 

______. “The idea of negative liberty: philosophical and historical perspectives”. In: Philosophy in 

History (ed. R. Rorty, J. Schneewind and Q. Skinner). Cambridge: Cambridge University Press, 

1984, p.193-221. 

______. “The republican ideal of political liberty”. In: Machiavelli and Republicanism (ed. Gisela 

Bock). Cambridge: Cambridge University Press, 1990, p.293-309. 

______. “A Third Concept of Liberty”. Prodeedings of the Bristish Academy, n.117, 2002, p.237-

268. 

______.  “Rethinking Political Liberty”. History Workshop Journal, n.61, 2006, p.156-170. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 125 : : : 
 

______. “Thomas Hobbes on the Proper Signification of Liberty: The Prothero Lecture”. In: 

Transactions of the Royal Historical Society, 12, 1990. 

______. The idea of negative liberty: Machiavellian and modern perspectives. Cambridge: Cambridge 

University Press, 2002, p. 186-212 

______. Hobbes e a Liberdade Republicana. São Paulo: Editora UNESP, 2010.  

______. Liberdade Antes do Liberalismo. São Paulo: Editora UNESP, 1998. 

______. “Freedom as the Absence of Arbitrary Power”. In: Laborde, C. Republicanism and Political 

Theory. London: Blaclwell Publishing, 2008, p. 83-101. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 126 : : : 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sidney Versus Rousseau: o espírito republicano 
 

Vital Alves1 

 

Resumo: O republicanismo é constituído de diversas matrizes, entre elas a matriz inglesa e a matriz 

francesa, às quais se vinculam os pensadores modernos Algernon Sidney e Jean-Jacques Rousseau 

respectivamente. Buscando uma provável relação teórica entre o autor inglês e o pensador de Genebra 

quanto à tradição republicana, o presente artigo promoverá um exame e quiçá uma reflexão acerca do 

“espírito republicano” em Sidney e Rousseau, assinalando as possíveis afinidades e divergências entre eles, 

embora sejam vinculados a diferentes matrizes. Para tanto, indaga-se: é possível constatar alguma relação 

teórica entre esses dois pensadores? Preliminarmente, julgamos que seja possível, sim, realizar tal 

constatação a partir de uma análise do “espírito republicano” presente sob as penas desses pensadores.  

Palavra-chave: Sidney – Rousseau – Matriz inglesa – Matriz francesa – Espírito republicano 

 
 

Sidney Versus Rousseau: the republican spirit 

 

Abstract: Republicanism is made up of several matrices, including the English matrix and the French matrix 

to which the modern thinkers Algernon Sidney and Jean-Jacques Rousseau, respectively, are linked. Seeking 

a probable theoretical relationship between the English author and the thinker from Geneva regarding the 

republican tradition, this article will promote an examination and perhaps a reflection on the “republican 

spirit” in Sidney and Rousseau, pointing out the possible affinities and divergences between them, although 

they are bindings to different matrices. Therefore, the question is: is it possible to verify any theoretical 

relationship between these two thinkers? Preliminary, we believe that it is possible, indeed, to make such a 

finding from an analysis of the “republican spirit” present under the penalties of these thinkers.  

Keywords: Sidney – Rousseau – English matrix – French matrix – Republican spirit  

 
1 Doutor em Filosofia – UFG e atualmente realiza Pós-doutorado no Departamento de Filosofia da FFLCH-USP. 
Membro do Grupo Interdisciplinar de Pesquisa Jean-Jacques Rousseau, do GT Rousseau e o Iluminismo e do Grupo 
de Estudos sobre Republicanismo (USP). 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 127 : : : 
 

Durante o período da modernidade, o republicanismo ocupa um espaço considerável nas 

discussões políticas e se apresenta em duas principais matrizes: a inglesa e a francesa. Uma forma 

viável de compreendermos a provável relação entre o republicanismo inglês do século XVII e o 

republicanismo francês do século XVIII pode ser realizada mediante uma avaliação de afinidades 

e divergências entre pensadores filiados a essas matrizes. Para viabilizar essa compreensão 

podemos recorrer a dois pensadores: Sidney e Rousseau. À primeira vista, julgamos admissível a 

assertiva de que existe uma provável relação teórica entre Sidney e Rousseau. Contudo, antes de 

analisarmos efetivamente essa provável relação, parece-nos apropriado efetivar, previamente, uma 

explanação específica sobre o republicanismo de Sidney, para, em seguida, cotejar o “espírito 

republicano” presente na reflexão do autor inglês com aquele observado sob a pena de Rousseau. 

Vejamos incialmente algumas ideias que compõem o pensamento de Sidney.  

 Escrito possivelmente entre 1681 e 1683, a obra Discourses concerning government2, de Sidney, 

se apresenta como uma refutação ao manuscrito Patriarcha, or the natural power of kings defended against 

the liberty of the people, de autoria de Robert Filmer, na qual encontramos uma “defesa do direito 

divino e natural dos reis e do governo absoluto”. A obra Discourses de Sidney, todavia, teve sua 

primeira publicação apenas no ano de 1698. Desditosamente a referida obra adquiriu visibilidade 

por um motivo funesto: foi utilizada para justificar a imputação da participação do autor em uma 

tentativa de conspiração contra Carlos II e seu herdeiro, o Duque de York, e serviu para condená-

lo à morte3. Consumado o suplício de Sidney, os manuscritos que compunham os Discourses foram 

organizados por John Toland e finalmente publicados em 1698. Na abertura dos Discourses, vê-se 

Sidney delimitando sua pretensão de analisar a doutrina do patriarcalismo4 presente na obra de 

Filmer, que se baseia no pressuposto da universalidade dos direitos dos reis cimentados nas leis 

eternas de Deus e da natureza “impostas à humanidade”.      

 Buscando marcar oposição à visão de Filmer de que a monarquia absoluta seria o único 

governo realmente legítimo, Sidney afirma que a concepção patriarcal de Filmer se inscreve como 

uma objeção à humanidade, na medida em que ambiciona solapar um princípio fundamental à 

própria humanidade, a qual o próprio Deus criou; trata-se do princípio da liberdade. Na percepção 

do pensador inglês, o homem é naturalmente livre e não pode se privar da liberdade, tampouco 

renunciá-la. Semelhante a essa percepção de Sidney, Rousseau em Du contrat social, assevera que o 

homem é naturalmente livre e que “renunciar à liberdade é renunciar à qualidade de homem”5. 

Retomando a Sidney, observa-se que, com a pretensão de disparar uma crítica contra a assertiva 

de Filmer de que o desejo de liberdade do homem foi a mola propulsora incipiente de sua ruína, 

o autor dos Discourses advoga que a sua noção de liberdade não se configura em uma licenciosidade, 

 
2 Doravante, vamos nos referir à essa obra apenas como “Discourses”.  
3 Em 1683, a carreira de Sidney sofreu uma interrupção devido à sua íntima ligação na articulação da estratégia 
fracassada de complô de “Rye House”, mediante a qual os whigs radicais planejaram assassinar Carlos II e seu 
respectivo sucessor. A ligação de Sidney, nessa articulação conspiratória era ratificada por uma única testemunha, Lord 
Roward. No entanto, não era o suficiente para condená-lo, posto que as regras da “Common Law” válidas na época 
fixavam a necessidade de pelo menos duas testemunhas para se efetuar uma sentença criminal. Após os agentes do 
regime de Carlos II vasculharem a residência de Sidney, encontraram os manuscritos de um texto político do escritor, 
que foi arrolado como prova de sua infidelidade à monarquia inglesa; com efeito, Sidney foi denunciado de maneira 
formal por participar da conspiração contra o rei, e, na sequência, sentenciado à morte. Os referidos manuscritos eram 
justamente os Discourses concerning government, marcados pela refutação completa ao Patriarcha, de Robert Filmer. Para 
uma compreensão mais ampla desse episódio, sugerimos as análises de: SCOTT, Algernon Sidney and restoration crisis, 
1677-1683, 2008; BARROS, “Em defesa da república: Sidney, leitor de Maquiavel”, 2015. 
4 Não pretendemos examinar os pormenores da refutação que Sidney irrompe contra Filmer, apenas realçar alguns 
elementos que nos possibilitam compreender o republicanismo do refutador.  
5 ROUSSEAU, Du contrat social, 1964, p. 356. As traduções do francês são minhas. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 128 : : : 
 

mas que ela tem como esteio o pressuposto da desobrigação do homem em se sujeitar a qualquer 

lei humana à qual não tenha facultado anuência. Seguindo esse pressuposto, a liberdade do povo 

o legitima a destituir o rei, pois ele foi designado para promover o bem do povo, e, não cumprindo 

tal finalidade, o rei deverá ser “censurado ou destituído” para que assim seja impedido de 

depauperar o povo. A possibilidade de o povo censurar um rei deve ser não apenas autorizada 

como assegurada, pois consiste em um dispositivo para o bem do povo na medida em que serve 

para coibir os desejos dos príncipes perversos. 

A liberdade para Sidney é um direito oriundo da natureza humana, logo, trata-se de um 

direito natural. Filmer, buscando argumentar em defesa do poder patriarcal, assinala Sidney, 

compromete a sua própria teoria, tornando-a insustentável, pois ela não tem a destreza suficiente 

para demonstrar que o direito alegadamente relativo aos patriarcas não se integra da mesma forma 

em um direito relativo a todos os homens. Em contrapartida ao que declara Filmer, Sidney infere 

que os homens detêm o direito de conservar suas próprias vidas e as de suas famílias, cabendo a 

eles decerto tomar a decisão de reunirem-se com outros homens, caso essa seja a vontade deles. A 

união entre os homens depende exclusivamente de suas próprias vontades, assevera Sidney. Dessa 

forma, cumpre aos homens também ponderar sobre as condições do seu ingresso em uma 

sociedade. 

Ao estabelecer a maneira pela qual os homens ingressam na sociedade, ou seja, 

voluntariamente, Sidney reconhece a liberdade como um direito que os homens possuem de 

decidir sobre a melhor forma de conservar as suas existências e as das suas respectivas famílias. 

Nos termos do escritor inglês: 

 

Eles voluntariamente entram nessas sociedades, instituem-nas para o seu próprio 

bem, e prescrevem a si regras e formas como melhor lhes aprouver, sem prestar 

contas a ninguém. Mas se todo homem é livre até que entre em uma sociedade tal 

qual escolha para o seu próprio bem, e nessas sociedades podem regular a si 

mesmos como eles bem entenderem; nada mais é necessário para comprovar a 

igualdade natural na qual todos os homens nascem e continuam, até que a 

concedam a uma reserva comum em uma proporção tal que pensem ser adequada 

à constituição de sociedades para o seu próprio bem.6 

 

A despeito do formato que irá erigir a sociedade política e as normas que os homens 

julgaram mais apropriadas para orientá-la, o fato de o direito dos homens decidirem livremente se 

eles vão optar pela fundação ou não de uma sociedade política emana, simultaneamente à 

liberdade, na perspectiva do pensador republicano, à igualdade natural. Ela se apresenta como uma 

peculiaridade da condição humana, uma qualidade que diz respeito a todos os homens e pode ser 

considerada a causa da liberdade natural. A igualdade natural resulta na rejeição a qualquer 

ordenação hierárquica que se postule como natural entre homens, e, desse modo, a um direito 

natural de obediência, como a que defende Filmer. 

Para Sidney, a liberdade e a igualdade naturais encontram-se alicerçadas na lei de Deus, que 

determina que todos os homens são irmãos, e, além dela, na lei da razão (lei da natureza humana), 

que designa uma congruência entre iguais, a saber, entre os iguais se imputam os mesmos 

parâmetros. A razão, sob o enfoque de Sidney, é compreendida como a lei natural inscrita na esfera 

 
6 SIDNEY, Discourses concerning government, 1996, p. 67. As traduções do inglês são minhas. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 129 : : : 
 

da natureza humana, o que possibilita ao homem entender que desejar uma liberdade ilimitada se 

configura em um antagonismo em face de sua razão. Se o desejo por uma liberdade imensurável 

se mostra antagônico à razão, o amor à liberdade permite ao homem, à custa de sua razão, 

equilibrar um desejo de liberdade desmedido. 

A concepção de liberdade de Sidney baseia-se na ideia de que a liberdade de um homem 

consiste em não se sujeitar à vontade de outro homem. Similarmente à tal ideia, Rousseau, em Du 

contrat social, advoga que ser livre consiste em não depender de uma vontade arbitrária. Voltando a 

Sidney, deve-se ressaltar que essa concepção fundamentalmente republicana de liberdade pode ser 

verificada em diversos momentos dos Discourses, como, por exemplo, na Seção 5, do Capítulo I, 

quando o pensador afirma: “a liberdade consiste unicamente na independência da vontade de 

outro”7, e, na Seção I, do Capítulo II, onde se lê: “nenhum homem deve qualquer submissão ao 

seu próximo”8. A dependência de um homem a uma vontade que não seja a sua o torna um 

escravo. A liberdade consiste no maior bem humano, ao passo que a servidão desumaniza o 

homem. No republicanismo de Sidney, a liberdade é concebida como o direito mais valioso entre 

os direitos provenientes da lei natural e dele se originam todos os outros direitos. Em sua visão, 

os governos surgem do consentimento9 entre os homens e são instituídos a partir das inclinações 

dos homens em busca do próprio bem deles.10 Cabe ao governo, estabelecido mediante esse 

consentimento, proteger os direitos do povo, isso significa a conservação da vida, da liberdade e 

dos bens de todos. Ao operar sua contestação ao Patriarcha de Filmer, Sidney revela 

inevitavelmente suas convicções políticas opostas à monarquia absolutista e à tirania, reverberando 

assim na edificação de seu pensamento republicano. A reflexão fomentada por Sidney insere a 

liberdade no centro do seu “espírito republicano”; tal noção perpassa os meandros teóricos 

percorridos pelo autor, seja quando a defende como um direito natural e demarca sua oposição à 

servidão ou dependência, ou ao demonstrar a íntima ligação da liberdade com a igualdade, ou então 

nos momentos em que preconiza a possibilidade do povo se associar e definir um governo comum 

com a responsabilidade de protegê-lo. A preconização da liberdade como direito fundamental 

evidencia o republicanismo de Sidney. Para além das manifestações da liberdade e suas relações 

mencionadas, o pensador inglês também a relaciona com o “direito de resistência”11, igualmente, 

ao dar ênfase à hegemonia do povo comparada às outras peças que compõem a engrenagem do 

corpo político, pois, como se viu, pelo fato de o povo instituir a autoridade política, este tem 

legitimamente o direito de destituí-la. 

Lendo os Discourses, de Sidney, atesta-se a presença do “espírito republicano”, sobretudo, 

na defesa da liberdade, mas esse espírito também pode ser constatado mediante a presença da ideia 

de supremacia inalienável do povo e da noção de virtude cívica.12 Ao defender essas ideias, por um 

lado, Sidney desencadeia a bancarrota das ideias que forneciam sustentação à monarquia absoluta 

 
7 SIDNEY, Discourses concerning government, 1996, p. 51. 
8 SIDNEY, Discourses concerning government, 1996, p. 104. 
9 A autoridade política é estabelecida unanimemente pelos homens. Caberá também a eles escolherem a forma de 
governo que julgarem a mais apropriada para governá-los.  
10 Sidney discorre com precisão sobre a questão do consentimento, por exemplo, nas seções 2, 10 e 16 do Cap. I, dos 
Discourses. 
11 Ver mais em BARROS, “Sidney e o direito de resistência”, 2018.  
12 Ideia primordial no repertório republicano. Na visão de Sidney, a liberdade precisa da virtude cívica como suporte. 
Os homens precisam de virtude para manter a liberdade e eles só seriam efetivamente livres se participassem de 
maneira ativa da vida pública. Rousseau, por sua vez, define a virtude cívica como amor à pátria, às leis e à liberdade. 
Em seu pensamento, a virtude é uma peça imprescindível para a defesa da liberdade e para a conservação da república. 
Ver mais em BIGNOTTO, As aventuras da virtude – as ideias republicanas na França do século XVIII, 2010. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 130 : : : 
 

baseada no direito divino. E, por outro, ao exprimir com ímpeto o seu republicanismo, conquistou 

admiradores na França. Entre eles, possivelmente Rousseau, pensador republicano do século 

XVIII que, ao que tudo indica, leu com satisfação os Discourses, expressando em um caderno de 

anotações13 admiração pela obra; admiração que, sem sombra de dúvidas, parece também se 

estender à própria figura de Sidney. Não obstante, a historiografia parece não ter dado muita 

atenção à relação entre Sidney e Rousseau. Talvez esse hiato se deva, ao menos em larga medida, 

ao fato de que a valorização do pensamento de Sidney consiste em algo relativamente recente, 

como evidencia Miryam Giargia.14 Partindo desse possível fascínio rousseauniano pelos Discourses 

e pela figura do seu autor, julgamos que ao aferirmos o “espírito republicano” evidente sob as 

penas de Sidney e Rousseau, poderemos mensurar as afinidades e divergências entre esses dois 

pensadores republicanos.  

O termo “espírito republicano” se constitui de diversas características. No século XVII o 

termo era empregado tanto pelos adversários monarquistas ingleses e franceses, que disparavam 

críticas e acusações contra o referido “espírito”, como por aqueles que o reivindicavam e o 

afirmavam. Algernon Sidney, seguramente, nessa conjuntura, se situava entre aqueles que o 

pleiteavam e o assumiam. Pode-se sustentar que o “espírito republicano” diz respeito 

primordialmente a uma noção de liberdade que se debruça na defesa de que ser livre consiste em 

não se subordinar a uma vontade discricionária de outrem. Amiúde, delineado em consonância 

com o vocabulário do direito romano – “ser livre é não ser escravo, ou seja, não estar sujeito à 

vontade de um mestre” – essa perspectiva clássica15 de entender a liberdade repercute na Inglaterra 

do século XVII no momento em que os panfletários16, indignados com o emprego abusivo da 

prerrogativa real, elevaram a noção de “liberdade” a um patamar de direito inalienável, advogando 

que cada indivíduo a possui por natureza.        

 Outra característica marcante no “espírito republicano” na modernidade se refere à 

importância conferida a Roma Antiga como manancial do pensamento republicano, modelo 

político, par excellence, e referência de virtude cívica. A assimilação da Antiguidade romana como 

uma referência fundamental resulta, como já se pode afirmar, no pensamento de Sidney que, 

 
13 Alguns documentos até então inéditos podem servir de testemunha para comprovarmos que provavelmente o 
conhecimento rousseauniano acerca do republicanismo de Sidney fosse profundo. Em um caderno de anotações de 
Rousseau, preservado na Biblioteca de Neuchâtel, pode-se atestar que Rousseau leu várias vezes os Discourses, de 
Sidney, e copiou inúmeras passagens da sua tradução francesa de 1702. Ver mais em: QUASTANA, “La réception 
des Discours sur le gouvernement d’Algernon Sidney au XVIII siècle français”, 2013; HAMEL, “L’infortuné Sidney 
pensait comme moi”, 2014.  
14 Cf. GIARGIA, Disuguaglianza e virtù – Rousseau e il repubblicanesimo inglese, 2008. 
15 Michael Baker e Christopher Hamel protagonizam um interessante debate sobre as possíveis transformações do 
republicanismo clássico no período moderno. Em suma, Baker defende a tese de que o republicanismo clássico sofreu 
adulterações desditosas na modernidade. A intérprete delimita duas vertentes do republicanismo clássico no século 
XVIII na França: a primeira, abrange Rousseau e Mably, que expressam constante fascínio pelos antigos e alicerçam 
suas abordagens políticas em ideias como vontade, liberdade e participação; tal vertente deve ser vista separadamente 
do republicanismo moderno atestado na segunda vertente, que inclui Paine e Condorcet. Esses últimos pensadores 
forjam uma linguagem dos direitos, da razão, da representação, do comércio, do progresso social. Segundo Baker, é 
primordial vê-los separadamente porque o discurso moderno individualista e racionalista se inscreve como uma 
“antítese da linguagem tradicional do republicanismo”. Não ambicionando apresentar um viés de análise alternativo 
para pensar o republicanismo na França no período Iluminista e no da Revolução, Hamel se empenha em analisar a 
eficácia da metodologia empregada por Baker e fomentar uma reflexão sobre a possibilidade de reorganizar, 
diferentemente de Baker, a oposição entre os republicanismos vistos no século XVIII na França. Cf. BAKER, 

“Transformations of Classical Republicanism in Eighteenth‐Century France”, 2001; HAMEL, “L’esprit républicain 
anglais adapté à la France du XVIIIe siècle: un républicanisme classique? ”, 2013. 
16 Ver mais em HAMEL, “L’esprit républicain anglais adapté à la France du XVIIIe siècle: un républicanisme classique? 
”, 2013. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 131 : : : 
 

segundo a leitura de François Quastana17, a compreendeu a partir da perspectiva de Maquiavel18; a 

saber, a Antiguidade romana como um modelo de república fundamentada na liberdade e na 

virtude cívica. Na visão de Christopher Hamel19, com quem estamos de acordo, é possível atestar 

com clareza que Sidney enfatiza a maneira como os romanos encadeavam intrinsecamente a 

necessidade da virtude cívica para a conservação da liberdade. No século XVIII, Rousseau, 

demonstrando compatibilidade com Maquiavel e Sidney, também se refere a Roma Antiga de 

maneira elogiosa e exalta a imprescindibilidade da virtude cívica para a conservação da república.

 Se postularmos Rousseau ao lado de Sidney, indubitavelmente comprovaremos que o 

cidadão de Genebra – de forma idêntica à do pensador inglês -, entende a liberdade como um 

valor político fundamental e endossa a concepção de liberdade como a não dependência a uma 

vontade arbitrária. Em seu Discours sur l’origine et les fondements de l’inégalité20, por exemplo, Rousseau 

explica que nas relações entre os homens, o que mais pode vir a prejudicar um homem é justamente 

estar sujeito à vontade de outrem. A sujeição à autoridade de outra pessoa avilta a natureza do 

homem incluindo-o na “condição das bestas que são escravas de seus instintos”. Para Rousseau, a 

conservação da liberdade em uma ordem política demanda a instalação de instituições hábeis em 

manter o governo sob o controle da soberania popular. Ainda, na mesma obra, o filósofo 

genebrino narra como o povo romano se tornou “o povo mais livre que já existiu” assim que 

superou a opressão dos tarquínios e passou a governar a si mesmo.    

 Já em Du contrat social, é concedida à liberdade uma primazia inquestionável, sendo que 

Rousseau sublinha, no início do capítulo VI do Livro Primeiro, que pretende descobrir uma forma 

de associação na qual “(...) cada um unindo-se a todos, só obedece apenas a si mesmo, 

permanecendo assim tão livre quando antes”21. 

Rousseau se vincula abertamente à tradição republicana22e à sua matriz francesa23. Ao 

elogiar Maquiavel e frisar sua admiração por Sidney, o autor do Contrato explicita que tais 

pensadores republicanos são membros da sua linhagem intelectual, isto é, são pensadores 

vinculados ao republicanismo, embora pertencentes a matrizes distintas.24 As primeiras referências 

a Sidney na obra de Rousseau aparecem no Segundo Discurso e no verbete sobre a Economia política. 

Sidney, nesses escritos, é associado a John Locke25 como refutador da doutrina absolutista do 

 
17 QUASTANA, “La réception des Discours sur le gouvernement d’Algernon Sidney au XVIII siècle français. ”, 2013, 
p. 3. 
18 Para uma compreensão mais ampla, sugerimos: BARROS, “Em defesa da república: Sidney leitor de Maquiavel”, 
2015. 
19 HAMEL, “L’espirit républicain anglais adapte à la France du XVIII siècle: un républicanisme classique? ”, 2013, 
p.7. 
20 Daqui por diante, ao nos referirmos a essa obra vamos chamá-la apenas de Segundo Discurso. 
21 ROUSSEAU, Du contract social, 1964, p. 360. 
22 Os trabalhos que vinculam Rousseau à tradição republicana realizam esse vínculo por meio da ligação do pensador 
genebrino com a Antiguidade, isto é, pela maneira como ele busca suas referência e modelos políticos na Antiguidade, 
sobretudo em Esparta e Roma, ou mediante o tema da liberdade e a noção de virtude cívica. Sendo assim, uma análise 
que busque comprovar a provável influência do republicanismo inglês – a partir do pensamento de Sidney – no 
repertório republicano de Rousseau, ampliaria os horizontes de interpretação concernente ao seu republicanismo. 
Entre esses trabalhos destacam-se, em especial, as análises de: LEDUC-FAYETTE, Jean-Jacques et le mythe de l’antiquieté, 
1974; SPITZ, La liberte politique – Essai de généalogie conceptuelle, 1995; VIROLI, Jean-Jacques Rousseau and the ‘well-ordered 
society’, 2002 e ALVES, Corrupção política e republicanismo: a perda da liberdade segundo Jean-Jacques Rousseau, 2020. 
23 Ver mais em: BIGNOTTO, (Org.) Matrizes do republicanismo, 2013. 
24 Doravante vamos nos deter em aferir as afinidades e divergências entre Sidney e Rousseau.  
25 Christopher Hamel, seguindo a vereda interpretativa de Gabriella Silvestrine, afirma que algumas teses de Locke se 
aproximam bastante das de Sidney. Cf. HAMEL, “L’infortuné Sidney pensait comme moi”: sur l’héritage républicain dans la 
philosophie politique de Rousseau, 2014; SILVESTRINE, “Républicanisme, contrat et gouvernement de la loi”, 2002.  



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 132 : : : 
 

Patriarcha, de Robert Filmer. Outra referência, como já foi grifado26, refere-se a um caderno de 

anotações de Rousseau preservado na Biblioteca de Neuchâtel. Entre as passagens notáveis que 

instigaram Rousseau nos Discourses, de Sidney, e que ele sublinha no referido caderno, destaca-se a 

seguinte máxima: “cuius est instituere, eius est abrogare”, que se refere ao direito irrevogável do povo 

de “estabelecer e mudar” a sua forma de governo. Ao mesmo tempo, Rousseau também anotou 

as lições que Sidney extraiu da história romana no que tange à sabedoria do povo em eleger os 

Cônsules, o que contrasta com a característica frequentemente usurpadora dos imperadores 

quando conquistam os tronos. Porém, a alusão de Rousseau a Sidney que nos chama mais atenção 

refere-se às suas palavras na sexta missiva de suas Lettres écrites de la montagne. Missiva na qual o 

pensador genebrino resgata sumariamente alguns pontos do Contrato ambicionando se defender 

dos ultrajes que vinha sofrendo. Nesse momento, ele remete-se à figura de Sidney, afirmando: 

 

Eu não sou o único a discutir questões políticas por abstração que poderia tratá-las 

com alguma ousadia; quase ninguém faz, mas todo homem tem o direito de fazê-

lo, muitos usam esse direito e eu não sou o único punido por usá-lo. O infeliz 

Sidney pensava como eu, mas ele agiu; foi por sua ação e não por seu livro que ele 

teve a honra de derramar sangue.27 

 

Se, por um lado, a nosso ver, esse fragmento comprova que Rousseau teve contato direto 

com a obra de Sidney e conhecia o final trágico do pensador inglês, por outro, todavia, Christopher 

Hamel28 adverte que provavelmente Rousseau desconhecia o fato de que os Discourses - obra 

confiscada no momento da prisão de Sidney - foi usado como segunda “testemunha” para 

incriminar o autor de envolvimento conspiratório contra o rei Carlos II. Se à primeira vista a 

anedota parece enternecer o leitor, apreciada com discernimento, a declaração rousseauísta 

impressiona por outro motivo, a saber, porque ela nos impele a indagar sobre o legado republicano 

presente no pensamento político de Rousseau. Indubitavelmente, mais do que um elo de 

identificação no campo pessoal, a “declaração” do genebrino confirma uma afinidade de 

perspectivas com as quais a obra e sua consequente repercussão encarna fundamentalmente o 

“espírito republicano” no século XVIII; mediante ela, Rousseau possibilita aos leitores 

constatarem, no mínimo, o seu interesse pelo republicanismo inglês personificado por Sidney. 

 Além disso, a abertura dessa possibilidade parece-nos conduzir às seguintes indagações: 

considerando a evidente presença do “espírito republicano” nos pensamentos de Sidney e 

Rousseau, quais seriam as afinidades e divergências entre o pensador inglês e o autor genebrino? 

É possível atestar alguma relação teórica entre esses dois pensadores republicanos ainda que 

pertençam a diferentes matrizes? De antemão, em nossa percepção, pode-se afirmar que entre 

Sidney e Rousseau é possível reconhecermos uma reunião de noções e temas homogêneos: 

anuência como eixo da legitimidade da autoridade política, elogio à virtude cívica, supremacia 

inalienável do povo, e liberdade como propósito último da sociedade. Mas essa homogeneidade 

não deve ofuscar nossa visão para as heterogeneidades existentes nos pensamentos dos autores, 

 
Entre os pesquisadores brasileiros que realizam uma comparação entre Locke e Sidney recomendamos: BARROS, 
“As concepções de liberdade em Locke e Sidney”, 2019.  
26 Em nossa nota 13.  
27 ROUSSEAU, Lettres écrites de la montagne, 1964, p.812.  
28 HAMEL, ““L’infortuné Sidney pensait comme moi”: sur l’héritage républicain dans la philosophie politique de 
Rousseau”, 2014, p. 1. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 133 : : : 
 

que provavelmente sejam inconciliáveis. Uma questão assaz controversa é a tese do “direito de 

resistência” do povo, presente de forma contundente na teoria política de Sidney, para a qual 

Rousseau não apresenta indagações e tampouco a investiga, mantendo-se inusitadamente 

negligente29com um ponto cardeal na constelação teórica de Sidney.    

 Em Sidney, nota-se que os princípios constituintes do “espírito republicano”, a saber, a 

tomada de Roma Antiga como referência de modelo político, a defesa da liberdade, o elogio à 

virtude cívica, e a apologia à supremacia inalienável do povo, se inscrevem como princípios 

imprescindíveis para que o interesse público prevaleça na sociedade. Ao utilizar o termo 

“republicano”, Sidney tem em vista esses princípios que caracterizam e formam o “espírito 

republicano”. Convém assinalar que, excluindo a discussão relacionada ao “direito de resistência”, 

a maneira como Sidney se refere aos princípios que fundamentam o “espírito republicano” soa 

bastante próxima do que temos no pensamento de Rousseau. Destarte, pode-se destacar ainda que 

a delimitação do termo salus Populi, como remissão integral dos homens em particular, equivale 

supostamente à proposição de Rousseau encontrada na sétima e na oitiva epístola das Lettres écrites 

de la montagne, onde se lê, em outras palavras, que o encargo do “corpo da nação” reside em 

salvaguardar a preservação de todos os cidadãos, pois a conservação de cada cidadão também se 

inscreve como uma causa comum do Estado. Além disso, a compreensão da liberdade como não 

dependência a uma vontade discricionária se apresenta como uma das concepções mais rigorosas 

no republicanismo rousseauniano. 

Christopher Hamel sublinha que o manuseio intelectual que Rousseau faz do termo 

“republicano” concerne a concepções racionalmente concatenadas a uma estrutura de pensamento 

político, que provavelmente pode ser condensada da seguinte forma: primeira, o amor à liberdade 

e à pátria, a repulsa à servidão, e a ausência de desejo em submeter o outro à servidão.30 Segunda, 

o governo não pode ser uma forma de governo qualquer, mas um governo legítimo, e, como se 

sabe, para Rousseau “todo governo legítimo é um governo republicano”31. Nele, o interesse 

público governa e a lei situa-se acima dos homens. 

Prosseguindo com a nossa análise comparativa entre o “espírito republicano” de Sidney e 

de Rousseau, cabe a seguinte indagação: tendo em vista a crítica à monarquia protagonizada por 

Sidney e a análise que Rousseau expõe sobre essa forma de governo no Contrato, quais os pontos 

– em se tratando da monarquia – esses pensadores republicanos se aproximam e se afastam? 

Examinemos a questão. Em seus Discourses, Sidney demonstra que um dos pontos nevrálgicos de 

sua refutação ao Patriarcha refere-se à sua percepção de que Filmer, em sua obra, tenta – com base 

na lei da natureza – proibir os homens de pensarem sobre assuntos inerentes às condições da vida 

em comum. O pensador republicano contesta veementemente a tentativa de Filmer, empregando 

a proposição de que todo homem tem o direito e mesmo o dever de recorrer às suas faculdades 

naturais para questionar o seu bem e o bem da sua comunidade. Sidney alega, todavia, que tal 

proposição acarreta fatalmente em refletirmos sobre questões atinentes ao Estado, sua origem e 

os princípios dos governos de maneira geral. Admiravelmente, Rousseau, ao aludir a Sidney em 

Lettres écrites de la montagne, lastima que a censura e a condenação de seus livros erguem justamente 

 
29 Até o presente momento, em nossas pesquisas ainda não encontramos em Rousseau uma teoria sobre o “direito de 
resistência” e, tampouco, uma reflexão acerca desse recurso político facilmente atestado no pensamento de Sidney.  
30 HAMEL. ““L’infortuné Sidney pensait comme moi”: sur l’héritage républicain dans la philosophie politique de 
Rousseau”, 2014, p. 2 
31 ROUSSEAU, Du contrat social, 1964, 380. 
 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 134 : : : 
 

a questão do direito do homem pensar sobre temas de política. Com efeito, é razoável asseverar 

que Sidney e Rousseau estão de acordo com a proposição de que todo homem tem o direito de 

analisar e discutir a respeito de temas e questões políticas.      

 No Livro Terceiro do Contrato, Rousseau apresenta sua definição de governo e, sem abdicar 

de nenhuma das formas de governo, examina cada uma delas. Ainda que no prólogo da obra o 

genebrino afirme que tenha nascido em um Estado livre – tendo Genebra como o horizonte de 

modelo de república -, seria precipitado afirmar que Rousseau expõe comentários negativos em 

particular direcionados à monarquia. Contudo, na missava Seis das Lettres écrites de la montagne talvez 

ele nos dê uma pista sobre algum desconforto com o regime monárquico, ao traçar um paralelo 

com Hobbes. O escritor genebrino indaga se o autor do Leviatã seria penalizado por alguma 

monarquia por advogar princípios que são nocivos para qualquer regime republicano, como ele 

(Rousseau) estava sendo punido por uma república em função de perscrutar e debater sobre 

princípios políticos de um regime republicano.       

 Retornando ao  Contrato, é interessante salientar que nele Rousseau defende que a lei deve 

estar acima dos homens. A república se configura no império da lei em oposição à vontade 

arbitrária de um homem. Se esse é o padrão do governo legítimo, e supondo que a monarquia seja 

a prevalência da vontade de um homem e não da lei, pode-se conjecturar que, assim, a monarquia 

não atenda ao critério de legitimidade definido pelo filósofo genebrino. No capítulo VI do Livro 

Terceiro, dedicado a analisar a monarquia, Rousseau enfatiza que habitualmente os reis nutrem o 

desejo de serem absolutos e, igualmente, o interesse pessoal de que o povo seja covarde e 

pusilânime, para que jamais lhe ofereça resistência; isto é, naturalmente os reis querem a submissão 

do povo. Visando confirmar essa assertiva, Rousseau curiosamente evoca a mesma passagem 

bíblica utilizada por Sidney nos Discourses, àquela na qual Samuel, sentindo-se velho e ouvindo o 

povo reivindicar um rei, anuncia que o rei que viria subjugaria os filhos, escravizaria os pais, 

abusaria das filhas, confiscaria suas terras. Mas quem esbravejasse contra ele não seria ouvido pelo 

Senhor, pois o povo mesmo foi quem pediu um rei. Assim, parece evidente que Rousseau 

reconhece que na monarquia com facilidade a vontade particular de um indivíduo tenda a 

prevalecer e se situar acima da lei e do povo.        

 Segundo Christopher Hamel, se não for possível afirmar que Rousseau absorveu essa 

“reserva” sobre a monarquia em Sidney, convém, pelo menos, sublinhar que um dos trechos dos 

Discourses reproduzidos pelo genebrino no seu caderno de anotações trata justamente dessa 

explicação conceitual.32 Já na sétima missiva das Lettres écrites de la montagne, na qual Rousseau retoma 

a discussão sobre a lei presente no capítulo VI do Livro Segundo do Contrato, observa-se uma 

espécie de remodelação da afirmação de Sidney de que a liberdade consiste na não dependência da 

vontade de outro. Além disso, nota-se o emprego do termo “escravo” significando precisamente 

a dependência absoluta à vontade de outrem, como se vê também em Sidney.   

 Diferente da república que encontra plena conformidade com a liberdade do povo, na 

monarquia vê-se um antagonismo em relação à liberdade. Rousseau instala o governo monárquico 

em um patamar inferior ao do republicano e justifica sua posição em decorrência de quem 

habitualmente o voto público elege em ambos os regimes.33 Como se sabe, para Rousseau todo 

 
32 HAMEL, ““L’infortuné Sidney pensait comme moi”: sur l’héritage républicain dans la philosophie politique de 
Rousseau.”,  2014, p. 8. 
33 Na perspectiva rousseauísta, nas repúblicas, com frequência, o voto público arvora aos postos de maior importância 
política homens instruídos e suficientemente preparados para desempenharem suas funções com honestidade. 
Enquanto nas monarquias, se elevam aos principais cargos homens canhestros e incompetentes.  



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 135 : : : 
 

governo legítimo é republicano, e a monarquia pode ser uma república legítima se for orientada 

pela vontade geral.34  Devemos deslindar, no entanto, que no capítulo I do Livro Terceiro do 

Contrato, o filósofo genebrino define o governo como um “corpo intermediário estabelecido entre 

os súditos e o Soberano”35. O governo estabelecido terá compromisso de executar as leis e 

conservar a liberdade. Assim, Rousseau parece conceder legitimidade à monarquia apenas quando 

o rei for o administrador do poder executivo e subordinado ao soberano, isto é, o povo. Em outras 

palavras, seguindo fidedignamente a sua concepção de legitimidade, o autor do Contrato converte 

a monarquia em uma forma eletiva, na qual o rei é o chefe tão somente porque lhe foi designado 

um poder e atribuições. Christopher Hamel nos lembra que Sidney declara nos Discourses que o rei 

é apenas uma criação do povo, designado a executar as leis em concordância com os objetivos 

fixados no acordo que gerou a sociedade, ou seja, cabe ao rei assegurar a liberdade e promover a 

justiça.36 

Resta-nos ainda o exame de uma última questão. Trata-se de comparar o formato da 

soberania entre Sidney e Rousseau. Se o pensador genebrino se aproxima de Sidney no que se 

refere ao tema da liberdade e também em suas “reservas” sobre a monarquia, tal aproximação não 

ocorre inteiramente no que tange ao formato da soberania do povo. Vejamos exatamente o porquê. 

Decerto algumas visões e particularidades do pensamento de Rousseau se distinguem das de outros 

expoentes da tradição republicana. Nesse caso, pode-se alegar que o republicano Rousseau, de 

forma distinta do republicano Sidney, preconiza rigorosamente que o desempenho da soberania 

mediante a figura de representantes37 era incompatível com o modelo republicano. Pelo enfoque 

rousseauniano, nenhum povo realmente livre delega para um representante a sua vontade e o seu 

direito de participar do poder legislativo.38 Essa visão é avalizada, por exemplo, quando Rousseau 

faz a seguinte afirmação: 

 

O povo inglês pensa ser livre e muito se engana, pois só o é durante a eleição dos 

membros do Parlamento; uma vez estes eleitos, ele é escravo, não é nada. Durante 

os breves momentos de sua liberdade, o uso que dela faz mostra que merece perdê-

la.39 

 

No regime político inglês, caracterizado por interstícios eleitorais, a vontade popular não 

se expressa. Rousseau acrescenta que nas antigas repúblicas os povos não tinham representantes. 

Observando por esse ângulo, a liberdade republicana parece ser impraticável em Estados de 

grandes extensões. No pensamento de Sidney, por outro ângulo, não encontramos 

preliminarmente entre as preocupações do pensador inglês essas inquietações sobre a questão da 

 
34 A saber, Rousseau admite a monarquia se a soberania permanecer na mão do povo e as ações políticas desse arranjo 
forem direcionadas em conformidade com a vontade geral. Tal vontade manifesta-se na expressão do poder legislativo 
do povo soberano e se inclina à utilidade pública. 
35 ROUSSEAU, Du contrat social ,1964, p. 396. 
36 HAMEL, ““L’infortuné Sidney pensait comme moi”: sur l’héritage républicain dans la philosophie politique de 
Rousseau. ”, 2014, p. 4. 
37 Diferente de Rousseau, em Sidney, ainda que o poder tenha origem no povo, o seu exercício será desempenhado 
por magistrados ou representantes.  
38 No Contrato, Rousseau recusa a possibilidade de representantes para o poder legislativo. Esse poder soberano deve 
ser desempenhado diretamente pelo povo. O poder executivo efetivado pelo governo, porém, o genebrino aceita a 
possibilidade de representantes.  
39 ROUSSEAU, Du contract social, 1964, p. 430.  



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 136 : : : 
 

representação e as prováveis dificuldades em aplicá-la nos Estados de largas extensões.40 Outras 

preocupações pareciam inquietá-lo mais. Por conseguinte, se Rousseau e Sidney possuem 

importantes afinidades teóricas, no que tange à questão do formato da soberania do povo, a figura 

dos representantes e o direito de resistência, verifica-se evidentes divergências entre os dois 

pensadores. 

 

Referências bibliográficas  
 

ALVES, V. Corrupção política e republicanismo: a perda da liberdade segundo Jean-Jacques Rousseau. Belo 

Horizonte: Dialética, 2020. 

BARROS, Alberto R. G. de. “Em defesa da república: Sidney, leitor de Maquiavel”. In: Revista 

Crítica Histórica, ano VI, n. 12, 2015. 

______. Republicanismo inglês: Sidney e a semântica da liberdade. São Paulo: Discurso Editorial, 2018.  

______. “Sidney e o direito de resistência”. In: Cadernos Espinosanos, v. 38, 2018. 

______. “As concepções de liberdade em Locke e Sidney”. In: Trans/Form/Ação, v. 42, 2019.  

BAKER, Keith Michael. “Transformations of Classical Republicanism in Eighteenth‐Century 

France”. In: The Journal of Modern History, v. 73, n. 1, p. 32-53. 

BIGNOTTO, Newton. As aventuras da virtude – as ideias republicanas na França do século XVIII. São 

Paulo: Companhia das Letras, 2010. 

______. (Org). Matrizes do republicanismo. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 2013. 

DJIN, Annelien de. “Rousseau and republicanism”. In: Political Theory, 2015, p. 1-22.  

FILMER, Robert. Patriarcha and other writings. Cambridge: Cambridge University Press, 2000. 

GIARGIA, M. Disuguaglianza e virtù – Rousseau e il repubblicanesimo inglese. Roma: LED Edizioni 

Universitaire, 2008. 

HAMEL, Christopher. “L’esprit républicain anglais adapté à la France du XVIIIe siècle: un 

républicanisme classique?”. In: La Révolution française [En ligne], v. 05, 2013.  

______. “L’infortuné Sidney pensait comme moi”: sur l’héritage républicain dans la philosophie 

politique de Rousseau. In: Philosophie de Rousseau. Org. Blaise Bachofen, Paris, Classiques Garnier, 

2014. 

 
40 Segundo Annelien de Djin (2015), embora Sidney não demonstre ter essa preocupação, entre os pensadores ingleses 
ela foi compartilhada por Richard Price. Para este pensador, “a liberdade em seu grau mais perfeito” só poderia ser 
desfrutada em “pequenos estados”. Assim como Rousseau, Price avalia que nos Estados onde cada membro pode dar 
seu voto pessoalmente, há uma liberdade mais plena. Ele também sugere que os representantes fossem eleitos somente 
por curtos períodos – pressuposto análogo ao do filósofo genebrino, que admite a existência de representantes no 
poder executivo, mas por períodos bem definidos. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 137 : : : 
 

HOBBES, Thomas. Leviatã. São Paulo: Nova Cultural, 1997. (Os Pensadores). 

LEDUC-FAYETTE, Denise. Jean-Jacques et le mythe de l’antiquité. Paris: Libraire Philosophique J. 

Vrin, 1974.  

QUASTANA, F. “La réception des Discours sur le gouvernement d’Algernon Sidney au XVIII 

siècle français”. In: La Révolution française, 2013.  

ROUSSEAU, J.-J. Oeuvres complètes. Paris: Gallimard, v. III - 1964. (Bibliothèque de La Pléiade).  

SCOTT, Jonathan. Algernon Sidney and restoration crisis, 1677-1683. Cambridge: Cambridge 

University Press, 2008.  

SIDNEY, Algernon. Discourses concerning government. Indianapolis: Liberty Fund, 1996. 

SILVESTRINE, Gabriele. “Républicanisme, contrat et gouvernement de la loi”. In: Cahiers 

philosophiques de Strasbourg, n.13, 2002, p. 37-66. 

SPITZ, Jean-Fabien. La liberté politique – Essai de généalogie conceptuelle. Paris: Presses Universitaires 

de France, 1995. 

VIROLI, Maurizio. Jean-Jacques Rousseau and the ‘well-ordered society’. Cambridge: Cambridge 

University Press, 2002. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 138 : : : 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Contribuição de Hannah Arendt à tradição republicana: liberdade 

e vida do espírito 

 
Adriana Novaes1 

 

Resumo: Este artigo tem por objetivo, a partir da retomada da crítica neorrepublicana à ideia de 

liberdade política de Hannah Arendt, esclarecer o significado da liberdade para a autora e sua 

contribuição para a retomada do republicanismo, a saber, por uma teoria da liberdade ampla, 

fundamentada no cultivo das atividades espirituais. 

Palavras-chave: Republicanismo – Neorrepublicanismo – Hannah Arendt – Liberdade – Vida do 

espírito  

 

Hannah Arendt’s contribution to the republican tradition: freedom and life of 
the mind 

 

Abstract: This article aims, from the neo-republican criticism of Hannah Arendt’s idea of political 

freedom, to clarify the meaning of freedom in Arendt’s work and her contribution to the recovery of 

republicanism, namely, a theory of broad freedom, based on the cultivation of the life of the mind.  

Keywords: Republicanism – Neo republicanism – Hannah Arendt – Freedom – Life of the mind   

 
1 Pós-doutoranda do Departamento de Filosofia da FFLCH-USP. Autora dos livros O canto de Perséfone, Hannah 
Arendt no século XXI: a atualidade de uma pensadora independente e Cultivar a vida do espírito: Hannah Arendt e o significado 
político do pensamento. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 139 : : : 
 

Introdução 

 

Há vários estudos sobre o pertencimento de Hannah Arendt à tradição republicana 

– lembremos o de Margareth Canovan, a avaliação de Jürgen Habermas, os textos de Dana 

Villa e Arne Johan Vetlesen, e os mais recentes de Kei Hiruta, Keith Breen, Christian Rostoll, 

e aqui no Brasil, de Celso Lafer, Heloisa Starling, Newton Bignotto, Helton Adverse e 

Alberto Ribeiro Gonçalves de Barros, por exemplo.2 No Dicionário da república, organizado 

por Lilia Schwarcz e Heloisa Starling, Celso Lafer cita os principais autores do 

republicanismo contemporâneo e suas distintas leituras e interpretações: John Pocock (1924-

), Philip Pettit (1945-), Quentin Skinner (1940-), Maurizio Viroli (1952-) e, já citado, Newton 

Bignotto (1957-). No mesmo dicionário, Hannah Arendt é considerada por Heloisa Starling 

e Newton Bignotto, “a primeira e mais importante referência no esforço de retomada do 

pensamento republicano”. Celso Lafer lembra que “Os teóricos do republicanismo 

consideram que a tradição republicana e os seus valores possuem autonomia em relação a 

outras tradições, como a liberal, a democrática e a socialista, e não se cingem apenas à 

afirmação da liberdade e a uma oposição à tirania.” A autonomia e a amplitude de significado 

da tradição republicana bem se combinam às aspirações de Arendt.  

Neste artigo, examino a contribuição de Arendt para essa retomada, partindo da 

crítica à interpretação de sua obra pelo neorrepublicanismo, especialmente por Philip Pettit. 

Seguindo as indicações de Starling e Bignotto no verbete “Matriz Contemporânea” do 

dicionário, e o caminho proposto por Kei Hiruta, editor do livro Arendt on Freedom, 

Liberation, and Revolution, vou considerar Arendt uma teórica da liberdade, e mostrar que 

sua proposta de compreensão da política está ligada ao exame da vida do espírito, seu projeto 

mais amplo de reestabelecer o laço entre pensamento e ação, filosofia e política. Parto das 

críticas de Keith Breen, autor de um capítulo do livro, à interpretação de Hannah Arendt por 

Philip Pettit. Esclareço o que Arendt entende por liberdade e povo e defendo a contribuição 

da dinâmica entre as faculdades do espírito para o republicanismo, tal como elaborada por 

Arendt no final de sua trajetória. 

 

Republicanismo e liberdade: autonomia e insistência 

 

Para além da dicotomia da concepção de liberdade como negativa dos liberais ou 

positiva de socialistas e comunitaristas, há a tentativa de encontrar um terceiro caminho. Os 

neorrepublicanos tentaram estabelecê-lo tomando a tradição republicana como fundamento 

de uma outra chave de compreensão da liberdade. Os dois autores mais destacados nessa 

 
2 Cf. de CANOVAN, Hannah Arendt: A Reinterpretation of Her Political Thought; VILLA, “Hannah Arendt, 1906-
1975”, The Review of Politics; VETLESEN, “Hannah Arendt, Habermas and the Republican Tradition”, 
Philosophy & Social Criticism; HABERMAS, “Hannah Arendt: On the Concept of Power” In: Philosophical-
Political Profiles; HIRUTA, Introduction, Arendt on Freedom, Liberation, and Revolution; BREEN, “Arendt, 
Republicanism, and Political Freedom” In: Arendt on Freedom, Liberation, and Revolution; ROSTBOLL, 
“Stateless, Domination, and Unfreedom: Arendt and Pettit in Dialogue” In: To Be Unfree: Republicanism and 
Unfreedom in History, Literature and Philosophy; LAFER, verbete “Justiça e governo das leis no 
Republicanismo” In: Dicionário da República; STARLING, BIGNOTTO, verbete “Matriz contemporânea” 
In: Dicionário da república; ADVERSE,  verbete “Totalitarismo e República” In: Dicionário da república e 
“Uma república para os modernos: Arendt, a secularização e o republicanismo”, Filosofia Unisinos; BARROS, 
Liberdade política. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 140 : : : 
 

empreitada são Quentin Skinner e Philip Pettit. O ponto de partida comum do 

neorrepublicanismo é o texto de Isaiah Berlin, “Two concepts of liberty”, de 1958, no qual 

ele estabelece a diferença entre liberdade negativa – definida como a não interferência no 

campo de atuação do agente – e liberdade positiva – caracterizada pela autodeterminação, 

identificada com a razão, com uma “natureza superior”.3 

O filósofo australiano Philip Pettit, a partir da concepção de liberdade negativa de 

Berlin, propõe a centralidade do republicanismo na liberdade como não-dominação ou 

independência da interferência e poder arbitrário. Ao longo da construção de sua proposta, 

Pettit faz menções à obra de Hannah Arendt, tomando-a como pertencente à corrente 

comunitarista, logo, na dicotomia de Berlin, representante da liberdade positiva.  

Essas menções em Republicanism: A Theory of Freedom and Government (1997), 

destacam a pretensa associação do termo “republicano” à abordagem comunitarista e 

populista, “provavelmente sob a influência de Hannah Arendt”,4 o que Pettit tenta reforçar 

fazendo referência ao livro From Politics to Reason of State (1992), de Maurizio Viroli, que 

por sua vez só cita Arendt no Epílogo, como representante da recuperação do ideal de 

política como a arte da cidade, mote do seu próprio livro. Viroli usa um tom irônico ao 

chegar à conclusão de que Arendt teria escolhido o privado e o social, pois ela afirmou que 

na vida política “os homens tiram suas máscaras e mostram seus verdadeiros eus”: 

“poderíamos ficar em casa com nossas famílias, lendo os livros de Hannah Arendt, ou ir à 

taverna, apreciar a companhia dos amigos”.5 Essa suposta escolha de Arendt pelo privado e 

social não se observa em sua obra. Ao contrário, mesmo que tenha se voltado para a filosofia 

moral e as atividades mentais, essa concentração se deu para chegar ao caminho das relações 

dinâmicas entre a consciência, a reflexão, a interferência possível no mundo, a liberdade e a 

escolha. Desde A condição humana, de 1958, são claros a crítica de Arendt ao social e o 

empenho em lhe contrapor a política como âmbito a ser resgatado em sua potência única de 

resposta a um apequenamento de perspectivas causado pela violência, pelo estreitamento da 

razão e limitação da vita activa à busca da garantia de sobrevivência. Mas voltemos a Pettit. 

Arendt é citada outra vez em Republicanism, como uma autora que seria nostálgica em 

relação a Atenas e, por isso, é associada a MacIntyre.6 Em outro livro, On the People’s Terms: 

A Republican Theory and Model of Democracy, publicado quinze anos depois, Pettit 

mantém o rótulo, mas parece amenizar a identificação de Arendt com o comunitarismo7 – 

ela é citada ao lado de Michael Sandel, ambos críticos do liberalismo. Também repete que 

Arendt teria uma visão romântica da política, por abraçar a vita activa ao invés da vita 

contemplativa,8 o que, comparado ao comentário acima, não se coaduna exatamente à crítica 

de Viroli. 

Keith Breen, em seu texto “Arendt, Republicanism, and Political Freedom”, capítulo 

do livro organizado por Kei Hiruta, faz uma crítica à leitura de Pettit, da qual retomo os 

 
3 Ver essa clara síntese, assim como a ênfase de Arendt na liberdade como participação política e uma crítica 
ao projeto dos neorrepublicanos Quentin Skinner e Philip Pettit em BARROS, Liberdade política. Sobre as 
diferenças entre Berlin e Arendt ver, por exemplo, HIRUTA, “The Meaning and Value of Freedom: Berlin 
Contra Arendt”, The European Legacy. 
4 PETTIT, Republicanism, p. 8. 
5 VIROLI, From Politics to Reason of State, p. 286. 
6 PETTIT, Republicanism, p. 19. 
7 PETTIT, On the People’s Terms, p. 12. 
8 PETTIT, On the People’s Terms, p. 18. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 141 : : : 
 

pontos principais. O livro citado de Viroli é do mesmo ano – 1992 – daquele que é 

considerado o primeiro grande estudo do valor da obra de Arendt para o pensamento político 

contemporâneo que é Hannah Arendt: A Reinterpretation of her Political Thought, de 

Margareth Canovan. Neste livro há um capítulo sobre a especificidade da versão arendtiana 

do republicanismo. Arendt está ligada, esclarece Canovan, à tradição republicana clássica, 

que parte de Roma e de Maquiavel, alcança Harrington, Montesquieu, Rousseau e 

Tocqueville, até os pais fundadores dos Estados Unidos, os revolucionários franceses, e 

alcança Clemenceau e Rosa Luxemburgo, estes, seus heróis.9 Vou retomar brevemente alguns 

pontos do capítulo do livro de Canovan em contraposição às críticas de Pettit, incorporando 

os argumentos de Keith Breen. 

Assim como outros autores no período do pós-guerra – o próprio Isaiah Berlin – 

Arendt se dedicou a pensar a política em contraposição à barbárie. Ela não toma o caminho 

da defesa da democracia liberal, porque vê no liberalismo, assim como no socialismo, a 

mesma ameaça do totalitarismo engendrada na modernidade que é a confiança no progresso 

materializado no automatismo estreito, redutor das capacidades dos seres humanos. O 

totalitarismo surgiu, em grande medida, da opressão, anulação e destruição da potência 

constitutiva – mental e política – dos indivíduos, o que é decisivo para compreender as 

concepções de política e de liberdade de Hannah Arendt.  

Mas essa atenção às capacidades dos indivíduos em contraposição ao ideal de 

homogeneidade do fascismo e do totalitarismo, concentrada no mais importante conceito de 

Arendt, a pluralidade, é diferente da definição da liberdade positiva como autodeterminação 

por uma vontade geral. Para Arendt, como afirma Canovan, esta ideia é antipolítica porque 

não é plural. A pluralidade é a condição da vida política pois significa o reconhecimento da 

distinção entre os seres humanos. Como afirma Canovan:  

 

Porque somos plurais, ação na política não é uma questão de heróis solitários, 

mas de interação entre pares; porque somos plurais, mesmo o líder 

carismático não pode mais do que liderar o que é essencialmente uma 

empreitada conjunta; porque somos plurais, seres humanos estão na sua 

posição mais gloriosa não quando sua individualidade é perdida na 

camaradagem espartana do campo de batalha, mas quando revelam suas 

identidades únicas no palco público.10 

 

Para a concepção de Arendt segundo a qual a pluralidade implica a afirmação do 

indivíduo, cabe acrescentar que a soberania é repudiada por ter um dominador onipotente, 

por carregar a ideia de que a liberdade de um indivíduo ou grupo se obtém ao preço da 

liberdade de outro.11 A liberdade segundo Arendt não é negativa nem positiva; sua definição 

 
9 CANOVAN, Hannah Arendt: A Reinterpretation of Her Political Thought, p. 202. 
10 No original: “Because we are plural, action in politics is not a matter of lonely heroes but of interaction 
between peers; because we are plural, even the most charismatic leader cannot do more than lead what is 
essentially a joint enterprise; because we are plural, human beings are at their most glorious not when their 
individuality is lost in Spartan comradeship on the battlefield, but when they are revealing their unique identities 
on the public stage.” CANOVAN, Hannah Arendt: A Reinterpretation of Her Political Thought, p. 205. (tradução 
nossa). 
11 Cf. ARENDT, “Liberdade e política, uma palestra”, Pensar sem corrimão, p. 275; “Que é liberdade?”, Entre 
o passado e o futuro: “Essa identificação de liberdade com soberania é talvez a consequência política mais 
perniciosa e perigosa da equação filosófica de liberdade com livre arbítrio”. p. 212.; e Sobre a revolução, p. 202. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 142 : : : 
 

simplesmente não cabe nessa classificação. A passividade da não interferência e a onipotência 

da autodeterminação são reduções às quais Arendt não se alinha em nenhuma hipótese.  

Para Starling e Bignotto, a concepção de liberdade de Arendt é diferente, mais intensa 

e mais ampla. É “ponto de inflexão no percurso da tradição republicana”, pois dispensa 

justificativa e não tem nenhum objetivo posterior. Arendt não envereda pela defesa da lei e 

do direito. Prefere insistir na importância da necessidade de aplicação do juízo ao particular, 

à ocorrência específica dos eventos, assim como na participação espontânea dos cidadãos. 

Daí seu ânimo em relação aos conselhos e sua ênfase na virtù de Maquiavel como exemplo 

do exercício da liberdade, da possibilidade de ver as mudanças provocadas pela revolução 

não como via inexorável à degeneração.12 Também suas muitas referências a Montesquieu 

destacam a descentralização do poder como fator decisivo de aumento do poder legítimo e 

o insight do princípio de ação, a disposição do povo em relação à política, como o elemento 

cultural vivo e determinante de seu destino.13 Arendt percebe que os princípios de ação 

propiciam a combinação entre igualdade e distinção: o pertencimento a um corpo político, 

tendo garantido o exercício das capacidades individuais únicas. 

Portanto, tomar sua concepção política de inspiração no republicanismo clássico 

como comunitarista e sua definição de liberdade como entre o social e o privado é 

equivocado. Nas palavras de Keith Breen, a leitura de Arendt por Pettit é notoriamente 

superficial e errada.14  

A definição de liberdade como não dominação por Philip Pettit toma a liberdade 

como passiva, o oposto da consciência de si e da consciência do mundo propostas por 

Arendt, que se combinam na defesa da participação. Essa participação não é redução da 

liberdade a mera participação no governo, como critica Pettit. Arendt realmente afirma em 

Sobre a revolução que a liberdade política “em termos gerais, significa o direito de ‘ser 

participante do governo’ – afora isso, não é nada”.15 Mas essa participação, que é liberdade 

ativa, se combina à liberdade (liberty), o conjunto de direitos, os direitos constitucionais, e 

depende da liberação da opressão. Portanto, a constituição e a liberação são condições para 

a liberdade (freedom) ativa, a participação defendida por Arendt. Breen lembra a concepção 

de Arendt “direito a ter direitos”, a necessidade do Estado e do abrigo das leis para que uma 

pessoa tenha lugar e condições para falar e agir.16 Sem este lugar, no caso dos refugiados ou 

em um estado marcado pela exclusão, como o Brasil, há o comprometimento das 

capacidades dos indivíduos e a ameaça da superfluidade.17  

Essa participação, para ser compreendida, remete à definição de povo por Arendt, o 

que exige retomar sua ideia de Estado-nação. No texto do livro Pensar sem corrimão, 

“Estado-nação e democracia”, em que faz um histórico dessa relação, Arendt destaca quão 

frágil se mostrou a “soberania do povo”, o elemento da democracia no Estado-nação, por 

vezes repassada para ditadores e líderes de todo tipo, que acabam abolindo as instituições 

democráticas. Ela define a democracia como a participação ativa do povo nas decisões, e não 

 
12 ARENDT, Sobre a revolução, pp. 65-69. 
13 Cf. ARENDT, The Promise of Politics, p. 65-66; Compreender, p. 354; A condição humana, pp. 8-9 e 219. 
14 BREEN, “Arendt, Republicanism, and Political Freedom”, p. 48. 
15 ARENDT, Sobre a revolução, p. 278. 
16 BREEN, “Arendt, Republicanism, and Political Freedom”, p. 58. 
17 Sobre este tema e outras contraposições Arendt-Pettit, ver texto de Christian F. Rostboll, “Stateless, 
Domination, and Unfreedom: Arendt and Pettit in Dialogue” In: To Be Unfree: Republicanism and Unfreedom 
in History, Literature and Philosophy. pp. 19-36. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 143 : : : 
 

apenas como proteção de alguns direitos básicos. Um povo é constituído não por pertencer 

a uma nação, mas por compartilhar liberdade e ter um interesse comum, um mesmo espírito 

público. A relação se estabelece por respeito, não por irmandade, ou seja, Arendt nunca 

concebe o conjunto dos cidadãos como homogêneo; a cidadania não pressupõe uma 

homogeneidade, ao contrário. A conclusão é de que o Estado-nação, com sua estrutura de 

poder centralizada, é inadequado para comportar a vida do mundo moderno, é inadequado 

para garantir a democracia. Afirma Arendt, ao finalizar seu texto:  

 

só pode existir uma verdadeira democracia – e talvez seja este o ponto 

decisivo neste contexto – onde a centralização do poder no Estado-nação 

tenha sido rompida e substituída pela difusão de poder nos diferentes centros 

de poder de um sistema federativo. Tanto o indivíduo quanto o grupo, que é 

composto de indivíduos, são quase sempre impotentes diante do monopólio 

do aparato de um Estado centralmente organizado, e a impotência do 

cidadão, mesmo quando todos os seus direitos são protegidos, se coloca 

numa oposição básica a todas as formas da democracia. (...) ...na política 

doméstica nos confrontamos em todos os lugares com o problema de como 

reorganizar e separar a sociedade de massa moderna de modo a permitir uma 

livre formação de opinião, uma troca sensata de opiniões, de maneira que 

assim o indivíduo se responsabilize pelas questões públicas. O nacionalismo, 

com sua obtusidade egocêntrica, e o Estado-nação, com sua incapacidade 

fundamental de transcender suas fronteiras, podem muito bem fornecer as 

piores precondições imagináveis para isso. 

 

O povo não pode ser considerado uma abstração inativa ou simplesmente 

manipulável. Um povo é constituído de indivíduos que precisam tomar posição no espaço 

público, precisam aparecer no mundo, utilizando a estrutura de divisão de poder do Estado.  

A outra crítica de Pettit é a de que Arendt teria enfatizado a vita activa no lugar da 

vita contemplativa. Esse mal-entendido tem relação com algo constatado e repetido por 

Arendt, e que Shmuel Lederman destaca.18 Trata-se da nossa extrema dificuldade em lidar 

com os conceitos políticos: 

 

Essa falta de precisão e clareza conceitual em relação às experiências e 

realidades existentes tem sido a praga da história ocidental desde que, após a 

era de Péricles, os homens de ação e os homens de reflexão se separaram e o 

pensamento começou a se emancipar totalmente da realidade, sobretudo da 

experiência e faticidade política. A grande esperança da época moderna, a 

revolução própria dessa época foi, desde o início, procurar sanar essa ruptura; 

uma das razões pelas quais essa esperança ainda não se concretizou, e nem 

mesmo o Novo Mundo, nas palavras de Tocqueville, foi capaz de gerar uma 

nova ciência política, está na enorme força e resistência de nossa tradição do 

 
18 LEDERMAN, “The Centrality of the Council System in Arendt’s Political Theory”, p. 265. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 144 : : : 
 

pensamento, que enfrentou todas as inversões e transformações de valores 

com que os pensadores oitocentistas tentaram miná-la e destruí-la.19  

 

A própria busca de uma alternativa de compreensão da liberdade no contexto da 

atual crise da democracia liberal, na chave da tradição republicana, pode ser tomada como 

um novo movimento nesse esforço. Não se trata mais, como afirma Kei Hiruta, citando Seyla 

Benhabib, de pensar com e contra Arendt, mas pensar além dela,20 tomando de modo mais 

rigoroso o que sua obra efetivamente projetou, restabelecer a relação entre política, filosofia 

e juízo, como entende Lederman e, como proponho a seguir, compreender o significado 

político do cultivo da vida do espírito. 

A ruptura entre filosofia e política é alvo conhecido de Hannah Arendt. Em A vida 

do espírito, chama a hierarquia estabelecida por Platão de a maior das falácias metafísicas, 

que comprometeu de modo duradouro a correspondência entre filosofia e política. O exame 

das faculdades do espírito teve como ponto de partida o estudo do ápice do colapso moral 

nos totalitarismos e o conceito de banalidade do mal. Arendt se concentrou na preparação 

para gerar essa nova ciência política partindo do estudo da filosofia moral e da filosofia 

política kantiana, em cursos e textos a partir de meados dos anos 1960. As perguntas da qual 

partiu, da experiência do relato do julgamento de Adolf Eichmann foram: É possível 

minimizar a possibilidade de repetição do tipo de mal que surgiu no século XX? O mal, 

definido como incapacidade de pensar e de julgar, pode ser combatido com o estímulo ao 

pensamento e ao juízo? Como lidar com aquelas pessoas que cometem injustiça e são felizes? 

Como lidar com o descrédito da ideia socrática de que é melhor sofrer o mal do que praticá-

lo? Por que pessoas que agiram da melhor forma não pararam para considerar seus atos, 

entendendo com clareza, sem maiores considerações, o que era o certo a fazer?21 Como evitar 

o fato perturbador de que as pessoas que cometeram os piores males nunca se preocuparam 

se estavam fazendo bem ou mal? Foi a partir dessas perguntas e da recuperação das 

experiências originais que alimentaram nossa compreensão das faculdades da mente – pensar, 

querer e julgar – que Arendt empreendeu a escrita de A vida do espírito. 

Quando se propôs a escrever essa obra, em uma carta em que pede recursos à 

Fundação Rockefeller, deixa claro que A vida do espírito seria um segundo volume de uma 

obra única, cujo primeiro tomo fora A condição humana. Aquele fim um tanto enigmático 

que Arendt deixou no ar, citando a célebre frase de Catão: “Nunca se está mais ativo que 

quando nada se faz, nunca se está menos só que quando se está consigo mesmo”, teria uma 

resposta. A diferença entre pensamento e ação nunca foi posta em questão. O problema para 

Arendt era a hierarquia: assim como a experiência é a fonte do pensamento, o pensamento 

também deve, para usar suas palavras, “encontrar lugar no mundo”. E o modo como ele 

encontra lugar no mundo é pela vontade e pelo juízo, este a terceira faculdade inspirada na 

terceira crítica de Kant. O fato é que Arendt vê no sensus communis e na mentalidade 

ampliada, enunciados no parágrafo 40 da Crítica da faculdade de Julgar, os conceitos para, 

ao mesmo tempo, indicar a possibilidade de formar um senso comum como um espírito 

público, fundamental para a ação política, e o estímulo à disposição dos indivíduos para 

compreender a situação dos outros.  

 
19 ARENDT, Sobre a revolução, p. 230. 
20 HIRUTA, Arendt on Freedom, Liberation, and Revolution, p. 14 
21 ARENDT, Responsabilidade e julgamento, p. 354 (nota 11). 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 145 : : : 
 

O pensar tem um elemento de depuração que destrói pseudoargumentos, considera 

detidamente os fatos e expõe mentiras. Lembremos o forte apelo da ficção totalitária. Arendt 

afirma no texto “A Revolução Húngara e o imperialismo totalitário”, que “a liberdade, assim 

como a sobrevivência, pode perfeitamente depender do nosso sucesso ou da nossa 

incapacidade em persuadir o mundo totalitário a reconhecer os fatos e a aceitar a nova 

factualidade do mundo na era atômica”.22 Por isso ela enfatiza que “o elemento purificador 

do pensar é político por implicação”, porque informa as decisões tomadas pela faculdade do 

julgamento, chamada por ela a mais política de nossas capacidades espirituais. A escolha, o 

juízo, é a manifestação, a concretização do pensamento e a vontade é o impulso criador que 

efetivamente atua.23  

A resistência e a força da tradição do pensamento às quais Arendt faz menção, 

garantiram a perenidade de sua abstração e de seu distanciamento do mundo, ao contrário 

da ligação com a contingência dos assuntos humanos, algo sempre incômodo. Apesar de se 

dar nessa separação, no diálogo que temos conosco, quando ao abrigo do deserto do mundo, 

esse esforço de compreensão parte do contexto em que estamos e precisa retornar e ele na 

perspectiva cuidadosa de se levar em conta esse mesmo esforço feito pelos outros. A 

consciência de si e do entorno, passa pelo reconhecimento da mesma capacidade e da mesma 

exigência a todos os demais, o que forma um espírito comum que na verdade é a consciência 

e o exercício de pertencimento a uma unidade política heterogênea. A vontade, que guarda a 

liberdade, e é a atividade espiritual que completa o trio, é retomada por Arendt em A vida do 

espírito como uma capacidade criadora: o juízo e o pensamento informam a vontade que, 

livre, cria, efetivamente, novas possibilidades, novas soluções, novos começos, difíceis, mas 

necessários em muitas circunstâncias. 

A concepção intensa e ampla de liberdade que Arendt nos oferece é uma aposta 

corajosa. O resgate que empreende da política, do valor do espaço público, da ação e das 

instituições no âmbito do republicanismo, é uma contrapartida aproveitando os despojos da 

tradição, os argumentos dos vencidos. Arendt segue a recomendação de seu amigo Walter 

Benjamin e “escova” a história da filosofia política e da filosofia moral a contrapelo, embora 

descartando o materialismo dialético da intenção original. Uma das frases que Arendt repetiu 

no livro Rahel Varnhagen, na última frase da Parte I, Pensar de A vida do espírito, como 

uma das epígrafes da Parte III, Juízo da mesma obra inacabada, e em uma carta a Karl Jaspers, 

de 1954 é Victrix causa deis placuit sed victa Catoni, “A causa vencedora agradou aos deuses, 

a vencida a Catão”. São os versos 127 e 128 do canto I da obra Farsália, de Lucano. Como 

elucidam os organizadores da correspondência, nessa que é a descrição da guerra civil entre 

César e Pompeu, Lucano glorifica Catão de Útica, opositor da República de César, amante 

da liberdade, que julgava sem se preocupar com o fracasso ou o sucesso, o que, segundo 

Arendt, se aplica ao seu amigo, Kurt Blumenfeld, sobre o qual trata ao citar a frase na carta 

a Jaspers. Blumenfeld foi um líder sionista, grande amigo de Arendt no período de ascensão 

do nacional-socialismo. Ela conta a Jaspers que na juventude, alguém questionou 

Blumenfeld: “Mas você tem que admitir que esta causa não tem possibilidade de ter sucesso”, 

ao que Blumenfeld respondeu: “Quem disse que eu estava interessado no sucesso?”. Arendt 

acrescenta: “Que ele tenha se tornado presidente da organização, é algo que só poderia 

 
22 ARENDT, Pensar sem corrimão, p. 162. 
23 ARENDT, Responsabilidade e julgamento, p. 256-257. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 146 : : : 
 

acontecer na Alemanha”. E finaliza: “Você deve conhecer aquela frase de Catão que Gentz 

sempre citava: Victrix causa deis placuit sed victa Catoni. Este é o espírito do 

republicanismo”.24  

Arendt correspondeu a esse espírito insistente do republicanismo tomando 

conceitualmente a política muitas vezes à revelia da filosofia. Sua contribuição é associar 

liberdade e política tomando-as fora de limitadas preconcepções e considerando as 

experiências de seu próprio tempo. A liberdade e a política, após o ineditismo dos 

totalitarismos e sua desumanidade, não podem ser compreendidas em uma chave 

necessariamente negativa, nem apenas como dependentes de instituições. A liberdade, para 

Hannah Arendt, precisa ser compreendida a partir da consciência de si e da consciência 

voltada para a realidade; em seus termos, como vimos, do cultivo da vida do espírito. É a 

afirmação do que há de mais complexo em nós, as capacidades de todos. Lembremos que o 

mal perpetrado no século XX contou com a conivência de pessoas que riam e 

cumprimentavam efusivamente Adolf Hitler nas ruas da Alemanha, enquanto milhões eram 

torturados e assassinados nos campos de concentração e de extermínio. Arendt acertou ao 

escrever que esse terror apareceria novamente de outras formas. A chance de sustentar a 

atenção e, eventualmente, enfrentar outras formas do mal só podem advir de uma renovada 

clareza quanto às nossas faculdades.   

No nosso contexto é ainda mais gritante a dificuldade do Estado-nação de se 

estabelecer como guardião dessa liberdade na garantia das diferenças e das exigências de um 

mundo em plena deterioração de sua casa, o meio ambiente. Em um de seus últimos textos, 

Hannah Arendt tratou do problema da confiança no progresso e no barulho da propaganda 

a movimentar um mundo de objetos com obsolescência embutida, que conduz às ameaças 

ao meio ambiente.25 O texto é de 1975, década de implementação da contrapartida violenta 

de um sistema com problemas explícitos, mas para o qual ainda não há alternativa. O que ela 

teria dito do “greed is good” da aliança Thatcher-Reagan no final dos anos 1970? Para 

Arendt, os cidadãos devem participar da vida pública, como oposição às várias formas de 

investimento na superfluidade do indivíduo e como afirmação do valor de cada cidadão 

como agente político no pleno uso de suas capacidades espirituais. Não podemos tratar essa 

proposta de Arendt como uma quimera. Ela pode ser tomada como uma expressão da 

autonomia do republicanismo. É preciso insistir na liberdade como princípio para 

(re)começar, pois os tempos podem ser sombrios de várias maneiras. 

 

 

Referências bibliográficas 

 

ADVERSE, H. “Uma república para os modernos: Arendt, a secularização e o 

republicanismo”. In: Filosofia Unisinos, n. 13, pp. 39-56, jan-abr 2012. 

ARENDT, H. Compreender: formação, exílio e totalitarismo. Trad. de Denise Bottmann. São Paulo: 

Companhia das Letras, Belo Horizonte: Editora UFMG, 2008. 

 
24 ARENDT; JASPERS, Correspondence, p. 244 (carta 158), pp. 735-736 (nota). 
25 ARENDT, “Tiro pela culatra”, Responsabilidade e julgamento, p. 333. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 147 : : : 
 

______. A condição humana. 11.ed. Revisão e apresentação Adriano Correia. Trad. de Roberto 

Raposo. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2010. 

______. Entre o passado e o futuro. 4.ed. Trad. de Mauro W. Barbosa. São Paulo: Perspectiva, 

1997. 

________. Origens do totalitarismo. Trad. de Roberto Raposo. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2012. 

______. Pensar sem corrimão: Compreender 1953-1975. Trad. de Andreiuolo [et al.] Rio de 

Janeiro: Bazar do Tempo, 2021. 

______. The Promise of Politics. Ed. Jerome Kohn. New York: Schocken, 2005. 

______. Responsabilidade e julgamento. Trad. de Rosaura Eichenberg. São Paulo: Companhia 

das Letras, 2004. 

______. Sobre a revolução. Trad. de Denise Bottmann. São Paulo: Companhia das Letras, 2011. 

______. A vida do espírito. Trad. de Cesar Augusto de Almeida e outros. Rio de Janeiro: 2009. 

ARENDT, H.; JASPERS, K. Correspondence 1926-1969. Ed. Lotte Kohler e Hans Saner. New 

York: Harcourt, 1992. 

BARROS, A.R.G. Liberdade política. São Paulo: Edições 70, 2020.  

BREEN, K. “Arendt, Republicanism, and Political Freedom”, In: HIRUTA, K. (Ed.) Arendt 

on Freedom, Liberation, and Revolution. London: Palgrave Macmilian, 2019. pp. 47-78. 

CANOVAN, M. Hannah Arendt: A Reinterpretation of Her Political Thought. Cambridge: 

Cambridge University Press, 1992.  

HABERMAS, J. “Hannah Arendt: On the Concept of Power” In: Philosophical-Political Profiles. 

Cambridge, Massachusetts: The MIT Press, 1983. 

HIRUTA, K. (Ed.) Arendt on Freedom, Liberation, and Revolution. London: Palgrave Macmilian, 

2019. 

______. “The Meaning and Value of Freedom: Berlin Contra Arendt. The European 

Legacy”, 19, n. 7, pp. 854-868, 2014. 

LEDERMAN, S. “The Centrality of the Council System in Arendt’s Political Theory”, In: 

HIRUTA, K. (Ed.) Arendt on Freedom, Liberation, and Revolution. London: Palgrave Macmilian, 

2019. pp. 253-276. 

LUCANO. Farsália: Cantos de I a V. Introdução, tradução e notas Brunno V. G. Vieira. 

Campinas, SP: Editora da Unicamp, 2011.  



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 148 : : : 
 

PETTIT, P. On the People’s Terms: A Republican Theory and Model of Democracy. Cambridge: 

Cambridge University Press, 2012. 

______. Republicanism: A Theory of Freedom and Government. Oxford: Clarendon Press, 1997.  

ROSTBOLL, C. F. “Stateless, Domination, and Unfreedom: Arendt and Pettit in Dialogue”, 

In: DAHL, C; NEXÖ, T.A. (Ed.) To Be Unfree: Republicanism and Unfreedom in History, Literature 

and Philosophy. Bielefeld: Transcript Verlag, 2014. pp. 19-36. 

SCHWARTZ, L. M.; STARLING, H. M. (Org) Dicionário da república: 51 textos críticos. São 

Paulo: Companhia das Letras, 2019. 

VETLESEN, “Hannah Arendt, Habermas and the Republican Tradition”. In: Philosophy & 

Social Criticism, vol. 21, n. 1, pp. 1-16, 1995. 

VILLA, D. “Hannah Arendt, 1906-1975”. In: The Review of Politics, vol. 71, Issue 1, pp. 20-36, 

Winter 2009. 

VIROLI, M. From Politics to Reason of State. Cambridge: Cambridge University Press, 1992. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 149 : : : 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Individualidade e desenvolvimento moral em J. S. Mill 
 

Isabel de Almeida Brand1 

 

Resumo: O fio condutor dos argumentos apresentados por J. S. Mill em On Liberty é de que o 

aperfeiçoamento da humanidade tem como fonte infalível e permanente o espírito da liberdade. 

Nosso objetivo é mostrar que o conceito de liberdade milliana se equilibra entre a promoção do 

cultivo da individualidade, na sua mais ampla pluralidade, e o desenvolvimento moral da sociedade. 
Palavra-chave: Desenvolvimento – Individualidade – Liberdade – Stuart Mill 

 

 

Individuality and moral development in J. S. Mill 

 

Abstract: The guiding thread of the arguments presented by J. S. Mill in On Liberty is that the 

development of humanity has its infallible and permanent source in the spirit of freedom. Our 

objective is to show that the Millian concept of freedom is balanced between the individuality’s 

cultivation, in its widest plurality, and the moral development of the society. 

Keywords: Development – Individuality – Freedom – Stuart Mill 
  

 
1 Graduanda em Filosofia pela Universidade de São Paulo. Bolsista de Iniciação Científica: CNPq. Orientador: 
Prof. Dr. Alberto Ribeiro Gonçalves de Barros. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 150 : : : 
 

Stuart Mill observou que o mundo no século XIX estava mudando em um ritmo sem 

precedentes. As sociedades não estavam preparadas para enfrentar os desafios que o 

progresso traria, principalmente devido ao aumento de um conformismo social. Para 

combater as influências que levam à estagnação e se opor a uma sociedade massificada, o 

filósofo pretendeu orientar as pessoas numa dinâmica de mudança e incentivá-las a valorizar 

o progresso da sociedade. Mill desejava promover o crescimento humano e para isso ele 

organizou um sistema que garantiria uma ampla gama de liberdades civis e individuais. Desse 

modo, a liberdade funcionaria como uma proteção contra o despotismo e a estagnação.2 

Nosso objetivo é mostrar que o conceito de liberdade milliana se equilibra entre a 

promoção do cultivo da individualidade, na sua mais ampla pluralidade, e o desenvolvimento 

moral da sociedade. Tendo em vista que, se por um lado, o despotismo dos costumes é um 

obstáculo para o desenvolvimento humano, por outro lado, a última fonte segura e confiável 

para o progresso da humanidade é o permanente espírito da liberdade. 

Nas palavras de Mill, 

 

O despotismo dos costumes é, em todas as partes, o entrave permanente ao 

avanço humano, mantendo-se em constante antagonismo com aquela 

disposição de aspirar a algo melhor do que o costumeiro, a qual é chamada, 

dependendo das circunstâncias, de espírito de liberdade ou espírito de 

progresso ou aperfeiçoamento. O espírito de aperfeiçoamento nem sempre 

é um espírito de liberdade, pois pode pretender impor aperfeiçoamentos a 

um povo que não os quer; e o espírito de liberdade, na medida em que resiste 

a tais tentativas, pode se aliar em termos locais e temporários aos oponentes 

do aperfeiçoamento; mas a única fonte infalível e permanente de 

aperfeiçoamento é a liberdade, visto que assim todos os indivíduos são 

centros independentes de possível aperfeiçoamento. O princípio de 

progresso, porém, seja na forma do amor à liberdade ou na do amor ao 

aperfeiçoamento, é antagônico ao domínio do Costume, exigindo no mínimo 

a libertação desse jugo; e a disputa entre eles constitui o principal interesse da 

história da humanidade.3 

 

O filósofo estava especialmente preocupado com o sentimento de servilidade dos 

seres humanos perante as preferências dos senhores seculares ou de suas divindades. Os 

sentimentos de repulsa às opiniões essencialmente genuínas se dão por meio dessa 

servilidade. Ao longo da história, por conta dessa repulsa muitos homens foram assassinados 

como hereges e muitas mulheres queimadas como bruxas. 

Frequentemente, as simpatias comuns conduzem os indivíduos à identificação com 

grupos de referência como, partidos políticos, associações de classe, grupos religiosos, entre 

outros. Esse tipo de identificação é uma das vias para a formação da opinião pública. Nesse 

cenário, o papel das influências comuns para a orientação dos sentimentos morais da 

sociedade se deve menos à razão do que as simpatias e antipatias que pouco ou nada tinham 

 
2 HABIBI, John Stuart Mill and the Ethics of Human Growth, p. 33; SIMÕES, John Stuart Mill e a liberdade, pp. 29-
30. 
3 MILL, Sobre a Liberdade, p. 108. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 151 : : : 
 

a ver com os interesses comuns da sociedade. Na interpretação de Devigne4, Mill 

compreende que somos socializados pela opinião pública e que o senso de nossa própria 

existência depende dos outros. Dessa forma, as próprias sociedades são moldadas pela 

opinião pública. O problema é que no mundo moderno a maioria age em conformidade com 

a opinião pública irrefletidamente. Ao prescrever uma única noção de bom caráter, as classes 

dominantes, por meio do poderoso instrumento da opinião pública, conseguem tão 

efetivamente quanto qualquer política governamental, limitar o pensamento humano. 

Portanto, os sentimentos sociais e faculdades intelectuais da sociedade como um todo 

permanecem subdesenvolvidos. Nesse sentido, “o rumo atual da opinião pública apresenta 

uma característica especialmente calculada que a torna intolerante a qualquer manifestação 

acentuada de individualidade”.5 

Apesar da liberdade e o desenvolvimento humano nem sempre serem sinônimos, a 

liberdade é um pré-requisito para propiciar às pessoas as melhores oportunidades para o 

cultivo e o refinamento de suas capacidades humanas.6 Nesse sentido, Mill acredita que em 

uma sociedade voltada para o progresso, o fluxo livre de informações auxilia no 

desenvolvimento do indivíduo. Por esse motivo, o filósofo defende veementemente a 

liberdade de pensamento e expressão como necessária para o bem-estar mental da 

humanidade. Sua hipótese é a de que, ao impedir a manifestação de apenas uma opinião 

contrária à maioria, estaria privando toda a humanidade de corrigir um possível erro ou 

ratificar uma verdade. Mill sintetiza seus argumentos em defesa da liberdade de expressão 

em quatro fundamentos distintos, a saber: 

 

(i) Quando existe a probabilidade de uma opinião contrária ser verdadeira e 

mesmo assim se tenta coercitivamente silenciá-la, pode-se incorrer em erro 

pela pretensão de infalibilidade. 

(ii) A opinião dominante pode estar ocultando uma parcela da verdade, desse 

modo, ao se silenciar uma opinião contrária, perde-se a chance de conhecer 

o restante da verdade. 

(iii) Mesmo que a opinião dominante corresponda a toda a verdade, ela será 

mantida à maneira de um dogma, pouco se compreendendo de seus 

fundamentos racionais, a menos que se aceite que ela seja objeto de séria e 

enérgica contestação. 

(iv) O próprio significado da doutrina corre o risco de desaparecer ou se 

enfraquecer, por isso é de extrema importância que ela seja discutida 

integralmente e frequentemente para que não se perca seu efeito vital, 

tornando-se totalmente estéril. 

 

Mill reconhece que a livre discussão, ao invés de promover o ajustamento, pode 

muitas vezes intensificar a tendência ao sectarismo podendo levar até mesmo ao preconceito. 

Numa polêmica, a pior ofensa que se pode cometer é estigmatizar como maus e imorais os 

que defendem a opinião contrária, por isso ele defende a moralidade do debate público. 

Porém, preservar o princípio moral no debate não significa abdicar do conflito. Para Mill, o 

 
4 DEVIGNE, Reforming Liberalism. J. S. Mill’s Use of Ancient, Religious, Liberal and Romantic Moralities, p.111. 
5 MILL, Sobre a Liberdade, p. 106. 
6 HABIBI, John Stuart Mill and the Ethics of Human Growth, p. 136. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 152 : : : 
 

aspecto agonístico é intrínseco ao caráter da discussão. O choque de opiniões provoca um 

efeito salutar para o homem e a sociedade. A confiança no julgamento depende de a opinião 

ter sido defendida contra todas as objeções lançadas sobre ela dos mais diversos ângulos e 

conflitantes direções. Com a salvaguarda de que a arena continue aberta para que novas 

verdades possam chegar até nós. Isso porque, a mente humana possui uma qualidade 

particular que Mill chama de “corrigibilidade”. Essa capacidade é o potencial que os seres 

humanos têm de corrigir os próprios erros por meio do exercício do julgamento aprimorado 

sobre as atividades nas quais se envolvem. Ela é a “fonte de tudo que é respeitável no homem, 

seja como um ser intelectual ou moral”,7 pois por meio dela o homem é capaz de retificar 

seus enganos por meio dos fatos e argumentos expostos nas discussões. Porém, essa 

qualidade não é nata, ela é adquirida e sua aquisição requer o exercício do debate sobre as 

vantagens e desvantagens das diferentes experiências.8 

Para o desenvolvimento da inteligência e o julgamento dos homens, não basta que 

alguém concorde que uma proposição seja verdadeira, ou ainda que tal crença venha de 

alguma autoridade, é preciso conhecer os fundamentos das próprias opiniões. De acordo 

com Mill, todos os assuntos onde é possível haver diferenças de opiniões, como a moral, 

religião, política e relações sociais, a verdade depende do equilíbrio entre as razões 

conflitantes. Assim, é necessária uma suspensão do juízo a fim de conhecer ambos os lados 

das questões para que se tenha base para preferir um ou outro. Uma reflexão antagônica para 

essa hipótese, sugerida pelo filósofo, seria supor que alguém contrário ao livre debate 

questionasse a necessidade de se conhecer e entender tudo o que os filósofos podem dizer 

contra ou a favor de suas opiniões, que aparte das obviedades, basta ter confiança na 

autoridade apta para tal tarefa. Porém, mesmo considerando tal perspectiva, a necessidade 

da certeza racional é mantida, pois se deve assegurar que todas as objeções sejam enunciadas 

livremente, mesmo que somente por filósofos e teólogos, e que encontrem respostas 

satisfatórias. Dessa forma, para que os mestres da humanidade conheçam tudo quanto 

devem, é necessária que se escreva e se publique suas ideias. 

A liberdade de expressão é derivada da liberdade de pensamento e esta teria pouco 

valor se a pessoa não fosse livre para testar suas ideias no mercado intelectual. Para 

desenvolver plenamente o pensamento é necessário submeter as próprias ideias ao escrutínio 

de outros. Ao fazer isso, o indivíduo deve ser livre para se expressar para os outros e para se 

associar a outras pessoas que considerem suas questões críticas. A exceção observada é 

quando essa conduta se torna prejudicial a terceiros.9  

Habibi10 defende que, em Mill, as liberdades de pensamento e discussão não são 

valorizadas por si mesmas. Elas são justificadas porque aumentam o leque de escolhas dos 

indivíduos e os ajudam a se tornar mais hábeis no uso de suas faculdades humanas. O 

comentador entende que Mill acredita que em uma sociedade voltada para o progresso, o 

fluxo livre de informações auxilia no desenvolvimento do indivíduo e também serve para 

elevar o nível de tomada de decisão coletiva. Dessa maneira, a liberdade de pensamento e 

expressão leva ao crescimento. Por outro lado, o crescimento é necessário para fazer essas 

liberdades funcionarem. Sem o tema subjacente do crescimento para ajudar a canalizar essas 

 
7 MILL, Sobre a Liberdade, p. 37. 
8 DEVIGNE, Reforming Liberalism. J. S. Mill’s Use of Ancient, Religious, Liberal and Romantic Moralities, p. 114. 
9 FITZPATRICK, John Stuart Mill’s Political Philosophy, p. 65. 
10 HABIBI, John Stuart Mill and the Ethics of Human Growth, pp.137-8. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 153 : : : 
 

liberdades elas não teriam muita utilidade. A livre discussão em uma sociedade que não tem 

compromisso com a descoberta ou o avanço equivaleria a uma confusão balbuciante. A 

desinformação e o erro abundariam, e o aumento do conhecimento seria prejudicado. 

A reflexão de Mill sobre o papel da liberdade de pensamento e discussão, a busca 

pela verdade e o valor do erro, leva ao reconhecimento da importância da diversidade nas 

sociedades. Assim como é útil que existam diversas opiniões, também é vantajoso que haja 

diversas experiências de vida. As experiências de um indivíduo dependem de suas escolhas 

que devem ser feitas segundo seu próprio discernimento. Para Mill, 

 

Não há qualquer razão para que toda a existência humana deva ser construída 

seguindo apenas um ou poucos modelos (...) pessoas diferentes também 

requerem condições diferentes para seu desenvolvimento espiritual e, assim 

como a imensa variedade de plantas não pode existir de maneira saudável no 

mesmo ar e clima físico, tampouco as pessoas crescem sadiamente no mesmo 

ar e clima moral. As mesmas coisas que servem de auxílio a uma pessoa para 

cultivar sua natureza mais elevada são obstáculos para outra. O mesmo modo 

de vida que é um estímulo saudável para uma, mantendo em plena forma 

todas as suas faculdades de ação e fruição, para outra é um fardo incômodo, 

que anula ou esmaga toda a vida interior. As diferenças entre os seres 

humanos são suas fontes de prazer, em suas sensibilidades à dor e em suas 

reações à diferentes ações físicas e morais sobre si são tais que, a menos que 

haja uma diversidade correspondente aos modos de vida, não obtém sua justa 

parcela de felicidade nem alcançam a estatura mental, moral e estética de que 

sua natureza é capaz.11 

 

O filósofo reconhece que as pessoas têm habilidades, talentos e interesses diversos e 

se inclinam para múltiplas oportunidades. Mesmo que haja necessidades, interesses e valores 

comuns, a natureza humana não tem um caráter universal. O cultivo da excelência deve ser 

incentivado em toda a extensão da variedade humana. De acordo com Mill, uma sociedade 

pluralista é muito mais propícia ao progresso do que uma sociedade uniforme. Nesse sentido, 

um ambiente diverso leva a uma sociedade dinâmica que pode oferecer às pessoas maiores 

oportunidade de desenvolvimento e realização pessoal.12 

Segundo Mill, os europeus se orgulham de ser o povo mais inclinado ao progresso 

que existiu. As nações europeias devem seu progresso e desenvolvimento inteiramente a 

pluralidade e a diversidade de cultura. Embora tenha existido intolerância, raras vezes houve 

logro permanente em fazer com que todos os indivíduos, classes e nações seguissem o 

mesmo caminho. Cada qual seguiu por caminhos extremamente díspares e a bem do mútuo 

desenvolvimento, em algum momento, aceitou-se receber o bem que os outros ofereciam. 

Mill cita três períodos importantes para o desenvolvimento humano na Europa: o primeiro 

foi durante os tempos imediatamente após a Reforma Religiosa; outro momento, embora 

limitada ao Continente e a uma classe mais culta, o movimento intelectual da segunda metade 

do século XVIII; e terceiro, de duração ainda mais breve, a fermentação intelectual da 

 
11 MILL, Sobre a Liberdade, p. 104-5. 
12 HABIBI, John Stuart Mill and the Ethics of Human Growth, pp. 30-4. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 154 : : : 
 

Alemanha durante o período goethiano e fichtiano. O impulso dado nestes três períodos 

tornou a Europa o que é agora. No entanto, Mill constata que já fazia algum tempo que as 

aparências indicavam que esses impulsos estavam quase esgotados e os europeus estavam se 

esquecendo do valor da diversidade e buscando uma espécie perniciosa de igualamento. As 

variedades de situações e circunstâncias que moldam o caráter dos indivíduos se tornou cada 

vez mais semelhante. Esse igualamento que reúne as pessoas sobre as mesmas influências foi 

promovido pelo aperfeiçoamento dos meios de comunicação. Nos termos de Mill, as pessoas 

“agora leem as mesmas coisas, ouvem as mesmas coisas, veem as mesmas coisas, vão aos 

mesmos lugares, sentem esperanças e temores em relação aos mesmos objetos”.13 

Tyndal14 afirma que o progresso social é o objetivo principal da teoria política de Mill 

e a diversidade é um meio para esse progresso. Ele acrescenta que Mill costuma usar o termo 

“diversidade” também para se referir ao que pode ser chamado de “diversidade individual”. 

O que o comentador quer enfatizar é que a diversidade de grupos culturais pode servir como 

uma rica fonte para a diversidade individual. De um modo geral, a diversidade cultural expõe 

os indivíduos atentos a modos de vida alternativos, fornecendo outro cenário contra o qual 

os indivíduos podem comparar suas crenças e experiências e refletir sobre suas próprias 

buscas. 

Segundo Mill, a liberdade propriamente dita está onde a individualidade é capaz de 

se consolidar, desde que outrem não seja privado de buscar o seu próprio modo de vida. O 

livre desenvolvimento da individualidade é um dos elementos essenciais do bem-estar. O 

filósofo afirma que “onde não é o caráter da pessoa e sim as tradições e costumes de outras 

pessoas que constituem as regras de conduta, falta um dos ingredientes da felicidade e o 

ingrediente fundamental do progresso individual e social”.15 

Mill aventa que a natureza humana não se desenvolve seguindo um modelo 

irrefletidamente. Ela não é como uma máquina que realiza um trabalho pré-determinado. O 

crescimento humano para Mill é mais uma questão de melhorar a natureza do que segui-la. 

Na natureza, o desenvolvimento natural das árvores e das plantas sugere um crescimento 

que se dá de forma gradual e espontânea. Mas, ainda que no sentido físico os humanos sejam 

naturalmente predispostos à maturação, o crescimento humano no sentido milliano é 

comparado ao cultivo. Desse modo, o desenvolvimento humano se dá por meio de uma 

atividade consciente e racional que requer esforço e atenção contínuos.16 

O cultivo pessoal envolve saber desenvolver e modificar os próprios desejos e 

impulsos. Mill defende que quem acredita que o desenvolvimento da individualidade não 

deva ser incentivado em uma sociedade, deve crer também que naturezas humanas fortes são 

indesejáveis e que não é bom que a média de energia geral humana seja elevada.  O argumento 

do filósofo é de que são os desejos e sentimentos fortes que alimentam a ação humana 

 

(...) os desejos e os impulsos fazem parte de um ser humano perfeito, tanto 

quanto as crenças e as coibições: impulsos fortes só são perigosos quando 

não são devidamente contrabalançados; quando um conjunto de metas e 

inclinações ganha força ao passo que outros, que devem coexistir com ele, se 

 
13 MILL, Sobre a Liberdade, p. 112. 
14 TYNDAL, “Culture and Diversity in John Stuart Mill’s Civil Nation”, pp. 108-9. 
15 MILL, Sobre a Liberdade, p. 89. 
16 HABIBI, John Stuart Mill and the Ethics of Human Growth, p. 28. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 155 : : : 
 

mantêm fracos e inativos. (...) As mesmas suscetibilidades fortes que dão 

vigor e vivacidade aos impulsos pessoais são também a fonte de onde nascem 

o mais ardente amor pela virtude e o mais firme autocontrole.17 

 

Ao defender a liberdade, Mill não está preocupado apenas com a satisfação dos 

desejos dos indivíduos. O cultivo pessoal não é antitético ao “espírito público”, aliás, em Mill 

essas concepções estão unidas entre si. Conforme argumenta Audard18, o filósofo transforma 

o conceito de individualismo possessivo e ligado a um indivíduo estático e atomizado em 

outro tipo de conceito. Com essa reformulação, o individualismo abstrato modifica-se e toma 

o caráter de individualidade. Neste novo conceito existe a dimensão de criação de si mesmo 

que remete à ideia de uma tarefa ou projeto e não um estado. A individualidade milliana 

depende de um processo dinâmico de individuação, de formação constante e 

empoderamento. Além disso, essa concepção está ligada a historicidade e o pluralismo de 

culturas. Nessa perspectiva, o indivíduo depende da interação com a história coletiva e a 

cultura para poder se desenvolver e progredir. 

Segundo Mill, a sociedade por meio da educação deve proporcionar os meios para o 

desenvolvimento dos indivíduos, deixando-lhes o máximo de liberdade para concretizar o 

seu potencial. Para a realização desse potencial, o indivíduo precisa necessariamente do 

acesso ao patrimônio cultural, à memória e a história coletiva. Só há desenvolvimento do 

indivíduo quando ele é colocado em relação com os outros e suas obras. Isto é, o indivíduo 

só se desenvolve no contexto sociocultural e histórico. O acesso aos recursos sociais e 

culturais oferecem oportunidades de reflexão sem os quais o potencial do indivíduo não pode 

ser realizado A liberdade é vista por Mill como uma experiência pessoal. Nesse sentido, a 

liberdade se torna um conceito relacional e inseparável da individualidade.19 

Entre o público em geral, o cultivo da individualidade e o desenvolvimento moral 

podem ter perspectivas contrastantes de liberdade. A tarefa teórica de Mill é equilibrar a 

individualidade e o desenvolvimento moral da coletividade. Para o filósofo, o caminho que 

leva ao desenvolvimento social começa no nível individual com o autodesenvolvimento. 

Depois, ao melhorarem a si mesmos os indivíduos exerceriam um efeito progressivo sobre 

seus grupos sociais, instituições e comunidade. Destaca-se que um aspecto importante do 

crescimento humano é que ele é um esforço cooperativo, educativo e cumulativo que pode 

ocorrer ao longo do tempo e através de gerações. Portanto, o desenvolvimento é um 

processo recíproco e, para construir uma sociedade melhor, devemos promover o 

crescimento e a melhoria de seus membros individualmente.20 

A concepção milliana de florescimento humano, de acordo com a análise de Ikuta21 

é caracterizada por três aspectos: individualidade, virtude moral e virtude intelectual. A 

individualidade implica orientar-se em direção às próprias crenças, que foram endossadas 

reflexivamente, e agir da maneira que se escolheu. Desse modo, devemos examinar 

criticamente nossas crenças e ações a fim de determinar as crenças e atos que constituem 

 
17 MILL, Sobre a Liberdade, p. 93. 
18 AUDARD, “John Stuart Mill et les transformations de l’individualisme libéral”, p. 48. 
19 AUDARD, “John Stuart Mill et les transformations de l’individualisme libéral”, pp. 53-7. 
20 DEVIGNE, Reforming Liberalism. J. S. Mill’s Use of Ancient, Religious, Liberal and Romantic Moralities, p. 105; 
HABIBI, John Stuart Mill and the Ethics of Human Growth, p. 34. 
21 IKUTA, “Mill as ambivalent democrat: The corruption and cultivation of human flourishing democratic 
society and politics”, pp. 702-3. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 156 : : : 
 

nosso caráter, em vez de ter nosso caráter determinado por outros. A virtude moral, 

entendida como uma preocupação com o bem dos outros, é outro aspecto importante do 

florescimento humano. Se a individualidade é fundamentalmente sobre como os indivíduos 

se relacionam consigo mesmos – isto é, com suas crenças e ações – a virtude moral refere-se 

a como os indivíduos se relacionam uns com os outros. Já, a virtude intelectual envolve certa 

disposição para o que está para além de si próprio, como o desejo de apreender sobre os 

objetos da natureza, a arte, entre outros. Assim, o que as virtudes intelectuais e morais 

compartilham é um cuidado e um engajamento, seja para com outros indivíduos, no caso da 

virtude moral, ou para com o mundo que habitamos, no caso da virtude intelectual.  

Vimos que Mill admite que haja um ganho para o conjunto da sociedade civil quando 

há espaço para que a individualidade se afirme. Na interpretação de Brennan,22 a 

individualidade milliana é uma pré-condição da virtude. O ideal de excelência de uma pessoa 

virtuosa é o indivíduo autônomo que escolhe e reflete sobre os fins e seu plano de vida. 

Nesse sentido, a adesão irrefletida ao costume ou à opinião da maioria é contrária à virtude. 

Em seu ensaio, o comentador alega que o ponto a ser considerado na teoria de Mill é o de 

que na medida em que a individualidade é fomentada na sociedade ela proporciona o 

aparecimento de indivíduos que iniciam mudanças de paradigmas e novas maneiras de 

perceberem as coisas.  

Na teoria milliana há uma complexa relação entre o social e o individual. Embora 

Mill não compartilhe das teorias contratualistas sobre o fundamento da sociedade, ele 

entende que todos que recebem a proteção da sociedade têm obrigações para com a mesma.  

Para o bem do convívio social se torna indispensável que cada um se obrigue a uma 

determinada linha de conduta em relação aos outros. Nesse sentido, o filósofo considera que 

a sociedade está justificada em impor tais condições a qualquer custo àqueles que não 

cumprem com as obrigações básicas para com a sociedade, qual sejam, respeitar os direitos 

dos outros e defender a sociedade. Mesmo que os atos responsáveis pelo prejuízo a outrem 

não violem direitos constituídos, o ofensor pode ser punido pela desaprovação geral, embora 

não pela lei. Nesse caso, é necessário que haja um debate se a interferência da sociedade será 

positiva ou não para o bem-estar geral. Nos casos em que a conduta pessoal não afeta outros, 

deve haver plena liberdade legal e social de agir e se enfrentar as consequências. Nessa última 

situação, os deveres para consigo mesmo não são socialmente obrigatórios, à exceção de que 

se tornem deveres para com os outros devido às circunstâncias. Saber em que circunstância 

a sociedade deve interferir é ainda objeto de muitas controvérsias entre os críticos de Mill. 

 

Considerações finais 

 

Compreendemos que a liberdade de pensamento e expressão carrega em si o 

compromisso com o crescimento. O livre debate se configura como uma relação dialógica 

na qual se levanta os pros e contras em um exame minucioso de um assunto ou problema e 

é por meio desse exame que são desenvolvidas as qualidades de mente como a percepção, 

raciocínio, autocontrole e julgamento. Em uma discussão não há uma direção prévia a ser 

seguida, pois o direcionamento se dá no próprio exercício da livre expressão das opiniões, 

isto é, no mesmo instante da experiência discursiva. Ademais, nos juntamos a Mill para dizer 

 
22 BRENNAN, “Choice and Excellence: A defense of Millian Individualism”, pp. 483-6. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 157 : : : 
 

que só é possível se conhecer a totalidade de um assunto ouvindo as pessoas das mais 

variadas opiniões e mentes de todos os feitios. Nesse sentido, concordamos com Audard 

que, em Mill, o desenvolvimento pessoal não pode ser separado do desenvolvimento social. 

Porém, para que cada indivíduo possa desenvolver sua individualidade e adicionar valor não 

só si, mas também para os outros, como bem ressalta a comentadora, o acesso aos recursos 

sociais e culturais deve contar com uma igualdade de condições e alocação de recursos 

necessários à sobrevivência dos mais pobres. Essa condição inclui respeito e inclusão e não 

apenas ajuda. 

 

Referências bibliográficas 

 

AUDARD, C. “John Stuart Mill et les transformations de l’individualisme libéral”. In: The 

Tocqueville Review, Volume 33, Number 1, pp. 47-65. University of Toronto Press, 2012. 

BRENNAN, J. “Choice and Excellence: A defense of Millian Individualism”. In: Social Theory 

and Practice, vol. 31, n⁰ 4, pp. 483-498. Florida: University Department of Philosophy, 2005. 

DEVIGNE, R. Reforming Liberalism. J. S. Mill’s Use of Ancient, Religious, Liberal and Romantic 

Moralities. New Haven: Yale University Press, 2006. 

FITZPATRICK. J. John Stuart Mill’s Political Philosophy. London: Continuum Studies in British 

Philosophy, 1988. 

HABIBI, D. John Stuart Mill and the Ethics of Human Growth. Dordrecht: Kluwer Academic 

Publishers, 2001. 

IKUTA, J. “Mill as ambivalent democrat: The corruption and cultivation of human 

flourishing democratic society and politics”. In: Philosophy and Social, Vol 41 (7) pp. 697-724, 

2015. 

MILL, J. S. Sobre a Liberdade. Trad. Denise Botmann. Porto Alegre: L&PM, 2018. 

SARTORI, G. A teoria da democracia revisitada – Volume 1 - O debate contemporâneo. Trad. Dinah 

de Abreu Azevedo. São Paulo: Ática, 1994. 

SIMÕES, M. John Stuart Mill e a liberdade. Rio de Janeiro: Zahar, 2008. 

TYNDAL, J. “Culture and Diversity in John Stuart Mill’s Civil Nation”. In: Utilitas, 

Cambridge University Press, Vol. 25, n⁰ 1, pp. 96-120, 2013. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 158 : : : 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Retórica e verdade na filosofia política de Hannah Arendt 
 

Luciana Costa de Souza1 
 

Resumo: O presente artigo tem como objetivo mostrar quais são os conceitos retóricos presentes 

em dois ensaios de Hannah Arendt, Filosofia e Política e Verdade e Política, a fim de explicitar a 

conturbada relação entre verdade filosófica e política, e como essa querela está relacionada ao modo 

de vida do filósofo. A retórica e a persuasão não eram em si um problema para o pensamento político 

de Hannah Arendt, porquanto uma vez que a retórica estivesse condicionada à amizade, ela se 

tornaria um instrumento político e pedagógico importantíssimo para a manutenção da vida política. 

Por outro lado, o uso da retórica sem esse condicionamento deixava em evidência a fragilidade de 

tipos diferentes de verdade diante da opinião, entre elas a verdade filosófica, que embora não seja tão 

frágil quanto a verdade de fato, depende da preservação do espaço público e do livre uso do discurso. 

Por fim, demonstrar-se-á a solução desse conflito por meio da possibilidade de uma nova Filosofia 

Política, que tem como fio condutor o pensamento e a linguagem. 

Palavra-chave: Retórica – Verdade – Hannah Arendt – Sócrates 

 
 

Rhetoric and Truth in Hannah Arendt’s Political Philosophy 
 

Abstract: This article aims to show the rhetorical concepts present in two essays written by Hannah 

Arendt, Philosophy and Politics and Truth and Politics, in order to explain a troubled relationship 

between philosophical and political truth, and how this quarrel is related to mode of philosopher's 

life. Rhetoric and persuasion were not in themselves a problem for Hannah Arendt's political 

thinking, since, once rhetoric was conditioned on friendship, it would become an extremely important 

political and pedagogical instrument for the maintenance of political life. On the other hand, the use 

of rhetoric without this conditioning highlighted the fragility of different types of truth in the face of 

opinion, including philosophical truth, which, although not as fragile as the actual truth, depends on 

the preservation of public space and the free use of speech. Finally, the solution to this conflict will 

be demonstrated through the possibility of a new Political Philosophy, which has thought and 

language as a guideline. 

Keywords: Rhetoric – Truth – Hannah Arendt – Socrates  

 
1 Mestranda do Programa de Pós-Graduação em Filosofia da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas 
da Universidade de São Paulo (PPG-Fil/FFLCH/USP). O presente trabalho foi realizado com apoio da 
CAPES. Código de Financiamento: 001. Contato: luciana.costadesouza@gmail.com 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 159 : : : 
 

Os sofistas foram os responsáveis pelo papel pedagógico da retórica na antiguidade 

grega. Eles permitiram o desenvolvimento da democracia com uma forma inovadora de 

produzir discursos políticos. Os discursos políticos, recorrentemente, foram objeto de estudo 

de diversos pensadores ao longo da história, tanto para compreender quanto para conhecer 

diversos fenômenos políticos. Nota-se isso na própria antiguidade grega, na leitura de 

diversos tratados sobre os discursos presentes nas obras homéricas, posteriormente em 

comentadores na idade medieva, em diversos escritos latinos sobre os grandes oradores 

gregos do século V-IV a.C. Os próprios gregos criaram diversos recursos teóricos para 

sistematizar os estudos sobre discursos políticos e todos os elementos que os compõem.  

O termo que o senso comum e a tradição deixaram como aquilo que nomeia a arte 

de confeccionar discursos, utilizando as regras de sentido que as palavras carregam com a 

finalidade de fazer política, é retórica. De forma costumeira, principalmente por conta da 

filosofia platônica, os pensadores enxergaram a retórica como algo quase que maligno e 

responsável apenas por causar as maiores destruições nos diversos cenários políticos que o 

mundo já presenciou. No entanto, a partir de um renascimento dos estudos sobre essa 

verdadeira arte de construir discursos, no século XX, tornou-se possível notar que enxergar 

a retórica como aquela velha matéria que ensina a produzir discursos apenas persuasivos e 

com o intuito de convencer cegamente um público, é uma forma distorcida, que impossibilita 

de vê-la como uma área do conhecimento que também pode apresentar um papel pedagógico 

na sociedade política.  

Rhetoriké aparece, pela primeira vez, no século IV a.C., em duas composições 

contemporâneas, Acerca dos Sofistas ou Acerca dos que escrevem discursos escritos de Alcidamante, e 

Górgias de Platão2. Diversos pesquisadores ainda discutem se Alcidamante cunhou o termo, 

pois a sua obra foi escrita anteriormente ao escrito platônico, ou se essa expressão era 

utilizada com uma acepção genérica entre alguns autores da época e, por conta disso, Platão 

conferiu uma “nova” significação para essa palavra a fim de construir sua filosofia. Por outro 

lado, o argumento amplamente aceito pela comunidade acadêmica corresponde à concepção 

de que os termos utilizados para se referir à produção de discursos políticos, anteriormente 

a esses dois textos, eram locuções nominais construídas com o termo lógos, uma palavra grega 

de difícil tradução por conta de sua polissemia.   

Segundo Platão, o uso de discursos longos e contínuos, a makrología, era a forma pela 

qual os sofistas faziam uso da palavra no âmbito político. Ele depreciava esse recurso 

discursivo, afirmando que não era filosófico.3 Por outro lado, a brakhylogía, era a forma 

claramente filosófica, justamente por ser dialógica, ao utilizar orações curtas e suscitar a troca 

de ideias opostas. Essa distinção é defendida por Platão em sua epistemologia, em seu diálogo 

Górgias. Segundo a tradição, ele a considerava o fundamento pelo qual a prática da retórica 

estava ligada à política e ao diálogo como o caminho filosófico de alcance da verdade.4 

Como consequência do uso equivocado do discurso para a obtenção da verdade 

pelos sofistas, aqueles que se ocupavam dos assuntos públicos não levavam em conta a 

atualização da verdade histórica, a que todo homem e o seu respectivo contexto histórico-

social deveria passar para conhecer a si mesmo. Como afirma Arendt, Platão defendia que a 

verdade no momento em que entrava em contato com o universo limitado do ser humano, 

 
2 ASSUNÇÃO, FLORES-JÚNIOR, MARTINHO, Ensaios de Retórica Antiga, p. 15. 
3 Ibid. 
4 Ibid. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 160 : : : 
 

deixava de ser eterna e imutável, e transformava-se em algo mundano “como se no momento 

em que o eterno fosse posto entre os homens ele se tornasse temporal”5. Como bem 

observado por Arendt, os diálogos platônicos não têm como intuito somente alcançar um 

tipo de verdade, ainda mais em seus escritos políticos, mas sim possibilitar um diálogo sobre 

temas que sempre se farão relevantes para o ser humano, com o uso da polêmica. Muitos de 

seus diálogos não chegam a uma resposta única sobre os temas discutidos, pelo contrário, é 

comum eles terminarem sem nenhuma conclusão.6  

Segundo Hannah Arendt, essa querela platônica sobre a retórica tem o seu cerne na 

relação entre verdade e opinião, o modo de vida filosófico e o homem em sua vida pública.7 

Platão tinha plena consciência da ineficiência da postura distanciada do filósofo diante da 

pólis, procurando somente o conhecimento da origem do kosmós e dos diversos eventos que 

permeiam a phýsis.8 A maior demonstração dessa preocupação platônica se nota pelo fato de 

a maioria dos seus diálogos se ocuparem de assuntos públicos e terem como figura central 

um conhecido filósofo da tradição: Sócrates9. Um senhor que com recorrência abordava 

diversos cidadãos da pólis ateniense, instigando-os a questionar se as diversas conceituações 

que defendiam correspondiam ao que de fato eles queriam predicar. A visão arendtiana de 

Sócrates, como moscardo, explicita como a postura socrática diante da vida e do ser, permitia, 

por meio de suas perguntas, a abertura de cada ser aí diante de toda a diversidade ontológica 

do mundo. Determinando como essa abertura não depende apenas de cada ser aí, mas do 

fato de o ser humano ter como característica fundamental o viver entre os outros, e como a 

pluralidade humana se perpassa pela linguagem e pela ação.  

Desse modo, o Sócrates arendtiano, apresentado como moscardo, deseja despertar 

nos cidadãos da pólis a ciência de que a verdade se relaciona com a existência, fazendo com 

que existam tipos de verdade a partir dos diferentes tipos de existências. Sabe-se que a 

linguagem é usada como principal condutor da existência entre os homens, por conscientizá-

los, por meio de discursos e do uso da palavra, dos diversos fenômenos circundantes do 

mundo. Arendt defendia que a simbiose entre linguagem e política se expressa 

principalmente na ação humana, na esfera política mediada pela palavra. Por essa razão, a 

retórica e a persuasão em si não eram um problema para Arendt, porquanto uma vez que ela 

estivesse condicionada à amizade10, ela se tornaria um instrumento político e pedagógico 

importantíssimo para a manutenção da vida política. Por outro lado, o uso da retórica sem 

esse condicionamento deixava em evidência a fragilidade de tipos diferentes de verdade 

diante da opinião, sobretudo, a verdade de fato, defendida por Arendt em seu ensaio Verdade 

e Política.  

 
5 ARENDT, A Dignidade da Política, p. 95. 
6 Ibid. p. 105. 
7 Ibid. p. 97. 
8 Ibid. 
9 Ibid. 
10 Phília na acepção aristotélica, como bem pondera Hannah Arendt: “Aristóteles conclui que a amizade, e não 
a justiça (como sustentou Platão na República, o grande diálogo sobre a justiça), parece ser o laço que une as 
comunidades. Para Aristóteles, a amizade é mais elevada que a justiça, porque esta já não é necessária entre os 
amigos. O elemento político da amizade é que, no diálogo autêntico, cada um dos amigos pode entender a 
verdade inerente à opinião do outro. Mais do que o amigo como pessoa, cada um entende como e em qual 
articulação específica o mundo comum aparece ao outro, que como pessoa será sempre desigual ou diferente”. 
(ARENDT, A Promessa da Política, pp. 59-60). 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 161 : : : 
 

É explícita a defesa de Arendt, nesse ensaio, em um primeiro momento, da verdade 

de fato, a verdade construída e revelada pela capacidade do ser humano de julgar e falar sobre 

os acontecimentos que fluem no mundo, isto é, a verdade que se torna histórica. Ao mesmo 

tempo, a pensadora condena o uso da mentira como forma de preservar a vida e como um 

meio não-violento de solução de problemas no âmbito político. Aqueles que estudam 

profundamente a antiguidade grega e seus costumes sabem que era notório entre os gregos 

a atitude agonística perante o mundo humano, tanto nos embates esportivos quanto nos 

deliberativos, de tal modo que os helenos acreditavam que o discurso era uma atividade que 

os atribuíam superioridade em relação aos outros povos, justamente por causa do uso da 

linguagem para combater com palavras ao invés do uso de armas e da violência física. No 

entanto, Arendt defende que o uso do discurso político pode ser uma forma de violência a 

partir do momento que se criam mentiras deliberadas com a finalidade de perverter fatos, 

que quando se tornam verdade histórica, são usados pelos homens para a construção de 

novas possibilidades a serem criadas no mundo.  

Essa capacidade humana de escolher mentir consiste em nada mais que o seu infinito 

poder de criar infinitas possibilidades por meio do discurso, porém para Arendt a partir do 

momento que uma ação ou uma possibilidade se realiza no mundo fatual, essa ação deixa de 

ser uma mera possibilidade para se tornar realidade, de tal forma que conferir a verdade 

histórica o status de existência de uma possibilidade que ainda está por vir, consiste em uma 

mera extrapolação do uso da linguagem e do discurso. Por isso, aqueles que pervertem a 

historiografia com a finalidade de alterar o registro histórico, com motivações além daquelas 

que permitem a existência dos diversos tipos de verdades e da veracidade, pretendem 

sobretudo produzir uma ação. Assim, o problema da verdade e seu conflito com a esfera 

pública se torna uma questão política. 

Uma das formas que o mentiroso encontra para legitimar as suas falsidades 

deliberadas, quando elas não alcançam o propósito pretendido, é simplesmente qualificar a 

verdade de fato como uma mera opinião. Entretanto, na filosofia política arendtiana, a 

opinião se fundamenta no acordo e no mútuo consentimento dos cidadãos, permitindo a 

produção da ação a partir das múltiplas possibilidades que a realidade proporciona. Nesse 

sentido, a visão da pensadora moderna se coaduna com a perspectiva platônica da tradição 

filosófica que ela usa para compreender os fenômenos de sua época. Platão, de acordo com 

a tradição, adotava duas posturas diante da retórica, por um lado, afirmava o poder destrutivo 

da retórica produzida pelos sofistas, com o uso da opinião, para perverter acontecimentos 

ou manipular o cenário político de acordo com seus interesses particulares; por outro lado, 

ele defendia que a retórica que usa a dialética como método pode ser muito proveitosa para 

o alcance da verdade no campo político. Dito de outro modo, Platão defendia que a verdade 

na esfera política pode ser produzida da mesma forma que a verdade filosófica e deter o 

mesmo modo de existência, embora boa parte dos sofistas discordassem dessa posição. Por 

conta dessas considerações, Hannah Arendt compreende que a situação da verdade de fato 

não é muito diferente da circunstância do filósofo e o seu tipo de verdade, como Platão bem 

observara em seu contexto político e na sua epistemologia.  

A verdade filosófica é qualificada como verdade de razão, que embora não seja tão 

frágil quanto a verdade de fato, não significa que ela seja facilmente alcançada, principalmente 

no âmbito público. Em seu ensaio Filosofia e Política é analisada a conturbada relação entre 

verdade filosófica e política, nesse texto se depreende o desejo da autora em conciliar essas 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 162 : : : 
 

duas esferas, mostrando que é possível uma filosofia política, mesmo que com frequência a 

ciência da arte do poder seja considerada a autoridade maior, quando se trata do 

entendimento dos fenômenos que ocorrem na esfera pública. Por essa razão, deve-se voltar 

à origem dessa querela, aprofundando como ela surgiu, em que época e sob quais 

circunstâncias. Na visão platônica, segundo Arendt, o fato de Sócrates não ter conseguido 

persuadir os presentes em seu julgamento de sua inocência, delegou ao âmbito dos assuntos 

públicos a desacreditada possibilidade da verdade.11  

 

Seja como for, o conflito entre verdade e política surgiu historicamente de 

dois modos de vida diametralmente opostos – a vida do filósofo, tal como 

interpretada primeiramente por Parmênides e, depois, por Platão, e o modo 

de vida do cidadão. Às flexíveis opiniões do cidadão acerca dos assuntos 

humanos, os quais por si próprios estão em fluxo constante, contrapunha o 

filósofo a verdade acerca daquelas coisas que eram por sua mesma natureza 

sempiternas e das quais, portanto, se podiam derivar princípios que 

estabilizassem os assuntos humanos. Por conseguinte, o contrário da verdade 

era a mera opinião, equacionada com a ilusão; e foi esse degradamento da 

opinião o que conferiu ao conflito sua pungência política; (...). Esse 

antagonismo entre verdade e opinião foi elaborado por Platão (especialmente 

no Górgias) como o antagonismo entre a comunicação em forma de 

“diálogo”, que é o discurso adequado à verdade filosófica, e em forma de 

“retórica”, através da qual o demagogo, como hoje diríamos, persuade a 

multidão.12 

 

A condenação de Sócrates explicita um fenômeno recorrente na prática política: 

aqueles que falam a verdade são frequentemente vistos como mais ameaçadores que os 

verdadeiros inimigos. O problema de Sócrates se baseia na incompreensão do mundo 

público do qual ele mesmo fazia parte, justamente por conta de seu modo de vida ser 

filosófico. A forma de viver do filósofo, bem representada na figura de Sócrates, revela-se 

justamente em sua postura solitária sempre à procura de respostas para os questionamentos 

feitos por si diante da existência. Na filosofia arendtiana, Sócrates apresenta o modo de 

origem do pensamento por meio do diálogo consigo mesmo, isto é, o uso da dialética pelo 

filósofo em sua solidão. A dialética permite a reflexão de temas que muitas vezes não são 

polemizados pelos membros da pólis e que, frequentemente, são negligenciados em sua 

especificidade histórica e social.  

No momento em que Sócrates utiliza a dialética ao invés dos métodos tradicionais 

de se fazer política na pólis ateniense, ele não somente utiliza a persuasão de maneira 

inadequada, como também acredita que no campo político a verdade filosófica se mantém 

intacta. Todavia, quando a verdade filosófica adentra o campo dos assuntos públicos ela 

passa a ser considerada uma mera opinião, e não apresenta aquele caráter despótico da 

verdade histórica diante dos fatos. Diante dessa situação, o problema maior não se refere à 

verdade filosófica em si, mas na atitude do filósofo em não compreender a multiplicidade e 

 
11 ARENDT, A Dignidade da Política, p. 93. 
12 ARENDT, Entre o Passado e o Futuro, p. 171. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 163 : : : 
 

a pluralidade própria do campo da política e, ao mesmo tempo, a imaturidade e a falta de 

boa-fé da pólis em se abrir e permitir a contribuição do filósofo para a construção de novas 

possibilidades no mundo.  

 

Até certo ponto essa preocupação com o discurso já existia para a filosofia 

pré-socrática, e a identidade de discurso e pensamento, que juntos são 

lógos, é, talvez, uma das características mais notáveis da cultura grega. O 

que Sócrates acrescentou a essa identidade foi o diálogo do eu comigo 

mesmo como condição primária do pensamento. A relevância política da 

descoberta de Sócrates é ela afirmar que a solidão, antes e depois de 

Sócrates vista como prerrogativa e habitus profissional exclusivos do 

filósofo, e que a pólis naturalmente suspeitava ser antipolítica é, ao 

contrário, a condição necessária para o bom funcionamento da pólis, uma 

garantia melhor do que as regras de comportamento impostas pelas leis e 

pelo medo da punição.13   

 

Por isso, torna-se fundamental a conciliação entre a verdade filosófica e a política, 

tanto para permitir com que a verdade filosófica continue existindo e sendo produzida, como 

também uma forma de mostrar que o filósofo tem muito a contribuir com os assuntos 

públicos. Dois caminhos são apontados por Arendt para conciliar a filosofia e a política e, 

por isso, é necessário aprofundá-los: o primeiro acontece no momento em que é 

compreendida pelos homens a importância da transmissão do legado cultural que cada 

geração anterior deixou. Por isso, Arendt afirma com veemência a importância do contato 

com a tradição e a preservação da verdade de fato, para que, posteriormente, juntamente 

com a reflexão crítico-filosófica, as novas gerações possam construir novas possibilidades de 

existência que permitam ações políticas que gerem efeitos positivos para a mudança do 

mundo. 

 

Referências bibliográficas  
 

ASSUNÇÃO, T., FLORES-JÚNIOR, O., MARTINHO, M. Ensaios de Retórica Antiga. Belo 

Horizonte: Tessitura, 2010. 

ARENDT, Hannah. A Dignidade da Política. Trad. Helena Martins, Frida Coelho, Antonio 

Abranches, César Almeida, Claudia Drucker e Fernando Rodrigues. Rio de Janeiro: Relume-

Dumará, 1993. 

______. Entre o Passado e o Futuro. Trad. Mauro W. B. Almeida. São Paulo: Perspectiva, 2018. 

______. A Promessa da Política. Organização e Introdução de Jerome Kohn. Trad. Pedro 

Jorgensen Jr. 7ª ed., Rio de Janeiro: Difel, 2020. 

 
13 ARENDT, A Promessa da Política, pp. 66-67. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 164 : : : 
 

 
 

 

 

 

 

 

A convergência das concepções políticas de liberdade e 

democracia para John Rawls e Philip Pettit 
 

Alexandre de Lima Castro Tranjan1 

Resumo: O presente artigo visa discutir a proximidade entre as concepções políticas de liberdade de 

John Rawls e Philip Pettit, e o arranjo político democrático que delas deriva. A primeira delas, de 

matriz teórica liberal, entende a liberdade como o primeiro dos princípios a ser realizado, anterior aos 

demais numa ordem lexical. Ela significa uma proteção, viabilizada pelo Estado, contra interferências 

alheias à vontade do agente em sua conduta. Já a última, de cunho republicano, consiste num status 

social de não dominação, isto é, um estado perene de segurança contra intervenção arbitrária no agir 

do sujeito. Percebe-se, de antemão, a significativa similaridade entre os dois conceitos apresentados. 

Para além da semelhança óbvia, pretendemos construir uma sistemática de paralelismos e conexões 

que permita a compreensão de uma semiequivalência entre as teses dos dois autores, com algumas 

dessemelhanças a serem notadas, mas cujos projetos são mutuamente compatíveis. 

Palavras-chave: Liberdade – Política – Democracia – Philip Pettit – John Rawls 

 

The convergence of political conceptions of freedom and democracy for John 
Rawls and Philip Pettit 

 

Abstract: The present article intends to discuss the proximity between the political conceptions of 

liberty by John Rawls and Philip Pettit, and the democratic political arrangement derived from them. 

The first, being inserted in a liberal theory, understands liberty as the first principle to be realized, 

prior to the others in a lexical order. It means a protection, made possible by the State, against 

interferences external to the will of the agent in their acts. The latter, notably of republican nature, 

means a social status of non-domination, that is, a permanent state of safety against unauthorized 

intervention in agency of the subject. It is perceived, at first glance, a relevant similarity between both 

presented concepts. Beyond the obvious similarity, we intend to build a systematic of parallelisms 

and connections that permit an understanding of semi-equivalence between the thesis presented by 

both authors, with some differences, but whose projects are mutually compatible. 

Keywords: Freedom – Politics – Democracy – Philip Pettit – John Rawls  

 
1 Graduando em Direito pela Universidade de São Paulo (USP). Foi pesquisador-visitante na Universidade 
Palacký em Olomouc, República Tcheca (2021-22) e bolsista de iniciação científica pelo CNPq (2020-21), 
ambos em Filosofia do Direito. É monitor-bolsista de Filosofia do Direito I e II na USP (2021-atual). Link para 
Currículo Lattes: http://lattes.cnpq.br/1831263257995454. E-mail: alexandre.tranjan@usp.br. 

http://lattes.cnpq.br/1831263257995454
mailto:alexandre.tranjan@usp.br


 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 165 : : : 
 

1. Introdução  

 

A teoria de Philip Pettit centra-se na promoção política da liberdade, na forma de 

não dominação, vinculada pelo autor à tradição republicana com base nos trabalhos de 

Quentin Skinner. A liberdade como não dominação é entendida como a condição de não 

estar sujeito a uma capacidade de interferência arbitrária de terceiros sobre as próprias 

escolhas2.  

Por outro lado, Rawls traz uma abordagem tipicamente liberal acerca da liberdade, 

entendendo-a de maneira similar à noção de não interferência de terceiros às escolhas dos 

indivíduos. Entretanto, como é sabido, Rawls não é um liberal do modelo laissez-faire, 

porquanto sua abordagem sobre a justiça é uma noção notadamente redistributiva, como 

uma forma de compensação a desigualdades naturais e sociais3, não aderindo o autor a um 

modelo de livre mercado sem restrições. 

Ainda que partam de premissas diversas e correspondam a diferentes correntes 

teóricas – liberalismo e republicanismo –, pode-se notar similitude entre as concepções de 

Rawls e Pettit sobre a liberdade e sobre a democracia, em especial no que diz respeito à 

estrutura institucional necessária para efetivá-las. É sobre a proximidade apontada entre 

Rawls e Pettit que ora tratarei. Discutirei abordagens como a de Larmore, Habermas e Maria 

Lígia Elias. Esta, por exemplo, argumenta que “certamente a teoria de Pettit e a de Rawls 

possuem arquiteturas distintas, mas também é certo que podemos ver preocupações 

semelhantes nos dois autores”4. Veremos como isso pode ser entendido. 

 

2. Pettit: o ideal de liberdade como não dominação 

 

Pettit se insere no ramo dito neorromano da tradição republicana, que se diferencia, 

segundo o próprio autor, do ideal neoateniense. Este se caracterizaria pela ênfase na 

participação política dos cidadãos como meio necessário para a efetivação da própria 

liberdade, viabilizada pelo autogoverno efetivo, bem como fim em si da cidadania. O ideal 

neorromano, por outro lado, se pautaria pela ausência de domínio de uns sobre outros no 

âmbito social. Na tradição republicana como um todo, perceba-se porém, a participação 

política, ainda que meio possível ou necessário para a preservação da liberdade, não é a 

própria essência de tal liberdade. Pettit acredita que o ideal de não dominação, que discutirei 

adiante, é o elemento que, no fundo, unifica todos os espectros da tradição neorrepublicana5. 

Isso torna sua concepção de liberdade central em praticamente todos os seus escritos, seja 

como objeto de análise, seja como pressuposto teórico para desenvolvimento de outros 

conceitos, como a democracia contestatória6. 

Coloca-se que “o ideal de liberdade como não dominação é um ideal negativo, no 

entanto, diferente do conceito liberal de liberdade como não interferência7”. A negatividade 

 
2 PETTIT, Republicanism: A theory of freedom and government, p. 52-3. 
3 KYMLICKA, Filosofia política contemporânea: uma introdução, p. 96. 
4 ELIAS, “A liberdade como não dominação de Philip Pettit e o liberalismo igualitário de John Rawls”, p. 155. 
5 PETTIT, “Neorepublicanism: a normative and Institutional research program”, p. 11-29. 
6 PETTIT, On the People’s Terms: a republican theory and model of democracy. 
7 ELIAS, “A liberdade como não dominação de Philip Pettit e o liberalismo igualitário de John Rawls”, p. 144. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 166 : : : 
 

do conceito ora trazido reside, segundo a autora, na definição pela ausência — este ponto 

será retomado adiante. 
A diferença entre o conceito de Pettit e a liberdade liberal definida nesses termos 

reside em alguns aspectos centrais. Primeiro, a questão da capacidade de interferência: para 

Pettit, não se está livre, mesmo quando inexiste interferência, caso haja sujeição a um 

domínio, a uma interferência potencial. Nesse caso, a liberdade sempre está comprometida 

uma vez que se dependa da vontade arbitrária de alguém. Essa interferência, contudo, para 

que constitua uma dominação, deve ser arbitrária, isto é, dependa apenas da vontade do 

agente que interfere, sem levar em conta o desejo do que sofre a interferência, e sem que tal 

conduta de interferir corra algum risco sério de sofrer retaliação8.  

De acordo com Pettit, então, a mera interferência não configura violação da 

liberdade, desde que no interesse daquele que sofre a interferência (ou com seu 

consentimento) e de maneira não arbitrária. A interferência alheia no próprio interesse ou 

pela própria vontade daquele que sofre a interferência — como no exemplo mítico de Ulisses 

pedindo para que seus prepostos o amarrassem à nau, para que não se jogasse ao mar ao 

ouvir o canto das sereias — não constitui de maneira alguma violação à liberdade, dado que 

a interferência em questão não é senão pura e simplesmente uma extensão da liberdade de 

escolha e/ou ação do indivíduo a partir dos atos de terceiros. Deste modo, em vez de a lei 

ferir a liberdade dos cidadãos, na tradição republicana, ao contrário, as leis e a liberdade 

assumem uma dimensão complementar, na medida em que o império da lei – desde que pelo 

benefício dos cidadãos – impeça a interferência arbitrária de agentes terceiros. É evidente 

que as próprias leis promovem interferências coercitivas. Entretanto, quando consentidas 

pelos cidadãos e elaboradas visando seus interesses, em vez de comprometer a liberdade, a 

legislação apenas a condiciona. Pettit recorre a Harrington para sintetizar a ideia: “Freedom is 

freedom by the law, not from the law9”.  

Pettit também se preocupa com a possibilidade de o próprio Estado se tornar um 

agente de dominação. Se a interferência estatal na esfera privada dos cidadãos for arbitrária, 

ela será, então, uma privação de liberdade. Para que isso não aconteça, é preciso que se ceda 

pouco espaço para manipulação de sua ação, para que seus instrumentos de poder realmente 

atinjam fins públicos e não interesses pessoais de estadistas. Não deve haver espaço para 

vontades arbitrárias no manejo da máquina estatal. Dentre outros instrumentos, fala-se sobre 

constrangimentos constitucionais ao exercício do poder público10, em outras palavras, os 

freios e contrapesos, como se verá em detalhe no item 6.1. 

 

3. Pettit e os liberais: uma relação dinâmica 

 

Terminada a apresentação sintética sobre o autor, cabe agora destacar seu vínculo 

com as concepções liberais. 

 

 

 
8 Em resumo: “one agent dominates another if and only if they have a certain power over that other, in particular 
a power of interference on an arbitrary basis”. PETTIT, Republicanism: A theory of freedom and government, p. 52. 
9 Tradução livre para: “Liberdade é liberdade pela lei, não da lei”. PETTIT, “Freedom as Antipower”, p. 599. 
10 PETTIT, Republicanism: A theory of freedom and government, p. 171-80. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 167 : : : 
 

3.1. Pettit: uma concepção negativa? 

 

Retomemos agora o que foi dito sobre o republicanismo de Pettit. Para Elias, trata-

se de um ideal negativo. A autora utilizará este entendimento como uma de suas bases para 

aproximar Pettit e Rawls. 

Chamar a liberdade republicana de negativa é uma discordância em relação ao 

entendimento de Pettit sobre sua própria teoria, presente em seus escritos próximos à virada 

do século. Na época, Pettit estava justamente engajado na tentativa de estabelecer a 

concepção republicana de liberdade como uma terceira via, fora do maniqueísmo de Berlin, 

visto como prejudicial ao entendimento das diferentes teorias políticas. Nas palavras do 

autor: 

I believe that these philosophical and historical oppositions misconceived 

and misleading and, in particular, that they conceal from view the 

philosophical validity and historical reality of a third, radically different way 

of understanding freedom and the institutional requirements of freedom. I 

describe this third approach as republican, and my aim in the present chapter 

is to inscribe republicanism on the map—the historical and philosophical 

map—of available alternatives11. 
 

Elias apoia-se em Larmore para conceituar Pettit como adepto à liberdade negativa, 

afirmando que “o ideal de liberdade como não dominação não é suficiente para diferenciar 

por completo a teoria neorrepublicana das teorias liberais12”. A justificativa para essa crítica 

reside na ausência de “fidelidade monolítica [na tradição liberal] para [com] a noção de 

liberdade como não interferência” (Ibidem). O exemplo de Locke é levantado como 

demonstração de que nem todo liberal enxerga na lei uma restrição à liberdade. Da mesma 

forma, se usarmos a lente de Pettit para identificar republicanos tão somente a partir da 

liberdade como não dominação, chegaremos a erros grosseiros, como, por exemplo, 

identificar como republicanos autores como Locke, Hayek, ou até mesmo Nozick.   

Segundo Larmore13, quando Pettit identifica a noção de liberdade como ausência de 

interferência como a definição típica, comum, e central do liberalismo, o filósofo irlandês se 

equivoca profundamente. É evidente que, como neste artigo demonstro, o liberalismo 

apresenta diversas correntes e divisões internas — as “semelhanças de família” de 

Wittgenstein poderiam, aqui, oferecer um método interessante para análise dos liberalismos 

—, e que uma só visão de liberdade não é unânime a todos esses segmentos. O exemplo do 

próprio John Rawls, neste texto, tornará isso mais claro nas próximas páginas. 

A crítica de Larmore é arguta, mas não encontra chega à fonte essencial de boa parte 

das más interpretações aqui discutidas: a abordagem dual de liberdade elaborada por Berlin14, 

à qual Larmore se filia, não só consiste num dualismo, próprio do contexto da Guerra Fria, 

como também é de um simplismo grosseiro por atrelar todas as concepções liberais à 

liberdade negativa. Pettit escapa do maniqueísmo, mas cai nesse simplismo. Larmore escapa 

 
11 PETTIT, Republicanism: A theory of freedom and government, p. 19. 
12 ELIAS, “A liberdade como não dominação de Philip Pettit e o liberalismo igualitário de John Rawls”, p. 147. 
13 LARMORE, “A Critique of Philip Pettit’s Republicanism”, p. 229-243. 
14 BERLIN, Two Concepts of Liberty, p. 118-172. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 168 : : : 
 

do simplismo, mas cai no maniqueísmo, gastando diversas páginas para tentar enquadrar 

Pettit numa taxonomia dual ultrapassada. 

Em erro similar, mas pelo caminho oposto, incorre Habermas15, associando o 

republicanismo à liberdade positiva. O autor argumenta que o ideal de participação política 

trazido pelos republicanos faz preponderar os chamados “direitos de cidadania”, que 

envolvem “participação e comunicação políticas”, sobre os demais. Assim, mais que a 

liberdade em relação a “coações externas”, esse modelo ideal privilegiaria uma “prática 

comum” que possibilitaria o exercício comunitário da atuação política, que efetivaria sua 

autonomia. Se isso pode ser aplicado para a corrente neoateniense, com certeza seria uma 

análise equivocada caso aplicada à corrente de Pettit e Skinner, a saber, como já mencionado, 

a neorromana, que enfatiza muito mais a não-dominação, e definições correlatas de liberdade, 

do que a participação como fim em si mesma ou, ainda, como meio indispensável para a 

liberdade. Entretanto, em face da data do texto, podemos ser indulgentes com Habermas ao 

notar que seu escrito antecede a obra principal de Pettit, que contribuiu significativamente 

para a popularização do republicanismo de matriz neorromana para o debate político 

contemporâneo.  

Em suma, mesmo que realmente se possa entender a visão de Pettit em Republicanism 

como uma concepção negativa de liberdade, ainda assim é questionável a utilidade do esforço 

contumaz de se tentar enquadrar todas as concepções de liberdade nesses dois rótulos 

(positiva e negativa), em um momento histórico pautado por um pluralismo inédito em 

estruturas sociais.  A multipolaridade das relações internacionais, por via dos fluxos imateriais 

multidirecionais de capital e informação, numa estrutura de complexidade inédita, exige uma 

análise menos dicotômica, e com mais nuance. O ensaio de Berlin, apesar de sua relevância 

para a história das ideias, já não mais é um ponto de partida adequado para a compreensão 

do mundo.  

 

3.2. Diferentes momentos, diferentes concepções 

 

Um problema metodológico na abordagem de Elias, ancorada numa crítica de 

Larmore antiga, mas que à época apresentava um recorte temporal consistente, é ignorar o 

movimento da teoria de Pettit ao longo das décadas, em especial no começo dos anos 2000. 

Corre-se o risco de simplificação e confusão ao realizar-se uma análise única e geral de um 

autor cujo trabalho é pautado por diferentes fases e facetas, como Foucault, Wittgenstein ou, 

mutatis mutandis, Pettit. 

Em suas formulações iniciais, Pettit se enxergava, de fato, como teórico da liberdade 

negativa16. Com o passar dos anos, sobretudo no final da década de 1990 e começo dos anos 

2000, o irlandês se distancia dos liberais e passa a assumir uma noção de liberdade como não 

dominação17, viabilizável por um antipoder, isto é, um poder de agir que anula um outro 

poder, poder este que constituiria uma dominação18. O ápice do republicanismo em Pettit é 

atingido quando o autor afirma centrar-se na liberdade das pessoas como um status, não como 

 
15 HABERMAS, “Três modelos normativos de democracia”, p. 39-53. 
16 PETTIT, “A Definition of Negative Liberty”, p. 153-168. 
17 PETTIT, Republicanism: A theory of freedom and government. 
18 PETTIT, “Freedom as Antipower”, p. 588-9. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 169 : : : 
 

uma liberdade de escolhas 19. Ao longo dos anos, entretanto, Pettit volta a se aproximar de 

concepções liberais, mais especificamente das chamadas “puramente negativas”. Essa 

aproximação final é ignorada no artigo de Elias, e pode ser chave para corroborar seu ponto 

de vista. 

 

3.3. Julgamentos equivalentes 

 

Em How are Power and Unfreedom Related?, Ian Carter destaca o que também foi dito 

por Larmore, isto é, que os republicanos falham em rejeitar todas as concepções negativas 

de liberdade – a meu ver, pelo simplismo da dicotomia de Berlin – e não percebem que seus 

próprios juízos comparativos sobre as liberdades das pessoas são equivalentes aos de uma 

corrente de teóricos da liberdade ditos puramente negativos – entre os quais Steiner, Kramer 

e Carter –, propondo respostas próximas para as mesmas situações concretas. Para esses 

autores, o agente é livre na medida em que é fisicamente possível optar por uma ou outra 

opção, sendo, do ponto de vista objetivo, irrelevantes outros fatores, como ônus ou 

dificuldade no acesso a essas opções20.  

Pettit assimila a crítica e, surpreendentemente, reformula alguns de seus conceitos, 

adaptando-os à critica recebida de Carter e Kramer. A mais relevante é a substituição da 

linguagem da não dominação pela do controle que, segundo o próprio autor, é mais formal21. 

O controle, diferentemente da dominação – outrora descrita como o oposto de um status 

pessoal de liberdade22 –, é exercido sobre escolhas das pessoas, numa espécie de vigilância 

atrelada à possibilidade de interferência. Sinteticamente, “The formulation employed uses 

the notion of control, in particular control over choice, defining liberty as the absence of 

alien or alienating control on the part of other persons23”. Pettit enfatiza novamente os 

modos como a ação potencial ou efetiva de terceiros pode afetar a liberdade de escolha dos 

indivíduos, seja em relação à extensão, seja em relação às consequências atreladas.  

Creio ter deixado claro o que pretendia demonstrar, isto é, que Pettit não tem uma 

teoria que se mantenha inalterada ao longo de suas décadas de trabalho e que, portanto, 

talvez não seja acertada uma análise que não leve isso em consideração. Os aspectos mais 

específicos da discussão trazida por Pettit neste artigo, em que se apontam similitudes e 

dessemelhanças entre ele e os teóricos da liberdade puramente negativa, não serão aqui 

pormenorizados. Dou-me satisfeito neste item se tiver conseguido fazer o leitor notar os 

movimentos de afastamento e de posterior aproximação de Pettit ao liberalismo, que não 

foram percebidos no ensaio de Elias. 

 

 

 

 
19 PETTIT, “Free Persons and Free Choices”, p. 709-718. 
20 CARTER, How are Power and Unfreedom Related?, p. 58-82. 
21 PETTIT, Republican Freedom: Three Axioms, Four Theorems, p. 102-130 
22 PETTIT, Free Persons and Free Choices. 
23 Em tradução livre: “A formulação empregada utiliza a noção de controle, particularmente o controle sobre 
escolhas, definindo liberdade como a ausência de controle alheio ou alienado por parte de outras pessoas”. Há 
de se considerar que a noção de alienação assume o sentido legal de alienação de direitos, como o de 
propriedade, e não, por exemplo, a noção sociológica marxista de alienação, aplicada ao trabalho assalariado. 
PETTIT, Philip: Republican Freedom: Three Axioms, Four Theorems, p. 102. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 170 : : : 
 

4. A liberdade de Rawls 

 

Em Uma Teoria da Justiça, John Rawls propõe princípios norteadores de sua 

concepção política, princípios estes que o autor enxerga como os que seriam escolhidos em 

seu construto da posição original, sob um véu de ignorância24. 

 

4.1. A noção de liberdade e sua prioridade 

 

Rawls postula o que se chama de ordem lexical dos princípios de justiça como 

maneira de sopesá-los, a fim de que seja possível o estabelecimento de prioridades dentre os 

princípios plurais de justiça. Trata-se de uma ordem de importância, em que o primeiro deve 

ser realizado em absoluto antes que o segundo o seja, e assim por diante25.  

São dois esses princípios: o primeiro, na ordem lexical, é o “direito igual ao mais 

abrangente sistema total de liberdades básicas iguais que seja compatível com um sistema 

semelhante de liberdades para todos”26. O segundo princípio é dividido em dois: a Igualdade 

de Oportunidades entre os indivíduos e o Princípio da Diferença. Este último determina que:  

 

Desigualdades econômicas e sociais devem ser ordenadas de tal modo que 

[…] tragam o maior benefício possível para os menos favorecidos […] e 

sejam vinculadas a […] condições de igualdade equitativa de oportunidades27. 
 

Em virtude do sopesamento de princípios dever ser, para Rawls, realizado de acordo 

com a já mencionada ordem lexical, “liberdades básicas só podem ser restringidas em nome 

da liberdade”28 (Ibidem). Trata-se de um ponto relevante para a teoria rawlsiana por 

estabelecer uma prioridade absoluta à liberdade. Entretanto, é preciso que saibamos 

exatamente o que se quer dizer com tal afirmação. 

A primazia da liberdade é um conceito que, logicamente, depende de outro – a saber, 

da própria definição de liberdade. Rawls se esquiva da dicotomia entre liberdade positiva e 

negativa, ainda que sua concepção se aproxime da segunda. Não só afirma o autor que as 

liberdades individuais e civis “não deveriam ser sacrificadas em nome da liberdade política29”, 

como também se baseia em McAllum para defender um conceito amplo de liberdade: “esta 

ou aquela pessoa (ou pessoas) está (ou não está) livre desta ou daquela restrição (ou conjunto 

de restrições) para fazer (ou não fazer) isto ou aquilo30”. É claramente uma definição pela 

ausência. Rawls prossegue, afirmando a existência de uma liberdade específica “quando [as 

pessoas] estão livres de certas restrições que levam a fazê-la ou não fazê-la, e quando sua 

ação ou ausência de ação está protegida contra a interferência de outras pessoas31”.  

A prioridade absoluta da liberdade, apesar dessa conceituação ampla de liberdade que 

Rawls elabora, não é a prioridade de uma liberdade amorfa e indeterminada. Nesse sentido, 

 
24 KYMLICKA, Filosofia política contemporânea: uma introdução, p. 74-9. 
25 RAWLS, Uma Teoria da Justiça, p. 46. 
26 RAWLS, Uma Teoria da Justiça, p. 333. 
27 RAWLS, Uma Teoria da Justiça. 
28 RAWLS, Uma Teoria da Justiça. 
29 RAWLS, Uma Teoria da Justiça, p. 218. 
30 RAWLS, Uma Teoria da Justiça, p. 219. 
31 RAWLS, Uma Teoria da Justiça. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 171 : : : 
 

 

É importante observar que Rawls não está endossando um princípio geral de 

liberdade de tal modo que qualquer coisa que possa ser plausivelmente 

chamada liberdade deva receber prioridade avassaladora. Mais propriamente, 

ele está dando proteção especial ao que chama de "liberdades básicas", termo 

que usa para designar os direitos-padrão civis e políticos reconhecidos nas 

democracias liberais – o direito de votar, de concorrer a cargos públicos, de 

ter um devido processo adequado, de livre discurso, de mobilidade etc32. 
 

O conjunto de liberdades básicas faz parte do que se chama de “bens primários 

sociais”, isto é, bens necessários para que se busque qualquer ideal de vida boa politicamente 

compatível com o contexto social em que o indivíduo se insere. Ou, nas palavras de Rawls: 

“primary goods are social background conditions and all-purpose means generally necessary 

for forming and rationally pursuing a conception of the good33”. 

 

4.2. A defesa da liberdade 

 

A partir de uma série de postulações a respeito da política institucional a ser seguida 

na configuração social ideal, sobre as quais se tratará adiante, Rawls procura, na realidade, 

encontrar meios pelos quais se aplicarão, na prática, os desideratos políticos trazidos na 

Teoria.  

Nesse sentido, o autor discute diversos mecanismos de proteção ao debate público, 

de modo que possam ser postas em discussão as mais diversas doutrinas sociais e políticas, 

desde que dentro de um espectro de tolerância e razoabilidade. O pensamento político 

razoável, para além da mera racionalidade, esta entendida como adequação entre meios e fins, é 

construído necessariamente num sentido em que não desconsidera a existência de outros 

indivíduos, livres e iguais, como dignos do mesmo quinhão social e da mesma liberdade que 

o postulante dessa doutrina. Em outras palavras, a razoabilidade é um molde para uma 

doutrina da cooperação social, baseada em alteridade e reciprocidade entre indivíduos e 

grupos34. 

Rawls entende que a preocupação geral do republicanismo em relação à proteção à 

liberdade, mantidos os limites políticos de razoabilidade, não são, em geral, incompatíveis 

com a noção de justiça como imparcialidade [justice as fairness]. Entendendo o republicanismo 

clássico como um sistema político no qual o engajamento cívico é meio necessário para a 

proteção à liberdade, – um ideal, portanto, neorromano, não neoateniense, pois não se trata 

de um fim em si – Rawls entende que o mesmo é aplicável a sua concepção, sem grandes 

dissensos. Isso porque, diferentemente do humanismo cívico, ideal neoateniense, o 

republicanismo neorromano não toma como o ideal de boa vida a ser seguido a participação 

direta do indivíduo na democracia35. 

 
32 KYMLICKA, Filosofia política contemporânea: uma introdução, p. 68. 
33 Em tradução livre: “bens primários são condições do pano de fundo social e meios para qualquer fim 
geralmente necessários para formar e perseguir racionalmente uma concepção de bem”. RAWLS, Social unity 
and primary goods, p. 169. 
34 RAWLS, Political Liberalism, p. 48-54. 
35 RAWLS, Political Liberalism, p. 205-6. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 172 : : : 
 

 Constata-se que, tanto para um quanto para outro autor, não há incompatibilidades 

fundamentais entre liberalismo e republicanismo. Não é de se causar espanto, já que ambas 

são teorias de formas políticas democráticas, participativas, porém, no fundo, liberais, porque 

não perfeccionistas nem coletivistas. A seguir, então, serão apresentados os pontos essenciais 

de proximidade, bem como algumas divergências específicas, entre os projetos filosóficos de 

Rawls e Pettit. 

 

5. Rawls e Pettit 

 

Realizada a breve apresentação dos dois autores, pontuadas minhas discordâncias em 

relação ao trabalho de Elias e esclarecida a relação entre Pettit e os liberais, tratarei agora da 

conexão entre o republicanismo de Pettit e o liberalismo igualitário de Rawls. 

 

5.1. Gramáticas da liberdade 

 

Ainda que, de certa forma, as liberdades de Rawls e Pettit se realizem pela ausência, 

existem diferenças, como já deve estar claro, no tipo de ausência que define a liberdade. Para 

Rawls, é a ausência de interferência externa, enquanto para Pettit, é a ausência de capacidade 

de interferência externa arbitrária, uma noção um pouco mais complexa de liberdade.  

Entretanto, Rawls e alguns outros liberais acreditam na lei como um mecanismo de 

garantia da liberdade, não como um obstáculo a ela. Pettit não interpreta desta maneira, 

comentando a seguinte afirmação de Rawls: 

 

Liberty can be restricted only for the sake of liberty, Rawls assumption is that 

laws always represents a restriction of liberty, and revels a conception of 

liberty that is directly continuous with that Hobbes and Bentham36. 

 

Pettit acredita tratar-se de uma noção de que a lei é uma restrição à liberdade e que, 

portanto, Rawls adere à linguagem da não interferência. A ação da lei, em Rawls, é uma ab-

rogação benéfica da liberdade, ao passo que, em Pettit, não o é37. Elias segue Larmore e 

afirma que, ainda que indiscutível que a conceituação de Rawls sobre a liberdade realmente 

seja atrelada à gramática da não interferência38, a afirmação de Pettit é uma má interpretação 

de Rawls, e que a ideia de que “a liberdade só pode ser restringida em prol da liberdade”, 

traduz um sentido mais profundo: 

 

O importante é garantir que a liberdade (mais exatamente o esquema de 

liberdades básicas iguais) não seja comprometida com o objetivo de 

 
36 PETTIT, Republicanism: A theory of freedom and government, p. 50. Em uma formulação anterior, o comentário é 
mais preciso: “the assumption is that law always does represent a restriction, however benign, of liberty” 
PETTIT, “Freedom as Antipower”, p. 596. Em tradução livre: “a pressuposição é a de que a lei sempre 
representa uma restrição, ainda que benigna, à liberdade”. 
37 PETTIT, Republicanism: A theory of freedom and government. 
38 ELIAS, “A liberdade como não dominação de Philip Pettit e o liberalismo igualitário de John Rawls”, p. 149. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 173 : : : 
 

promover algum outro valor, como, por exemplo, uma mais justa 

organização de condições econômicas na sociedade39. 

 

Busca-se demonstrar que, apesar da divergência apresentada, o julgamento sobre 

como as instituições devem se comportar em prol da garantia da liberdade é, de certa forma, 

equivalente ao de Pettit.  

Para Pettit, as leis condicionam a liberdade, não a comprometem40. Essa noção, 

conforme o que aqui é discutido, é compatível com o que Rawls enxerga como uma via 

institucional de garantia da liberdade, próxima da noção republicana41. Isso fica perceptível 

na passagem: 

 

As restrições podem variar desde deveres e proibições definidos por lei até as 

influências coercitivas causadas pela opinião pública e pela pressão social. Na 

maior parte do tempo, discutirei a liberdade em conexão com limitações 

legais e constitucionais. Nesses casos, a liberdade é uma certa estrutura de 

instituições, um certo sistema de normas públicas que determinam direitos e deveres42.  

 

Na verdade, apesar da tradição da liberdade como não interferência enxergar a lei 

como uma restrição, Rawls se coaduna com a noção de condicionamento da liberdade que 

Pettit nos apresenta: 

 

Pressupõe-se que, na maioria dos casos, perceba-se claramente se um 

instituto legal de uma lei realmente restringe ou simplesmente regula uma 

determinada liberdade básica […] Como representantes em uma convenção 

constituinte, ou membros de uma legislatura, as partes […] devem observar 

a distinção entre uma restrição e uma regulamentação43. 

 

Cabe notar que o princípio da liberdade igual de Rawls se coaduna com a noção de 

Pettit de que uma intensidade maior de não dominação numa sociedade é viabilizada por 

uma igualdade social estrutural44. 

Perante o exposto, percebe-se que, através de usos linguísticos distintos, Rawls e 

Pettit possuem visões similares sobre como a liberdade pode ser promovida 

institucionalmente. Aqui, verifica-se que a “tese dos julgamentos equivalentes”, de Carter, é 

aplicável, ainda que em outro contexto, para comparar Rawls e Pettit nessa questão. 

 

5.2. Condições materiais e o valor da liberdade 

 

 
39 ELIAS, “A liberdade como não dominação de Philip Pettit e o liberalismo igualitário de John Rawls”, p. 148-
9. 
40 PETTIT, Republicanism: A theory of freedom and government, p. 77. 
41 ELIAS, “A liberdade como não dominação de Philip Pettit e o liberalismo igualitário de John Rawls”, p. 149. 
42 RAWLS, Uma Teoria da Justiça, p. 219. Itálico nosso. 
43 RAWLS, Uma Teoria da Justiça, p. 220. 
44 PETTIT, Republicanism: A theory of freedom and government, p. 110-117. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 174 : : : 
 

Um aspecto que não pode ser deixado de lado é a similitude e o contraste entre Rawls 

e Pettit no que concerne ao arranjo distributivo de recursos na sociedade.  

Como mencionado acima, Rawls acredita numa política de igual acesso aos bens 

primários, que proporcionam a cada cidadão a capacidade de buscar os próprios fins45. Trata-

se, evidentemente, de um igualitarismo estrutural de natureza material. Entretanto, pelo 

princípio da diferença, desigualdades são justificáveis desde que os menos favorecidos sejam 

beneficiados46.  

Pettit não considera, num primeiro momento, que necessariamente um igualitarismo 

material seja o maior promotor da liberdade como não dominação. O motivo é que as 

condições materiais amplificam a extensão e, portanto, o valor47, mas não a intensidade da 

liberdade, extensão esta que não está sujeita à lei de utilidade marginal decrescente. Isso 

significa que arranjos não igualitários de extensões de liberdade não serão piores que os 

igualitários, diferentemente do que ocorre com a intensidade. Assim, para Pettit, ainda que 

um regime igualitário possa ser desejável por diversas razões, não há uma conexão lógica 

entre liberdade e igualdade material48.  

Pelo exposto acima, o leitor poderia ser levado a enxergar uma diferença sensível 

entre as formulações de Pettit e de Rawls. Entretanto, o que quero pontuar aqui é que, numa 

outra perspectiva, essa diferença, mesmo que não desvaneça, pelo menos se torna menos 

nítida. 

Retornemos ao princípio da diferença. Rawls admite a possibilidade de que alguns 

indivíduos adquiram posições materiais melhores que outros, desde que essa vantagem 

compense os menos favorecidos49. Entre os argumentos subjacentes, está o de que, sendo os 

talentos naturais de cada indivíduo imerecidos — independentemente desses talentos serem 

inatos ou desenvolvidos no decorrer da vida —, não faz sentido que ele se beneficie 

integralmente de tais vantagens sem que haja uma compensação aos que não tiveram a 

mesma sorte50. Assim, o arranjo igualitário não é absoluto, mas sim um sistema de 

distribuição de liberdades básicas, a saber, os já mencionados bens primários. Sendo atendida 

esta distribuição de bens primários, não há comprometimento da liberdade, mesmo que o 

arranjo material seja desigual, até certo ponto. O que se altera é o valor da liberdade, não ela 

em si: 

 

A incapacidade de beneficiar-se dos próprios direitos e oportunidades, como 

consequência da pobreza e da ignorância, e da falta de meios em geral, é às 

vezes incluída entre as restrições que definem a liberdade. Essa, porém, não 

será minha posição; em vez disso, quero pensar que essas coisas afetam o 

valor da liberdade […] para os indivíduos cujos direitos são definidos pelo 

primeiro princípio51.  

 
45 KYMLICKA, Filosofia política contemporânea: uma introdução, p. 66. 
46 RAWLS, Uma Teoria da Justiça, p. 333. 
47 Note que a expressão “valor da liberdade”, como é perceptível na próxima citação que trarei, é comum a 
Rawls e Pettit. 
48 PETTIT, Republicanism: A theory of freedom and government, p. 117-9. 
49 RAWLS, A theory of justice, p. 65-72. 
50 No debate histórico sobre essa questão, notável a objeção feita a partir do argumento da posse de si mesmo, 
de NOZICK (1991, p. 229-255). Contra-argumentos contundentes ao ponto levantado por Nozick em 
KYMLICKA, Filosofia política contemporânea: uma introdução, p. 117-61. 
51 Recordando, o princípio da liberdade igual. RAWLS, Uma Teoria da Justiça, p. 221. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 175 : : : 
 

 

Pettit parece seguir a mesma linha no que diz respeito às condições igualitárias em 

que a liberdade floresce. Sendo o poder relativo, isto é, referenciado pelo poder de que 

também desfrutam outros agentes, a maximização da não dominação requer um arranjo igual 

em intensidade52. O próprio autor, inclusive, comenta que sua noção de não dominação 

consiste num bem primário rawlsiano53 e que, assim, sua noção de antipoder é bastante 

compatível com ideais liberais54. De maneira ainda mais relevante que a mera ênfase na igual 

liberdade, Pettit chega a defender uma renda mínima como mecanismo necessário contra a 

dominação de uns grupos sobre outros55. E é evidente a necessidade de que se façam 

concessões à tese de que a igualdade material seja dispensável para um status de não 

dominação. Afinal, ainda que não pareça razoável a exigência de um nivelamento absoluto 

entre os cidadãos, os desníveis socioeconômicos verticalizam relações sociais de modo a não 

permitir que o mais pobre possa olhar, de fato, nos olhos do mais rico – sobretudo se essa 

diferença não é de renda, pura e simplesmente, mas de classe social, o que significaria uma 

relação histórica de dominação, como explicitou toda a história da filosofia marxista, crítica 

desse arranjo estrutural da sociabilidade.  

Entretanto, se Pettit parece se aproximar da concepção liberal distributiva de Rawls, 

há de ser considerada uma diferença fundamental. Enquanto para aquele tal forma de 

redistribuição é mero desdobramento lógico de sua premissa da liberdade como não 

dominação, para este, trata-se de um princípio, dentre os que seriam escolhidos sob o véu de 

ignorância.  

As implicações dessa dessemelhança são as de que, se porventura, para Pettit, a 

liberdade como não dominação pudesse ser garantida sem arranjo redistributivo, assim 

ocorreria. Já para Rawls, por não estar logicamente subordinado a outro princípio, ainda que 

colocado atrás da liberdade na ordem serial, o princípio da diferença não é passível de 

relativização. Nesse sentido, enquanto Pettit se atém a uma renda básica como proteção à 

liberdade, Rawls acredita numa redistribuição pouco negociável, porque fundada em 

princípios inegociáveis da justiça.  

Conclui-se, nesse ponto, que Rawls, além de mais enfático, é muito mais radical na 

defesa de uma redistribuição, não dependendo esta de outros princípios em sua teoria. Pettit, 

por outro lado, se restringe a uma defesa contingente da redistribuição. Uma crítica pode ser 

levantada no sentido de que a renda básica pettitiana não é capaz de responder 

adequadamente a um senso de justiça social, na medida em que permite a perpetuação de um 

sistema potencialmente desigual. Mesmo que não se constituam como dominação, o que por 

si só já é improvável, as desigualdades socioeconômicas injustificadas, isto é, não convertidas 

em benefício aos menos favorecidos, atentam contra um senso intuitivo de justiça social, 

caso desconsideremos o mito do mérito, como fez Rawls. 

 

5.3. A liberdade e o respeito por si 

 

 
52 PETTIT, Republicanism: A theory of freedom and government, p. 104-17. PETTIT, Philip: “Freedom as Antipower”, 
p. 596. 
53 PETTIT, Republicanism: A theory of freedom and government, p. 603. 
54 PETTIT, Republicanism: A theory of freedom and government, p. 602. 
55 PETTIT, “A Republican Right to Basic Income?”.  



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 176 : : : 
 

Como já tratado anteriormente, para Pettit, a liberdade estará comprometida sempre 

que se estiver sujeito à vontade arbitrária de outrem. A contingência de não se sofrer 

interferência por sorte, astúcia, ou bajulação não configura a real liberdade, uma vez que, 

caso tais condições contingentes saiam de cena, ocorrerá interferência arbitrária sobre as 

escolhas do indivíduo. Assim, há constante vulnerabilidade, situação vista como incompatível 

com uma vida verdadeiramente livre. 

A liberdade só existe socialmente, quando as relações entre indivíduos encontram-se 

direcionadas por um arranjo institucional para tal. Trata-se, então, de um status intersubjetivo, 

em que os indivíduos se reconhecem mutuamente como livres e capazes de agir no âmbito 

social. Assim, fica evidente que escapar de interferência pela bajulação não é, de maneira 

nenhuma, liberdade. Liberdade é poder, para Pettit, “olhar o outro nos olhos56”. Trata-se, 

assim, de uma condição para que as pessoas, numa sociedade, respeitem a si e umas às outras. 

Também para Rawls o valor do autorrespeito é balizamento relevante para a 

condução da política social. Com efeito, Rawls57 afirma que este é o bem primário que talvez 

seja o mais relevante dentre todos, afinal, trata-se do senso de que a própria vida e os próprios 

fins almejados valem a pena, bem como de que se é capaz de racionalmente formulá-los e 

persegui-los. Sem tal percepção de seu valor, comprometer-se-ia a própria motivação do 

indivíduo para alcançar tais fins e, portanto, a vida se esvaziaria de sentido. 

Como fundamento para o respeito por si, Rawls aponta justamente a liberdade, ou 

mais especificamente, assim como mais coincidentemente com Pettit, a distribuição 

equitativa intersubjetivamente (publicly) afirmada de direitos e liberdades fundamentais58. 

Nesse sentido, o status de um cidadão, em vez de depender de posses e recursos, advém desse 

gozo reconhecido por seus concidadãos. 

Em Rawls, o autorrespeito significa a consideração do indivíduo de que seus próprios 

fins valem a pena ser perseguidos e que tal perseguição é possível, viável e reconhecida pelos 

demais indivíduos59. Para tal, a liberdade é condição necessária e inafastável, dado que os fins 

só podem ser reportados ao indivíduo se a escolha for autenticamente dele — isto é, que ele 

seja livre para escolher.  

Já em Pettit, o autorrespeito deriva da liberdade no sentido que esta significa um 

status social de que o indivíduo não dominado goza e que, portanto, é essencial para o 

sentimento de dignidade. Parece que, nessa questão, ambos os autores percorrem caminhos 

distintos, mas partem da mesma premissa, da primazia da liberdade, e chegam à mesma 

conclusão, do autorrespeito como fruto de tal liberdade.  

 

6. Democracia: da posição original à contestação  

 

Da noção pettitiana de liberdade como não dominação deriva um arranjo 

institucional capaz de efetivá-la, protegendo o indivíduo das interferências arbitrárias que 

venham a ocorrer no âmbito social. Também Rawls faz sua teoria da justiça, assentada sobre 

o consenso da posição original, desdobrar-se numa teoria política das instituições. Tratarei 

aqui de alguns aspectos que aproximam e outros que distinguem ambas as teorias. 

 
56 PETTIT, On the People’s Terms, p. 84. 
57 RAWLS, A theory of justice, p. 386. 
58 RAWLS, A theory of justice, p. 477. 
59 RAWLS, A theory of justice, p. 386. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 177 : : : 
 

 

6.1. Pettit e a democracia contestatória 

 

Pettit propõe um modelo de democracia contestatória a partir de formas de controle 

popular que não apenas constroem um amplo sistema de proteção à democracia, como 

também, em última instância, são fundamento de legitimidade para o próprio exercício do 

governo60. 

Para a efetivação de sua concepção de liberdade, Pettit pensa mais na relação do 

governo com os cidadãos (imperium, retomando a noção clássica), do que a dos cidadãos uns 

sobre os outros (dominium). Isso porque aquela é mais perigosa do que esta, já que se trata de 

um instrumento coletivo de poder, que realizará uma interferência significativa na vida dos 

indivíduos – justamente visando uma proteção contra o dominuium, e que se converterá ela 

própria em dominação, uma vez que possa, porventura, ser exercida arbitrariamente61. Para 

que o Estado não se torne ele próprio mecanismo de dominação, são necessários 

mecanismos de controle que visem impedir a estrapolação dos limites adequados para a ação 

estatal. Em primeiro lugar, o império da lei — inteligível, geral, abstrata e democraticamente 

promulgada — é condição de legitimidade das ações do Estado, que deve ser constrangido 

a agir dentro de tais limites. Mais do que isso, essa lei deve ser exercida a partir de um sistema 

de justiça transparente, imparcial, e cujas decisões possam ser adequadamente contestáveis 

através de um devido processo legal62. 

Em segundo lugar, a dispersão (ou separação) dos poderes públicos é um meio necessário 

para impedir a dominação estatal.  Trata-se de um arranjo constitucional do governo, para 

que este não seja manipulado por uma vontade arbitrária. Exige-se a dispersão dos poderes 

no que diz respeito às diferentes funções exercidas, para que uma só pessoa ou grupo não 

centralize o poder, visto que, para Pettit, o poder concentrado sempre é potencialmente 

dominador. Nesse sentido, a constituição deve ser mista, de modo a designar poderes 

separados, compartilhados e balanceados em diferentes instâncias que se controlarão 

mutuamente63 

A essa concepção se atrela, por exemplo, o modelo federalista, em que o exercício 

do poder é fragmentado em diversos Estados. Ainda, os governos podem também dispersar 

o poder através da assinatura de tratados internacionais, de modo a submeter suas ações a 

instâncias supranacionais de deliberação e julgamento.  

Por fim, o terceiro mecanismo de impedimento ao arbítrio estatal é sua disposição 

contramajoritária: as leis não podem se sujeitar a mudanças a partir da simples vontade da 

maioria, já que esta é formada e mutável facilmente. A todo momento, as maiorias mudam 

de opinião de acordo com diferentes interesses e circunstâncias. É preciso restringir a 

facilidade com que esta mudança impacta as normas mais relevantes (em vários sistemas, são 

as normas constitucionais). Em resumo, Pettit enxerga que o apoio majoritário momentâneo 

não basta para legitimar a lei, e nem é considerado razão suficiente para constituir uma 

 
60 PETTIT, On the People’s Terms, p. 239. 
61 PETTIT, Republicanism, p. 112. 
62 PETTIT, On the People’s Terms, p. 215-6. 
63 PETTIT, On the People’s Terms, p. 221. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 178 : : : 
 

legislação para o bem comum e, portanto, que promova a não dominação. Os direitos devem 

ser decididos a despeito ou mesmo de encontro com a vontade da maioria64. 

Apesar desses três critérios que Pettit entende essenciais para um arranjo institucional 

que coíba a dominação, sempre haverá agentes com certo poder discricionário — sejam os 

que promulgam as leis (poder legislativo), ou os que as aplicam (judiciário) e executam 

(executivo). Pettit argumenta que, sendo inevitável certo grau de discricionariedade, 

dominação depende da tomada de decisões ser ou não expressão de poder arbitrário, ou seja, 

com base em interesses próprios, ou no interesse dos cidadãos. 

Para que seja efetivado politicamente a não dominação do imperium, Pettit defende o 

mecanismo da Democracia Contestatória. A premissa é que, para que o poder não seja 

arbitrário, é preciso um consentimento explícito ou implícito dos cidadãos para seu exercício.  

O consentimento explícito para toda e qualquer ação estatal é completamente 

inviável, posto que demandaria dos cidadãos participação ininterrupta na política, o que é 

incompatível com as demandas da vida nas sociedades contemporâneas. Já o consentimento 

implícito, ainda que acessível, é vazio. Não há como garantir, só porque o povo não levanta 

barricadas na Place de la République a cada arbítrio do governo, que este arbítrio inexiste. 

Apenas se houver um mecanismo mais viável, que não demande o esforço, a organização, e 

os riscos de um levante popular, é que se faz possível um controle popular sobre o Estado. 

Este mecanismo deve, para Pettit, possibilitar de maneira permanente a contestação, por 

parte do indivíduo e de grupos sociais, dos atos do governo65. 

Como condições para a democracia contestatória, Pettit aponta para a existência de 

uma “base”, um canal disponível para a contestação e um fórum adequado para analisar e 

responder às contestações. 

O que se chama de base é a organização política na forma de uma república 

deliberativa. Nesse modelo, grupos potencialmente concorrentes visam à firmação de 

acordos em benefício mútuo, de modo a, preferencialmente, alcançar um consenso através 

da identificação de preferências ao longo do debate. Forma-se, nesse processo, um arranjo 

em torno de um interesse comum a ser percebido. Deve ser salientado, porém, que esse 

estabelecimento deliberativo é de fato uma base, não se aplicando a toda e qualquer decisão 

política, havendo certo espaço para discricionariedade, mas de qualquer forma, ainda que não 

explicitamente, sempre a partir de princípios deliberados66. 

O que há de mais original na formulação contestatória de Pettit não é a fase inicial, 

deliberativa, que se aproxima de Habermas, mas sim a face contestatória de sua proposta. De 

maneira geral, se as decisões alcançadas pelas deliberações públicas não corresponderem aos 

reais interesses dos cidadãos, estes terão a prerrogativa de contestar tais decisões.  

Tendo como base a estrutura deliberativa, a contestação exige um canal adequado 

para que seja efetivada. Os cidadãos de diferentes grupos devem, nesse sentido, poder 

exprimir, de maneira independente de grupos de poder diversos, aquilo que considerarem 

relevante ser dito. Os meios podem ser tanto formais, como remédios constitucionais, 

quanto informais, como passeatas e manifestações.  

Por fim, para que sejam efetivamente ouvidos os pleitos populares, deve haver um 

fórum para garantir a sensibilidade e a responsividade da república a essas questões. É 

 
64 PETTIT, On the People’s Terms, p. 217. 
65 PETTIT, On the People’s Terms, p. 111. 
66 PETTIT, On the People’s Terms, p. 267-8. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 179 : : : 
 

necessário que se realizem audiências para que se ouçam as contestações. Pettit argumenta 

que é preciso que, nessa fase, as demandas sejam analisadas num campo técnico, imparcial e 

não sujeito ao jogo das voláteis paixões políticas e dos tumultos sociais. Nos fóruns de 

contestação, assim, o povo não exerce diretamente seu poder, como num modelo ateniense 

de democracia, mas, sim, indiretamente, por meio deste mecanismo67. 

Deve-se buscar, na análise das contestações, atender àquelas que correspondam a 

interesses amplos, em detrimento das que se fundarem sobre um julgamento específico de 

bem comum. Ainda que não seja possível que todas as solicitações (frequentemente 

conflitantes entre si) sejam atendidas, possibilitar que sejam elas ouvidas é por si só relevante 

e saudável para a democracia.  

Apresentada enfim a concepção contestatória de Pettit para a democracia, podemos 

perceber que sua perspectiva é uma ruptura com a noção de democracia como pura e 

simplesmente a preponderância da opinião da maioria, visto que há preocupação com a 

contestabilidade mesmo pelas minorias ou pelos indivíduos singulares. Nesse sentido, não é 

a partir dos interesses privados, guiados por uma mão invisível, que o bem público se forma. 

Mas, ao contrário, a esfera pública promove o valor, que se estende ao âmbito privado, da 

não dominação68. 

 

6.2.  Dos princípios à subsunção legal: as várias etapas deliberativas de Rawls

  

Se para Pettit o processo deliberativo é base para o modelo contestatório, para Rawls, 

este sistema também é enfaticamente abordado. Na teoria de Rawls, a deliberação faz parte 

não só da posição original, mas também de todas as etapas de ordenação da vida em 

sociedade. Naquela posição, os indivíduos, sob um véu de ignorância que os impediria de 

saber a respeito das particularidades de suas próprias vidas, bem como da sociedade em que 

vivem, deliberariam em posição equitativa para escolher os princípios que enxergassem como 

os mais justos como norte geral da ordenação social69. 

A partir dessa posição equitativa original, segundo Rawls, os princípios escolhidos 

seriam, em ordem lexical — isto é, em que o segundo princípio só é objeto de preocupação 

quando o primeiro for plenamente satisfeito, e assim por diante70 — o princípio da igual 

liberdade, seguido do princípio que determina: (a) a igual oportunidade de acesso a cargos 

que confiram tais vantagens71; (b) que vantagens socioeconômicas que gerem, portanto, 

desigualdade, são justificáveis caso revertidas em prol dos menos favorecidos, o que também 

é chamado de princípio da diferença72 

Escolhidos os princípios gerais, Rawls postula uma sequência de mais três estágios 

(além da posição original) através da qual a sociedade se ordenaria. Essa sequência seria a 

elaboração de uma constituição, seguida de leis gerais e abstratas e, por fim, decisões 

concretas através da subsunção legal73. Em todas essas etapas, as decisões não são tomadas 

 
67 PETTIT, On the People’s Terms, p. 237. 
68 PETTIT, Republicanism: A theory of freedom and government, p. 171-205. 
69 RAWLS, A theory of justice, p. 15-19 e 118-123. 
70 RAWLS, A theory of justice, p. 37-8. 
71 RAWLS, A theory of justice, p. 57. 
72 RAWLS, A theory of justice, p. 53. 
73 RAWLS, A theory of justice, p. 171-6. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 180 : : : 
 

senão segundo um processo equitativo-deliberativo — a subsunção legal, como exceção, não 

seria realizada coletivamente, mas de qualquer forma, seria inteiramente transparente aos 

cidadãos, de modo que, segundo uma justiça procedimental imperfeita, possam ser contestadas 

eventuais irregularidades, cuja adjudicação se daria em relação às etapas anteriores (lei, 

constituição, princípios).  

A “sequência de quatro estágios”, portanto, segue a premissa de que uma 

racionalidade comum pode ser alcançada a partir da deliberação entre os fins particulares de 

cada indivíduo. Pettit, ainda que não aceite a possibilidade de uma racionalidade coletiva que 

derive de racionalidades individuais, mas sim que aquela deve ser encontrada na e pela 

deliberação, propõe um sistema que assume um modelo deliberativo similar ao de Rawls 

como ponto de partida e que, portanto, pode ser lido como mais uma convergência entre 

ambos os autores. 

 

7. Conclusão 

 

Vimos um rol de relações entre Pettit e Rawls. Apesar das discordâncias pontuais que 

expus em relação a Elias, divido com ela a conclusão de que:  

 

As duas formulações compartilham preocupações semelhantes e que, se 

usássemos a linguagem da não dominação para as formulações de Rawls, 

poderíamos estar sendo negligentes quanto à arquitetura teórica do autor, 

mas ainda assim não cometeríamos um erro muito grande quanto à sua 

preocupação com as tomadas de decisão em um Estado liberal74. 

 

Pelo analisado nos itens anteriores, espera-se que o leitor não apenas concorde com 

este raciocínio, mas que também perceba um ligeiro eufemismo na última frase do excerto. 

As arquiteturas institucionais que projetam os dois autores, preocupados com questões 

similares, trazem pontos notáveis de semelhança, ressalvadas suas diferenças – que, contudo, 

estão longe de serem irrelevantes – e, cada um com suas virtudes e seus problemas, trouxeram 

notáveis contribuições à filosofia política contemporânea e, principalmente Rawls, a 

diferentes ordens jurídicas. 

Nesse sentido, levanta-se a tese de que há uma relação de semiequivalência entre as concepções 

de liberdade e democracia para Rawls e Pettit. Ainda que com discordâncias, como a preocupação 

de Rawls com igualdade material, da qual Pettit não compartilha, ambos os pensadores, num 

espectro mais ou menos liberal – ainda que Pettit pense num arranjo republicano para efetivá-

lo – da filosofia política, entendem liberdade como nortes a serem alcançados pela política 

estatal, numa forma democrática e popular. Essa forma política estatal deve, tanto para um 

como para outro, ser arranjada de modo a impedir o excesso de concentração de poder nas 

mãos de um só indivíduo ou grupo.  

Ainda que nenhum dos dois ofereça uma crítica estrutural da sociabilidade, é possível 

tirar proveito significativo das teorias de Pettit e Rawls para pensar um futuro institucional 

mais justo e livre, dentro dos limites impostos pelas próprias premissas de que comungam 

esses autores. 

 
74 ELIAS, “A liberdade como não dominação de Philip Pettit e o liberalismo igualitário de John Rawls”, p. 156. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 181 : : : 
 

 

Referências Bibliográficas 

 

BERLIN, Isaiah: “Two Concepts of Liberty”, In: Four Essays On Liberty. Oxford: Oxford 

University Press, 1969. 

CARTER, Ian. “How are Power and Unfreedom Related?” In: LABORDE, C.; MAYNOR, 

J. W. (eds.).  Republicanism and Political Theory. Blackwell, 2008, pp. 58-82. 

ELIAS, Maria Lígia. “A liberdade como não dominação de Philip Pettit e o liberalismo 

igualitário de John Rawls”. In: Tempo da Ciência, v. 17, n. 33, 2010, p. 141-160. 

HABERMAS, Jürgen. “Três modelos normativos de democracia”. In: Lua Nova, n.36, 1995, 

p. 39-53. 

KYMLICKA, Will. Filosofia política contemporânea: uma introdução. São Paulo: Martins Fontes, 

2006. 

LARMORE, Charles. “A Critique of Philip Pettit’s Republicanism”. In: Noûs, v. 35, 2001, p. 

229-243. 

MAYNOR, J. (ed). Republicanism and Political Theory. Londres: Blackwell Publishing, 2008. 

NOZICK, Robert. Anarquia, Estado e Utopia. Rio de Janeiro: Zahar, 1991. 

PETTIT, Philip. “A Republican Right to Basic Income?”. In: Basic Income Studies, v. 2, n. 2, 

2007.  

______. “A Definition of Negative Liberty”. In: Ratio, 1989, p. 153-168. 

______. “Free Persons and Free Choices”. In: History of Political Theory, v. 28, 2007, p. 709-

718. 

______. “Freedom as Antipower”. In: Ethics, v. 106, n. 3, 1996, p. 576-604. 

______. “Neorepublicanism: a normative and Institutional research program”. In: Annual 

Review of political science, v. 12, 2009, p. 11-29. 

______. On the People’s Terms: a republican theory and model of democracy. Cambridge: Cambridge 

University Press, 2012. 

______. “Republican Freedom: Three Axioms, Four Theorems”. In: LABORDE, C. e 

MAYNOR, J. (ed).: Republicanism and Political Theory. Londres: Blackwell Publishing, 2008. 

______. Republicanism: A theory of freedom and government. Oxford: Oxford University Press, 

1997. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 182 : : : 
 

RAWLS, John. A theory of justice. Cambridge, Massachusetts: The Belknap Harvard University 

Press, 1999. 

______. Political Liberalism. New York: Columbia University Press, 2005. 

______. Uma Teoria da Justiça. São Paulo: Martins Fontes, 2000. 

______. “Social unity and primary goods”. In: Utilitarism and Beyond. Cambridge: Cambridge 

University Press, 1982, p. 159-186. 

 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 183 : : : 
 

 

 

 

 

 

 

Varia 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 184 : : : 
 

 

 

 

Uma defesa do princípio da maioria no contexto dos debates sobre 

a legitimidade democrática do controle jurisdicional de 

constitucionalidade das leis 
 

Martônio Mont´Alverne Barreto Lima 1 

Paulo de Tarso Fernandes de Souza2 

 

Resumo: O principal objetivo deste artigo é realizar uma crítica ao argumento segundo o qual o 

princípio majoritário apresenta riscos à democracia, usualmente empregado pelos defensores da 

legitimidade democrática do controle jurisdicional de constitucionalidade das leis. Em uma sociedade 

democrática, onde os princípios da liberdade e da igualdade são adotados, o princípio majoritário 

fornece um critério justo para identificar os pontos de vista que devem prevalecer ao final de 

processos coletivos de tomada de decisão. As regras da unanimidade e da maioria qualificada são 

insuficientes para corrigir as alegadas injustiças produzidas pelo princípio da maioria, em virtude das 

dificuldades de efetivação que possuem, da ausência de real proteção às minorias e das contradições 

internas que apresentam. Embora seja possível imaginar um sistema jurídico no qual o princípio 

majoritário viabilize a existência de uma tirania ou ditadura da maioria, presumir que, nesse contexto, 

os juízes necessariamente formarão o grupo de defensores dos direitos das minorias é realizar uma 

aplicação seletiva do princípio da igualdade. 

Palavra-chave: Democracia – Princípio majoritário – Jurisdição constitucional 

 
 

A defense of the majority principle in the context of debates on democratic 
legitimacy of judicial review of legislation  

 

Abstract: The main objective of this article is to promote a critique to the argument according to 

which the majority principle presents risks to democracy, usually employed by the advocates of the 

democratic legitimacy of the judicial review of legislation. In a democratic society, where the 

principles of freedom and equality are adopted, the majority principle provides a fair criterion to 

identify the points of view that ought to prevail at the end of collective processes of decision-making. 

The rules that require unanimity and qualified majority are insufficient to right the alleged injustices 

produced by the majority principle, by virtue of the difficulties they face to be enforced, the absence 

of real protection for the minorities and the internal contractions they show. Although it is possible 

to imagine a legal system in which the majority principle makes the existence of a tyranny or 

dictatorship of the majority possible, to assume that, in this context, judges will necessarily form the 

group of defenders of minorities’ rights is to promote a selective application of the equality principle.  

Keywords: Democracy – Majority principle – Judicial review 

 
1 Professor titular de Direito Constitucional da Universidade de Fortaleza (Unifor). E-mail: barreto@unifor.br. 
2 Mestre em Direito pela Universidade de Fortaleza (Unifor). Professor de Teoria e Filosofia do Direito. E-
mail: paulodetarso.ce@hotmail.com. 
 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 185 : : : 
 

All animals are equal; but some are more equal than others3 

Introdução 
 

A legitimidade democrática do judiciário para exercer a guarda da constituição pela 

invalidação de leis elaboradas pelo legislativo é um tema que desperta várias controvérsias no 

âmbito do direito constitucional e da filosofia política. De um modo geral, aqueles que 

questionam essa legitimidade afirmam que o parlamento é o poder constituído responsável 

pela realização do ideal de governo do povo, tendo em vista que os legisladores são eleitos 

diretamente pela população e estão sujeitos à responsabilização política periódica pelo voto 

popular. Desse modo, a lógica democrática é contrariada quando juízes não eleitos pelo povo 

invalidam atos jurídicos praticados por parlamentares. Em sentido contrário, os defensores 

do controle jurisdicional de constitucionalidade das leis normalmente empregam diversos 

argumentos para sustentar a legitimidade democrática desse tipo de ação por parte do 

judiciário, como, por exemplo, aquele que sustenta a necessidade de garantir a supremacia 

hierárquico-normativa da constituição e do exercício técnico e racional da jurisdição.  

O principal objetivo deste artigo é realizar uma crítica a somente a uma das ideias 

que estão presentes na argumentação dos defensores da jurisdição constitucional: a ideia de 

que o princípio da maioria possui uma injustiça inerente por permitir a violação de direitos 

fundamentais e a instauração de uma tirania ou ditadura da maioria. Por essa razão, o trabalho 

não pretende rejeitar todos os argumentos favoráveis à legitimação do judiciário ou propor 

soluções aos problemas do sistema representativo tradicional. Para atingir o objetivo 

principal, o artigo possui cinco objetivos secundários: (1) a identificação do receio da maioria 

no discurso de alguns defensores da jurisdição constitucional; (2) a elaboração de uma 

justificativa provisória da justiça do princípio da maioria; (3) o destaque das fragilidades 

lógicas dos argumentos favoráveis à regra da unanimidade e à regra da maioria qualificada; 

(4) a indicação da ambiguidade da alegação de tirania ou ditadura da maioria; e (5) a 

demonstração de aplicação seletiva do princípio da igualdade pelos defensores da democracia 

constitucional. Além dessa delimitação epistemológica, o trabalho adota o método analítico 

e bibliográfico, pois almeja realizar uma avaliação crítica do material previamente 

selecionado. 

 

O receio da maioria presente no discurso dos defensores da legitimidade 

democrática da jurisdição constitucional. 

 

A análise do discurso de alguns defensores da legitimidade democrática da jurisdição 

constitucional permite constatar a existência de um raciocínio relativamente padronizado. 

Inicialmente, a democracia é relacionada tanto à vontade da maioria como à proteção dos 

direitos fundamentais dos indivíduos e das minorias. Em seguida, ocorre a presunção de que 

as decisões tomadas pelo povo diretamente ou por legisladores eleitos diretamente pelo 

povo, com base no princípio da maioria, necessariamente violarão ou, pelo menos, possuem 

maiores chances de violarem os direitos fundamentais. Por fim, o judiciário é considerado o 

poder constituído adequado para o desempenho da função contramajoritária de garantir os 

 
3 “Todos os animais são iguais; mas alguns são mais iguais que os outros” (ORWELL, Animal farm, p. 80). 
 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 186 : : : 
 

direitos fundamentais das minorias, tendo em vista que os juízes não estarão 

institucionalmente submetidos à aprovação da maioria. Desse modo, a ausência de 

participação popular direta na escolha dos integrantes do judiciário deixa de ser um fator 

comprometedor para se tonar um elemento assegurador da legitimidade democrática da 

jurisdição constitucional. 

De acordo com Alexander Hamilton, os juízes possuem a função de proteger a 

constituição e os direitos individuais das “decisões do povo” que ocasionem “inovações 

perigosas” no governo ou “opressão” à “menor parte da comunidade”. O princípio 

fundamental do governo republicano assegura o direito de o povo alterar ou abolir a 

constituição sempre que a considerar incompatível com a própria felicidade. No entanto, 

continua Hamilton, esse princípio não permite que os “representantes do povo”, 

influenciados por uma “inclinação momentânea” que tome conta da “maioria dos 

representados”, violem a constituição, ou que tratem as violações à constituição provenientes 

dos atos legislativos praticados sob a influência da “maioria do povo” de forma diferente das 

violações à constituição decorrente das “intrigas” do corpo legislativo. 4 

Conforme Hans Kelsen, a democracia requer a paz social e o constante compromisso 

entre os grupos representados no parlamento pelas maiorias e pelas minorias, e não a 

“onipotência da maioria”. Dessa maneira, nas repúblicas democráticas, as instituições de 

controle são consideradas condições existenciais e as funções estatais devem ser exercidas 

com regularidade. Nesse contexto, a jurisdição constitucional assume papel central, na 

medida que representa um instrumento de proteção eficaz da “minoria contra a maioria”, 

quando garante a elaboração constitucional e a constitucionalidade material das leis. Para 

Kelsen, o controle de conformidade à constituição de atos estatais, especialmente aqueles 

praticados pelo legislativo e pelo executivo, não deve ser atribuído a um dos órgãos que será 

controlado, pois essa opção contraria o princípio técnico-jurídico “unanimemente aceito” de 

que ninguém pode ser juiz em causa própria. 5 

De acordo com Lênio Luiz Streck, se a democracia for compreendida apenas como 

a prevalência do “princípio majoritário”, é possível sustentar que o constitucionalismo é 

antidemocrático, uma vez que determinadas matérias são subtraídas do poder decisório da 

maioria. Entretanto, essa contraposição entre constitucionalismo e democracia é um 

“perigoso reducionismo”, um “dos mitos centrais do pensamento político moderno”. Na 

verdade, se existe uma contradição é entre “democracia majoritária” e “democracia 

constitucional”, pois a democracia constitucional pressupõe uma “teoria dos direitos 

fundamentais” como limite às “maiorias eventuais”. Desse modo, na visão de Streck, a “regra 

contramajoritária” é a “materialidade do núcleo político essencial da constituição”, porque 

resgata as “promessas da modernidade” com a concretização de direitos prestacionais e a 

proibição de retrocesso social. A inexistência de limites às maiorias abriria espaço para uma 

“ditadura permanente da vontade majoritária”, ao “absolutismo do legislativo”. Nesse 

sentido, o “caráter contramajoritário” legitima democraticamente tanto o constitucionalismo 

como a jurisdição constitucional ao garantir o “legado da tradição” e impedir o “repúdio ao 

passado”. 6 

 
4 Cf. HAMILTON, The federalist papers, p. 356. 
5 Cf. KELSEN, Jurisdição constitucional, p. 181. 
6 Cf. STRECK, Verdade e consenso, p. 74. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 187 : : : 
 

Em consonância com Luís Roberto Barroso, atualmente, na “configuração moderna 

do Estado e da sociedade”, o sentido da palavra “democracia” abrange tanto o respeito ao 

princípio majoritário, presente na eleição de representantes e nas manifestações das instâncias 

formais, como a proteção de valores substanciais, a “garantia dos direitos fundamentais” e a 

observância de procedimentos aptos a assegurar a participação livre e igualitária de todos nos 

processos políticos. A “lógica do princípio majoritário” permite que os órgãos de 

representação popular conduzam os “negócios públicos” com base em determinada 

orientação ideológica; porém, não pode impedir a participação de grupos minoritários, 

discriminá-los ou negar-lhes “qualquer espaço de autodeterminação”, uma vez que o 

estabelecimento de “consensos mínimos” e a tutela da pluralidade são exigências da própria 

democracia. 7 

 

Uma justificação inicial do princípio da maioria  

 

O princípio da maioria, também denominado de princípio majoritário ou regra da 

maioria, demanda uma fundamentação teórica mais elaborada do que a normalmente 

desenvolvida no âmbito do direito constitucional e da filosofia política, tendo em vista a 

elevada importância da questão para as discussões sobre a legitimidade democrática da 

jurisdição constitucional. Desse modo, a justificação do princípio da maioria significa a 

justificação de três normas centrais para a democracia: (1) as leis elaboradas pelo povo 

diretamente ou por uma assembleia composta por representantes eleitos pelo voto popular, 

universal e periódico, devem ser respeitadas por todos os integrantes da coletividade; (2) a 

minoria deve permanecer vinculada ao corpo coletivo, ainda que o posicionamento por ela 

defendido seja rejeitado pela maioria; e (3) a vontade da maioria deve ser entendida como a 

vontade de toda a coletividade, e não apenas do grupo majoritário8. 

Os princípios da liberdade e da igualdade, enquanto pilares da democracia e da 

justiça9, constituem o ponto de partida adequado para a fundamentação do princípio da 

maioria. Em uma democracia, o povo é livre porque detém a capacidade de elaborar as leis 

que regulam o comportamento dos próprios membros.10 No mesmo sentido, a soberania é 

atribuída ao povo, enquanto corpo coletivo, e não a um indivíduo ou a um grupo particular 

de indivíduos, pois todos são iguais. Entretanto, essa ideia parece criar um problema prático 

para a democracia: se os integrantes de uma comunidade política se considerarem iguais, 

todos devem ser contemplados com o direito de estabelecer as normas e os valores que 

regerão o próprio agir prático; todavia, se cada indivíduo seguir os parâmetros morais que 

escolher sem levar em conta aqueles adotados pelas demais pessoas, a convivência em 

sociedade pode ser inviabilizada.11 

A solução para essa aparente tensão entre os princípios da liberdade e da igualdade 

pode ser encontrada na constatação de que o ser humano é um animal comunitário ou 

 
7 Cf. BARROSO, O controle de constitucionalidade no direito brasileiro, p. 58. 
8 Cf. WALDRON, The dignity of legislation, p. 135. 
9 Cf. ARISTÓTELES, A política, p. 129; Cf. KELSEN, A democracia, p. 27; Cf. RAWLS, Justice as fairness, p. 02. 
10 Cf. GOYARD-FABRE, O que é democracia?, p. 52. 
11 Cf. KELSEN, Democracia, p. 27; ROUSSEAU, O contrato social, p. 21.  



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 188 : : : 
 

social.12 Nesse sentido, o Homo sapiens simplesmente nunca existiu fora de grupos sociais.13 

Esse fato gera consequências importantes para o debate. Em primeiro lugar, é plausível 

imaginar que os membros de uma comunidade, em algum momento, precisarão seguir 

parâmetros morais com os quais não concordem, sem que essa situação caracterize 

necessariamente uma ausência de liberdade. Além desse aspecto, o direito somente existe 

porque a maioria dos integrantes da sociedade acredita que ele existe, na medida que as 

instituições jurídicas e políticas correspondem a uma “realidade institucional” criada pela 

mente humana através da linguagem.14 Desse modo, o povo é titular do poder constituinte, 

inclusive em regimes autoritários, pois a autoridade jurídica não existe sem o reconhecimento 

da maioria. A peculiaridade da democracia está em (I) atribuir expressamente a qualidade de 

soberano e a titularidade do poder constituinte ao povo e (II) instituir mecanismos para o 

exercício da soberania popular.15 

No interior de uma coletividade em que todos se considerem igualmente livres, a 

viabilização da vida em sociedade requer a aceitação de alguma forma de identificar os 

valores, as normas, os direitos e os deveres que devem ser observados. Uma opção adequada 

consiste na estruturação de um procedimento coletivo de tomada de decisão em que todos 

recebam a oportunidade de participar em igualdade de condições. A adoção de um 

procedimento coletivo de tomada de decisão, porém, requer a escolha de algum critério apto 

a identificar qual posição prevalecerá ao final das deliberações.16 A igualdade limita o peso 

das opiniões dos membros da coletividade para que todas possam ser igualmente decisivas. 

Desse modo, o maior peso que pode ser concedido à opinião de uma pessoa corresponde ao 

mesmo peso dispensado à opinião de outra pessoa. Se todas as opiniões dos integrantes de 

uma coletividade possuem o mesmo peso, o critério numérico exerce uma função central 

para justificar a prevalência da vontade manifestada pela maioria.17 

 

A insuficiência das alternativas propostas pela regra da unanimidade e pela 

regra da maioria qualificada 

 

A defesa da legitimidade democrática da jurisdição constitucional parece pressupor 

que o princípio da maioria possui uma injustiça inerente, tendo em vista que estaria sempre 

acompanhado do risco de violação aos direitos individuais e aos direitos das minorias.18 No 

âmbito da teoria da democracia, as tentativas de solucionar essa alegada injustiça inerente 

normalmente recorrem a duas outras normas para estabelecer qual posição deve prevalecer 

em caso de desacordos morais: (1) a regra da unanimidade e (2) a regra da maioria qualificada. 

A regra da unanimidade evitaria a submissão injusta da vontade da minoria à vontade 

da maioria, pois um entendimento somente prevaleceria caso todos os integrantes da 

 
12 Cf. ARISTÓTELES, A política, p. 16; CHURCHLAND, Braintrust, p. 2. 
13 Robin Dunbar permite-nos concluir que a espécie Homo sapiens já surgiu como animal social. Cf. DUNBAR, 
Human evolution, p. 217. 
14 Cf. SEARLE, Making the social world, p. 08. 
15 Cf. BERCOVICI, Gilberto, Soberania e constituição, p. 29. 
16 Cf. DAHL, Democracy and its critics, p. 136. 
17 Cf. WALDRON, The dignity of legislation, p. 148. 
18 É verdade que a teoria constitucional pode elaborar critérios para limitar o exercício da jurisdição 
constitucional. Esse fato, todavia, não prejudica a crítica elaborada nesse artigo, na medida que é direcionada 
ao pressuposto segundo o qual o princípio da maioria detém uma injustiça inerente. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 189 : : : 
 

sociedade política concordassem. A dificuldade prática de aplicação dessa norma, contudo, 

inviabiliza essa alternativa.19 Desse modo, é pouco provável que a unanimidade seja alcançada 

em sociedades caracterizadas pela existência de diversas visões de mundo sobre temas 

moralmente controversos (e.g. aborto, casamento gay e ações afirmativas). Além desse 

aspecto, existe o problema trazido pela necessidade de garantir a presença de todos os 

integrantes do corpo coletivo, pois bastaria a ausência de uma única pessoa para impedir uma 

deliberação.20 Nesse sentido, a consequência prática da regra da unanimidade seria a contínua 

predominância da vontade de uma minoria sobre a vontade da maioria.21 

A regra da maioria qualificada possuiria a virtude de (I) afastar uma alegada 

insegurança proveniente do princípio da maioria e (II) resolver a inaplicabilidade prática da 

regra da unanimidade. Apesar das aparentes vantagens, a regra da maioria qualificada é 

incapaz de garantir a justiça dos resultados em virtude de quatro razões. Primeiro, essa norma 

aumenta as chances de a vontade de uma minoria preponderar indevidamente sobre a 

vontade da maioria, pois o número de votos necessários para barrar pretensões majoritárias 

justas diminui. Segundo, a lógica da maioria qualificada traz paradoxalmente o risco de 

prejudicar as minorias, uma vez que a exigência de mais votos dificulta que as minorias se 

tornem maiorias.22 Terceiro, se o intuito principal dessa regra for solucionar a injustiça da 

submissão da vontade da minoria à vontade da maioria, o objetivo pode simplesmente não 

ser alcançado, porque continua a existir uma minoria, embora numericamente inferior, 

“submetida” a uma maioria, apesar de quantitativamente superior; e nada indica que a 

violação aos direitos fundamentais por uma maioria qualificada é menos grave que o 

desrespeito promovido por uma maioria simples.23 

Por fim, a quarta razão para rejeitar a regra da maioria qualificada também atinge a 

jurisdição constitucional, tendo em vista que ambas são instrumentos jurídicos para garantir 

a supremacia hierárquico-normativa da constituição. Tanto a regra da maioria qualificada 

como a jurisdição constitucional estão fundadas no pressuposto histórico determinista de 

que os juízos morais sobre direitos realizados no passado pela maioria dos membros de uma 

assembleia constituinte são inevitavelmente superiores ou possuem maiores chances de 

serem superiores aos juízos morais sobre direitos realizados no presente pela maioria dos 

representantes eleitos ou pelo povo diretamente. Nesse contexto, o recurso ao caráter 

pretensamente democrático de uma assembleia constituinte específica é insuficiente para 

relativizar essa crítica, pois, mais uma vez, nada impede que os processos coletivos de tomada 

de decisão no presente sejam tão ou mais democráticos do que o processo de elaboração da 

constituição no passado.  

 

A ambiguidade da alegação de tirania ou ditadura da maioria 

 

Embora seja possível imaginar um cenário em que a maioria da população 

fundamente um regime ditatorial e tirânico em prejuízo das minorias, o problema do 

tratamento dispensado ao tema na teoria constitucional está na ausência de precisão 

 
19 Cf. DAHL, Democracy and its Critics, p. 153. 
20 Cf. LOCKE, Two Treatises of Government and A Letter Concerning Toleration, p. 141. 
21 Cf. DAHL, Democracy and its critics, p. 153. 
22 Cf. DAHL, Democracy and its critics, p. 153. 
23 Cf. DAHL, Democracy and its critics, p. 153. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 190 : : : 
 

conceitual, tendo em vista que o argumento da tirania da maioria é utilizado sem maiores 

esclarecimentos sobre o lugar da fala. A consequência pode ser a aceitação de um 

instrumento retórico capaz de bloquear as discussões sobre a legitimidade democrática do 

judiciário, pois a defesa do princípio da maioria é automática e incorretamente associada à 

violação aos direitos fundamentais das minorias.24 Por essa razão, abaixo seguem algumas 

observações que indicam que a caracterização de uma tirania ou ditadura da maioria pode ser 

uma atividade bem mais complexa do que parece. 

A primeira observação sugere que a previsão de direitos fundamentais em uma 

constituição escrita é insuficiente para dispensar os procedimentos coletivos de tomada de 

decisão ou de substituí-los pela jurisdição constitucional. A razão dessa afirmativa está na 

constatação de que pessoas provenientes de contextos culturais diversos ou inseridas em uma 

mesma tradição cultural podem adotar parâmetros morais comuns em um elevado nível de 

abstração; todavia, elas comumente discordam como esses parâmetros devem ser 

interpretados e aplicados em situações concretas.25 A título de exemplo, mesmo que o texto 

constitucional assegure o direito à liberdade a todos, os integrantes de uma dada sociedade 

política provavelmente discordarão quanto ao direito de as mulheres realizarem a interrupção 

da gravidez dentro dos três primeiros meses de geração. Novamente, se os membros dessa 

comunidade se considerarem livres e iguais, a solução dessa divergência deve envolver um 

debate público. 

A segunda observação ressalta que a configuração de uma tirania ou ditadura da 

maioria pressupõe uma distribuição iníqua de direitos em benefício da maioria. Se a própria 

maioria estiver sujeita à decisão tomada, a caracterização da tirania é, no mínimo, 

problemática, pois exige que aceitemos o pressuposto segundo o qual a maioria pode ser 

tirânica contra si mesma.26 A título exemplificativo, haveria ditadura da maioria se a maioria 

branca dos integrantes de uma sociedade garantisse o acesso a universidades para si, mas o 

negasse à minoria negra. Em sentido contrário, se a maioria proíbe a interrupção da gravidez 

e ela própria, tanto quanto a minoria, está submetida à escolha, é difícil imaginar por que 

razão essa decisão poderia ser classificada como ditatorial. 

A terceira observação diz respeito às hipóteses nas quais a alegação de tirania ou 

ditadura da maioria são direcionadas a um parlamento eleito diretamente pelo povo. Nesses 

casos, é preciso distinguir (I) a maioria e a minoria que constituem o legislativo e (II) a maioria 

e a minoria que formam a sociedade como um todo.27 Se o entendimento adotado pela 

maioria dos parlamentares violar os direitos fundamentais da maioria das pessoas que 

compõem a sociedade política, existe, na verdade, a dominação da maioria por um pequeno 

grupo minoritário. Em situações dessa natureza, a realidade político-jurídica é melhor 

identificada pelo uso da palavra “oligarquia”, e não pela expressão “democracia 

representativa”. Seria o típico caso, por exemplo, de um parlamento submisso à burguesia 

que aprova uma reforma trabalhista prejudicial à maioria trabalhadora em um país de 

modernidade periférica.  

 
24 Cf. MAUS, “O judiciário como superego da sociedade”, p. 03. 
25 Cf. FLANAGAN, The Geography of Morals, p. 133; HAIDT, The Righteous Mind, p. 153; TOMASELLO, A 
Natural History of Human Morality, p. 08. 
26 Cf. WALDRON, “The Core of the Case Against Judicial Review”, p. 50. 
27 Cf. WALDRON, “The Core of the Case Against Judicial Review”, p. 50. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 191 : : : 
 

A quarta observação destaca que a caracterização de uma tirania ou ditadura da 

maioria pressupõe uma prática sistemática e institucionalizada de perseguição às minorias, ao 

invés de decisões pontuais.28 A ideia segundo a qual existe tirania sempre que uma decisão 

da maioria violar os direitos fundamentais das minorias é frágil, tendo em vista que qualquer 

pessoa ou grupo de pessoas, incluindo os juízes, está sujeito a realizar escolhas equivocadas 

que prejudiquem outros grupos de interesses; e nada indica que uma decisão injusta tomada 

pela maioria seja mais grave que uma decisão injusta proferida pelo judiciário. Dessa maneira, 

se aceitarmos o pressuposto de que qualquer decisão contrária aos direitos fundamentais 

caracteriza uma tirania ou ditadura, então, precisamos reconhecer que os tribunais são tão 

tirânicos quanto os parlamentos. 

A quinta observação sugere que devemos evitar falar em tirania ou ditadura da 

maioria nos sistemas jurídicos em que as minorias possuem o direito de participar das 

discussões públicas com o intuito de sensibilizar outros grupos sociais a respeito dos 

posicionamentos que defendem.29 A democracia cria o ambiente propício para a divisão da 

sociedade em grupos majoritários e minoritários, na medida que viabiliza e incentiva a 

pluralidade de pensamento. Dessa forma, a participação em processos políticos decisórios se 

torna um elemento democrático essencial, pois permite que os grupos sociais minoritários 

integrem o debate público com a possibilidade de convencer o número suficiente de pessoas 

e, consequentemente, construir uma nova maioria. Nessa linha de raciocínio, uma sociedade 

democrática deve possuir “uma esfera pública vibrante onde muitas visões conflitantes 

podem se expressar e onde há uma possibilidade de escolha de projetos alternativos 

legítimos” 30. 

As observações formuladas acima conferem um pouco mais de clareza ao conceito 

de tirania ou ditadura da maioria. Nesse sentido, haveria uma tirania da maioria nas situações 

em que a maior parte dos membros de uma sociedade política apoiasse um sistema jurídico 

que viabilizasse reiteradamente uma distribuição iníqua de direitos em benefício da própria 

maioria e a exclusão sistemática das minorias do debate público. Em um contexto político 

como esse, é oportuno indagar por que razão os defensores da legitimidade democrática da 

jurisdição constitucional imaginam que os juízes seriam mais propensos a defender os 

direitos fundamentais das minorias ou teriam instrumentos suficientes para efetivar essa 

defesa. Trabalhamos com a hipótese de que a resposta a essa pergunta esteja relacionada à 

aplicação seletiva do princípio da igualdade. 

 

A aplicação seletiva do princípio da igualdade 

 

Os defensores da legitimidade democrática do controle jurisdicional de 

constitucionalidade das leis promovem uma aplicação seletiva do princípio da igualdade 

quando, expressa ou implicitamente, presumem a menor capacidade da maioria para resolver 

controvérsias morais sobre direitos de maneira justa. Como destacado, se os membros de 

uma sociedade política se considerarem iguais, então, é um contrassenso imaginar que um 

grupo minoritário qualquer seja tão mais capaz que o restante da população a ponto de 

 
28 Cf. WALDRON, “The Core of the Case Against Judicial Review”, p. 50. 
29 Cf. WALDRON, “The Core of the Case Against Judicial Review”, p. 51. 
30 MOUFFE, On the Political, p. 11. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 192 : : : 
 

justificar a exclusão da maioria. Certamente, alguém poderia dizer que viabilizar a maior 

participação popular no lugar da jurisdição constitucional seria uma medida “perigosa”. Essa 

reação, contudo, é compreensível, embora equivocada, pois as reivindicações de igualdade 

podem ser entendidas como ameaças de opressão por quem está acostumado com o 

privilégio. 

O preconceito contra a maioria e a consequente idealização dos juízes podem ser 

observados na argumentação dos partidários da jurisdição constitucional. A título de 

exemplo, Hamilton deixou claro a desconfiança quanto à capacidade da maioria quando 

afirmou que a população poderia violar direitos individuais por estar sujeita a “mau humor” 

e à influência de “homens ardilosos”. Em sentido contrário, aos magistrados foi associada 

uma “porção incomum de bravura” para defender a constituição.31 De forma semelhante, 

Barroso associa o princípio da maioria à irracionalidade e o direito à racionalidade, quando 

sustenta que a política é o “domínio da vontade” e o direito é o “domínio da razão”. 32 Ao 

defender uma “concepção parceira de democracia”, Ronald Dworkin sustentou 

categoricamente que os agentes estatais deveriam concentrar maior parcela do poder político 

que a grande maioria da sociedade, pois era plausível supor que “são mais capazes de proteger 

direitos individuais de mudanças perigosas na opinião pública”. 33 Essa lógica de pensamento 

que pretende demonstrar a superioridade moral e cognitiva de uma minoria perante as classes 

populares é, de forma eloquente, denominada de “racismo cultural”34. 

A ideia segundo a qual um grupo social específico, a exemplo dos juristas e dos juízes, 

detém maior capacidade cognitiva do que o restante da sociedade é contrariada por pesquisas 

empíricas no âmbito da psicologia e da neurociência. Dessa maneira, Jonathan Haidt alega 

que a maior parte dos nossos juízos morais ocorre no âmbito do inconsciente e as nossas 

justificações para as decisões que tomamos são usualmente argumentos criados a posteriori 

para fundamentar escolhas já realizadas. Curiosamente, o autor indica que o choque de 

opiniões no âmbito público é a melhor forma de elevar o nível de racionalidade das nossas 

decisões, já que tendemos a perceber melhor as incoerências dos outros. 35 Com base em 

premissa semelhante, Michael Gazzaniga faz referência expressa ao meio jurídico quando 

enfatiza que, embora os juristas gostem de atribuir os posicionamentos que adotam a longos 

anos de estudo nas faculdades de direito e a profundas reflexões filosóficas, a maior parte do 

que ocorre nos fóruns e tribunais provém de intuições morais com as quais nascemos e da 

experiência acumulada ao longo da vida. 36 

As considerações acima indicam que a ideia contemporânea de democracia 

constitucional se aproxima bastante da noção de “aristocracia” na teoria política, na medida 

que o governo é atribuído a um pequeno grupo de pessoas que supostamente detêm maior 

virtude ou capacidade para governar. Nesse sentido, Aristóteles defendeu que a aristocracia 

era o governo exercido por várias pessoas com virtudes semelhantes em benefício do 

interesse geral. 37 Na visão de Rousseau, a aristocracia era caracterizada pela atribuição do 

poder a um pequeno número de membros do povo para que perseguissem a vontade geral. 

 
31 Cf. HAMILTON, The federalist papers, http://www2.hn.psu.edu 
32 Cf. BARROSO, O controle de constitucionalidade no direito brasileiro, p. 396. 
33 Cf. DWORKIN, Justice for Hedgehogs, p. 392. 
34 SOUZA, A tolice da inteligência brasileira, p. 36. 
35 Cf. HAIDT, The Righteous Mind: Why Good People Are Divided by Politics and Religion, p. 53. 
36 Cf. GAZZANIGA, Who’s in Charge? Free Will and the Science of the Brain, p. 209.  
37 Cf. ARISTÓTELES, A política, p. 123. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 193 : : : 
 

38 Para Montesquieu, a aristocracia era a espécie de república em que o poder soberano estava 

nas mãos de certo número de pessoas e o resto do povo estava “para elas, no máximo, como 

os súditos estão para o monarca”39. Desse modo, o elitismo inerente da jurisdição 

constitucional permite que retornemos à crítica de George Orwell aos rumos tomados pela 

revolução russa no livro Animal Farm: “todos os animais são iguais; mas uns são mais iguais 

que os outros” 40. 

 

Conclusão 

 

As considerações tecidas nesse trabalho indicam que precisamos ter mais cautela 

quanto à adoção da ideia segundo a qual a proteção dos direitos individuais e das minorias 

legitima democraticamente o judiciário e justifica o controle jurisdicional de 

constitucionalidade das leis. A análise do discurso de alguns dos partidários da jurisdição 

constitucional sugere que a defesa da legitimidade do judiciário está fundamentada em um 

preconceito quanto à capacidade da maioria da população de respeitar os direitos individuais 

e das minorias. No entanto, se os membros de uma sociedade política se consideram iguais, 

a liberdade de todos demanda a estruturação de processos coletivos de tomada de decisão e 

a aceitação do princípio da maioria como critério justo para definir o posicionamento que 

prevalecerá ao final do debate. Nesse contexto, as objeções levantadas ao princípio da 

maioria com base no princípio da unanimidade e no princípio da maioria qualificada são 

incapazes de oferecer alternativas superiores. 

Uma análise conceitual mais atenta indica que o argumento da tirania ou ditadura da 

maioria também contribui pouco para os debates acerca da legitimidade democrática da 

jurisdição constitucional. A existência de uma tirania ou ditadura da maioria requer um 

contexto social de desprezo generalizado aos direitos individuais e das minorias, em que a 

maioria da sociedade tome as principais decisões diretamente ou por meio de representantes 

eleitos e viole reiteradamente os direitos fundamentais das minorias. Acreditar que, em um 

contexto como esse, os juízes seriam a última honrosa trincheira contra uma maioria tirânica 

e cruel parece bem mais uma idealização dos defensores da jurisdição constitucional do que 

uma avaliação plausível da realidade social. Essa idealização implica, portanto, uma aplicação 

seletiva do princípio da igualdade, na medida que, embora todos sejam iguais, um pequeno 

grupo social é considerado detentor de maior capacidade para tomar decisões justas sobre 

direitos. 

 

Referências bibliográficas  

 

ARISTÓTELES. A Política. 2. ed. Bauru: Edipro, 2009. 

BARROSO, Luís Roberto. O controle de constitucionalidade no direito brasileiro. 4. ed. São Paulo: 

Saraiva, 2009. 

 
38 Cf. ROUSSEAU, O contrato social, p. 70. 
39 MONTESQUIEU, O Espírito das Leis, p. 24. 
40 ORWELL, Animal Farm, p. 80. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 194 : : : 
 

BERCOVICI, Gilberto. Soberania e constituição: para uma crítica do constitucionalismo. 2. ed. São 

Paulo: Quartier Latin, 2013. 

CHURCHLAND, Patricia. Braintrust: What Neuroscience Tells Us about Morality. New Jersey: 

Princeton University Press, 2011. 

DAHL, Robert. Democracy and its Critics. New Haven: Yale University Press, 1989. 

DUNBAR, Robin. Human Evolution: Our Brains and Behavior. Oxford University Press, 

2016. 

DWORKIN, Ronald. Justice for Hedgehogs. Cambridge: Harvard University Press, 2011. 

FLANAGAN, Owen. The Geography of Morals: Varieties of Moral Possibility. Oxford: Oxford 

University Press, 2017. 

GAZZANIGA, Michael S. Who’s in Charge? Free Will and the Science of the Brain. New York: 

HarperCollins Publishers, 2011. 

GOYARD-FABRE, Simone. O que é democracia? São Paulo: Martins Fontes, 2003. 

HAIDT, Jonathan. The Righteous Mind: Why Good People Are Divided by Politics and Religions. New 

York: Vintage Books, 2013. 

HAMILTON, Alexander; JAY, John; MADISON, James. The Federalist Papers: An Electronic 

Classic Series Publication. Disponível em: <http://www2.hn.psu.edu >. Acesso em 30 nov. 

2014. 

KELSEN, Hans. A democracia. São Paulo: Martins Fontes, 2000. 

______. Jurisdição constitucional. São Paulo: Martins Fontes, 2007. 

LOCKE, John. Two Treatises of Government and A Letter Concerning Toleration. New Heaven: Yale 

University Press, 2003. 

MAUS, Ingeborg. “O judiciário como superego da sociedade”. Disponível em: 

<http://www.direitocontemporaneo.com>. Acesso em: 28 jul. 2016. 

MONTESQUIEU. O espírito das leis. 3 ed. São Paulo: Martin Fontes, 2005.  

MOUFFE, Chantal. On the Political. London: Routledge, 2005. 

ORWELL, George. Animal Farm. New York: Houghton Mifflin Harcourt, 2003. 

RAWLS, John. Justice as Fairness:  A Restatement. Cambridge (MA): Harvard University Press, 

2001. 

ROUSSEAU, Jean Jacques. O contrato social: princípios do direito político. Bauru: Edipro, 2013. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 195 : : : 
 

SEARLE, John R. Making the Social World: The Structure of Human Civilization. Oxford: Oxford 

University Press, 2010. 

SOUZA, Jessé. A tolice da inteligência brasileira: ou como o país se deixa manipular pela elite. São 

Paulo: LeYa, 2015. 

STRECK, Lênio Luiz. Verdade e consenso: constituição, hermenêutica e teorias discursivas. 4. ed. São 

Paulo: Saraiva, 2012. 

TOMASELLO, Michael. A Natural History of Human Morality. London: Harvard University 

Press, 2016. 

WALDRON, Jeremy. The Dignity of Legislation. Cambridge: Cambridge University Press, 

1999. 

_____. “The Core of the Case Against Judicial Review”. The Yale Law Journal. Disponível em: 

<http://philosophyfaculty.ucsd.edu/FACULTY/RARNESON/Courses/Waldroncore.pd

f>. Acesso em: 28 mar. 2017 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 196 : : : 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sartre e a práxis-projeto: apontamentos críticos1 
 

Gustavo Fujiwara2 

 

Resumo: O presente artigo objetiva uma análise crítica da aproximação de Sartre com o marxismo. 

Para tanto, são analisados alguns conceitos fundamentais de Questions de Méthode (1957). Como 

buscaremos evidenciar aqui, o filósofo, apesar de incorporar o social em suas análises, parece insistir 

em um subjetivismo que traz consequências paradoxais para esta sua nova fase filosófica. 

Palavra-chave: Práxis – Subjetividade – Existencialismo 

 
 

Sartre and the praxis-project: critical remarks 

 

Abstract: This article aims at a critical analysis of Sartre’s approach to Marxism. To this purpose, 

some fundamental concepts from Questions de Méthode (1957) are analyzed. As we will seek to 

demonstrate here, the philosopher, despite incorporating the social in his analyses, seems to insist on 

a subjectivism that brings paradoxical consequences for his new philosophical phase. 

Keywords: Praxis – Subjectivity – Existentialism 
  

 
1 O presente artigo é resultado parcial de pesquisa financiada pela FAPESP, processo n°: 2018/13892-0. As 
opiniões, hipóteses e conclusões ou recomendações expressas neste material são de responsabilidade do autor 
e não necessariamente refletem a visão da FAPESP. 
2 Pós-doutorando em Filosofia (UFSCar). Contato: fujiwaragustavo@gmail.com. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 197 : : : 
 

I 
 

Dos anos 1952 aos anos 1956, Sartre tornara-se o “compagnon de route” do PCF e 

da URSS; neste ínterim, tangenciara sucessivas intervenções intelectuais em defesa dos 

camaradas comunistas. No entanto, a relação é imediatamente desfeita quando os tanques 

soviéticos, em 1956, invadem a Hungria e sufocam as manifestações populares contra a 

repressão exercida pelo governo comunista local3. O que segue a isto é história já conhecida: 

Sartre passa de “companheiro de rota”/“crítico amigo” a “crítico inimigo” dos comunistas 

soviéticos e do PCF, e é neste contexto que escreve Questions de méthode (1957) e Critique de la 

raison dialectique (1960)4. Essas duas últimas obras estão entrelaçadas e se complementam, pois 

possuem, a partir do mesmo diagnóstico, um mesmo objetivo. O diagnóstico: a crise da 

URSS é resultado de uma interpretação que estagnou e degenerou o pensamento dialético de 

Marx e suas análises dialéticas da História; o objetivo: é preciso colocar novamente em 

movimento este pensamento que fora degenerado pelos funcionários da Diamat5. 

Em QM/CRD, ver-se-á que o filósofo não apenas explicita as relações do 

existencialismo com o marxismo, mas opera uma crítica pontual a um neo-marxismo 

metafísico que postula um mecanicismo histórico amparado por uma dialética da natureza6, 

que na ótica sartreana exclui a liberdade/subjetividade humana. No limite, este tipo de 

materialismo mecanicista opera a exclusão do homem enquanto agente prático (no sentido 

de detentor da práxis) que faz a História e é, ao mesmo tempo, feito por ela. 

Pretendendo reabilitar o homem no processo de totalização histórica, a questão 

elucubrada por Sartre é esta: “será que, hoje, possuímos os meios de constituir uma 

antropologia estrutural e histórica?”; antropologia que será edificada no amálgama do 

marxismo (porque considerado por Sartre a filosofia insuperável de nossa época enquanto 

única filosofia capaz de dar conta do processo de totalização da História) com o 

existencialismo. Entretanto, e apesar de Sartre afirmar que seu pensamento existencial 

florescera à margem do marxismo e não necessariamente contra ele, seria possível, como o 

dissemos, amalgamar o materialismo ao existencialismo (leia-se filosofia do cogito/filosofia da 

transcendência)? Senão vejamos. 

 

II 

 

Se se aceita a observação engelsiana – e reiterada por Sartre – de que “são os próprios 

homens que fazem a sua história, mas em determinado meio que os condiciona”7, não 

podemos, como os marxistas idealistas, aviltá-la, ou seja, interpretá-la como se o homem 

fosse ali um produto passivo ou uma mera soma de reflexos condicionados, pois tal 

interpretação “fácil” ignoraria a “irredutibilidade da práxis humana”: em nome desta 

irredutibilidade – e caso queiramos colocar novamente o marxismo em movimento –, faz-se 

necessário que interpretemos a frase de Engels à luz do existencialismo: o meio que 

 
3 Sobre a relação de Sartre com o comunismo, sugerimos o livro de Burnier, Os existencialistas e a política, e Sartre 
et l'extrême gauche française: cinquante ans de relations tumultueuses, de Birchall. 
4 Doravante abreviadas como QM e CRD. 
5 Abreviação para materialismo dialético (Dialektischer Materlialismus). 
6 Muito sumariamente, a dialética da natureza, para o filósofo francês, transforma as condutas humanas em 
simples efeitos oriundos de uma causa exterior a eles. 
7 SARTRE, Questions de méthode, p. 61. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 198 : : : 
 

condiciona os homens, antes de dizer respeito a uma qualquer superestrutura gerida por leis 

deterministas exteriores à própria práxis, não é senão o resultado da própria práxis que se 

depara com sua contra-finalidade8. De fato, os homens estão condicionados pelo meio, mas 

somente pelo fato de que isso resulta da própria práxis humana. Deste modo, “o homem (...) 

é, a uma só vez, o produto de seu próprio produto e um agente histórico que não pode, de 

modo algum, passar por um produto”9. O homem é “produto de seu próprio produto” pelo 

fato de, situado num campo prático-inerte10, poder ver as suas ações se voltarem contra ele 

próprio, mas apesar disso, ele é um agente histórico que “não pode passar por um produto” 

porque não deixa de ser uma práxis totalizante: se o meio é alienante, tal constatação não 

sinaliza ipso facto que os homens, enquanto práxis, sejam simples veículos de forças inumanas 

que regeriam, através deles, o mundo social. Ora, se a alienação pode modificar os resultados 

de uma ação qualquer, ela não pode, contudo, modificar a realidade profunda da ação 

enquanto projeto que, como em L’être et le néant (1943)11, é ultrapassagem de uma situação 

(estado real de coisas) rumo ao futuro (estado ideal de coisas), logo, um fim em direção a... 

Em outras palavras, o fim, ordenado a partir do projeto universal-singular, é sempre, para 

Sartre, irredutível: a possibilidade de que um “fim seja transformado em ilusão caracteriza o 

campo social e os modos de alienação: ela não usurpa do fim sua estrutura irredutível”12. E 

no encalço dessas primeiras considerações, a definição seminal do homem é a seguinte: 

 

Para nós, o homem caracteriza-se, antes de tudo, pela ultrapassagem de uma 

situação, por aquilo que consegue fazer do que foi feito dele, embora nunca 

se reconheça em sua objetivação. Encontramos essa superação na raiz do 

humano e, antes de tudo, na necessidade (...), a conduta mais rudimentar deve 

 
8 De modo geral, a contra-finalidade, conceito largamente usado em CRD e já presente em QM, designa 
consequências não intencionais de um ato que, impresso na matéria trabalhada (isto é, na matéria trabalhada 
pela práxis), pode voltar-se contra esta práxis na forma de uma anti-práxis (estamos lidando aqui, por 
conseguinte, com um processo dialético de interversão da práxis em anti-práxis através de seu trabalho/relação 
na matéria). Daí a assertiva segundo a qual “o homem é ‘mediado’ pelas coisas na exata medida em que as coisas 
são ‘mediadas’ pelo homem” (SARTRE, 1972, p. 165). O exemplo clássico de uma contra-finalidade, em CRD, 
é o das inundações provocadas por séculos de desmatamento na China: tais inundações, ao contrário de 
exemplificarem a passividade do homem em seu meio, são pensadas como contra-finalidade que mostram a 
unificação e a materialização pela natureza de uma práxis recorrente. Em outros termos, a ação constante de 
outras práxis na matéria trabalhada (no caso, o desmatamento das florestas) tem como resultado indesejado, 
mas de alguma maneira humana, as inundações: “a práxis inerte que embebe a matéria transforma as forças 
naturais não significantes em práticas quase humanas, isto é, em ações passivizadas (passivisées)” (SARTRE, 
1972, p. 232). 
9 SARTRE, Questions de méthode, p. 61. 
10 Este conceito, operando em CRD, designa precisamente o fato de que toda prática é determinada por 
estruturas que a precedem; equivalendo ao em-si de EN, o prático-inerte é teorizado como “atividade dos 
outros enquanto ela é sustentada e desviada pela inércia inorgânica” (SARTRE, 1972, p. 547). Grosso modo, o 
prático-inerte é uma estrutura permanente do campo social, pois resultante do fato de que a práxis, em sua ação, 
vê-se afetada pela inércia das condições materiais; desse modo a atividade da práxis, em presença da matéria 
trabalhada (a matéria trabalhada pela práxis), pode voltar-se contra ela própria (lembremos a contra-finalidade 
do desmatamento chinês). O prático-inerte (tal como esboçado na página 154 de CRD) é a equivalência entre 
a “práxis alienada e a inércia trabalhada”. O tomo II de CRD resume o prático-inerte da seguinte maneira: 
“governo do homem pela matéria trabalhada rigorosamente proporcional ao governo da matéria inanimada 
pelo homem” (SARTRE, 1985, p. 287). É a partir desta relação dialética entre práxis e matéria trabalhada que 
Sartre, em QM (1972, p. 110), poderá afirmar que o homem ultrapassa sua alienação e se aliena nessa 
ultrapassagem: a ação, enquanto esforço de exteriorização da práxis, conduz a um resultado diferente (contra-
finalidade), logo, a uma alienação. 
11 Doravante abreviado EN. 
12 SARTRE, Questions de méthode, p. 99. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 199 : : : 
 

ser determinada, de uma só vez, em relação aos fatores reais e presentes que 

a condicionam e em relação a um certo objeto por vir que ela tenta fazer 

nascer. É a isso que damos o nome de projeto. Desse modo, definimos uma 

dupla relação simultânea; em relação ao dado, a práxis é negatividade: mas 

trata-se sempre da negação de uma negação; em relação ao objeto visado, é 

positividade: mas esta leva ao ‘não-existente’, ao que ainda não foi. 

Simultaneamente, fuga e salto para frente, recusa e realização, o projeto retém 

e desvela a realidade superada, recusada, pelo próprio movimento que a 

supera (...).13 

 

Eis neste fragmento uma síntese considerável do leitmotiv da filosofia sartreana: o 

homem é sempre livre para fazer algo com aquilo que fizeram dele, situação & projeto são 

esclarecidos um pelo outro e o homem é pro-jeto (nadificação do presente rumo ao futuro). 

De fato, e ao contrário da ontologia fenomenológica dos anos 194314, o homem, uma vez 

sociabilizado, está imerso em um meio social/econômico/cultural no qual as condições 

materiais de sua existência circunscrevem o campo de suas possibilidades15. Porém, à medida 
 

13 SARTRE, Questions de méthode, p. 63-64. 
14 Para que não extrapolemos os modestos objetivos do presente artigo, lembremos apenas que as análises 
sartreanas da seção II do capítulo primeiro da Quarta parte de EN, mostram que para-si ultrapassa, através seu 
sua liberdade absoluta e incondicionada, todo obstáculo oriundo de um mundo social coordenado pela 
totalidade dos objetos manufaturados, isto é, objetos dos quais não sou o responsável enquanto produtor direto: 
o martelo, por exemplo, embora tenha sido designado ali como matéria trabalhada, não é, nesta mencionada 
seção II, senão um existente bruto aberto; por mais que ele remeta a regras de uso cujos fins são assinalados 
por outros, este objeto somente adquirirá sentido quando de meu projeto particular de utilizá-lo para martelar 
um prego na parede: “é o martelar que revela o martelo” (SARTRE, 2010a, p. 563). N’outras palavras, o martelo, 
sendo matéria trabalhada, possui indicações de uso que designam uma verdade da espécie humana (que não é 
senão a condição humana), mas tal verdade, “- como conjunto de técnicas próprias para definir a atividade dos 
homens -, longe de preexistir a um indivíduo que a manifestaria, como tal queda particular exemplifica a queda 
dos corpos, é conjunto de relações abstratas sustentadas pela livre escolha individual” (SARTRE, 2010a, p. 564, grifo 
nosso). Daí que Sartre possa reiterar na seção sobre a liberdade e a facticidade que os entornos, o mundo social 
propriamente dito, não representem de fato um obstáculo à liberdade (individual) do para-si. Como bem resume 
Wolin (1990, p. 377), “(...) apesar das invasões onipresentes e aterrorizantes da ‘contingência existencial’ (o em-
si, o ‘outro’ e mesmo nosso próprio corpo), em última análise somos nós – enquanto ser-para-si – que dotamos 
nosso ser-lançado (être-jeté) de um sentido e de uma importância existencial. Perspectiva que atinge seu credo ad 
absurdum com a convicção de que ‘mesmo os torqueses do carrasco não nos dispensam de sermos livres”. 
Multipliquemos este credo ad absurdum: na seção III, “Liberté et responsabilité”, da Quarta parte de EN, Sartre 
irá afirmar, a partir desta liberdade absoluta e incondicionada, que em uma guerra todos são responsáveis por 
ela, afinal, “não sou eu quem decide pelo coeficiente de adversidade das coisas e até sua imprevisibilidade ao 
decidir por mim mesmo? Assim, não há acidentes em uma vida, um evento social que irrompe repentinamente e 
me arrasta não provém de fora; se sou mobilizado em uma guerra, esta guerra é minha guerra, é feita à minha 
imagem e eu a mereço (...), portanto, devemos subscrever as palavras de J. Romains: ‘Na guerra, não há vítimas 
inocentes’ (SARTRE, 2010a, p. 599). Apesar de situada, esta liberdade-em-situação será a única responsável 
pela significação de seu meio que, sem esta operação significante, permaneceria um puro existente bruto 
indiferente. Doravante, é precisamente assentado nesta constatação que Flajoliet (2011, p. 272-273), designará 
a situação/facticidade de EN como uma falsa situação do homem, na medida em que “o dado não passa senão 
de um ponto de apoio para a livre ascensão da consciência que escapa perpetuamente de sua situação sem ser, 
de nenhuma maneira, investida por ela, e que retorna a esta situação para lhe conferir seu sentido”, logo, conclui 
o intérprete, “a liberdade não se imbrica sobre a situação, ela a sobrevoa” (FLAJOLIET, 2011, p. 273). Parece 
haver sobrevoo justamente pelo fato de que o sentido da facticidade é atribuído única e exclusivamente ao ser-
para-si enquanto fonte absoluta do sentido do mundo. 
15 “(...) dizer de um homem o que ele ‘é’, é dizer da mesma maneira o que ele pode e reciprocamente: as 
condições materiais de sua existência circunscrevem o campo de seus possíveis (seu trabalho é muito árduo, 
está cansado demais para seguir uma atividade sindical ou política). Assim, o campo dos possíveis é o alvo em 
direção ao qual o agente supera a sua objetividade. E esse campo, por seu turno, depende estreitamente da 
realidade social e histórica” (SARTRE, Questions de méthode, p. 64). 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 200 : : : 
 

que ele é projeto & práxis, o campo de seus possíveis, mesmo sofrendo o “empuxo do social”, 

“é o alvo em direção ao qual o agente supera a sua situação”. Logo, por mais que este campo 

seja reduzido por conta das condições materiais do sujeito, este não deixa, nem por isso, de 

figurar como movimento pelo qual sua práxis (sua ação no mundo) escapa da objetividade 

dada em direção “ao que ainda não foi” (nadificação do presente rumo ao futuro). O campo 

dos possíveis é delimitado pelas condições materiais, mas essa limitação, por mais extensa 

que seja, não coagula o movimento (de transcendência) do pro-jeto. Aqui parece continuar 

valendo aquela velha definição do homem de EN como ser que falta de... para..., ser que não 

é o que é e é o que não é: “deve-se conceber a possibilidade como duplamente determinada: por 

um lado, no próprio âmago da ação singular, é a presença do futuro como o que falta e o que 

desvela a realidade por essa ausência”; por outro, “é o futuro real e permanente que mantém 

e transforma, incessantemente, a coletividade (...)”16. 

Ora, por mais que os possíveis de um determinado proletário sejam, ao contrário dos 

possíveis de um burguês, limitados, ainda que estes estejam galvanizados pela ideologia 

burguesa, em suma, mesmo que o homem esteja alienado, tudo isso, segundo Sartre, não 

restringe o movimento de nadificação do presente rumo ao futuro, condição sine qua non de 

toda e qualquer práxis. Em CRD, do mesmo modo, a práxis é concebida como “projeto 

organizador ultrapassando condições materiais rumo a um fim e se inscrevendo, pelo 

trabalho, na matéria inorgânica como remanejamento do campo prático e reunificação de 

meios em vista de alcançar o fim”17. Neste escopo, o díptico QM/CRD parece limar as arestas 

de EN (ainda que continue operando, não deixemos de sublinhar, com a ideia ontológica de 

que o para-si, agora práxis, é nadificação rumo ao futuro). Se nas tramas 

ontofenomenológicas o díptico projeto/possível era incondicionado/injustificado, aqui, au 

rebours, ele é mantido, mas lastreado, digamos, pelas condições sociais (que não são senão 

condições de classe). Um exemplo: se ao filho do pequeno-burguês ou do burguês é dada a 

possibilidade de cursar medicina, ao filho do proletário tal possibilidade é-lhe quase que 

totalmente barrada: “qualquer homem define-se, negativamente, pelo conjunto dos possíveis 

que lhe são impossíveis, isto é, por um futuro mais ou menos inacessível”, pois, sendo 

possíveis sociais, estes “são vividos como determinações esquemáticas do futuro individual. 

E o possível mais individual é apenas a interiorização e o enriquecimento de um possível 

social”18. 

Para fortificar a compreensão do modo pelo qual um possível individual é 

atravessado por um possível social e, ao mesmo tempo, para mostrar como o homem, 

enquanto práxis-projeto, é capaz de negar a negação que outros lhe imputam, o autor recorre 

ao caso real de um funcionário da manutenção (homem negro) que rouba um avião e 

atravessa o Canal da Mancha mesmo sem ter nenhuma noção de pilotagem. Enquanto 

homem negro vivendo em uma época na qual estava expressamente proibido aos negros 

fazerem parte do pessoal de voo (o que sinaliza que estes se definiam negativamente como 

sujeitos que não possuíam nenhuma ou quase nenhuma possibilidade de vir a ser pilotos), 

esta proibição, de acordo com Sartre, é um possível social que reflete ipsis litteris o destino de 

sua “raça” e o racismo dos ingleses, mas que, ao tempo, é singularizada por esse homem 

através de seu ato:  

 
16 SARTRE, Questions de méthode, p. 65. 
17 SARTRE, Critique de la raison dialectique, p. 687. 
18 SARTRE, Questions de méthode, p. 65. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 201 : : : 
 

 

Essa proibição torna-se para ele um empobrecimento subjetivo; mas o 

subjetivo supera-se imediatamente na objetividade: esse futuro recusado 

reflete-lhe o destino de sua “raça” e o racismo dos ingleses. A revolta geral 

dos homens de cor contra os colonos expressa-se nele pela recusa singular 

dessa proibição19. 

 

Interiorizando a restrição objetiva de fazer parte do pessoal de voo (restrição 

fomentada pelo racismo dos colonizadores contra os colonos), este homem a (re)exterioriza 

como futuro clandestino, ou seja, como rebelião e escândalo (roubar o avião mesmo sem saber 

pilotá-lo). O que Sartre pretende demonstrar através desse exemplo, em primeiro lugar, é a 

atuação da práxis (mesmo alienada/coagida), isto é, o fato de que “os homens fazem sua 

história” mesmo “em determinado meio que os condiciona”. Assim, em detrimento às 

teorias que afirmam que as condutas sociais são determinações passadas que governam os 

homens tal como uma causa governa seus efeitos, é preciso considerar que a objetividade 

social se apresenta à humanidade como uma perspectiva de futuro que “penetra no coração 

de cada um como uma motivação real de suas condutas”20. A objetividade social “penetra no 

coração de cada um como uma motivação real de suas condutas”, mas não podem ser ditas 

mecânicas, pois são dadas em uma perspectiva de futuro, isto é, de ultrapassagem do dado 

(situação presente) a partir do que ainda não fora dado: o colono, roubando o avião, age a 

partir de uma objetividade social (a proibição de voar oriunda do racismo) que, todavia, é 

ultrapassada em prol de um futuro onde os possíveis dos homens colonizadores são, 

igualmente, possíveis para os colonos (no caso em tela, a possibilidade de ser piloto de avião, 

de integrar o pessoal de voo etc.).  

Destarte, a objetividade social (enquanto horizonte dos possíveis sociais, positivos 

ou negativos) é interiorizada e (re)exteriorizada pelo homem por meio de sua práxis-projeto 

entendida como movimento de ultrapassagem de uma situação a partir do futuro: o homem sartreano 

se caracteriza pela ultrapassagem de uma situação. Enquanto ele é interiorização do exterior 

e (re)exteriorização do interior, a práxis-projeto é passagem do “objetivo ao objetivo pela 

interiorização”, ultrapassagem subjetiva da objetividade rumo à objetividade: o projeto, 

“tensionado entre as condições objetivas do meio e as estruturas objetivas do campo dos 

possíveis, representa em si mesmo a unidade em movimento da subjetividade e da 

objetividade”, destarte, continua o autor, “o subjetivo aparece, então, como um momento 

necessário do processo objetivo”21. E se podemos falar aqui em ultrapassagem do dado 

objetivo, tal postulado está lastreado na concepção ontofenomenológica de EN segundo a 

qual a consciência é “dimensão de ser transfenomenal do sujeito”22, quer dizer, fuga do dado 

fenomenal que ela revela. Do mesmo modo, como o sujeito é ainda liberdade de 

 
19 SARTRE, Questions de méthode, p. 65-66. 
20 SARTRE, Questions de méthode, p. 66. Ou ainda: “Enquanto não tiverem sido estudas as estruturas de futuro 
em determinada sociedade, corre-se necessariamente o risco de não compreender nada a respeito do social” 
(SARTRE, Questions de méthode, p. 66). Este “futurismo” sartreano encontra sua raison d’être, pois o homem, ainda 
aqui, é justamente aquele ser faltante de EN que falta de... para..., movimento de nadificação do passado e do 
presente à luz de um futuro no qual um para-si faltante, enquanto para-si ideal, realizaria o tão desejado Valor 
ou em-si-para-si. 
21 SARTRE, Questions de méthode, p. 66. 
22 SARTRE, L’être et le néant, p. 17. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 202 : : : 
 

transcendência-nadificação do dado (passado/presente) ao não-dado (futuro), suas 

possibilidades, mesmo “sociabilizadas”, não são meras fatalidades sociais que agiriam sobre 

ele de modo mecânico (vide o exemplo do homem que furta o avião).  

Neste prisma, a relação subjetividade-objetividade, interioridade-exterioridade, 

individual-social, singular-universal ganha, na intersecção do existencialismo com o 

materialismo histórico, uma dimensão na qual “o subjetivo retém em si o objetivo que ele 

nega e supera em direção a uma nova objetividade; e esta nova objetividade, enquanto 

objetivação, exterioriza a interioridade do projeto como subjetividade objetivada”, relação que 

significa que “a verdade objetiva do subjetivo objetivado deve ser considerada como a única 

verdade do subjetivo”23. “Subjetividade objetivada” e “verdade objetiva do subjetivo 

objetivado” não indicam senão a existência de um meio (social, econômico, político, cultural, 

familiar etc.) que condiciona os homens, mas que, de modo algum, não é uma força anônima 

que os manipula como se fossem autômatos, pois, a subjetividade, enquanto práxis-projeto, 

é ultrapassagem do objetivo através do processo (pela subjetividade) de interiorização e 

exteriorização interiorizada: a ilusão do determinismo é aqui rechaçada e as possibilidades de 

uma antropologia estrutural e histórica são vislumbradas caso compreendamos que a 

realidade-humana é, insistamos, uma práxis-projeto que se define por seus fins e não somente 

por suas condições: 

 

(...) a estrutura teleológica da atividade apenas pode ser apreendida por meio 

de um projeto que se define a si próprio através de seu objetivo, isto é, através 

de seu futuro e que retorna deste futuro ao presente para esclarecê-lo como 

negação do passado ultrapassado24. 

 

É guiado por esta teleologia que o filósofo francês poderá afirmar, fazendo uso de 

outro exemplo, que uma diminuição do poder de compra do proletário jamais bastaria para 

fomentar nele qualquer ação reivindicadora por aumento salarial: para que esta ação seja 

possível, faz-se necessário que o trabalhador apreenda a objetividade (diminuição de seu 

poder de compra) como realidade vivida por ele, e que por isso mesmo já designará sua 

ultrapassagem “rumo à possibilidade de uma transformação objetiva”25, afinal, o pensamento 

humano, enquanto práxis e momento da práxis, “se caracteriza fundamentalmente como a 

inteligência do novo (como reorganização perpétua do dado em função de atos iluminados 

por seus fins)”26. 

Eis, à luz dos parágrafos anteriores um dos primeiríssimos elementos fundamentais 

da antropologia sartreana: a realidade-humana é uma práxis que, enquanto projeto, designa-a 

como “ser das lonjuras”27, isto é, ultrapassagem da situação dada em prol de um fim (mesmo 

que o agente histórico jamais se reconheça inteiramente em seu ato). Destarte, “somente o 

 
23 SARTRE, Questions de méthode, p. 67. 
24 SARTRE, Critique de la raison dialectique, tome I, p. 160. 
25 SARTRE, Questions de méthode, p. 67. 
26 SARTRE, Critique de la raison dialectique, p. 150. 
27 Assim, o adágio de EN de que o para-si, porque nada de ser, ser que não é o que é e é o que não é, é um “ser 
das lonjuras”, vale igualmente para a práxis: “Com efeito, a característica da ipseidade (selbstheit) é que o homem 
se acha sempre separado do que é por toda espessura de ser que ele não é. O homem se anuncia a si do outro 
lado do mundo, e volta a se interiorizar a partir do horizonte: o homem é ‘um ser das lonjuras’” (SARTRE, 
L’être et le néant, p. 52). 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 203 : : : 
 

projeto, como mediação entre dois momentos da objetividade, pode dar conta da história, 

isto é, da criatividade humana”28. Essa criatividade designa, por sua vez, precisamente a práxis 

como atividade humana, como poder de ultrapassagem de sua situação material e apesar dela, 

logo, recobre o fato de que o homem, mesmo alienado, não deixa de ser um pro-jeto, quer 

dizer, não deixa de interiorizar o exterior e (re)exteriorizá-lo através de um fim ou, em outras 

palavras, que ele interioriza em atitudes as estruturas que lhe foram impostas e as 

(re)exterioriza em práticas: a exteriorização do interior, portanto, deve ser pensada, apesar 

das condições materiais dadas, como um trabalho de ressignificação do dado a partir dos fins 

individuais (que também são, como vimos, sociais) do homem. Ademais, é nesta perspectiva 

de uma alienação, que todavia não dirime a característica ontológica do homem como práxis-

projeto-liberdade, que Sartre supõe que o “homem falso” de Marx, o homem alienado e 

reificado, não deixa de ser uma atividade: contrariamente aos marxistas contemporâneos que 

fazem do homem alienado um objeto submetido a leis mecânicas/causais, Marx, quando fala 

da reificação, “não pretende mostrar que nós nos transformamos em coisas, mas que nós 

somos homens condenados a viver humanamente a condição das coisas materiais”29. 

À medida que a realidade-humana, mesmo alienada (aqui pela divisão capitalista do 

trabalho e pela contra-finalidade do campo prático-inerte), é precisamente uma práxis 

constituinte que interioriza a exterioridade (as condições sociais, culturais, econômicas, 

familiares, etc.) e a (re)exterioriza de modo singular, ou seja, como realidade negada e ao 

mesmo tempo conservada, é imperativo considerar o papel do indivíduo na constituição da 

História: ao invés de concebermos o homem como um objeto, ao contrário de dissolvermos 

sua particularidade na universalidade, devemos compreender que, justamente por ser práxis-

projeto, ele interioriza a miríade das contradições sociais de seu meio de modo a fazer com 

que elas entrem em contato e modifiquem-se umas às outras “na unidade de um mesmo 

projeto e, por isso mesmo, (constituam) uma realidade nova”30. Pontuemos que não se trata 

aqui de simplesmente negar o universal ou reduzir o particular ao geral como fazem os 

marxistas escolásticos, mas de pensá-los em um vai e vem dialético: como estamos lidando 

com uma totalização “que se totaliza sem cessar”, “os fatos particulares não significam nada, 

não são nem verdadeiros e nem falsos enquanto não forem referidos pela mediação de 

diferentes totalidades parciais à totalização em curso”31. Nem universal e nem particular, mas 

universal-particular (ou universal-singular), o indivíduo se constitui por este vai e vem entre 

as determinações do universal (a História) e a maneira como ele as (re)exterioriza através de 

seus fins; daí que o homem, insistamos, está condicionado, mas ultrapasse livremente este 

condicionamento. Contudo, tal ultrapassagem não designa simplesmente que o sujeito o 

supere, pois – e aqui parece haver um rastro da Aufhebung hegeliana – ultrapassar é também 

conservar: a infância é um bom exemplo para elucidar o que queremos explicitar. 

É forçoso convir que o homem, antes de ser adulto, fora uma criança. Quando 

criança, ele recebeu da família, que pertence a uma classe social específica, uma educação que 

finda por constituí-lo (interiorização do exterior): “é neste nível que se encontram os gestos 

aprendidos (gestos burgueses, gestos socialistas) e os papéis contraditórios que nos 

 
28 SARTRE, Questions de méthode, p. 68. 
29 SARTRE, Questions de méthode, p. 70. 
30 SARTRE, Questions de méthode, p. 71. 
31 SARTRE, Questions de méthode, p. 30. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 204 : : : 
 

comprimem e nos dilaceram (...)”32. Nada obstante, como somos práxis-projeto, 

(re)exteriorizamos os gestos e os papéis contraditórios, e neste nível “encontram-se os 

vestígios que foram deixados pelas nossas primeiras revoltas, nossas tentativas desesperadas 

para superar uma realidade que sufoca, e os desvios, as distorções daí resultantes”33. Da 

interiorização dos gestos e dos papéis contraditórios à sua (re)exteriorização enquanto 

“esforço desajeitado” para nos livrar deles (e Sartre supõe este esforço porque concebe o 

sujeito como práxis-projeto, mesmo que alienado), constitui-se o caráter que é ultrapassagem 

da condição familiar e, ao mesmo tempo, sua conservação: 

 

(...) nós pensaremos com esses desvios originais, agiremos com esses gestos 

aprendidos e que pretendemos recusar (...), [pois], projetando-nos em direção 

ao nosso possível para escapar das contradições de nossa existência, 

acabamos por desvelá-las na medida em que se revelam em nossa própria 

ação, embora esta seja mais rica do que elas e nos leve a ter acesso a um 

mundo social em que novas contradições nos conduzirão a novas condutas. 

Assim, podemos dizer, a uma só vez, que ultrapassamos sem cessar a nossa 

classe e que, por essa mesma ultrapassagem, nossa realidade de classe se 

manifesta34. 

 

Desse fragmento supracitado, compreendemos o que Sartre quis esclarecer ao 

afirmar que “o subjetivo retém em si o objetivo que ele nega e ultrapassa em direção a uma 

nova objetividade” que exterioriza a interioridade do projeto como subjetividade objetivada; 

a ultrapassagem de uma situação social qualquer é negada e conservada: ultrapassar uma 

situação envolve, caso estejamos interpretando corretamente o pensamento do filósofo, a 

conflagração de um “alargamento” do mundo social, uma vez que nós o interiorizamos e o 

(re)exteriorizamos como “mundo social em que novas contradições nos conduzirão a novas 

condutas”. Como o da práxis-projeto é negação e conservação do dado (que fora 

interiorizado e depois (re)exteriorizado) – ao ultrapassarmos a nossa classe nós a 

manifestamos –, “a realização do possível conduz necessariamente à produção de um objeto 

ou de um evento no mundo social”35 que, todavia, é conservado. Da ultrapassagem-

conservação, depreendemos, em um nível mais profundo, o porquê de estar errado conceber 

uma condição (aquela tal condição material de partida que nos condiciona) suscetível de ser 

sofrida passivamente. Ora, o “alargamento” do mundo social ou “enriquecimento de um 

possível social”, designa pontualmente a liberdade do sujeito e, do mesmo modo, o 

movimento dialético da práxis-projeto que é criação e invenção em detrimento às condições 

materiais/sociais/culturais/familiares de partida: a práxis-projeto, ao contrário de uma 

filosofia mecanicista que a elucidaria como mera reprodução do dado, é superação-

conservação do dado: “os termos da contradição superada não podem dar conta da própria 

superação, nem da síntese ulterior: pelo contrário, é esta que os ilumina e permite 

compreendê-los”36.  

 
32 SARTRE, Questions de méthode, p. 68. 
33 SARTRE, Questions de méthode, p. 68. 
34 SARTRE, Questions de méthode, p. 68-69. 
35 SARTRE, Questions de méthode, p. 69. 
36 SARTRE, Questions de méthode, p. 95. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 205 : : : 
 

Diante desta “ideia essencial” que modaliza a relação entre subjetividade e 

objetividade ou a interiorização do exterior e a exteriorização do interior, o meio (condição 

material de partida) é vivido como realidade objetiva através da subjetividade objetivada. 

Enquanto práxis-projeto, cada indivíduo, a partir de seu projeto, faz com que os diversos 

momentos da realidade social modifiquem-se uns aos outros (na unidade de um mesmo 

projeto) e constituam uma realidade nova (nova aqui no sentido de uma singularização das 

contradições da sociedade e da família na qual está inserido). 

 

III 

 

Até aqui, vimos que o homem é uma práxis-projeto que ultrapassa (e conserva) o 

dado através de possíveis que são sociais e, ao mesmo tempo, individuais. Pois bem, cabe, em 

vista disso, a seguinte problematização: Sartre mantém a teleologia de L’être et le néant e tal 

manutenção vem acompanhada da definição ontofenomenológica da consciência como 

movimento de transcendência para fora de si mesma rumo ao X transcendente, ou, como 

dissemos, fuga do dado fenomenal que ela revela. Insistir na práxis-projeto como totalização 

da História é revelador de que para o filósofo importa “sublinhar que enquanto os 

fenômenos que estuda a antropologia são ‘humanos’, eles remetem a um momento 

transfenomenal que é aquela da consciência concebida como ultrapassagem do dado”37. Que 

a práxis (versão ‘marxianizada’ do para-si de EN) seja ultrapassagem do dado, fuga do dado 

fenomenal que ela revela, tudo bem; mas como, dentro dos quadros desta filosofia da 

transcendência, falar em conservação e interiorização do exterior? Esta dialética de 

ultrapassagem subjetiva da objetividade rumo à objetividade através da interiorização do 

exterior e (re)exteriorização do interior é eminentemente contraditória com o modus operandi 

fenomenológico da consciência: ora, se a condição para que haja um dado é que consciência 

seja uma perpétua fuga ao dado, como, então, poderia ela interiorizar esse dado, mesmo que 

seja para ‘ultrapassá-lo’ em seguida?”38. Se a consciência, convertida em práxis, é 

interiorização do dado, então não podemos pensá-la senão como um receptáculo, como 

detentora de uma interioridade que, precisamente, “Une idée fondamentale de Husserl: 

l’intentionnalité” designava como sendo da ordem daquelas velhas filosofias alimentares39 e 

da vida interior.  

A nova terminologia sartreana para descrever a atividade da práxis, na urgência de 

uma aproximação com o marxismo, finda, ao que parece, nesta ideia de uma interioridade 

eminentemente contraditória à inspiração fenomenológica de sua filosofia. Se, como explicita 

QM, “o mundo está fora: não é a linguagem nem a cultura que estão no indivíduo (...), mas 

o indivíduo que está na cultura e na linguagem”40, como, diante deste movimento de 

transcendência da consciência, falar em interiorização do dado? Se o homem “desvela e 

determina sua situação, transcendendo-a para objetivar-se”41, se ele é precisamente essa 

transcendência-desvelamento de sua situação como então ele poderia interiorizá-la? Se a 

consciência está no mundo e não o mundo na consciência, uma interiorização do exterior é, 

 
37 HUGLO, Sartre: Questions de méthode, p. 38. 
38 HUGLO, Sartre: Questions de méthode, p. 44. 
39 SARTRE, “Une idée fondamentale de la phénoménologie de Husserl: l’intentionnalité”, p. 29. 
40 SARTRE, Questions de méthode, p. 72. 
41 SARTRE, Questions de méthode, p. 95. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 206 : : : 
 

ao que tudo parece indicar, uma antinomia... Como também indaga Stal, “como a interiorização 

poderia ser operada por um sujeito que foi privado de toda vida interior?”42. Pois bem, se a 

interioridade é, digamos, uma internalização do meio exterior ou, como dirá Sartre em L’Idiot 

de la famille (1971), “determinação original (...) que nada mais é inicialmente do que a 

interiorização familiar em uma situação objetiva que a condiciona, de fora e desde antes de sua 

concepção, como singularidade”43, ficamos sem compreender como este simples retorno 

tópico do fora ao dentro e do dentro ao fora não sinalizaria um tipo de substancialização do 

sujeito ao instituir uma vida interior. 

Além disso, e não deixemos de pontuar, a interiorização do dado social e sua 

(re)exteriorização, em alguma medida, é descrita de modo a afirmar que a práxis, apesar de 

alienada, pode superar as condições materiais dadas ao internalizá-las (não sabemos como, 

pois, repitamos, tal internalização é no mínimo estranha a um sujeito que, por ser movimento 

constante de transcendência, fora despojado de qualquer ‘vida interior’) e (re)externalizá-las 

como ruptura, de modo que parece que lidamos aqui com pressupostos ontológicos avessos 

ao materialismo: ora, se a práxis, (re)exteriorizando as condições anteriores pode, neste 

processo, ultrapassá-las, isso não significaria, implicitamente, que tal ultrapassagem, ensejada 

pelo futuro imaginário (ou práxis imaginária, como veremos), é o momento imaterial da práxis 

material? Se assim for, forçoso será convir que nós nos encontramos diante de uma 

perspectiva espiritualista “que opõe as causas materiais às causas finais, dando a estas uma 

preeminência sobre as primeiras”44. 

Tal perspectiva parece ser acentuada quando o filósofo, perscrutando sua definição 

de projeto, explicita que este “(...) deve necessariamente atravessar o campo das possibilidades 

instrumentais”45 que definem uma sociedade dada. O exemplo escolhido para explicar este 

atravessamento, enquanto ultrapassagem ou interiorização do exterior e sua 

(re)exteriorização como projeto individual, é aquele da cultura: em primeiro lugar, faz-se 

necessário compreender que um projeto ideológico possui como objetivo a modificação de 

uma situação de base através de uma tomada de consciência de suas contradições: “Nascido 

de um conflito singular que expressa a universalidade da classe e da condição, ele visa superá-

lo para desvelá-lo, desvelá-lo para manifestá-lo a todos e manifestá-lo para resolvê-lo”46. 

Porém, diante deste procedimento – desvelamento/manifestação/resolução – interpõe-se o 

campo restrito e definido dos instrumentos culturais e da linguagem; nesta toada quando o 

ideólogo fala, ele diz mais e “uma coisa diferente do que deseja dizer, a época rouba-lhe seu 

pensamento; tergiversa incessantemente e, por fim, a ideia expressa é um desvio profundo, 

deixou-se levar pela mistificação das palavras”47. O ‘sadismo’ de Sade, por exemplo, é uma 

tentativa para reafirmar seus valores feudais diante do declínio do feudalismo. Nesta 

investida, o aristocrata quer fazer valer a ideia de que a lei da Natureza é a lei do mais forte, 

mas tal operação esbarra no fato de que a Natureza, para qualquer homem daquele período, 

 
42 STAL, La philosophie de Sartre. Essai d’analyse critique, p. 174. 
43 SARTRE, L’Idiot de la Famille, tome I, p. 61. 
44 HUGLO, Sartre: Questions de méthode, p. 47. Segue o comentador: “(...) podemos pensar aqui em Bergson e na 
noção de elã vital pela qual ele quer ultrapassar a antítese do mecanicismo e do finalismo para dar conta da 
evolução da vida, elã vital definido como um ato indivisível e criador. Não é assim que Sartre definia o projeto?” 
(ibid., p. 47-48). 
45 SARTRE, Questions de méthode, p. 74, grifo nosso. 
46 SARTRE, Questions de méthode, p. 74. 
47 SARTRE, Questions de méthode, p. 74. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 207 : : : 
 

é boa: “Assim, todo o sistema vai extraviar-se: uma vez que o assassínio e a tortura limitam-

se a imitar a Natureza é porque os piores crimes são bons e as mais belas virtudes são más”48. 

Nesse mesmo momento, este aristocrata é atraído pelas ideias revolucionárias e experimenta 

a contradição de todos os nobres que iniciaram, desde 1789, o que ficou conhecido como ‘a 

revolução aristocrática’: a partir da sua concepção de Natureza, ele reivindica a liberdade (que 

seria liberdade para matar) e a comunicação entre os homens (quando, de fato, busca 

manifestar sua experiência da não-comunicação); aristocrata desviado pelo universal, pela 

racionalidade e pela igualdade – conceitos-chave de sua época –, é através deles que, “com 

toda a dificuldade, tentará pensar a si mesmo. Daí resultará esta ideologia aberrante: a única 

relação de pessoa a pessoa é a que liga o carrasco à sua vítima”, sendo esta concepção, “ao 

mesmo tempo, a busca da comunicação através dos conflitos e a afirmação desviada da não- 

comunicação absoluta. É a partir daí que se edifica uma ‘obra monstruosa’, que ao contrário 

das classificações apressadas que veem nela os vestígios finais do pensamento aristocrático-

feudal, expressa, na verdade, uma “reivindicação de solitário apanhada de relance e 

transformada pela ideologia universalista dos revolucionários” (SARTRE, 1972, p. 76).  

Trata-se aqui, mais uma vez, de mostrar a identidade ontológica entre vida singular e 

história universal ou, se se quer, como o indivíduo faz a história enquanto é feito por ela, de 

que maneira ele a interioriza e a (re)exterioriza através de um projeto que atravessa o campo 

de possibilidades instrumentais. Todavia, e esta é a questão, se o indivíduo ‘faz corpo’ com 

o campo de possibilidades instrumentais, ou seja, se ele é orientado por ele, designar esta 

relação como um ‘atravessamento’ não implicaria, ao que parece, uma dualidade fundamental 

entre a práxis e tal campo? Nestes termos, “não estamos reestabelecendo sub-repticiamente 

um dualismo espiritualista, na exata medida em que nos proclamamos materialistas?”49. 

Afirmar que a práxis-projeto atravessa o campo das possibilidades instrumentais, sendo este 

atravessamento uma ultrapassagem, é proclamar, ao mesmo tempo, a primazia da práxis em 

detrimento às condições culturais/materiais e uma dualidade fundamental entre ambas. 

Sartre afirmara, como vimos há pouco, que o ideólogo, quando fala/escreve, diz mais e ‘uma 

coisa diferente do que deseja dizer’, assim, em um campo cultural dado, “as palavras, os tipos 

de raciocínio, os métodos são apenas em número limitado (...), cada vocábulo fornece 

consigo a significação profunda que a época inteira lhe deu”50. O que nosso autor pretende 

descortinar aqui é como o indivíduo, porque práxis-projeto, ultrapassa-conserva, leia-se, 

interioriza e (re)exterioriza a linguagem, como ele interioriza e (re)exterioriza a cultura na 

qual vive e, por este processo, é capaz de ultrapassá-la. Todavia, declarando que “entre o 

simples desvelamento e a manifestação pública interpõe-se o campo restrito e definido dos 

instrumentos culturais e da linguagem”51, o filósofo, ainda na esteira das considerações de 

Huglo, deslizaria para uma posição espiritualista pela qual: 

 

(...) opomos o desvelamento privado e sua manifestação pública e linguística. 

O desvelamento tem por princípio a consciência na medida em que sua 

manifestação tem por princípio a linguagem. Que os dois sejam por princípio 

 
48 SARTRE, Questions de méthode, p. 76. 
49 HUGLO, Sartre: Questions de méthode, p. 47. 
50 SARTRE, Questions de méthode, p. 75. 
51 SARTRE, Questions de méthode, p. 75. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 208 : : : 
 

distintos é mostrado evidentemente na afirmação segundo a qual a linguagem 

‘se interpõe’ entre o desvelamento e a manifestação52. 

 

O objetivo de Sartre, ao que nos parece, é indicar que a linguagem é da ordem do 

prático-inerte, mas que o agente, porque práxis-projeto, ultrapassa o dado rumo ao não dado 

de modo a produzir um enriquecimento do social (afinal, o possível individual não passa da 

interiorização e enriquecimento de um possível social). O exemplo acerca do Marquês de 

Sade vai pontualmente nessa direção: o aristocrata-escritor está numa situação cultural na 

qual a ideia de Natureza designa o Bem, mas, diante do desmoronamento do feudalismo, ele 

“transforma” essa Natureza na leia do mais forte para autorizar a sua violência (ou a maneira 

como ele se apropria da “revolução aristocrática” para afirmar a liberdade de matar e a não-

comunicação). Sobremaneira,  

 

Um sistema é um homem alienado que quer ultrapassar sua alienação e se 

embaraça em palavras alienadas, é uma tomada de consciência que se 

encontra desviada por seus próprios instrumentos e que a cultura transforma 

em Weltanschauung particular. E é, ao mesmo tempo, uma luta do pensamento 

contra seus instrumentos sociais, um esforço para dirigi-los, esvaziá-los do 

que têm em excesso e restringi-los a se limitar a expressá-lo a ele próprio.53 

 

O “deslize” sartreano no espiritualismo estaria precisamente na separação que parece 

ser instituída entre a práxis e a matéria (neste caso, representada aqui pela linguagem) ao 

afirmar que aquela, enquanto projeto, deve atravessar o campo das possibilidades 

instrumentais; voltamos, novamente, à denegação do materialismo à força da denegação 

sartreana do determinismo: a consciência, como momento da ultrapassagem, é o momento 

imaterial da práxis real. Buscando dar novamente ao homem o seu “poder de ultrapassagem 

pelo trabalho e pela ação”54, Sartre opera com uma subjetividade (mesmo sendo descrita 

como subjetividade objetiva) “que estaria em relação à objetividade histórica como a vida 

bergsoniana em relação à matéria; Bergson define a vida como ‘a consciência lançada através 

da matéria’; Sartre escreve que o ‘projeto deve (...) atravessar o campo das possibilidades 

instrumentais’”55. Ao querer realizar a síntese (que para Sartre sempre existiu) entre o 

existencialismo (estruturado na ontologia fenomenológica) e o marxismo, nosso Autor 

resvala, à contrecœur, nesta espécie de espiritualismo pontuado por nós a partir da letra crítica 

de Huglo; espiritualismo que tem como cerne a transparência pura de uma práxis56 que 

atravessa o campo das possibilidades instrumentais orientada por um movimento imaterial 

através do qual o dado (objeto ou matéria, como se queira) é aclimatado (leia-se significado) 

pelo não ser futuro. E é pontualmente nesta ótica que a inteligibilidade dialética da práxis 

singular repousará  

 

 
52 HUGLO, Sartre: Questions de méthode, p. 47. 
53 SARTRE, Questions de méthode, p. 76. 
54 SARTRE, Questions de méthode, p. 68. 
55 HUGLO, Sartre: Questions de méthode, p. 48. 
56 “(...) o agente histórico é transparente a si, como unidade unificadora de si mesmo e de seu meio” (SARTRE, 
1972, p. 150). 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 209 : : : 
 

(...) sob a inteligibilidade de toda determinação nova de uma totalidade 

prática, enquanto esta determinação não é senão a manutenção e a 

ultrapassagem totalizadora de todas as determinações anteriores, na medida 

em que essa ultrapassagem e essa conservação são esclarecidas por uma 

totalidade a ser realizada.57 

 

Traduzamos: a práxis atravessa (conservando e ultrapassando, interiorizando e 

(re)exteriorizando) o campo das possibilidades instrumentais à luz de um não ser futuro 

(projeto, fins), pois, “o pensamento humano (à medida que é práxis e momento da práxis) se 

caracteriza fundamentalmente como a inteligência do novo (como reorganização perpétua 

do dado em função de atos iluminados por seus fins)”58; alegação que, ademais, lembra muito 

certa passagem de EN segundo a qual “não há estado de fato – satisfatório ou não – senão 

através da potência nadificadora do para-si”59.  

Para Pierre Bourdieu em Le sens pratique (1980), uma tal antinomia (a da interiorização 

e da (re)exteriorização) está precisamente na manutenção do subjetivismo e do consequente 

“dualismo rigoroso” entre o ser-para-si e o ser-em-si, dualismo que deságua fatalmente em 

um discurso dialético somente aparente. Conforme interpreta o sociólogo francês, este 

dualismo, resquício de L’être et le néant, encontrar-se-ia também em QM/CRD a partir da 

insistência sartreana em uma subjetividade que é “transparência pura do sujeito” em 

detrimento à “opacidade mineral da coisa”60. Noutras palavras, Bourdieu ataca o télos mesmo 

da filosofia de Sartre: seu nominalismo dialético, sinônimo indelével de um subjetivismo no 

qual jaz uma “repugnância visceral” da objetividade e de qualquer teoria que não pontue a 

primazia da práxis individual, Razão constituinte, sobre a História, Razão constituída. Assim, 

em nome desse nominalismo, que não passaria senão de uma (re)atualização da liberdade 

autárquica do para-si de EN, Sartre, como o Deus cartesiano que fora “investido da tarefa 

continuamente recomeçada de criar ex nihilo, por um livre decreto de sua vontade, um mundo 

que não encerra em si mesmo o poder de subsistir”, é conduzido, segue o sociólogo, “a dar 

à iniciativa absoluta dos ‘agentes históricos’, individuais ou coletivos (...), a tarefa indefinida 

de arrancar o todo social, ou a classe, à inercia do prático-inerte”61. Para tanto, revisitemos 

os exemplos sartreanos da diminuição do poder de compra e do colonizado que rouba o 

avião. 

De acordo com o primeiro exemplo, a diminuição do poder de compra, por si 

mesma, jamais provocaria qualquer ação reivindicadora por parte dos trabalhadores se não 

fosse sentida por eles, quer dizer, caso não fosse interiorizada e (re)exteriorizada por cada 

um a partir de seus possíveis e fins (próprios e sociais). Mas um tal pressuposto não reifica a 

diminuição do poder de compra ao fazer dele um mero tipo de conatus que ‘provoca’ ações 

reivindicativas? Ao mesmo tempo, Sartre faz dela – a diminuição do poder de compra – uma 

 
57 SARTRE, Critique de la raison dialectique, tome I, p. 150. 
58 SARTRE, Critique de la raison dialectique, tome I, p. 150. 
59 SARTRE, L’être et le néant, p. 480. A práxis, enquanto projeto, é a um só tempo ultrapassagem, desvelamento 
e determinação, definição que revela “que Sartre, apesar da aproximação que ele, neste ínterim, realizou em 
relação ao materialismo histórico e dialético, não conseguiu se desfazer completamente do domínio da 
ontologia fenomenológica da primeira fase de seu pensamento (L’être et le néant), e cujo núcleo é 
incontestavelmente uma filosofia do ‘ser-projeto’ constituindo-se no mundo, agindo enquanto indivíduo em e 
por sua liberdade absoluta” (MÜNSTER, 2017, p. 161). 
60 BOURDIEU, Le sens pratique, p. 73. 
61 BOURDIEU, Le sens pratique, p. 75-76. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 210 : : : 
 

“entidade irreal (ainda que seja dita material) que somente teria realidade e eficiência seja 

‘sentida’”62. Já no segundo exemplo e sempre em nome de um nominalismo dialético 

coordenado pela ideia de práxis-projeto que interioriza e (re)exterioriza o social de modo a 

enriquecê-lo (leia-se superá-lo), Sartre presume que exista uma ‘revolta geral’ que se 

exprimiria sob uma forma singular – (re)exteriorizada – no indivíduo: contudo, o homem 

singular que age “pode pensar seu próprio comportamento sob o predicado geral de ‘revolta 

dos homens negros’, mas isso não significa de nenhuma maneira que exista uma ‘revolta 

geral’ que se exprime nele sob uma forma singular”63. 

Destes dois exemplos, depreendemos precisamente o que Bourdieu parece também, 

a seu modo, contestar: os ares da consciência pura, e agora fantasiada de práxis, que Sartre 

respira64, ou, dito de outro modo, a insistência de uma consciência/práxis-projeto que, 

orientada pelos fins que lhe são próprios, oscila indefinidamente entre o para-si e o em-si ou 

entre a práxis e a materialidade: aventurando-se na empreitada de fazer com que sua ontologia 

fenomenológica (sob a designação de uma ideologia da existência) não seja incompatível com 

o marxismo, melhor, que ela seja a possibilidade de regeneração deste, o filósofo parte para 

uma teorização das relações entre os agentes (práxis individuais) e as condições objetivas (ou 

as estruturas sociais que são culturais, políticas, econômicas etc.) que, contra o objetivismo 

que submete as liberdades individuais e as vontades a um determinismo exterior e mecânico, 

propala, na verdade, 

 

(...) uma visão subjetivista e finalista que substitui os antecedentes da 

explicação causal pelos fins futuros do projeto e da ação intencional ou, caso 

se queira, a esperança dos benefícios que virão. É por isso que a teoria dita 

do ‘ator racional’ oscila entre o ultrassubjetivismo finalista da consciência 

‘sem inércia’ que recria, a cada momento, o sentido do mundo e que não pode 

encontrar a continuidade e a constância senão na fidelidade a si mesma pela 

qual ‘se une a si mesma’ à maneira de Ulisses diante das Sereias, e o 

determinismo intelectual que, ainda que muitas vezes se defina contra ele, não 

está de fato separado senão por alguns efeitos de linguagem de um 

determinismo mecanicista que reduz a ação a uma reação mecânica às 

determinações mecânicas e os agentes econômicos às partículas 

indiscerníveis submetidas às leis de um equilíbrio mecânico: com efeito, fazer 

com que a escolha dependa, por um lado, das pressões estruturais (técnicas, 

econômicas ou jurídicas) que delimitam o conjunto das ações possíveis e, por 

outro lado, de preferências supostamente universais e conscientes – ou 

submetidas aos princípios universais –, é não deixar aos agentes, pressionados 

 
62 HUGLO, Sartre: Questions de méthode, p. 40. 
63 HUGLO, Sartre: Questions de méthode, p. 41. 
64 Sartre, na interpretação de Bourdieu (1980, p. 73) “rejeita com repugnância visceral ‘essas realidades 
gelatinosas e vagamente obcecadas por uma consciência supraindividual que um organicismo vergonhoso ainda 
procura encontrar, contra qualquer probabilidade, nesse campo rude, complexo, mas separado da atividade 
passiva em que há organismos individuais e realidades materiais inorgânicas’; e que não abre qualquer espaço a 
tudo o que, tanto do lado das coisas do mundo quanto do lado dos agentes, poderia turvar o limite que seu 
dualismo rigoroso pretende manter entre a transparência pura do sujeito e a opacidade mineral da coisa. O 
mundo social, lugar desses compromissos ‘bastardos’ entre a coisa e o sentido que definem o ‘sentido objetivo’ 
como sentido feito coisa e as disposições como sentido feito corpo, constitui um verdadeiro desafio para quem 
não respira senão no universo puro da consciência e da ‘práxis’”. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 211 : : : 
 

pela evidência das razões e pela necessidade lógica do ‘cálculo racional’, outra 

liberdade senão a adesão ao verdadeiro – ou seja, às possibilidades objetivas 

– ou o erro do pensamento subjetivo, ou seja, limitado e parcial65. 

 

Este “determinismo intelectual”, que na verdade é um determinismo mecanicista que 

reduz a ação e os indivíduos, ei-lo precisamente em operação quando Sartre, como pontuara 

Huglo, reifica a diminuição do poder de compra (fazendo dela uma espécie de conatus que 

provoca as ações reivindicativas) ao mesmo tempo em que faz dela uma “entidade irreal” 

que só adquire realidade e eficácia por meio de agentes que devem vivê-la através de suas 

práxis-projeto (que é necessariamente interiorização e (re)exteriorização do dado, quer dizer, 

ultrapassagem). Se, diante deste quiprocó, pode-se afirmar que Sartre reifica o geral quando 

ele define a ‘particularidade irredutível’ dos indivíduos em sua ‘maneira de viver a 

universalidade’”66, Bourdieu, ainda mais crítico67, chama a atenção para o fato de que este 

‘determinismo intelectual’ sartreano é sinônimo de uma postura intelectual que, ao contrário 

da postura objetivista que universaliza a relação erudita com o objeto da ciência, parte de um 

subjetivismo que “universaliza a experiência que o sujeito do discurso erudito faz de si mesmo 

como sujeito”68. Noutras palavras, o filósofo, ao pontuar a preeminência das práxis 

individuais como liberdades irredutíveis, mesmo que alienadas (apesar das condições 

materiais de partida), transpõe para o terreno da teoria uma visão particular que ele detém de 

si mesmo como agente plenamente livre; tratar-se-ia, por conseguinte, de uma visão de 

mundo (Weltanschauung, como diriam os alemães). 

Se esta nova terminologia soa incompatível com a intuição primeira da filosofia de 

Sartre, ou seja, com o corolário fenomenológico segundo o qual a consciência é movimento 

de transcendência rumo ao X qualquer, assim desarmando conceitualmente as velhas 

filosofias da representação (o objeto na consciência), tal incompatibilidade, talvez, adviria da 

possível desconformidade entre o modus operandi da fenomenologia e aquele do materialismo 

 
65 BOURDIEU, Le sens pratique, p. 77-78. 
66 HUGLO, Sartre: Questions de méthode, p. 40. 
67 Façamos observar que o sociólogo, na referida obra, busca fundamentar a objetividade da prática para além 
do objetivismo e do subjetivismo; daí que ele empreenda uma “crítica da razão teórica” pela qual subordinará 
a prática científica “a um conhecimento do ‘sujeito do conhecimento’, conhecimento essencialmente crítico dos 
limites inerentes a qualquer conhecimento teórico, tanto subjetivista quanto objetivista, que teria todas as 
aparências de uma teoria negativa, não fossem os efeitos propriamente científicos que ela produz ao obrigar que 
se questionem as perguntas ocultadas por todo conhecimento erudito” (BOURDIEU, 1980, p. 46). En résumé, 
Bourdieu, a partir desta objetividade da prática (ou teoria da prática, sobretudo do 
sociólogo/etnólogo/antropólogo), objetividade que deve levar em consideração, entre outras coisas, a distância 
social (diferenças de classe) que separa o observador de seu objeto, realizará uma “reflexão crítica sobre os 
limites do entendimento erudito”, não com a finalidade de desacreditar tal conhecimento, mas buscando 
“fundá-lo completamente ao libertá-lo dos vieses que lhe impõem as condições epistemológicas e sociais de 
sua produção” para, nesta lida, “revelar a teoria da prática que o conhecimento erudito engaja implicitamente e 
tornar assim possível um verdadeiro conhecimento erudito da prática e do modo de conhecimento prático” 
(BOURDIEU, 1980, p. 47). N’outras palavras, tratar-se-á, em Le sens pratique, de realizar uma análise da lógica 
e das condições sociais de possibilidade do conhecimento erudito e das práticas que ele engaja implicitamente 
(o que exige, em contrapartida, uma análise da lógica do conhecimento prático): “o não analisado de toda análise 
erudita (tanto subjetivista quanto objetivista) é a relação subjetiva do erudito com o mundo social e a relação 
(social) objetiva que essa relação supõe” (BOURDIEU, 1980, p. 49). Tudo isso é muito interessante e encontra 
certa ressonância, como veremos no correr de nossas investigações, com a tentativa sartreana de fundamentação 
de uma antropologia histórica e estrutural balizada pela compreensão e pela ideia de que o interrogador, a 
interrogação e o interrogado, são uma coisa só. 
68 BOURDIEU, Le sens pratique, p. 77. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 212 : : : 
 

histórico: para “forçar” a fenomenologia como “sistema parasitário que vive à margem do 

Saber ao qual, de início, se opôs e ao qual, hoje, tenta integrar-se”69 (ao marxismo), o filósofo 

francês elabora um arcabouço teórico (o processo de interiorização/(re)exteriorização) que 

o força a ignorar aquilo mesmo que havia sido sua pedra filosófica fundamental, a saber, a 

consciência como pura translucidez vazia, leia-se recusa de qualquer interioridade substancial 

por ser justamente um movimento de transcendência rumo ao X transcendente...  

 Quanto ao projeto (que aqui, como em EN, também parece ser projeto de ser70, e isso 

apesar do invólucro social que o aclimata agora), este parece ser reivindicado exclusivamente 

em nome do velho habitus filosófico sartreano que postula, apesar dos condicionamentos 

materiais e da alienação, uma liberdade que, sendo práxis, é capaz de ultrapassar o dado (o 

exemplo do aviador é elucidativo de como Sartre busca ratificar a liberdade): em outros 

termos, a liberdade permanece sempre a priori. Ora, se a práxis-projeto é “desvelamento do 

campo perceptivo e prático através do fim, isto é, pelo não ser futuro”71, negação da situação 

definida em nome de uma situação que não existe72, temos aqui uma clara propensão ao 

futuro (o que chamaremos de futurismo sartreano) que parece fomentar uma “antropologia 

imaginária”.  

Se o agente (bem como suas ações) é eminentemente uma práxis-projeto que nadifica 

o dado a partir do futuro, se o dado presente, tal como nos anos 1943, não tem sentido73 (ou, 

 
69 SARTRE, Questions de méthode, p. 18. 
70 O em-si-para-si, enquanto síntese ideal da plenitude de ser do em-si (identidade maciça) e da liberdade do 
para-si (liberdade que, como vimos, somente pode figurar como o ser de um ser que, em seu ser, é nada de ser), 
representa o ideal de ser Deus: “pode-se dizer, assim, que o que torna mais compreensível o projeto 
fundamental da realidade-humana é afirmar que o homem é o ser que projeta ser Deus”, logo, “Deus, valor e 
objetivo supremo da transcendência, representa o limite permanente a partir do qual o homem se faz anunciar 
o que ele é. Ser homem é propender/tender a ser Deus; ou, se se prefere, o homem é fundamentalmente desejo de ser 
Deus” (SARTRE, 2010a, p. 612, grifo nosso). 
71 SARTRE, Critique de la raison dialectique, p. 176. 
72 Cf. SARTRE, Conferência de Araraquara, p. 82. 
73 Na ontologia fenomenológica dos anos 1943, bem como soa ocorrer aqui, o filósofo argumenta que a ação 
(o agir) somente pode existir a partir do momento em que a consciência reconhece no mundo uma falta objetiva 
ou uma negatividade: em regime de EN, o proletariado somente reconhecerá sua exploração a partir do momento 
em que se retirar do mundo (do ser) para abordar o terreno do não-ser, isto é, a partir do momento em que 
visar sua situação como situação na qual faltam melhores condições de trabalho e salário. Ora, uma tal revelação 
de uma falta objetiva no mundo somente é possível ao operarmos, segundo o filósofo, duas nadificações 
sobrepostas: projetar modificar a situação atual significa que esta situação aparecerá ao trabalhador como 
intolerável a partir do momento em que este trabalhador recuar em relação a esta situação e posicionar um 
estado ideal de coisas como puro nada presente e, ao mesmo tempo, posicionar a situação atual como nada em 
relação a este estado ideal de coisas; dessa dupla nadificação, o trabalhador conceberá uma felicidade ligada à 
sua classe como puro possível (isto é, como um certo nada em relação à sua situação presente) e voltar-se-á à 
situação presente esclarecendo-a à luz desse possível e para nadificá-la declarando sua infelicidade. Dessa 
operação nadificadora, é possível depreender o modus operandi da ação da consciência (ou seja, de sua liberdade) 
através de seus possíveis: não são as condições deploráveis de vida que conduziriam o operário a revoltar-se, 
mas, sim, a antecipação, via nadificação da situação atual, de um futuro-melhor-possível – futuro posto como 
um nada presente - que fará com que ele viva a sua situação atual como deplorável e o conduza à revolta, revolta 
que, finalmente, será ensejo para uma possível revolução. Assim, “do ponto de vista da consciência agente, o 
motivo aparece ao mesmo tempo em que o fim visado e não poderia determiná-lo” (LAPIERRE, 2015, p. 141); 
n’outras palavras, nenhum estado de fato (estrutura política, estrutura econômica ou estado psicológico) poderia 
motivar, por si mesmo, a realização de um ato, e isso porque o estado de fato, enquanto puro ser, não poderia 
deixar entrever, por si mesmo, o não-ser. Trata-se, nesse sentido, de mostrar que o estado de fato, aqui, no caso 
em tela, a miséria do trabalhador, não pode ser compreendida sozinha (isto é, sem ser significado pela realidade-
humana) como propulsora de uma força revolucionária a não ser que ela seja retomada e assumido pela 
consciência deste trabalhador como sua miséria; só haverá mudança se este estado de fato for retomado como 
situação que deve mudar. Assim, toda ação possui como sua condição sine qua non a descoberta de um estado 
de coisas como falta de... (como negatividade) e a constituição desse estado de coisas considerado em sistema 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 213 : : : 
 

para falar como Huglo, é uma entidade irreal) a não ser quando “traduzido”, “decodificado” 

pelo projeto que está ordenado pelo futuro (a práxis que se esclarece através de sua totalização 

futura), como, de fato, pressupor que o dado (neste caso, as condições materiais 

condicionantes presentes) exerça um papel efetivo e não seja tão somente uma entidade 

irreal? Se o homem sartreano é projeto e se o projeto designa precisamente a significação do 

presente a partir do futuro, tudo se passa como se este homem vivesse em um mundo que 

só adquire sentido a partir de seus possíveis, isto é, em um mundo cuja significação presente 

está depositada em uma expectativa futura, portanto, em uma situação que não existe, algo 

que, como dissemos mais acima, opõe uma tese espiritualista à tese materialista da qual nosso 

autor quer fazer-se o porta-voz. 

Assim, parece que não saímos da constatação fenomenológica outrora estabelecida 

em L’Imaginaire (1940)74 segundo a qual “todo imaginário aparece ‘sob fundo de mundo’, 

mas, reciprocamente, toda apreensão do real como mundo implica uma ultrapassagem velada 

em direção ao imaginário”75. Se, para voltarmos ao exemplo da diminuição do poder de compra 

dos operários, não é a diminuição do poder de compra por si que enseja a revolta, mas o fato 

de ela ser sentida (leia-se interiorizada e (re)exteriorizada a partir dos fins futuros de cada 

trabalhador, pois estamos aqui em regime de nominalismo dialético/teleologia), não 

veríamos aí uma clara atividade pertinente à consciência imaginante quando da constituição 

da ação (a revolta/reivindicações)? Neste exemplo, não se trataria – tal como na imaginação 

– de ultrapassar o real rumo a uma ausência que, em contrapartida, revelaria a situação 

presente como ausência de algo (o negativo da percepção)?  

Ademais, não era em IM que encontrávamos a afirmação segundo a qual “o objeto 

de uma negação deve ser posto como imaginário”76, e que isso seria válido não apenas paras 

as formas lógicas da negação (a restrição, a dúvida, etc.), mas, igualmente, para suas formas 

afetivas e ativas (a falta, a defesa, a consciência de impotência etc.)? Lá, “precisando que a 

consciência se transcende em direção a ‘um possível desejável e não realizado’, Sartre faz do 

fim que estrutura a ação o objeto de um desejo”77. Para IM, a estrutura de uma consciência 

afetiva de desejo já é a estrutura de uma consciência imaginante, “pois, como na imagem, 

uma síntese presente funciona como substituto de uma síntese representativa ausente”78. Por 

conseguinte, desejar é ipso facto direcionar-se a algo ausente ao apoiar-se em seu equivalente 

afetivo. Nesta mesma obra, o filósofo acenava para o fato de que há dois tipos de futuro: 

“um é apenas o fundo temporal sobre o qual se desenvolve minha percepção presente, o 

outro é colocado por si, mas como o que não é ainda”79. O primeiro é o campo de vivência 

a partir do qual minha percepção presente se desenvolve: por exemplo, num jogo de tênis, 

eu vou em direção à bola, não porque eu imagine sua trajetória, mas pelo fato de que eu a 

antecipo, antecipação que “não coloca por si mesma a passagem da bola em tal ou tal ponto”, 

 
isolado, uma vez que “não há estado de fato – satisfatório ou não – senão através da potência nadificadora do 
para-si” (SARTRE, 2010a, p. 480). 
74 Doravante abreviado como IM. 
75 SARTRE, L’Imaginaire, p. 361, grifo nosso. 
76 SARTRE, L’Imaginaire, p. 360. 
77 LAPIERRE, “De l’imaginaire au désir: itinéraire dans l’oeuvre sartrienne de 1936 à 1943”, p. 142. 
78 SARTRE, L’Imaginaire, p. 142. 
79 SARTRE, L’Imaginaire, p. 349. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 214 : : : 
 

pois o “futuro somente é aqui o desenvolvimento real de uma forma estimulada pelo gesto 

de meu adversário e o gesto real dele comunica sua realidade a toda forma”80. 

Neste escopo, a previsão é ainda realidade pelo fato de que toda “existência real se 

dá com suas estruturas presentes, passadas e futuras, logo, o passado e o futuro enquanto 

estruturas essenciais do real são igualmente reais, isto é, correlatos de uma tese realizante”81. 

Já o futuro imaginário, como o próprio filósofo afirmara, é colocado por si, embora como 

algo que não é ainda. Ele mantém as características da consciência imaginante à medida que 

se apresenta como aquilo que “(...) ainda não é, isto é, como ausente ou, se se prefere, como 

um nada”82; exemplo: prevejo o que poderá se passar quando o amigo Pierre voltar de Berlim. 

Em síntese, 

 

(...) eu posso viver o mesmo futuro como fundo do presente (quando, por 

exemplo, eu vou buscar Pierre na estação e todos os meus atos supõem como 

seu sentido real a chegada de Pierre às dezenove horas e trinta e cinco 

minutos) ou, ao contrário, posso isolá-lo e colocá-lo por ele próprio, mas 

separando-o de toda realidade e aniquilando-o, presentificando-o como nada.83 

 

Pois bem, se se afirma e reafirma que a práxis-projeto é, como atentamos, 

“desvelamento do campo perceptivo e prático pelo fim, isto é, pelo não ser futuro”, “negação 

da situação definida em nome de uma situação que não existe”, trata-se (como também em 

EN) aqui muito mais deste segundo tipo de futuro, o futuro imaginário. Mesmo que Sartre 

reporte (ou lastreie) o projeto ao campo social, quer dizer, ao dado social, àquilo que é 

(socialmente), vimos, orientandos teoricamente por Huglo, que o dado é galvanizado por 

uma ambiguidade que faz dele, simultaneamente, um conatus e uma entidade irreal que apenas 

adquire realidade e eficiência caso seja “traduzido” por uma práxis-projeto que é 

ultrapassagem do dado rumo ao não dado, “não ser futuro”, “situação que não existe”. Nesta 

ótica, estamos ainda no terreno arado pela ontologia fenomenológica dos anos 1943 onde 

aquilo que não é conferia sentido àquilo que é. 

Voltando a QM, encontraremos de fato o corolário de IM segundo o qual “todo 

imaginário aparece ‘sob fundo de mundo’, mas, reciprocamente, toda apreensão do real 

como mundo implica uma ultrapassagem velada em direção ao imaginário”: buscando 

desvencilhar o homem da causalidade/leis estáticas, o filósofo diz que Marx, em seu O 18 

Brumário de Luís Bonaparte (1852), empreende uma análise histórica a partir de uma síntese 

difícil entre a intenção e o resultado, que se levada até o fim, faz com que cheguemos a uma 

nova ideia da ação humana (logo, a uma ação não causal/estática). Tal ação, na ótica 

sartreana, revela a presença efetiva dos agentes históricos à medida que mostra que suas 

intenções não são um simples ‘reflexo do ser’ ou são coordenadas unicamente pelas 

‘superestruturas’. Em oposição a este reducionismo mecanicista, urge conceber a ação como 

uma síntese entre as intenções subjetivas dos agentes com a organização objetiva e 

intencional dos meios reais em vista dos fins reais (fins reais, mas imaginários). Ora, tais 

intenções são precisamente dadas pelo projeto que é negação do dado a partir do que ainda 

 
80 SARTRE, L’Imaginaire, p. 349. 
81 SARTRE, L’Imaginaire, p. 350. 
82 SARTRE, L’Imaginaire, p. 350. 
83 SARTRE, L’Imaginaire, p. 350. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 215 : : : 
 

não existe, sendo esta operação descrita como uma práxis imaginária que está na práxis real: “a 

verdade da práxis imaginária está na práxis real e aquela, na medida em que se considera 

simplesmente imaginária, envolve referências implícitas a esta como se tratasse de sua 

interpretação”84. Traduzamos: “todo imaginário aparece ‘sob fundo de mundo’, mas, 

reciprocamente, toda apreensão do real como mundo implica uma ultrapassagem velada em 

direção ao imaginário” ou, reiterará o filósofo no tomo II de CRD, “o possível é uma 

estrutura do real”85. 

Se a estrutura da ação conjuga práxis imaginária e práxis real, noutras palavras, se a 

ação é ultrapassagem imaginária do dado rumo ao não dado, poderíamos problematizá-la 

fazendo uso de algumas considerações que Sartre desenvolve ao longo de sua análise do 

imaginário (precisamente em IM): acaso não fora esta obra que havia pontuado que o papel 

do imaginário em relação ao pensamento era ambíguo, pois, “na imagem, o pensamento se 

constitui ele mesmo como coisa”86? Destarte, se a investigação da essência se subordinasse 

única e exclusivamente às leis da imagem, o pensamento perderia seu rigor, tornar-se-ia 

deformado e nós não pensaríamos a não ser por analogia. Contudo, a desvalorização maior 

do imaginário aparece quando o filósofo busca descrever a vida imaginária: “a quarta parte 

de L’Imaginaire detalha as características do objeto irreal e conduz à distinção de dois tipos de 

vida incomensuráveis na medida em que nos dirigimos ao real ou ao irreal”87. En passant, a 

vida imaginária é descrita como uma impotência do indivíduo em detrimento às dificuldades 

do mundo real, quer este imaginário seja da ordem do patológico ou do normal: “há, neste 

ato (o de imaginar), sempre alguma coisa de imperioso e de infantil, uma recusa em dar conta 

da distância, das dificuldades”88. Se tal desvalorização é incursionada ao longo da obra em 

tela, a Conclusão não vai nessa mesma direção: lá, a condição para que uma consciência possa 

imaginar (nadificar o mundo) é a de que ela seja livre:  

 

Para que uma consciência possa imaginar, é preciso que ela escape ao mundo 

por sua natureza, é preciso que ela possa tirar de si mesma uma posição de 

recuo em relação ao mundo. Em uma palavra, é preciso que ela seja livre. 

Assim, a tese de irrealidade nos entregou a possibilidade de negação como 

sua condição, ora, esta não é possível a não ser pela ‘nadificação’ do mundo 

como totalidade (...).89 

 

Não obstante, para que ela possa escapar ao mundo, é necessário que a consciência 

esteja em situação e não seja um ‘ente intramundano’. A situação, antes de aparecer em EN, 

já figura aqui como “os diferentes modos imediatos de apreensão do real como mundo”90 e 

fornece as motivações concretas e precisas para que o imaginário advenha como nadificação 

da realidade: ser livre, ser-no-mundo e estar em situação concreta são, finalmente, as 

condições para que uma consciência produza uma tese irreal. O ser-no-mundo (être-au-monde) 

resguarda o fato de que a consciência não é uma coisa, um objeto entre outros objetos no 

 
84 SARTRE, Questions de méthode, p. 39. 
85 SARTRE, Critique de la raison dilactique, tome II, p. 50. 
86 SARTRE, L’Imaginaire, p. 219. 
87 LAPIERRE, “De l’imaginaire au désir: itinéraire dans l’oeuvre sartrienne de 1936 à 1943”, p. 146. 
88 SARTRE, L’Imaginaire, p. 239. 
89 SARTRE, L’Imaginaire, p. 353-354. 
90 SARTRE, L’Imaginaire, p. 355. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 216 : : : 
 

interior do mundo real; “ela não está submetida ao encadeamento determinista deste (do 

mundo), pois pode colocar um além irreal do mundo, nadificá-lo”91. Sartre novamente: 

 

(...) para imaginar, a consciência deve ser livre em relação a toda realidade 

particular, e essa liberdade deve poder definir-se por um ‘ser-no-mundo’ que 

é ao mesmo tempo constituição e nadificação do mundo; a situação concreta 

da consciência no mundo deve a cada instante servir de motivação singular à 

constituição do irreal.92 

 

Em posse desses fragmentos de IM, notamos que a sobreposição da práxis imaginária 

à práxis real (e vice-versa) é requerida em QM para que Sartre desarticule justamente a suposta 

dissolução do homem realizada pelo marxismo idealista: exigindo a síntese difícil da intenção 

e do resultado ou a sobreposição das práxis, trata-se de dar ao homem uma liberdade (mesmo 

alienada pelas condições materiais de partida) que é precisamente ultrapassagem do dado 

rumo ao não existente. Acontece que esta operação, estandarte da insistência sartreana em 

uma liberdade absoluta, et pour cause, de um subjetivismo, faz das condições materiais entidades 

irreais que apenas possuiriam realidade e eficácia se sentidas, quer dizer, “traduzidas”, 

“decodificas”, significadas pela práxis-projeto que dá um sentido a elas ao operar sua 

ultrapassagem através dos fins individuais. No limite, esta crítica aponta para a possível 

impossibilidade de operar a “aproximação” do existencialismo (ontologia fenomenológica) 

com as teses do materialismo histórico. Ora, tudo parece indicar que Sartre, subordinando 

as condições materiais à práxis-projeto, finda naquilo que Bourdieu havia designado por 

subjetivismo, isto é, a ordenação/teorização do real por meio de uma visão de mundo que 

faz da práxis-projeto uma liberdade incondicional. Já no diagnóstico de Aron, Sartre, de EN 

a QM/CRD, acentua a limitação dos poderes da práxis no mundo social da alienação, mas 

“não acrescenta outros limites ontológicos à minha liberdade”93. Se a práxis é ultrapassagem 

do dado, isso exprime que ela é movimento de transcendência para além do mundo, logo, 

que não pode haver qualquer tipo de condicionamento mundano, ou melhor, que há 

condicionamento mundano, mas o homem permanece livre para ultrapassá-lo (mesmo que 

imaginariamente). Eis aí a ausência de limite ontológico tal pois, aqui, somente haverá 

condicionamento se for significado pela práxis-projeto. 

Simplifiquemos o que fora dito até aqui: o homem sartreano, apesar de suas 

condições materiais, é livre para projetar um futuro que, mesmo socialmente condicionante, 

não deixa de fazer com que o homem possa negar a negação que outros lhe imputam. Tudo 

se passa como se a situação, aqui investida de uma suposta materialidade condicionante, não 

servisse senão como pretexto para a ação livre dos agentes (o exemplo do colonizador que 

rouba o avião é exemplar quanto a isso); tal constatação crítica é de Adorno (ainda que este 

fale mais precisamente das peças teatrais de Sartre):  

 

(...) as relações e as condições sociais tornaram-se, no máximo, um adendo 

atual que, estruturalmente, não se mostrava, porém, como muito mais do que 

ocasiões para a ação. Esta foi condenada, pela ausência filosófica de objetos 

 
91 CABESTAN, “Une liberté infinie?”, p. 23. 
92 SARTRE, L’Imaginaire, p. 357. 
93 ARON, Histoire et dialectique de la violence, p. 190. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 217 : : : 
 

em Sartre, a uma irracionalidade que era certamente aquilo a que o iluminista 

imperturbável menos visava. A representação de uma liberdade absoluta de 

decisão é tão ilusória quanto aquela do eu absoluto que engendra o mundo a 

partir de si.94 

 

O imbróglio: QM, mesmo oferecendo uma versão socializada dos possíveis, mesmo 

fazendo da “verdade objetiva do subjetivo objetivado” a “única verdade do subjetivo”, não 

abandona a primazia de uma instância normativa (aqui definida como práxis) que esclarece 

(leia-se significa) a situação através de fins futuros (imaginários, como tentamos demostrar). 

Nesta lida, QM reitera, ao que parece, uma dupla denegação: “sim, o homem é condicionado, 

mas ele ultrapassa livremente esse condicionamento”; inversamente, do lado da 

exteriorização, “a denegação não diz mais respeito ao condicionamento, mas à liberdade: sim, 

o homem é livre, mas esta liberdade se aliena desde que ela se encarne no mundo”95. Esta 

dupla denegação, ei-la quando é afirmado que: “Com toda a certeza, (as) condições existem 

e são elas, e somente elas, que podem fornecer uma direção e uma realidade material às 

mudanças que se preparam; mas o movimento da práxis humana supera-as, conservando-

as”96. 

Last but not least: se o estado real de coisas não passa de uma entidade irreal caso não 

seja submetido à forma teleológico-imaginária do projeto/fins, não estaríamos lidando aqui 

como uma espécie de ‘antropologia imaginária’ que fundaria a ideia do homem em um 

voluntarismo subjetivista? Aqui, não estaríamos ainda naquilo que Merleau-Ponty, mesmo 

não tendo lido QM/CRD, chamou de “ideologia da escolha e do futurismo”97? E talvez a 

censura que Adorno98 tenha tecido acerca do projeto heideggeriano valha tal e qual para o 

projeto sartreano: “O termo ‘projeto’ revela a sua tendência para negar a liberdade a partir 

da liberdade: uma obrigatoriedade transubjetiva é entregue à responsabilidade do ato de uma 

subjetividade posicionadora”99. E é propriamente isso que parece ocorrer quando Sartre faz 

do projeto esta instância propulsora da ação, pois ele – o projeto – é o regulador do sentido 

do dado (presente) a partir do não dado (futuro). 

 

Referências bibliográficas  
 

ADORNO, Theodor. Dialética Negativa. Rio de Janeiro: Zahar, 2009. 

ARON, Raymond. Histoire et dialectique de la violence. Paris: Gallimard, 1973 (Les essais 

CLXXXI). 

BIRCHALL, Ian. Sartre et l’extrême gauche française: cinquante ans de relations tumultueuses. 

Paris: La Fabrique, 2011. 

 
94 ADORNO, Dialética negativa, p. 50. 
95 HUGLO, Sartre: Questions de méthode, p. 45. 
96 SARTRE, Questions de méthode, p. 61. 
97 MERLEAU-PONTY, Les aventures de la dialectique, p. 275. 
98 Sempre em regime conceitual-crítico de Dialética Negativa. 
99 ADORNO, Dialética negativa, p. 82. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 218 : : : 
 

BOURDIEU, Pierre. Le sens pratique. Paris: Les éditions de minuit, 1980. 

BURNIER, Michel-Antoine. Os existencialistas e a política. Tradução de Jorge Alvarez. Lisboa: 

Ulisseia, 1966. 

CABESTAN, Philippe. “Une liberté infinie?”. In: BARBARAS, Renaud (org.). Sartre. Désir 

et liberté. Paris: PUF, 2005, p. 19-40. 

FLAJOLIET, Alain. “L’Idiot de la famille, forme ultime de l’anthropologie existentielle?”. 

In: CABESTAN, Philippe; ZARADER, Jean-Pierre (orgs.). Lectures de Sartre. Paris: Ellipses, 

2011, p. 263-286. 

HUGLO, Pierre-André. Sartre: Questions de méthode. Paris: L’Harmattan, 2005.  

LAPIERRE, Christopher. “De l’imaginaire au désir: itinéraire dans l’oeuvre sartrienne de 

1936 à 1943”. In: Études sartriennes. Sartre inédit: Les racines de l’éthique, nº 19. Paris: OUSIA, 

2015, p. 121-166. 

MÜNSTER, Arno. Sartre et la práxis. Ontologie de la liberte et praxis dans la pensée de Jean-

Paul Sartre. Paris: Delga, 2017. 

SARTRE, Jean-Paul. Questions de méthode. In: Critique de la Raison dialectique; Tome I: 

Théorie des ensembles pratiques. Paris: Gallimard, 1972.  

______. Critique de la Raison dialectique; Tome I: Théorie des ensembles pratiques. Paris: 

Gallimard, 1972.  

______. Critique de la Raison dialectique; Tome II: L’Intenlligibilité de l’Histoire. Paris: Éditions 

Gallimard, 1985. 

______. L’être et le néant. Essai d’ontologie phénoménologique. Paris: Gallimard, 2010a (Tel). 

______. L’Imaginaire. Paris: Gallimard, 2010b (Folio). 

______. “Une idée fondamentale de la phénoménologie de Husserl: l’intentionnalité”. In: 

Situations, I. Essais critiques. Paris: Gallimard, 1947, p. 29-32. 

STAL, Isabelle. La philosophie de Sartre. Essai d’analyse critique. Paris: PUF, 2006. (Thémis 

Philosophie). 

WOLIN, Richard. “Sartre, Heidegger et l’inteligibilité de l’histoire”. In: Les Temps Modernes: 

Témoins de Sartre, nº 531-532-533, 1990, p. 365-397. 

 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 219 : : : 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Que não pereça o mundo”: verdade, memória e política em 

Hannah Arendt 

 

Natália Tavares Campos 1 

 

Resumo: Se verdade e política emergem, inicialmente, na obra de Hannah Arendt, como lados 

antagônicos em uma oposição aparentemente irresolúvel – oposição marcada, originariamente, pelo 

conflito entre a verdade do filósofo e as opiniões dos cidadãos –, em seu ensaio Verdade e política, 

publicado pela primeira vez em 1967, a autora parece colocar em novos termos a relação entre ambas, 

pensando-a, afinal, a partir de uma outra perspectiva. Considerando este contexto, o objetivo deste 

artigo é examinar a relação que Arendt parece estabelecer entre a verdade, como o lugar da memória, 

e o mundo, buscando compreender, assim, a relevância e a possível “função” desempenhada pela 

verdade factual no que diz respeito à política. 

Palavra-chave: Arendt – Política – Verdade – Memória – Mundo  

 
 

“May the World Not Perish”:  

Truth, Memory and Politics in Hannah Arendt 

 

Abstract: If truth and politics emerge initially in Hannah Arendt's work as antagonistic sides of an 

apparently unresolvable opposition – opposition originally marked by the conflict between the 

philosopher's truth and the opinions of the citizens –, in her essay Truth and Politics, published for 

the first time in 1967, the author seems to put in new terms the relationship between them, thinking 

it, after all, from another perspective. Considering this context, this paper aims at an examination of 

the relationship that Arendt seems to establish between truth, as the place of memory, and the world, 

seeking to understand, thus, the relevance and the possible “role” played by factual truth with regard 

to politics. 

Keywords: Arendt – Politics – Truth – Memory – World 

 
1 Doutoranda em filosofia pela Universidade Federal de Minas Gerais. Contato: natalia.tavares@gmail.com 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 220 : : : 
 

Essa, então, é a vida ambígua do Campo. Desse modo brutal, oprimidos até o fundo, viveram muitos 
homens do nosso tempo; todos, porém, durante um período relativamente curto. Poderíamos, então, 
perguntar-nos se vale mesmo a pena, se convém que de tal situação humana reste alguma memória. 
A essa pergunta, tenho a convicção de poder responder que sim.2 

 

Introdução 
 

Em uma conferência pronunciada em 1954, na Notre Dame University3, Hannah 

Arendt, ao tratar do abismo aberto entre a filosofia e a política – a partir do julgamento e da 

condenação de Sócrates –, nos apresenta a oposição entre verdade e opinião (doxa) como “a 

mais anti-socrática conclusão”4 que Platão teria tirado do julgamento daquele homem 

singular, que “onde quer que fosse tentava fazer com que todos à sua volta, e antes de tudo 

ele mesmo, ficassem mais verdadeiros”5. Em outras palavras, se, a partir deste momento, um 

verdadeiro abismo é aberto entre o filósofo e a cidade, a oposição entre verdade e opinião 

emerge como um elemento central – e, por que não, constitutivo – do conflito em questão. 

Isso significa que a verdade nos é apresentada, inicialmente, do ponto de vista da política, 

sob uma luz crítica, como uma espécie de “elemento” estranho à cidade, dotado, desse modo, 

de um caráter, em grande medida, antipolítico.  

Neste quadro, é válido destacar que mesmo Sócrates – que não pretendia, segundo 

Arendt, educar os cidadãos, mas sim “aperfeiçoar-lhes as doxai, que constituíam a vida 

política em que ele tomava parte”6 – teria, na perspectiva arendtiana, entrado em conflito 

com a polis:  

 

A busca da verdade na doxa pode levar ao resultado catastrófico de sua 

completa destruição, ou de que aquilo que aparecera revele-se como uma 

ilusão. Isto, todos recordarão, foi o que aconteceu ao Rei Édipo, cujo mundo 

– toda a realidade de seu reino – desintegrou-se assim que ele começou a 

examiná-lo. Depois de descobrir a verdade, Édipo fica sem nenhuma doxa, 

em seus diversos significados: opinião, glória, fama e um mundo próprio. A 

verdade pode, portanto, destruir a doxa, pode destruir a realidade política 

específica dos cidadãos.7 

 

 Verdade e opinião, verdade e política, se constituiriam, assim, aparentemente, como 

dois polos em uma oposição ou tensão cuja conciliação parece, a princípio, se não impossível, 

pouco provável. Considerando que a verdade, dado que está, por definição, além de qualquer 

acordo, disputa e consentimento, confrontaria ou se oporia à essência mesma da vida política, 

ou seja, ao debate, à enunciação das opiniões – o dizer do mundo tal qual este se abre para 

cada um, de acordo com a posição que nele ocupa –, parecemos estar diante de um 

 
2 LEVI, É isto um homem?, p. 127. 
3 The problem of Action and Thought after the French Revolution, conferência que teve sua parte final publicada sob o 
título de Filosofia e política, publicada em português pela editora Relume Dumará na coletânea A dignidade da 
política, em 1993.  
4 ARENDT, A dignidade da política, p. 92. 
5 ARENDT, A dignidade da política, p. 105.  
6 ARENDT, A dignidade da política, p. 98. 
7 ARENDT, A dignidade da política, p. 105. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 221 : : : 
 

antagonismo ou de um conflito irresolúvel, irreconciliável. Mas, se tal conflito é real e se, de 

fato, marca, em grande medida, o pensamento de Hannah Arendt, ele não esgota, em 

absoluto, o que a autora tem a nos dizer acerca da relação entre a verdade e a política. Se 

tomarmos o ensaio que Arendt dedica à questão8 em Entre o passado e o futuro, veremos que 

há muito ainda a ser dito sobre esta relação, principalmente no que concerne ao papel da 

verdade – ou de um tipo específico de verdade – na conservação e na preservação do mundo 

que temos em comum. Mundo sem o qual uma vida plenamente humana – na qual ação e 

discurso teriam, afinal, lugar – jamais seria possível.  

No ensaio mencionado, ocasionado pela controvérsia gerada pela publicação de 

Eichmann em Jerusalém, Arendt parece colocar em outros termos a relação entre verdade e 

política, pensando-a, então, a partir de uma outra perspectiva, ou, como quer André Duarte9, 

em um “registro complementar”. Neste contexto, nos deparamos com uma distinção 

bastante importante: a distinção entre verdade filosófica ou racional e verdade factual. 

Distinção que nos coloca diante de uma verdade que, surpreendentemente, a despeito do 

elemento de coerção que, como toda verdade, carrega em si, parece possuir alguma relevância 

política; uma verdade sem a qual veríamos perecer a própria realidade, o próprio mundo. Nas 

palavras de Arendt: 

 

Enquanto podemos nos recusar a indagar se a vida ainda seria digna de ser 

vivida em um mundo destituído de noções tais como justiça e liberdade, o 

mesmo, curiosamente, não é possível com respeito à ideia de verdade, 

aparentemente tão menos política. O que se acha em jogo é a sobrevivência, 

a perseverança na existência (in suo esse perseverare), e nenhum mundo humano 

destinado a perdurar após o curto período de vida dos mortais seria capaz de 

sobreviver sem que os homens estivessem propensos a fazer aquilo que 

Heródoto foi o primeiro a empreender conscienciosamente – a saber, légein 

tá eónta, dizer o que é.10 

 

Buscando, então, pensar a relação entre a verdade e o poder – “É da essência mesma 

da verdade o ser impotente e da essência mesma do poder o ser embusteiro?”11 –, a autora 

nos apresenta um elemento novo em suas análises, qual seja, a reflexão acerca de que tipo de 

papel a verdade pode ter na política, pois que ela parece, afinal, ter um papel, uma relevância, 

um lugar. Neste sentido, haveria uma verdade, ou um tipo de verdade, que, embora seja, ela 

também, ameaçada pelo poder, se revelaria, enfim, por mais paradoxal que isso possa parecer, 

imprescindível para a cidade; uma verdade sem a qual a própria cidade ou o próprio mundo 

perecem.  

Considerando todo este quadro, interessa-me aqui refletir sobre esta relação que 

Arendt parece estabelecer entre a verdade e o mundo, buscando compreender, desta maneira, 

 
8 Ensaio que tem como título exatamente Verdade e política, publicado originalmente em fevereiro de 1967, na 
revista The New Yorker e, posteriormente, em 1968, em Entre o passado e o futuro. 
9 De acordo com o autor: “A reflexão arendtiana sobre a verdade e a opinião dá-se, pois, em um duplo registro 
complementar, expondo tanto os riscos políticos derivados da subsunção da opinião política ao registro da 
‘verdade racional’, quanto aqueles derivados da supressão ou redução da ‘verdade factual’ ao plano da opinião 
ou da pura e simples mentira”. DUARTE, O pensamento à sombra da ruptura, p. 175. 
10 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 285. 
11 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 283. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 222 : : : 
 

essa espécie de papel ou, quem sabe, essa “função” que a verdade factual desempenharia no 

que diz respeito à política. Comecemos, assim, nosso breve percurso pela noção mesma de 

verdade factual, buscando, precisamente, compreender sua especificidade, considerando-a 

sempre, como não poderia deixar de ser, em sua relação com a política e, claro, com o próprio 

mundo.  

 

A verdade factual: “dizer o que é” 

 

Creio ser importante destacar, em primeiro lugar, que é exatamente para a fragilidade 

e vulnerabilidade próprias à verdade factual que Hannah Arendt chama a atenção de seu 

leitor, já nas páginas iniciais de Verdade e política. Fragilidade e vulnerabilidade que parecem 

decorrer de sua própria natureza, isto é, de sua “natureza política”12; do fato mesmo de tratar-

se aqui de uma verdade que, nos termos da autora, “diz respeito a eventos e circunstâncias 

nas quais muitos são envolvidos”13, uma verdade que pertence, portanto, ao mesmo domínio 

da opinião, ao domínio da política. Um domínio no qual, não podemos nos esquecer, tudo 

o que é ou que foi poderia perfeitamente ter sido, ter acontecido, de outro modo; um domínio 

profundamente marcado, em outras palavras, pela contingência, pela indeterminação, pela 

imprevisibilidade. Diferentemente da verdade filosófica, que apenas pode ser encontrada na 

solidão e que, por conseguinte, transcende o âmbito político, a verdade factual concerne 

àquilo que resulta do estar-junto dos homens, ou ainda, para dizer de modo mais claro, 

concerne aos fatos e eventos que “constituem a verdadeira textura do domínio político”14.  

É importante compreender, desse modo, que, se o conflito entre verdade e política 

nasce, historicamente, com a verdade racional ou filosófica – isto é, a partir da tensão ou do 

abismo entre dois modos de vida, o modo de vida do filósofo e aquele do cidadão –, a 

verdade factual encontra-se sob um risco ainda maior de ser destruída, de ser eliminada do 

mundo; um risco maior de sucumbir ao assédio do poder. E isso, em grande medida, porque, 

se o contrário da verdade filosófica era a “mera” opinião, no que diz respeito à verdade 

factual não é senão a falsidade e a mentira deliberadas que entram em cena como 

instrumentos que visam não apenas atacá-la, mas eliminá-la, destruí-la. Precisamente por isso, 

se o que se busca é compreender a relação entre verdade factual e poder – na perspectiva 

arendtiana –, não se pode perder de vista a mentira, ou ainda, o uso sistemático da mentira 

que aparece aqui, como veremos com mais detalhes adiante, como uma espécie de traço 

característico da modernidade, do mundo moderno.  

Sigamos, contudo, para entender o modo como a autora formula e pensa o problema 

em questão, o percurso feito pela própria Arendt em Verdade e política. E o que temos, neste 

ponto de seu texto, é precisamente um recuo ao conflito entre ambas em seu momento 

originário. Um recuo que parece ser importante para compreender em que termos nossa 

autora coloca a relação entre verdade e poder na modernidade e, claro, o que nos interessa, 

compreender o que essa espécie de verdade, que é a verdade factual, tem de mais específico 

e qual o seu “papel”, se é que ela, de fato, tem um, para Arendt, na política. Vejamos, então, 

 
12 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 295.  
13 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 295.  
14 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 287. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 223 : : : 
 

como se dá essa espécie de recuo e como a autora marca essa passagem à modernidade, 

período no qual uma nova relação com a verdade parece ser esboçada.  

O que Arendt retoma, em primeiro lugar, é, assim, a própria contraposição entre as 

opiniões flexíveis e mutáveis dos cidadãos e a verdade do filósofo. Teríamos, portanto, em 

outras palavras, neste momento originário do conflito, uma verdade que tem como seu 

contrário a opinião. Conflito e contraposição que encontrarão eco e se farão presentes, 

segundo Arendt, até o século XVIII, quando a própria razão humana é colocada em xeque e 

vê-se confrontada com seus limites15.  

Interesse-me destacar aqui, contudo – sem me ater em demasia a esta questão –, dois 

pontos específicos. O primeiro deles é que há, neste contexto marcado pelo reconhecimento 

da falibilidade da razão humana, um deslocamento da verdade racional para a opinião; “uma 

mudança do homem no singular para os homens no plural”16. Isso implica, nos termos da 

autora, um “desvio” de um domínio em que tudo o que importa é o “raciocínio sólido de 

uma mente” para um outro em que a opinião será tão mais forte quanto maior for o número 

daqueles que parecerem ao indivíduo estarem de acordo com esta – formulação que Arendt 

toma de empréstimo de Madison. O segundo ponto, ainda mais importante, a ser destacado 

é, por sua vez, o aparente “desaparecimento” do próprio conflito originário: 

 

No mundo em que vivemos, os derradeiros vestígios desse antigo 

antagonismo entre a verdade do filósofo e as opiniões da praça do mercado 

desapareceram. Nem a verdade da religião revelada, a qual os pensadores 

políticos do século XVII ainda tratavam como grande malefício, nem a 

verdade do filósofo, desvelada ao homem solitário, interfere mais nos 

negócios do mundo. [...] Pensando em termos da tradição, é possível que nos 

sintamos autorizados a concluir, desse estado de coisas, que o antigo conflito 

finalmente foi resolvido, e sobretudo que sua causa original, o embate da 

verdade racional com a opinião, desapareceu.17 

 

Ora, longe de tratar-se de um conflito resolvido, o que temos aqui, de acordo com 

Arendt, não é senão uma espécie de mudança em seus termos ou mesmo em sua “forma”, 

tendo em vista que “o embate da verdade fatual com a política que hoje testemunhamos em 

tão larga escala tem – pelo menos quanto a alguns aspectos – feições bastante análogas”18. 

Um embate no interior do qual – e é este o ponto preciso que me interessa reter aqui – a 

própria realidade comum parece ser colocada em questão: 

 

O que parece ainda mais perturbador é que, na medida em que as verdades 

fatuais inoportunas são toleradas nos países livres, amiúde elas são, de modo 

consciente ou inconsciente, transformadas em opiniões [...]. Visto que tais 

verdades fatuais se relacionam com problemas de imediata relevância política, 

aqui há mais coisa em jogo do que a tensão, talvez inevitável, entre dois 

modos de vida dentro do quadro de referência de uma realidade comum e 

 
15 Cf. ARENDT, Entre o passado e o futuro, pp. 290-292.  
16 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 292.  
17 ARENDT, Entre o passado e o futuro, pp. 292-293.  
18 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 293.  



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 224 : : : 
 

comumente reconhecida. O que se acha em jogo é essa mesma realidade comum e 

fatual, e isso é com efeito um problema político de primeira plana.19 

 

Há, assim, Arendt nos diz, o risco ou mesmo a tendência a borrar – ou até apagar – 

a linha divisória que separa e distingue o fato da opinião. E, neste contexto, aquele que diz a 

verdade encontraria-se em uma situação, de certo modo, ainda pior que o filósofo que Platão 

nos apresenta na alegoria da caverna. Isso porque aqui aquele que diz a verdade, que relata o 

próprio fato, isto é, “as verdades vistas e testemunhadas com os olhos do corpo, e não com 

os olhos da mente”20, não pode nem mesmo se consolar com a ideia de que a verdade que 

diz não é, afinal, desse mundo. Nos deparamos, portanto, mais uma vez, com a fragilidade e 

com a vulnerabilidade desta verdade “política por natureza”; desta verdade que é estabelecida 

por testemunhos e que “existe apenas na medida em que se fala sobre ela”21. E nos 

deparamos, por conseguinte, ao mesmo tempo, com a própria suspeita de que talvez seja da 

natureza mesma do âmbito político perverter ou mesmo negar a verdade em todas as suas 

formas.  

Lembremos que se a opinião e a verdade factual pertencem ao mesmo domínio – o 

domínio político – e se têm em comum sua natureza reveladora – uma vez que ambas dizem 

ou revelam algo do mundo –, isso não significa que estejamos autorizados a estabelecer uma 

identificação ou uma correspondência entre uma e outra. Não podemos, em absoluto, perder 

de vista as diferenças que as separam. Se a opinião expressa aquilo que é a partir de uma 

determinada perspectiva (dokei moi), a verdade factual não pretende ancorar ou fundar sua 

validade na comunicação de um ponto de vista, mas sim no testemunho daquilo que 

aconteceu, daquilo que é, daquilo que aparece. Neste quadro, é interessante notar que os 

fatos informam ou devem informar as opiniões e o próprio pensamento político, contudo, 

estes mesmos fatos e a verdade que eles trazem consigo encontram-se sempre sob a ameaça 

de serem desfigurados pelo poder, o que acontece no momento mesmo em são identificados 

à opinião.  

Trata-se aqui, não podemos nos esquecer, do domínio da liberdade; o domínio no 

qual os homens são, de fato, livres. Um domínio no qual, ao mesmo tempo e em virtude 

desta mesma liberdade, está dada não somente a possibilidade de se dizer aquilo que é, que 

aparece, mas, também, a possibilidade da mentira, de dizer o que não é. E neste ponto é 

interessante notar como a concepção que Arendt nos apresenta do domínio político parece 

trazer consigo a marca de um certo paradoxo, um paradoxo que Andreas Kalyvas denomina 

de paradoxo da liberdade: “uma afirmação incondicional e total da liberdade ameaça e 

compromete a própria liberdade”22. Um paradoxo que parece apontar, portanto, para a 

própria necessidade, neste domínio, de dispositivos ou elementos capazes de, em alguma 

medida, limitar o poder, garantir alguma estabilidade e proteção para o próprio o mundo, 

uma vez que a liberdade – ou a ação –, entregue a si mesma, pode ser a causa da sua própria 

destruição.  

 
19 ARENDT, Entre o passado e o futuro, pp. 293-294.  
20 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 294.  
21 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 295. 
22 KALYVAS, Democracy and the politics of the extraordinary, p. 197.  



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 225 : : : 
 

Antes de nos determos neste ponto, na relação – se é que há alguma – entre a verdade 

factual e esses elementos ou dispositivos de estabilidade, vejamos, contudo, de maneira um 

pouco mais aprofundada, os riscos que a mentira impõe à verdade dos fatos.  

 

A mentira organizada e a realidade factual 

 

Podemos mentir porque não somos completa e inteiramente condicionados; porque 

somos, afinal, seres livres, seres capazes, em alguma medida, de modificar o mundo e as 

circunstâncias que nos envolvem. “Em outras palavras, a capacidade de mentirmos – mas 

não necessariamente a de dizermos a verdade – é dos poucos dados óbvios e demonstráveis 

que confirmam a liberdade humana”23. E, como observa nossa autora, não é senão desta 

liberdade “que se abusa, pervertendo-a através da mendacidade”24.  

Neste quadro, a questão que se impõe não é senão aquela acerca das consequências 

ou implicações decorrentes dos possíveis abusos da liberdade. Questão que pode ser 

formulada nos seguintes termos: o que, afinal, acarretam, implicam – ou a que preço se dão 

– estes abusos da liberdade, ou ainda, nos termos de Paul Ricoeur, os “abusos da 

memória”25? Seria possível, levando ao extremo tais abusos, substituir, enfim, a realidade 

pela mentira, pela ficção? Vejamos o que Hannah Arendt tem a nos dizer sobre isso.  

Em Verdade e política, a autora, ao chamar a atenção de seu leitor para o fenômeno, 

então recente, da manipulação em massa de fatos e opiniões, estabelece uma importante 

distinção que pode nos ajudar a avançar em nossa reflexão: a distinção entre a mentira 

tradicional e a “mentira moderna”. Nos termos da autora: “a diferença entre a mentira 

tradicional e a moderna acarretará, na maior parte das vezes, a diferença entre ocultar e 

destruir”26. Neste sentido, se a mentira “tradicional” se restringia a particularidades e se 

dirigia apenas ao “inimigo”, sem pretender modificar ou transformar todo o contexto, as 

mentiras políticas modernas – a própria manipulação dos fatos – trariam consigo pretensões 

bem mais ambiciosas no que diz respeito à realidade, tendo em vista que “requerem um 

rearranjo completo de toda a trama fatual, a criação de outra realidade, por assim dizer”27.  

Teríamos aqui, portanto, como uma espécie de marca distintiva desta “espécie” de 

mentira, um desejo ou mesmo uma tentativa de reinvenção ou reconstrução da realidade 

como um todo – tentativa diante da qual nem mesmo a dimensão do passado estaria a salvo. 

Um desejo ou tentativa que, se encontram no movimento e no regime totalitários – com sua 

crença na onipotência humana – sua “tradução” mais completa, estão longe de se 

restringirem a ambos. Como esclarece Margareth Canovan: 

 

O totalitarismo, na visão de Arendt, era caracterizado pela crença de que 

‘tudo é possível’: não simplesmente um desprezo por limites morais, mas a 

convicção de que não existem, em absoluto, limites para o que nós podemos 

 
23 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 310.  
24 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 310. 
25 O autor refere-se aqui ao problema da manipulação da memória, utilizando, portanto, a palavra “(...) abusos, 
no sentido forte do termo, que resultam de uma manipulação concertada da memória e do esquecimento por 
detentores do poder”. RICOEUR, A memória, a história, o esquecimento, p. 93.  
26 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 312. 
27 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 313.  



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 226 : : : 
 

fazer [...] mas esse extremo de hybris totalitário parecia a Arendt apresentar 

um perigo recorrente, pois ele alimentava uma recusa muito mais geral da 

parte dos seres humanos modernos em aceitar tudo o que é dado.28 

 

  

A tentativa de reconstrução da realidade ou de reescrita da história parece emergir, 

assim, como uma espécie de resposta a essa recusa “dos seres humanos modernos” a 

aceitarem aquilo que é ou que aconteceu. E é importante que fique claro, neste contexto, que 

transformar fatos em opiniões é também uma das formas possíveis da mentira e é, ainda, 

para Arendt, uma forma de ação, precisamente porque o que o mentiroso quer e espera, ao 

mentir, não é senão transformar o mundo. Ele diz o que não é justamente por desejar que as 

coisas sejam diferentes daquilo que são. Ora, o grande problema para o qual a autora chama 

a atenção, neste ponto, é que apenas o futuro, e não o passado – “e toda verdade fatual diz 

respeito evidentemente ao passado”29 –, está aberto a ação. Se, contudo, ainda assim, se tenta 

modificá-lo ou tratá-lo como se pudesse, de fato, ser transformado, alterado – como se fosse 

possível substituir de modo “coerente e total” a verdade dos fatos por mentiras –, isso não 

se dá, é claro, sem consequências: 

 

Longe de conseguir um sucedâneo adequado para a realidade e a fatualidade, 

eles transformaram os fatos e ocorrências novamente na potencialidade da 

qual haviam saído originariamente. [...] Esse é o motivo por que a mentira 

coerente, em termos metafóricos, arranca o chão de sob nossos pés, sem 

fornecer nenhuma outra base em que nos postemos.30 

 

Os fatos são levados de volta a seu estado originário de potencialidade. Perdemos, 

vemos ser “arrancado”, o chão sob nossos pés sem que nenhuma outra base segura seja 

colocada em seu lugar. A imagem aqui, Arendt deixa bastante claro, é a da mais absoluta 

instabilidade: “A experiência de um movimento trêmulo e titubeante de tudo aquilo em que 

nos apoiamos para nosso senso de direção e realidade”31. E não é senão este senso, o próprio 

“sentido mediante o qual nos orientamos no mundo real”32 que se perde, que hesita, titubeia, 

nessa tentativa de substituir ou mesmo de eliminar a verdade factual, de tratar passado e 

presente como partes do futuro. Uma perda ou uma hesitação que decorre, este ponto é 

fundamental, da incapacidade daqueles que empreendem tal tentativa de fornecerem um 

substituto adequado para a realidade factual.  

Neste sentido, se é possível destruí-la ou mesmo eliminá-la, isso não significa, em 

absoluto, ser capaz de fornecer um substituto para a estabilidade que apenas a realidade 

factual pode nos oferecer. Na própria relação com o passado a afinidade da mentira com a 

ação e com a transformação do mundo parece, desse modo, encontrar um limite. Como 

esclarece Geraldo Adriano Emery Pereira: 

 

 
28 CANOVAN, Hannah Arendt as a conservative thinker, p. 18.  
29 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 319.  
30 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 318.  
31 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 318. 
32 ARENDT, Entre o passado e o futuro, pp. 317-318. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 227 : : : 
 

 

Arendt dá o tom de limite nessa relação fato e ação. A ação não muda o 

passado. A liberdade de iniciar e de mudar da ação tem no sentido do tempo 

a sua experiência do limite. A ação não é regressiva. Sua relação com o 

passado é a da memória, da narrativa.33 

 

A tentativa e o desejo tão caracteristicamente modernos de eliminar, de banir os fatos, 

de apagar a fronteira entre a realidade e a ficção esbarrariam, então, em algo que não se pode 

modificar, a não ser, é claro, ao preço de mergulhar a comunidade política – que vê a verdade 

dos fatos que lhe dizem respeito ser eliminada ou transformada em opinião – na mais 

completa instabilidade. Afinal, “o poder, por sua própria natureza, nunca pôde produzir um 

substituto para a segura estabilidade da realidade fatual, que por ser passada adquiriu uma 

dimensão situada além de nosso alcance” 34.  

Como se pode perceber, é a realidade comum e factual em sua segura estabilidade, 

ou ainda, a estabilidade e a conservação do próprio mundo comum, que estão em jogo aqui. 

É essa estabilidade, a própria realidade, que corremos o risco de perder em decorrência dos 

abusos da liberdade. Neste sentido, se a verdade dos fatos parece figurar aqui, em grande 

medida, como uma espécie de limite, de resistência diante do desejo de tudo modificar, isso 

não parece esgotar tudo o que Arendt tem a nos dizer acerca da relação entre a verdade 

factual, o poder e, claro, o próprio mundo. Desse modo, considerando a existência de uma 

possível relação entre verdade e estabilidade, é preciso examinar, enfim, que espécie de papel 

ou de “função” a verdade factual desempenharia no que diz respeito à política. 

 

Verdade, memória e mundo 

 

Hannah Arendt nos diz, em seu ensaio O conceito de História, que “Heródoto desejava 

‘dizer o que é’ (légein tà eónta), porque dizer e escrever estabiliza o fútil e o perecível, ‘fabrica 

uma memória’ para ele, na expressão grega: mnémen poiêsthai [...]”35. Dizer e escrever 

estabilizaria, portanto, aquilo que nós, “os mais instáveis e fúteis seres de que temos 

conhecimento”36, realizamos, criamos, sofremos, padecemos. Poderia conservar-se, assim, 

na linguagem, no discurso, aquilo que se apresenta, que é visível, que aparece e que, no 

entanto, sem a recordação, sem a memória, não resistiria e pereceria. Trata-se, pois, de 

garantir o não-esquecimento e a permanência no tempo daquilo que é, ou ainda, para colocar 

em termos mais precisos, daquilo que foi, que aconteceu, tal como aconteceu. Um não-

esquecimento e uma permanência que apontam justamente para a estreita relação entre a 

verdade e a memória, para a própria “função veritativa da memória”37, ou mesmo, em outras 

palavras, para a verdade como o lugar da memória.  

Creio que o que temos aqui, para dizer de outro modo, não é senão uma espécie de 

laço que parece atar verdade e permanência, verdade e conservação. O que estaria em 

consonância com aquilo que vimos anteriormente, a partir de nosso exame das 

 
33 PEREIRA, Verdade e política na obra de Hannah Arendt, p. 155. 
34 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 319. 
35 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 96.  
36 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 131.  
37 RICOEUR, A memória, a história, o esquecimento, p. 26. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 228 : : : 
 

consequências dos abusos da liberdade, dos abusos de memória, que, como nos indicara 

Arendt, ao buscarem substituir a verdade dos fatos não fazem mais do que ameaçar eliminá-

la do mundo, deixando atrás de si um rastro de instabilidade, de insegurança e, não sem razão, 

o mais completo cinismo. Um cinismo ou um “desencanto cético”38 que, ao colocar em 

xeque a verdade de todas as coisas, reduzem-na a meras “interpretações subjetivas e 

relativas”39. Todavia, como interpela Pierre Vidal-Naquet – em um argumento que parece ir 

ao encontro daquele que Arendt nos apresenta: 

 

(...) seria possível existir uma escola para sustentar que a bastilha foi tomada 

a 14 de julho de 1789 e outra que afirmasse que foi tomada no dia 15? Aqui 

pisamos no terreno da história positiva, wie es eigentlich gewesen, como as coisas 

realmente aconteceram [...], um terreno em que o verdadeiro simplesmente 

opõe-se ao falso, independente de qualquer interpretação.40 

 

Estaríamos aqui, portanto, em um terreno, em uma dimensão, que já se encontra fora 

do alcance da ação. “Como as coisas realmente aconteceram”. Como foram os grandes feitos, 

as palavras ditas, os sofrimentos com os quais nos deparamos, os eventos e acontecimentos 

tais como se deram, tais como, na ilimitada contingência dos assuntos humanos, se 

cristalizaram, enfim, na recordação. Como aconteceram todas estas coisas que têm como 

principal característica o fato de serem absolutamente perecíveis; o fato de que, uma vez 

esquecidas, uma vez eliminadas do mundo, é como se nunca tivessem existido. Mas, 

poderíamos nos perguntar, o que isso tem a ver com o mundo? Qual a relevância desta 

função veritativa da memória, da própria verdade, para o mundo comum? Ora, como 

poderíamos nos sentir em casa, nos reconhecer, nos orientar em um mundo no qual nada 

permanece, nada está ao abrigo do esquecimento, um mundo no qual nossa existência não 

encontra lastro, um mundo tornado, portanto, tão instável, tão perecível, tão mortal quanto 

aqueles que nele habitam? Lembremos que a verdade, como observa Arendt, “possui uma 

força que lhe é própria: o que quer que possam idear aqueles que detêm o poder, eles são 

incapazes de descobrir ou excogitar um substituto viável para ela”41. 

Há, desse modo, uma “força” própria à verdade, algo que a torna, afinal, imune à 

tentativa de substituí-la. E esse algo, como a autora já apontava na seção IV de seu texto, é a 

segura estabilidade daquilo que “é simplesmente porque calhou que fosse assim e não de 

outra maneira”42. Neste sentido, aquilo de que se priva o âmbito político, o próprio mundo 

comum, ao ver ser eliminada ou destruída a verdade dos fatos é, nas palavras precisas da 

autora, “sua principal força estabilizadora”, e, com ela, continua Arendt, o “ponto de partida 

para transformar, para iniciar algo novo”43. Sem a verdade factual o mundo perderia, 

portanto, um elemento crucial de estabilização, de conservação, e, com ele, o próprio ponto 

 
38 PROST, Doze lições sobre a História, p. 256. 
39 PROST, Doze lições sobre a História, p. 256. 
40 VIDAL-NAQUET, Os assassinos da memória, p. 35. Nos termos de Paul Ricoeur: “a representação historiadora 
é de fato uma imagem presente de uma coisa ausente; mas a própria coisa ausente desdobra-se em desaparição 
e existência no passado. As coisas passadas são abolidas, mas ninguém pode fazer com que não tenham sido. 
[...] É nesse sentido que o anteriormente significa a realidade, mas a realidade no passado”. RICOEUR, A 
memória, a história, o esquecimento, p. 294.  
41 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 320. 
42 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 318. 
43 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 319. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 229 : : : 
 

de partida para agir, para “iniciar”. Diante destas colocações, parece, assim, possível dizer 

que a verdade guarda um interesse coletivo, um interesse político. Em outras palavras, que 

ela teria, afinal, um papel, uma “função” no espaço político, no mundo comum; uma função 

estruturante e estabilizadora.  

Todavia – e aqui o argumento arendtiano parece ganhar uma densidade ainda maior 

–, se a verdade desempenha uma função de relevância política, se há um lugar para a 

enunciação da verdade, uma verdade que concerne à comunidade política, à própria cidade, 

este lugar não é, em absoluto, no interior do embate, do conflito, da luta política; não é o 

lugar no qual os atores políticos rivalizam na cidade. Dito de outro modo, a verdade factual, 

até para que conserve seu caráter de verdade – e mantenha, portanto, a imparcialidade sem 

a qual ela deixaria de ser o que é –, deve ser formulada sempre de modo exterior à política; 

não decorre, portanto, do confronto que ocorre em seu interior. É esta, enfim, a posição 

daquele que diz, que enuncia a verdade; uma posição exterior ao próprio âmbito político: 
 

O ponto de vista exterior ao domínio político – isto é, à comunidade à qual 

pertencemos e ao convívio de nossos semelhantes – caracteriza-se 

nitidamente como um dos vários modos de existência solitária. Entre os 

modos existenciais de dizer a verdade, sobrelevam-se a solidão do filósofo, o 

isolamento do cientista e do artista, a imparcialidade do historiador e do juiz 

e a independência do descobridor de fatos, da testemunha e do relator.44 

 

Um lugar fora das relações de poder, mas, ainda assim, em estreita relação com este. 

De uma posição peculiar, “exterior” ao âmbito político, enuncia-se, desta maneira, verdades 

fundamentais para a existência e conservação do espaço público, do mundo comum. 

Verdades que, como vimos, emergem como um importante elemento estabilizador e 

conservador. Elemento sem o qual vemos ser comprometido ou mesmo perdido o próprio 

sentido que nos torna capazes de nos orientarmos no mundo. Precisamente por isso, por 

essa relevância política, Arendt chama a atenção, ainda, para a necessidade da 

institucionalização de lugares nos quais essa verdade pode ser dita, pode ser enunciada. 

Abrigos ou “refúgios da verdade”45 capazes de aumentar as probabilidades de que esta 

apareça e prevaleça em público. Trata-se, por conseguinte, de assegurar a possibilidade de 

um discurso com força de verdade no âmbito político.  

Teríamos, desse modo, uma espécie de função política – ou uma função “de 

relevância política”46 – que é desempenhada, de fora do âmbito político, por aquele que 

enuncia a verdade factual, que “diz o que é”. Uma verdade que, ao ser enunciada, ao ser 

“narrada”, estabiliza, conserva e, mais que isso, confere sentido aos fatos e eventos dispersos. 

Em outras palavras, aquele que diz o que é, aquele que, a partir de uma espécie de 

lugar fronteiriço, enuncia a verdade dos fatos, relata o que viu, que testemunhou, o que 

aconteceu, tal como aconteceu, nos apresentaria, na forma de uma narrativa, de uma 

“estória”, aquilo que não podemos mudar. Uma narrativa que permite, afinal, que nos 

 
44 ARENDT, Entre o passado e o futuro, pp. 320-321. 
45 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 322. Teríamos aqui, como exemplos destas instituições, o poder 
judiciário, a Academia – em especial as Ciências Históricas e as Humanidades – e a imprensa.  
46 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 323.  



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 230 : : : 
 

reconciliemos com o mundo ao nos ensinar “a aceitação das coisas tais como são”47. Como 

observa Nádia Souki, “Ao recorrermos à memória dos relatos e testemunhos das épocas 

passadas, transformamos essas narrativas em história, fazendo com que um amontoado de 

fatos dispersos e confusos ganhe sentido”48. Sentido, reconciliação, compreensão sem os quais 

jamais seríamos capazes de “sentir o mundo como nossa casa”49: 

 

Compreender é infindável e, portanto, não pode gerar resultados definitivos. 

É a maneira especificamente humana de viver, pois todo indivíduo precisa se 

sentir conciliado com um mundo onde nasceu como estranho e onde sempre 

permanece como estranho, na medida de sua singularidade única. A 

compreensão começa com o nascimento e termina com a morte.50 

 

O que Arendt parece nos indicar é, assim, que, para além de constituir-se como um 

limite para o poder, a verdade dos fatos estrutura, estabiliza, preserva, mantém intacto este 

mundo no qual podemos agir, iniciar algo novo e “produzir” estórias “com a mesma 

naturalidade com que a fabricação produz coisas tangíveis”51. Uma verdade que, ao ser 

contada, narrada, permite, enfim, aos homens ativos, “aceitar o que aconteceu de maneira 

irrevogável e [...] se reconciliar com o que existe de modo inevitável”52 . Nas belas palavras 

da autora: “Conceitualmente, podemos chamar de verdade aquilo que não podemos 

modificar; metaforicamente, ela é o solo sobre o qual nos colocamos de pé e o céu que se estende acima de 

nós”53. Perdê-la significa, portanto, ao mesmo tempo, perdermos a capacidade de nos 

orientarmos e de nos reconciliarmos com um mundo que temos em comum e que não é 

senão a única casa que conhecemos.  

 

Conclusão 

 

“Fazer alguma coisa perdurar na recordação”.54 Era esta, segundo Arendt, a tarefa do 

poeta e do historiador. Fazer perdurar as obras, feitos e palavras, aquelas coisas que devem 

sua existência aos homens e que, exatamente por isso, são perecíveis, “como que 

contaminadas com a mortalidade de seus autores”55. Homens que se movem em uma espécie 

de linha reta — do surgimento ao desaparecimento — “em um universo em que tudo o que 

se move o faz em sentido cíclico”56. Atores mortais que, precisamente por sua existência 

passageira, necessitam da permanência, da durabilidade, da estabilidade desse mundo para 

que sejam capazes de senti-lo, de reconhecê-lo como seu lar durante a sua vida na terra. Uma 

permanência, uma estabilização que dependem, como vimos, de um discurso sobre aquilo 

 
47 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 323. 
48 SOUKI, Memória e esquecimento, p. 128.  
49 ARENDT, Compreender, p. 330. 
50 ARENDT, Compreender, p. 331. 
51 ARENDT, A condição humana, p. 228. 
52 ARENDT, Compreender, p. 345. 
53 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 325.  
54 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 74. 
55 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 72. 
56 ARENDT, A condição humana, p. 24. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 231 : : : 
 

que é, sobre aquilo que, se poderia sempre ter sido de outro modo, calhou de acontecer tal 

como aconteceu e não pode, finalmente, ser revertido, modificado. 

Encontraríamos, portanto, nesta verdade que concerne aos muitos, aos seus feitos e 

sofrimentos, aos eventos que marcaram sua existência, uma força estabilizadora sem a qual 

este mundo, no qual aparecemos e o qual todos deixaremos um dia, não pode se conservar, 

não pode fornecer-nos as referências, as estruturas, os marcos sem os quais jamais seríamos 

capazes de nos orientar, de nos sentir “em casa”. Diante disso, poderíamos perguntar, com 

Arendt: “Não precede o zelo pela existência claramente a tudo mais — mesmo à virtude e a 

todos os princípios? Não é óbvio que eles se tornam meras quimeras quando o mundo, único 

lugar onde se podem manifestar, se acha em perigo?”57. E não é, poderíamos nos perguntar, 

ainda, este mesmo mundo que se vê ameaçado quando a verdade dos fatos se encontra sob 

o risco de ser eliminada, destruída?  

Depois de nos debruçarmos, ainda que tão brevemente, sobre a relação entre a 

verdade factual e o mundo, a resposta esboçada por Arendt diante destas questões parece, 

em alguma medida, se deixar apreender ou, pelo menos, entrever. Uma resposta que a autora, 

talvez, nos permitisse vislumbrar já nas páginas iniciais de seu ensaio sobre verdade e política, 

quando aponta para o fato mesmo de que “nenhuma permanência, nenhuma perseverança 

da existência, podem ser concebidas sem homens decididos a testemunhar aquilo que é e que 

lhes aparece porque é”58. 

É, enfim, a sobrevivência do próprio mundo comum que está em jogo. Se a verdade 

factual escapa à estrutura mesma da ação, se ela é enunciada a partir de um lugar exterior ao 

âmbito político, ela desempenharia, não obstante, um papel, uma “função” política. A função 

de estruturar, preparar o mundo para que a construção da realidade — que depende sempre 

“de nosso compartilhamento do mundo com nossos semelhantes”59 — seja possível. Trata-

se, desse modo, de uma verdade que, a despeito da fragilidade que lhe é inerente, estabiliza, 

conserva, preserva o mundo, conferindo-lhe a permanência de que tanto necessitamos. 

Afinal, nas preciosas palavras do poeta, Bertolt Brecht: 

 

Fôssemos infinitos 

Tudo mudaria  

Como somos finitos 

Muito permanece60. 

 

Como seres inegavelmente finitos, irremediavelmente mortais, incapazes em si 

mesmos de alcançar qualquer tipo de permanência, precisamos, para que tenhamos uma vida 

verdadeira e plenamente humana, que o mundo, o único lar que conhecemos e no qual 

podemos deixar marcas, vestígios de nossa existência, permaneça, sobreviva, perdure e nos 

ofereça, assim, o solo sob nossos pés e o céu sobre nossas cabeças.  

  

 
57 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 284. 
58 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 285. 
59 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 314.  
60 BRECHT, Poemas 1913-1956, p. 343. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 232 : : : 
 

Referências bibliográficas 

 

ARENDT, Hannah. A condição humana. 12.ed. Trad. Roberto Raposo. Rio de Janeiro: Forense 

Universitária, 2014a.  

______. A dignidade da política: ensaios e conferências. Org. Antônio Abranches; Trad. Helena 

Martins. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1993  

______. Compreender: formação, exílio e totalitarismo. Org. Jerome Kohn; Trad. Denise 

Bottmann. São Paulo: Companhia das Letras; Belo Horizonte: Editora UFMG, 2008.  

______. Entre o passado e o futuro. 6.ed. Trad. Mauro V. Barbosa. São Paulo: Perspectiva, 

2014c.  

BRECHT, Bertolt. Poemas 1913-1956. 7. ed. Trad. Paulo César de Souza. São Paulo: Editora 

34, 2012. 

CANOVAN, Margareth. Hannah Arendt as a conservative thinker. In: MAY, Larry; KOHN, 

Jerome. (Ed.). Hannah Arendt twenty years later. Cambridge, Mass: MIT Press, 1996.  

DUARTE, André. O pensamento à sombra da ruptura: política e filosofia em Hannah Arendt: 

São Paulo: Paz e Terra, 2000.  

KALYVAS, Andreas. Democracy and the politics of the extraordinary: Max Weber, Carl Schmitt, 

and Hannah Arendt. Cambridge: Cambridge University Press, 2009.  

LEVI, Primo. É isto um homem? Trad. Luigi Del Re. Rio de Janeiro: Rocco, 1988.  

PEREIRA, Geraldo Adriano Emery. Verdade e política na obra de Hannah Arendt. Curitiba: 

Appris, 2019.  

PROST, Antoine. Doze lições sobre a história. Trad. Guilherme João de Freitas Teixeira. Belo 

Horizonte: Autêntica, 2008.  

RICOEUR, Paul. A memória, a história, o esquecimento. Trad. Alain François. Campinas: 

Unicamp, 2007.  

SOUKI, Nádia. “Memória e esquecimento: a compreensão do passado em busca de uma paz 

relativa”. In: VAZ, Celso Antônio Coelho; WINCKLER, Silvana (Orgs.). Uma obra no mundo: 

diálogos com Hannah Arendt. Chapecó: Argos, 2009.  

VIDAL-NAQUET, Pierre. Os assassinos da memória: um Eichmann de papel e outros ensaios 

sobre o revisionismo. Trad. Marina Appenzeller. Campinas: Papirus, 1988. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 233 : : : 
 

 

 

 

 

 

 

Traduções 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 234 : : : 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Menos dominação, mais liberdade? Resposta a Philip Pettit1  

Jean-Fabien Spitz2 

 

Tradução: Bruno Santos Alexandre3 e Roberta Soromenho Nicolete4 
 

Resumo: Segundo uma célebre tese defendida por Philip Pettit, um agente é livre conquanto cada 

uma de suas ações seja não somente acessível, mas também não-dominada, no sentido de que 

ninguém tenha o poder de bloquear o acesso a tais ações. Através de contraexemplos, esse artigo 

procura demonstrar que a vontade de eliminar a dominação pode diminuir antes que reforçar a 

liberdade individual. 

 

Abstract: According to a well-known thesis advocated by Philip Pettit, an agent is free as long as 

each one of his actions is not only accessible, but also non-dominated, in the sense that no one has 

the power to prevent access to such actions. Through counterexamples, this article seeks to show 

that the will to remove domination can diminish rather than enhance individual freedom.  

 
1 A referência original do artigo é: SPITZ, Jean-Fabien, “Moins de domination, plus de liberté ? Réponse à 
Philip Pettit”, In: Raisons politiques, 3/2011,n.° 43, Presses de Sciences Po, pp. 125-132. 
2 Jean-Fabien Spitz é professor de filosofia política na Universidade de Paris 1 Panthéon-Sorbonne, e membro 
sênior do Instituto Universitário da França (2007-2012). Ele é autor de: La liberté politique. Essai de généalogie 
conceptuelle (Paris, PUF, 1995); Bodin et la souveraineté (Paris, PUF, 1998), L’amour de l'égalité : essai sur la critique de 
l'égalitarisme républicain en France, 1770-1830 (Paris, Vrin, 2000) ; John Locke et les fondements de la liberté moderne (Paris, 
PUF, 2001); Le moment républicain en France (Paris, Gallimard, 2005); e da tradução do livro de Philip Pettit, Le 
Républicanisme (Paris, Michalon, 2010). Atualmente, seus estudos versam sobre a maneira de conciliar o 
individualismo e o princípio de propriedade de si com uma política fundada sobre a solidariedade e a 
redistribuição.  
3 Bruno Santos Alexandre é Doutor em Filosofia pela Universidade de São Paulo e Professor Substituto da 
Universidade Federal do Acre (UFAC-AC). 
4 Roberta Soromenho Nicolete é professora no Departamento de Ciência Política, na Universidade Estadual 
do Rio de Janeiro (UERJ-RJ), pós doutoranda na Universidade de São Paulo (USP-SP) e pesquisadora-
convidada no CESPRA/ École des Hautes Études en Sciences Sociales, Paris – França 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 235 : : : 
 

 

Em seu texto sobre o caráter instável da definição berliniana de liberdade, Philip 

Pettit5 mostra que Isaiah Berlin se afastou da formulação clássica de liberdade como não-

interferência, proposta por Hobbes6. Este último, com efeito, sugere que um indivíduo é 

livre desde que não haja interferência efetiva na realização da ação que ele escolheu, mas, em 

termos contrafactuais7, a liberdade do indivíduo não seria afetada pelo fato de provavelmente 

poder sofrer uma interferência, caso tivesse escolhido uma das opções rejeitadas. Segundo 

Berlin, esta abordagem da liberdade teria como efeito, por um lado, confundí-la com a 

satisfação das preferências e, por outro lado, levaria à consequência absurda segundo a qual 

poderíamos ser livres ao adaptar as nossas preferências ao contexto de interferências 

prováveis e ao escolher apenas as opções que agradam aos que nos rodeiam ou evitar aquelas 

opções que lhes desagradam, ou aquelas que já sabemos que certamente correriam o risco de 

sofrer interferências, caso fossem escolhidas. A liberdade implica que as opções que 

poderíamos escolher, mas que não escolhemos, essejam acessíveis, que as portas que não 

abrimos estejam efetivamente desimpedidas, isto é, que poderíamos tê-las aberto, se assim 

tivéssemos desejado. 

A tese defendida por Philip Pettit é que essa maneira de se afastar da teoria 

hobbesiana é insuficiente. Pettit apresenta uma ideia de liberdade que, em termos de 

acessibilidade, implica não apenas que as portas das opções possíveis estejam abertas, mas 

que também tenhamos a segurança de poder abri-las, sem ter de solicitar a permissão e nem 

de contar com aprovação ou a benevolência de quem quer que seja. Para compreender esse 

necessário prolongamento da objeção berliniana endereçada a Hobbes, basta lembrar do 

argumento de Berlin contra o autor do Leviatã: a ideia de que se a liberdade consistisse na 

capacidade de fazer o que escolhemos, bastaria nunca escolher outra coisa senão o que os 

outros nos deixam fazer para sermos absoluta e completamente livres. Este argumento vale 

também contra a tese de Berlin: suponhamos que eu esteja diante de três portas que estão 

efetivamente abertas (A, B, C) e que eu saiba que você seria levado a interferir, se eu 

escolhesse alguma dentre delas (C). Portanto, tenho a liberdade de abrir (A) e (B), mas não 

(C), pois, nesse caso, a interferência se efetivará. Nesta situação, basta que eu ganhe os seus 

favores, que eu peça a sua permissão para abrir a porta C, e a sua permissão me tornaria mais 

livre do que nunca. O absurdo é o mesmo no caso da teoria hobbesiana: um indivíduo 

poderia se tornar mais livre ao adaptar a sua conduta ao contexto, isto é, agradando a quem 

tem a possibilidade de impedi-lo de escolher certa opção, ou de bloqueá-la, e obtendo dele a 

benevolência que torna a sua escolha disponível. A tese de Berlin, portanto, resulta no 

absurdo de que seria possível se tornar mais livre adotando um comportamento que consiste 

em adular ou agradar àquele ou àqueles que, como guardiães, podem nos impedir de abrir 

algumas portas. Ora, afirma Philip Pettit, do mesmo modo que a liberdade não pode 

aumentar por adaptação de preferências, tampouco o poderia mediante um comportamento 

que consiste em ganhar o favor de outrem. Do mesmo modo que Berlin sustenta – contra 

 
5 [N.T.]: O autor faz referência à obra de Philip Pettit, A Theory of Freedom and Government, Oxford Political 
Theory Series, Oxford University Press, 2009. 
6 [N.T.]: O autor faz referência ao tema tratado por Thomas Hobbes, em Leviatã (1651), capítulo 21. 
7 [N.T.]: Termo emprestado da filosofia analítica e que, no uso feito por Spitz, opera no campo especulação de 
natureza hipotética acerca da não-escolha de um agente, ao se supor a reflexão realizada por este ao pesar as 
consequências da sua escolha, entre ações igualmente desejáveis 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 236 : : : 
 

Hobbes – que as opções que não escolhemos estejam disponíveis, Pettit sustenta – contra 

Berlin – que as opções em questão devam estar abertas por direito e de maneira garantida, e 

não por boa vontade ou benevolência daqueles que poderiam fechá-las. Em um sentido 

pertinente para a liberdade, as opções não estão “abertas” se alguns possuem a capacidade 

de nos barrar o acesso por sua própria vontade e por simples fantasia ou capricho. Para que 

esta “abertura” tenha pertinência, é preciso não apenas que as portas estejam abertas, mas 

que tenhamos a garantia de que ninguém poderá nos interditar o acesso de maneira arbitrária.   

O próprio Berlin deveria considerar esse complemento de análise satisfatório porque, 

de acordo com ele, a liberdade consiste precisamente no fato de poder escolher certas opções 

sem ter de prestar contas a quem quer que seja e sem ter de depender da boa vontade ou do 

favor de alguém: como afirma Pettit, o fato de se ter acesso a certas opções apenas mediante 

a permissão de outrem significa que não temos a liberdade de escolher tais opções. A ausência 

de qualquer “guardião” que tenha a possibilidade de nos fechar a porta ou de escondê-la, de 

acordo com a sua própria vontade, ou de quem seria preciso ganhar os favores para poder 

abri-la é, portanto, essencial à liberdade. Se Berlin recusasse esta conclusão, ele seria obrigado 

a admitir que é possível se tornar mais livre ajustando a sua conduta à situação (às vontades 

dos outros), do mesmo modo que ele reprova a afirmação hobbesiana, segundo a qual 

podemos nos tornar mais livres adaptando as nossas preferências. Não apenas as escolhas 

devem ser acessíveis, independente do conteúdo delas, mas elas devem ser também 

independentes do consentimento de terceiros.  

Suponhamos que eu esteja diante de duas portas que estão igualmente abertas, mas 

que eu saiba que você tem a possibilidade – caso queira – de interditar o meu acesso a ambas. 

Uma dessas duas opções me parece preferível em relação à outra, mas sei que, se eu a 

escolher, a probabilidade de que você interfira na minha ação é bastante alta. Sei que você 

vai agir, por exemplo, em represália por uma ação que te desagrada, de uma maneira que me 

prejudique ou que me desfavoreça, de modo que você adicione tantas consequências 

negativas a essa escolha que eu a ela renuncie e escolha outra opção, menos agradável e 

sedutora a mim, mas que sei que provavelmente você me deixaria escolher sem reagir de 

maneira negativa. Na tese proposta por Pettit, isso implica que não sou livre, porque a minha 

escolha constitui uma adaptação ao contexto e, em particular, a uma relação de forças. 

Também implica que, se uma tal escolha fosse considerada livre, isso significaria dizer que 

eu poderia, por exemplo, aumentar a minha liberdade buscando ganhar seus favores e 

fazendo aquilo que você exige em troca da permissão da abertura da porta que eu prefiro. 

Parece, no entanto, que essa ideia de liberdade é muito exigente para ser coerente e 

que não seja possível organizar um mundo social no qual as opções poderiam ser assim 

dominadas ou controladas pelos agentes. Cada vez que seleciono uma opção entre aquelas 

que são possíveis (de um ponto de vista legal), sei que a minha escolha não agradará a todos 

e que, entre aqueles que ela desagradará, haverá os que dispõem de meios de me ocasionar 

dissabores (legais) ou consequências desagradáveis (legais também). Em certos casos, é 

bastante possível, considerando a natureza e a probabilidade destas consequências 

desvantajosas, que eu renuncie à minha escolha inicial e que mude o curso da minha ação. 

Deve-se concluir, a partir disso, que não sou livre ao mudar o curso de minha ação? 

Não podemos afirmar isso com certeza, já que parece ser da própria essência da uma 

interação social que tenhamos de constantemente calcular as vantagens e os inconvenientes 

de nossas ações e que escolhamos as opções que nos parecem mais vantajosas do que as 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 237 : : : 
 

outras. Neste caso, não existe ação sobre a qual possamos ter controle de uma maneira tal 

que tenhamos a garantia de que ela não implicará nenhuma consequência negativa da parte 

de outrem. Mesmo se exerço um direito de livre expressão, ao escrever em um jornal um 

virulento artigo contra a ação do governo, se eu for jornalista, sei que diminuo 

consideravelmente as minhas chances de ser contratado para a redação de um jornal mais 

pró-governo. Esta consequência é branda e não me impede de dizer o que penso, mas ela 

existe.    

Um outro exemplo, talvez, dirá mais respeito aos universitários. Suponhamos que eu 

faça parte de uma comissão encarregada de eleger um professor. Sei que o diretor de meu 

departamento, que preside tal comissão, tem preferência pelo candidato X e que ele está 

informado sobre as posições dos outros membros da comissão, de modo que, dado o 

resultado final, ele saberá exatamente como votei. Pessoalmente, eu estou convencido de que 

o candidato Y é mais qualificado para o posto oferecido, mas eu também sei que, caso eu 

vote pelo candidato Y, o diretor não apoiará da mesma maneira calorosa o meu pedido por 

uma licença sabática quanto o apoiaria caso eu votasse em seu candidato favorito. Por outro 

lado, parece-me que o candidato X já tem certa idade, que ele não permanecerá muito tempo 

no departamento, e que o candidato Y tem chances atrativas de carreira em uma outra 

universidade. Tudo bem pesado, escolho votar pelo candidato que conta com o apoio do 

diretor. Eu não o faria se a diferença entre X e Y fosse muito grande, e se Y fosse muito mais 

competente que X; porém, a diferença é mínima e, afinal, não estou certo do valor de meu 

juízo, o qual poderia estar contaminado com certa parcialidade.    

Pode-se dizer que meu voto não é um ato livre? Pode-se dizer que se trata de uma 

adaptação condenável ao contexto? Não, pois aqui, assim como em outras circunstâncias nas 

quais devemos fazer escolhas, é preciso negociar com nossos pares e lhes fazer concessões a 

fim de obter o que desejamos. Por exemplo, no âmbito do mercado, devo renunciar a certas 

vantagens para obter ou conservar outras. Se eu forneço peças de certo tipo a um cliente, 

este último pode me solicitar que eu modifique as especificações das peças em questão e 

exigir uma redução de preços, caso contrário, retirará sua clientela e se dirigirá a outros 

fornecedores. Devo, então, sopesar a seriedade de sua ameaça, a possibilidade que tenho de 

encontrar outros clientes, caso este me deixe, o custo que para mim representam as exigências 

por ele formuladas, etc. Em todo caso, que eu escolha por ceder às suas demandas ou por 

rejeitá-las, a minha escolha é, ao mesmo tempo, igualmente livre e condicionada pelas reações 

prováveis ou possíveis de meus pares. Toda escolha real consiste em optar entre duas 

perspectivas, nenhuma das quais é absolutamente livre de possíveis consequências 

desagradáveis.   

Nesse sentido, pode-se afirmar que não existem opções absolutamente não-

dominadas, e sim um continuum entre opções cujas vantagens e desvantagens são ora mais ora 

menos importantes. A liberdade de um agente não se mede pela possibilidade de selecionar 

entre determinadas opções que, quando escolhidas, evitarão também as desvantagens que 

outros poderiam acarretar, mas pela sua capacidade de excluir as opções cujas consequências 

são mais desvantajosas. Pode-se melhor compreender isso se estabelecermos a distinção 

entre as medidas de retaliação, nas quais uma ação pode nos enredar, segundo a sua legalidade 

ou ilegalidade: nem o diretor do departamento, que não apoia o meu pedido de licença de 

maneira tão calorosa quanto poderia, nem o parceiro comercial, que me dispensa como seu 

fornecedor em peças avulsas no momento em que não aceito suas condições, conduzem-se 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 238 : : : 
 

de maneira arbitrária, porque suas condutas são legais ou conformes a uma regra acordada 

conjuntamente, pautada pela aceitação de que tal regra seja aplicada sobre nós em troca da 

possibilidade de a aplicarmos aos outros. Em outros termos, se, por um lado, as condutas 

particulares do diretor e do parceiro comercial estão em contradição com os meus interesses, 

por outro lado, elas são legítimas, visto que conformes a uma regra que, em última análise, 

promove meu próprio interesse. Eu estaria, então, menos bem situado em uma sociedade na 

qual a distribuição das licenças sabáticas fosse, por exemplo, atribuição exclusiva dos decanos 

do departamento, e na qual a administração tivesse o poder de dizer com quais parceiros 

devo estabelecer laços comerciais, sem que eu pudesse escolher. Podemos considerar que 

certas consequências negativas são tais que não gostaríamos de sofrê-las a nenhum preço, 

quaisquer que fossem as vantagens que nos trouxessem, se outros fossem a elas submetidos 

e, nesse caso, aceitamos uma regra que as interdita. Não aceitaríamos, por exemplo, estarmos 

sujeitos a sofrer discriminação na contratação ou locação de uma residência em razão de 

nossas filiações étnicas, religiosas ou culturais. No entanto, é evidentemente impossível 

definir como livre somente aquele que pudesse agir, em toda as circunstâncias, sem temer as 

reações negativas dos outros. Com efeito, a vulnerabilidade a esse tipo de consequência é 

consubstancial à vida social e um mundo no qual estivéssemos totalmente protegidos contra 

as ações de terceiros seria também um mundo no qual nossa liberdade seria nula, a não ser 

que consideremos a possibilidade de uma absurda assimetria, e uma ausência total de 

reciprocidade e de legitimidade, nas nossas relações mútuas.  

Essa dificuldade vai ao encontro de um problema irritante muitas vezes trazido à 

baila nos comentários sobre a teoria republicana da liberdade como não-dominação. Não é 

realista a ideia segundo a qual a restrição do leque de escolhas tornada necessária pela 

intervenção do Estado – o qual garante ao agente um estatuto de proteção contra certas 

formas de vulnerabilidade – condiciona a liberdade de escolha sem comprometê-la. Pois a 

escolha concerne somente ao leque de escolhas acessíveis, e não à segurança com a qual 

podemos exercê-las ou à conservação de nosso controle sobre elas. Ocorre, de fato, um 

sacrifício de liberdade (de escolha) todas as vezes em que a garantia (do agente) se vê 

aumentada, e a teoria republicana não nos fornece nenhum meio de compreender como se 

efetuam as trocas e as compensações entre os dois aspectos da liberdade: aquele que consiste 

em não ser obstruído e aquele que consiste em estar assegurado do domínio de suas escolhas. 

Um mundo sem “guardiães de portas” que tenham a possibilidade de fechá-las para nós seria 

também um mundo no qual, pelo reverso da moeda, estariam interditadas todas as ações 

pelas quais tentamos dissuadir os outros de fazer o que nos desagrada ou o que nos coloca 

em desvantagem. Um mundo social que obedecesse a essa lógica absolutista seria impossível 

ou infernal. Num mundo real, os agentes dispõem de poderes diferentes para constranger 

seus parceiros a se comportarem como eles desejam, de modo que sua liberdade se mede por 

esse poder de constranger. Pode-se sustentar que, globalmente, a sociedade conteria mais 

liberdade caso os poderes fossem iguais, e é certo que uma maior equivalência de poderes de 

negociação, tanto quanto de barreiras legais impostas a um maior número de ações 

predatórias, faria crescer a liberdade. Porém, tal sociedade teria também um custo, tanto pelas 

ações que assim se tornariam ilegais quanto pela possibilidade da diminuição de riquezas que 

um sistema igualitário de poderes de constrangimento poderia ocasionar. Com efeito, não 

nos esqueçamos que, em alguns aspectos, o processo mesmo do progresso e da civilização 

supõe a existência de um fator que constrange os indivíduos a agir de maneira diferente 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 239 : : : 
 

daquela que desejavam. O constrangimento é mútuo e pode-se considerar que sua maior 

reciprocidade seria favorável a uma liberdade também maior, mas a questão deve ser 

abordada de um ponto de vista consequencialista, e não de um ponto de vista absolutista. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 240 : : : 
 

 

 

Dissertação sobre a política dos romanos na religião1 
Lido na Academia de Bordeaux em 18 de junho de 1716 

Charles Louis de Secondat, barão de La Brède e de Montesquieu 

 

Tradução: Igor Moraes Santos2 
 

Não foi nem o medo nem a piedade que instituiu a religião entre os romanos, mas a 

necessidade em que se encontram todas as sociedades de terem uma. Os primeiros reis não 

foram menos atentos em regular o culto e as cerimônias do que em dar leis e construir 

muralhas. 

Observo essa diferença entre os legisladores romanos e os de outros povos: que os 

primeiros fizeram a religião para o estado, e os outros o estado para a religião. Rômulo, Tácio 

e Numa3 escravizaram os deuses à política: o culto e as cerimônias que instituíram foram 

considerados tão sábios que, quando os reis foram expulsos, o jugo da religião foi a única 

coisa de que o povo, em seu furor pela liberdade, não ousou se livrar. 

Quando os legisladores romanos instituíram a religião, não pensaram na reforma dos 

costumes, nem em dar princípios de moral; eles não queriam absolutamente perturbar 

pessoas que não conheciam ainda as obrigações [de uma sociedade na qual acabaram de 

entrar]4. Eles tinham, então, apenas um objetivo geral, que era inspirar em um povo, que não 

temia nada, o medo dos deuses, e servir-se desse medo para conduzi-lo a seu capricho. 

Os sucessores de Numa não ousaram fazer o que esse príncipe não havia feito: o 

povo, que tinha perdido muito de sua ferocidade e de sua rudeza, tornara-se capaz de uma 

 
1 MONTESQUIEU, Charles-Louis de Secondat, Baron de La Bréde e de. “Dissertation sur la politique des 
Romains dans la religion”. In: Oeuvres. Paris: Plassan, Bernard, et Grégoire, 1796, t. IV, p. 193-207. A presente 
tradução foi embasada na edição na qual o texto foi publicado pela primeira vez. No entanto, consultou-se 
também edições contemporâneas das obras completas de Montesquieu, que apresentam algumas diferenças de 
grafia e de redação, além de breves trechos adicionais, ao reproduzirem fielmente o manuscrito original. Por 
esse motivo, optou-se por acrescentar as variações, sempre indicando-as. Ademais, cotejou-se com a tradução 
italiana. Cf. Oeuvres complètes. Ed. Édouard Laboulaye. Paris: Garnier, 1876, t. II; Scritti postumi (1757-2006). A 
cura di Domenico Felice. Ed. bilíngue. Firenze; Milano: Bompiani, 2017; Oeuvres complètes. Tome 8: Oeuvres et 
écrits divers I. Sous la direction de de Pierre Rétat. Oxford: Voltaire Foundation; Napoli: Instituto Italiano per 
gli Studi Filosofici, 2003. Acréscimos e traduções às notas originais estão em colchetes e sinalizadas pela 
abreviação [N.T.] 
2 Doutorando em Filosofia do Direito pela Universidade Federal de Minas Gerais. 
3 Rômulo e Numa Pompílio foram os dois primeiros reis de Roma. Tito Tácio, por sua vez, foi rei dos sabinos 
e considerado por uma certa tradição como governante de Roma junto com Rômulo, após a integração dos 
sabinos com os romanos. Entretanto, não é elencado entre os sete reis de Roma. Sobre o reinado dos três 
citados, ver as principais fontes históricas: DIONÍSIO DE HALICARNASSO. Rhomaike arkhaiologia II, 2 et seq. 
Cf. Historia Antigua de Roma: Libros I-III. Trad. Elvira Jiménez e Ester Sánchez. Madrid: Gredos, 1984, p. 160 
et seq; PLUTARCO. Vida de Rômulo 17-24. Cf. Vite. A cura di Antonio Traglia. Torino: Unione Tipografico-
Editrice Torinese, 1992, v. I, p. 182-201; TÁCITO. Annales I, 54. Cf. Annali. Trad. Enrico Oddone. A cura di 
Matilde Caltabiano. Milano: Rusconi, 1978, p. 82-83; TITO LÍVIO. Ab urbe condita I, 10-24. Cf. Storie. A cura 
di Luciano Perelli. Torino: Unione Tipografico-Editrice Torinese, 1974, v, I, p. 140-177. [N.T.] 
4 Variação já indicada em rodapé na primeira edição. Por isso, optou-se por incluí-la desde logo no corpo do 
texto. [N.T.] 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 241 : : : 
 

maior disciplina5. Teria sido fácil acrescentar às cerimônias da religião princípios e regras de 

moral que lhe faltavam, mas os legisladores dos romanos6 eram muito clarividentes para não 

saberem quão perigosa seria uma similar reforma: seria como admitir que a religião era 

defeituosa, como dar-lhe idade e debilitar sua autoridade quando se queria consolidá-la. A 

sabedoria dos romanos fê-los tomar um melhor caminho ao estabelecer novas leis. As 

instituições humanas bem podiam mudar, mas as divinas deveriam ser imutáveis como os 

próprios deuses. 

Assim, o senado de Roma, tendo encarregado o pretor Petílio7 de examinar os 

escritos do rei Numa, que tinham sido encontrados em um baú de pedra, quatrocentos anos 

após a morte desse rei, resolveu queimá-los, a partir do relatório que lhe fez esse pretor de 

que as cerimônias que estavam ordenadas nesses escritos diferiam muito daquelas que se 

praticavam então; isso podia fazer nascer escrúpulos no espírito das pessoas simples, e fazer-

lhes ver que o culto prescrito não era o mesmo que aquele instituído pelos primeiros 

legisladores e inspirado pela ninfa Egéria. 

Levou-se a prudência mais longe: não se podia ler os livros sibilinos sem a permissão 

do senado, que somente a dava nas grandes ocasiões e quando se tratava de consolar o povo. 

Todas as interpretações foram proibidas. Esses próprios livros eram sempre trancados; e, 

por uma precaução muito sábia, retirou-se as armas das mãos dos fanáticos e dos sediciosos. 

Os adivinhos não podiam nada pronunciar sobre os assuntos públicos sem a 

permissão dos magistrados; a sua arte estava completamente subordinada à vontade do 

senado; e isso fora assim ordenado pelos livros dos pontífices, dos quais Cícero nos 

conservou alguns fragmentos8. 

Políbio coloca a superstição entre as vantagens que o povo romano tinha sobre os 

outros povos. O que parece ridículo aos sábios é necessário para os tolos; e esse povo, que 

se coloca tão facilmente em cólera, tem a necessidade de ser contido por uma força invisível. 

 
5 Nesse sentido, ver a famosa passagem de TITO LÍVIO. Ab urbe condita I, 19, 1-2. Cf. Storie. A cura di Luciano 
Perelli. Torino: Unione Tipografico-Editrice Torinese, 1974, v. I, p. 162-163: “Qui regno ita potitus urbem novam, 
conditam vi et armis, iure eam legibusque ac moribus de integro condere parat. Quibus cum inter bela adsuescere videret non posse, 
quippe efferari militia animos, mitigandum ferocem populum armorum desuetudine ratus [...]”. No mesmo sentido, 
PLUTARCO. Vida de Numa 8,1-4; 15, 1. Cf. Vite. A cura di Angelo Meriani e Rosa Giannattasio Andria. Torino: 
Unione Tipografico-Editrice Torinese, 1998, v. VI, p. 144-145; 166-167; VALÉRIO MÁXIMO. Facta et dicta 
memorabilia I, 2, 1. Cf. Hechos y dichos memorables: Libro Primero. Buenos Aires: Editorial de la Facultad de Filosofía 
y Letras de la Universidad de Buenos Aires, 2014, p. 120-121; e a interpretação moderna de MAQUIAVEL. 
Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio I, 11. Cf. Tutte le opere. Firenze: Bompiani, 2018, p. 345-348. [N.T.] 
6 Variação: “mais les Romains” (Mas os romanos...) [N.T.] 
7 Tito Lívio, liv. XL, cap. XXIX. [TITO LÍVIO. Ab urbe condita XL, 29. Cf. Storie. A cura di Alessandro Ronconi 
e Barbara Scardigli. Torino: Unione Tipografico-Editrice Torinese, 1999, v. VI, p. 742-745. Na mesma obra, há 
referência aos cultos inspirados pela ninfa Egéria, vide I, 19, 5. Cf. Storie. A cura di Luciano Perelli. Torino: 
Unione Tipografico-Editrice Torinese, 1974, v. I, p. 162-163. Também em VALÉRIO MÁXIMO. Facta et dicta 
memorabilia I, 2, 1. Cf. Hechos y dichos memorables: Libro Primero. Buenos Aires: Editorial de la Facultad de Filosofía 
y Letras de la Universidad de Buenos Aires, 2014, p. 120-121. – N.T.] 
8 De Leg. Liv.II: Bella disceptanto: prodigia, portenta, ad Etruscos et aruspices, si senatus iusserit, deferunto. E em um outro 
lugar: Sacerdotum genera duo sunto: unum, quod praesit cerimoniis et sacris, alterum, quod interpretetur fatidicorum et vatium 
ecfata incognita, cum senatus popolusque adsciverit. [Trata-se de reproduções muito livres de duas passagens do De 
legibus de Cícero, respectivamente II, 21: “Discutindo sobre a guerra: os prodígios e os portentos são deferidos, 
se o senado o ordena, aos etruscos e aos arúspices”; e II, 20: “São dois os gêneros de sacerdotes: um que preside 
as cerimônias e os sacrifícios, outro que interpreta as respostas incompreensíveis dos advinhadores e dos 
vaticinadores, quando o senado e o povo o reconhecem” (traduções nossas). No original, Cícero menciona três 
tipos de sacerdotes, incluindo os áugures públicos intérpretes de Júpiter Ótimo Máximo. Cf. Las Leyes. Trad. 
Alvaro D’Ors. Madrid: Instituto de Estudios Politicos, 1953, p. 134-137 – N.T.] 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 242 : : : 
 

Os áugures e os arúspices eram propriamente os aspectos grotescos do paganismo, 

mas não os acharemos ridículos se refletirmos que, em uma religião muito popular como 

aquela, nada parecia extravagante9. A credulidade do povo reparava tudo entre os romanos. 

Mais uma coisa era contrária à razão humana, mais ela lhes parecia divina. Uma verdade 

simples não lhes teria vivamente tocado: eles precisavam de matérias de admiração, 

precisavam de sinais da divindade, e os encontravam apenas no maravilhoso e no ridículo. 

Era, na verdade, uma coisa muito extravagante fazer a saúde da república depender 

do apetite sagrado de um frango e da disposição das entranhas das vítimas; mas aqueles que 

introduziram essas cerimônias conheciam bem o forte e o fraco, e foi apenas por boas razões 

que pecaram contra a própria razão. Se esse culto tivesse sido mais razoável, as pessoas de 

espírito não teriam sido enganadas, assim como o povo, e com isso se teria perdido toda a 

vantagem que se podia esperar dele. Precisava-se, portanto, de cerimônias que pudessem 

alimentar a superstição de uns e ser útil à política de outros10: eis o que se encontrou nas 

adivinhações. Colocava-se os decretos do céu na boca dos principais senadores11, pessoas 

esclarecidas, e que conheciam também o ridículo e a utilidade das adivinhações. 

Cícero diz12 que Fábio, sendo áugure, tinha por regra que aquilo que era vantajoso à 

república se fazia sempre sob bons auspícios. Ele pensa, como Marcelo13, que14, conquanto 

a credulidade popular tenha estabelecido no começo os augúrios, manteve-se seu uso para a 

utilidade da república; e ele coloca essa diferença entre os romanos e os estrangeiros, que 

estes serviam-se deles indiferentemente em todas as ocasiões, e aqueles somente nos assuntos 

que concerniam ao interesse público. Cícero nos ensina15 que o raio que caía no lado 

esquerdo era um bom augúrio, exceto nas assembleias do povo, prœterquam ad comitia. As 

regras da arte cessavam naquela ocasião: os magistrados ali julgavam ao seu capricho a 

bondade dos auspícios, e esses auspícios eram rédeas16 com as quais eles conduziam o povo. 

Cícero adiciona: Hoc institutum reipublicœ causa est, ut comitiorum, vel in jure legum, vel in judiciis 

populi, vel in creandis magistratibus, principes civitatis essent interpretes17. Ele dissera antes que se lia 

 
9 Variação: “il ni avoit rien d’extravagant” (não havia nada extravagante) [N.T.] 
10 No original, “entrer dans la politique des autres”. Para assegurar a clareza, alinha-se à tradução italiana deste trecho. 
[N.T.] 
11 No original: “On y mettoit les arrêts du ciel dans la bouche des principaux sénateurs”. Na tradução italiana, menos 
literal, a passagem foi assim reescrita, tornando-se mais esclarecedora: “os decretos do céu eram transmitidos 
pela boca dos principais senadores”. [N.T.] 
12 Optimis auspiciis ea geri quae pro reipublicae salute gererentur; quae contra rempublicam fierent, contra auspicia fierit. (De 
Senectute, cap. IV) [No original ciceroniano, o final é “quae contra rem publicam ferrentur contra auspicia ferri”. In: 
CÍCERO. De senectude IV, 11. Cf. Opere politiche e filosofiche. A cura di Domenico Lassandro e Giuseppe Minunco. 
Torino: Unione Tipografico-Editrice Torinese, 2007, v. III, p. 446-447: “são conduzidas sob os melhores 
auspícios as ações realizadas para a saúde da república; aquelas, ao contrário, feitas contra a república, eram 
feitas contra os auspícios”. – N.T.] 
13 De Divinatione. 
14 Variação: “Le meme dit qu’il est de l’opinion de Marcelus, qui disoit...” (O mesmo diz que ele é da opinião de Marcelo, 
que dizia...) [N.T.] 
15 De Divinatione, liv. II. [CÍCERO. De divinatione II, 35, 74. Cf. Sobre la adivinación. Sobre el destino. Timeo. Trad. 
Ángel Escobar. Madrid: Gredos, 1999, p. 212 – N.T.] 
16 Montesquieu escreve “une bride”, em referência ao equipamento utilizado para se montar o cavalo. Uma 
conversão técnica rigorosa poderia optar por “um bridão” ou, ainda, “um freno”, mas, considerando os sentidos 
almejados pelo autor, opta-se por traduzir por “rédeas”, mais recorrente para manifestar tal ideia. [N.T.] 
17 “Esse último foi instituído para o bem da república, para que os cidadãos principais fossem os intérpretes 
dos comícios, seja na votação das leis, seja nos julgamentos do povo, seja na eleição dos magistrados”. In: 
CÍCERO. De divinatione II, 35, 74. Cf. Sobre la adivinación. Sobre el destino. Timeo. Trad. Ángel Escobar. Madrid: 
Gredos, 1999, p. 212. [N.T.] 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 243 : : : 
 

nos livros sacros: Jove tonante et fulgurante, comitia populi habere nefas esse18. Isso foi introduzido, 

diz ele, para fornecer aos magistrados um pretexto para dissolver as assembleias do povo19. 

De resto, era indiferente que, na vítima que se imolava, se encontrasse bom ou mau augúrio: 

pois, quando não se ficava contente com a primeira, imolava-se uma segunda, uma terceira, 

uma quarta, que eram chamadas hostiœ succedaneœ20. Paulo Emílio, querendo sacrificar, foi 

obrigado a imolar21 vinte vítimas: os deuses somente foram aplacados com a última, na qual 

se encontrou os sinais que prometiam a vitória22. É por isso que se tinha o costume de dizer 

que, nos sacrifícios, as últimas vítimas eram sempre melhores do que as primeiras. César não 

foi tão paciente quanto Paulo Emílio: tendo degolado numerosas vítimas, diz Suetônio23, sem 

encontrar alguma favorável, ele deixou os altares com desprezo e entrou no senado.  

Como os magistrados eram mestres dos presságios, eles tinham um meio certo para 

desviar o povo de uma guerra que teria sido funesta ou para fazê-lo empreender uma que 

poderia ser útil. Os adivinhos, que seguiam sempre os exércitos, e que eram intérpretes mais 

do general do que dos deuses, inspiravam confiança aos soldados. Se por azar algum mau 

presságio apavorasse o exército, um hábil general convertê-lo-ia os sentidos e torná-lo-ia 

favorável. Assim Cipião, que caiu ao saltar de seu navio na costa da África, tomou a terra em 

suas mãos: “Eu te tenho”, disse, “ó terra da África!”24. E por essas palavras ele tornou feliz 

um presságio que tinha parecido tão funesto. 

Os sicilianos, tendo embarcado para fazer uma expedição na África, ficaram tão 

apavorados com um eclipse do sol que ficaram a ponto de abandonar o seu empreendimento; 

mas o general explicou a eles “que, na verdade, esse eclipse teria sido um mau augúrio se 

tivesse aparecido antes do embarque, mas que, tendo aparecido apenas depois, ele somente 

poderia atemorizar os africanos”. Desse modo, fez cessar o susto deles, e encontrou, em um 

motivo de medo, o meio para aumentar a sua coragem. 

César foi advertido várias vezes pelos adivinhos a não passar pela África antes do 

inverno. Ele não os escutou e, assim, preveniu seus inimigos, que, sem essa prontidão, teriam 

tido tempo de reunir suas forças. 

 
18 “Quando Jove troveja e fulmina, é proibido haver os comícios do povo”. In: CÍCERO. De divinatione II, 18, 
42. Cf. Sobre la adivinación. Sobre el destino. Timeo. Trad. Ángel Escobar. Madrid: Gredos, 1999, p. 187. [N.T.] 
19 Hoc reipublicae causa constitutum; comitiorum enim non habendorum causas esse voluerunt. (De Divinat.). [“Isso foi 
estabelecido no interesse da república; queriam, com efeito, causas para não haver os comícios.” In: De 
divinatione II, 18, 43. Cf. Sobre la adivinación. Sobre el destino. Timeo. Trad. Ángel Escobar. Madrid: Gredos, 1999, p. 
188. O texto original é ligeiramente distinto: “Hoc fortasse rei publicae causa constitutum est; comitiorum enim non 
habendorum causas esse voluerunt”. – N.T.] 
20 “Vítimas sucedâneas” [N.T.] 
21 Variação: “dégorger” (“degolar”) [N.T.]  
22 Vide PLUTARCO. Vida de Emílio Paulo 17, 11. Cf. Vite. A cura di Maria Luisa Amerio e Domenica Paola 
Orsi. Torino: Unione Tipografico-Editrice Torinese, 1998, v. III, p. 568-569. [N.T.] 
23 Pluribus hostiis caesis, cum litare non posset, introiit curiam, spreta religione. (In Jul. Ceaes. cap. LXXXI.) [“Tendo 
sacrificado muitas vítimas, sem obter presságios favoráveis, entrou no senado, desprezando o escrúpulo 
religioso”. In: SUETÔNIO. Vitae Ceasarum, Divus Iulius 81. Cf. Lives of the Caesars. Trad. Catharine Edwards. 
Oxford: Oxford University Press, 2008, p. 38. – N.T.] 
24 IANUARIUS NEPOTIANUS. Epitoma librorum Valerii Maximi VII, 3. Cf. JANUARII NEPOTIANI. 
Epitoma librorum Valerii Maximii. Ed. Angelo Majo. Cellis: E. H. C. Schulze, 1831, p. 19: “Scipio ut in africanam 
terram descendit, cecidit. Hoc factum pavente exercitu, exclamavit: teneo te, terra Africa; e vicit.” (Cipião, ao descer na terra 
africana, cai. Porque o exército ficou espantado, exclama: “Tenho-te, terra da África”; e vence.) [N.T.] 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 244 : : : 
 

Crasso, durante um sacrifício, tendo deixado cair sua faca das mãos, foi tomado como 

um mau augúrio; mas ele tranquilizou o povo dizendo-lhe: “Boa sorte! Ao menos a minha 

espada nunca me caiu das mãos.”25 

Lúculo, quando perto de iniciar batalha com Tigranes26, vieram lhe dizer que esse era 

um dia infeliz: “Tanto melhor, disse ele, nós o tornaremos feliz com a nossa vitória.”27 

Tarquínio, o Soberbo, querendo instituir jogos em honra da deusa Mania, consultou 

o oráculo de Apolo, que respondeu obscuramente, e disse que ele precisaria sacrificar cabeças 

por cabeças, capitibus pro capitibus supplicandum. Esse príncipe, ainda mais cruel que 

supersticioso, fez imolar crianças; mas Júnio Bruto mudou esse sacrifício horrível; pois 

mandou fazê-lo com cabeças de alho e papoula, e assim cumpriu ou eludiu o oráculo28-29. 

Cortava-se o nó górdio quando não se conseguia soltá-lo. Assim Cláudio Pulcro, 

querendo iniciar um combate naval, mandou jogar os frangos sagrados ao mar30, a fim de 

fazer-lhes beber, disse ele, pois não queriam comer31. 

É verdade que se punia às vezes um general por não ter seguido os presságios; e isso 

era mesmo um novo efeito da política dos romanos. Queriam demonstrar ao povo que os 

maus sucessos, as cidades tomadas, as batalhas perdidas, não eram o efeito de uma má 

constituição do estado, ou da fraqueza da república, mas da impiedade de um cidadão, contra 

quem os deuses estavam irritados. Com essa persuasão, não era difícil ganhar a confiança do 

povo; era preciso para tanto apenas algumas cerimônias e alguns sacrifícios. Assim, quando 

a cidade era ameaçada ou afligida por algum infortúnio, não se deixava de procurar a causa, 

que era sempre a cólera de algum deus cujo culto havia sido negligenciado: bastava, para 

garantir-se, fazer sacrifícios e procissões, purificar a cidade com tochas, enxofre e água 

salgada. Fazia-se a vítima contornar as muralhas antes de degolá-la, o que se chamava 

sacrificium amburbium, e amburbiale32. Chegava-se, às vezes, até mesmo a purificar os exércitos 

e as frotas, após o que cada um recuperava a coragem. 

Cévola, pontífice máximo, e Varrão, um de seus grandes teólogos, diziam que era 

necessário que o povo ignorasse muitas coisas verdadeiras, e cresse em muitas falsas. Santo 

 
25 Cf. PLUTARCO. Vida de Crasso 19, 8. Cf. Vite. A cura di Domenico Magnino. Torino: Unione Tipografico 
Editrice Torinese, 1992, v. II, p. 306-307: “Ao fim, celebrou o costumeiro sacrifício de expiação, e quando o 
adivinho lhe passou as vísceras, estas lhe escaparam das mãos. Vendo os presentes estarrecidos, ri e diz: “É a 
velhice. Mas nenhuma arma me escapa das mãos”.” [N.T.] 
26 Trata-se da batalha de Tigranocerta, entre as forças romanas, lideradas pelo cônsul Lúcio Licínio Lúculo, e o 
exercício do reino da Armênia, liderado pelo rei Tigranes, o Grande, ocorrida em 6 de outubro de 69 a.C., no 
curso da Terceira Guerra Mitridática. Os romanos saíram vitoriosos, embora estivessem em número muito 
menor. [N.T.] 
27 Narrado em PLUTARCO. Regnum et imperatorum apophthegmata, 203A (Lucullus 1). Cf. Tutti i Moralia. Coord. 
Emanuele Lelli e Giuliano Pisani. Firenze: Bompiani, 2017, p. 372-373. [N.T.] 
28 Macrob. Saturnal. lib. I. [MACRÓBIO. Saturnalia I, 7, 34-35. Cf. I Saturnali. A cura di Nino Marinone. Torino: 
Unione Tipografico-Editrice Torinese, 1967, p. 158-161. – N.T.] 
29 Episódio lendário envolvendo o último rei de Roma, Tarquínio, o Soberbo, e Lúcio Júnio Bruto, 
considerando pela tradição como o fundador da República, ao expulsar o monarca após o suicídio de Lucrécia, 
e tendo sido um dos primeiros cônsules. [N.T.] 
30 Variação: “dans l’eau” (na água) [N.T.] 
31 Val. Maxim. I, c. IV. [VALÉRIO MÁXIMO. Facta et dicta memorabilia I, 4, 3. Cf. Hechos y dichos memorables: 
Libro Primero. Buenos Aires: Editorial de la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad de Buenos Aires, 
2014, p. 128-129. Também relatado em CÍCERO. De natura deorum II, 3, 7. Cf. Sobre la naturaleza de los dioses. 
Trad. Ángel Escobar. Madrid: Gredos, 1999, p. 168-169, que adiciona que isso teria custado a Júnio a própria 
vida. – N.T.] 
32 “Sacrifício em torno da cidade” [N.T.] 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 245 : : : 
 

Agostinho diz33 que Varrão descobrira, com isso, todo o segredo dos políticos e dos 

ministros de estado.  

O mesmo Cévola, segundo relato de santo Agostinho34, dividia os deuses em três 

classes: aqueles que foram instituídos pelos poetas, aqueles que foram instituídos pelos 

filósofos, e aqueles que foram instituídos pelos magistrados, a principibus civitatis35. 

Aqueles que leem a história romana, e que são um pouco clarividentes, encontram 

em cada passo traços da política de que falamos36. Assim, vemos Cícero, que em particular e 

entre seus amigos faz a cada momento uma confissão de incredulidade37, falar38 em público 

com um zelo extraordinário contra a impiedade de Verres. Vemos um Clódio, que 

insolentemente profanara os mistérios da boa deusa, e cuja impiedade fora marcada por vinte 

decretos do senado, fazer ele mesmo uma arenga repleta de zelo a esse senado que lhe havia 

derrubado, contra o desprezo das práticas antigas e da religião. Vemos um Salústio, o mais 

corrompido de todos os cidadãos, colocar na fronte de suas obras um prefácio digno da 

gravidade e da austeridade de Catão39. Eu nunca conseguiria, nem se quisesse, esgotar todos 

os exemplos.  

Embora os magistrados não adotassem a religião do povo, não se deve crer que eles 

não tivessem nenhuma. Cudworth provou muito bem que esses que eram esclarecidos entre 

os pagãos adoravam uma divindade suprema, da qual as divindades do povo eram apenas 

uma participação40. Os pagãos, muito pouco escrupulosos no culto, acreditavam que era 

indiferente adorar a própria divindade ou as manifestações da divindade; adorar, por 

exemplo, em Vênus, a potência passiva da natureza, ou a divindade suprema, enquanto 

suscetível de gerar tudo; cultuar o sol, ou o Ser supremo, enquanto anima as plantas e torna 

a terra fecunda por seu calor. Assim o estoico Balbo diz, em Cícero, “que Deus participa, 

por sua natureza, de todas as coisas daqui de baixo; que é Ceres sobre a terra, Netuno sobre 

 
33 Totum consilium prodidit sapientum per quod civitates et populi regerentur. (De Civit. Dei, lib. IV, cap. XXXI.) [“Revelou 
inteiramente o sistema com o que os autointitulados sábios podem governar a cidade e os povos.” Essa 
passagem, extraída de SANTO AGOSTINHO. De civitate Dei IV, 31, foi claramente modificada por 
Montesquieu, que removeu o termo “velut” (como se) e, assim, alterou o sentido final. Para evidenciar, vale 
recorrer ao trecho integral do original, segundo tradução autorizada: “Poder-se-ia julgar que o que digo são 
meras conjecturas minhas, se ele próprio, noutra passagem, ao falar das coisas verdadeiras de que é inútil instruir 
o povo, e também muitas que, embora falsas, é vantajoso para o povo tomá-las por verdadeiras. É por isso que 
os Gregos ocultavam atrás dos muros e no silêncio a celebração de suas iniciações e mistérios. Deixou aqui 
bem patente o que tramam os sabichões para o governo dos povos e das cidades.”. Cf. A cidade de Deus. Trad. 
J. Dias Pereira. 2. ed. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1996, v. I, p. 449-450. – N.T.] 
34 Ibidem. 
35 “Pelos principais da cidade” [N.T.] 
36 Variação: “que nous venons de marquer” (que acabamos de destacar) [N.T.] 
37 Adeone me delirare censes ut ista credam? [Consideras-me tão louco para crer em tais fantasias? In: CÍCERO. 
Tusculanae disputationes I, 4, 10. Cf. Disputaciones tusculanas. Trad. Alberto Medina González. Madrid: Gredos, 
2005, p. 114. – N.T.) 
38 Variação: “E on voit le meme Ciceron parler...” (E vemos o mesmo Cícero falar...) [N.T.] 
39 Alusão às obras historiográficas de Salústio, Bellum Catilinae e Bellum Iugurthinum. [N.T.] 
40 Refere-se a CUDWORTH, Ralph. The intellectual system of the universe. London: Royston, 1678, I, 4. Um 
exemplar dessa edição era parte da biblioteca de Montesquieu (cf. Catalogue nº 1470). Conforme o 
levantamento das notas da tradução italiana (p. 40), as prováveis fontes dessa passagem são §14, à p. 233; §27, 
à p. 447; e §33, à p. 535. [N.T.] 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 246 : : : 
 

os mares”41. Saberíamos mais se tivéssemos o livro que Asclepíade compôs, intitulado A 

harmonia de todas as teologias42. 

Como o dogma da alma do mundo era quase universalmente reconhecido, e se 

considerava cada parte do universo como um membro vivo no qual essa alma era espalhada, 

parecia que era permitido adorar indiferentemente todas essas partes, e que o culto deveria 

ser arbitrário como era o dogma. 

Eis de onde nasceu esse espírito de tolerância e doçura que reinava no mundo pagão: 

não havia risco de perseguir-se e separar-se uns aos outros. Todas as religiões, todas as 

teologias, lá eram igualmente boas; as heresias, as guerras e as disputas de religião lá eram 

desconhecidas; contanto que se fosse adorar no tempo, cada cidadão era pontífice máximo 

em sua família. 

Os romanos eram ainda mais tolerantes que os gregos, que sempre estragaram tudo: 

todos sabem o infeliz destino de Sócrates. 

É verdade que a religião egípcia foi sempre proscrita em Roma: é que ela era 

intolerante, queria reinar sozinha e estabelecer-se sobre os escombros das outras; de maneira 

que o espírito de doçura e de paz que reinava entre os romanos foi a verdadeira causa da 

guerra que lhes fizeram incessantemente. O senado ordenou a destruição dos templos das 

divindades egípcias; e Valério Máximo43 relata, sobre esse assunto, que Emílio Paulo deu os 

primeiros golpes44, a fim de encorajar por seu exemplo os trabalhadores, atingidos por um 

medo supersticioso. 

Mas os sacerdotes de Serápis e de Ísis tiveram ainda mais zelo para instituir essas 

cerimônias que se teve em Roma para proscrevê-las. Embora Augusto, segundo o relato de 

Dion45, tivesse proibido a sua prática em Roma, Agripa, que comandava a cidade em sua 

ausência, foi obrigado a proibi-la uma segunda vez. Podemos ver, em Tácito46 e em 

Suetônio47, os frequentes decretos que o senado foi obrigado a emitir para banir esse culto 

de Roma. 

Deve-se notar que os romanos confundiram os judeus com os egípcios, como se sabe 

que eles confundiram os cristãos com os judeus: essas duas religiões foram por longo tempo 

percebidas como dois ramos da primeira, e compartilhavam com ela o ódio, o desprezo e a 

 
41 Deus pertinens per naturam cujusque rei, per terras Ceres, per maria Neptunus, alii per alia, poterunt intelligi; qui qualesque 
sint, quoque eos nomine consuetudo nuncupaverit, hos deos et venerari et colere debemus. [“Podemos perceber que um deus 
participa, por natureza, de todas as coisas, Ceres através da terra, Netuno através do mar, outras divindades 
através de outros lugares. Qualquer que seja a sua natureza e com qualquer nome se costume chamá-los, 
devemos venerar e cultuar esses deuses.” In: CÍCERO. De natura deorum II, 28, 71. Cf. Sobre la naturaleza de los 
dioses. Trad. Ángel Escobar. Madrid: Gredos, 1999, p. 217. Há algumas variações em relação ao texto original. 
– N.T.] 
42 Referência a Asclepíades de Mendes, que viveu entre os séculos I a.C. e I d.C. Cf. SUETÔNIO. Vita Caesarum, 
Divus Augustus 94. Cf. Lives of the Caesars, op. cit., p. 90. [N.T.] 
43 Liv. I, cap. III. [VALÉRIO MÁXIMO. Facta et dicta memorabilia I, 3, 4. Cf. Hechos y dichos memorables: Libro 
Primero. Buenos Aires: Editorial de la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad de Buenos Aires, 2014, 
p. 124-125. – N.T.] 
44 Variação: “Valere Maxime raporte l’action d’Emilius Paulus qui apres un raport du senat qui ordonnoit qu’on abatit les 
temples des divinités egyptiennes, prit luy-meme une hache et donna les premiers coups” (Valério Máximo relata a ação de 
Emílio Paulo que, após um relatório do Senado que ordenava que se destruísse os templos das divindades 
egípcias, pegou ele mesmo um machado e deu os primeiros golpes) [N.T.] 
45 Liv. XXXIV. [Na verdade, refere-se a DION CÁSSIO. Rhomaike Historia LIV, 6, 6. Cf. Historia romana. Trad. 
Juan Manuel Cortés Copete. Madrid: Gredos, 2011, p. 233. – N.T.]  
46 Vide TÁCITO. Annales II, 85. Cf. Annali, op. cit., p. 183-184. [N.T.] 
47 Vide SUETÔNIO. Vitae Caesarum, Divus Augustus 31 e 93. Cf. Lives of the Caesars. Trad. Catharine Edwards. 
Oxford: Oxford University Press, 2008, p. 60 e 90. [N.T.] 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 247 : : : 
 

perseguição dos romanos. Os mesmos decretos que aboliram em Roma as cerimônias 

egípcias colocaram sempre as cerimônias judaicas com aquelas, como aparece em Tácito48 e 

em Suetônio, nas vidas de Tibério e Cláudio49. É ainda mais claro que os historiadores nunca 

distinguiram o culto dos cristãos dos outros. Não foi corrigido esse erro nem mesmo no 

tempo de Adriano, como aparece em uma carta que esse imperador escreveu do Egito ao 

cônsul Serviano: “Todos aqueles que, no Egito, adoram Serápis, são cristãos, e mesmo 

aqueles chamados bispos estão ligados ao culto de Serápis. Não há qualquer judeu, príncipe 

de sinagoga, samaritano, sacerdote dos cristãos, matemático, adivinho, massagista, que não 

adore Serápis. O próprio patriarca dos judeus adora indiferentemente Serápis e o Cristo. Essa 

gente não tem outro deus que Serápis; é o deus dos cristãos, dos judeus e de todos os 

povos.”50 Pode-se ter ideias mais confusas sobre essas três religiões, e confundi-las mais 

grosseiramente? 

Entre os egípcios, os sacerdotes formavam um corpo à parte, que era mantido às 

custas do público. Disso nasceram muitos inconvenientes: todas as riquezas do estado eram 

engolidas por um grupo de pessoas que, recebendo sempre e nunca retribuindo, atraía 

gradualmente tudo para si. Os sacerdotes do Egito, assim pagos para nada fazer, 

elanguesciam-se todos em uma ociosidade da qual tiravam apenas os vícios que isso produz: 

eram desordeiros, irrequietos, intrépidos; e essas qualidades os tornavam extremamente 

perigosos. Enfim, um corpo no qual os interesses eram violentamente separados daqueles 

do estado tornara-se um monstro; e aqueles que o instituíram lançaram na sociedade uma 

semente de discórdia e de guerras civis. Não era a mesma coisa em Roma: fez-se do 

sacerdócio um cargo civil. As dignidades do áugure, do grande pontífice, eram magistraturas: 

aqueles que nelas eram investidos eram membros do senado, e por consequência não tinham 

interesses diferentes daqueles desse corpo. Bem longe de se servirem da superstição para 

oprimir a república, eles a empregavam utilmente para sustentá-la. “Em nossa cidade”, diz 

Cícero51, “os reis e os magistrados que os sucederam tiveram sempre um duplo caractere, e 

governaram o Estado sob os auspícios da religião.” 

Os duúnviros tinham a direção das coisas sacras; os quidecênviros cuidavam das 

cerimônias da religião, guardavam os livros sibilinos; o que faziam precedentemente os 

decênviros e os duúnviros. Eles consultavam os oráculos quando o senado o ordenava, e 

faziam um relatório, adicionando-lhe o seu parecer; eles eram também encarregados de 

executar tudo o que era prescrito nos livros das sibilas, e de fazer celebrar os jogos seculares: 

de maneira que todas as cerimônias religiosas passavam pelas mãos dos magistrados. 

 
48 Hist. liv. II. [TÁCITO. Annales II, 85. Cf. Annali, op. cit., p. 183-184 – N.T.] 
49 SUETÔNIO. Vitae Caesarum, Tiberius 36. Cf. Lives of the Caesars, op. cit., p. 116; Divus Claudius 22 e 25. Cf. Lives 
of the Caesars, op. cit., p. 182 e 184. [N.T.] 
50 Illi qui Serapin colunt, christiani sunt; et devoti sunt Serapi, qui se Christi epíscopos dicunt. Nemo illic archisynagogus 
Judaeorum, nemo Samarites, nemo christianorum presbyter, non mathematicus, non aruspex, non aliptes, qui non Serapin colat. 
Ipse ille patriarca (Judaeorum scilicet), cum AEgyptum venerit, ab aliis Serapin adorare, ab aliis cogitur Christum. Unus illis 
deus est Serapis: hunc Judaei, hunc christiani, hunc omnes venerantur et gentes. (Flavius Vopiscus, in vita Saturnini. Vid. 
Historiae augustae scriptores, in-fol. 1620, p. 245 ; e in-8º. 1661, p. 959.) 
51 Apud veteres, qui rerum potiebantur, iidem auguria tenebant, ut testis est nostra civitas, in qua et regies, augures, et postea 
privati eodem sacerdotio praediti rempublicam religionum auctoritate rexerunt. (De Divinatione, liv. I). [“Entre os antigos, 
aqueles que detinham o poder possuíam também a ciência augural, como atesta a nossa cidade, na qual os reis, 
que foram áugures, e, depois, os particulares investidos de mesmo sacerdócio, conduziram a república valendo-
se da autoridade da religião.” In: CÍCERO. De divinatione I, 40, 89. Cf. Sobre la adivinación. Sobre el destino. Timeo. 
Trad. Ángel Escobar. Madrid: Gredos, 1999, p. 118-119. A citação possui algumas variações em relação ao 
original. – N.T.] 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 248 : : : 
 

Os reis de Roma tinham uma espécie de sacerdócio: havia certas cerimônias que 

somente podiam ser realizadas por eles. Quando os Tarquínios foram expulsos, temeu-se 

que o povo percebesse alguma mudança na religião; isso fez estabelecer um magistrado 

chamado rex sacrorum, que, nos sacrifícios, realizava as funções dos antigos reis, e cuja mulher 

era chamada regina sacrorum52. Esse foi o único vestígio de realeza que os romanos 

conservaram entre si. 

Os romanos tinham essa vantagem, que era ter por legislador o mais sábio príncipe 

do qual a história profana jamais falara53: esse grande homem buscou durante todo o seu 

reinado apenas fazer florescer a justiça e a equidade, e não fez sentir menos sua moderação 

aos seus vizinhos do que aos seus súditos. Ele instituiu os feciais, que eram os sacerdotes 

sem cujo ministério não se podia fazer nem a paz nem a guerra. Havia ainda as fórmulas de 

juramentos feitas por esses feciais quando se concluía a paz com algum povo. Naquela que 

Roma concluiu com Alba, um fecial diz, em Tito Lívio: “Se o povo romano for o primeiro a 

rompê-la, publico consilio dolove malo54, que ele roga a Júpiter para atingi-lo como ele vai atingir 

o porco que segurava em suas mãos”; e imediatamente ele o abate com um golpe de seixo. 

Antes de começar a guerra, enviava-se um desses feciais para queixar-se ao povo que 

causara algum dano à república. Ele lhe dava um certo tempo para consultar-se, e para 

procurar os meios de restabelecer o bom entendimento. Mas, se se negligenciava a fazer o 

acordo, o fecial retornava e saía das terras desse povo injusto, após ter invocado contra ele 

os deuses celestes e os dos infernos: então o senado ordenava aquilo que ele acreditava justo 

e piedoso. Assim as guerras não eram empreendidas nunca às pressas, e elas somente podiam 

ser o resultado de uma longa e madura deliberação55. 

A política que reinava na religião dos romanos desenvolveu-se ainda melhor em suas 

vitórias. Se a superstição tivesse sido escutada, seriam levados aos vencidos os deuses dos 

vencedores: derrubariam seus templos; e, estabelecendo um novo culto, impor-lhes-iam uma 

servidão mais dura que a primeira. Fez-se melhor: a própria Roma submete-se às divindades 

estrangeiras, ela lhes recebe em seu seio; e, por esse laço, o mais forte que há entre os homens, 

ela atrelou a si os povos que a consideravam mais como o santuário da religião do que como 

a senhora do mundo. 

Mas, para não multiplicar os seres, os romanos, a exemplo dos gregos, confundiram 

habilmente as divindades estrangeiras com as suas: eles encontravam em suas conquistas um 

deus que tivesse semelhança com algum daqueles que se adorava em Roma, adotavam-no, 

por assim dizer56, dando-lhe o nome da divindade romana, e lhe concediam, se ouso servir-

me dessa expressão, o direito de cidadania da sua cidade. Assim, quando encontravam algum 

herói famoso que expurgara a terra de algum monstro, ou subjugara algum povo bárbaro, 

eles lhe davam imediatamente o nome de Hércules. “Nós atravessamos até o Oceano, diz 

 
52 Variação: “et dont la femme était appelée regina sacrorum, qui, dans les sacrifices, faisait les fonctions des anciens rois” (e 
cuja mulher era chamada regina sacrorum, que, nos sacrifícios, fazia as funções dos antigos reis) [N.T.] 
53 O rei Numa Pompílio, já mencionado anteriormente [N.T.] 
54 “Por deliberação pública ou de modo fraudulento”. A partir de TITO LÍVIO. Ab urbe condita I, 24. Cf. Cf. 
Storie. A cura di Luciano Perelli. Torino: Unione Tipografico-Editrice Torinese, 1974, v, I, p. 174-175. (N.T.)  
55 Cf. PLUTARCO. Vida de Numa 12, 7-8. Cf. Vite. A cura di Angelo Meriani e Rosa Giannattasio Andria. 
Torino: Unione Tipografico-Editrice Torinese, 1998, v. VI, p. 158-159. [N.T.] 
56 Variação: “ainsi faut dire” (assim se deve dizer) [N.T.] 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 249 : : : 
 

Tácito, e lá encontramos as colunas de Hércules; seja porque Hércules lá esteve, seja porque 

atribuímos a esse herói todos os fatos dignos de sua glória.”57 

Varrão contou quarenta e quatro desses domadores de monstros; Cícero58 contou 

somente seis, vinte e duas Musas, cinco Sóis, quatro Vulcanos, cinco Mercúrios, quatro 

Apolos, três Júpiteres.  

Eusébio59 vai mais longe: ele conta quase o tanto de Júpiteres que de povos. 

Os romanos, que não tinham propriamente outra divindade que o gênio da república, 

não prestavam qualquer atenção na desordem e na confusão que lançavam na mitologia: a 

credulidade dos povos, que está sempre acima do ridículo e do extravagante, reparava tudo. 

 

 
57 Ipsum quinetiam Oceanum illa tentavimus et superesse adhuc Herculis columnas fama vulgavit, sive adiit Hercules, sive quidquid 
ubique magnificum est in claritatem eius referre consensimus [variação: consuevimus] (De moribus German. cap. XXXIV.) 
[TÁCITO. Germania XXXIV, 1-2. Cf. Storie. Dialogo degli Oratori. Germania. Agricola. A cura di Azelia Arici. 2. ed. 
Torino: Unione Tipografico-Editrice Torinese, 1970, p. 592-593. – N.T.] 
58 De Natura Deorum, liv. III. [CÍCERO. De natura deorum III, 16, 41-43. Cf. Sobre la naturaleza de los dioses. Trad. 
Ángel Escobar. Madrid: Gredos, 1999, p. 315-317. – N.T.] 
59 Praeparatio evangelica, liv. III. [EUSÉBIO DE CESAREIA. Praeparatio evangelica III. Cf. Praeparatio evangelica. 
Trad. E. H. Gifford. London: Oxford University Press, 1903. – N.T.] 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 250 : : : 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Resenhas 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 251 : : : 
 

Salinas Fortes e o escritor político1 

Thomaz Kawauche2 
 

Há dois tipos de livros destinados ao esquecimento: os irrelevantes e aqueles que, 

sem muito alarde, exercem influência duradoura sobre toda uma geração. Em termos de 

efeitos sobre o espírito dos leitores, o segundo tipo combina raridade e paradoxo, pois 

pouquíssimos ostentam o mérito de serem obnubilados pelo senso comum que eles mesmos 

conseguem instaurar. Tais livros podem ser comparados a uma escada que nos ajuda a 

enxergar as coisas de um ponto de vista mais elevado, muito embora a própria escada, sempre 

localizada abaixo de nossos pés, não seja objeto de contemplação. Alguém logo falaria em 

“jogar fora a escada após ter subido por ela”3 para alegorizar os novos hábitos hermenêuticos. 

E não sem razão: essa imagem wittgensteiniana seria bastante adequada para explicar a 

demora de 45 anos para a reedição de Rousseau: da teoria à prática. Afinal, se podemos afirmar 

que atingimos hoje, no Brasil, um patamar superior de reflexão em matéria de estudos 

rousseaunianos, é natural (no sentido em que Rousseau entendia a natureza produzida pelos 

costumes) que as antigas formas leitura, outrora tão convincentes, mostrem-se hoje um tanto 

quanto banais ou, até mesmo, descartáveis. Todavia, muito embora o progresso dos 

conhecimentos seja um fato inegável, isso não significa que somos incapazes de reconhecer, 

em perspectiva histórica, o valor das obras de elevação do pensamento – nossas necessárias 

escadas bibliográficas – sem as quais seria impossível chegarmos à condição atual. Eis aqui a 

justificativa que anima o autor desta resenha. 

 
* * * 

A história das pesquisas sobre Rousseau no Brasil se confunde com a história da 

Universidade de São Paulo. Consta nos anuários da Faculdade de Filosofia, Ciências e Letras 

que, entre 1941 e 1943, Paul-Arbousse Bastide, um dos professores da “missão francesa”, 

ministrava aulas sobre o Contrato social no curso de Ciências Sociais4. O assistente de Bastide 

era Lourival Gomes Machado, hoje lembrado, entre outros feitos, como fundador da 

celebrada revista Clima. E eis que, em 1954, esse mesmo Lourival defende na USP a tese 

Homem e sociedade na teoria política de J.-J. Rousseau para a cátedra de Política. Nos arquivos da 

cultura brasileira, trata-se do primeiro documento oficial a reconhecer Rousseau como autor 

digno de pertencer ao cânone da intelligentsia autóctone em matéria de pesquisa universitária. 

A importância desse trabalho inaugural se desdobrou ainda na publicação, em 1958, das Obras 

de J.-J. Rousseau pela Editora Globo. Essa coletânea disponibilizava textos traduzidos por 

Lourival junto com Lourdes Santos Machado e, posteriormente, seria relançada na coleção 

“Os Pensadores”, da Abril. 

 
1 Resenha do livro Rousseau: da teoria à prática, de Luiz Roberto Salinas Fortes (2ª edição, Discurso 

Editorial, 2021). A primeira versão deste texto foi publicada no Jornal de Resenhas da USP, n. 120, 2021. 
2 Doutor em Filosofia pela USP. 
3 WITTGENSTEIN, Tractatus logico-philosophicus, p. 281. 
4 QUIRINO, “Departamento de Ciência Política”, p. 342. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 252 : : : 
 

De lá para cá, vieram à luz diversas traduções dos escritos de Rousseau. O volume 

mais recente é o da coletânea editada por Pedro Paulo Pimenta, Rousseau: escritos sobre a política 

e as artes (Ubu, 2020), que foi objeto de resenha nas revistas Princípios, da UFRN, e Jornal de 

Resenhas, da USP. Se então observarmos que a essas traduções se soma uma quantidade 

imensa de trabalhos acadêmicos (algo facilmente verificável em meu levantamento 

bibliográfico “Rousseau no Brasil”), teremos provas suficientes para afirmar a existência de 

uma tradição de quase setenta anos de estudos rousseaunianos em terras tropicais. Não é o 

caso de citarmos a longa lista de intérpretes, nem tampouco de justificarmos a USP como 

alma mater dos mais famosos deles. De minha parte, limito-me a chamar atenção para um fato 

curioso: a idade de ouro dessa tradição corresponde justamente aos anos tenebrosos da 

Ditadura Militar (1964-1985); tudo se passa como se esses pesquisadores reagissem à 

repressão política inspirados pelo gênio revolucionário de Rousseau, pois é bem nesse 

período que vemos surgir, em língua portuguesa, algumas das mais brilhantes análises sobre 

a crítica social do autor genebrino. Entre os autores dessa influente geração – não por acaso, 

todos professores da USP –, encontra-se o araraquarense Luiz Roberto Salinas Fortes (1937-

1987), ou simplesmente Salinas, como era conhecido.  

O livro aqui comentado, Rousseau: da teoria à prática, nos remete à tese de doutorado 

defendida na USP por Salinas em 1974. Publicado dois anos mais tarde pela Editora Ática, o 

trabalho tornou-se referência maior na história da recepção dos escritos de Rousseau no 

Brasil. Basicamente, o prodígio se constata na abrangência do objeto: sem excluir os textos 

autobiográficos e os chamados escritos de ocasião, Salinas eleva o estatuto da obra do 

genebrino (e aqui, obra em sentido lato) ao nível de discurso filosófico. Mais precisamente, 

Salinas demonstra a possibilidade de sistematização da obra de Rousseau considerando a 

teoria como uma escala de medida para julgar a realidade histórica (Salinas fala em “escala de 

corrupção”5), ideia esta que, anos mais tarde, seria desenvolvida por Milton Meira do 

Nascimento num importante ensaio6. O próprio Salinas aprofundou-se no debate instaurado 

com Milton Meira, mas esse tópico é complexo e deixo-o para outra oportunidade. Se nos 

restringirmos ao problema da recepção, é suficiente notar a novidade posta em cena: em 

relação à tese de Lourival Gomes Machado, Salinas amplia bastante o campo de investigação 

no terreno das ideias de Rousseau, passando a abarcar, além do pensamento filosófico em 

questão, também a experiência vivida do filósofo, e isso, sem deixar de fazer análise 

propriamente filosófica – ou, no jargão da época, “análise estrutural” – da obra de Rousseau. 

Salinas, porém, vai além da cartilha metodológica de seus anos de formação 

universitária. Sua reflexão se inscreve na linhagem dos grandes intérpretes que discutem o 

problema da unidade da obra de Rousseau como preâmbulo para uma reflexão mais ampla. 

Combinando, de um lado, a análise fortemente embasada nos textos, e de outro, o olhar 

crítico voltado para a realidade do presente, Rousseau: da teoria à prática trata de investigar a 

relação entre o dizer e o fazer no mundo social com base na imagem rousseauniana do escritor 

político. E é exatamente esse escritor político, esquematicamente situado por Rousseau entre 

duas outras figuras clássicas da filosofia política – o legislador e o príncipe –, que oferece 

uma bela hipótese para se investigar o problema da incongruência entre teoria e prática, num 

quadro próximo ao dos debates de filosofia política travados na tumultuada década de 1960. 

 
5 FORTES, Rousseau: da teoria à prática, p. 165 (nesta resenha, todas as citações dessa obra são da 2ª edição). 
6 NASCIMENTO, “O contrato social entre a escala e o programa”. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 253 : : : 
 

Tal originalidade coloca o intérprete brasileiro na mesma altura de nomes como Cassirer, 

Burgelin, Starobinski ou Launay. A tese propriamente dita pode ser assim resumida: na 

perspectiva do referido escritor político, circunscrito entre a instância sublime das leis que 

expressam a vontade geral e o plano concreto das paixões e dos interesses particulares dos 

homens “tais como são”, não há contradição entre o registro filosófico e o registro de obras 

de intervenção, uma vez que, consideradas a partir desse campo privilegiado de visão, as 

supostas incoerências dizem respeito ao objeto do discurso (ou seja, a sociedade enquanto 

ordem instituída), e não ao discurso em si mesmo tal como formulado por Rousseau.  

Em suma, o escritor político pode falar sobre as contradições das ações humanas 

sem, no entanto, incorrer em contradição no próprio discurso. Isso porque, entre o 

enunciado teórico das normas e seus efeitos no mundo da prática, existe uma instância 

intermediária – o lugar da retórica7 – onde é possível enunciar verdades acerca do mundo sem 

que essas verdades se confundam com o próprio mundo. Esse é o lugar da obra produzida 

pelo escritor político.  

Assim, Rousseau pode até aceitar de bom grado os paradoxos próprios da vida vivida 

(ele mesmo se denominava “homem de paradoxos”8), mas jamais admite que, no registro do 

discurso filosófico (ou melhor, de sua filosofia9), possa haver incoerência da obra. Para se 

entender isso na perspectiva da história da filosofia, basta lembrar que Rousseau é um 

pensador da modernidade, e portanto, concebe a boa ordem moral como um sistema de 

princípios invariáveis, de tal modo que, assim como a vontade geral uma vez estabelecida não 

pode errar (e não erra nem mesmo que as leis que a expressam no devir histórico sejam 

equivocadas por cegueira do povo), da mesma forma, mesmo que a experiência vivida seja 

repleta de contradições, o discurso que a enuncia do ponto de vista da moral não pode ser 

contraditório, pois ele é ordenado por princípios anteriores à própria experiência. Ademais, 

moral e método caminham juntos na modernidade, e falar em princípios equivale a pensar 

segundo um método. Poderíamos então resumir as linhas anteriores afirmando o seguinte: 

Salinas nos ensina que o método de Rousseau é a fonte de legitimidade do escritor político quando este produz 

sua obra de intervenção sobre o mundo. “Escrevi sobre diversos assuntos, porém, sempre segundo 

os mesmos princípios...”, declara Rousseau ao arcebispo Christophe de Beaumont10 – eis aí 

uma justificativa metodológica da obra do escritor que faz uso público da palavra. Kant 

certamente concordaria com esse argumento! 

Dito sem rodeios: tanto Rousseau quanto Salinas recorrem à ideia de método para 

resolverem, cada um em seu contexto, o problema da unidade do discurso filosófico no 

quadro da relação entre teoria e prática. 

A agudeza analítica e o rigor formal da exposição baseada nessa hipótese de leitura 

certamente poderiam resultar num texto árido e de leitura difícil. Porém, a impressionante 

beleza da escrita, tão clara quanto persuasiva, nos leva à indagação: estaríamos diante de uma 

espécie de mimetismo? Ora, as perguntas seguintes são irresistíveis: haveria aí uma 

identificação entre vidas e obras? seria Salinas, nesse sentido, um outro de Rousseau? seria a 

obra do primeiro um prolongamento da obra do segundo? etc. Sinceramente, ouso acreditar 

 
7 FORTES, Rousseau: da teoria à prática, p. 99. 
8 ROUSSEAU, Œuvres complètes, t. IV, p. 323. 
9 “Leur philosophie est pour les autres ; il m’en faudrait une pour moi” (ROUSSEAU, Œuvres complètes, t. I, 

p. 1016). 
10 ROUSSEAU, Œuvres complètes, t. IV, p. 928. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 254 : : : 
 

que sim, que Salinas prolonga a obra política de Rousseau. Porém, para fundamentar esse 

paralelismo plutarquiano, teríamos que extrapolar as laudas de uma resenha convencional. 

Assim, polêmicas à parte quanto ao eventual psicologismo implicado no problema da leitura 

dos textos rousseaunianos, retorno às questões acadêmicas. E, em se tratando de uma tese 

acadêmica, a questão que se coloca necessariamente é: qual a estrutura geral da análise? A 

resposta diz respeito à técnica do comentário de texto. Podemos afirmar que, do ponto de 

vista do método de leitura, a tese de Salinas se estrutura de ponta a ponta como uma longa 

reflexão elaborada em torno da seguinte passagem encontrada na abertura do Contato social: 

 

“Entro na matéria sem provar a importância de meu tema. Perguntar-me-ão 

se sou príncipe ou legislador para escrever sobre Política. Respondo que não, 

e que por isso mesmo escrevo sobre Política. Se fosse príncipe ou legislador, 

não perderia meu tempo dizendo o que é necessário fazer: eu o faria ou me 

calaria”11. 

 

Tentemos entender melhor a questão de método que a passagem coloca. Salinas 

vislumbra nesse trecho um esquema de coerência fundamental baseado na visão típica das 

ciências modernas entre a norma e o fato (os habermasianos talvez prefiram falar em facticidade); 

esquema este cuja repetição sistemática pode ser verificada em diversos níveis estruturais, 

tanto no âmbito da economia interna do sistema exposto no Contrato quanto na perspectiva 

empirista da crítica de Rousseau às sociedades históricas (a inspiração dessa “ciência da 

legislação” vem do Espírito das leis, de Montesquieu). Trata-se de um instrumento abstrato 

feito para descrever a realidade, semelhante ao modelo da atração universal de Newton, o 

qual pode ser aplicado para calcular a força da gravidade em diversos níveis da experiência, 

desde a queda de uma maçã até a órbita dos corpos celestes. Tal padrão científico se verifica 

facilmente: no Contrato, basta lembrar que, por premissa, a norma jurídica estabelecida pelo 

soberano depende necessariamente da administração da ordem passional por parte do 

governo em diversas instâncias, indo dos apetites individuais até a opinião pública; e no 

Emílio, vemos isso no resumo das Instituições políticas, quando o educador descreve o sistema 

legislativo como uma régua de medida (é precisamente aí que está o modelo da escala) para 

julgar os homens tais como são, a despeito de quão diversas possam ser as sociedades 

existentes. Salinas recorre a essa espécie de padrão lógico de inteligibilidade das coisas a fim 

de demonstrar, no quadro geral da obra de Rousseau, que o escritor não percebe contradição 

quando compara, de um lado, a dedução metódica dos princípios de direito político no 

Contrato social e, de outro lado, as observações de ordem eminentemente prática expostas nas 

Considerações sobre o governo da Polônia. Nesse sentido, afirma-se a complementaridade entre prática 

e teoria12. Separando o real e o ideal, o que há é uma distância que pode ser medida em relação 

aos princípios do direito político. A passagem citada abaixo resume a magistral formulação 

analítica aqui descrita: 

 

 
11 ROUSSEAU, Œuvres complètes, t. III, p. 351; a tradução é Thiago Vargas e Ciro Lourenço em PIMENTA, 

Rousseau: escritos sobre a política e as artes, p. 505. 
12 FORTES, Rousseau: da teoria à prática, p. 61. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 255 : : : 
 

“Se os nossos Escritores se perdem na tentativa de fixação da origem da ordem 

social é porque são incapazes de distinguir adequadamente a ordem dos fatos 

ou da utilidade e a ordem do direito ou da razão: o método mais constante 

de Grotius, por exemplo, é o de estabelecer o direito a partir do fato. Seu erro 

está em tomar o parecer pelo ser e ficar apenas na aparência, quando a via de 

acesso à essência passa necessariamente pelo direito ou só se atinge com a 

condição de ultrapassar o fato. Para medir com exatidão os fatos ou a história 

é necessário indagar pelo valor: é preciso saber aquilo que deve ser, para bem 

julgar aquilo que é. A pergunta pelo direito é a forma necessária de que se reveste 

a indagação relativa à essência da realidade social: para ir além da simples 

aparência é indispensável ultrapassar o fato e se colocar na perspectiva do 

direito”13. 

 

Convém notar que, na passagem acima, Salinas opera duas tarefas simultâneas: 

comenta o método enunciado por Rousseau no início do Contrato social e, ao mesmo tempo, 

expõe ao leitor o fio condutor da interpretação. E o que mais impressiona o leitor é notar 

que esse fio interpretativo rente à letra do texto não impede que Salinas, leitor de Rousseau, 

tenha opiniões próprias. Há uma perfeita harmonia entre o trabalho de interpretação e o 

trabalho de reconstituição da economia interna do texto. Aliás, causa-me forte impressão até 

hoje constatar que, do início ao fim, o comentário de Salinas é fundamentado no mais 

rigoroso trabalho de leitura estrutural no “tempo lógico” das obras de Rousseau. Para mim, 

esse livro é um ótimo exemplo de “responsabilidade filosófica”, nos termos das 

recomendações de método feitas por Victor Goldschmidt14. 

Antes de encerrar, atrevo-me a uma breve crítica. É justamente a “responsabilidade 

filosófica” de Salinas que pode nos desafiar ao longo da leitura do livro. De qualquer maneira, 

o monolito demonstrativo da obra permanece intacto, pois a coerência de Rousseau: da teoria 

à prática é estrutural, e não depende de uma ou outra consideração solta. Para ficar num único 

caso, digo que, quando Salinas se refere ao legislador como “vanguarda política”15, isso me 

faz torcer o nariz pelo cheiro de anacronismo que sinto diante dessas palavras. Só fui 

entender isso anos mais tarde, conhecendo melhor a trajetória de Salinas como intelectual 

engajado16. Ora, sem entrar no mérito de se examinar o quão sublimes seriam as premissas 

leninistas de nosso professor (sem nenhuma ironia nessa minha crítica!), o fato é que sua 

leitura jamais poderia ser dissociada de um longo percurso de formação cujos caminhos 

passavam, entre outros lugares, pela leitura apaixonada da obra de Marx. Vale lembrar junto 

com Marilena Chaui – isso está na Apresentação de Retrato calado – que Salinas redigiu 

Rousseau: da teoria à prática após ter sido preso e torturado duas vezes, em 1970 e em 1974. O 

aspecto passional dessa lembrança se torna ainda mais evidente quando lemos o Memorial 

apresentado por Salinas, em 1985, para o concurso de professor-adjunto da Faculdade de 

Filosofia, Letras e Ciências Humanas da USP. Na citação abaixo, podemos ver claramente o 

cenário no qual se desenrolou a mudança do objeto do discurso da tese; cenário este que, de 

 
13 FORTES, Rousseau: da teoria à prática, p. 120. 
14 GOLDSCHMIDT, “Tempo histórico e tempo lógico na interpretação dos sistemas filosóficos”. 
15 FORTES, Rousseau: da teoria à prática, p. 153. 
16 Quanto ao lugar do Rousseau de Salinas na conjuntura da transição política do Brasil, ver VARGAS, “Do 

engano do povo inglês ao fetichismo da representação: Luiz Roberto Salinas Fortes, escritor político”. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 256 : : : 
 

certo modo, revela a permanência (e a coerência) da inspiração marxista inicial, como se, fiel 

à experiência vivida, o autor da obra não pudesse mudar sua existência apesar da mudança 

do objeto do discurso. Cito a página 20 do dactiloscrito:  

 

“Dividido entre a Filosofia, a política e o jornalismo, fui aos poucos 

orientando minhas atenções no sentido da Filosofia Política, sem descurar, 

evidentemente das outras áreas da Filosofia. A reflexão filosófica sobre a 

política reunia as minhas diferentes preocupações e ao término do curso de 

Filosofia, em 1964, eu já começava a esboçar o projeto de trabalhar mais 

profundamente o pensamento de Karl Marx. Só não fiz uma tese sobre Marx 

porque o meu contacto mais íntimo com Rousseau, cujas ‘Confissões’ 

devorei extasiado durante um período em que estava em repouso absoluto 

por causa de uma hepatite, representou uma verdadeira revolução. Comecei 

a partir daí a acalentar o projeto de aprofundar o pensamento deste escritor, 

que tanto me seduzira”. 

 

Por fim, haveria algo a ser dito sobre a semelhança entre a tese de Salinas e a de 

Bento Prado Júnior em A retórica de Rousseau. Bento relata que desistiu de escrever em seu 

livro a parte sobre o discurso político após conhecer a tese de Salinas17. Esse fato, parece-

me, só pode ser compreendido à luz do arco intelectual que Salinas desenha ao longo da série 

de suas obras, culminando na tese de livre-docência Paradoxo do espetáculo defendida em 1983. 

Os passos mais importantes dessa trajetória encontram-se indicados na bibliografia. 

Ademais, num artigo meu18, apresento os argumentos com base nos quais justifico que tanto 

Bento Prado quanto Salinas tratam do discurso de Rousseau à luz do uso retórico da 

linguagem. Por aqui, noto apenas que, logo no início da Introdução de Rousseau: da teoria à 

prática, Salinas se refere ao “uso multiforme” da escrita do “homem de paradoxos”19. Salinas 

poderia muito bem falar, a partir daí, numa “teoria dos auditórios”, como fez Bento Prado. 

Autorizo-me, então, a confessar enfim que esta resenha é, na verdade, uma singela 

homenagem a um dos intérpretes mais geniais que conheci em meus estudos de especialista 

na obra de Rousseau. Por esse motivo, deixo a palavra final nesta resenha a outro genial leitor 

de Rousseau, Bento, com quem Salinas compartilhava a certeza de que, ao ultrapassarmos os 

limites da linguagem, a experiência vivida ainda tem muito a nos dizer: 

 

“Leitor de Rousseau, Luiz Roberto Salinas Fortes foi capaz de ser, ao mesmo 

tempo, bom e virtuoso, vencendo as tensões que opõem esses termos, tal como 

foram definidos pelo Cidadão de Genebra. Linguagem e definição 

certamente extemporâneas, mas que devemos utilizar, acolhendo seu 

exemplo, tanto mais necessário quanto rememorador da velha aliança entre 

a filosofia e a ética (ou a esperança), nem sempre lembrada nos dias de 

hoje”20.  

 
17 PRADO JR., “Luiz Roberto Salinas Fortes (1937-1987)”, p. 8. 
18 KAWAUCHE, “Bento Prado leitor de Rousseau”. 
19 FORTES, Rousseau: da teoria à prática, p. 39. 
20 PRADO JR., “Luiz Roberto Salinas Fortes (1937-1987)”, p. 8. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 257 : : : 
 

Referências bibliográficas 

 

FORTES, Luiz Roberto Salinas. Rousseau: da teoria à prática. 2ª ed. São Paulo: Discurso 

Editorial, 2021.  

______. Paradoxo do espetáculo: política e poética em Rousseau. São Paulo: Discurso Editorial, 1997. 

______. Rousseau: o bom selvagem. São Paulo: FTD, 1989. 

______. Retrato calado. São Paulo: Marco Zero, 1988.  

______; NASCIMENTO, Milton Meira (Org.). A Constituinte em debate. São Paulo: Sofia, 

1987.  

______. Apresentação e notas à tradução de ROUSSEAU, J.-J. Considerações sobre o governo da 

Polônia. São Paulo: Brasiliense, 1982.  

______. O Iluminismo e os reis filósofos. São Paulo: Brasiliense, 1981.  

______. “Dos jogos de teatro no pensamento pedagógico e político de Rousseau”. Discurso 

(USP), n. 10, 1979. 

______. “O poder desmistificado”. Almanaque – Cadernos de Literatura e Ensaio, n. 9, 1979. 

______. “O engano do povo inglês”. Discurso (USP), n. 8, 1978. 

______. Rousseau: da teoria à prática. São Paulo: Ática, 1976.  

GOLDSCHMIDT, Victor. “Tempo histórico e tempo lógico na interpretação dos sistemas 

filosóficos”. In: ______. A religião de Platão. São Paulo: Difel, 1963. 

KAWAUCHE, Thomaz. “Histórias da razão”. Jornal de Resenhas (USP), n. 119, 2021. 

______. “Histórias da razão – Resenha do livro Rousseau: escritos sobre a política e as artes 

(Ubu/UnB, 2020)”. Princípios (UFRN), v. 27, n. 54, 2020.  

______. “Bento Prado leitor de Rousseau”. Sísifo (UEFS), v. 7, 2018. 

______. “Rousseau no Brasil: levantamento bibliográfico”. URL: 

http://giprousseau.blogspot.com/p/bibliografia-sobre-rousseau.html 

MACHADO, Lourival Gomes. Homem e sociedade na teoria política de Jean-Jacques Rousseau. São 

Paulo: Ed. Universidade de São Paulo, 1956. 

NASCIMENTO, Milton Meira do. “O contrato social: entre a escala e o programa”. Discurso 

(USP), n. 17, 1988. [In: ______. A farsa da representação. São Paulo: Discurso Editorial, 2016.] 

PIMENTA, Pedro Paulo (Ed.). Rousseau: escritos sobre a política e as artes. São Paulo: Ubu, 2020.  



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 258 : : : 
 

PRADO JR., Bento. A retórica de Rousseau e outros ensaios. Organização e apresentação de 

Franklin de Mattos. São Paulo: Cosac Naify, 2008. 

______. “Luiz Roberto Salinas Fortes (1937-1987)”. Discurso (USP), n. 17, 1988. 

QUIRINO, Célia. “Departamento de Ciência Política”. Estudos Avançados (USP), v. 8, n. 22, 

1994. 

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Œuvres complètes. Paris: Gallimard/Pléiade, 1959 (t. I), 1964 (t. 

III), 1969 (t. IV). 

______. Obras. Tradução de Lourdes Santos Machado. Notas de Paul-Arbousse Bastide. 

Revisão de Lourival Gomes Machado. Porto Alegre: Globo, 1958. 2 v. 

UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO. Anuário da Faculdade de Filosofia, Ciências e Letras (1939-

1949). São Paulo, 1953. 2 v. 

VARGAS, Thiago. “Do engano do povo inglês ao fetichismo da representação: Luiz Roberto 

Salinas Fortes, escritor político”. Cadernos de Ética e Filosofia Política (USP), v. 2, n. 31, 2017. 

WITTGENSTEIN, Ludwig. Tractatus logico-philosophicus. São Paulo: Edusp, 1993. 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 259 : : : 
 

Gramsci em Quadrinhos: uma difusão ilustrada1 
 

Flávio Américo Tonnetti2 

 

“Gramsci em Quadrinhos”, livro com textos de Nestor Kohan e ilustrações de Rep, 

se publica no Brasil com tradução para o português de Marcelo Brandão, a partir do original 

em espanhol publicado na Argentina, onde o livro recebia o título mais apropriado de 

“Gramsci para principiantes”. Mais apropriado, porque o livro não se trata, verdadeiramente, 

de uma História em Quadrinhos em sua forma estético-narrativa, mas de um livro de difusão 

cultural com textos breves ilustrados por imagens caricaturais que, a despeito de dialogarem 

com uma determinada estética dos quadrinhos, não podem se identificar plenamente com 

ela. Isso porque, ao longo de toda sua extensão, o livro apresenta uma grande quantidade de 

texto fora da estrutura estético-narrativa dos quadrinhos, para os quais os desenhos de Rep 

funcionam apenas como ilustração ou comentário ao conteúdo produzido por Néstor Kohan 

– numa lógica composicional mais próxima à editoração jornalística. 

A discussão de uma obra que se apresenta nesse formato – e que poderia ser tomada, 

no limite, como uma obra de divulgação científica no campo da filosofia política – quando 

percebida e discutida a partir de sua estética composicional nos permite propor uma reflexão 

sobre os limites de nossa formação artística e editorial. No caso da obra em questão a reflexão 

é ainda mais importante, pois não se trata de um filósofo político qualquer, mas de alguém 

para quem a estética foi questão importante – sobretudo no que concerne à estética da 

comunicação editorial tendo em vista suas finalidades políticas. Gramsci, como filósofo 

político, foi um ativista revolucionário para quem a comunicação, com seus múltiplos 

suportes, podia ser considerada uma arma. Daí a importância de conhecer bem os mais 

variados gêneros de arma e de dominar bem o seu manejo. 

Por isso talvez seja importante lembrar que os gêneros textuais não merecem atenção 

apenas como conteúdo de uma discussão filosófica, mas como plataforma a partir da qual as 

próprias ideias filosóficas irão circular. A forma comunica e o meio é a mensagem! Em uma 

peça publicitária ou num panfleto comunista estão contidas uma infinidade de teses sobre 

sujeito, comunicação e sociedade. O que significa dizer que a forma não serve apenas como 

suporte revelador de um determinado conteúdo que se escreve sobre ela, mas que também 

veicula outros. A forma comunica e ao comunicar o faz politicamente. A partir da forma 

somos capazes de auscultar o que não foi dito, nos permitindo adivinhar o contexto de 

elaboração de um discurso, os modos de produção de um livro e as relações interpessoais de 

autoria e co-autoria, a partir das quais autores e editores dialogam entre si e com o seu 

mercado de leitores. Sobre estas questões, “Gramsci em Quadrinhos” também nos oferece 

um material significativo. 

Autores de Histórias em Quadrinhos que costumam trabalhar em parceria – ou em 

equipe – o fazem por vezes de forma tão articulada que a parceria entre texto e imagem acaba 

se confundindo na produção de um resultado único que só pode ser obtido como fruto 

 
1 Resenha de KOHAN, Néstor; REP. Gramsci em Quadrinhos. Posfácio de Lincoln Secco. Tradução de Marcelo 
Brandão. São Paulo: Veneta, 2019. 
2 Professor do Departamento de Educação da Universidade Federal de Viçosa (UFV). E-mail: 
flavio.tonnetti@ufv.br.  



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 260 : : : 
 

autoral dessa parceria, tecida na articulação profunda entre os seus produtores. No caso de 

“Gramsci em Quadrinhos”, as dedicatórias do escritor e do ilustrador que as produziram são 

reveladoras no sentido de sugerir que essa talvez não tenha sido a lógica de produção deste 

trabalho. Cada um produz uma dedicatória separadamente, deixando claro que se dedica 

apenas a parte que lhe coube no trabalho; algo que soa ao leitor brasileiro de modo curioso 

– dizem cada um dos dois: dedico “minha parte deste livro”. Tal procedimento nos dá notícia 

de que provavelmente o trabalho tenha sido feito na lógica da especialização produtiva, cada 

um dedicando-se à parte que lhe coube desempenhar individualmente na linha de produção 

fracionada em que a composição de um produto editorial bem poderia ser uma encomenda 

do editor que contratou o trabalho. 

Nesse sentido, o título brasileiro falseia essa característica de livro – um texto 

ilustrado – ao sugerir que a obra possa configurar-se como História em Quadrinhos. A 

estratégia, entretanto, é comercialmente compreensível, pois o torna mais vendável ao 

mercado nacional, já que o termo Quadrinhos possibilita aumentar sua circulação para além 

do público de esquerda, permitindo que o livro, ainda, seja adquirido por bibliotecas escolares 

em programas governamentais de compra de paradidáticos destinados à Educação Básica. O 

título permite, ainda, que o livro possa atrair interesse de educadores marxistas ou de jovens 

e adultos interessados em outras linguagens – para estes últimos, pela especificidade do 

volume, talvez o livro possa ser frustrante em vista das expectativas estéticas criadas pelo 

título da edição brasileira. 

Em relação ao conteúdo, o sumário apresenta 125 tópicos, com os três últimos 

dedicados a itens pós-textuais – uma lista de sites relacionados ao pensamento de Gramsci e 

sua presença na Internet, um índice remissivo e um posfácio à edição brasileira escrito por 

Lincoln Secco, professor de história contemporânea da Universidade de São Paulo, que 

assina também o texto da contracapa. 

Os tópicos se distribuem por uma ou duas páginas e são acompanhados, em geral, 

por dois parágrafos de texto corrido e uma caricatura correspondente ao tópico. Um número 

significativo de tópicos cobre aspectos biográficos da vida de Gramsci – “A infância de 

Gramsci”, “Um estudante pobre”, “Antonio e sua família”, “Primeiros dias na prisão” são 

alguns dos exemplos, revelando um tipo comum de redação de livros dedicados à difusão 

introdutória nos quais encontramos capítulos iniciais dedicados a uma “vida e obra”. Alguns 

tópicos procuram contextualizar o pensamento do autor a partir de momentos históricos de 

relevância política – “A Itália no começo do século”, “Mussolini no poder”, “A história da 

Itália moderna” etc. Outros dão conta de suas influências e debates intelectuais – “Gramsci 

interpreta Lenin”, “Gramsci e Trotsky”, “Gramsci e Lukács”, “Debate Gramsci-Mussolini” 

são alguns dos exemplos. Os textos atendem a finalidade de divulgação à qual a obra se 

destina, apresentando de forma bastante enxuta uma cobertura muito variada de temas. Isso 

significa que o texto deve ser tomado como porta de entrada para a obra de Gramsci e não 

como obra especializada voltada para públicos acadêmicos que poderiam reclamar de 

generalizações ou falta de aprofundamento. Entretanto, a sua presença, como livro de 

filosofia política apresentado com estética caricatural e texto breve, torna-se relevante no 

interior de um sistema no qual o pensamento de esquerda está em cheque e no qual a 

comunidade acadêmica é acusada de ter virado as costas para a sociedade. Voltada mais para 

fora da comunidade de estudiosos do que para dentro, por seu conteúdo, é preciso valorizar 

a publicação dessa tradução como esforço na linha de uma divulgação científica. Mas pela 



 

: : : Cadernos de Ética e Filosofia Política | Volume 40 (1) | 1º semestre de 2022 | Página 261 : : : 
 

sua forma talvez pudesse ser tomada como proposição a ser debatida por pares acadêmicos 

interessados em melhorar o alcance de sua comunicação científica e em aprimorar suas 

estratégias didático-pedagógicas, ainda que consideradas apenas endogenamente. Embora a 

obra não se configure como um livro didático, pode-se, com algum esforço, assumi-lo a partir 

da lógica dos paradidáticos – se articulados por um bom professor ou educador político. 

Nesse sentido, “Gramsci em Quadrinhos” pode também nos convidar a produzir e a 

melhorar formas comunicativas apoiadas em gêneros diversos para além do artigo 

acadêmico, para que se possa inaugurar alguma espécie de ativismo acadêmico bem-

humorado que talvez falte à realidade brasileira. 

Do ponto de vista gráfico, os desenhos de Rep estão bem enquadrados numa estética 

engajada, cujo estilo – de traço e de composição – se ajusta bastante bem às publicações de 

uma esquerda militante latino-americana que produz – na esteira do pensamento gramsciano 

– seus próprios jornais onde as caricaturas e ilustrações possuem um papel programático. 

Também aqui há um esforço editorial que deve ser reconhecido do ponto de vista filosófico 

e político: o livro realiza em si mesmo, em alguma medida, a perspectiva de uma militância 

cultural que podemos depreender do próprio pensamento gramsciano. 

Um elemento relevante da edição brasileira é o posfácio de Lincoln Secco que, do 

ponto de vista formal, segue a lógica da obra como um todo: se compõe por tópicos curtos 

em extensão de 4 a 6 parágrafos, ao longo dos quais narra, cronologicamente, a presença e a 

difusão das ideias de Gramsci no Brasil. O posfácio é importante, sobretudo, porque é 

acompanhado de uma série de notas com referências que permitem aos leitores interessados 

aprofundar o estudo sobre o pensamento de Gramsci. Dele, vale destacar um tópico 

curiosamente – e equivocadamente – apresentado na edição como uma “conclusão” de seu 

posfácio. Nessa “conclusão”, trata da presença de Gramsci no imaginário de membros das 

Forças Armadas brasileiras, que cunharam o bizarro termo “gramscismo” para se referir a 

um conjunto equivocado de ideias que foram desenvolvidas e difundidas entre militares 

brasileiros de altas patentes em torno de uma má compreensão do pensamento de Gramsci. 

Pensamos que a falta de uma formação intelectual adequada e a precária formação 

humanística entre os militares nacionais, atestadas pela insuficiente compreensão de um 

autor, não pode ser utilizada como forma redutora para “concluir” com isso que seja este, 

no Brasil o destino das ideias de Gramsci. E é nesse sentido que consideramos a presença 

dessa “conclusão” como um vício de gêneros acadêmicos que obrigam os trabalhos a 

terminarem com uma conclusão – no caso deste posfácio, em vez de uma “conclusão”, talvez 

fosse o caso de apresentar o trecho do texto como uma “anomalia”. A própria obra em 

questão dá pistas de que a circulação das obras e das ideias de Gramsci possa ter um destino 

muito mais nobre à guisa de conclusões. 

Para aqueles interessados na militância política e cultural, vale apontar para um 

horizonte possível: ainda que possa ser válido ou significativo o esforço de se produzir jornais 

sindicais e fanzines impressos – ou quadrinhos que não são quadrinhos – é preciso 

compreendê-los como um esforço tímido, talvez datado, tendo em vista a época das redes 

sociais digitais e dos memes – em que vivemos. A comunicação, inclusive a nossa, deve ser 

pensada de forma crítica. Os intelectuais, editores e militantes das esquerdas de cariz 

revolucionário precisam, urgentemente, adentrar no universo da comunicação digital. A obra 

aqui resenhada, no que toca às ilustrações, poderá, quem sabe, ser utilíssima fonte para a 

composição de memes. 


