.
¥ o

'.’,‘.‘;;:v'.-.c'z :
ey

& e




~ CADERNOS de
Etica e
Filosofia Politica

VOLUME 40 (1)
DOSSIE MATRIZES DO REPUBLICANISMO E VARIA




CADERNOS DE ETICA E FILOSOFIA POLITICA

V. 40, N° 1 - Sao Paulo - 1° semestre de 2022
Publicagiao semestral
ISSN 1517-0128 / eISSN: 2317-806X

Editores: Maria das Gragas de Souza (responsavel
institucional), Alessandra Tsuji, Christiane Cardoso
Ferreira, Daniel Tamayo Lima (editor convidado),
Eugénio Mattioli Gongalves, Fernanda Elias Zaccarelli
Salgueiro, Joézer Carvalho de Castro, Lourengo
Fernandes Neto Silva, Natanailtom de Santana
Morador, Priscila  Aragdo Zaninetti, Ricardo
Fernandes dos Santos, Rodrigo Ribeiro de Sousa
(editor convidado), Tais da Silva Brasil, Thiago Vargas
Escobar Azevedo, Victor Fiori.

Conselho Editorial: Conselho Editorial: Alberto
Ribeiro de Barros (USP), Anténio Carlos dos Santos
(UFS), Claudio Boeira Garcia (Unijui), Jaimir Conte
(UFRN), José Oscar de Almeida Marques (Unicamp),
Jose Thomaz Almeida Brum Duarte (PUC-RJ),
Helena Esser dos Reis (UFG), Luiz Felipe Netto de
Andrade e Silva Sahd (UFU), Luiz Fernando Batista
Franklin de Mattos (USP), Maria Lucia Mello e
Oliveira Cacciola (USP), Marilena de Souza Chaui
(USP), Milton Meira do Nascimento (USP), Miroslav
Milovic (in memoriam), Newton Bignotto (UFMG),
Patricia Fontoura Aranovich (Unifesp), Paulo Jonas de
Lima Piva (USJT), Renato Janine Ribeiro (USP),
Ricardo Monteagudo (Unesp), Rodrigo Brandio
(UFPR), Rolf Kuntz (USP), Ruy Fausto (i memoriam),
Sérgio Cardoso (USP).

Imagem de capa: Cicero denuncia Catilina, Cesare Maccari,
1889. Maccari Hall, ITtilia.

_ CADERNOS de
Etica e
Filosofia Politica

usp
Universidade de Sio Paulo
Reitor: Prof. Vahan Agopyan

Vice-reitor: Prof. Antonio Carlos Hernandes

FFLCH

Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas
Diretor: Prof. Paulo Martins

Vice-Diretora: Profa. Ana Paula Torres Megiani

Departamento de Filosofia da USP
Chefe: Prof. Alberto Ribeiro Gongalves Barros
Vice-chefe: Alex de Campos Moura

Coordenador do Programa de Pés-Graduagio:
Prof. Cartlos Eduardo de Oliveira

Prof. Mautricio Cardoso Keinert

Enderego para correspondéncia:

Profa. Matia das Gragas de Souza

Departamento de Filosofia - USP

Av. Prof. Luciano Gualberto, 315

05508-900 - Sao Paulo - SP - Brasil

Tel.: (0xx11) 3091-3761 - Fax: (Oxx11) 3031-2431
E-mail: cefp@usp.br

Cadernos de Etica e Filosofia Politica é uma publicagio
do Programa de Pos-Graduacdo do Departamento de

Filosofia da Universidade de Sio Paulo.
Os artigos deste periédico sao indexados por:
The Philosopher’s Index e Latin Americanist Research

Resources Project - LARRP

WWW.REVISTAS.USP.BR/CEFP

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 3 : : :



APRESENTACAO

A revista Cadernos de Etica e Filosofia Politica, cujo nimero inaugural foi
langado em 1999, tem, ao longo de mais de duas décadas, ininterruptamente e
periodicamente publicado artigos dedicados a area de Filosofia. Os Cadernos visam suprir
em alguma medida a demanda por textos especializados e que atendam o estado atual da
questao para o campo ao qual se destina, fornecendo bibliografia a um publico interessado
no carater multifacetado da reflexdo sobre a ética e a politica.

As questoes relativas ao direito, a historia, a religido e as artes nao raro sio por elas
incorporadas, convertendo a um s6 tempo em sua matéria de investigagao e seu cenario de
intervencio. E esse cariter abrangente da ética e da filosofia politica que lhes concede a
virtude da vivacidade. Os Cadernos sempre procuraram corresponder ¢ promover essa
virtude, veiculando sobretudo a produgdao tedrica discente, sem distinguir correntes
ideoldgicas, linhas filosoficas ou areas de saber incluidos nas mais diversas manifestagdes de
reflexdo.

Aqui se encontrardo artigos, ensaios, resumos de teses e dissertagdes, resenhas,
tradugoes de trechos de obras e de pequenas obras. Todos os trabalhos, de recep¢ao dos
artigos, envio para pareceristas, revisio, editoragdao e publica¢iao sdo realizados pela equipe
editorial, que se reune periodicamente e toma suas decisoes editoriais de modo autdonomo.

A revista é editada em meio eletronico, pelo sistema O]JS, o que resulta em um ganho
substancial de qualidade, pois facilita o acesso e a difusao dos textos. Somando-se a isso,
contamos com um vasto corpo de pareceristas especializados nos temas, correntes filosoficas
e autores enfocados pelos artigos, o que torna mais democratica a escolha dos textos
destinados a publicacio.

Além disso, os Cadernos utilizam o sistema de avaliacio na modalidade double-blind
review, nos quais todos os manuscritos enviados passam por ao menos dois avaliadores.
Finalmente, desde 2015 os Cadernos tém promovido eventos na area, buscando promover
o debate sobre a pesquisa filosofico-politica no Brasil, bem como tem editado dossiés
tematicos, conduzidos, conjuntamente com o corpo editorial da revista, com editores e
editoras convidados.

Convidamos os/as estudantes de pds-graduaciao em filosofia e pesquisadores/as
interessados/as em publicar seus trabalhos a colaborar conosco, ajudando-nos a diminuir
assim a distancia entre a pesquisa individual e o dialogo aberto com autores e criticos.

Os Editores

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 4 : : :



Sumario

Dossié Matrizes do Republicanismo

Apresentacdao do dossi¢ “Matrizes do Republicanismo’ .........ccccceueivivirinininininninninininiccceenes 8
Alberto Ribeiro Gongalves de Barros

Neorrepublicanismo e Feminismo: os limites da liberdade como auséncia de dominagao. 10
Alberto Ribeiro G. de Barros

Republicanismo e participagao politica: elementos republicanos na concepgao de
“democracia aberta”, de Hélene Landemore .....oouiieiiiivieiieiniecieieieiestecteieeeeeressee e svesaeneas 19

Rodrigo Ribeiro de Sousa

Bruno Santos Alexandre
Magquiavel leitor de Polibio: 08 POVOS.......cciiiiiiiiiiiiiiiciiic s 46
Fernanda Elias Zaccarelli Salgueiro

Do republicanismo a democracia: o conflito como fundamento politico em Claude Lefort

........................................................................................................................................................... 59
Beatriz Viana de Araujo Zanfra

O costume como fundamento do politico e das leis em Montaigne.......cceveveeerevverccrerreenee 74
Natanailtom de Santana Morador

Liberdade como nao-governo em Maquiavel: notas sobre a interpretacao de Miguel Vatter

Ricardo Polidoro Mendes
Hobbes e a democracia moderna: regra da maioria e representacao politica..........cceeeeeeeee. 98
Mbaidiguim Djikoldigam

Uma defesa do método skinneriano contra a critica de Matthew Kramer sobre o conceito

de “Liberdade” no pensamento de Thomas HObbes ........cccceviiiiiviiiiiivniiiiiciinn, 115
Gustavo Ceneviva Zuccolotto

Sidney Versus Rousseau: o espirito republicano ..., 126
Vital Alves

Contribuicao de Hannah Arendt a tradigao republicana: liberdade e vida do espitito....... 138

Adriana Novaes

Individualidade e desenvolvimento moral em J. S. Mill.......ccccouiiiiiviiiiiiniciiniiciiinnn, 149
Isabel de Almeida Brand
Retorica e verdade na filosofia politica de Hannah Arendt......ccccevviiiiiiviiiiniviniiniinnnn, 158

Luciana Costa de Souza

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 5: : :



A convergencia das concepgdes politicas de liberdade e democracia para John Rawls e
Philip PETHE cvuvueiieieiiiiiciiici s 164

Alexandre de Lima Castro Tranjan

Varia
Uma defesa do principio da maioria no contexto dos debates sobre a legitimidade
democratica do controle jurisdicional de constitucionalidade das leis........ccccvviiuriiinnnnne. 184
Marténio Mont Alverne Barreto Lima
Paulo de Tarso Fernandes de Souza
Sartre e a praxis-projeto: apoNtamMeNntos CIItICOS ..o 196
Gustavo Fujiwara
“Que nao pereca o mundo”: verdade, memoria e politica em Hannah Arendt.................. 219

Natalia Tavares Campos

Tradugoes

Menos dominagao, mais liberdade? Resposta a Philip Pettit........coccceuvuviicirniciinnicicines 234
Jean-Fabien Spitz
Traducido: Bruno Santos Alexandre e Roberta Soromenho Nicolete

Dissertagao sobre a politica dos romanos Na religiao ........ovuvvevrieinicinieinicsicsieees 240
Charles Louis de Secondat, bardo de La Brede e de Montesquieu

Tradugao: Igor Moraes Santos

Resenhas
Salinas Fortes € 0 eSCrItOr POIICO. ...t 251
Thomaz Kawauche
Gramsci em Quadrinhos: uma difusao 1UStrada .....cccveveveeeeeirinirieieee e 259

Flavio Américo Tonnetti

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 6 : : :



Dossié Matrizes do Republicanismo

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 7 : : :



Apresentagdo do dossié “Matrizes do Republicanismo”

Alberto Ribeiro Gongalves de Barros

Universidade de Sdo Paulo (USP)

Os textos reunidos neste volume foram apresentados no I Coliguio Matrizes do
Republicanismo, realizado entre 29 de junho e 1 de julho de 2021, e organizado pelo grupo de
pesquisa do CNPq Matrizes do Republicanismo, cujo principal objetivo é investigar as principais
manifestagoes do pensamento republicano ao longo da histéria do pensamento politico. Eles
expressam os trabalhos dos membros desse grupo de pesquisa, assim como as contribui¢oes
de outros participantes do Coloquio, e exploram os varios aspectos e momentos do
pensamento republicano.

Tendo o republicanismo renascentista como pano de fundo, Fernanda Elias
Zaccarelli Salgueiro examina a leitura critica que Maquiavel fez da obra de Polibio tanto no
que se refere ao limite epistemoldgico da teoria politica do historiador grego quanto no que
diz respeito a centralidade da ideia de equilibrio e concérdia entre as partes da cidade. Bruno
Santos Alexandre discute a leitura que John Pococok fez do republicanismo de Maquiavel,
enfatizando a versao enfraquecida do ideal aristotélico do humano como animal politico, o
que abriu caminho ndo apenas a uma ética fundada na politica, mas também a um
republicanismo de acento plebeista. Ricardo Polidoro Mendes retoma a interpretagao de
Miguel Vatter do pensamento politico de Maquiavel, em particular a leitura de que o autor
florentino desfez o vinculo republicano entre liberdade e lei, ao associar a liberdade ao desejo
do povo como nao-governo, para discutir o estatuto da lei e do povo na obra de Maquiavel.
Natanailtom de Santana Morador mostra como Montaigne operou o deslocamento das leis
e do politico do fundamento natural e divino para o terreno dos costumes e as consequéncias
desse deslocamento.

Em relagao ao pensamento republicano moderno, Mbaidiguim Djikoldigam analisa
a concepg¢ao moderna de democracia com base em dois elementos presentes no pensamento
politico de Hobbes: a regra da maioria e a nogao de representagao politica. Gustavo Ceneviva
Zuccolotto discute a critica de Matthew Kramer em relagao a interpretacio de Quentin
Skinner sobre o conceito de liberdade no pensamento politico de Hobbes. Vital Alves
examina as possiveis afinidades e divergéncias entre o pensamento politico de Sidney e de
Rousseau, dois dos principais representantes do republicanismo inglés e do republicanismo
francés, com base na no¢ao de um espirito republicano entre eles. Ja Isabel de Almeida Brand
procura mostrar que o conceito de liberdade de Stuart Mill se equilibra entre a promogao do
cultivo da individualidade e o desenvolvimento moral da sociedade.

Por fim, no que se refere ao republicanismo contemporaneo, Adriana Novaes
investiga o significado da ideia de liberdade politica para Hannah Arendt e a sua contribui¢ao
para a retomada do republicanismo na contemporaneidade. Luciana Costa de Souza explora
a relagdo entre retérica e verdade na filosofia politica de Hannah Arendt. Beatriz Viana de
Araujo Zanfra mostra como Claude Lefort extrai do republicanismo de Maquiavel o sentido
da conflitualidade fundamental da sociedade moderna e como ele vé na democracia moderna
a gestagao de uma mutagao historica decisiva que foi o esvaziamento do lugar do poder.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 8 : : :



Alexandre de Lima Castro Tranjan discute a proximidade entre as concepgoes politicas de
liberdade de John Rawls e Philip Pettit, e o arranjo democratico que delas deriva. Ja Rodrigo
Ribeiro de Sousa avalia em que medida a proposta de recuperagao da pratica do sorteio como
expressao do elemento democratico, feita por Hélene Landemore, é compativel com o
pensamento republicano. A minha contribui¢do visa discutir os limites da concepgao
neorrepublicana de liberdade como auséncia de dominagao, tal como ¢é proposta por Philip
Pettit, para a causa feminista, a0 nao considerar a dimensao social, cultural e estrutural da
dominacio.

Nas ultimas décadas, tem-se observado uma clara retomada do pensamento
republicano em varias areas do conhecimento, em particular na filosofia politica. Ela pode
ser explicada pela busca na tradi¢ao republicana de nog¢oes e categorias politicas capazes de
dar respostas aos problemas contemporaneos. A leitura dos textos encontrados nesse volume
pode contribuir para compreender melhor esta retomada do pensamento republicano.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 9 : : :



Neorrepublicanismo e Feminismo: os limites da liberdade como

auséncia de dominagao

Alberto Ribeiro G. de Barros'

Resumo: Philip Pettit sustenta que o neorrepublicanismo pode contribuir para o movimento
feminista, visto que o seu principio normativo central, o ideal de liberdade como auséncia de
dominacio, pode ser amplamente utilizado na luta pela igualdade politica, juridica, social e cultural
entre homens e mulheres. Com base em escritos de algumas autoras feministas, o artigo pretende
discutir os limites da concepg¢do neorrepublicana de liberdade, ao ndo considerar a dimensio social,
cultural e estrutural da dominagdo masculina, para a causa feminista.

Palavra-chave: Neorrepublicanismo — Feminismo — Liberdade — Philip Pettit

Neo-republicanism and Feminism: the limits of freedom as the absence of
domination

Abstract: Philip Pettit argues that neo-republicanism may well contribute to the feminist movement,
since its central normative principle, the ideal of freedom as the absence of domination, can be widely
used in the struggle for political, legal, social and cultural equality between men and women. Based
on the writings of some feminist authors, the article intends to discuss the limits of the neo-republican
conception of freedom, by not considering the social, cultural and structural dimension of male
domination, for the feminist movement.

Keywords: Neo-republicanism — Feminism — Freedom — Philip Pettit

I Professor Livre-Docente do Departamento de Filosofia da FFLCH-USP. Pesquisador do CNPq na
modalidade PQ. Este artigo integra projeto de pesquisa financiado pelo CNPq.

: 1 : Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 10 :::



Para [Juliana

O republicanismo ¢é geralmente considerado um ideario politico pouco receptivo as
reivindicagGes feministas: primeiro, porque as virtudes civicas enaltecidas pela tradicdo
republicana — coragem, patriotismo, participacdo politica etc. — sdo normalmente pensadas
em referéncia as qualidades e as atividades masculinas; depois, a forma como ¢é descrita a
concepgao de bem comum, com base no modelo do consenso, parece nio levar em conta a
expressao de diferentes pontos de vista; e, por fim, a distingao entre uma esfera publica,
valorizada por ser o espago dedicado a atividade politica, e uma esfera privada, desvalorizada
por ser o ambito dedicado as atividades domésticas, parece ser marcada pela questio de
género.” No entanto, Philip Pettit sustenta que o neorrepublicanismo pode conttibuir para o
movimento feminista, visto que o seu principio normativo central, o ideal de liberdade como
auséncia de dominagdo, pode ser amplamente utilizado na luta pela igualdade politica,

juridica, social e cultural entre homens e mulheres.’

O ideal neorrepublicano de liberdade

O ideal neorrepublicano de liberdade é apresentado como uma alternativa diante da
dicotomia consagrada por Isaiah Berlin entre a liberdade negativa, caracterizada pela auséncia
de interferéncia nas escolhas e a¢oes individuais, e a liberdade positiva, caracterizada pelo
autodominio ou autogoverno.* De fato, ele se diferencia claramente da liberdade positiva,
uma vez que a auséncia de domina¢ao nao implica no dominio sobre si mesmo, que pode
ser até mais acessivel, mas nao se realiza apenas com a auséncia de dominag¢ao, nem implica
no autogoverno, que pode ser proporcionado por ela, mas nao o assegura diretamente.

Ja em relagao a liberdade negativa a diferenca nao seria tao evidente, uma vez que a
concepgao republicana também se caracteriza por uma auséncia. Pettit destaca entdo duas
maneiras de diferencia-las. A primeira é que elas se definem pela auséncia de males distintos
— interferéncia e dominagdao — que nao estao necessariamente associados. A interferéncia é
caracterizada pela intervencao deliberada de um agente nas escolhas e agdes de outro agente.
Ja a dominagao ¢ definida pela capacidade de um agente de interferir arbitrariamente, sem
sofrer sancGes, nas escolhas e a¢oes de outro agente. Ela ndo requer que o agente interfira
efetivamente, nem mesmo que ele esteja inclinado a fazé-lo. Basta que ele tenha condicoes
de fazé-lo, se assim desejar, em razao dos recursos de que dispoe: superioridade fisica,
vantagem técnica, poder financeiro, acesso privilegiado a informagao, posicao ideoldgica,
legitimacdo cultural, entre outros. A dominagao envolve a consciéncia por parte de quem
detém a capacidade de interferir arbitrariamente, de quem se encontra vulneravel a ela, e uma
mutua consciéncia entre as partes envolvidas na relagao.

De acordo com Pettit, a auséncia de interferéncia nao implica na auséncia de
dominacao, visto que é possivel estar sob o dominio de alguém sem sofrer interferéncia
efetiva, como no caso de um senhor que nio interfere nas escolhas e agdes de seu escravo

2 Ver, por exemplo, PATEMAN, Le Contrat Sexnel on YOUNG, lItis. Justice and the Politics of Difference.

3 Ver PETTIT, Republicanism: A Theory of Freedom and Government; A Theory of Freedom: From the Psychology tfo the
Politics of Agency; On the pegple’s terms: a republican theory and model of democracy.; e Just Freedom : a moral compass for a
complex: world.

4+ BERLIN, “Two concepts of liberty”, pp. 118-172.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 11 : : :



por ser extremamente bondoso, ou muito ausente, ou ainda por qualquer outra razio.
Embora nio interfira diretamente, ele pode vir a fazé-lo de acordo com sua vontade e, por
isso, exerce o dominio sobre seu escravo. Do mesmo modo, a auséncia de dominac¢do nao
implica em auséncia de interferéncia, uma vez que é possivel sofrer interferéncia sem ser
dominado. Isto pode acontecer quando a interferéncia nao ¢é arbitraria, uma vez que foi
consentida e realizada no interesse — ou pelo menos na perspectiva do interesse — de quem
sofreu a intervengdo. Se do ponto de vista da concepgao negativa a liberdade esta
comprometida, porque houve interferéncia, do ponto de vista da concepgao republicana a
liberdade é mantida, porque a interferéncia nao foi arbitraria. Assim, pode haver dominio
sem interferéncia e pode haver interferéncia sem dominio.

A segunda maneira para diferencia-las é que o ideal de nao-interferéncia envolve uma
contingéncia — a pessoa nao sofre interven¢ao em suas escolhas ou agdes por causa da sorte,
das circunstancias, de determinadas estratégias etc. — enquanto o ideal de nao-dominagao
evita esta contingéncia e procura garantir por meio de mecanismos institucionais a prote¢ao
contra interferéncias arbitrarias.

A liberdade na concepg¢ao republicana ainda se diferencia da liberdade negativa,
segundo Pettit, por ser um status social, vinculado a cidadania, que a autoridade publica deve
promover e assegurar. Ela ndo ¢ entendida como uma propriedade do individuo, originaria
de sua natureza e desfrutada no isolamento de uma suposta condi¢ao pré-politica, mas uma
conquista adquirida na vida civil.

De acordo com Pettit, para que a liberdade na perspectiva republicana possa ser
efetivada, ¢ preciso evitar duas formas de dominacido: aquela estabelecida entre individuos,
denominada de dominium, oriunda das relagbes sociais assimétricas de poder que
constrangem em geral os mais vulneraveis; e aquela exercida pelo poder publico, denominada
de imperium, proveniente do uso abusivo e arbitrario do poder. Por um lado, é preciso
restringir as interferéncias arbitrarias de agentes privados, com a promogao da justica social;
por outro lado, o poder publico deve ser controlado pelos cidadios, para que ele nao
imponha uma dominagdao ainda maior do que aquela proveniente dos individuos. Pettit
sugere entao trés estratégias institucionais para evitar ou minimizar a dominagao: (1) regular
o uso dos recursos dos mais poderosos, principalmente aqueles que facilitam a dominagao;
(2) fornecer aos menos favorecidos prote¢ao contra os abusos dos mais poderosos; e (3)
conceder recursos basicos, principalmente aos mais vulneraveis, para enfrentar as ameagas
de dominacio.

Pettit acredita que sua teoria proporciona uma linguagem potente para as
reivindicagGes de pessoas vulneraveis, que estdo sujeitas a domina¢do, em razao da
desvantagem de sua posi¢ao social, como as mulheres em sociedades patriarcais. No prélogo
de seu ultimo livro, Just Freedom (2014), ele recorre ao enredo da pega teatral do dramaturgo
Henrik Ibsen, “Casa de Bonecas” (1879), que trata da relagdo do casal Helmer, para
exemplificar relacoes de dominagao.® Na trama, Torvald é um marido amoroso, mas
autoritario, que trata sua esposa, Nora, de forma paternal, como uma crianga travessa,
chamando-a carinhosamente por diversas vezes de “minha menininha”. Nora ¢ uma dona
de casa que aceita sua dependéncia e age de forma pueril, preocupada apenas em educar os

5 PETTIT, “Freedom as Antipower”, pp. 576-604.
SPETTIT, Just Freedom : a moral compass for a complex world, pp. xiii-xvii.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 12: : :



filhos e satisfazer pequenos prazeres do dia a dia. No decorrer da trama, um acontecimento
do passado ¢é revelado e o casal tem uma longa discussiao, cujo desfecho ¢é a tomada de
consciéncia da situagao de dependéncia na qual Nora se encontra e a sua firme decisio de
viver de maneira mais independente. Do ponto de vista republicano, mesmo que Nora nio
sofresse interferéncias em suas escolhas, pois Torvald lhe permitia um amplo campo de agao,
ela nao podia ser considerada uma pessoa verdadeiramente livre, porque vivia numa condigao
de dependéncia e de vulnerabilidade em relagdo ao seu marido.

A dependéncia e a submissao de Nora espelham a dominagao sofrida por todas as
mulheres que se encontram também sujeitas e vulneraveis a vontade arbitraria de seus
maridos. Embora as pessoas dominadas sejam sempre pessoas individuais, elas estio
submetidas a dominag¢do em virtude de uma identidade coletiva partilhada como os demais
membros de um determinado grupo que se encontra numa condi¢ao de vulnerabilidade em

razao de sua posi¢ao na estrutura social.

A critica feminista

Anne Phillips reconhece que a obra de Pettit trouxe uma nova abordagem para a
relagdo entre republicanismo e feminismo, antes tratados como antagonicos, em razao da
tradicao republicana enfatizar a liberdade como algo proprio da esfera publica, fruto das
virtudes civicas do universo masculino, e depreciar as atividades domésticas da esfera privada,
atribuidas geralmente ao género feminino.’

Ao enfatizar o ideal de liberdade como nao-dominagiao, apontando a dependéncia e
a submissao como seus principais obstaculos, muito mais do que os ideais de virtude civica
e de bem comum, Pettit teria aproximado o pensamento republicano das causas feministas,
uma vez que a critica da dependéncia e da submissao é um tema central na longa histéria de
luta pela emancipagao das mulheres. Ele também teria contribuido para uma visio bem
menos rigida da separacio entre o publico e o privado, ao considerar uma ameaca a liberdade
a interferéncia arbitraria tanto da autoridade politica na vida dos cidadaos quanto dos maridos
nas escolhas e acOes de suas esposas. Assim, embora o feminismo tenha fortes vinculos com
o liberalismo — 0 mesmo compromisso com o ideal de autonomia individual, a mesma critica
as hierarquias tradicionais e a mesma creng¢a na igualdade natural entre os seres humanos —
o neorrepublicanismo ofereceria recursos relevantes para o movimento feminista.

Marylin  Friedman também identifica afinidades do feminismo com o
neorrepublicanismo e admite que a concepcao de liberdade como auséncia de dominacio
pode conttibuir para as diversas reivindicacdes feministas.* No entanto, ela chama a aten¢ao
para os seus limites no combate a dominagao masculina. Um dos problemas da abordagem
de Pettit, em sua avaliagdo, esta em pensar a dominagao como a capacidade de interferir
arbitrariamente nas escolhas de outros agentes. A autora lembra que o ideal de ndo-
dominac¢io requer nao apenas a auséncia de certos comportamentos, como a interferéncia
arbitraria, mas também a garantia de que outros agentes nao farao uso de sua capacidade de
interferir. Ora, a questdo ¢ saber se um agente pode ser responsabilizado apenas por possuir
a capacidade de interferir, ou seja, se o estado pode fazer uso de seu poder coercitivo para

7 PHILLIPS, “Feminism and republicanism: is this a plausible alliance?”, pp. 279-293.
8 FRIEDMAN, “Pettit’s Civic Republican and Male Domination”, pp. 246-268.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 13 : : :



punir um agente que possui a capacidade de dominagdao sem, no entanto, concretiza-la.
Friedman argumenta que o estado democratico de direito s6 pode penalizar comportamentos
efetivos e nio a capacidade de exercé-los; e apenas um estado totalitario poderia suprimir
essa capacidade de interferir nas escolhas de outros agentes.

Outro problema apontado pela autora é a ideia de que a liberdade nio ¢
comprometida, segundo Pettit, quando a interferéncia é consentida e realizada no interesse
de quem a sofre, porque ela nao é entdo arbitraria e, desse modo, nao ha dominagao. Mas,
na pratica da dominacdo masculina, muitos homens alegam que, ao exercer a
responsabilidade de chefes de familia, eles podem ditar as normas da casa, interferindo nas
escolhas de suas esposas, pois visam o interesse e o beneficio do casal. Ora, mesmo nos casos
em que ha um acordo entre as partes e um genuino beneficio para as esposas, os maridos
exercem uma forma de dominagao, quando interferem nas escolhas de suas esposas, sem
considerar o que elas pensam ou desejam. Assim, toda relagdo em que um agente interfere,
sem levar em conta a subjetividade (pontos de vista, julgamentos de valor, sentimentos,
preferéncias) do outro agente, pode ser considerada uma relacio de domina¢iao, mesmo
quando a interferéncia for consentida e realizada no interesse e no beneficio de quem a sofre.

Friedman alega também que uma politica de puni¢ao pelos atos individuais de
interferéncia arbitraria seria insuficiente para por fim a dominagdo masculina, uma vez que
ela, como um problema estrutural e institucional, ndo ¢ apenas o resultado agregado de atos
de dominacio individual. A domina¢ao masculina ¢ a consequéncia de uma estrutura social
que encoraja e recompensa essa forma de comportamento. Assim, a simples punicio
individual nao seria eficaz diante da forca institucional do dominio masculino. Além disso, a
vulnerabilidade feminina diante da domina¢ao masculina nao pode ser considerada de
maneira homogénea, tem em vista a grande diversidade dos grupos sociais formados pelas
mais diferentes mulheres. Alguns grupos sao mais vulneraveis do que outros e necessitam de
mais prote¢ao para que as mulheres desses grupos possam desfrutar da liberdade como nao-
dominacio.

A autora propoe entao redefinir a dominagdo, de modo que seja entendida como o
exercicio efetivo da capacidade de interferir de maneira arbitraria, e estabelecer uma clara
diferenca entre atos de dominagao, para os quais a defini¢ao proposta por Pettit é adequada,
e relagdes de dominacido, caracterizadas quando a interferéncia, mesmo consentida e
realizada no interesse e no beneficio da outra pessoa, estd sustentada numa determinada
dinamica e na estrutura social.

Sharon Krause também reconhece que o ideal de liberdade como nao-dominacao
pode ser uma ferramenta valiosa para remediar o problema da desigualdade social, politica e
econdmica, indo mais longe do que, por exemplo, a liberdade negativa dos liberais.” No
entanto, ele ainda ndo vai tao longe quanto seria necessario para superar os efeitos das
desigualdades sistémicas que incapacitam certas pessoas de serem efetivamente livres. Além
de apontar algumas tensoes na teoria de Pettit — por exemplo, de um lado, a insisténcia na
intencionalidade como uma caracteristica da dominacio e, do outro, a ideia da dominac¢io
como uma capacidade que nao precisa ser exercida; o que suscita o problema de como a
dominagao pode ser intencional nos casos em que nao envolve realmente uma interferéncia
— a autora alega que a definicio de domina¢ao, na medida em que foca a capacidade

9 KRAUSE, “Beyond non-domination: Agency, inequality and the meaning of freedom”, pp. 187-208.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 14 : : :



consciente de controle e de interferéncia intencional, ndo consegue capturar formas pelas
quais a propria dinamica social pode minar a liberdade.

Em sua avaliagdo, se Pettit admite que as desigualdades sociais, politicas e
econémicas podem afetar a liberdade, pois tornam algumas pessoas mais vulneraveis a
interferéncia intencional do que outras, ele ndo considera as formas como as pessoas
interagem tendo essas desigualdades como referéncia. Ora, muito do racismo, sexismo e
outros preconceitos estruturais, que restringem as escolhas de pessoas pertencentes a
determinados grupos, sao inconscientes e nao intencionais, e nem sempre envolvem controle
por parte da pessoa que interfere ou consciéncia por parte da pessoa dominada. Além disso,
muitas pessoas ratificam normas discriminatérias em suas agoes, sem a intengao ou sem estar
ciente de fazé-lo, principalmente quando as discriminagées foram incorporadas
culturalmente. Embora constituam verdadeiros obsticulos a liberdade, elas nio sio
caracterizadas com precisio pela defini¢io de dominagdo proposta por Pettit e exigem
mecanismos diferentes daqueles propostos em sua teoria para supera-las.

No caso das relagoes de género, por exemplo, a domina¢ao masculina nem sempre
envolve intencionalidade ou mesmo mutuo conhecimento. As desigualdades sistematicas e
permanentes, sobre as quais a dominagao masculina se apoia, provém de normas sociais que
foram muitas vezes interiorizadas como naturais por homens e mulheres no curso de sua
socializacao e, desse modo, os efeitos da domina¢do nao aparecem necessariamente como
conscientes.

No mesmo sentido, Nancy Hirschmann critica Pettit por nao discutir a dominagao
em sua dimensao social. Embora reconheca o avan¢o em admitir a auséncia de liberdade em
situagoes de sujeicio — por exemplo, no caso da esposa que procura antecipar a reagao de
seu marido, para ter sua condescendéncia — a autora chama aten¢ao para algo ignorado pela
perspectiva neorrepublicana, mas que ¢ fundamental para a teoria feminista, a saber, as
normas sociais de masculinidade e feminilidade que restringem o comportamento e a escolha
das mulheres. Essas normas estao na origem da violéncia doméstica e de tantas outras formas
de violéncia sofrida pelas mulheres."

A questdo levantada por Hirschmann evidencia a dominagao masculina, mesmo
naqueles casos em que o homem é benevolente ou até mesmo esta comprometido em
estabelecer uma relacio na qual as assimetrias de poder sejam diminuidas. Ela lembra que a
caracterizacao da dominacao nao depende apenas de situagoes em que seja possivel
identificar a agdo de um agente especifico. Falar de dominac¢ao sem considerar as estruturas
socials e explicitar seu carater difuso é ofuscar um ponto fundamental para a compreensao
da relacio de dominagao. Por isso, é preciso levar em conta as interferéncias que sao
sistematicas e produzidas socialmente, ou seja, as interferéncias em que nao se consegue
identificar um agente especifico, mas nem por isso deixa de caracterizar uma relacio de
dominacio.

Maira Elias, Maria Abreu e Cecilia Almeida também enfatizam a necessidade de
ampliar o alcance do conceito de dominagao, a fim de incorporar a dimensao social, difusa e
estrutural da dominagao masculina. De acordo com as autoras, o ideal de nao-dominacao
nao deveria ser abordado como um critério fixo para determinar o que ¢ ser livre, mas como
um parametro para julgar as diversas demandas referentes a dominagao. Ele deveria também

10 HIRSCHMANN, The subject of liberty: toward a feminist theory of freedom, pp. 27-30.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 15: : :



ser mais maleavel, no sentido de admitir graus de variagdo em extensdo e intensidade, pois
os agentes tém uma capacidade maior ou menor de interferir de forma arbitraria. As autoras
ainda consideram que este ideal precisaria vir acompanhado de outros elementos oriundos
do programa neorrepublicano de Pettit, como a democracia contestatéria, que poderia
ampliar a possibilidade de inclusdo de pautas feministas, dando maior visibilidade as questdes
de género."

Numa dire¢ao muito préxima, Marie Garrau julga que é preciso levar em conta os
efeitos subjetivos da dominagao. Ela sugere que é necessario ampliar o conceito de
dominagdo pessoal para integrar plenamente a ideia de que a dominagdo repousa sobre
mecanismos simbolicos que emergem de agoes intencionais. Tais mecanismos podem depois
adquirir uma existéncia autonoma, até mesmo independente, e por meio da repeticao e da
reiteragdao, formar regularidades supra individuais que se impdem aos agentes sociais e
determinam, em parte, a percepcio deles mesmos, de seus valores e da propria realidade
social. Esta amplia¢do teria implicagOes positivas, ao projetar politicas publicas mais proativas
na luta contra a dominacio de género."

Assim, do ponto de vista dessas autoras, o neorrepublicanismo de Pettit ndo ¢ capaz
de contribuir de maneira eficaz para a causa feminista por diversas razdes: (1) ele apresenta
uma concepgao de dominagao, de um lado, muito ampla, ao considerar a mera capacidade
de interferir arbitrariamente como critério para identificar a relagdo de dominacio, e por
outro, muito estreita, ao negligenciar fenémenos sociais como a explora¢do, a opressao ¢ a
discrimina¢do sofridas pelas mulheres em seus varios papeis sociais; (2) nio captura
determinadas formas de dominagdao, como a dominagao masculina, por nao levar em conta
a dinamica e a dimensao social, cultural e estrutural das relacées de dominagao; (3) nio
considera as normas sociais de masculinidade e feminilidade que restringem com frequéncia
as escolhas das mulheres; (4) tem uma concentragao excessiva sobre a critica da dominagao
em detrimento da analise de outros processos sociais igualmente problematicos numa
perspectiva feminista, como as desigualdades estruturais de género, entre outras razoes.
Enfim, por estar ainda fundamentado na ideia de um sujeito unificado e racional, portador
de identidade fixa e coerente, o ideal de ndo-dominagao proposto por Pettit nao da conta da
domina¢ao de género, ao manter dicotomias como razio/sensibilidade, mente/corpo,
publico/ptivado, operando a desqualificacio moral e politica do segundo polo da dicotomia
e 0s seus respectivos agentes, quase sempre associados as mulheres.

Conclusio

E verdade que em On the People’s Terms, Pettit apresenta uma concepgio mais
elaborada de liberdade e dos obstaculos que podem comprometé-la. Ele sublinha que é
possivel dispor de um poder de interferéncia arbitraria sem o desejar, do mesmo modo que
¢ possivel estar vulneravel a domina¢ao de um agente sem o saber. Pettit reconhece que ¢é
preciso considerar a distribuicio desigual de status social e de recursos que possibilitam

11 ELIAS, M.; ALMEIDA, C. “O conceito de liberdade como ndo dominagao sob a perspectiva feminista”,
pp-13-27; ELIAS, M.; ABREU, M. “Republicanismo, Feminismo e Desigualdade: ampliando o conceito de
liberdade como nio dominacdo”, pp. 1-19.

12 GARRAU, “ Le Républicanisme Contemporain a I’Epreuve du Genre”, pp. 165-186.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 16 : : :



certos agentes exercer a dominagao sobre outros, mesmo sem ter a intengao de fazé-lo. A
grande novidade em sua teoria é a introducdo do conceito de dominagdo indireta ou
estrutural, ou seja, o poder de interferéncia arbitraria em razdo de modalidades segundo as
quais uma sociedade esta organizada culturalmente, economicamente e legalmente.

Porém, esse conceito parece apenas indicar as desigualdades individuais de prestigio,
de poder e de recursos, sem considerar as relacbes de grupos sociais antagonicos e
mutuamente dependentes. Se a dominagao estrutural é problematizada é porque ela favorece
a dominagao pessoal. Pettit parece ainda privilegiar a domina¢ao pessoal ou direta e a luta
contra os obstaculos invasivos que derivam da vontade de um agente de impedir a realizagao
da vontade de outro agente do que a dominagao estrutural e o combate contra os obstaculos
que resultam da natureza ou da agregacdo de agles individuais e que condicionam a
liberdade®.

Desse modo, o ideal de liberdade como auséncia de dominacao, em razao dos limites
apontados, parece nao alcangar o propodsito anunciado por Pettit. Se representa um efetivo
avanco em relagdo a concepgao liberal de liberdade, ele nido consegue proporcionar
elementos suficientes para contribuir de maneira decisiva com o movimento feminista na sua

luta pela igualdade politica, juridica, social e cultural entre homens e mulheres.

Referéncias bibliograficas

BERLIN, Isaiah. “Two concepts of liberty”. In: BERLIN, 1. Four Essays on Liberty. Oxford:
Oxford University Press, 1969. pp. 118-172.

ELIAS, Maira; ABREU, Maria. “Republicanismo, Feminismo e Desigualdade: ampliando o
conceito de liberdade como niao dominacdo”. In: Revista Brasileira de Ciéncias Sociais, vol. 32,
n. 94, pp. 1-19, 2017.

ELIAS, Maira; ALMEIDA, C. “O conceito de liberdade como nio dominacio sob a
perspectiva feminista”. In: Estudos Feministas, vol. 22, n.1, pp.13-27, 2014.

FRIEDMAN, Marylin. “Pettit’s Civic Republican and Male Domination”. In: LABORDE,
C. e MAYNO, J. Republicanism and Political Theory. Blackwell Publishing, pp. 246-268, 2008.

GARRAU, Marie. “Le Républicanisme Contemporain a I’Epreuve du Genre”. In:
CHRISTIN, Oliver (org.) Demain, la Républigue. Lormont. Le Bord de I'eau, pp. 165-186, 2018.

HIRSCHMANN, Nancy. The subject of liberty: toward a feminist theory of freedom. Princeton:
Princeton University Press, 2003.

KRAUSE, Sharon R. “Beyond non-domination: Agency, inequality and the meaning of
treedom”. In: Philosophy & Social Criticism, vol. 39, n. 2, pp. 187-208, 2013.

PATEMAN, Carole. The sexual contract. Cambridge: Polity Press, 1988.

13 PETTIT, Philip. Oz the People s Terms, pp. 26-74.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 17 : : :



PETTIT, Philip. “Freedom as Antipower”. In: Ethics, vol. 106, n. 3, pp. 576-604, 1996.

. Republicanism: A Theory of Freedom and Government. Oxford: Oxtord University Press,
1997.

. A Theory of Freedom: From the Psychology to the Politics of Agency. Oxford: Oxford
University Press, 2001.

. On the people’s terms: a republican theory and model of democracy. Cambridge: Cambridge
University Press, 2012.

. Just Freedom : a moral compass for a complex world. New York: W.W.Norton & Company,
2014.

PHILLIPS, Anne. “Feminism and republicanism: is this a plausible alliance?” In: Journal of
Political Philosophy, vol.8, n.2, pp. 279-293, 2000.

YOUNG, Iris. Justice and the Politics of Difference. Princenton: Princenton University Press,
1990.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 18 : : :



Republicanismo e participagao politica: elementos republicanos na

concepgao de “democracia aberta”, de Héléne Landemore

Rodrigo Ribeiro de Sousa*

Resumo: O dominio persistente das elites politicas no ambito de diferentes governos representativos
contemporaneos, aliado a descaracterizacdo da natureza programatica dos partidos politicos tém
levado a uma intensa reflexdo, nos dltimos anos, acerca dos limites e capacidades da democracia como
sistema de governo. Problemas como a persisténcia de profundas desigualdades sociais e a
incapacidade de inclusdo das minorias — e até mesmo de maiorias, como no caso brasileiro — apontam
para um processo de “oligarquiza¢do” das democracias, marcado por uma tentativa de “neutralizacdo
politica do povo”, em todo incompativel com os valores republicanos e democraticos. Em um caso
de tamanha sub-representacdo, no qual setores majoritarios da sociedade sio governados
sistematicamente por setores minoritarios, como garantit que o ideal de nio-dominagdo seja
assegurador Partindo da constatacdo dos limites praticos dos governos representativos
contemporaneos em geral, e do caso brasileiro, em particular, o propdsito deste artigo ¢ debater em
que medida a proposta de “democracia aberta” de Hélene Landemore, que prop&e a recuperagio da
pratica do sorteio como expressio do elemento democratico, ¢ compativel com o pensamento
republicano.

Palavras-chave: Democracia — Republicanismo — Sorteio — Liberdade — Nao-dominacio

Republicanism and Political Participation: Republican Elements in the
Conception of “Open Democracy”, by Hélene Landemore.

Abstract: The persistent domination of political elites in the contemporary representative
governments has led to an intense reflection, in recent years, about the limits and capabilities of
democracy as a system of government. Problems such as the persistence of deep social inequalities
and the inability to include minorities — and even majorities, as in the Brazilian case — point to a
process of “oligarchization” of democracies, marked by an attempt to “political neutralization of the
people”, incompatible with republican and democratic values. In a case of such underrepresentation,
in which majority sectors of society are systematically governed by minority sectors, how can the ideal
of non-domination be ensured? Starting from the verification of the practical limits of contemporary
representative governments in general, and of the Brazilian case, in particular, the purpose of this
article is to discuss the extent to which Héléne Landemore's proposal of "open democracy", which
proposes the recovery of the practice of drawing lots as an expression of the democratic element, is
compatible with republican ideas.

Keywords: Democracy — Republicanism — Lottery — Liberty— Non-domination

! Professor da Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP), doutor em Filosofia pela Universidade de Sao
Paulo (USP), com estagio de doutoramento na Université de Paris 1 Panthéon-Sorbonne. Coordenador do
Laboratério de Estudos do Setor Publico (LESP) da UNICAMP.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 19 : : :



Introdugiao

O dominio persistente das elites politicas no ambito de diferentes governos
representativos contemporaneos, aliado a descaracterizagio da natureza programatica dos
partidos politicos tém levado a uma intensa reflexdo, nos dltimos anos, acerca dos limites e
capacidades da democracia como sistema de governo. Problemas como a persisténcia de
profundas desigualdades sociais e a incapacidade de inclusao das minorias — e até mesmo de
maiorias, como no caso brasileiro — apontam para um processo de “oligarquizacao” das
democracias, marcado por uma tentativa de “neutralizacdo politica do povo”, em todo
incompativel com os valores republicanos e democraticos.

No Brasil, por exemplo, embora, segundo dados do Instituto Brasileiro de Geografia
e Estatistica IBGE)?, as pessoas negras representem 55,8% da populagio, apenas 24,4% dos
membros da Camara dos Deputados sio negros ou negras. No que tange as mulheres, em
que pese as cidadas brasileiras representem 52,5% do eleitorado, segundo dados do Tribunal
Superior Eleitoral (TSE)? nas elei¢es municipais de 2020 apenas 16% dos cargos do poder
legislativo municipal foram preenchidos por mulheres (ante 13,5% nas elei¢cdes de 2016) e
12,2% dos cargos do poder executivo (ante 11,5% em 2016). Tais fatos’, que representam,
por si s6, um afastamento da ideia de isonomia, fundante da democracia, dificultam — ¢ em
muitos casos, inviabilizam — a realizagao do ideal republicano de ndo-dominacao, nos termos
da formulacdo de Philip Pettit.

No caso brasileiro, em que pese os fatores determinantes desse desequilibrio sejam
de multiplas ordens e nio possam ser dissociados dos fatores historicos de formagao da
sociedade brasileira, uma parte relevante do problema parece residir, sob o prisma
institucional, no dominio dos partidos politicos por pequenos grupos, que se apropriam da
maquina interna das agremiagdes e formam uma elite da qual depende todo o funcionamento
do sistema representativo do pais. Essa oligarquia burocratica interna, presente em
praticamente todos os 32 partidos atualmente ativos no Brasil, dificulta a renovagao politica
e subordina o reconhecimento das candidaturas a uma série de troca de favores internos, que
retroalimenta as praticas de dominagdo e perpetua no poder os mesmos proceres, que, nao
raro, ostentam os mesmos sobrenomes de politicos tradicionais, formando verdadeiras
dinastias hereditarias.

2 O indice ¢ resultante da soma dos valores de pretos e pardos, de acordo com os critérios estabelecidos pelo
IBGE. Fonte: Instituto Brasileiro de Geografia e Estatistica (IBGE). Pesquisa Nacional por Amostra de
Domicilios Continua, 2018. Disponivel em https://www.ibge.gov.bt/estatisticas/sociais/populacao/25844-
desigualdades-sociais-por-cor-ou-raca.html - Acesso em 24 de junho de 2021.

3 Em busca de solugoes pata esse peculiar problema da sub-representagdo de setores majoritirios da sociedade
brasileira nos cargos eletivos dos Poderes Legislativo e Executivo, o Supremo Tribunal Federal (STF) tomou,
com fundamento no principio constitucional da isonomia, entre os anos de 2018 e 2020, duas importantes
decisbes. A primeira, delas, proferida em marco de 2018 no ambito da Acdo Declaratéria de
Inconstitucionalidade (ADI) n® 5.617, estabeleceu aos partidos politicos uma cota minima de 30% (trinta por
cento) de candidaturas de mulheres para os cargos majoritarios e proporcionais, acompanhada da atribuicio,
na mesma propor¢ao, dos valores do Fundo Eleitoral destinado a promové-las. A segunda, tomada no bojo da
Arguicao de Descumprimento de Preceito Fundamental (ADPF) n°® 738, julgada em outubro de 2020,
determinou a concessiao de incentivos a candidaturas de pessoas negras, ao estipular a divisdo dos recursos
publicos do Fundo Partidario e do Fundo eleitoral de forma proporcional ao nimero de candidaturas de
pessoas negras, bem como a divisdo proporcional do tempo de propaganda no radio e na televisdo, na exata
proporcio das candidaturas de negros e ndo negros em cada partido. Em que pese a grandeza do propésito da
Suprema Corte ao proferir tais decisGes, as medidas adotadas néo tiveram, no entanto, o efeito pratico desejado.
4 Ct. PETTIT, Republicanism: a theory of freedom and government. 1999, passim.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 20 : : :


https://www.ibge.gov.br/estatisticas/sociais/populacao/25844-desigualdades-sociais-por-cor-ou-raca.html
https://www.ibge.gov.br/estatisticas/sociais/populacao/25844-desigualdades-sociais-por-cor-ou-raca.html

Tal pratica é favorecida pela previsio, no sistema eleitoral brasileiro, da filiagao
partidaria obrigatéria como condi¢ao de elegibilidade (art. 14, §3°, inciso V da Constituicao
da Republica), o que impede a formalizagao de candidaturas apresentadas fora da estrutura
partidaria, contribuindo para a instrumentalizacio dos partidos politicos em torno dos
propositos exclusivamente eleitorais, com a consequente redugao de seu papel programatico
e de uma atuagao politica mais ampla.

Em um caso de tamanha sub-representa¢ao, no qual setores majoritarios da
sociedade sdo governados sistematicamente por setores minoritarios, como garantir que o
ideal de nao-dominagdo seja assegurado? Como evitar a evidente “oligarquizacio da
democracia”?

Partindo da constatacdo dos limites praticos do sistema representativo brasileiro, o
proposito deste artigo é o de debater em que medida a recuperagao da pratica do sorteio —
elemento fundamental na histéria da democracia e do pensamento republicano — pode
contribuir para uma reabilitagio dos valores democraticos, promover a inclusao social e
politica e favorecer a implementacao da liberdade como nao-dominagao, nos termos da
formulagao de Philip Pettit. Para tanto, sera estudada a teoria politica normativa proposta
por Hélene Landemore, de modo a compreender de que maneira sua proposta de

“democracia aberta” é compativel com o pensamento republicano.
A concepgiao de “democracia aberta”

Na busca de caminhos para o combate ao processo de “recessio democratica”
atualmente em curso, Hélene LLandemore publicou, no ano de 2020, a obra Democracia aberta:
reinventando o governo popular para o século XXIP, na qual sustenta que a democracia estd “na
defensiva” em praticamente todo o mundo. Segundo a autora, as praticas politicas
contemporaneas apontam para a existéncia de uma séria crise da democracia, marcada por
uma revolta generalizada contra as elites eleitorais estabelecidas. Tal revolta, que encoraja,
por um lado, governantes autoritarios ou populistas pode, por outro lado, ameagar os
préprios fundamentos da democracia, na medida em que abre espago a sua contestagao e até
mesmo a sua completa rejei¢ao.

Partindo de uma compreensao epistémica da democracia, e baseando-se em um
detalhado estudo de duas recentes experiéncias institucionais — o Grande Debate Nacional,
realizado na Franca em 2019 em reacao a mobilizacao dos chamados coletes amarelos, ¢ o
Processo Nacional Constituinte da Islindia, ocorrido em 2012 — Landemore dedica-se em
sua obra a introduzir no vocabulario politico um novo paradigma de democracia e uma nova
metafora: a democracia aberta, que ¢ concebida pela autora como uma reestruturagao do
instituto da representagao politica:

A democracia aberta é o ideal de um regime em que o exercicio real do poder
¢ acessivel aos cidadaos comuns por meio de novas formas de representagao.
Evitando as armadilhas tanto da democracia eleitoral quanto da democracia

5 Titulo da obra traduzido livtemente. Cf. LANDEMORE, Hélene. Open democracy: reinventing popular rule for the
twenty-first century. Princeton: Princeton University Press, 2020.
¢ Cf. LANDEMORE, Open democracy: reinventing popular rule for the twenty-first century. p. xiii.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 21 : : :



direta (a qual tem sido apresentada equivocadamente como a cura para os
problemas da democracia eleitoral), o paradigma institucional de governo
popular oferecido aqui é principalmente nao eleitoral, embora ainda mais
democraticamente representativo do que qualquer outra forma de regime
existente. Este paradigma da democracia aberta pode ser resumido como
‘tepresentar e, em outro turno, set representado’.’

Recusando a associa¢ao da democracia a simples no¢ao de processo eleitoral, a autora
propoe um distanciamento de “velhos paradigmas e instituicdes desgastadas” a fim de que
seja possivel superar a “crise da democracia” por meio de uma “reinvencao do governo
popular para o século XXI”. Em busca de uma concepg¢ao normativa alternativa de governo
popular, que seja fiel aos valores da inclusdo e da igualdade, centrais a teoria democratica, a
autora procura projetar instituicoes “mais participativas, responsivas e eficazes”, de modo a
colocar o “poder do povo” de volta no centro das institui¢des.®

Assim, em substitui¢ao a centralidade das elei¢oes como suposta expressao do poder
popular — proeminéncia essa que decorre, segundo a autora, de uma ideologia desenvolvida
no século XVIII com o objetivo de estabelecer uma “barreira de poder” e neutralizar o poder
politico do povo — Landemore propde a instauragdo de uma democracia deliberativa,
inspirada na formulacao de Habermas, mas fundada essencialmente no sorteio.’

Para Landemore, nesse sentido, ao adotar o paradigma da democracia deliberativa,
sua proposta normativa parte do pressuposto de que apenas leis e politicas que passaram
pelo filtro de uma troca publica de argumentos entre cidaddos livres e iguais devem ser
consideradas legitimas. Tal qual propdem os democratas deliberativos, para a democracia
aberta as politicas e as leis também devem ser resultantes de processos que cedem a “forca
nao for¢ada do melhor argumento”, na famosa frase de Habermas, em vez de ser o resultado
de compromissos, barganhas, coer¢ao ou um subproduto da competi¢ao entre as elites. A
deliberagdo é, portanto, essencial ao permitir que as leis e politicas dela resultantes sejam
apoiadas por razdes e justificativas publicas, e nao por meros numeros, por conferir a todos
os cidaddos a possibilidade de terem voz e de serem ouvidos, por construir um senso de
comunidade e promover o engajamento civico, por aumentar a chance do grupo de resolver
com sucesso problemas coletivos e, como aponta Habermas, por generalizar interesses. '

Segundo a autora, a contundente metafora da eclusa, utilizada por Habermas para
descrever a esfera publica como permeavel e apta a introduzir no sistema politico os conflitos
existentes na sociedade, capta de forma adequada a relagdo entre as duas vias comunicativas
da esfera publica, quais sejam, o espaco de deliberacio publica informal, no qual a opiniao
publica é formada, e o espago institucional de tomada de decisoes, como os parlamentos, os
tribunais e os 6rgaos administrativos, afastando assim nogdes conservadoras que postulam
o total fechamento das institui¢oes 2 opiniio publica.!" A abertura proporcionada pela
democracia deliberativa de Habermas, embora essencial para a ampliacio dos valores

7 Cf. LANDEMORE, Open democracy: reinventing popular rule for the twenty-first century, p. xvii.
8 Cf. LANDEMORE, Open democracy: reinventing popular rule for the twenty-first century, p. xviii.
9 Cf. LANDEMORE, Open democracy: reinventing popular rule for the twenty-first century. p. 4.
10 Cf. LANDEMORE, Open democracy: reinventing popular rule for the twenty-first century. p. 30.
11 Cf. HABERMAS, 1996, p. 556.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 22 : : :



democraticos, nao ¢ apta, segundo Landemore, a superar a “barreira de poder” imposta por
um arranjo institucional no qual a representagao politica baseia-se quase exclusivamente na
ideia de eleigoes, fazendo-se necessaria uma abertura ainda mais expressiva, que s6 pode ser
feita pela reintroducdo do sorteio em nossas praticas politicas'®.

Assim, segundo a autora, se adotamos o conceito de democracia de Robert Dhal,
pelo qual ela consiste no sistema em que “todos os membros tém o mesmo direito de
participar da decisio do corpo politico sobre suas politicas”, a participagdo propiciada por
um sistema exclusivamente eleitoral é extremamente timida, pois a defini¢io da agenda de
discussoes e as proprias discussdes em si permanecem restritas, no ambito institucional, as
elites eleitas:

No meu entendimento, o governo popular requer que as pessoas estejam
envolvidas nao apenas no momento do voto, s tanbém no processo que condug;
a ele, especialmente e crucialmente na deliberacdo por meio da qual uma
agenda ¢ definida e alternativas e argumentos sao debatidos. Este livro baseia-
se deliberadamente na definicio de democracia como "democtacia
deliberativa", a teotia da legitimidade politica segundo a qual as leis e politicas
sao legitimas apenas na medida em que forem o resultado de uma deliberagao
entre pessoas livres e iguais (por exemplo, Cohen 1989; Habermas 1996;
Gutmann e Thompson 1996). A democracia deliberativa ¢ um paradigma
relativamente recente na teoria democratica, que pode nos ajudar a especificar
o ideal de soberania popular ao deixar claro que a palavra final, no momento
de uma votagao, nao ¢ suficiente para tornar uma decisio legitima. Para
democratas deliberativos, a legitimidade também requer a possibilidade de os

cidadaos falarem e serem ouvidos no processo que antecede a votagio."

Em que pese se baseie em importantes pressupostos da democracia deliberativa, a
concepgao de democracia aberta, contudo, com ela nao se confunde, na medida em que, para
a autora, o predominio das eleicbes como método de preenchimento das vagas nos espagos
deliberativos acarreta um estreitamento da participa¢ao dos cidadios nos espacos de
discussdo destinados a formulacio das politicas, que acaba por limitar o alcance da
democracia. De modo a assegurar a prevaléncia da isonomia, valor essencial da teoria
democratica, a autora postula que devem ser introduzidas as seguintes praticas, a fim de se
edificar a “democracia do século XXI: a) representacio politica por meio de sorteio; b)
ampliacao dos espagos publicos de deliberagdo (constru¢ao de uma democracia deliberativa);
¢) efetiva soberania popular, com a ampliacio da participag¢ao dos cidadaos das instancias
decisérias e consequente limitacao do poder das elites eleitas; d) auséncia de dominagao por
patte das elites politicas'.

O uso mais abrangente do sorteio e a ampliacao do espago publico representam,
nesse sentido, as estratégias prioritarias descritas pela autora para mitigar a “barreira de
poder” introduzida nos governos representativos como instrumento de dominacio por parte

12 Cf. LANDEMORE, Open democracy: reinventing popular rule for the twenty-first century. p. 4-5.
13 LANDEMORE, Open democracy: reinventing popular rule for the twenty-first century. 2020, p. 6.
14 Cf. LANDEMORE, Open democracy: reinventing popular rule for the twenty-first century. passim

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 23 : : :



das elites eleitas, que restringiram o carater democratico das republicas por meio da

institui¢ao de regimes exclusivamente eleitorais.

A neutralizagdo politica do povo: a introdugido da “barreira de poder” nos

governos representativos contemporaneos

Como salienta Landemore, do ponto de vista etimolégico, democracia significa
"poder do povo". Como forma de regime, refere-se a existéncia de um governo igualmente
compartilhado por todos. Para os gregos antigos, que inventaram a democracia, ela
significava reunir-se em espago publico e fazer leis com base em uma agenda definida por
um conselho composto por quinhentos cidadaos (a Box/), selecionados de forma aleatoria.
Além da célebre experiéncia grega, diversos outros contornos institucionais também
expressaram, ao longo da histéria, os valores democraticos. Para os vikings islandeses, por
exemplo, a democracia significava reunir-se nos verdes em um grande campo ao sul de
Reykjavik e deliberar sobre as questdes publicas até que fossem tomadas as decisoes mais
importantes sobre seu destino comum. Para os puritanos da Nova Inglaterra, que fugiram da
Europa no século XVII para fundar suas proprias comunidades autonomas no Novo
Mundo, ela significava determinar seu préprio destino comum em reunides regulares no salao
da cidade. Para algumas tribos dos povos nativos da América, ela sempre significou conversar
sobre coisas e tomar decisdes entre iguais.'

A democracia, nessas experiéncias histéricas, era, segundo Landemore, "aberta", na
medida em que, a0 menos em teoria, qualquer membro da comunidade politica dotado da
condig¢do de cidadao poderia acessar o centro de poder e participar, no espago publico, das
varias fases da tomada de decisao, com oportunidade de falar e ser ouvido. Os governos
representativos modernos — muitos dos quais autodenominados “democracias” —, embora
tenham ampliado a cidadania a um numero de pessoas que teriam sido excluidas pelos
acordos pré-modernos afastam, na pratica, a maior parte dos cidadaos dos mais importantes
espagos do poder politico, relegando-o a um pequeno grupo de politicos profissionais. Entre
as democracias antigas e as modernas, pode-se dizer, nesse sentido, segundo a autora, que
foi perdida uma maior “acessibilidade” ou “abertura” ao cidadio comum. De acordo com
Landemore, foi a estrutura¢ao, no século XVIII, dos governos representativos — uma forma
mediada de democracia — que ensejou a criagdo de uma "barreira de podet" (enclosure of power),
que acabou por restringir a classe governante a um numero pequeno de pessoas. Essa
restricao, que teria sido supostamente necessaria para viabilizar o governo nas sociedades de
massa, deu-se, porém, segundo a autora, menos por necessidade do que por uma ideologia
destinada a neutralizar ou reduzir substancialmente a participagiao do povo.'

De fato, de acordo com Landemore, os governos representativos contemporaneos
foram originalmente concebidos como formas de governo de elite em contraste com o
governo dos cidadaos comuns. Entre os “pais fundadores” da nagao americana, James
Madison, por exemplo, temia a tirania da maioria tanto quanto ele rejeitava as antigas ordens
monarquicas. Mas o mais importante para Madison ¢ que a republica americana fosse
caracterizada, em contraposi¢ao as antigas democracias, pelo afastamento do povo da

15 Cf. LANDEMORE, Open democracy: reinventing popular rule for the twenty-first century. p. 1-2.
16 Cf. LANDEMORE, Open democracy: reinventing popular rule for the twenty-first century. p. 2-3.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 24 : : :



participagdo no governo. A republica arquitetada pelos fundadores deveria ser fundada,
assim, nao no poder do povo, mas sim no poder das elites eleitas."’

E o que afirmam os autores d’O federalista, ao defender, no artigo LXIII, a
institui¢io de um senado como forma de refrear os animos do povo contra a tirania de suas

proprias paixoes:

Assim como nos governos livtes a opinido serena e ponderada da
comunidade deve, em dltima instancia, prevalecer sobre as ideias de seus
governantes, também ha momentos especiais nos negocios publicos em que
o povo, estimulado por uma paixdo anormal, ou uma vantagem ilicita, ou
iludido pelos embustes ardilosos de homens de ma-fé, pode reclamar
medidas que mais tarde ele proprio nao hesitara em lamentar e condenar.
Nesses momentos criticos, sera salutar a interferéncia de um corpo moderado
e respeitavel de cidadaos, para deter essa corrida desorientada e evitar a
desgraga que o povo prepara para si proprio, até que a razao, a justica e
verdade possam recuperar seu poder sobre o espirito do povo. De quanta
angustia pungente o povo de Atenas nao teria sido poupado seu governo se
seu governo contivesse tao prudente salvaguarda contra a tirania de suas

proprias paixoes?!®

Os fundadores da republica americana defendiam explicitamente, nesse sentido, um
regime em que a competéncia e a virtude dos lideres fossem centrais, no qual o talento e a
sabedoria das elites eleitas deveriam ser capazes de “refinar” as opinides do povo, que era
considerado passional e irracional. Em tal sistema, a representacgao politica seria naturalmente
concebida como um filtro capaz de afastar os cidadios comuns da pratica politica imediata
e de atribuir as fungdes de governo a um grupo social e economicamente homogéneo,
edificando um regime que seria considerado por seus criticos, desde a sua origem, como uma
“aristocracia natural”."

Concebida com o objetivo de assegurar a dominac¢ao de uma elite sobre as demais
partes do corpo politico e com um compromisso meramente retorico com o poder do povo,
a republica americana afastou por completo de suas institui¢oes a pratica do sorteio, na
medida em que esta destina-se justamente a assegurar a igualdade politica que seus
fundadores tanto almejavam combater.

A engenhosidade do ato de fundagiao da republica americana residiu, assim, como
destaca Landemore, no fato de que a caracteristica central e distintiva do novo regime nao
foi apresentada como se tratando da constru¢ao de uma oligarquia em oposi¢ao a uma
democracia, mas sim de um governo "representativo" em detrimento de um governo
"direto". A consequéncia dessa énfase fol justamente sugerir que o governo da elite era uma
solu¢ao necessaria para o problema do tamanho, e de que a representacio deve implicar
necessariamente eleicdes. Esse “deslocamento semantico” escondeu por completo das
geragOes futuras a existéncia de outra possibilidade conceitual, ha muito conhecida do

17 Cf. LANDEMORE, Open democracy: reinventing popular rule for the twenty-first century. p. 3-4.
18 Cf. HAMILTON, MADISON e JAY, Os artigos federalistas.1987, p. 406.
19 Cf. LANDEMORE, Open democracy: reinventing popular rule for the twenty-first century. p. 40.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 25 : : :



pensamento republicano, qual seja, o governo representativo exercido de forma indireta por
cidadaos comuns, escolhidos total ou parcialmente por sorteio.”

Embora mencionassem diversas vezes a no¢ao de governo popular, dando a entender
que estavam a defender o ideal da soberania popular, os pais fundadores da nagao americana
visaram, na verdade, como sustenta Landemore, instituir um governo representativo liberal,
impondo, para promover a exclusio do povo, uma clara barreira de poder, que impede que
essa forma de governo possa ser interpretada como uma "democracia". Como salienta a
autora, essa Nogao continua a ecoar no presente por meio de diferentes metaforas que
dominam as teorias politicas contemporaneas. E o caso, por exemplo da nocio de “razio
publica” de John Rawls, que poderia ser personificada na Suprema Corte dos Estados
Unidos, mas que nada mais é sendo um pequeno grupo de cidadios considerados como
possuidores de “mentes superiores”, supostamente imunes a pressoes politico-partidaria e
capazes de se posicionar acima da disputa, que falaria em termos desapaixonados e emitiria
decisbes por esséncia contramajoritatias.”'

Tal concepgao de governo representativo liberal deve ser tomada, no entanto, como
um produto de seu tempo, e ndo esta mais em sintonia, como observa Landemore, com as
expectativas democraticas contemporaneas. As interpretagoes de Cortes Supremas sio
visivelmente elitistas e excludentes e suas credenciais democraticas normalmente se baseiam
no fato de que as leis por elas interpretadas foram produzidas por elites eleitas. Para que
possamos superar essa “barreira de poder” presente nos governos representativos
contemporaneos, ¢ fundamental que realizemos uma abertura do poder a todos, em bases
igualitarias, o que pode ser feito, segundo Landemore, por meio de um uso mais frequente
do sorteio em nossas praticas politicas, a fim de que possamos edificar uma “democracia
aberta”, que funcione como uma lente critica através da qual se possa olhar para as
institui¢oes existentes, ¢ que possa também estabelecer um conjunto de diretrizes para o
desenvolvimento de novas institui¢des politicas ou, pelo menos, para que sejam reformadas

as instituicOes existentes.?
Sorteio e democracia: breves apontamentos sobre o pensamento republicano.

Para a devida compreensio da analise ora empreendida acerca da concepgao de
“democracia aberta” de Hélene Landemore, é fundamental registrar o pressuposto teorico
adotado neste artigo no tocante a relagio entre o pensamento democritico e o
republicanismo. Seguindo Bill Brugger® e Newton Bignotto, partimos da compreensio de
que o republicanismo, diversamente da tradi¢ao liberal, exige a democracia e dela faz parte,
de modo que a escolha de quais aspectos da tradicao devem ser reapropriados deve ser
compativel com essa cren¢a®. Dessa forma, a reflexdo sobre a democracia faz parte do
universo conceitual republicano e sua compreensio, no ambito da formulacao tedrica de
cada um dos autores estudados, integra o amplo conjunto de indaga¢des republicanas acerca

do melhor regime politico.

20 Cf. LANDEMORE, Open democracy: reinventing popular rule for the twenty-first century. p. 4.

21 Cf. LANDEMORE, Open democracy: reinventing popular rule for the twenty-first century. 2020, p. 4-5.

22 Cf. LANDEMORE, Open democracy: reinventing popular rule for the twenty-first century. 2020, p. 12.

23 Cf. BRUGGER, Republican theory in political thongh. 1999, p. 146.

24 Cf. BIGNOTTO, “Problemas atuais da teotia tepublicana”. In: Retorno ao republicanismo. 2004, p. 20.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 26 : : :



A reflexao sobre os problemas democraticos contemporaneos exige, nesse sentido, a
recuperagao de algumas das principais referéncias tedricas do pensamento republicano. A
utilizagdao do termo “republica” para designar os governos representativos contemporaneos
nao deve ser considerada, nesse sentido, como um Obice para a consideracao do déficit
democratico de tais regimes, que podem, para seu aperfeicoamento, ser contrapostos a
formulag¢io tedrica proposta pelo republicanismo, em suas diferentes matrizes.

Ora, como sabemos, desde a antiguidade, o trago distintivo da democracia é o sorteio,
por permitir a expressao maxima da igualdade politica, a0 proporcionar a isonomia, a
isocracia e a isegoria, fundamentos desse regime politico. E o que afirma expressamente
Aristételes, ao tratar, no Livro IV, parte 9, da Politica, da formac¢ao dos regimes mistos ou

constitucionais:

Um terceiro modo [de compor o regime misto| é uma combinacao de
disposi¢oes de ambos os regimes, umas extraidas da lei oligarquica, e outra
da democratica. Refiro, por exemplo, o caso das magistraturas: o sorteio para
ocupagao dos cargos publicos parece mais conforme ao espirito democratico,
enquanto a elei¢ao parece ser mais adequada ao espirito oligarquico.?

Com efeito, como destaca David Reybrouck, a democracia ateniense utilizou
amplamente, em seu apogeu, entre os séculos V a.C. e IV a.C., do sorteio para preenchimento
dos cargos componentes dos 6rgaos de governo da polis, sendo a escolha aleatéria de
cidadaos utilizada para as funcoes legislativas, executivas e judiciarias. Assim, por exemplo, a
lei era elaborada pelo Conselho dos Quinhentos (a Box/é), cujos membros eram sorteados, e
votada pela assembleia popular (E&/sia). O tribunal popular (Helieia), formado por cidadaos
sorteados, examinava a legalidade da nova lei, e os magistrados (Arkbai), que eram em parte
sorteados e em parte eleitos, a executavam.”® Quanto aos magistrados, de um total de
setecentos cargos existentes, seiscentos eram escolhidos por sorteio. Apenas os postos que
demandavam conhecimentos técnicos, como as magistraturas militares e as de arquitetura
eram eleitos pelo Conselho dos Quinhentos, sendo a maior parte das magistraturas, portanto,
ocupadas por sorteio.”

Além da democracia ateniense, a republica romana também manteve, como observa
Reybrouk, resquicios do sistema ateniense do sorteio, que embora tenha caido em desuso no
periodo do Império, voltou a ser utilizado nas cidades livres do norte da Italia durante a Idade
Média. Bolonha, Vicenza e Pisa possuem exemplos da adog¢ao, em alguma medida, da pratica
do sorteio para escolha de cargos politicos, mas os casos mais bem documentados no periodo
sao os de Florenca e Veneza, tendo a serenissima republica utilizado por séculos o sorteio
como critério fundamental para a escolha do Doge.?

De fato, na republica de Veneza, o cargo de Doge era vitalicio, mas a fungdo nao era
hereditaria. O processo de escolha do Doge, apelidado de “ballota”, era incrivelmente
complexo, dividido em dez fases, que duravam cinco dias. Iniciava-se, no século XIII, com
o Consiglio Grande (Conselho Geral), composto por quinhentos membros da nobreza. Cada

25 Cf. ARISTOTELES, Politica. 1998, p. 305-306.

26 Cf. REYBROUCK, Contra as eleicies. 2017, p. 114.

27 Cf. REYBROUCK, Contra as eleigées. 2017, p. 113-114.
28 Cf. REYBROUCK, Contra as eleigoes .2017, p. 119-121.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 27 : : :



conselheiro depositava na urna uma bolinha de madeira, com seu nome escrito, a ballota,
enquanto o conselheiro mais jovem dirigia-se a Basilica de Sao Marcos e chamava o primeiro
garoto entre oito e dez anos que encontrava. Ele era levado a sala do Conselho, onde os
conselheiros estavam reunidos em conclave, para ser o ballotino (o garoto das bolinhas). O
ballotino sorteava o nome de trinta conselheiros, entre os participantes, selecao reduzida a
nove em uma segunda rodada do sorteio. A escolha prosseguia com a sucessiva redu¢ao do
numero de candidatos por sorteio e seu aumento pelo voto, em uma alternancia dos métodos
aleatério e eleitoral. Quando o comité estava composto por 41 membros, eles finalmente
escolhiam o Doge em conclave”. Embora parecesse muito complicado, o sistema veneziano
tinha por virtude possibilitar a vitéria de um candidato com significativo apoio dos eleitores,
sem, contudo, retirar as chances das minorias.

Do ponto de vista do pensamento republicano, a centralidade do sorteio como
elemento democratico foi igualmente reconhecida por autores de diferentes matrizes do
republicanismo.

Rousseau, por exemplo, embora sustente que a democracia nao ¢ compativel com a
ideia de representagao — na medida em que esta é compreendida pelo filésofo como uma
espécie de delegacao e a vontade geral, que expressa a soberania, ndo esta sujeita a
transferéncia —, por outro lado, ao tratar da administragdio do Estado nas republicas, o
genebrino também identifica no sorteio o elemento central da “verdadeira democracia”,
admitindo a nog¢ao de representacdo para essa finalidade. Concordando expressamente com

Montesquieu quanto a natureza democratica do sorteio, sustenta o autor do Contrato Social:

Se considerarmos que a elei¢ao dos chefes é uma fun¢ao do governo e niao
da soberania, veremos por que o expediente do sorteio esta mais na natureza
da democracia, na qual a administragdo é tanto melhor quanto menos
multiplicados sdo os atos.

Em qualquer verdadeira democracia, a magistratura nao ¢ uma vantagem,
mas uma carga onerosa que nao se pode, com justi¢a, impor mais a um
particular que a outro. S6 a lei pode impor essa carga a quem o sorteio indicar,
pois, nesse caso, sendo a condi¢ao igual para todos, e nio dependendo a
escolha de nenhuma vontade humana, nao ha aplicacao particular que altere
a universalidade da lei.

As eleicGes por sorteio apresentariam poucos inconvenientes em uma
verdadeira democracia, onde, sendo todos iguais, quer pelos costumes e
talentos, quer pelos preceitos e pela fortuna, a escolha se tornaria indiferente.
Mas, como ja afirmei, ndo existe verdadeira democracia.*

Em que pese nao reconhec¢a a existéncia historica de uma verdadeira democracia,
haja vista que, em todas as sociedades, os talentos e capacidades sio divididos de modo
desigual, Rousseau sustenta que isso nao significa que se deva renunciar a pratica do sorteio,
mas sim procurar um modo equilibrado, intermediario entre o sorteio e a eleigao:

2 Cf. REYBROUCK, Contra as eleicies. 2017, p. 126.
30 Cf. ROUSSEAU, O contrato social. 1999, p. 132-133.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 28 : : :



Quando a escolha e o sorteio se combinam, a primeira deve preencher os
postos que exigem talentos apropriados, como os cargos militares; o segundo
convém aos postos que requerem apenas bom senso, justica e integralidade,
como os casos de judicatura, porque, num Estado bem constituido, tais

qualidades sao comuns a todos os cidadaos.”

Mas, se filésofos tao influentes para a formagao das republicas contemporaneas,
como Montesquieu e Rousseau, foram enfaticos defensores de um regime misto, resultante
da combinag¢ao do sorteio e das elei¢Ses, por qual razao as democracias contemporaneas
afastaram por completo a pratica de nomeagao de governantes por sorteio, menos de uma
geragdo apos a publicacio d” O espirito das leis ¢ Do contrato social, substituindo-a por sistemas
representativos baseados quase exclusivamente na realizagio de eleicoes? Como observa
Bernard Manin, o sorteio foi totalmente ignorado durante a Revolugdo Americana e no curso
da Revolucio Francesa, sendo que tanto de um lado do Atlantico como do outro,
estabeleceu-se, sem a menor hesitagdao, uma limitacao dos direitos politicos dos cidadaos por
meio da instituicio de sistemas de escolha notadamente atistocraticos.*

O proposito de promover uma neutralizagio politica do povo constituiu-se, nesse
sentido, como o grande projeto das elites que instituiram as primeiras republicas
contemporaneas, que foram fundadas com o objetivo de estabelecer uma clara distingao
entre os cidadaos ilustres — destinados a governar — e os eleitores — destinados a serem
governados — que foram significativamente privados de uma participagao efetiva nas decisoes
publicas, ao serem confinados a um envolvimento episodico e superficial, restrito ao solitario
momento do voto.

Elementos republicanos na concepgiao de “democracia aberta”, de Héléne

Landemore

Partindo da constatagio da existéncia, nos governos representativos
contemporaneos, de mecanismos voltados a promover uma verdadeira neutralizagao politica
do povo e limitar a efetivacio dos valores democraticos, Hélene Landemore propde,
conforme explicitado nas se¢Oes precedentes, a utilizagdo mais abrangente da pratica do
sorteio, a fim de fomentar a igualdade politica e empreender uma maior inclusdo social. Dessa
forma, a proposta de “democracia aberta” proposta pela autora baseia-se, fundamentalmente,
nos seguintes elementos: a) representagao politica baseada em maior utilizagao do sorteio; b)
ampliacdo dos espagos publicos de deliberagao, a fim permitir a edificacio de uma
democracia deliberativa; c) efetiva soberania popular, com a ampliaciao da participagao dos
cidadaos das instancias decisorias e consequente limitagdio do poder das elites eleitas; d)
instauracao de um regime misto, com a utilizagdo concomitante de escolhas por sorteio e
escrutinio eleitoral; e) estruturacio de grandes assembleias, compostas por cidadaos
aleatoriamente selecionados, destinadas a formacgao de “minipublicos” abertos, voltados a
defini¢ao de agenda; f) utilizagao de tecnologias de informacao e comunicacio, entre as quais

31 Cf. ROUSSEAU, O contrato social. 1999, p. 133.
32 Cf. MANIN, Principes du gouvernment représentatif. 2012, p. 108.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 29 : : :



plataformas de crowdsonrcing, para que os representantes aleatoriamente selecionados possam
comunicar-se com os demais cidadios; g) auséncia de dominagdo por parte das elites
politicas.

Tais elementos, parece-nos, sao totalmente compativeis com uma teoria politica
republicana, de modo que a recuperagdo de argumentos desenvolvidos por autores de
diferentes matrizes do republicanismo pode auxiliar na compreensio dos problemas
apontados pela autora como marcas caracteristicas dos governos representativos
contemporaneos.

Assim, em uma superficial e exemplificativa enumera¢ao, poderiamos aproximar o
explicito elogio da autora as instituicGes politicas atenienses a uma recuperagao de
argumentos da longa tradicio do republicanismo neoateniense, com sua defesa de uma
ampliacao dos espagos publicos de deliberagao, que em muito se assemelha a proposta
deliberativa da “democracia aberta”. Além disso, a exaltacao da introducao do sorteio de
forma paralela e nao excludente as praticas eleitorais poderia ser aproximada a exaltacdo dos
governos mistos ¢ moderados, empreendida por autores do republicanismo romano, como
Cicero, ou do republicanismo inglés, como James Harrington.

De outra parte, a pratica, descrita pela autora, de dominagao sistematica do conjunto
dos cidadaos por parte das elites eleitas — elites essas que aparelham a burocracia interna dos
partidos politicos de modo a assegurar a sua perpetuagdao no poder — pode ser compreendida
como a instituicio de uma relagao assimétrica que claramente nao resistiria ao “teste do
olhar” (eyeball test) proposto por Pettit para identificacdo de relagdes arbitrarias, violadoras da
liberdade dos cidadios.”

Por fim, a identificagio dos limites praticos dos governos representativos
contemporaneos descrita por Landemore pode ser analisada, também, a luz da nogao de
“balanco do dominio” desenvolvida por James Harrington. Ora, a predominancia, em tais
governos, do elemento aristocratico — o voto — em detrimento do elemento democratico —
o sorteio — pode ser compreendida como um desajuste capaz de acarretar um desequilibrio
do “balango do dominio” e que demandaria, nos termos da formulagao de Harrington, uma
mudanca do sistema de governo. O anseio pela inclusao mais abrangente dos segmentos da
populagao historicamente excluidos da participagao politica, tal qual descrito por Landemore,
exigiria, assim, uma muta¢ao constitucional capaz de equilibrar o balan¢co do dominio ao
marcante pluralismo das sociedades contemporaneas, caracterizadas pelo dominio
persistente das elites eleitorais e partidarias, que permitem mais facilmente o surgimento de
governantes autoritarios e populistas.

A analise mais detida das significativas referéncias republicanas no pensamento
politico da autora escapa, no entanto, aos estreitos limites deste artigo e serd mais bem
explorada em trabalhos futuros.

3 Ct. PETTIT, Republicanism: a theory of freedom and government. 2012, p. 72.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 30 : : :



Referéncias bibliograficas

ARISTOTELES, Politica (edigio bilingue). Lisboa: Vega, 1998.

BIGNOTTO, Newton. “Problemas atuais da teoria republicana”. In: Retorno ao republicanismo.
S4o Paulo: Humanitas, 2004.

BOURICIUS, Terril. “Democracy through multi-body sortitition: Athenian lessons for
modern day”. In: Journal of public deliberation, v. 9, n.1., 2013, art. 11.

BRUGGER, Bill. Republican theory in political though. London: Macmillan Press, 1999.
EHRENBERG, Victor. The Greek State, New York, W.W. Norton and Co., 1964.

GOMME, A.W. The population of Athens in the Fifth and Fourth Centuries B.C. Oxford, Oxford
University Press, 1933.

HABERMAS, J. Between Facts and Norms. Cambridge: MIT Press, 1996.

HANSEN, M.H. The Athenian Democracy in the age of Demosthenes — Structure, Principles and
Ideology. Oxford: T.J. Press, 1991.

HEADLAM, J. W. Election by lot at Athens. Norderstedt: Hansebooks, 2016.

LANDEMORE, Hélene. Open democracy: reinventing popular rule for the twenty-first century.
Princeton: Princeton University Press, 2020.

MADISON, James; HAMILTON, Alexander e JAY, John. Os artigos federalistas. Rio de
Janeiro: Nova Fronteira, 1987.

MANIN, Bernard. Principes du gonvernment représentatsf. Paris: Flammarion, 2012.

NASCIMENTO, MILTON M. do. A farsa da representacao politica: ensaio sobre o pensamento
politico de Roussean. Sao Paulo: Discurso Editorial, 2016.

MONTESQUIEU. O Espirito das leis. Sao Paulo: Martins Fontes, 2000.

MOWBRAY, Miranda and GOLLMANN, Dieter. “Electing the Doge of Venice: analysis of
a 13th century protocol”. In: www.hplhp.cony techreports2007HPL-2007-28R1.pdf

PETTIT, Philip. Republicanism: a theory of freedom and government. Oxtord: Oxford University
Press, 1999.

PITKIN, Hanna. The Concept of Representation. Berkeley: University of California Press, 1972.
REYBROUK, David. Contra as eleicies. Belo Horizonte: Ed. Ayine, 2017.

ROUSSEAU, J.J. O Contrato social. Sio Paulo, Martins Fontes, 1999.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 31 : : :



O momento aristotélico do momento maquiaveliano:

Pocock leitor de Maquiavel

Bruno Santos Alexandre*

Resumo: A proposta, neste artigo, é de investigar a leitura que John Pocock faz do republicanismo
de Nicolau Maquiavel. Neste sentido, dois sio os argumentos principais deste trabalho. Em primeiro
lugar, trata-se de evidenciar que se, de um lado, Maquiavel recupera o ideal aristotélico do humano
como animal politico, de outro lado, tal se passaria de modo a transformd-lo numa versio
enfraquecida, a medida em que radicalmente impactada pela natureza contingente das coisas
humanas. E o que, em segundo lugar, abriria caminho nio apenas a uma ética fundada na politica
(antes do que na filosofia contemplativa, conforme pretendia Aristételes), sendo também a um
republicanismo de acento plebeista.

Palavras-chave: Pocock — Maquiavel — Aristételes — Republicanismo — Povo

The Aristotelian moment of the Machiavellian moment: Pocock reader of
Machiavelli

Abstract: This article explores John Pocock’s interpretation of Nicolau Maquiavel’s republicanism.
There are two main arguments here. First, I show that if, on the one hand, Maquiavel recovers the
Aristotelian ideal of the human as a political animal, on the other, he does it with a weakened version,
insofar as radically impacted by the contingent nature of human things. Secondly, this opens the way
for not only an ethics based on politics (instead of on philosophy, as Aristotle wished), but also for a
republicanism of more popular connotations.

Keywords: Pocock — Machiavelli — Aristotle — republicanism — people

! Doutor em Filosofia pela Universidade de Sio Paulo (USP). Professor Substituto da Universidade Federal do
Actre. http://lattes.cnpq.br/9617484685224116

: 1 : Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 32 :::


http://lattes.cnpq.br/9617484685224116

Introdugiao

No presente artigo, reservado a interpretagdo de John Pocock sobre Nicolau
Maquiavel, ndo posso ter como foco principal de comentario outro elemento bibliografico
sendo a mais famosa e importante contribuicao de Pocock para o tema: The Machiavellian
Moment: Florentine political thought and the Atlantic Republican tradition, livro escrito em
1975. Logo no inicio desse volumoso estudo (de quase seiscentas paginas), Pocock nos
esclarece sobre os dois sentidos de “momento maquiaveliano” a serem nele tematizados:
dois sentidos do conceito de tempo.

Num primeiro sentido, “momento maquiaveliano” diz respeito a combinagdo entre
tempo e espago, por isso, refere-se a cronologia e localidade em que se situa a narrativa acerca
da qual o historiador intenciona dissertar em seu livro: o espago e o tempo do republicanismo
da Florenga do Renascimento, além de suas reverberagdes nos trés séculos seguintes, quando
desempenha papel estrutural na constituicao do republicanismo inglés e norte-americano.

Nesse primeiro caso, 0 momento ou tempo a ser enquadrado ¢ aquele em que certos padroes

Conduziram ao encetamento da republica e da participagio cidada,
constituindo o problema de seu autoentendimento na historia, com o qual
Magquiavel e seus contemporaneos podem ser vistos explicitamente e
implicitamente enredados. Esses padroes foram cruciais em sua época, e
permaneceram sendo nos dois ou trés séculos seguintes, como resultado do
modo com que Maquiavel e seus contemporaneos agiram?.

Ja o segundo sentido de “momento maquiaveliano” assume o carater de fundamento
conceitual do primeiro, uma vez que concerne a maneira com a qual Pocock compreende o
tempo da agdo politica em si mesmo. O que ¢ estimulante da segunda face do momento
maquiaveliano (de um tempo mais primordial) é que tal momento ou tempo, agora
universalizado, envia a um primado da contingéncia sobre a necessidade, portanto, de um
universalismo avesso aos mais difundidos postulados das filosofias antiga e medieval. Como
afirma o intérprete de Maquiavel acerca dessa espécie de contingéncia universalizada, prépria

a entao nascente modernidade:

Em segundo lugar, ‘o momento maquiaveliano’ denota o problema em si
mesmo. E o nome para o momento num tempo conceitual em que a
republica era vista em confronto com sua proptia finitude temporal, na
tentativa de permanecer moralmente e politicamente estavel em meio a uma
corrente de eventos irracionais, concebidos como essencialmente destrutivos
a todos os sistemas de estabilidade secular. Na linguagem desenvolvida para
esse proposito, tal momento era enunciado como o enfrentamento da
‘virtude’ contra a ‘fortuna’ e a ‘corrup¢ao”.

2POCOCK, The Machiavellian Moment, p. VII-VIIL.
3 POCOCK, The Machiavellian Moment, p. VII1.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 33 : : :



Como pano de fundo a fusdo desses dois momentos maquiavelianos se presume
entao uma tomada de consciéncia de ser na e pela historia: a teoria republicana renascentista
como uma jovem e nova forma historicista de pensar. Por conseguinte, os dois supracitados
momentos enquanto partes de uma mesma transformagao ou irrup¢ao histérico-conceitual
mais abrangente.

Intrigante sera constatar que essa inovadora guinada em dire¢do a uma consciéncia
histérica é ocasionada justamente pela recuperagao e promocao de certos ensinamentos
recolhidos da tradicio: “a explicitacio de um germe ji contido no pensamento clissico”™.
Mais especificamente, para Pocock, essa consciéncia histérica encontra sua origem na ética-
politica aristotélica; adquirindo, por intermédio dessa visita, conceitos capazes de tratar o
tempo enquanto fenémeno contingente. O retorno a Aristoteles advém, sobretudo, do fato
de que sua concepgao de melhor regime de governo abriga um elemento conceitual que
alguém como Maquiavel considerara ainda como universal: “o ideal da cidadania ativa’, a
reunido de todos em torno da republica. Como se vera, entretanto, ao longo de todo esse
artigo, menos do que uma imediata heranca das teses do fildsofo estagirita, segundo Pocock,
0 que acontece nessa interlocugdao é uma complexa adaptacao aos meandros historicos e
conceituais florentino-renascentistas. Disso decorre que, em torno a recep¢ao maquiaveliana
da tese aristotélica do humano como animal politico, tal como encontramos na leitura de
Pocock, desponte, entao, mais do que uma simples adaptagiao, uma verdadeira ruptura: a
categoria de animalidade politica ndo mais como uma finalidade média ou intermediaria,
absorvida por categorias universais mais amplas e abstratas, como era o caso para Aristoteles,
antes como a propria finalidade da vida humana. Portanto, o ideal da agao politica como um
conceito, a0 mesmo tempo, universal (que responde a valores primordiais a serem realizados
em vida: tudo que envolve a permanéncia da republica no tempo) e particular (porquanto a
republica, como aquela que se desdobra num plano contingente, é fodo o universal). Nas
palavras do préprio Pocock, o momento maquiaveliano “reconcilia sua finalidade de realizar
valores universais” — qual seja, a constituicdo e preservacado da republica — “com a

instabilidade e desordem circunstancial de sua vida temporal”(’

— a republica a sombra da
perene ameaca da ruptura, da contingéncia como a sua propria alma. Sobre a experiéncia
republicana de Maquiavel e dos demais republicanos do periodo, Pocock incisivamente
afirma: “o costume poderia no maximo afetar a segunda natureza (ou natureza adquirida),
mas se era a finalidade do homem ser um cidadao ou animal politico, foi sua natureza original
ou prima forma que se viu desenvolvida, e desenvolvida irreversivelmente pela experiéncia

do vivere civile””. Destrincho essa problematica nas paginas que se seguem.
e uma animalidade politica contra-eudaimoénica
De uma animalidad liti ntr daimoéni

Na ética-politica de Aristoteles, a concatenagao das finalidades (os bens humanos)
obedece a seguinte ordenacao: (i) a exdaimonia (a felicidade ou florescimento humano) como
a finalidade suprema; (ii) a moral, isto é, a boa conduta pratica, como a finalidade média; e,
num ultimo estagio, (iii) a melhor das constitui¢cbes politicas, a melhor politeia. Afirma o

4 FUBINI, “Politica e morale in Machiavelli. Una questione esaurita?”, p. 122.
5> POCOCK, The Machiavellian Moment, p. 4.

6 POCOCK, The Machiavellian Moment, p. 3.

"POCOCK, The Machiavellian Moment, p. 184.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 34 : : :



filésofo grego, em sua Etica a Nicomaco, que “chamamos de perfeito o que sempre se elege
por si mesmo e nunca por outra coisa. Esta parece ser acima de tudo a felicidade”®. E, no
texto da Politica, a0 que tudo indica, confirma-o quando declara “que a melhor cidade é
simultaneamente feliz e prospera™.

Como explica Iseult Honohan, a exdaimonia é tanto o ponto de partida ontolégico
como a ultima etapa a ser realizada historicamente, visto que atingir a felicidade “¢é realizar o
potencial presente desde o nascimento”!’; é atualizar a potencialidade humana, as tendéncias
da natureza. Assim, por mais que os conteudos da politica, da agao civica e das virtudes
morais perfacam papel fundamental na cosmologia aristotélica, restaria ainda nessa complexa
cadeia de finalidades um inequivoco primado da contemplacao sobre a agao. E a subsequente
progressdao tematica: pois é a sabedoria politica a mais dependente das finalidades de tal
cadeia (cujo objeto é a politeia); seguida pela sabedoria ética (cujos objetos sdao as virtudes
morais); a qual da vez a dnica finalidade subsistente por si mesma: ao puro conhecimento
filosofico das tendéncias da natureza (cujos objetos sao as virtudes intelectuais, o contetdo
mesmo da felicidade plena). Nio por outro motivo, em sua Etica a Nicomaco, o filésofo
distinguira as virtudes intelectuais das virtudes morais.

As virtudes morais sao aquelas vinculadas aos desejos. Virtudes que tdo somente
podem ser qualificadas como morais (desejos bons) porquanto contam com a mediagao da
virtude intelectual em interface ao saber pratico: a phronesis (termo que pode ser traduzido
por sabedoria pratica). Por exemplo, a virtude moral da magnanimidade ocupa o lugar
intermediario entre o excesso e o déficit do desejo pela honra, que apenas o humano prudente
(o portador da phronesis) conhece. Conforme explana Eric Nelson, “as virtudes morais sao
socials e, como resultado, Aristoteles pode fazer a famosa reivindicagao na Politica de que o
humano é, por natureza, adequado a polis. A polis permite-o realizar sua natureza”''. Nelson,
contudo, adverte para o exato lugar da ética e da politica na economia das finalidades
aristotélicas, pois o saber aplicado a pratica — ou seja, o gesto da phronesis em conformar os
desejos, ao transforma-los em voligdes morais — ¢ uma intervengao do conhecimento
superior, teorético. Alega Nelson que, para Aristoteles, “o exercicio dessa virtude intelectual
¢ mais intrinseco a natureza humana, e que o homem alcancga a verdadeira felicidade apenas
quando é deixado a contemplar o universo e assimilar-se momentaneamente ao divino”'2. B
o que, para esse comentador, poderfamos constatar pela leitura do livro X da Eica, em que
se diz:

Se a felicidade é uma atividade de acordo com a virtude, é razoavel (que seja
uma atividade) de acordo com a virtude mais superior, ¢ esta serd uma
atividade da melhor parte do homem. E se, entdo, é o intelecto ou outra coisa
que, por natureza, parece mandar e dirigir e possuir o conhecimento dos
objetos nobres e divinos, e sendo esta mesma a parte mais divina que ha em
nos, sua atividade de acordo com a virtude propria serd a felicidade perfeita.
E esta atividade é contemplativa, como ji temos dito".

8 ARISTOTELES, Etica a Nicomaco, Livro 1, 1097a-1097b, p. 135.
9 ARISTOTELES, Politica, Livro VII, 1323b30, p. 483.

10 HONOHAN, Civic Republicanism, p. 1.

W NELSON, The Greek tradition in Republican thought, p. 12.
12NELSON, The Greek tradition in Republican thought, p. 12.

13 ARISTOTELES, Efica a Nicimaco, Livro X, 1177210, p. 395.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 35 : : :



E o filésofo estagirita persistiria na mesma linha de raciocinio no Livro VII da Politica, ao
indicar que a felicidade (a eudaimonia) encontra seu lugar numa vida de estilo contemplativo,
porque:

Se afirmamos que a felicidade deve consistir na prosperidade, entio a vida
pratica sera a melhor de todas, tanto para a cidade tomada em comum como
para cada individuo em particular. A vida pratica, porém, nio se refere
propriamente aos outros individuos, como por vezes se julga, nem ¢é
forcosamente pratico o pensamento que visa unicamente ao resultado obtido
pela acio. Sao muito mais praticas a contemplacao e a meditagao, pois tém o
fim em si mesmas e exercitam-se por si mesmas. O éxito ¢ um fim e, por isso
mesmo, ¢ atividade. Dai o dizer-se que agem em sentido pleno os individuos
que orientam as atividades, ainda que exteriores, pela inteligéncia. Também
ndo é forgoso que as cidades hermeticamente fechadas e as que elegeram tal
modo de vida sejam necessariamente inativas: a atividade de uma cidade
pode, com efeito, ser parcial, visto que as partes que a constituem mantém
muitas relagdes reciprocas. O mesmo se aplica a cada individuo humano, e se
assim nao fosse haveria algo de desajustado com o proprio ser divino e todo
0 universo, para os quais nao existe qualquer atividade externa que nao seja a
atividade que lhes ¢ intrinseca. E evidente, pois, que a vida preferivel sera
necessariamente a mesma tanto para cada individuo em particular, como para
as cidades e os homens tomados em comum'.

De acordo com Nelson, nesses trechos da Ftica e da Politica, Atistételes torna claro
aos seus leitores, e sem espago para duvidas, que: “tal vida dedicada a contemplagao supera
a vida civica (ela é, de fato, a unica atividade boa em si mesma)”'®. Para bem compreender
esses comentérios de Nelson a Ftica e a Politica é preciso captar ainda outra conhecida
engrenagem por ele pressuposta da sofisticada arquitetonica conceitual de Aristoteles: o
modo como a propria phronesis convence enquanto conduta mestra na vida. Porque para té-
la ¢ preciso queré-la. O ponto aqui é: para Aristoteles, a atividade humana de querer algo nao
tange a meros impulsos ou a apetites. Impulsos e apetites sio desejos que os humanos
dividem com os demais animais. Como explica o especialista brasileiro na filosofia
aristotélica, Marco Zingano, impulsos e apetites respondem a um tipo de desejo que “nao é
uma faculdade de conhecimento de contririos, mas de disctiminacao tunica de particulares™®;
que impele os animais (inclusive o humano, também um animal) a0 movimento e a agao. Ja
o querer é um desejo de tipo diferente, associado a uma escolha racional, por esse motivo,
da ordem de uma decisao propriamente ética. Esse guerer Aristoteles denomina de probairesis,
uma espécie de desejo pela razao: a intencionalidade de orientar-se pela prudéncia (phronesis), a
qual potencialmente habita a alma de todos os humanos, e que se faz entdo preciso colocar
em ato.

14 ARISTOTELES, Politica, Livro VII, 1325b15-30, p. 493.
15> NELSON, The Greek tradition in Republican thought, p. 12-13.
16 ZINGANO, ”Delibera¢io e vontade em Aristoteles”, p. 185.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 36 : : :



Mais crucial, entretanto, para Zingano, ¢ elucidar que, no horizonte aristotélico,
mesmo o ator prudente delibera unicamente sobre os meios e nunca sobre os fins. Afirma o
comentador que “mediante a deliberagdo nos tornamos principio de agao, pois nos tornamos
senhores do fazer ou nao fazer os meios [os fins de primeira ordem] para obter um certo fim
[o fim supremo]; se ¢ assim, somos inteiramente responsaveis de nossas agoes, mesmo que
sejamos somente em parte ou, mesmo, em nenhum sentido senhores dos desejos e fins que
nos aparecem”"”. Porém, nesse quadro, como ¢é possivel aos individuos tornarem-se segutos
de que sua escolha é conforme a um bem que, ao fim e ao cabo, é externo a propria virtude
intelectual que o seleciona? Tal ¢ a ocasiao em que reconhecemos, em Aristoteles, a presenga
do aluno de Platao, uma vez que, na filosofia aristotélica, as finalidades dltimas compartilham
um saber do eterno: da ordenacio césmico-divina, do conhecimento em seu estado mais
puro. Deparamo-nos, assim, a esta altura, com um modo inconfundivelmente grego de
compreender a filosofia e a vida mesma (isto é, de dar a saber o que ¢ sujeito, objeto,
interioridade, exterioridade, ideia e realidade): o saber filos6fico como a plena identidade
entre razao e mundo (entre sujeito e objeto, interioridade e exterioridade, ideia e realidade).
Assevera o proprio Aristoteles: “nao deliberamos sobre os fins, mas sobre os meios que
conduzem aos fins. Pois, nem o médico delibera se curara, nem o orador se persuadira, nem
o politico se legislara bem, nem nenhum dos outros dominios delibera sobre o fim, sendo
que, posto o fim [dado pela natureza], todos consideram como e por quais meios podem
alcanca-10”",

Dito tudo isso, no chamado “momento maquiaveliano”, tal como Pocock o concebe,
0 que ocorte ¢ uma reorganiza¢iao, mesmo uma inversao, da cadeia aristotélica de finalidades:
nao mais (seguindo a ordem dos meios aos fins) da politeia a ética e entdo a eusdaimonia; antes,
sim, da exdaimonia a ética e desta a politeia. Dessa maneira, Pocock pretende demonstrar que,
para Maquiavel, tanto a ética (a avaliacdo da boa ou ma agdo), bem como a legitimag¢ao dos
diversos modos de vida (em condi¢cbes modernas, estes conduzem as mais variadas
felicidades privadas), estao fundadas na atividade politica (isto ¢, passam pelo crivo da
republica): em decisdes e acordos contingentes, internos e proprios a politeia. Dai duas
consequéncias. A primeira delas: na medida em que a felicidade e a ética passam a ter como
origem juizos para aquém da contemplagdao abstrata, necessariamente tais concepgoes de
felicidade e ética deixam de fazer referéncia a um bloco estavel e hierarquico de virtudes
(sejam elas morais ou intelectuais). E a segunda consequéncia: daquela ideia de universalidade
ou necessidade, sobre a qual dissertei nas primeiras paginas deste artigo, unicamente como o
préprio agir contingente: a ac¢do politica, condicdo de possibilidade de um mundo
propriamente humano (face ao mundo natural, este ultimo apenas contemplado e nao
constituido pelas proprias agoes humanas). Destarte, na filosofia politica do pensador
florentino, da universalidade humana como um ideal minimo ou deflacionado de virtude
(isto ¢é, de dever): tio somente o compromisso de criar e conservar uma republica, noutras
palavras, de erigir e manter uma agéncia de grupo (um modo de vida politico, criador e
mantenedor de um mundo das coisas humanas). Aos olhos de Maquiavel, assegura-nos
Pocock, tal seria a unica maneira (humana mesmo) de enfrentar a torrente irracional da

1T ZINGANO, ”Deliberacio e vontade em Aristoteles”, p. 226. Colchetes meus.
18 ARISTOTELES, Efica a Nicdmaco, Livro 111, 1112b10-15. p. 186. Colchetes meus.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 37 : : :



fortuna, um mundo perpassado pela contingéncia de ponta a ponta; ocasido, afinal, em que
a virtude de um passa a depender da virtude de todos.

A novidade de um autor como Maquiavel é entao de que, ao contornar a provincia
da grande tradi¢do antiga, coloca-se finalmente em condi¢bes de pensar a agiao temporal por
uma chave imprevista, aberta e inesperada, diversamente aquela ditada por padrdes e
regularidades. Como Pocock gosta de introduzir o pensamento de Maquiavel em The
Machiavellian Moment. “o ideal republicano poe o problema da existéncia na particularidade
seculat”?.

Assim sendo, a0 mesmo tempo em que Aristoteles lega para os seus futuros leitores
do Renascimento a possibilidade do desabrochar de uma consciéncia histérica, evoca ainda
um naturalismo politico, um direito natural nos fundamentos da sua concepgio de cidadania
politica. Conforme destaca Felipe Charbel Teixeira, a despeito do reconhecimento, na
filosofia aristotélica, de alguma mutabilidade das coisas mundanas, face a finalidades que sao
naturalmente dadas, quer dizer, face a anterioridade ontolégica da contemplagiao sobre a
acao, “caberia aos homens interpretar tais tendéncias [cosmicas e finalistas] e se adequar a
elas, visando assim a estabilidade e equilibrio dos costumes e ordenagdes politicas”*. Porque
carentes de tais anteparos tedrico-contemplativos, ou seja, desamparados de todo
conhecimento absolutamente antecedente a agao, no horizonte do republicanismo
maquiaveliano restaria aos préprios humanos, em sua propria a¢do na contingéncia e
particularidade historica, a fundagio e descoberta da virtude; afiancados unicamente por sua
liberdade politica, por uma espécie de, a0 mesmo tempo, dom, fardo e responsabilidade de agir
em conjunto. Para Maquiavel, desta feita, quando o assunto ¢ a ética, ndo se trata mais de
unicamente deliberar sobre os meios (de escolher entre o rol de virtudes cosmicamente dadas),
mas da necessidade de fundara virtude, de fundar os fins. Esclarece novamente Teixeira sobre

O assunto:

Para Aristoteles, agir de forma magnanima, ou com liberalidade, ou com
coragem, implica necessariamente agir de forma prudente, uma vez que a
phronesis se  constitui  como  disposi¢ao intelectual responsavel pelo
reconhecimento da virtude e pela a¢do conforme o justo meio — ha o
reconhecimento do universal no particular, seguido pela escolha da agao
correta e pela consumacao desta. A virtude, nesse sentido, ¢ sempre
determinavel: o prudente é aquele que sabe reconhecé-la no particular e agir
em conformidade a ela. Em Maquiavel, o reconhecimento da virtude é mais
complexo que na filosofia pratica aristotélica: é preciso, antes de tudo,
perceber o que ¢ a virtude numa circunstincia tal, dar moldes a ela para, entao,
pensar na decisdo prudente a se tomar, visando a produgao de bons efeitos,
em acordo com um bem, definido em fungao das situagdes particulares em
jogo?..

19 POCOCK, The Machiavellian Moment, p. 9.
20 TEIXEIRA, Timoneiros: retorica, prudéncia e histéria em Maquiavel e Guicciardini, p. 26. Colchetes meus.
2 TEIXEIRA, Timoneiros: retdrica, prudéncia e histéria em Maquiavel e Guicciardini, p. 87.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 38 : : :



De uma animalidade politica popular

Na definicao de Aristoteles, o conceito de liberdade (eleutheria) possui trés nuances.
Em uma primeira acepgao, a liberdade desempenha uma condi¢io unicamente negativa:
apenas nao ser escravo. “O termo ‘os livres™, esclarece Iseult Honohan, “descreve cidadaos
ordinarios que nao se distinguem por riqueza, talento ou posi¢ao. Essa liberdade nao é uma
qualidade natural de individuos pré-sociais; remete antes ao estatuto ou privilégio daqueles
cidaddos que sio individualmente livres se ndo estiao sujeitos a um senhor e coletivamente
livres se ndo estdo sujeitos a0 dominio de um tirano ou subjugados por outro Estado”.
Porém, a liberdade em Aristoteles possui mais duas acepgoes. A primeira delas, a liberdade
como autogoverno: governar e ser governado alternadamente. E a segunda delas, a liberdade
privada: aquela de viver conforme se desejar. A primeira delas reporta a qualidades naturais
(finalidades, bens humanos) inerentes ao fenémeno da associa¢ao humana, acessiveis pela
contemplagdo; enquanto a segunda volta a reportar sobre o que é tio somente contingente e
socio-historico, do ponto de vista agora daquele sujeito que justamente recusa a natureza das
finalidades atinentes a sociabilidade.

Para diversos comentadores da filosofia aristotélica, como Nelson e Pocock, o que
exatamente faria da politeia aristotélica um regime misto de acento aristocratico é que o
estagirita ndo parece acreditar numa aptidao popular de colocar a participagao politica — a
liberdade como autogoverno — acima da liberdade privada. Para Aristoteles, nessa
interpretacdo de sua filosofia, a generalidade dos cidadaos encontraria extrema dificuldade
em colocar sua liberdade a servico da ewdaimonia (em conformidade as tendéncias da
natureza). Em outras palavras, tal filésofo ndo esperaria que as massas (os muitos, a plebe)
posicionassem a liberdade politica num lugar mais alto que o puro prazer ou bem-estar
privado; a plebe deixaria, desse modo, de atentar-se ao fato de que o humano é um ser
naturalmente orientado a vida em sociedade e ao exercicio politico. Em mais de um momento
de sua Politica, faz-se preciso reconhecer, Aristoteles sustenta que o melhor regime de
governo ¢ a aristocracia, porquanto fundada no principio de a¢ao dos melhores: a are#é. Diz,
por exemplo, que “s6 o regime estabelecido pelos melhores cidadaos de acordo com a
virtude, falando em termos absolutos, e nao por individuos honestos sob um determinado
aspecto, pode, em boa verdade, ter o nome de aristocracia, dado que s6 nele ocorre a
identidade absoluta entre 0 homem bom e o0 bom cidadio”*. Dai por que, na impossibilidade
de um regime perfeitamente aristocratico, como Aristoteles assume ser o caso, da preferéncia
por um regime misto de acento aristocratico. Como ele mesmo nos informa, “é impossivel

que uma cidade se componha inteiramente de homens bons”*

, ou seja, ainda que perfaga o
melhor regime, a aristocracia pura ¢ impraticavel. De qualquer forma, continua o filésofo,
“cada cidadao deve cumprir bem a fun¢io que lhe compete, e é nisso que consiste a sua
virtude (...) assim como um ser vivo ¢ composto de corpo e alma; e a alma de razao e desejo;
e a casa de homem e mulher; e a propriedade de senhor e de escravo; também a cidade é

9925

composta por estes elementos”. Desse modo, o que entdo ocorreria no regime misto

aristotélico ¢ a emulagao da divisdo filosofica genérica entre a racionalidade e as paixdes

22 HONOHAN, Civic Republicanism, p. 25.

2 ARISTOTELES, Politica, Livro IV, 1293b5, p. 299-300.

24 ARISTOTELES, Politica, 1276b35-1277a5, p. 197.

2 ARISTOTELES, Politica, Livro 111, 1276b35-1277a5, p. 197.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 39 : : :



(entre o espirito e o corpo, entre o suprassensivel e o sensivel, entre o universal e o particular),
aplicada agora as distribui¢des dos cargos de governo entre os diferentes tipos de cidadaos
da qual é composta a politeia. “De fato”, assevera Aristoteles: “a possibilidade de cada um agir
de acordo com as suas veleidades nao nos defende, de modo algum, contra o que ha de
iniquo em cada homem. E nesse sentido que surge aquilo que forcosamente mais vantagens
acarreta para os regimes: que os cidaddos mais insignes governem de modo irrepreensivel,
sem que o povo se sinta em nada prejudicado”.

Saltando entio ao perfodo moderno, sobre a teoria do governo misto em solo
florentino renascentista, relata-nos Pocock: “Bruni argumenta que Florenga se tornou menos
um Estado popular do que misto, no interior do qual havia uma clara diferenca entre as
funces politicas dos poucos e a dos muitos”. E isso porque “pertencia aos primeiros a
tarefa de deliberar e propor as politicas publicas, e aos segundos unicamente a de aceitar ou
rejeitar, escolher entre as alternativas posicionadas diante deles”. Interpreta ainda Pocock
que este era um modo profundamente aristotélico de enxergar a distribuicdo das
magistraturas e a natureza do governo misto, uma vez que, neste adagio, “Bruni parece ter
em mente que o poder politico em Florenca esta sendo redistribuido na base das aptidées
qualitativas. Podia-se argumentar que isso nao era algo ruim, a medida que aproximava a
cidade da condi¢do do regime aristotélico. E afirmar que uma constitui¢do niao era nem
inteiramente aristocratica nem inteiramente popular, e sim uma mistura de ambas, era
naturalmente louva-la”®. Tal parecia ser o nicleo da argumentacio de figuras republicanas
florentinas de supra importancia, como Leonardo Bruni (no guattrocento) e Francesco
Guicciardini (no enquecento), quando o assunto era a alocagao da plebe no interior da
autoridade republicana (na distribui¢io das magistraturas), em correspondéncia as suas
“aptidOes qualitativas” (naturais e, por isso, pré-sociais). Nao era essa, porém, segundo
Pocock, a prescricio que elaborava Maquiavel para os mesmos atores politicos: para os
muitos, a plebe. O mais famoso pensador florentino conferiria maior relevancia a outra licao
aristotélica: ao desempenho da cidadania-militar, a participacdo dos muitos na autoridade
publica por intermédio de sua performance como cidaddo-soldado™. Acerca da defesa
maquiaveliana do amplo emprego dos muitos nas fung¢des especificamente militares, explica
Pocock:

a andlise da A7’ define as caracteristicas morais e econdmicas do cidaddo
guerreiro. A fim de estabelecer uma relagio adequada com o bem comum,
ele deve possuir uma casa e uma ocupagao, para além da campanha de guerra.
O critério ¢ idéntico aquele aplicado a cidadania aristotélica, que se deve
possuir uma casa propria a governar, de modo que nio seja servo de outro
homem, e de maneira que seja capaz de alcangar o bem em sua propria pessoa
e que assim possa apreender a relacdo entre o seu préprio bem e o bem da
polis. Ja o soldado mercenario é um mero instrumento na mao de outro

26 ARISTOTELES, Politica, Livro VI, 1319a, p. 451.

27 POCOCK, The Machiavellian Moment, p. 89.

28 POCOCK, The Machiavellian Moment, p. 89.

2 POCOCK, The Machiavellian Moment, p. 90.

30 Cf. ARISTOTELES, Politica, Livros VII-VIIL.

3 A arte da gnerra, de 1521, unico livro que Maquiavel publicou em vida.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 40 : : :



homem; ao passo que o cidadao soldado ¢ mais do que um instrumento nas
maos publicas, uma vez que sua w7 é sua mesma, e ele luta a partir do

conhecimento de pelo que se luta®.

O mais interessante, no entanto, desse argumento maquiaveliano, nas lentes da
interpretacdo ora em tela, é percebermos como o pensador florentino vai temperar a teoria
do cidadao soldado (de origem aristotélica) com a teoria da divisdao dos humores (que ele
retira de uma leitura deveras original que faz da histéria republicana romana). Argumenta
Pocock que a primeira das duas principais hipoteses dos Discursos sobre a primeira década de Tito
Livio “é que a desunido e o conflito entre nobres e povo foi a causa da obtencao da liberdade,
estabilidade e poderio de Roma — uma chocante e inacreditavel declaragao para mentes que
identificavam uniio com estabilidade e virtude, conflito com inovacio e declinio”®.
Desamparada, assim, vale repetir, da transcendéncia e do finalismo aristotélicos, para um
autor como Maquiavel, 2 humanidade restaria tdo somente saber lidar com o inevitavel
conflito que surge da responsabilidade que recai sobre os nossos préprios ombros: do
incontornavel chamado a agdo (o unico imperativo abstrato ou natural atinente a condigao
humana), da responsabilidade de instituir, em ag¢ao conjunta (isto é, politicamente), nossos
proprios fins na terra.

No interior desse grande quadro, Maquiavel nao deixaria de distinguir, ademais, dois
grupos socials principais envolvidos nos conflitos; na realidade, duas matrizes de desejos

3% o desejo dos nobres e o desejo do povo. O

opostos, presentes “‘em todas as cidades
primeiro grupo exprime o desejo por comando e dominio, enquanto que o segundo apenas
o desejo de nao ser dominado e comandado™. Desta dissensio — nascida da condi¢io secular
e contingente inerente a humanidade — resultariam efeitos bons ou maus. No primeiro caso,
as institui¢des republicanas sao capazes de fazé-los trabalhar em funcao daquela prima forma
republicana (do que nos faz ser humanos, mais do que animais), algo que Roma teria
conseguido realizar com eficiéncia; ao passo que, no segundo caso, o conflito descamba para
o puro embate entre fac¢oes, pautado unicamente por anseios privados, o que justamente
teria selado o destino dos conflitos na cidade de Maquiavel, Florenca. E qual teria sido a
grande inovagdo romana para dar conta dessa encruzilhada que acometeria toda e qualquer
cidade? De acordo com Maquiavel, foi a de proporcionar com que as dissensdes fossem
travadas em ambiente publico (regulado por leis) ao invés de em ambiente privado (a mercé
da forga bruta das facgoes). Tal seria o pano de fundo por tras do dinamismo militar de
Roma; uma cidade que ndo temeu armar a plebe e, mais do que isso, conferir-lhe direitos
civis, como os dos nobres.

Para além do embate entre dois desejos principais, outro bindmio vem compor as
chaves-mestras do conflito politico na obra de Maquiavel: pois os conflitos podem se dar em
campo externo ao Estado ou entio interno.

Em primeiro lugar, a grandeza e a estabilidade da repiblica romana teriam sido frutos
da, quase sempre inelutavel, exposi¢do ao conflito de tipo externo; por uma republica
guerreira e expansionista, que empregava forcas armadas constituidas por seu proprio povo.

2 POCOCK, The Machiavellian Moment, p. 203.

3 POCOCK, The Machiavellian Moment, p. 194.

3* MAQUIAVEL, O Principe, Cap. IX, p. 45.

3 Cf. MAQUIAVEL, Discursos sobre a primeira década de Tito Livio, Livro 1, Cap. IV; O Principe, Cap. IX

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 41 : : :



Num primeiro momento, é verdade, o argumento maquiaveliano nos Discursos parece ser o
exato oposto disso: a0 menos idealmente, o caminho de Esparta e Veneza, cidades que
procuraram se manter fechadas e sem expansao em populagio e em territdrio, seria
considerado o melhor caminho para as republicas. Chega a afirmar o florentino que “sem
davida acredito que, se for possivel manter as coisas equilibradas desse modo [como fizeram

Esparta e Veneza], ter-se-4 verdadeira vida politica e verdadeira paz numa cidade™

. Esparta
empregava apenas os nobres em suas armas, Veneza contratava soldados mercenarios.
Ocortre, contudo, que o argumento nao se da por encerrado neste ponto. O florentino

complementa imediatamente na seguinte frase do excerto:

Mas, como todas as coisas humanas estao em movimento e nao podem ficar
paradas, ¢ preciso que estejam subindo ou descendo; e a muitas a que a razao
nao nos induz somos induzidos pela necessidade [isto ¢, pela contingéncia,
como aconteceu com Romal: de tal maneira que, depois de ordenarmos uma
republica capaz de manter-se sem ampliar-se, se a necessidade a levasse a
ampliar-se serfamos levados a destruir os seus fundamentos e a leva-la mais
cedo a ruina®.

E se também ¢ verdade que nos Discursos possamos encontrar a afirmagao de que “a

liberdade de Esparta e de Veneza teve vida mais longa que a de Roma”*

, Na interpretacao
que Pocock faz dos Discursos, isso se deveu, para Maquiavel, a fortuna antes do que a vz,

porque:

Esparta ¢ Veneza niao escaparam do dominio da fortuna; ao defender suas
independéncias, elas foram levadas a dominar seus vizinhos e essa tarefa se
provou algo além do que podia a elite militar espartana, assim como 0s
mercenatios empregados por Veneza; de fato, isso destruiu a constitui¢ao
interna de Esparta, e Maquiavel nao teria se importado se 0 mesmo tivesse
acontecido com Veneza. A republica que pudesse evitar todo contato com
seus vizinhos talvez pudesse limitar suas armas e viver numa estabilidade
aristocratica para sempre; porém, uma vez que isso nao pode ser feito, rejeitar
a expansiao ¢ expor-se a fortuna sem procurar domina-la (...) o caminho
romano nao garante contra a degeneragdao dltima, mas no presente e no
futuro previsivel — em suma, no mundo do tempo acidental — ¢ tanto melhor
como mais glotioso™.

Em segundo lugar e com mais importancia, a grandeza e a estabilidade da republica
romana teriam sido frutos de um conflito de tipo interno, entre nobres e plebeus:
animosidade nao temida e ndo mascarada por esta cidade, desde que a plebe se encontrou
armada e, em seguida, passou a demandar a participacao nas decisdes politicas (sua inser¢ao
na autoridade publica). Tudo se passa, assim, na interpretagao de Pocock, como se (I) a

36 MAQUIAVEL, Discursos sobre a primeira década de Tito Livio, Cap. VI, p. 32. Colchetes meus.
ST MAQUIAVEL, Discursos sobre a primeira década de Tito Livio, Cap. VI, p. 32. Colchetes meus.
B MAQUIAVEL, Discursos sobre a primeira década de Tito Livio, Livro 1, Cap. IV, p. 22.

¥ POCOCK, The Machiavellian Moment, p. 198-199.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 42 : : :



inevitabilidade do contato com os povos externos, mesmo o conflito com estes, e (II) sua
consequente incorporagao ao povo (conferindo-lhes inclusive cidadania), fosse instrumento
para o principal: (IIT) o desenvolvimento do autogoverno interno (isto é, republicano), o
modo de vida autenticamente humano (ativo e virtuoso). Nao por outro motivo Pocock
assevera que, “através do abandono da dimensio da graca e por meio da decisao de
considerar a virtude como existente apenas em republicas”, aos olhos de Maquiavel, “segue-
se que a virtude em si mesma, e nao apenas a virtu limitada aos novos principes, tornou-se
agora canibal”™. Eo que permite, além disso, a Pocock finalmente enunciar o que considera

“a segunda maior hipétese dos Discursos”!

, qual seja: a “guarda da liberdade” enquanto
funcio notadamente popular®’. Nao podendo ser diferente a uma cidade que se abre ao
mundo tal como ele é (como /s de contingéncia e indetermina¢iao), Maquiavel “assume
desde o inicio”, assegura-nos Pocock, “que Esparta e Veneza confiavam a ‘guarda’ aos
nobres, e Roma ao povo™.

Para finalizar este artigo, faz-se necessario, portanto, evidenciar a fundamental
conexdo, que haveria no republicanismo maquiaveliano, de acordo com Pocock, entre a
virtude militar e a virtude civil, notadamente tal como esta dltima se vé encampada pelo
desejo de base popular. De que maneira isso acontece?

De um lado, afirma Pocock, é verdade que

Magquiavel esteja empregando o conceito de virtu armada a fim de
transformar a questdo da participacio dos muitos em cidadania. O modo
usual de defender um governo largo era de asserir que os muitos sao pacificos,
desejavam pouco mais do que a satisfagdo de uma liberdade privada,
possuiam senso comum o suficiente para rejeitar 0 que nao era para seu
proprio bem e sagacidade moral o suficiente para eleger e deferir aos seus
superiores naturais da elite civica. Maquiavel usou essa linha de argumentagao
nos Discorsi, e novamente em uma obra contemporanea a Arte da guerra, os
‘Discursos sobre a reforma do Governo de Florenga, escrita por requisi¢ao
do Papa Leao X,

De outro lado, contudo, afirma ainda o comentador, “ele [Maquiavel] nao a elabora
[0 argumento da virtu militar popular], como Guicciardini repetidamente o fez, numa teoria
da distribuicao das fungoes entre os muitos e os poucos. A sua énfase reside, como sempre,
na inovagao, fortuna e virtt” (POCOCK, 2003, p. 203. Colchetes meus). Isso quer dizer: a
énfase reside na agao politica (numa ética fundada na politica), desse modo, jamais em
necessidades abstratas alcancadas pela mais pura filosofia contemplativa (uma atividade que
seria mais conforme a atua¢ao de poucos). “Na virtude romana”, elucida Pocock, Maquiavel

Encontrou uma nova forma de virtu ativa que é peculiar aos muitos e que
existe apenas em estados guerreiros dinamicos nos quais se arma O povo e

0 POCOCK, The Machiavellian Moment, p. 217.

1 POCOCK, The Machiavellian Moment, p. 196.

2 MAQUIAVEL, Discursos sobre a primeira década de Tito Livio, Livro 1, Cap. V. p. 24.
B POCOCK, The Machiavellian Moment, p. 197.

# POCOCK, The Machiavellian Moment, p. 202-203.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1°

[72]

emestre de 2022 | Pagina 43 : ::



em que lhe sdo conferidos direitos civis; e o seu débito com a tradi¢ao militar
na teoria florentina, aliada a sua experiéncia de efetivamente organizar um
corpo militar sob o governo de Soderini, levou Maquiavel a basear a cidadania
na virtude militar, a ponto da primeira se tornar o resultado da segunda®.

A ponto, desta feita, de vislumbrar na virtude militar e no desempenho do cidadao-
soldado nao uma espécie de meia-virtu, mas por meio da agao militar cultivar uma educagao
republicana. Nao somente a mais sincera virtu republicana, bem como também a mais
qualificada: a que faz passar o bem comum a frente das voli¢oes privadas, mantendo assim
em cheque e sob rigoroso controle qualquer dano que a republica poderia causar o apetite
de comando e dominagdo de atores politicos como os nobres. Daf por que afirme Pocock,
enfim, que “o plebeu enquanto cidadao romano ¢ menos um homem desempenhando certo
papel num sistema de tomada de decisio [embora também o seja] do que um homem
treinado pela religiao civil e pela disciplina militar para devotar a si mesmo a patria e carregar
esse espitito para os assuntos civis [que é o mais importante ¢ fundamento de tudo]”*. Ao
que me parece, essa é outra maneira de afirmar mormente o seguinte: mais importante que a
propria institui¢ao do tribunato da plebe romana (reivindicagao popular a fim de alargar a
base de distribuicao das magistraturas), ¢ dar-se conta de que “a plebe romana demonstrava
virtt ao demandar seus direitos, virtu em ficar satisfeita quando suas demandas eram

atendidas™*

. Outra maneira, entdo, de afirmar que o tribunato da plebe romana compunha
nao mais do que um dos meios possiveis (mais uma das inovagoes institucionais possiveis,
mais até do que uma verdadeira #eoria do regime misto) visando a fomentar e canalizar a virtu
humana. Na leitura de Pocock, esta virtu responde pela agao politica de tipo republicana, e
que encontra potencialmente no desejo do estrato popular (no desejo de nao ser dominado)
0 campo para a sua efetivagao: para a adogao de um modo de vida propriamente politico,
concernido com a constru¢ao positiva de um mundo em comum, portanto, que vai além

daquela primeira manifestagao da atitude popular na forma apenas da recusa.
Referéncias bibliograficas

ARISTOTELES. Etica a Nicémaco. Madrid: Gredos, 1985.
ARISTOTELES. Politica. Lisboa: Vega, 1998.

FUBINI, R. “Politica e morale in Machiavelli. Una questione esaurita?” In: MARCHAND,
J. (Org.). Cultura e scrittura di Machiavelli. Atti del Convegno di Firenze-Pisa. 27-30 Ottobre, 1997.
Roma: Salerno Editrice, 1998.

HONOHAN, 1. Civic Republicanism. New York: Routledge, 2002.

¥ POCOCK, The Machiavellian Moment, p. 203.
46 POCOCK, The Machiavellian Moment, 203. Colchetes meus,.
YT POCOCK, The Machiavellian Moment, p. 203.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 44 : : :



MAQUIAVEL, N. Discursos sobre a primeira década de Tito Livio. Sio Paulo: Martins Fontes,
2007.

MAQUIAVEL, O Principe. Sao Paulo: Martins Fontes, 2010.

NELSON, E. The Greek tradition in Republican thought. Cambridge: Cambridge University Press,
2004.

POCOCK, ]J. The Machiavellian Moment: Florentine Political thought and the Atlantic Republican
tradition. Princeton: Princeton University Press, 2003.

TEIXEIRA, F. Timoneiros: retorica, prudéncia e historia em Maguiavel ¢ Guicciardini. Campinas:
UNICAMP, 2010.

ZINGANO, M. “Deliberacio e vontade em Aristételes”. In: ZINGANO, M. Estudos de Etica
antiga. Sio Paulo: Discurso Editorial, 2009.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 45 : : :



Maquiavel leitor de Polibio: os povos

Fernanda Elias Zaccarelli Salgueiro*

Resumo: A primeira parte do artigo trata das discussdes sobre a possibilidade de leitura de Polibio
por parte de Maquiavel. Na segunda, aponta-se o limite epistemolégico exposto pela teoria politica
do historiador grego, que coloca as causas externas de corrupe¢ao da cidade no lugar de ininteligivel.
Assinala-se, ainda, a centralidade da ideia de equilibrio e concérdia entre as partes da cidade. Na
ultima sec¢lo, indica-se como Maquiavel insere as relagdes internacionais na equagdo politica da
cidade, ponto em que entra em discussdo a dindmica do povo.

Palavra-chave: Maquiavel — Polibio — Povos

Machiavelli reader of Polybius: the peoples

Abstract: The first part of the article deals with the discussions about the possibility for Machiavelli's
reading of Polybius. In the second, the epistemological limit exposed by the political theory of the
Greek historian is pointed out, which places the external causes of corruption in the city in the place
of unintelligible. Furthermore, the centrality of the idea of balance and harmony between the parts
of the city is highlighted. In the last section, it is indicated how Machiavelli inserts international
relations in the political equation of the city, a point at which the dynamics of the people comes into
discussion.

Keywords: Machiavelli — Polybius — Peoples

! Doutoranda em Etica e Filosofia Politica pelo Departamento de Filosofia da FFLCH-USP, sob orientagio da
Prof*. Dt*. Maria das Gragas de Souza. Bolsista da CAPES. E-mail para contato: fernanda.salgueiro@usp.br.

: 1 : Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 46 : ::


mailto:fernanda.salgueiro@usp.br

Magquiavel leitor de Polibio

Na famosa carta de 10 de dezembro de 1513, enderecada a Francesco Vettori,
Nicolau Maquiavel conta que, chegada a noite, despia-se das suas vestes e¢ das questdes
cotidianas para se entregar, por horas, ao deleite das conversas com os antigos, indagando-
lhes os motivos de suas acdes®. Essas conversas se davam em toscano e, sobretudo, em latim,
dados os parcos conhecimentos de Maquiavel da lingua grega.

Naquela época, o ensino do grego estava reservado tio-somente aos filhos das
familias mais nobres, o que ndo era o caso dos Machiavelli, otiundos do popolo grasso’. Ja o
latim, entre os séculos XV e XVI, fora promovido em quase todas as cidades da Italia, na
sequéncia dos estudos de leitura, esctrita e calculo.* Mais que uma lingua, o latim se
compreendia como o vivo guardidao da sabedoria dos sabios do passado, que deviam ser
emulados por quem desejasse o desenvolvimento e o aprimoramento das virtudes. Era
também a via de aprendizado com os homens cultos do presente, ainda que distantes, na
qual se elaborava a experiéncia do humano.”

Na fermentacao do Renascimento, as cidades italianas do século XV propagaram
obras antigas, descobriram tesouros esquecidos e participaram do processo de intensificagdo
da formagao de bibliotecas, acompanhado pela multiplicacao, em especial em Florenca, das
tradug¢oes do mundo grego antigo (e, em menor medida, do hebraico e do arabe) para o latim
e o toscano.’ E nesse contexto de reencontro com a Antiguidade que Leonardo Bruni,
catalisador de temas e autores do humanismo italiano, verteria a lingua do Lacio passagens
inteiras das Histdrias de Polibio (c. 203-120 a.C.) nos seus Commentaria Tria de Primo Bello
Punico, de 1418-9, a ponto de sua obra ter sido interpretada por Hans Baron como mera
adaptacao daquela’. Se esta tese de 1920 tem sido contestada por estudiosos das ultimas
décadas por exageros e omissoes®, é inegavel que tenha tido um pressuposto cotreto: o da
importancia do historiador grego para os trabalhos historiograficos, filoséficos e literarios do
Renascimento italiano, importancia de que a obra de Bruni se mostra causa e espelho.

Os Commentaria de Bruni foram de grande serventia a Niccolo Perotti que, cerca de
trinta anos depois, haveria de se desincumbir da tarefa que lhe fora dada pelo papa Nicolau
V —a de transpor ao latim os cinco primeiros livros das Histdrias. As varias edi¢oes que esta
traducao experimentou, desde sua conclusao, em 1452-3, atestam sua significativa difusio
pela Italia’. Além destas publicagdes mais conhecidas, sabe-se que autores do petiodo
frequentaram as reflexdes do nobre de Megal6polis e as disseminaram oralmente, por glosas
ou copias privadas, que transitaram nos circulos de eruditos helenistas e da elite politica

2 MACHIAVELLI, “Lettera 216” (Firenze, 10 dicembre 1513), Tutte le opere, pp. 2873-7.

3 Cf. GAILLE-NIKODIMOV, Maguiavel, p. 30. Na carta de Maquiavel a Francesco Vettori de 18 de marco de
1513, nosso autor afirma sua origem nio-nobre, em tom sentimental: “quando ¢’ non paia, io mi viverd come
io ci venni, che nacqui povero, et imparai prima a stentare che a godere” (MACHIAVELLI, “Lettera 1987, p.
2808).

4 Ct. BURCKHARDT, O Renascimento Italiano, p. 163.

5> CARDOSO, “Sobre a civilizagio do Renascimento”, pp. 24-26; BURCKHARDT, O Renascimento Italiano, p.
188; POCOCK, The Machiavellian Moment, pp. 61 e ss.

¢ Cf. BURCKHARDT, O Renascimento Italiano, pp. 149 e ss.

7 Cf. BARON, The Crisis of the Early Italian Renaissance, p. 355.

8 Cf. IANZITI, “Between Livy and Polybius: Leonardo Bruni on the First Punic War”, 2006.

9 As publicacGes da versio de Perotti ocorreram em Roma, em 1472 e 1473; em Bréscia em 1488; em Veneza
em 1498, 1512 e 1520; e em Florenca em 1522 (Cf. GARIN, “Machiavelli e Polibio”, p. 357-8).

: 1 : Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 47 : : :



florentina'’. Assim, é muito provavel que, mesmo sem conhecer grego, Maquiavel tivesse
tido acesso, ja na juventude, aos livros I a V das Histdrias". O que ainda hoje constitui objeto
de controvérsia é a circulacao, em Florenca, da traducio latina do livro VI, dedicado ao
estudo da constituigio romana. Embora o texto tenha inequivocamente influenciado
passagens dos Discursos sobre a Primeira Década de Tito Livio e da Arte da Guerra, sua versao latina
s6 veio a ser publicada em 1549, vinte e dois anos depois da morte de Maquiavel.

A questao do acesso do florentino ao livro VI de Polibio foi suscitada, inicialmente,
como parte do debate relativo a datagdao, composicao e estruturacao dos Discursos, promovido
pela edicdo critica de Leslie J. Walker de 1950, bem como pelo seminal estudo de Felix
Gilbert de 1953." Valendo-se de elementos circunstanciais, filoséficos e historicos, J. H.
Hexter esposou a tese, concilidvel com os achados de Gilbert (como demonstrou Hans
Baron"), segundo a qual Maquiavel tetia tido acesso a traducio latina do livro VI realizada
pelo estudioso grego Janus Lascaris e disponibilizada aos jovens dos Or# Oricellari em alguma
de suas visitas a Florenca entre 1515 e 1517."* Esta teoria foi duramente criticada por J. H.
Whitfield, em 1958, por portar um trago conjectural — Hexter reconhece niao haver provas
diretas de um encontro entre Maquiavel e Lascaris e promete analisar dois fragmentos latinos
oriundos da Biblioteca Apostolica Vaticana em trabalho que nao ¢ realizado. Por outro lado,
Whitfield lembrou da circulacao de outras versoes do livro VI: os manuscritos encontrados
na biblioteca dos Médici, os do catalogo de A. M. Bandini (com um registro datado de 1417,
anterior aos Commentaria), e a versao presente em Pietro Crinito em De honesta disciplina,
impressa por Phillippus Giunta, em Florenca, no ano de 1504."

Esta segunda linha argumentativa teve um refor¢o importante no comego dos anos
1970. Em 1974, Arnaldo Momigliano retomou a descoberta feita logo antes por Carlo
Dionisotti de que Bernardo Rucellai menciona o livro VI no seu Liber de urbe Roma, e o faz
justamente no trecho que € transcrito por Pietro Crinito na dita obra de 1504.'° Ocotre que,
em anos mais recentes, a antiga tese de Hexter ganhou novo félego com quatro argumentos
mobilizados por John Monfasani: de que, como apontado por Luciano Canfora, o achado
de Dionisotti pode ter apenas adiantado a tradugao de Lascaris em cerca de dez anos; de que
Lascaris ¢ o elo faltante entre La vita di Castruccio Castracani (1520), de Maquiavel, e uma fonte
grega ali utilizada, os livros XIX e XX da Bibliotheca Historica de Diodorus Siculus, que Lascaris
comprovadamente traduziu ao latim em 1511; de que a tnica outra versao latina do livro VI
a época, feita por Zéfiro, nao contém a se¢ao militar que Maquiavel utiliza e que esta presente
em Lascaris; e de que a comparagao filologica dos manuscritos disponiveis comprova que
Magquiavel utilizou o de Lascaris'”. Talvez a contenda nio tenha chegado a termo até os dias

10 John Moore fez um estudo exaustivo sobre os manuscritos disponiveis de Polibio (Cf. MOORE, The
Manuscript Tradition of Polybins, Cambridge University Press, 1965). Nio tive acesso a esta obra.

W VIVANTI, Nicolan Maguiavel: nos tempos da politica, p. 22; GAILLE-NIKODIMOV, Maguiavel, pp. 30-31.

12 Cf. MACHIAVELLL, The Disconrses of Niccolo Machiavelli, by Leslie J. Walker, 2 vol., Yale University Press,
1950; GILBERT, “The Composition and Structure of Machiavelli's Discorss”, 1953.

13 Cf. BARON, “The Principe and the puzzle of the date of the Discorss’, 1956.

14 Cf. HEXTER, "Seyssel, Machiavelli, and Polybius VI: the Mistery of the Missing Translation”, 1956. Segundo
Frank Walbank, a obra de John Moore (cf. nota 10) confirma a existéncia de um manuscrito (“I”) do século
XVI, encontrado na Biblioteca Medicea Laurenziana, gémeo da editio princeps, que contém excertos dos livros
VI a XVIII (WALBANK, “The Manuscripts of Polybius”, p. 152).

15 Cf. WHITFIELD, “Discourses on Machiavelli VII Gilbert, Hexter and Baron”, p. 36.

16 Cf. MOMIGLIANO, “Polybius' reappearance in Western Europe”, p. 360-1.

17 Cf. MONFASANI, “Machiavelli, Polybius, and Janus Lascaris: the Hexter Thesis Revisited”, 2016.

: 1 : Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 48 : : :



de hoje, mas, sem duvida, tem apontado diversos caminhos que repisam a legibilidade do
livro VI de Polibio por nosso autor e por outros intelectuais.

O interesse dos humanistas civicos pela obra se deu em um momento em que o
sentido da histéria e a responsabilidade pelos eventos particulares que ela apresentava
pareciam descarregar cada vez mais seu peso sobre os ombros dos homens. Tanto a doutrina
agostiniana da salva¢do, que propunha uma separagio radical entre a eternidade e o tempo
secular, quanto as narrativas apocalipticas que submeteram os acontecimentos da dimensao
profana a uma ordem escatolégica extra-historica (cujo alcance s6 se podia vislumbrar nas
frestas dos signos de realizagdao das profecias) enfraqueceram-se com a cisdo entre natureza
e politica em curso no Baixo Medievo." No bojo deste processo de seculatizacio, a cidade
pareceu assumir uma relagdo de independéncia com seu inescrutavel destino sagrado,
restando entregue a pura a¢ao do tempo, dimensao da instabilidade e da finitude.

A releitura da teoria de Polibio dirimiu insegurangas resultantes desta nova
cosmovisiao, ao permitir a apreensio da légica de uma realidade que agora apresentava
significados imanentes a prépria ordem dos eventos. O pensador grego conferiu um
fundamento tedrico e pragmatico, como suas Histdrias sustentam', que demonstrou e
justificou a recorréncia de fatos histéricos. Ao fazé-lo, assegurou uma leitura compreensiva
dos acontecimentos contingentes do passado e do presente, bem como a previsibilidade dos
fatos futuros a partir do conhecimento de tais repeti¢oes ciclicas.

O livro VI das Historias, em especial, exerceu forte fascinio sobre a elite intelectual e
eclesiastica de Florenga, como também, por motivos distintos, sobre os jovens leitores
republicanos, a medida que forneceu uma chave de interpreta¢ao nao apenas da grandeza de
Roma ou de sua decadéncia, mas dos ciclos de todas as republicas. Compreender o
pensamento de Polibio significava visualizar as causas da fragilidade de outras cidades,
apreendendo seus pontos de inflexao, para poder decifrar os dilemas do préprio tempo.? Se,
um século antes da postulacio de Cicero em De oratore, a historia ja se mostrava mestra da
vida para o autor grego, seu carater pedagdgico a tornava uma aliada indispensavel para
direcionar a acio humana com vistas a conservacao ou a transformacio das instituicoes
politicas e a organizac¢io da vida social.?> O conhecimento do passado “ndo apenas [era] belo,
mas, principalmente, necessario”*.

Maquiavel nao passou incélume a tamanho apelo do historiador grego entre os
humanistas e isso se nota pelas marcas que deixou impressas nos Discursos sobre a Primeira
Década de Tito Livio e na Arte da Guerra. Polibio pareceu guiar o ex-secretario quando este
assumiu o carater heuristico da historia, nela ressaltando a veritas e a utilitas da emulacao do
passado para agir no presente com vistas ao futuro (ndo se limitando, portanto, as a¢oes
ammirate, voltadas ao piacere); valeu-se de metaforas nauticas e médicas para interpretar e
descrever um corpo politico vulneravel; fez o elogio da grandeza romana; comparou as

18 Cf. POCOCK, The Machiavellian Moment, caps. 2 e 3 da parte 1.

19 Cf. POLIBIO, Histéria pragmitica, livro 1, 1.8, p. 48. As citagdes dos livros I a V sao oriundas desta tradugio
de Breno B. Sebastiani, doravante identificada como Histdrias. Ja os livros VI a IX se reportam a versao francesa
de Raymond Weil, da Belles Lettres, Histoires (com nossas tradugdes). Ambas as obras partem do texto grego
estabelecido por Biittner-Wobst, que permanece sendo a melhor referéncia (WALBANK, “The Manuscripts
of Polybius”, p. 152-3).

20 Cf. BIGNOTTO, Maguiavel republicano, p. 31.

21 Cf. POLIBIO, Histérias, 1, 1-2, p. 47; 1, 35, 1-8, p. 81-2, por exp.

2 POLIBIO, Histrias, 111, 31, 4-12, p. 222-3; 111, 57, 9, p. 246. POLYBE, Histoires, IX, 1, p. 124-5. Maquiavel
procurara unir o prazer a utilidade do saber histérico, destacando-a no proémio dos Discursos.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 49 : : :



constituicoes de Esparta e Roma, bem como o processo de fundagdo de cada uma; advogou
que a necessidade engendra a virtude e esta se manifesta em face das mudangas da fortuna;
considerou a importancia, para a vida civil romana, da religido, dos costumes, dos
julgamentos publicos, da disciplina de guerra e dos ritos de glorificagdo de cidadaos que se
sacrificaram pela patria; defendeu a cidadania militar, rejeitando solugdes bélicas que
passavam pelo emprego de tropas mercenarias, como era o costume em Florenga; e atribuiu
um papel relevante ao povo na dinamica da cidade. Tudo isso salta aos olhos e parece
construir a figura do Maquiavel herdeiro da tradi¢ao polibiana.

Contudo, vislumbra-se no florentino uma dupla imagem, ja que também nele se
identifica o pensador que, ao parecer seguir estes passos do passado, desloca-o em um gesto
original. Maquiavel assume apenas parcialmente as teses de Polibio, para tdo logo se
distanciar do historiador grego em aspectos fundamentais do seu pensamento acerca da
dinamica da cidade e da propria histéria dos povos. Alguns desses pontos de afastamento

serao indicados neste artigo.”
Continentes desconhecidos

Em diversas ocasioes do livro VI das Histdrias, Polibio constrdi analogias entre os
corpos politicos (as cidades) e os bioldgicos. O traco de similitude mais evidente estd em que
ambos nascem, crescem e decaem. Ja o elemento menos notério é o de que, apds a morte,
tais organismos renascem e reiniciam o ciclo do seu “ponto zero”, refazendo-o na mesma
ordem, etapa por etapa, ainda uma vez.

Este processo, identificado como anaciclose, conta com uma espécie de “estado de
natureza” em que os homens se encontram dispersos, para s6 depois se unirem em torno de
um lider que, destacando-se dos demais homens pela superioridade da sua forga e pela
capacidade de dominacio pelo medo, institui uma monarquia. A medida que, pela conjuncio
de afetos despertados por certas experiéncias comuns, bem como do exercicio da razao, os
muitos desenvolvem um senso de gratidio, tem origem a nogao de justica. Uma das suas
implicagdes mais imediatas se dd no consentimento para com o governante que age (¢ afirma
que vai continuar a agir) em prol do interesse de todos. Tal consentimento lhe confere
legitimidade e transforma a monarquia em realeza. Ao decair em tirania, o governo ¢
combatido pelos aristoz, homens excelentes que se mobilizam em defesa do bem comum.
Seus descendentes, esquecidos das licoes aprendidas pelos antepassados, abusam do poder e
o convertem em uma oligarquia. Sem confiar em nenhuma das autoridades que viu lhe trair,
o povo assume, ele mesmo, o comando da cidade. Porém, corrompido pelas ofertas dos
homens mais ricos, vende-se e, ao fazé-lo, transmuta a democracia em queirocracia, o
governo dos piotes, que coloca termo a toda a civiliza¢io.*

Tem-se af o espectro de uma dinamica natural da passagem do tempo que implica no
eterno retorno deste conjunto cerrado de eventos que demarcam o inicio e o fim da

2 Sobre a “dupla imagem” de Maquiavel, cf. BIGNOTTO, Maquiavel republicano, p. 78. A respeito da
originalidade do autor quanto as formas tradicionais do regime misto e a compreensio dos conflitos civis, cf.
CARDOSO, “Maquiavel: o distanciamento dos paradigmas antigos do regime misto”, p. 61-76; e CARDOSO,
“Em direcdo ao nicleo da ‘obra Maquiavel’: sobre a divisdo civil e suas interpretagdes”, pp. 207-248.

2 Cf. CARDOSO, “A mattiz romana”, Matrizes do republicanismo, 2013, pp. 13-50 e NICOLET, “Polybe et les
institutions romaines”, Po/ybe, pp. 209-258.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 50 : : :



civilizagdo, em cujo interior se encontra a oscilagdo de regimes politicos ascendentes (retos)
e decadentes (viciosos). F como um ciclo de vida, cujo inicio dispara um conjunto de estados
ora saudaveis, outrora enfermos, que culmina no fim. A metafora do corpo vivo importa,
portanto, para prevenir do engano a menor pretensao de eternidade de qualquer destas
formas politicas isoladas (estados de vida transitérios). A corrup¢ao constitui um mal
congénito de todas elas (mesmo as retas) que, assim, exsurgem no horizonte da prépria
finitude.”

Mas no terreno da duragdo em que se encontram, apresentam-se cenarios bastante
dispares para a vida das cidades. Polibio defende o prolongamento desta vida por meio da
ado¢do de uma composi¢ao dos elementos das trés boas formas (realeza, aristocracia e
democracia) em uma constituicdo composita, um regime misto. A distribuicao de tarefas
entre elas, de modo a torna-las integradas e dependentes umas das outras, perfaz o centro do
projeto constitucional baseado na colaborag¢ao das partes que compdem a cidade em prol da
manuten¢ao do equilibrio de poderes entre elas. Ao criar mecanismos institucionais para
impedir a ocorréncia de conflitos civis, que ele entende que sdo sempre prejudiciais, e manter
a coesao entre os cidaddos, Polibio almeja retardar os efeitos corruptores do tempo,
retardamento que em nenhuma hipétese significa interrupc¢io ou cancelamento.®

A teoria de Polibio contém dois elementos valorosos, que decorrem da sua
compreensao da historia: a previsibilidade, oriunda da compreensio da logica de repeticao
de fenémenos finitos do passado; e a aplicabilidade universal, virtualmente valida para todos
os povos. Mas o maior alcance de suas ligoes depende do atendimento de uma condigiao
fundamental, nem previsivel, nem universal — o da conservacgao da cidade, desde sua origem,
na autodeterminacao e independéncia quanto as demais. Trata-se do que o historiador grego
pot vezes assinala como sendo o desenvolvimento “conforme a natureza” (xotd @Ooiv). A
teoria tem em vista, portanto, a trajetoria de um povo que jamais viu a sombra da cobiga dos
povos vizinhos se alongar sobre a soleira de sua porta.

Este recorte integra o “método da histéria pragmatica” (TEaypaTinyg LoTOELOG
100TOC) sobre fatos e acontecimentos contemporaneos que se renovam constantemente e,
por isso, exigem sempre analises inéditas, baseadas em testemunhos diretos, a fim de
construir uma “historia verdadeira” (xAnfoug iotoplag), bela e util para o intérprete e ator
politico do seu tempo.?” A escolha deste género historiogrifico se justifica uma vez que os
dois outros existentes — o “genealdgico”, do interesse de amantes das letras, e o “mitico” (“o
que concerne as emigracoes, fundagoes e vinculos de parentesco entre os povos”), querido
por diletantes — abrangem fatos e épocas distantes, que ja foram discutidos exaustivamente
por outros autores.” Tratar destes temas seria tomar como seu o que nao lhe pertence ou se

25 Cf. POLYBE, Histoires, V1, 10, 2-4.

26 As dissensoes entre cidaddos da democracia de Atenas, por exemplo, formam um “espeticulo vergonhoso”
(V1, 44, 4-6). Ja com a distribuicio de competéncias “o regime ficaria por muito tempo equilibrado por um
jogo de contrapesos, segundo o principio, aplicado em toda circunstancia, da compensagao” (Cf. POLYBE,
Histoires, V1, 10, 7). A incompletude do livto VI produz lacunas significativas no detalhamento da corrup¢io
dos regimes mistos. A partir do que restou da obra, defendemos que nestes regimes ha um rodizio das
atribuicbes publicas entre os representantes das boas formas, em ordem semelhante a da anaciclose. Desse
modo, os regimes mistos nio suspendem inteiramente a a¢do do tempo e mantém uma forma de ciclicidade.
27 Cf. POLIBIO, Histdrias, 1,2, 8, p. 48; 1, 35,9, p. 82; 111, 31 e 32, p. 222-4; 111, 59, 1, p. 246. POLYBE, Histoires,
IX, 2, 4, p. 125.

28 Ct. POLYBE, Histoires, 1X, 1-2, p. 124-5. Breno Sebastiani prefere “colonias” a “emigracoes” (SEBASTIANI,
“Introdugao”, p. 20).

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 51 : : :



langar em um trabalho inutil. Ja o género “pragmatico” (ou “politico”) sempre foi o mais util
e, por isso, o mais procurado pelos homens de estado, interessados nas histérias de “povos,
cidades e principes”. Mesmo reduzindo seu publico a este grupo restrito de leitores, afirma
Polibio, ¢ a este objetivo e conteudo que as Histdrias inteiras se dedicam.”

Logo, do quanto nos interessa nesta digressao, pode-se explicar a exclusao de uma
abordagem sistematica da questdo externa e colonial na obra tendo em conta o género
historiografico eleito. Mas a questao extravasa a limitacdo da moldura literaria, como fica
claro no livto VI. Com efeito, a teoria da anaciclose e do regime misto nao divisam a
existéncia de ag¢Oes e interesses externos que intervenham decisivamente na historia do povo
modelar — exceto, de modo indireto, via referéncia as fung¢des bélicas de agentes do quadro
da constituicio mista. Esta possibilidade s6 é diretamente aventada em uma metafora
localizada na discussao acerca dos bons regimes singulares e na justificagdo da compreensao
do regime misto romano.

Na referida metafora, associa-se o corpo politico ao ferro e a madeira, a corrupgao
natural a ferrugem ou aos vermes, e as invasoes e disputas estrangeiras ao “dano externo”.
Nosso antigo nobre afirma: “a ferrugem é para o ferro, assim como os vermes e cupins sao
para a madeira, praga natural e congénita, que faz com que esses materiais, zesmo que escapen
de qualquer dano externo, sejam destruidos por esses agentes que carregam dentro deles™. A
madeira e o ferro sempre podem ser carcomidos por uma cazusa externa (a qual nao coincide
com a “praga natural” ou “congénita”). Caso ela ndo sobrevenha, os materiais (a cidade)
padecerdao dos males que lhes sdo insitos e que correspondem ao processo inevitavel e ciclico
de corrup¢ao. A metafora elucida, entao, a inevitabilidade da decadéncia das cidades. Mas de
que vale a distingao entre as causas da corrupgao, se naturais (congénitas) ou externas?

Guardemos esta questao por um instante e nos atentemos ao exemplo de Roma. Este
império, sem davida, merece ser estudado pela grandeza e duragao que exibiu, afirmagao
com a qual Maquiavel estara de pleno acordo. Mas, em Polibio, Roma sé pode ser exemplar
potque, antes de mais nada, cumpriu aquele pré-requisito: manteve-se sem “dano externo”,
insubmissa a outros povos do inicio ao fim — ao menos, até o fim da redacao das Historias.
O autor afirma que “este modo de explicagao pode se aplicar de maneira especial a
constituicdio de Roma, porque ela comporta desde a origem uma formagdo e um
desenvolvimento conforme a natureza”; e, depois, que “de todos os regimes, este aqui [o de
Roma] deve, especialmente, tendo em vista sua formagao e seu desenvolvimento conforme
a natureza desde a origem, sofrer também a mudanca em sentido contrario, que é conforme

A natureza’!

. O exemplo romano se mostra relevante a medida que elucida outros dois
aspectos da questao. Primeiro, o de que o critério da conformidade natural vale tanto para
regimes singulares quanto mistos. Segundo, o de que ele se aplica a cidades imperialistas que,
apesar de romperem os ciclos naturais das demais, fazem-no mantendo o seu proéprio ciclo
intocado.

Mas a questao petsiste: se os efeitos do tempo sao sabidos (todas as cidades hao de
perecer um dia, por mais que se esforcem em sentido contrario), de que vale a conspecgao

da diversidade de suas causas? Polibio responde se valendo de termos médicos:

29 Cf. POLYBE, Histoires, IX, 1-2.
3 POLYBE, Histoires, V1, 10, 3 (grifamos).
31 POLYBE, Histoires, V1,1, 4,13; VI, 9, 13.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 52: : :



Que tudo o que existe esteja sujeito ao perecimento (pbopd) e a mudanca
(netxBoAn), nao é preciso dizer; a lei da natureza basta para nos convencer
disso. Mas dos dois processos pelos quais se realiza naturalmente o perecimento
de toda forma politica — um externo, o outro, inerente as cidades mesmas — o primeiro

nao comporta explicacio segura, enquanto o segundo tens uma bem determinada.>

No entrelagamento dos argumentos constantes desta citagao resta elucidado o
motivo da aludida distingao. Sim, todas as cidades hao de perecer um dia, mas o padecimento
oriundo de causas internas pode ser compreendido, deslindado e, por isso mesmo, previsto
e postergado pela via constitucional. Diferentemente, o definhamento decorrente de
“processos externos” nao se pode desvendar, perfazendo um fator impoderavel. Com efeito,
na metafora do ferro e da madeira, a natureza se organiza a partir de leis universais que se
impoem segundo a necessidade. Tais leis gerais, porque produzem fendmenos recorrentes,
podem ser empirica e pragmaticamente identificadas. Desse modo, esse conjunto de
elementos naturais é passivel de conhecimento. Ja os eventos externos, eventuais,
imprevisiveis e contingentes, nao ensejam o saber, pois nao sao regidos pela necessidade.

Assim, a distingao entre as causas da corrup¢ao — externas ou internas — importa
porque delimita o campo de inteligibilidade do fenomeno politico. Se retomarmos as trés
passagens recém citadas veremos o quanto o aspecto explicativo e preditivo que s6 o saber
permite mobilizar delas ressalta.”” Em outras palavras, a logica das relacoes externas, inclusive
a colonial, queda excluida da ordem do inteligivel, figurando como um continente
desconhecido sobre o qual niao ¢ possivel construir um conhecimento seguro. Diante deste
recorte epistemoldgico, os ganhos da teoria (previsibilidade e universalidade) se assemelham
a seguranca de uma casca de noz no mar revolto das relagdes com os demais povos. Isto nao
escapara a Maquiavel, que vai assumir outro ponto de partida.

Pode-se objetar que Polibio se orgulha de fazer uma histéria ecuménica, como nunca
antes feita®; que ao longo de sua extensa obra o histotiador grego aborda fundamentalmente
eventos externos, como batalhas e invasoes; ou, ainda, o que poderia se mostrar mais
problematico, que em uma passagem especifica do livro VI, ao tratar do motivo pelo qual
Roma venceu Cartago na batalha de Canas, apds ver o exército romano ser quase esfacelado,
o autor reputa a impressionante vitoria ao momento delicado em que Cartago adentrou por
conta de uma mudanca de estagio do seu ciclo constitucional, em que o povo assumiu o
poder deliberativo, assim como pela vantagem da nova fase constitucional romana, em que
a aristocracia assumiu este munus.”

De nada disto se poderia discordar. Contudo, a0 menos quanto ao que restou da
obra, seria preciso reconhecer, outrossim, que o historiador nao assume as rela¢oes entre o
que se poderia (anacronicamente) chamar de politica externa e interna em objeto
investigativo de uma teoria geral da politica.”® Embora o dominio estrangeiro se mostre

32 Cf. POLYBE, Histoires, V1, 57, 1-2 (grifamos).

3 Considerem-se algumas das expressdes empregadas: “modo de explicagdo”; “deve (...) sofrer também a
mudanga”; “explicagdo segura”.

34 Cf. POLIBIO, Histdrias, 1, 3, 4; 1, 4, 2.

% Cartago ¢ derrotada porque “o papel preponderante nas deliberacdes havia retornado ao povo (...), enquanto
em Roma o senado ainda o detinha. Como num caso o poder deliberativo pertencia ao povo e no outro a elite,
as decisoes dos romanos nos negocios publicos eram mais eficazes” (Cf. POLIBIO, Histérias, 1, 51, 3-7).

3 E até procure explicar certos desfechos, como a derrota de Cartago (Cf. POLYBE, Hiswires, V1, 51, 3-8).

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 53 : : :



presente em diversos livros das Histdrias, ndo recebe tratamento propriamente tedrico no
livro VI, como vimos. Em verdade, o comentario acerca da batalha de Canas reforca a tese
de que o autor, ao cabo, recorre somente a causa interna (a politeia) para explicar o desfecho
do conflito externo. Seu raciocinio avanca até a discussao da organizagao institucional dos
elementos, como ele postula, e das virtudes e estratégias militares do modelo romano, porque
se encontra af — na constitui¢ao, na forma como se dispoe das fungdes, dos principios e das
forcas da cidade — a principal causa da concérdia e da superioridade de Roma, assim como o
fundamento das suas vitorias bélicas.”” Do ponto de vista de Maquiavel, encontra-se aqui o
segundo continente desconhecido por Polibio, o do carater constitutivo — e ele dira “natural”
— dos contflitos civis e da capacidade que eles podem ter de promover ajustes nas ordenagdes
a fim de postergar a corrupciao da cidade.

Outras terras e outros mares

Depois de descrever, em seus proprios termos™, o ciclo de regimes proposto potr
Polibio, no capitulo 2 do livro 1 dos Discursos sobre a Primeira Década de Tito Livio, Maquiavel
se afasta da teoria do historiador grego, arguindo que as cidades “raras vezes retornam aos
mesmos governos”. O motivo vem apresentado em dois argumentos articulados. Eis o
primeiro: “quase nenhuma republica pode ter tanta vida que consiga passar muitas vezes por
tais mutagOes e continuar em pé (rimanere in piede)””. Valendo-se de uma metafora médica,
Magquiavel associa o corpo politico a um corpo bioldgico e lembra que as transformacdes
constitucionais, como as mudancas de estado de um ser adoecido, custam a vitalidade finita
do organismo. Neste desfecho, a metafora que nao é incomum a Polibio assume outro
sentido. Queda implicito que, arruinada a cidade, o reinicio do ciclo implicara na fundagao
de um novo corpo politico. Portanto, diferentemente do que entende o nobre de
Megal6polis, o renascimento ¢ sempre o nascimento de um outro.

O segundo argumento propoe que mesmo que uma cidade conseguisse atravessar
tais reveses, faria-o “faltando-lhe sempre discernimento e for¢as”, dada a finitude de suas
energias, COMO vimos no argumento anterior, e acabaria “por se tornar sudita (suddita) de
algum estado préximo que seja mais bem-ordenado que ela”.* Neste ponto, Maquiavel insere
a anaciclose de Polibio no plano das equagdes geopoliticas, ou seja, no mapa do mundo real,
e sinaliza seus limites. Se a desuniao entre as partes da cidade (povo e grandes) podem ensejar
a producio de leis em favor da liberdade e a ampliagao da sua forca militar, os conflitos de
carater destrutivo (as divisdes) e o império da licenga ou da tirania podem ser facilmente
aproveitados por vizinhos expansionistas, como ocorreu com a cidade de Florenga sob as

37 Cf. POLIBIO, Histérias, livro 1, 1, 5; VL, 1, 2, 9-10. Flavia Benevenuto indica que a centralidade da constitui¢ao
na analise politica encontra lastro na tradicao helénica e ja aparece na Histdria da Guerra do Peloponeso de Tucidides
(BENEVENUTO, “Polibio, Cicero e a constituicio dos romanos”, pp. 71-4).

38 Maquiavel resolve uma inconsisténcia do texto de Polibio, que ¢ a presenca ora de seis, ora de sete regimes
(havendo trés deles governados pelo “um” — a monarquia, a tirania e a realeza); para Maquiavel, quanto aos
regimes de “um”, existem apenas principados e tiranias. Além disso, nosso autor substitui as nog¢oes de
“oclocracia” e “queirocracia” por “licenca” (licenza).

¥ MACHIAVELLI, Discorsi sopra la prima Deca di Tito Livio, 1, 2, 24, p. 67. Doravante, Discorst.

40 MACHIAVELLL, Discorsi, 1, 2, 25, p. 67.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 54 : : :



investidas do rei da Franca e dos Visconti de Mildo, ou ainda, em suas préprias incursoes
coloniais contra a cidade de Lucca.”!

Como as Grandes Navegacoes ou os avangos cientificos que geometrizaram o
universo®, a logica da politica atravessa as fronteiras da cidade e supera o dmbito jutidico.
Compreender as dinamicas dos humores, cuja agao é por vezes extraordindria, e as causas
externas da corrupgio, assim como os efeitos reciprocos entre elas, é uma exigéncia para o
intérprete da época da alternancia de governos republicanos e mediceus, no interior do
contexto maior das Guerras Italianas (1494-1559). Disto nos da mostra, ainda, um texto de
1503 em que o chanceler alerta seus concidadaos acerca dos perigos do cerco de César Borgia
e dos arranjos com o papa e o rei da Franca Luis XII: “Saiam agora de casa e considerem
quem esta a sua volta. Vocés se encontrardo entre duas ou trés cidades que desejam mais a
sua morte que sua vida. Vao além, saiam da Toscana e considerem toda a Italia. Vocés a
verdo girar sob a 6rbita do rei da Franca, dos venezianos, do papa e do Valentino. Passem a
considerar o rei (...)”*.

Maquiavel vai além dos mares navegados por Polibio e encontra aqueles dois
continentes. Na perigosa aventura que realiza, leva na bagagem a experiéncia cumulada das
missOes politicas e diplomaticas da Segunda Chancelaria e o estudo das ocorréncias e
recorréncias do passado nos quais busca a “verdade efetiva das coisas”. Enquanto o
florentino Américo Vespucio, na célebre carta sobre as viagens de 1501 e 1502, afirma que
viu “coisas que nio estio de acordo com as razdes dos filésofos”, seu conterraneo
Maquiavel propoe, com tais fundamentos, uma nova “razao” que abranja as descobertas de
um Novo Mundo da politica.

A ampliagao do campo do inteligivel ndo torna transparente o territorio da politica,
mas confere as condi¢des para que se identifiquem caminhos e descaminhos das cidades
desprovidas de liberdade. Assim, é apenas com Maquiavel que “o estudo de Roma ¢é a solugio

do enigma de Floren¢a™

e que, portanto, torna-se possivel pensar uma Histdria de Florenga
(ou do Brasil). Para tanto, cumpre considerar as disputas internas, com outros povos, o papa
e o imperador. Por isso, no proémio da referida obra, o autor afirma pretender preencher as
lacunas deixadas pelos “excelentes historiadores” Leonardo Bruni e wmesser Poggio que,
embora tivessem sido “muitissimo diligentes na descricio das guerras travadas pelos
florentinos contra os principes e os povos estrangeiros” até 1434, calaram “no que se refere
as discordias civis e as inimizades internas, bem como [a respeito de] seus efeitos”. Ele tratara
das coisas de fora quanto ao “o que for necessario ao entendimento das de dentro” ; quanto

aos acontecimentos posteriores aquela data, escrevera “com particularidades ambas as

4 Tlustra este segundo caso o episédio em que Niccolo da Uzano, voz que Maquiavel assume, tenta convencer
os concidaddos a aguardarem que a tirania instalada em Lucca enfraquecesse a cidade por si: “chegaria a um
ponto em que o tirano, nio a podendo conter, e ela, nio sabendo nem podendo governar-se sozinha,
necessariamente lhes cairia no colo [z grembo]”, isto é, no dos florentinos (Cf. MACHIAVELLL, Istorie fiorentine,
IV, 19, p. 219-220).

2 Cf. KOYRE, Do mundo Sechado ao universo infinito, Trad. Donaldson Garschagen. Rio de Janeiro: Forense
Universitaria, 20006.

4 MACHIAVELLI, “Parole da ditle sopra la provisione del danaio, facto um poco di proemio et di scusa”,
Tutte le opere, p. 128.

# VESPUCIO, “Novus Mundus”, Novo Mundo: as cartas que batizaram a América, p. 12.

 BIGNOTTO, Maguiavel republicano, p. 82.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina

5

-
o]



partes”™

. Assim, a historia deve ser analisada tendo em vista os eventos internos e externos
de cidades livres e nio livres.

As leituras divergentes acerca de Esparta e de Roma apontam as distintas
perspectivas dos autores. Para Polibio, Esparta teve uma fundacio ideal, mas fracassou em
funciao da imodera¢ao dos cidadios, que pretenderam mais que podiam no ambito externo,
apesar do espirito cordato promovido pela legislacio de Licurgo. Ja Roma foi fundada pelo
acaso, mas se tornou um modelo pela rapidez, longevidade e extensio do império
conquistado gracas a sua constitui¢ao. Como na teoria do histériador grego a liberdade esta
dada de antemao sob a forma da fundacio livre, resta-lhe se preocupar com a adogiao da
melhor forma constitucional, o regime misto, valido e ideal para Esparta, Roma e todos os
povos, em todos os tempos.

Diferentemente, para Maquiavel, tanto a fundagao quanto a constitui¢ao perfeita sao
mitos, pois ndo asseguram a liberdade. Esparta e Roma, apesar de apresentarem regimes
mistos, tiveram destinos muito diferentes. Esparta teve uma fundagao invejavel, fruto da
razao de um legislador prudente, mas sua formacio fechada nio lhe permitiu reagir a
necessidade de expansiao quando foi preciso. Roma, de outro modo, foi fundada com o
auxilio do “acaso”, mas se tornou um exemplo de cidade livre e duradoura, gracas aos
conflitos que ampliaram a participagao popular na politica e no exército e ajustaram suas
ordenagOes aos novos tempos. Assim, a op¢ao de Esparta por uma constitui¢ao que nao
conferiu dignidade politica ao povo, em nome da harmonia social, tornou-a refém dos seus
proprios muros, despreparada para as agoes militares estrangeiras. Porque nao ha ordem fixa
para a sucessao de regimes, porque subsiste imensa variacdo entre as ordenagoes, os niveis
de corrupgio, a capacidade de adequagdo a “qualidade dos tempos” e a forma que os
conflitos civis assumem, nao ha uma receita constitucional unica que seja sempre a melhor,
para todos. A ordenacio virtuosa é a que é capaz de se adequar sempre aos novos desafios.

Embora Polibio defenda o exército de cidadaos (ndo de mercenarios), ele ndo associa
a formacao militar a necessidade de vazao dos conflitos civis e de amplia¢do da cidadania,
como faz Maquiavel. Para o florentino, Esparta é cordata, mas suscetivel; em contraposi¢ao,
Roma ¢ tumultuaria, mas independente e bem armada pelos cidadaos. Apesar da ironia de
Magquiavel, a “opg¢ao” entre o modelo de Esparta e o de Roma passa ao largo de uma questao
de vontade ou preferéncia. A cidade bem ordenada, que canaliza os conflitos que a formam,
coloca-se no plano das exigéncias postas pelas estratégias politicas e militares de

sobrevivéncia em um mundo altamente conflituoso, mutante e prenhe de incertezas.
Referéncias bibliograficas

BARON, H. The Crisis of the Early Italian Renaissance. Princeton: Princeton University Press,
1955.

. “The Principe and the puzzle of the date of the Discors?”. In: 1956.

4 MACHIAVELLL, Istorie fiorentine, proémio, p. 4.

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 56 : : :



BENEVENUTO, F. “Polibio, Cicero e a constituicao dos romanos”. In: BIRCHAL, T.;
THEOBALDO, M. C. Espagos da liberdade: homenagem a Sérgio Cardoso. Cuiaba: EAUFMT,
2018, p. 71-92.

BIGNOTTO, N. Maguiavel republicano. Sio Paulo: Ed. Loyola, 1991.

BURCKHARDT, J. O Renascimento Italiano. Trad. de Anténio Borges Coelho. Portugal: Ed.
Presenca; Brasil: Livraria Martins Fontes, 1973.

CARDOSO, S. “A matriz romana”. In: BIGNOTTO, N. (Org.). Matrizes do republicanismo.
Belo Hotizonte: UFMG, 2013.

. “Em direcao ao nucleo da ‘obra Maquiavel: sobre a divisio civil e suas
interpretacoes”, Discurso, v. 45, n. 2, 2015, pp. 207-248.

. “Sobre a civilizacio do Renascimento”. In: PINTO, F.; BENEVENUTO, F.
(Orgs.). Filosofia, politica e cosmologia. Ensaios sobre o Renascimento. Sio Bernardo do Campo:
Ed. UFABC, 2017, pp. 17-32.

. “Maquiavel: o distanciamento dos paradigmas antigos do ‘regime misto™. In:
ADVERSE, H.; PANCERA, G. (Orgs.). As faces de Maguiavel, 2020, pp. 61-76.

GILBERT, F. “The Composition and Structure of Machiavelli's Discorsi”. In: Journal of the
History of Ideas, Jan. 1953, Vol. 14, No. 1, Jan. 1953, pp. 136-156.

HEXTER, J. H. "Seyssel, Machiavelli, and Polybius VI: the Mistery of the Missing
Translation”. In: Studies in the Renaissance, Vol. 3, 1956, pp. 75-96.

TANZITI, G. “Between Livy and Polybius: Leonardo Bruni on the First Punic War”. In:
Memoirs of the American Acadenry in Rome (University of Michigan Press), vol. 51-52, pp. 173-
197, 2006-2007.

MACHIAVELLI, N. Discorsi sopra la prima Deca di Tito Livio. Introduzione di Gennaro Sasso.
Premessa al texto e note di Giorgio Inglese. Milano, BUR, 2013.

. Istorie fiorentine. EA. di riferimento: Tutte le gpere, a cura di Mario Martelli, Sansoni,
Firenze, 1971. Einaudi, s/d.

. “Parole da ditle sopra la provisione del danaio, facto un poco di proemio et di
scusa”. In: Tutte le opere, a cura di Michele Ciliberto e Pier Davide Accendere, secondo
I'edizione di Mario Martelli (Sansoni, 1971). Firenze: Bompiani, 2018, pp. 126-131.

MOMIGLIANO, A. “Polybius' reappearance in Western Europe”. In: Polybe. Fondation
Hardt. Entretiens, XX, 1974, Geneve, pp. 345-372.

MONFASANI, J. “Machiavelli, Polybius, and Janus Lascaris: the Hexter Thesis Revisited”,
In: Italian Studies, 71:1, pp. 39-48, 2016.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 57 : : :



NICOLET, C. “Polybe et les institutions romaines”. In: Po/ybe. Fondation Hardt. Entretiens,
XX, 1974, Geneve, pp. 209-258.

POCOCK, J. G. A. The Machiavellian Moment. Florentine Political Thought and the Atlantic
Republican Tradition. Princeton: Princeton University Press, 1975.

POLIBIO. Histdria pragmitica. Livros 1 a V. Traducio, introducio e notas de Breno Battistin
Sebastiani. Sio Paulo: Perspectiva; Fapesp, 2016.

POLYBE. Histoires. Livre V1. Texte établi et traduit par Raymond Weil avec la collaboration
de Claude Nicolet. Paris: Les Belles Lettres, 1977.

. Histoires. Livres VII, VIII et IX. Texte établi et traduit par Raymond Weil. Paris: Les
Belles Lettres, 1982.

SEBASTIANI, B. B. “Introducio”. In: POLIBIO. Histiria pragmdtica. Livros 1a V. Sao Paulo:
Perspectiva; Fapesp, 2016, pp. 17-44.

VIVANTI, Corrado. Nicolan Maguiavel: nos tempos da politica. Sio Paulo: Martins Fontes, 2016.

WHITFIELD, J. H. “Discourses on Machiavelli VII Gilbert, Hexter and Baron”. In: Izalian
Studies, 13:1, 1958, pp. 21-40.

WALBANK, F. “The Manuscripts of Polybius”, The Classical Review, vol. 17, no. 2,
Cambridge University Press, 1967, pp. 151-53.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 58 : : :



Do republicanismo a democracia: o conflito como fundamento

politico em Claude Lefort

Beatriz Viana de Araujo Zanfra *

Resumo: Nossa intencdo neste artigo ¢ mostrar como Claude Lefort concebe a democracia como,
mais do que um regime politico, uma forma historica privilegiada por ser aquela em que a sociedade
se exprime politicamente sem anular um elemento fundamental para a preservacio de sua liberdade:
o conflito. Para tanto, partimos dos estudos lefortianos sobre Maquiavel para investigar como o autor
extrai do republicanismo o sentido dessa conflitualidade fundamental e como ele vé nessa forma
politica a gestacdo de uma mutacio histérica decisiva: o esvaziamento do lugar do poder.
Palavras-chave: Democracia — Republicanismo — Conflito — Institui¢io — Liberdade

From republicanism to democracy: conflict as a political foundation in
Claude Lefort

Abstract: Our intention in this article is to show how Claude Lefort conceives democracy as, more
than a political regime, a privileged historical form for being one in which society expresses itself
politically without nullifying a fundamental element for the preservation of its liberty: conflict. For
this, we start from Lefortian studies on Machiavelli to investigate how the author extracts the meaning
of this fundamental conflict from republicanism and how he sees in this political form the gestation
of a decisive historical mutation: the emptying of the place of power.

Keywords: Democracy — Republicanism — Conflict — Institution — Liberty

! Doutora em Filosofia pela Universidade Federal de Sdo Paulo. E-mail: beattiz.zanfra@gmail.com.

: 1 : Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 59 : : :



Introdugiao

Durante varias décadas, os textos politicos de Claude Lefort, ainda que variando de
tema de acordo com a época e o proposito para o qual eram escritos, jamais abandonaram
um pressuposto: o de nunca fixar uma esséncia do politico. A investigacio desse dominio
fundamental da vida humana deve prescindir de limites fixados a priori se quiser acolher e
identificar os sinais da experiéncia politica naquilo que ela tem de mais proprio e mais rico: a
acao deliberada casada com a dependéncia da situagdao vivida, ou, como diria Maurice
Merleau-Ponty, “a0 mesmo tempo uma logica da histéria e uma contingéncia da historia”,
na qual “nada é absolutamente fortuito, assim como nada é absolutamente necessatio’
Dessa maneira, além de a obra lefortiana nao apresentar nenhum tipo de sistematizagao — a
grande maioria de seus livros é composta de compilados de textos publicados em diversas

épocas e diversos meios —, ela nao trabalha visando o politico como algo em si mesmo,

)
destacado de outros aspectos da vida humana. Ao contrario, o politico ¢ expressao a0 mesmo
tempo da estrutura do poder numa sociedade e do modo de vida dela. Pensando nesses
termos, o presente trabalho propde uma investigacio da perspectiva lefortiana da
democracia, esta entendida como uma forma politica privilegiada por ser aquela que
corresponde ao movimento da Histéria e por permitir que a humanidade realize sua
capacidade de criar o novo e de resistir a opressao sem perder os lagos pelos quais os
humanos se comunicam uns com os outros, estabelecem um mundo em comum e se
impedem de cair na barbarie. Entretanto, essa ideia aparentemente harmoniosa da
democracia comporta um paradoxo fundamental: ela ndo tem condi¢des de se realizar sem
que haja conflito interno, sem que haja espaco para as diferengas entre os cidadaos que
compdem esse universo politico. Esse paradigma conflitual s6 faz sentido quando visto a luz
do republicanismo, que, explorado exaustivamente por Lefort em sua tese O Trabalho da Obra
Maguiavel, oferece uma espécie de fonte do sentido dessa necessidade que uma sociedade tem
de se dividir para conseguir se organizar. Assim, exploraremos, neste artigo, os textos
lefortianos escritos entre as décadas de 1970 e 1990, partindo dos estudos do autor sobre
Magquiavel e direcionando nosso foco para a ideia de conflito como o elemento crucial para
a preservagao da liberdade. Desse modo, nossa abordagem dos textos nao é exatamente em
ordem cronoldgica, mas guiada por uma certa légica interna ao desenvolvimento dos
conceitos sobre os quais estamos debrucados na obra de Lefort.

Maquiavel e o conflito

Lefort recusa a perspectiva segundo a qual Maquiavel teria escrito O Principe apenas
por ter sido dispensado de suas fung¢oes na chancelaria de Florenca e por querer evitar que a
republica florentina cafsse numa tirania: Maquiavel na verdade faz um trabalho de
interrogacao do presente e do passado, assumindo ao mesmo tempo as perspectivas de sua
experiéncia politica, de seu conhecimento histérico e de sua reflexao filosofica, ligando teoria
e praxis. Entender isso, para Lefort, ¢ renunciar as simplificagdes que nos impediriam de
“acolher a varieti da matéria e a gravita do assunto’; o autor espera que a proptia obra

2 MERLEAU-PONTY, Sexns et non-sens, p. 146.
3 LEFORT, Le travail de l'oeuvre Machiavel, p. 325.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 60 : : :



maquiaveliana explique a sua ordem e as necessidades em virtude das quais ela circunscreve
seu campo de atuagdo. A questdo maquiaveliana niao surge de dentro de um discurso e de
um mundo previamente organizados, mas parte em busca de conhecimentos e operagdes
que se articulam uns aos outros de modo a instalar o pensador e o principe do qual ele fala
na fun¢ao de um sujeito garantidor de sua propria atividade. Assim, Maquiavel nao coloca
nem o Estado e nem o principe como causas do poder politico, mas fica situado num
movimento de um poélo a outro dessa relagao, produzindo uma indeterminacao de origem
que se institui como o lugar do real. Desse modo, por um lado, ao distinguir diversos tipos
de principados, Maquiavel se coloca na perspectiva do principe e torna o Estado uma espécie
de produto das operag¢des desse sujeito (principe); mas, por outro lado, ao falar da fundagao
do Estado, ele faz com que este pare¢a preexistente as agoes do principe. Dessa maneira, o
florentino nao busca nem na Histéria, nem no espago empirico a explicagio do fené6meno
do poder do principe, mas mostra que este esta na relagdo que o sujeito tem com o objeto
(que o principe tem com o principado). Afinal, o poder, mais do que o nome da a¢do que
um homem exerce sobre os demais, ¢ a dimensao onde as relagdes entre os homens se
organizam dentro de um Estado, ¢ um dominio de generalidade onde essas relagoes se
estabelecem, sendo assim inutil procurar sua causa num homem, num deus ou no que quer
que seja.

Quando distingue os principados novos e os antigos e mostra que o principe antigo
¢ mais amado que o novo porque consegue nao ser odiado e obter o consenso dos suditos,
Magquiavel, de acordo com Lefort, esta dizendo que o poder desse principe se beneficia de
um povo acostumado a opressdao, ja que “a permanéncia do dominador enfraquece a
resisténcia dos dominados, de sorte que sua submissao é obtida a um custo baixo”*. Ora, isso
introduz a imagem da oposi¢ao entre o principe e os suditos e é por ela que a imagem do
regime mais estavel se esclarece. A estabilidade, em vez de fundada numa espécie de pacto
social, na verdade ¢ fundada na instabilidade e na violéncia: ¢ em func¢ao de uma instabilidade
e de uma violéncia originarias que um principe antigo pode desfrutar do sucesso iniciado um
dia pela violéncia aberta e confessa de um principe novo. E claro que dizer que um principe
antigo se beneficia da violéncia originaria de um outrora principe novo é um tanto
reducionista e abstrato, mas, para Lefort, esse ¢ um esquema que nos inicia na complexidade
do jogo politico. Afinal, ndo basta que um principe novo domine os adversarios pela
violéncia, uma vez que estes tentardo de tudo para resistir a sua dominagao (como é o caso
em guerras de conquista de territério e em exércitos de ocupagao): o principe deve sempre
agir de modo a que as correlagdes de forca lhe sejam favoraveis, tanto interna quanto
externamente. Apesar de ser uma forma de guerra, a politica nao é violéncia pura. Alias, é
por isso mesmo: além da for¢a, guerras pressupoem estratégias e aliangas, € ¢ por isso que
nesse ambito nem sempre quem vence é o mais forte. O principe novo precisa, além de se
impor pela forga, saber coexistir com aqueles aos quais venceu e impor progressivamente
sua autoridade para fazé-la durat, ele precisa a0 mesmo tempo se impor e compor.” Mais do
que uma regra para a agao politica, isso indica que, na extensdo da Historia, todos os fatos
tém seu apoio uns nos outros, nao por relacdes de causa e efeito, mas por articulagdes que
os tornam causas e efeitos a0 mesmo tempo. Ao sublinhar essas articula¢ées, Maquiavel nos

+ LEFORT, Le travail de ['oenvre Machiavel, p. 350.
5 Cf. LEFORT, Le travail de l'venvre Machiavel, p. 354.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 61 : : :



coloca diante de varios fatores a0 mesmo tempo (guerras, conquistas, asticias de todo tipo
etc.) para nos fazer pensar em func¢io dessas articulagGes, ou seja, de suas relagoes, das “agoes
e reacoes que eles exercem uns sobre os outros”®. Melhor dizendo, “nés s6 podemos
considerar o comportamento dos suditos em relagao ao do principe e vice-versa, e é o fato
de suas relagdes que constitui o objeto de conhecimento™”.

Desse modo, Lefort entende que Maquiavel nao fala de uma ordem politica
transcendente que organizaria a experiéncia do principe, mas de uma experiéncia que se
organiza a si mesma, na qual o principe é a0 mesmo tempo um ator e tem suas agoes
determinadas pela situagao. Nesse sentido, a centralidade conferida ao conflito na obra
maquiaveliana designa a0 mesmo tempo a permanéncia e a mudanga: o préprio fato do
conflito, que nunca cessa de existir, visto que ha sempre dois desejos em disputa num Estado
(o dos grandes, de poder; o do povo, de nao ser oprimido), é o indice de que o principe é
um sujeito que precisa agir considerando as correlagoes de forca de maneira geral e abstrata
a0 mesmo tempo que precisa saber lidar com situagdes empiricas em condi¢oes contingentes.
Ora, se o que ¢ importante conhecer sao as relagdes do principe e dos suditos e se a tarefa
do principe é a0 mesmo tempo regida por uma capacidade de racionalizar as correlagoes de
forca e de agir no imediato, resta que a distingao entre a esséncia e a existéncia se vé superada
e o que conta no conhecimento histoérico e politico é aquilo que aparece, ou seja, as agoes
humanas e os acontecimentos aos quais elas se articulam. E assim que Lefort entende que
Maquiavel, nos Discorsi, encontra a inteligibilidade da politica nio numa analise das formas
“sadias” de governo em oposi¢ao as “corrompidas”, mas na compreensio do jogo das forgas
socials que se organizam no interior de um regime. Assim, mais importante que entender a
tirania como o produto de um regime corrompido, é descobrir que nela se desempenha uma
dinamica da opressdao onde a opressao cometida pela nobreza ¢ substituida pela do principe,
que tem uma tendéncia natural a uma dominagao sem freio. E assim que, para Maquiavel, a
histéria da republica romana nao pode ser dividida entre, de um lado, os sucessos advindos
de sua boa fortuna e de suas virtudes militares e, de outro, a ruina causada pelos tumultos e
rumores incessantes que provocavam desunido na cidade. As institui¢oes que fizeram o
sucesso de Roma sdo fruto do conflito de classes que dividia a republica. Assim, tanto as
boas leis, como as boas institui¢des, enfim, tanto a grandeza quanto a decadéncia de Roma
sao fruto dos conflitos inerentes a sociedade romana.

Mas por que Roma? Lefort explica que, com os Discorsi, Maquiavel nao pretende
apenas falar de Roma ou simplesmente facilitar o entendimento dos livros de Tito Livio, mas
otientar o leitor em direciao a Historia e a politica enquanto tais.® Maquiavel, em primeiro
lugar, fala de Roma para questionar a representacio corrente que se tem dela porque isso
tem um alcance ideoldgico: ideologia, “porque o uso que se faz de Roma na época de
Leonardo Bruni e que se refez sob Savonarola e Soderini, nos tltimos tempos da Republica,
tinha por funcio legitimar a domina¢ao de uma oligarquia burguesa’. Exaltava-se, de acordo
com essa representacao corrente, a sabedoria do patriciado romano, uma ordem publica na
qual o bem comum advinha da auséncia de conflitos entre os cidadaos, da obediéncia as leis,

¢ LEFORT, Le travail de oenvre Machiavel, p. 355.

" LEFORT, Le travail de loenvre Machiavel, p. 355, grifo do autor.
8 Cf. LEFORT, As formas da bistéria, p. 161.

9 LEFORT, As formas da histiria, pp. 163-164.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 62 : : :



da prudéncia, do ideal ciceroniano do justo meio' (cf. LEFORT, 1990, p. 164). Ocotre que,
para Lefort, ¢ imprescindivel adotarmos a perspectiva dos leitores de Maquiavel a época (os
trequentadores dos Or# Oricellari) para bem compreendermos o impacto de seu discurso. S6
assim compreendemos o ferimento que o discurso maquiaveliano abre numa representagao
coletiva de Roma e o significado dele. Para Lefort, ndo ha empreitada histérica e politica mais
audaciosa do que atacar as representacoes que uma sociedade se faz de seu passado, do que
atacar as identificagdes que uma sociedade tem com as figuras de sua propria tradigao.
Maquiavel esta assim agindo numa dimensao simbolica, pois nao importam exatamente a
histéria de Roma e de Tito Livio, mas a maneira como o autor os torna objetos de
pensamento fazendo com que eles sejam simbolos da armac¢ao de um mundo. Falar de Roma
¢, portanto, falar de uma sociedade historica que subverte os ensinamentos da Tradigdo e é
também propor a leitura de uma Roma romana: em vez da boa e apaziguada sociedade,
aquela que tira sua virtude dos conflitos e tumultos. Assim, a »ir#z da repiblica romana vem
da desunido entre o Senado e a Plebe, de modo que isso nao é falta de inteligibilidade, mas é
justamente uma inteligibilidade propria a Roma: ¢ da desordem que nasce uma ordem. Os
conflitos de classes ndo sdo ruins para Roma, é exatamente desse choque que vem a poténcia
da Republica, sua capacidade criativa. Essa ¢ uma tese escandalosa para uma Florenca
acostumada a uma imagem de Roma como o modelo da unido e da concérdia, mas assim
Maquiavel desloca a causa do sucesso romano para a realidade, pois, em vez de considerar
as boas institui¢cdes e as boas leis como as razdes da grandeza de Roma, ele considera que os
tumultos e dissensos que motivaram a criagdo de boas institui¢oes e boas leis sio os
responsaveis pela grandeza da cidade. Desse modo, a razdo do sucesso romano passa a ser
humana, histérica e contingente em vez de ser obra de sabios e legisladores situados acima
do bem e do mal e da concretude das situa¢Ses. Assim, a desunidao nao ¢ s6 responsavel pela
grandeza de Roma, mas também e sobretudo por sua liberdade: nao se trata aqui da liberdade
oposta a servidao, mas de uma liberdade politica que diz respeito a toda a vida da cidade.
Roma, devido a seus conflitos, elabora leis e instituicdes que a impedem de viver sob o jugo
de uma facgdao ou de um tirano. As instituicdes da republica romana nio fazem apenas o
papel de terceiro, moderador, da luta de classes: elas, em especial o Tribunato da Plebe, sao
o veiculo por onde se exprime o poder que a lei tem de impedir que o poder politico seja
usurpado por uma pessoa ou uma oligarquia. Assim, o Tribunato da Plebe ¢ o 6rgao da
negatividade e Maquiavel pode nos mostrar que o que estd no fundamento da lei e da
liberdade é o desejo do povo.

Operagao instituinte do desejo

Para Lefort, dissipar a ilusio da unido e mostrar a fecundidade do conflito entre as
classes na republica de Roma s6 faz sentido quando se compreende o movimento de
instauragao da lei que ¢é exigido pela desunidao social. A lei nasce, certamente, do desejo de
liberdade que o povo manifesta a0 nao querer ser oprimido, mas nao se reduz a isso, pois
esse desejo ¢ negatividade pura, é recusa pura a opressio dos grandes. Na verdade, forma-
se, na cidade, um desejo que se divide entre o desejo de oprimir (desejo dos grandes) e o
desejo de nao ser oprimido (desejo do povo). Essa divisao fica apagada quando reduzimos o

0 LEFORT, As formas da bistéria, p. 164.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 63 : : :



desejo politico ao apetite de poder, pois nesse caso se perde o fator conflitual que engendra
a divisao. Os grandes e o povo formam duas classes antagonistas, que possuem posi¢io
assimétrica na sociedade. O desejo dos grandes procura a0 mesmo tempo abocanhar mais
poder e riqueza e conservar sua posicio. E um desejo que tem objeto, um objeto que é o
outro, pois é as custas deste que ele pode se satisfazer. J4 o povo, sendo pura recusa da
dominacgio dos grandes, tem seu desejo totalmente sem objeto, é negatividade pura. Assim,
o desejo dos grandes é o de fer, enquanto o desejo do povo é o de ser ''. Conforme Lefort,
esse desejo cindido entre ter e ser jamais pode possuir inteiramente seu objeto, pois quanto
mais o desejo de ter dos grandes se expande, mais ele desperta o desejo contrario, de ser, do
povo. Assim, fica impossivel que algum dos dois desejos tome posse de seu objeto, até
porque, caso isso ocorresse — o grande deixar de querer ter e o povo deixar de querer ser —
ambos se descaracterizariam na relacdo: o grande, para ter, vai sempre precisar exercer
opressao sobre alguém, e o povo, se quiser deixar de ser, terd de passar para o lado dos que
tém e assim vai exercer opressao.

Entretanto, apesar de termos identificado esses dois desejos (ou esse desejo dividido)
que animam a vida da cidade, isso ainda nao basta para explicar por que eles sio fundamentais
a Republica. Para isso ¢ preciso entendermos o carater zustituinte do desejo. A violéncia entre
os grandes e o povo precisa ganhar significado politico e isso acontece numa republica
quando os conflitos ganham uma instancia publica para lhes dar vazao. Para Lefort, em
Maquiavel a institui¢ao da acusa¢do publica em Roma ¢ crucial para entendermos a relagao
que a lei, a liberdade e o poder tém com o desejo. Mais do que poder eliminar do seio da
sociedade a injustica e apaziguar os espiritos, a possibilidade de qualquer cidadao ter o direito
de acusar qualquer outro diante de uma assembleia popular, um magistrado ou um conselho
¢ a chance de substituir, entre os cidadaos, a violéncia privada por uma violéncia publica. Os
conflitos assim nao se extinguem, muito pelo contrario: eles se conservam, mas de maneira
institucionalizada. A violéncia se conserva na passagem do privado ao publico e o Estado
tira assim sua forca dos humores antagonicos entre as classes. Além disso, dado que, se o
principal motivo a levar alguém a acionar a Justiga contra outro cidadao é o de ndo querer
ser oprimido por ele — é claro que existem outros motivos menos “nobres”, mas
consideremos este o principal —, entdo o desejo do povo é o desejo onde se fundamenta o
espago publico. O desejo do povo ¢ instituinte, pois é ele que demanda a institucionalizagao
dos conflitos e abre o espaco publico como um espago andénimo, que nao pertence a
ninguém, mas a todos. Nas palavras de Lefort:

Certamente, essa instancia [a da acusagao publica] — quaisquer que sejam as
circunstancias de sua intervencao, e a conduta de fato daqueles que se
encarregam do exercicio da violéncia publica —, é fundada no desejo de nao
ser oprimido, que pertence propriamente ao povo. S6 esse desejo — que leva
em conta o poder dos particulares, o dos grandes cuja existéncia se define por
uma apropriacao — €, com efeito, de natureza a abrir na sociedade um espago
publico —ndo o das pragas e porticos, simples lugares de encontro de pessoas

W Cf. LEFORT, As formas da historia, p. 145.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 64 : : :



onde a palavra circula entre um e outro —, mas o espagco anoénimo da

instituicao.'?

E desse espaco institucional an6nimo, portanto, que vem a possibilidade da
elaboracao de boas leis, leis que preservem as condi¢des para que todos os cidadios possam
dar essa vazao publica a violéncia privada. Agora se esclarece o porqué de a desunido ser o
fator da liberdade romana: ela consegue instituir no espago publico o desejo de ndo ser
oprimido e assim evitar que o poder seja tomado por um homem ou uma fac¢ao. Conforme
Serge Audier, em Lefort esta, na esteira de Merleau-Ponty, a presenca do tema do conflito
como condi¢ao da agao comum: dizer que o desejo do povo ¢ o portador da liberdade nao é
uma mera “op¢ao popular”, mas colocar o conflito na origem do poder. Também nao se
trata de pretender que algum dia o povo exerca o poder diretamente, ja que Maquiavel, ao
fundamentar a liberdade sobre o desejo do povo, nao deixa de sublinhar que o povo também
sente 6dio e inveja e com isso mostra que o desejo do povo também ¢é dividido. Dessa
maneira, em vez de ressaltar a bondade do povo, o florentino “insiste na fecundidade do
conflito”?. Para o comentador, Lefort se apoia na fenomenologia metleau-pontiana para
interpretar a obra de Maquiavel e apreender a esséncia do politico. Compreendamos,
entretanto, que essa ‘“‘apreensao’” fenomenoldgica se da para que essa esséncia seja
reposicionada na existéncia'¥; ou seja, o essencial politico que Lefort procura na obra
maquiaveliana s6 faz sentido quando encarnado na facticidade e enquanto abertura a uma
experiéncia comum de mundo. Daf vem a ideia do conflito como um fator comunicador entre
as pessoas, que abre a via para uma situagao comum entre elas. As forcas em disputa numa
sociedade instauram acima de tudo uma historia comum que excede as correlagoes de forgas
em questao. Nesse sentido, o fato de Maquiavel considerar a republica o regime mais propicio
a liberdade devido as instituicoes que surgem dos conflitos internos ganha um sentido
amplificado se considerarmos a maneira como Merleau-Ponty compreende o conceito de
instituicio:

[...] instituicdo significa estabelecimento em uma experiéncia (ou em um
aparelho constituido) de dimensoes (no sentido geral, cartesiano: sistema de
referéncia) em relagao as quais outras experiéncias farao sentido e terdo uma
sequéncia, uma historia.

O sentido é depositado [...]. Mas nao como objeto no armario, como simples
resto ou sobrevivéncia, como residuo: ele estd como que a continuar, a
completar sem que sua sequéncia seja determinada.”

Para Merleau-Ponty, mais do que certos elementos que compdem o vocabulario
politico, como Estado, leis, normas, procedimentos, aparelhos burocraticos e tudo o mais
que possa ser fixado contratualmente, a institui¢ao tem um sentido pregnante. Instituicao é
todo acontecimento-matriz que possibilita uma série de acontecimentos, que abre um campo,
um futuro e possibilita uma histéria em comum, a0 mesmo tempo que tem peculiaridades e

12 LEFORT, Le travail de l'oenvre Machiavel, pp. 484-485.

15 AUDIER, Machiavel: conflit et liberté, p. 221.

14 Cf. MERLEAU-PONTY, Fenomenologia da Percepeao, p. 1.
15> MERLEAU-PONTY, L'institution. La passivité, p. 50.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 65 : : :



estabelece diferencas entre os acontecimentos, filosofias, teorias... A instituicio é um
nascimento, porque é uma abertura ao futuro. Os homens que criam institui¢bes fazem
nascer algo cujo sentido veio de uma demanda anterior a elas e que continuara fazendo
sentido mesmo sem eles. E provavelmente essa nocao de nstituigio que Lefort tem em mente
quando classifica a prépria obra maquiaveliana como instituicao no inicio de O Trabalho da
Obra e ao analisar as “interpretacdes exemplares” dela, j4 que Maquiavel tem o mérito de,
além de mostrar a fecundidade das institui¢des da republica romana, colocar sua propria obra
como instituicao na matriz republicana de pensamento. Para Dick Howard, n’O Trabalho da
Obra Lefort desenvolve o conceito de obra que trabalba, o que quer dizer que a obra
maquiaveliana é instituida e instituinte a0 mesmo tempo'®: os escritos de Maquiavel se
oferecem a uma troca aberta na qual a leitura da obra, mais do que sanar nossas duvidas, nos
suscita interrogagoes novas sobre a politica, sempre abrindo vias interpretativas novas e se
articulando aos conhecimentos dos leitores. Como diz Lefort:

Convencidos de que a obra s6 se doa sob a condi¢ao de nés lhe darmos
n0ssos pensamentos, nos nos convencemos igualmente de que ela nunca teve
outra existéncia sendo numa troca aberta, ou seja, de tal natureza que a
resposta nao anulasse a questio, mas exigisse dela novas questdes — pela
institui¢do, portanto, de um discurso coletivo, no seio do qual as inten¢oes
de cada um se articulem a0 mesmo tempo que comandem o advento dele; e
assim, a0 interrogar essa troca, essa §/iuigdo, NO MOMEeNto Mesmo em que

nosso trabalho nos dela faz patticipar, é ja a obra que nds interrogamos.'”

Desse modo, a instituicao da obra maquiaveliana nao sé possibilita a Lefort, como
demonstra Audier, uma critica da burocracia soviética a partir dos anos 1960, como lhe
permite fazer uma nova problematizagio do fenomeno do totalitarismo e uma
conceitualizacao da democracia como fruto da matriz politica republicana. Como veremos,
o conceito de conflito tem importancia capital para esclarecer a diferenca entre democracia
e totalitarismo e o antagonismo na vida social jamais deixara de ser, para Lefort, o principal
elemento da liberdade, uma vez que em Maquiavel ele ganha definitivamente significado
politico.'®

num

b

E assim que Lefort discorre, em 1992, sobre as “sedes do republicanismo”
texto de mesmo nome. No escrito em questdao, nosso autor fala sobre as razdes pelas quais
“através de todas as suas metamotfoses, a Republica se tornou democritica”"”. O itineritio
que Lefort estabelece para fazer essa afirmacdo vai desde o republicanismo florentino até a
democracia representativa tal como instituida pela Revolu¢ao Americana e tem como fio
condutor a divisao social tornada politica pela resisténcia a opressio de uma parcela da
sociedade. Assim foi que o republicanismo surgiu na Franca e na América no século XVIII
e na Inglaterra no século XVII. Essas revolu¢oes republicanas, cada uma com suas
singularidades e ideario proprios, constituem sedes do republicanismo, uma vez que siao

focos de circulacdo de ideias que se irradiam por todo o globo. Essas sedes, por sua vez, tém

16 Cf. HOWARD, “Claude Lefort: a political biography”, p. 18.
T LEFORT, Le travail de l'oenvre Machiavel, p. 20, grifo do autor.
18 Cf. AUDIER, Machiavel: conflit et liberté, pp. 210-211.

19 LEFORT, Ecrire a léprenve du politigue, p. 208.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 66 : : :



uma sede maior, que é o republicanismo florentino, que por sua vez tira sua inspira¢ao da
Roma antiga. E importante, contudo, frisar que a contribui¢io de Maquiavel a0 pensamento
republicano nessas sedes nao é no sentido do humanismo civico, mas em sua nova concepgao
da Republica, como aquela sociedade radicalmente dividida e que tira sua for¢a da divisio.”
Assim, Lefort combina a histéria do republicanismo com a ideia do republicanismo como
institui¢do, ou seja, algo que nao se resume a “‘uma certa organizagao politica que implica a
patticipacio dos cidaddos [...] nos assuntos publicos”', mas uma expressio historica de
sociedades que souberam se tornar sociedades politicas. Como diz o autor, “através de todas
as suas metamorfoses, a Republica se tornou democratica; ela ndo tem outra defini¢dao
possivel e a propria democracia é republicana ou entio ela deixa de designar uma sociedade
politica”™*.

O que significa dizer que a republica se tornou democratica para continuar existindo
enquanto sociedade politica? Em primeiro lugar, é preciso circunscrever o que se entende
por sociedade politica: em texto de 1983, “A questao da democracia”, Lefort critica a
Sociologia e a Ciéncia Politica justamente por nao serem capazes dessa circunscricao. Numa
nova fenomenologia do politico, nosso autor se livra dos pré-juizos cientificos e econémicos
para descrever o que ele chama de a forma da sociedade: enquanto os filésofos estariam
presos a preconceitos economicistas vindos do marxismo e com isso se impossibilitando de
criticar a democracia e o totalitatismo naquilo que eles tém de proptriamente politico™,
sociblogos e politélogos estariam examinando a politica como um objeto de estudo em si
mesmo considerado como fato particular. Assim, qualquer sistema de governo pode ser
analisado sem levar em conta o tipo de economia, ideologia, justica e principalmente o tipo
de sociedade do qual ele é a expressao.” Ora, para Lefort, a politica ¢ uma forma de aparecer
do politico. O politico ¢ o fendmeno pelo qual a sociedade toma forma, ¢ a esséncia da cidade
e “se revela assim nao no que chamamos de atividade politica, mas nesse duplo movimento

725 No movimento de

de apari¢ao e de ocultagio do modo de instituicio da sociedade
apari¢do, vem a tona o processo pelo qual a sociedade se ordena em meio a suas divisoes,
processo que tem um carater generalista; no movimento de oculta¢ao, ha um lugar da politica
que se designa como particular, a saber, a disputa pelo poder entre os partidos e o exercicio
do poder pelos eleitos. Para esclarecer esse duplo movimento politico, é necessario
abordarmos dois pontos: por um lado, a “mutacio historica irreversivel” que desembocou
na democracia e, por outro, o sentido histérico da democracia, que s6 pode ser

compreendido em sua compara¢ao com o totalitarismo.

A revolugao democratica: mutagio historica irreversivel

Tanto no método de compara¢ao com o contrario quanto na detec¢ao desse advento
histérico fundamental que é a democracia, a inspiracao de Lefort é Da democracia na América,

20 Cf. LEFORT, Ecrire a l'épremve du politique, pp. 195-196.

2V LEFORT, Ecrire a l'éprenve du politique, p. 191

2 LEFORT, Ecrire a l'éprenve du politique, p. 208.

23 Voltaremos a esse ponto mais adiante.

24 Lefort critica sobretudo Raymond Aron, que, ao analisar a democracia e o totalitarismo, praticamente define
como diferenca principal entre os dois regimes o numero de partidos politicos e o sistema de elei¢oes (cf.
ARON, Démaocratie et totalitarisme).

% LEFORT, Essais sur le politigue, p. 21.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 67 : : :



de Tocqueville. Nessa obra, para Lefort, esta a grande percepgdo de que a revolucio
democratica ¢ irvesistivel, porque é exigéncia de um tempo tornado irreversivel. A Revolucio
Americana ¢ expressao de um tempo em que os homens passam a se ver como individuos
possuidores de direitos, em que a sociedade passa a querer ser dona de seu destino
coletivamente, em que a afirmac¢ao do individuo emerge aliada a nog¢ao de soberania popular.
A humanidade, uma vez atingido esses principios, ndo pode mais passar sem eles, nao porque
a democracia seja um “progresso” — Tocqueville também discorre muito sobre os
“maleficios” da democracia —, mas porque essas sao novas exigéncias do espirito, que se
exprimem em uma determinada época e numa determinada sociedade. Assim, esses novos
“principios”, ou seja, essa nova verdade, se imprime no social e se torna quase natural — hoje
em dia ninguém ousa dizer que a escravidao ¢ aceitavel, por exemplo —, mas isso ndo quer
dizer que os modernos sejam superiores aos antigos, mas apenas que ambos pertencem a
mundos diferentes, que o que é “natural” para nés hoje, como a igualdade de todos perante
a lei, era simplesmente impensavel na humanidade antiga. De acordo com Lefort, para
Tocqueville é necessario compreender o mundo novo americano pelos principios que o
norteiam, mas esse mundo sé é compreensivel quando comparado com o mundo do qual
ele se destaca: e é assim que Tocqueville analisa a democracia emergente em Oposi¢ao a
aristocracia. Nessa investigacao, o autor decifra o sentido de uma grande mutagio histérica cuja
marca, apesar de ser o advento do Estado social com igualdade de condi¢des entre os
individuos, tem o seu sentido explorado em todas as diregoes: Tocqueville se interessa pelas
mudangas nas relagdes sociais e politicas, nos individuos, no conhecimento, nas institui¢oes,
na linguagem, na literatura, na historia... para Lefort, Tocqueville assim penetra na carne do
social. Para além de ser um teérico pioneiro do liberalismo politico moderno, Tocqueville,
aos olhos de Lefort, tem a intui¢do de uma sociedade que se vé frente a frente com uma
contradi¢ao geral que abala os antigos fundamentos da ordem social: o poder, a0 mesmo
tempo que se livra de uma dominagao individual arbitraria, torna-se poder de ninguém, ou
seja, poder do povo, mas corre o risco de se tornar a tirania da maioria. Lefort ndo considera
a analise tocquevilleana incontestavel, pois, em sua tentativa de mostrar a contrapartida da
sociedade democratica, Tocqueville perde o sentido da indeterminagio que foi possibilitado
pela democracia, perde o sentido da heterogeneidade da vida social que emerge nas lutas por
direitos e contra tentativas de arbitrariedade do Estado sobre os individuos. Assim, Lefort
afirma que a sociedade democratica é “a sociedade histdrica por exceléncia”®, porque ela

9927

“acolhe e preserva a indetermina¢ao”’, indeterminagao essa que s6 pode ser compreendida

no contraste com o totalitarismo, que ¢ sociedade sem historia.

Democracia versus totalitarismo

Esse contraste, por sua vez, ¢ melhor compreendido quando vemos a mutagao
histérica que a revolugao democratica representa em relagao ao Antigo Regime: a monarquia
incorporava o poder na pessoa do principe, porém isso nao significa que o regime era
despotico, mas que o principe era um mediador entre Deus e os homens, ou seja, era um
fiador da lei, cujo fundamento era transcendente, perante os suditos. Assim, ele estava ao

20 LEFORT, Essais sur le politigue , p. 29.
27 LEFORT, Essais sur le politique , p. 29.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 68 : : :



mesmo tempo submetido e acima das leis e concentrava em seu corpo os principios da
geracdo e da ordem do reino. A fonte de seu poder era extramundana e o exercicio dele se
fazia por intermédio de seu corpo. Esse poder incorporado no principe dava um corpo a
sociedade. O que as revolugoes do século XVIII fazem é matar esse corpo e tornar o lugar
do poder um Jugar vazgio. Os governantes, em regime democratico, ndo podem mais
incorporar o poder, porque este esta submetido a uma revisao periddica, feita por uma
competi¢ao cujas regras sao permanentes e estabelecidas previamente mediante o consenso
de todos. Ou seja, o conflito social ¢ institucionalizado de uma maneira tal que nenhum
individuo ou grupo seja consubstancial ao poder. O lugar do poder se encontra assim
infiguravel, sdo visfveis apenas os homens que exercem a autoridade politica, mas nenhum
deles detém ou incorpora o poder.

O poder, entretanto, emana do povo, mas nao se localiza dentro dele: ele agora
configura uma instancia sizbdlica que marca uma clivagem entre o dentro e o fora da
sociedade, maneira pela qual esta se identifica e se diferencia de si mesma. O poder figura
como um Zerceiro na relacao que a sociedade tem consigo mesma. Conforme Nicolas Poirier,
no registro do poder como simbolico Lefort busca colocar o poder no plano da
representacao: quando a sociedade democratica da forma a seus conflitos pelos mecanismos
institucionais, ela precisa, para nao se desintegrar, de algo que mantenha sua unidade. Assim,
¢ o poder vazio, cumprindo a fun¢do simbolica de terceiro, que permite que o social
mantenha sua identidade apesar de suas diferencas. Nas palavras do comentador, “se é
possivel falar de uma cidade una, onde os cidadaos podem se sentir unidos, ¢ unicamente a
esse titulo simbdlico”?, Para Lefort, a sociedade democratica nio tem nenhuma totalidade
organica, ¢ sociedade sem corpo, mas nao por isso deixa de ter unidade: é uma unidade que
¢ “puramente social, de tal sorte que o povo, a nagao, o Estado, se erigem como entidades

universais as quais todo individuo, todo grupo, se encontra igualmente relacionado”

, mas
sem que tenham realidade substancial: essas sdo representagcdes que dependem de um
discurso politico e de um debate sociolégico, histérico e ideolégico continuo. O sufragio
universal faz sentido nesse contexto, quando entendido como a expressio de uma forma
histérica de sociedade: talvez sendo o maior simbolo do paradoxo democritico, ele marca ao
mesmo tempo a divisdo e a unido da sociedade, pois é no exato momento em que 0 povo se
afirma em sua soberania exercendo seu poder de decisio que cada cidadao ¢ totalmente
desatado de seus lacos sociais e convertido em nimero.

Entretanto, a nova modalidade do poder como poder social pode desembocar em outra
variante, que ¢ o totalitarismo. No emblematico artigo “A légica totalitaria”, de 1980, Lefort
extral as consequéncias desse fenémeno, que, em seu entendimento, nao é adequadamente
explorado em seu aspecto politico pelos intelectuais de seu tempo. Como mencionamos
anteriormente, os filésofos marxistas ficam presos a uma visao economicista dos fatos
quando pensam que a supressao da propriedade privada num pais pode por si s6 acabar com
a opressao e a exploracao dos pobres pelos ricos. Os problemas politicos do totalitarismo
ficam recalcados e tudo o que é feito pela “ditadura do proletariado” acaba sendo justificavel
em nome de um futuro radiante em que a exploragao do homem pelo homem tera fim. Em
primeiro lugar, é preciso deixar claro que a critica que Lefort faz do totalitarismo ¢ diferente

28 POIRIER, Introduction a Claude Lefort, p. 65.
2 LEFORT, Essais sur le politique , p. 33.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 69 : : :



da critica liberal que iguala comunismo, fascismo e nazismo. O totalitarismo que Lefort
critica, apesar de ser encarnado na variante stalinista, deve ser compreendido do ponto de
vista da mutagao simbolica do poder, que radicaliza o carater socia/ deste. O Estado totalitario,
mais do que um regime de partido inico sem propriedade privada, é o fendmeno em que a
separac¢ao dos poderes se apaga e a sociedade e o Estado se fundem. O elemento que deveria
representar a sociedade ¢ o Partido, mas a relagido que este estabelece com aquela nio ¢é
simbélica: ele funciona como se fosse um procurador com plenos poderes do povo junto ao
Estado e, como Estado e sociedade nio se dividem, o Partido também se confunde com eles.
A sociedade totalitaria, sendo sociedade sem classes e sendo “detentora” do poder social,
forma o povo-Uno, povo que tem, portanto, uma vontade Gnica, que é a0 mesmo tempo
vontade do povo, do Estado e do Partido. A oposi¢ao maquiaveliana entre os desejos se
encontra, assim, totalmente anulada. A grande consequéncia disso tudo é que o lugar do
poder, que deveria ser vazio para que nenhum individuo ou grupo o usurpasse, acaba sendo
totalmente preenchido pelo Partido — e consequentemente por seu(s) lider(es) —, ja que ele é
a suposta consciéncia do povo. E, para viabilizar o exercicio do poder, as institui¢oes e
praticas do regime se sofisticam cada vez mais para entrar no detalhe da vida social para
padronizar e uniformizar normas e comportamentos a fim de “preservar” a vontade unica

do povo e garantir a sobrevivéncia do regime.”

Conclusio: atualidade de Lefort

E claro que, no século XXI, a necessidade de discutirmos o papel do conflito como
condigao da liberdade na cidade nao passa mais pelo perigo de recairmos no totalitarismo de
tipo soviético. Além disso, poderiamos pensar que Lefort da um valor excessivo as diferencas
e se mantém indiferente a injusticas vindas, por exemplo, da desigualdade econémica, e, no
limite, dando tanta margem a “indetermina¢dao” a ponto de isso resultar numa sociedade
ingovernavel. Podemos responder a isso retomando o comentario de Audier, para quem em
Lefort a valoriza¢ao do conflito traz consigo uma ideia comunicacional do poder, na qual a
lei pode a0 mesmo tempo responder as demandas dos grupos dominados e preservar os
principios universalistas que sao constitutivos da legitimidade democratica. Isso acontece
porque a leitura lefortiana de Maquiavel vé nos conflitos uma produtividade na qual o desejo
dos oprimidos evita a corrup¢io da cidade e mantém sua unidade. Nas palavras do
comentador:

[...] Lefort examina como a lei pode se abrir as exigéncias dos grupos
dominados, a fim de alcangar os objetivos universalistas constitutivos da
legitimidade democratica. Do mesmo modo, longe de conduzir a um elogio
estetizante do “multiplo”, do “heterogéneo” e do “diferente”, a leitura
lefortiana de Maquiavel diz respeito a possibilidade para uma sociedade de

30 A esse respeito ¢ interessante o comentario de Matilena Chaui sobte o “novo totalitarismo”, que, para ela, é
o império do neoliberalismo que torna as leis do Mercado leis universais as quais todos os cidadaos, Estados e
organizacoes do mundo estdo submetidos. O Mercado preenche o lugar do poder no novo totalitarismo.
Disponivel em: <https:/ /aterracredonda.com.bt/neoliberalismo-a-nova-forma-do-totalitarismo/?
doing_wp_cron=1631811019.5785529613494873046875>.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 70 : : :



tornar produtivos os conflitos de sorte que eles sejam niao uma causa de
corrup¢ao e de anarquia, mas um fator de unificagdo que permite “o
reconhecimento do desejo do oprimido” — motivo pelo qual ha “bons
conflitos”, mas também conflitos sem perspectivas historicas, degenerando-

se em uma luta estéril que leva em conta apenas interesses egoistas.”!

De nossa parte, ndo nos parece ser outra a perspectiva de Lefort quando, no texto
“Direitos do homem e politica”, de 1980, o autor se preocupa com a significagao politica da
luta por direitos humanos que, diferentemente da critica marxista, nido siao direitos
“burgueses” e, diferentemente do pensamento liberal, nao sao direitos apenas do individuo,
mas sao a maneira pela qual os humanos estabelecem relagées entre si — o direito a livre
opiniao ¢ um direito a comunicagao com o outro, por exemplo — e sdo politicos na medida
em que a luta por eles é uma contestacao a algum tipo de lei ou ordem vigente, a0 mesmo
tempo que visa inscrever na sociedade uma marca de sua identidade comum. A luta por
direitos, se for separada do politico, vai se privar do simbdlico, confundir todas as demandas
com coisas reais e se tornar mero conflito de interesses privados. Eo que acontece quando,
por exemplo, se aponta um ou alguns fatos histéricos como causa da opressio numa

732 e trata-se os “de baixo” como

sociedade: perde-se todo o “mistério da obediéncia ao poder
meros objetos dos “de cima”, tornando as relagies estabelecidas pelo poder inconcebiveis.
Mas a pior consequéncia de as lutas por direitos se privarem do politico é que elas guardam
consigo uma vocagao totalitaria. Se um ou mais grupos acreditam que podem fazer suas lutas
considerando apenas seus proprios interesses em detrimento de outras demandas da
sociedade e em detrimento de todas as instituicdes dela (que nesse registro sio consideradas
meras consequéncias de algum “pecado original” opressor), significa que eles sdo incapazes
de agir na indeterminacao, que sua pluralidade é estéril e que o que eles querem, na verdade,

¢ uma sociedade que possua uma s6 maneira de ser. Nas palavras de Lefort:

Quem sonha com uma aboli¢ao de poder conserva a mao a referéncia do Um
e a referencia do Mesmo: imagina uma sociedade que estaria
espontaneamente de acordo consigo mesma, uma multiplicidade de
empreendimentos que setlam  transparentes uns aos  Outros, se
desenvolveriam num tempo e num espaco homogéneos; uma maneira de
produzir, de morar, de comunicar, de se associar, de pensar, de sentir, de
ensinar que traduziria como que uma s6 maneira de ser. Ora, o que ¢ esse
ponto de vista sobre tudo e sobre todo, esse amoroso abrago da boa
sociedade senao um equivalente do fantasma de onipoténcia que o exercicio
de fato do poder tende a produzir? Que é o reino imaginario da autonomia
sendao um reino governado por um pensamento despoético? Eis sobre o que
setia conveniente meditar.”

Meditemos, pois. O que ha de mais atual na politica de nosso tempo do que pensar
o ambiente onde sao possiveis “a pluralidade, a fragmentacdao, a heterogeneidade dos

31 AUDIER, Machiavel: conflit et liberté, pp. 297-298.
2 LEFORT, A invencdo democritica, p. 84.
3 LEFORT, A invengio democritica, p. 84.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 71 : : :



processos de socializagao e igualmente o caminhar transversal das praticas e representagoes,
o reconhecimento mutuo dos direitos”*, em suma, a democracia? A tentacio totalitaria ataca
a democracia em duas frentes: por um lado, busca eliminar dela qualquer sinal de divisio,
tentando reduzi-la a figura do povo-Uno; por outro, ataca todas as suas entidades
universalizantes (Estado, Sociedade, Povo, Nac¢io...), na tentativa de eliminar o poder e assim
exercer uma outra modalidade de despotismo. Ora, agora ja sabemos, o Estado, a Sociedade,
o Povo, a Nagio, sdo indefiniveis, ndo tém realidade substancial. E, dentro deles, o individuo
se afirma sem se dissolver na coletividade. E desse antagonismo que vive a democracia,
dependendo eternamente “da expressao de direitos rebeldes a razao de Estado e ao interesse

2535

sacralizado da Sociedade, do Povo e da Na¢ao””. Que ninguém jamais venga esse conflito.

Referéncias bibliograficas

ARON, R. Démocratie et totalitarisme. Paris: Gallimard, 1965.
AUDIER, S. Machiavel: conflit et liberté. Paris: Vrin, 2005.

CHAUI, M. “Neoliberalismo: a nova forma do totalitarismo”. In: A Terra é Redonda.
Disponivel em: <https:/ /aterracredonda.com.br/neoliberalismo-a-nova-forma-do-
totalitarismo/?doing_wp_cron=1631811019.5785529613494873046875>. Acesso em: 19
set. 2021.

FLYNN, B. The philosophy of Claude Lefort: interpreting the political. Evanston: Northwestern
University Press, 2005.

HOWARD, D. “Claude Lefort: a political biography”. In: PLOT, M. (otg.) Claude 1efor,
Thinker of the Political. Basingstoke: Palgrave Macmillan, 2013.

LEFORT, C. A invencao democritica: os limites da dominacao totalitaria. Trad. de Isabel Loureiro e
Maria Leonor Louteiro. 3. ed. Belo Hotizonte, Auténtica, 2011.

. As formas da Historia. Trad. Luiz Roberto Salinas Fortes e Marilena de Souza Chaui.
2. ed. Sao Paulo: Brasiliense, 1990.

. Ecrire é léprenve du politigue. Paris: Calmann-Tévy, 1992,
. Essais sur le politique: XIXe — XXe sicoles. Patis: Editions du Seuil, 1986a.
. Le travail de l'oenvre Machiavel. Patis: Gallimard, 1986b.

MAQUIAVEL, N. O Principe. Trad. Maria Julia Goldwasser. 2. ed. Sao Paulo: Martins Fontes,
1996.

3 LEFORT, A invencdo democritica, p. 85.
3 LEFORT, A invengio democritica, p. 85.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 72: : :



. Comentdrios sobre a Primeira Década de Tito Livio. Traducao de Sérgio Bath. 3.ed.
Brasilia: Editora da Universidade de Brasilia, 1994.

MERLEAU-PONTY, M. L nstitution, La passivité: notes de conrs an Collége de France. 2. ed. Paris:
Belin, 2015.

. Sens et non sens. Paris: Gallimard, 1996.
POIRIER, N. Introduction a Claude L efort. Paris: La Découverte, 2020.

TOCQUEVILLE, A. A Democracia na Ameérica. Trad. Jilia da Rosa Simoes. Sio Paulo:
Edipro, 2019.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 73 : : :



O costume como fundamento do politico e das leis em Montaigne

Natanailtom de Santana Morador*

Resumo: Os costumes — coustumes — tém um papel central em Os Ewsaios de Michel de Montaigne.
Nio s6 porque deles o ensaista extrai os mais variados exemplos — lgons — utilizados em seus textos,
mas sobretudo porque Montaigne entende que as regras morais, as leis, a ordem civil e toda
convencio social estio ancoradas na sedimentacio dos habitos ao longo dos anos. O que, a principio,
parece trivial, ¢, na verdade, uma guinada em rela¢éo a tradi¢io filoséfico-politica, na medida em que
Montaigne desloca a fundamentacio do politico, da moral e das leis da prépria natureza — como
concebiam os filésofos da antiguidade — e de Deus — como concebiam os filésofos cristaos —, para o
terreno dos costumes, terreno este eminentemente humano. Este artigo detém-se num capitulo — De
la Coustume et de ne Changer Aisément une Loy Recene — dos Ensaios para demonstrar como Montaigne
opera esse deslocamento das leis e do politico do fundamento natural para os costumes — o5 zaiorums.
Palavra-chave: Michel de Montaigne — natureza — costume — politica — leis

Custom as the foundation of politics and laws in Montaigne

Abstract: The "customs" — coustume — play a central role in The Essays of Michel de Montaigne. Not
only because the essayist extracts the most varied examples from them in his texts — the /gons —, but
especially because Montaigne understands that moral rules, laws, civil order, and every social
convention are based on the sedimentation of habits over the years. What at a first sight seems trivial
is, in fact, a turning point concerning the political-philosophical tradition: Montaigne moves the
foundation of politics, morality, the laws from nature itself, and the conception of God — in the way
they were conceived by the ancient and Christian philosophers — to the terrain of customs, an
eminently human terrain. This article will dwell on the chapter "De la Coustume et de ne Changer
Aisément une Loy Receue" found in the Essgys to demonstrate how Montaigne operates this
displacement of laws and politics from the natural foundation to customs: #os maiorum.

Keywords: Michel de Montaigne — nature — custom — politic — laws

! Doutorando em Filosofia pela Universidade de Sio Paulo (USP), na linha de Ftica e Filosofia Politica. Pesquisa
desenvolvida com auxilio da Coordenagio de Aperfeicoamento de Pessoal de Nivel Superior (CAPES).

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 74 : : :



O interesse de Montaigne em relagdo aos costumes dos outros povos, assim como a
defesa que faz dos seus proprios, nao devem ser vistos como mera curiosidade ou como o
uso indiscriminado de exemplos alheios para florear os seus textos. Diferentemente disso, os
costumes funcionam, na economia dos Ensazos, como a “regra das regras”, o fundamento a
partir do qual o ensaista baliza suas agdes e julga as agdes dos homens. Assim, o tema aparece
em pequenas digressoes ao longo de toda a sua obra e, de modo mais explicito, no famoso
ensaio 23, do livto I — Do costume e de nao mudar facilmente uma lei aceita —, sobre o qual nos
voltaremos com mais atengao com a pretensio de explicitar as reflexdes politicas que
Montaigne extrai dos costumes. Mas o que, afinal, sio os costumes, para Montaigne? Para
tentar responder a tal questdo ¢ preciso entender outro termo que forma um par antinébmico
com o termo costume, durante todo o capitulo 23, a saber: natureza.

Desde a antiguidade, a natureza é o fundamento a partir do qual se pensa o universal;
mais que isso, é dela que sao deduzidas as regras gerais, as leis civis, os governos, os preceitos
formativos; vé-se mesmo nela as proprias leis divinas. Em Os Ewsaios, o termo natureza
encontra-se dentro de um campo semantico muito amplo, sendo possivel reconhecer,
segundo Sébastien Prat’, no minimo, sete sentidos distintos para a palavra natureza — embora
Prat refira-se a seis sentidos, a sua propria exposicao faz as seguintes sete distingoes:

1) O conjunto daquilo que existe (I, 12);

2) O conjunto dos seres fisicos que nao sofreram alteragdes humanas (I, 31);

3) Aquilo que ¢ geral, comum, universal (I, 23; I, 57);

4) Aquilo que marca a espontaneidade, que faz da inconstincia uma marca da
natureza (I, 2; 1, 11; I, 23; 11, 1);

5) Entendida no mesmo sentido que Deus (I, 27);

6) Entendida como um habito que se torna natureza (I, 23; 111, 13);

7) Como um guia ético: tomar a natureza como guia (I, 23; III, 12; III, 13).

A esses sentidos que aparecem no proprio texto poderiamos acrescentar, para melhor
compreender o termo, que natureza pode ser entendida também como aquilo que ¢ constante
(mesmo que seja a constancia da inconstancia, como na distingao 4), uniforme, que se
apresente sempre com uma regularidade; pois, dira Montaigne, “se o ser original dessas coisas
que tememos tivesse o crédito de instalar-se em nds por poder seu, ele se instalaria
exatamente igual em todos™. Esse ser original é, como se pode ver na sequéncia do ensaio
I, 14, “o designio da natureza”, a “ordem universal das coisas”, a “disposicio geral da
natureza”. A natureza, portanto, é, para Montaigne, “justa e verdadeira™.

Contudo, vale acentuar que essa ultima concepcao de natureza nao ¢ singularidade
de Montaigne; pelo contrario, é quase que um Zgpos, um lugar comum, entre 0s seus
contemporaneos. Basta recorrermos — circunscrevendo-nos apenas aos contemporaneos de
nosso autor —ao famoso texto do melhor amigo de Montaigne, L.a Boétie, para encontrarmos
o seguinte:

Mas, por certo se ha algo claro e notério na natureza, e ao qual nao se pode
ser cego ¢ que a natureza, ministra de deus e governante dos homens, fez-

2PRAT, Le “Jeu de la constance” et le plus “apparent vice de nostre nature”: Constance et inconstance dans les Essais de Michel
de Montaigne, p. 231.

3 MONTAIGNE, Os Ensaios, 1, 14, p. 73-74.

4 NAKAM, Les Essais de Montaigne: miroir et procés de lenr temps, p. 263.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 75 : : :



nos todos da mesma forma e, ao que parece, na mesma férma, para que nos

entreconhecéssemos todos como companheiros, ou melhot, como irmaos’.

Af, pode-se perceber uma definicio de natureza como causa da regularidade, da
igualdade e, principalmente, da liberdade; sendo justamente da natureza que La Boétie extrai
a formulagdo légica de uma sociedade livre:

[...] se em todas as coisas mostrou que ela [natureza] nao queria tanto fazer-
nos todos unidos mas todos uns — nao se deve duvidar de que sejamos todos
naturalmente livres, pois somos todos companheiros; [...] Portanto, resta a
liberdade ser natural do mesmo modo que, no meu entender, nascemos nao
somente de posse de nossa franquia mas também afeicao para defendé-la.’

Do mesmo modo, a concepgao de direito natural de um grande contemporaneo de
Montaigne, Jean Bodin — para quem “o direito natural esta inserido em cada um de nés desde
a origem da espécie, e por isto é sempre equitativo e bom”’ —, estd ancorada na ideia de
natureza, sobretudo de uma natureza humana capaz de apreender, por meio da razio, ideias
claras de justi¢a, do bem e do mal. Ainda em Bodin, é importante destacar que, como bem
lembra Nakam, “a ordem social corresponde a ordem natural”® e o seu método de historia é
justamente a tentativa de encontrar, na diversidade dos costumes dos povos, um traco geral,
universal, que define a natureza destes. No entanto, ¢ exatamente no que tange a essa
correspondéncia entre ordem social e ordem natural que Montaigne se distancia nao sé de
seus contemporaneos, mas de toda uma tradicao filoséfico-politica. Voltemos ao nosso
ponto de partida, o ensaio I, 23, para tentar responder a questao levantada anteriormente: o

que sa0 o0s costumes.

O império dos costumes

No ensaio I, 23, Montaigne inventaria os mais diversos exemplos para demonstrar o
império do costume. Dos exemplos arrolados, o ensafsta extrai varias conclusoes. Primeiro,
Montaigne aponta como os sentidos basicos sio determinados pelo costume: o paladar e o
estomago acostumam-se a diversidade de alimentos — venenos, aranhas, morcegos, sapos,
etc.; a audi¢dao, com o tempo, mal percebe os ruidos que outrora pareciam estridentes e o
olfato nao mais identifica as fragrancias a medida em que elas se tornam corriqueiras.

Em seguida, Montaigne apresenta os efeitos dos costumes no carater humano. Para
isso, ele destaca os exemplos que demonstram como os habitos nao virtuosos, por mais
banais que sejam, tornam-se vicios morais a longo prazo: “Sao essas no entanto as
verdadeiras sementes e raizes da crueldade, da tirania, da traicao: elas germinam ali, e depois
se erguem galhardamente, e expandem-se abundantemente nas maos dos costumes™. Ou

5 1A BOETIE, Discurso da Servidio 1 oluntdria, p. 17.

6 LA BOETIE, Discurso da Servidio 1 oluntdria, p. 17-18.

" BODIN, Jean. Inris universi distributio (1580), Apud BARROS, Direito natural e propriedade em Jean Bodin, p. 34.
8 NAKAM, Les Essais de Montaigne: miroir et procés de lenr temps, p. 263.

9 MONTAIGNE, Os Ensaios, 1, 23, p. 164.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 76 : : :



seja, as agoes virtuosas, assim como aquelas que sdo vicios, decorrem, portanto, do habito.
Nio s6 as agOes virtuosas e viciosas sio fruto do habito, as proprias ideias de vicio e de
virtude mantém uma estreita relagdo com os costumes: o julgamento da qualidade moral da
acao depende do que o costume “[...] tenha estabelecido como leis [...]”. Montaigne refere-
se, certamente, a0s codigos morais: as nog¢des de certo e errado estio ancoradas nos proprios
costumes. Por isso, o ensafsta faz questdo de se demorar na exposi¢ao dos costumes mais
exoticus, para indicar que sua legitimidade esta justamente no uso, na pratica ao longo dos
anos e que “‘em suma, na minha opinido, nao ha coisa alguma que ele [costume| nao faga ou
que nio possa”'’. Essas leis morais — que variam de acordo com os povos, locais e tempo —
sao o que Montaigne define como /eis da consciéncia: “As leis da consciéncia, que dizemos
nascerem naturalmente, nascem do habito: toda pessoa, venerando intimamente as ideias e
costumes aprovados e aceitos ao seu redor, nao pode desligar-se deles sem remorso nem se
aplicar neles sem aplauso™"".

Poder-se-ia argumentar que tais leis sio fruto da razao humana, ao que Montaigne
contra-argumentaria afirmando que: “a razao humana é uma tinta infundida mais ou menos
na mesma propor¢ao em todas as nossas opinides e costumes, de qualquer forma que seja:
infinita em matéria, infinita em diversidade”'?. Ou seja, da variedade de costumes legitimados
pela razao, Montaigne infere uma variedade de razoes. Em termos logicos: se os costumes
sao legitimados pela razao e se ha uma variedade de costumes; logo, ha uma variedade de
razoes. Portanto, do habito, do uso e da duracdo a razao extrai as regras e assim “as ideias
comuns que vemos ser respeitadas ao nosso redor e infundidas em nossa alma pela semente
de nossos pais parecem ser as gerais e naturais”"”. Com esse movimento Montaigne estende
o império do costume até a razao humana: “Disso advém que o que esta fora dos gonzos do
costume, julgamo-lo fora dos gonzos da razao”'.

Pode-se perceber que Montaigne faz um percurso argumentativo que,
progressivamente, vai avangando na tentativa de compreender os limites dos costumes. Ou
seja, a investigacao tem a finalidade de verificar até onde estendem-se os dominios dos
costumes. Para tanto, nosso autor parte dos sentidos mais elementares, passa pela moral e
pela razao até chegar na expressao mais elevada da coletividade humana: a vida civil, as leis.
Desenvolveremos mais detalhadamente, na segao seguinte, como Montaigne estabelece uma
vinculagao entre os costumes, as formas de governo e as leis. Mas antes ¢ preciso retomarmos
a antinomia natureza/costumes para entendermos uma conclusio provisoria que Montaigne
faz no primeiro parigrafo do ensaio I, 23, conclusio esta que sé se faz clara com o

desenvolvimento do préprio texto:

Pois na verdade o costume é um mestre-escola violento e traidor. Ele coloca
em nds, pouco a pouco, as escondidas, o pé da autoridade: mas a partir desse
suave e humilde comego, tendo-o firmado e fincado com o auxilio do tempo
revela-nos logo em seguida uma face furiosa e tiranica, contra a qual ja nao

1" MONTAIGNE, Os Ensaios, 1, 23, p. 172.
T MONTAIGNE, Os Ensaios, 1, 23, p. 173.
12 MONTAIGNE, Os Ensaios, 1, 23, p. 167-68.
13 MONTAIGNE, Os Ensaios, 1, 23, p. 173.
14+ MONTAIGNE, Os Ensaios, 1, 23, p. 173.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 77 : : :



temos a liberdade de erguer sequer os olhos. Vemo-lo forgar, todo o tempo,
as regras da natureza."

Eis que os costumes sao apresentados por Montaigne como aquilo que forga as regras
da natureza. Os exemplos levantados pelo ensaista servem para comprovar a conclusiao
provisoria e, partir deles, nosso autor demonstra como “a familiarizagdio embota nossos

sentidos”!*

e como os costumes definem nossas regras morais, nossa razao e nossas formas
de governo. Se a natureza, como vimos, é o terreno da regularidade, os costumes sio a
diversidade, o artificio humano que se op&e a natureza. Assim, a natureza apresenta-se como
o ambito da universalidade e regularidade, em oposi¢ao aos costumes que sio variedade,
movimento e diversidade.

Ora, Montaigne niao nega, nem poderia, a existéncia da natureza, entendendo-a
como os quatro primeiros sentidos apresentados anteriormente — “E de crer que haja leis
naturais, como se veem nas outras criaturas; mas em noés elas estio perdidas, com essa bela
razao humana intrometendo-se em toda parte para dominar e comandar, embaralhando e
confundindo a face das coisas segundo sua vanidade e inconstancia”’ —, mas nega a
possibilidade de que os sentidos, a razao, as regras morais e a vida em sociedade sejam
orientados a partir desse primeiro principio e dessa universalidade. Portanto, da observacao
da variedade de habitos, leis, governos e razdes, Montaigne conclui que estas instancias nao
poderiam ter um unico fundamento, pois se assim fosse nao se apresentariam de modo tao
diverso e a universalidade da natureza ver-se-ia nos habitos, nas leis, nos governos e na razao
humana, coisa que nao é possivel constatar. Logo, o fundamento dessas instancias é outro

que nao a natureza: ¢ a sedimenta¢ao dos habitos ao longo do tempo.

A fundamentagao do politico e das leis

“Voltemos ao império do costume”, assim Montaigne convida o leitor a recuperar o
folego e retornar a investigacao sobre os limites do costume. Esse ¢ o ponto central de nosso
interesse, porque ¢ exatamente a partir dai que o ensaista insere as formas de governo e as
leis no registro dos costumes. O movimento feito no ensaio para fazer a passagem da
investigacdo do dominio dos costumes nas instancias particulares, dos sentidos e da razao,
para o coletivo, a vida civil, ¢ semelhante ao que Montaigne fez no inicio do capitulo I, 23.
O ensaista estende abruptamente os limites do costume para o politico, por meio de uma

conclusao provisoria:

Os povos criados na liberdade e no comando de si mesmos consideram
monstruosa e antinatural qualquer outra forma de governo. Os que sdo
educados na monarquia fazem o mesmo. E a qualquer facilidade que a
fortuna lhes proporcione para mudarem, mesmo quando, com grandes
dificuldades, livraram-se da inconveniéncia de um senhor, com iguais

15> MONTAIGNE, Os Ensaios, 1, 23, p. 162.
16 MONTAIGNE, Os Ensaios, 1, 23, p. 163.
"MONTAIGNE, Os Ensaios, 11, 12, p. 372.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 78 : : :



dificuldades correm a reimplementar um novo, por nao conseguirem decidir-
se a tomar 6dio pela autoridade.'

Ora, é a observagao dos variados exemplos que permite a Montaigne concluir que ha
uma diversidade de formas de governo tanto quanto ha de costumes. Mas a afirmacdo de
Montaigne ¢ mais profunda e, para entender tal profundidade, é preciso compreendé-la a luz
de uma tradicdo filoséfico-politica que trata das formas de governo. Se para essa tradigao
ocidental, que remonta a Homero', a questio central é saber qual a melhor forma de governo
a partir do nimero — o governo de muitos, de poucos e de um s6*’ —, para Montaigne, essa
¢ uma questao que sequer ¢ colocada nesse ensaio I, 23. O bom governo, portanto, nao seria
definido pelo numero dos governantes, mas pela capacidade de manter a ordem politica a
longo prazo. O que esta em questdo, para Montaigne, ¢ a estabilidade politica; é ela que define
a manutencao e a durabilidade da ordem civil e a coesao do corpo politico. Isso sé seria
possivel, segundo nosso autor, mediante a adesao do povo a uma determinada forma de
governo, o que exige, por sua vez, acostumar o povo a uma certa forma de governo, ou
instituir uma forma de governo de acordo com os costumes do povo.

A durabilidade também é um critério na discussao classica das formas de governo,
mas os autores classicos buscam uma saida a partir do nimero de governantes, tentando
estabelecer qual a forma capaz de manter a ordem civil por mais tempo. Montaigne, na
contramao dessa tradicao, inverte a investigagao e, ao invés de olhar para a forma de governo
que mais durou — definida pelo nimero de quem governa —, busca identificar o elemento que
fez qualquer forma de governo durar no tempo. E dessa investigacdo que Montaigne extrai
a consideracao sobre o costume como elemento central na durabilidade de qualquer forma
de sociedade. Embora isso ndo apareca tao bem desenvolvido nesse capitulo I, 23, essa
argumentacao toma corpo no capitulo intitulado Da vanidade, do Livro 111 dos Ensaios, no
qual encontramos a seguinte passagem:

Aquelas grandes e longas discussoes sobre a melhor forma de sociedade e
sobre as normas mais adequadas para unir-nos sio discussoes apropriadas
apenas para o exercicio de nosso espitito |[...]. Tal descricio de forma de

governo teria validade num mundo novo, mas nés tomamos os homens ja
submetidos e conformados a certos costumes.?!

Ai, Montaigne critica duramente a discussio em torno da melhor forma de governo,
porque desconsidera o elemento que viabiliza qualquer forma de governo: o costume. Para
Montaigne, a melhor forma de governo ¢é justamente aquela que conta com o fundamento
do costume, nao porque o costume seja necessariamente bom, mas porque ele possibilita a
durabilidade da ordem civil: “Nao por decisio mas na realidade, a forma de governo
excelente e melhor é, para cada nagao, a forma em que ela vier se mantendo. Sua forma e sua

supetioridade essencial dependem do uso”*.

18 MONTAIGNE, Os Ensaios, 1, 23, p. 173.

19 BOBBIO, A #eoria das formas de governo, p. 39.
20 BOBBIO, A teoria das formas de governo, p. 39.

2l MONTAIGNE, Os Ensaios, 111, 9, p. 256-257.
22 MONTAIGNE, Os Ensaios, 111, 9, p. 257.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 79 : : :



O argumento do uso — do costume — como fundamento para as formas de governo
¢ o mesmo utilizado por Montaigne, na sequéncia do ensaio I, 23, para explicar a génese das
leis. Como jurista, Montaigne sabe muito bem que as leis ndo remontam a uma justica

universal, ou 2 um fundamento Unico:

Outrora, tendo de fazer prevalecer uma de nossas observancias, aceita com
firme convic¢ao bem longe ao nosso redor, e nao querendo, como se faz,
estabelecé-la somente pela forga das leis e dos exemplos, mas fazendo
pesquisas sempre até sua origem, achei-lhe o fundamento tio fraco que tive
dificuldade em nao me desgostar dela, eu que tinha de consolida-la em
outrem.?

O ensafsta recorre a um exemplo de sua propria experiéncia enquanto jurista, ao
buscar o fundamento originario de uma lei a ser aplicada, para indicar o quao fragil ¢ tal lei
em sua origem, mas constata, do mesmo modo, que o uso dela ao longo do tempo foi o que
lhe deu autoridade e a fez ser aceita com firme conviccdo — recene avec resolue anthorité.
Montaigne também esta ciente de todas as inconveniéncias e males advindos de uma justica
particular, que dependeria da mera opiniao do jurista. Se, segundo afirma o ensaista, “a razao

2924

tem tantas formas que nio sabemos a qual nos atermos”, é preciso evitar a “ideia

9925

monstruosa de traficar com a razao e dar as leis cotagao de mercadoria”®. Mais que isso, é
preciso encontrar um ponto de sustentagao para as leis, uma autoridade que a legitime. Do
contrario, nos verfamos diante do exemplo dado pelo proprio Montaigne, na Apologia™, no
qual uma querela judicial poderia ter dois pareceres extremamente contrarios, a depender do
magistrado. Para Montaigne, nao ha uma lei natural, universal, capaz de ser apreendida pela
razao humana. Com efeito, as leis sdo fruto de um processo histérico e sua autoridade se da

no préprio uso que se faz delas. Como o nosso proprio autor afirma:

As leis extraem da aplicagdo e do uso sua autoridade; ¢ perigoso leva-las de
volta a seu nascimento; elas se avolumam e enobrecem 2o rolar, como nossos
rios: acompanhai-os remontando até sua fonte e esta nao passa de um
pequeno olho d’agua mal reconhecivel, que assim se dignifica e se fortalece

a0 envelhecer.”’

Assim, Montaigne demonstra a fragilidade e a arbitrariedade da origem das leis —

7% — a0 romper com qualquer relagio

aquilo que Berns denominaria “démystification de la lo
entre as leis e algo universal, como a natureza ou Deus, bem como as afasta de uma
racionalidade humana. Como bem identificou Brahami, ao referir-se a concepg¢ao de lei em
Montaigne: “A lei, que s6 existe na majestade que ela inspira, sé tem a sua majestade na sua

duracao. E o carater imemorial da lei que a legitima ao sacraliza-la: a lei s6 ¢ lei enquanto

2 MONTAIGNE, Os Ensaios, 1, 23, p. 174.

2 MONTAIGNE, Os Ewnsaios, 111, 13, p. 423.

2> MONTAIGNE, Os Eunsaios, 1, 23, p. 176.

20 MONTAIGNE, Os Ewnsaios, 11, 12, p. 375.

27 MONTAIGNE, Os Eunsaios, 11, 12, p. 376.

28 BERNS, VViolence de la loi a la renaissance: Ioriginaire du politigue chez Machiavel et Montaigne, p. 275.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 80 : : :



sacralizada pela imaginagao fascinada do povo, ainda que a crenca faca toda a autoridade da
lei”?.

Trata-se de uma posi¢ao contundente de Montaigne diante de uma querela dos
juristas franceses de seu tempo. Segundo Biancamaria Fontana™, ha, na década francesa de
1560, o “projeto de um novo método histérico aplicado a jurisprudéncia” que conta com
obras seminais como: De institutione bistoriae universae de Francois Baudouin (1561), Methodus
ad facilem bistoriarum cognitionemr (1560) de Jean Bodin e Awntitribonianus, sive dissertatio de studio
legum (1567) de Frangois Hotman. Tais obras, especialmente a de Jean Bodin, pretendiam
formular “um sistema de diteito universal””'. Em Bodin, por exemplo, afirma Fontana, “a
ambicao central do Methodus era provar que o estudo das leis e costumes de diferentes povos,
em diferentes épocas histéricas, poderia formar a base de uma teoria geral da legislacio™. A
tal pretensao, Montaigne claramente se contrapoe. Por um lado, “o Methodus assumiu que um
estudo comparativo da historia traria a luz as regras basicas e os principios comuns a todas
as sociedades humanas, e assim ajudatia a identificar os principios universais da legislacao””
e alguns juristas ja se apoiavam numa concep¢ao de judicium naturale, a partir da qual “a justica
natural é como a lei do justo e do injusto, insctita no espirito de todo homem por natureza*.
Por outro, Montaigne, partindo dos préprios exemplos historicos, de anedotas e relatos
etnograficos, demonstra que ha uma arbitrariedade na origem das leis, pois elas variam de
acordo com o local, povos e épocas e isso indicaria explicitamente que nao hd nenhuma
referéncia universal em sua instituicao; porque se houvesse algo de universal nas leis isso se
revelaria na nao diversidade das normas, o que nio ¢ percebido nos exemplos arrolados por
Montaigne. Para Fontana, a investigacao de Montaigne sobre os costumes constata que “de
modo geral, a experiéncia nao revelou nenhum conjunto de regras compartilhadas, ou

principios fundamentais, reconhecidos por todas as nacoes”

. Por isso, as leis, para
Montaigne, nao tém nada que remeta a0 universal e em seu nascimento apresentam-se com
um “fundamento tao fraco”, como aponta o ensaista, que sé se fortalece gragas ao costume.

Ora, assim como vimos que Montaigne nao nega a natureza em si, podemos ver
também que — na posi¢ao que ele toma diante da querela dos juristas, sobre o fundamento
das leis — ndo hd uma negacao da existéncia de leis da natureza. Para nosso autor, ha povos
que estao mais proximos das leis da natureza, porque estao menos “[...] alterados e desviados

2736

da ordem comum”* e por “[...] terem recebido bem pouca preparagao do espirito humano e

estarem ainda muito proximos de sua naturalidade otiginal [ézat originel”™

. No entanto, trata-
se de um grau de maior proximidade com a natureza e nio de um estado de pura natureza,

no qual as leis derivariam desta. Esse império da natureza sequer ¢ formulado como uma

2 BRAHAMI, Montaigne ¢ a politica, p. 93.

30 FONTANA, Montaigne’s politics: anthority and governance in the Essais, p. 36.

S FONTANA, Montaigne’s politics: anthority and governance in the Essais, p. 36.

32 FONTANA, Montaigne’s politics: anthority and governance in the Essais, p. 36 (traducdo nossa).

3 FONTANA, Montaigne’s politics: authority and governance in the Essass, p. 37 (tradugdo nossa). Blair sugere que
Bodin muda de posi¢io em relagio a essa questio: “Near the end of a lifetime of reflection and reading, Bodin
has reached the sorry conclusion that human judgment is fickle, differing from place to place, reversing itself
over time. He thus rejects his original enthusiasm for a comparative study of law” (BLAIR, The theater of Nature:
Jean Bodin and Renaissance Science, p. 19).

3 RANDALL, Montaigne et des juges véreux, p. 5.

3 FONTANA, Montaigne’s politics: anthority and governance in the Essais, p. 38 (traducdo nossa).

36 MONTAIGNE, Os Ensaios, 1, 31, p. 307.

S MONTAIGNE, Os Ensaios, 1, 31, p. 308.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 81 : : :



realidade histérica, em Montaigne®. Nem quando se refere aos indigenas do Brasil,
Montaigne afirma que estes vivem em plena natureza e mesmo quando diz que “ainda os
[indigenas] governam as leis naturais”, acrescenta, imediatamente, “pouco abastardadas pelas
nossas””. Isso indicaria, de algum modo, um certo grau de proximidade, mas nio de total
comunhao com a natureza. Em outros termos, Montaigne estaria afirmando que de fato as
leis da natureza os governam, muito embora ja estejam alteradas, nao tanto quanto as nossas.

Se Montaigne, mesmo referindo-se aos indigenas — concep¢ao de sociedade mais
proxima possivel da natureza —, toma o cuidado de nao afirmar que as sociedades amerindias
viveriam em plena comunhdo com a natureza é porque parece-nos impossivel, para o
ensafsta, tal afirmagdo. Toda vida em sociedade, toda experiéncia politica, todo
estabelecimento de regras e leis implicaria, necessariamente, em um rompimento com a
natureza. Para ser mais preciso, a passagem para a vida em sociedade seria exatamente a saida
do estado regido pela natureza; ¢ neste sentido que Montaigne concebe os costumes como
uma for¢a contraria as “regras da natureza”. Assim, se em La Boétie a servidao ¢ aquilo que

“a natureza nega-se ter feito”"

, em Montaigne a natureza parece negar ter feito a propria
vida em sociedade.

Mas se o politico, as leis e tudo que rege a vida em sociedade sao frutos dos costumes,
uma origem tao arbitraria e fraca, de onde advém sua autoridade? Da crenga, da percepgao
da ordem instituida e mantida ao longo dos anos, da durabilidade. Com efeito, os costumes,
por mais arbitrarios que sejam, sao produtores de ordem. Por isso, Montaigne conclui que
“[...] essas consideracées nao impedem um homem de discernimento de seguir o estilo

geral”"

, porque o homem de discernimento é justamente aquele que conhece as causas das
coisas e percebe a utilidade necessaria dos costumes para fundar a vida em comunidade, para
ordenar a vida civil. Para além de toda a arbitrariedade e diversidade dos costumes, o homen
de discernimento compreende que os fundamentos das leis e dos governos encontram

sustentaciao nos mos maiorum, causa da costura social. Por isso, afirma nosso autor:

A sociedade publica nada tem a ver com nossos pensamentos; mas o restante,
como nossas agoes, nosso trabalho, nossas fortunas e nossa vida prépria, é
preciso empresta-lo e entrega-lo a seu servigo e as ideias comuns |[...]. Pois é
a regra das regras, ¢ a lei geral das leis, que cada qual observe as do lugar em
que esta.*

Esses sio quase os mesmos termos utilizados por Montaigne para referir-se a
discussdo sobre as formas de governo, na medida em que o descortinamento dos
fundamentos da sociedade funciona apenas como um “exercicio de nosso espirito” nao
como uma justificativa para negar as leis, as regras e os governos, como se fosse possivel

¥ “Em alguns casos, o exercicio de olhar para trds em direcdo a natureza pode ser transformado em um
poderoso recurso critico para expor as falhas da civilizagdio moderna: Montaigne é famoso por recorrer a essa
estratégia em seu ensaio provocativo "Dos canibais" (1, 31), mas af a no¢do de natureza foi empregada como
um ideal filoséfico ou dispositivo metodolégico, ndio como a descri¢do de uma realidade histérica a qual a
humanidade pode retornar” (FONTANA, Montaigne’s politics: authority and governance in the Essais, p. 39 [tradugdo
nossal).

¥ MONTAIGNE, Os Ensaios, 1, 31, p. 308.

4 LA BOETIE, Discurso da servidio voluntdria, p. 13.

4 MONTAIGNE, Os Eunsaios, 1, 23, p. 177.

42 MONTAIGNE, Os Ensaios, 1, 23, p. 177.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 82 : : :



refundar tudo isso a partir de uma nova ordem. Pelo contrario, como “tomamos os homens
ja submetidos e conformados a certos costumes” é preciso considerar o fundamento que lhe

da coesdo e este deve ser tomado como “regra das regras”, como “lei geral das leis”. A

>
investigacdo de Montaigne desvela o que vem a ser esse fundamento — os costumes — e essa
constatacdo vem acompanhada de uma severa critica a tudo que possa ameagar tal
fundamentacio. E nesse sentido que as dltimas paginas do ensaio I, 23 sdo dedicadas a criticar
veementemente a presuncao que acompanha qualquer espécie de nouvelleté: “desgosta-me a
novidade, sob qualquer aparéncia que se apresente, e tenho razao, pois tenho visto efeitos
muito prejudiciais dela”*.

A critica montaigniana da novidade ¢ direcionada a toda pretensao de refundar o
corpo politico ou as leis a partir de novas ordens como se estas fossem capazes de fornecer
uma vida em sociedade melhor do que aquela instituida pelos costumes. Montaigne introduz
a critica, no movimento do ensaio I, 23, por meio de uma ironia: “Eis aqui vinho de uma
outra pipa”*. Como quem dissesse: eis 0 problema com o qual nos deparamos, o desejo de
novidade. Montaigne critica a presuncao individual de querer substituir uma ordem instituida,
e aceita durante anos, por uma novidade incerta. Esse desejo de novidade é caracterizado por
nosso autor como “grande amor de si e presun¢dao” em detrimento da “paz publica™: “parece-
me muito iniquo ver submeterem as constitui¢oes e observancias publicas e estaveis a
instabilidade de uma fantasia privada”*. Brahami chamara essa critica montaigniana de critica
a0 fantasma da origem, porque, por meio dela, Montaigne denuncia a #fopia dos pensadores que
querem refundar a vida civil a partir de preceitos da natureza: “ignorando o poder formador
dos costumes, os utopistas nio veem a forma que ele deu aos homens”. A critica de
Montaigne ¢ severa e esta direcionada a toda formulacao politica que insiste em um retorno
aos preceitos da natureza, como se a vida em sociedade pudesse ser reconfigurada do ponto

inicial.
A guisa de conclusio

Como vimos, da centralidade que Montaigne da aos costumes, em seus exercicios de
Jugement, destacam-se duas grandes posi¢oes: uma sobre as leis e a outra sobre a ordem
politica. A primeira delas ndo é uma formula¢ao propriamente montaigniana, haja vista que
o direito consuetudinario — jus moribus constitutum — remonta aos antigos, especialmente aos
romanos; nao ¢ por acaso que o ensaista recorre a Cicero, Dos Deveres, para estabelecer uma

2

diferenca entre a “justica em si, natural e universal” e a “justica especial, nacional”*. No
entanto, a segunda posi¢ao, a fundamentacao da ordem politica nos costumes, parece uma
inflexdo na tradi¢ao politica operada por Montaigne.

Quanto a esta segunda posi¢ao — sobre a ordem politica fundamentada nos costumes,
acompanhada da critica as mudangas —, o campo do comentario dos estudos montaignianos
¢ bem amplo, com a predominancia de uma interpretag¢ao segundo a qual, de acordo com

Brahami, “o relativismo cético de Montaigne apenas setia no fundo a justificacao ideoldgica

4 MONTAIGNE, Os Ensaios, 1, 23, p. 178.

# MONTAIGNE, Os Ensaios, 1, 23, p. 178.

4 MONTAIGNE, Os Ensaios, 1, 23, p. 181-182.
4 BRAHAMI, Montaigne e a politica, p. 92.

7 MONTAIGNE, Os Ensaios, 111, 1, p. 14.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 83 : : :



de um conservadorismo fundado sobre o pessimismo que induz uma época onde o Estado
confisca todos os poderes”®. Essa linha interpretativa desloca o pensamento politico de
Montaigne para uma ideia de conformismo e para a separagao entre publico e privado,
identificando um elogio da vida privada em detrimento do espago publico, quando nio o
associa as origens do liberalismo moderno, a partir da valotiza¢io da liberdade privada®. Mas
essa nao ¢ a questao central de nosso interesse aqui. Interessa-nos compreender como a
centralidade que Montaigne atribui aos costumes, em sua reflexio politica, aponta para uma
preocupag¢ao com a manutencao das instituicOes estabelecidas e com uma ideia de liberdade
politica.

Ao negar a possibilidade de que a natureza tenha alguma participag¢ao na defini¢ao
das formas de governo, Montaigne desmonta um emaranhado de argumentos sustentados
pela tradi¢ao filosoéfico-politica, em especial aqueles arrolados na defesa de um bom governo,
a partir do numero de governantes, como vimos anteriormente. Além disso, Montaigne
desvincula a liberdade politica da forma de governo; nao se trata de compreender a liberdade
politica como a participa¢ao no corpo politico e nos cargos publicos, mas de se submeter ao
governo e as institui¢oes legitimados pelo costume. Em outros termos, na auséncia de um
fundamento universal, o costume torna-se o lastro firme que permite autoridade as leis e aos
governos e a0 mesmo tempo impossibilita a “instabilidade de uma fantasia privada”’; ou
seja, ¢ 0 costume que possibilita a passagem de uma ordenacao instituida arbitrariamente —
em sua origem, por um legislador ou governante — para uma ordenacao instituida por uma
autoridade que nao tem sua causa mais em uma ou algumas pessoas.

Neste sentido, Montaigne também parece retomar a famigerada questao colocada
por seu amigo, La Boétie, no Discounrs de la servitude volontaire, sobre as causas da serviddo
voluntaria. Se, por um lado, o costume ¢ uma possibilidade aventada por La Boétie como a
causa do “infortinio” da servidao; para Montaigne, o costume pode ser justamente a causa
da liberdade politica, na medida em que a agdo politica, desvinculada de uma “fantasia
privada” e arbitraria — a tirania do U —, ¢ aquela que se da de acordo com o costume.

Referéncias bibliograficas

BODIN, Jean. luris universi distributio (1580). In : (Euvres Philosophigues de Jean Bodin. Paris, PUF,
1951. Apud BARROS, Alberto Ribeiro G. de. Direito natural e propriedade em Jean Bodin. Sio
Paulo: Trans/Form/A¢io, n. 29 (1), 2006.

BERNS, Thomas. iolence de la loi a la renaissance: ['originaire du politique chez Machiavel et
Montaigne. Paris: Editions Kimé, 2000.

BLAIR, Ann. The theater of Nature: Jean Bodin and Renaissance Science. Princeton, New Jersey:
Princeton University Press, 1997.

8 BRAHAMI, Montaigne ¢ a politica, p. 89.
4 Tal leitura aparece mais nitidamente em SCHAEFER, The political Philosophy of Montaigne, 1990.
0 MONTAIGNE, Os Ensaios, 1, 23, p. 182.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 84 : : :



BOBBIO, Noberto. A teoria das formas de governo. Tradugao de Sérgio Bath. Brasilia: Editora
Brasiliense, 1998.

BRAHAMI, Frédéric. “Montaigne e a politica”. In: Revista Sképsis, ano VI, n° 9, 2013, p. 86-
114.

FONTANA, Biancamaria. Montaigne’s politics: authority and governance in the Essais.
Princeton/Oxford: Princeton University Press, 2008.

LA BOETIE, Etenne de. Discurso da Servidio Voluntdria. Traducio de Laymert Garcia dos
Santos com comentirios de Pierre Clastres, Claude Lefort e Marilena Chaui. Sio Paulo:
Editora Brasiliense, 1999.

MONTAIGNE, Michel de. Os Ensaios. Livro 1. Tradugao de Rosemary Costhek Abilio. Sao
Paulo: Martins Fontes, 2000.

. Os Ensaios. Livro 1I. Tradugao de Rosemary Costhek Abilio. Sao Paulo: Martins
Fontes, 20006.

. Os Ensaios. Livro 1II. Tradu¢ao de Rosemary Costhek Abilio. Sao Paulo: Martins
Fontes, 2001.

NAKAM, Géralde. Les Essais de Montaigne: miroir et proces de lenr temps. Paris: Librairie A.G.
Nizet, 1984.

PRAT, Sébastien. Le ‘Jeu de la constance” et le plus “apparent vice de nostre nature”: Constance et
inconstance dans les Essais de Michel de Montaigne. These de doctorat. 'Université de Montréal et

I’Université de la Sorbonne-Paris IV, 2009

RANDALL, Michael. “Montaigne et des juges véreux”’. In: JOUHAUD, Christian;
SOUDAN, Cécile; VIALA, Alain. A Zenseigne du GRILH: guelgues parconrs en histoire du littéraire.
Paris: Centre de Recherches Historiques (CRH), 2018, p. 5. Disponivel em:
https://journals.openedition.org/dossiersgrihl/6778. Consultado em 02/06/2022.

SCHAEFER, David Lewis. The political philosophy of Montaigne. New York: Cornell University
Press, 1990.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 85 : : :


https://journals.openedition.org/dossiersgrihl/6778

Liberdade como ndo-governo em Maquiavel: notas sobre a
interpretagao de Miguel Vatter

Ricardo Polidoro Mendes*

Resumo: Interpretacoes recentes da obra de Maquiavel tém inscrito o pensamento do autor florentino em
uma tradi¢do politica republicana. Entretanto, essa convergéncia de leituras nio é ponto pacifico que
encerra a discussdo, haja vista que diversos comentadores debatem em que medida Maquiavel se insere
nessa tradicdo. Este ¢ o caso de Miguel Vatter, o qual retoma a obra do florentino em chave critica para
questionar alguns dos fundamentos de certa tradi¢do republicana, como o vinculo entre liberdade e lei. Com
efeito, para o comentador, o autor florentino abre uma nova perspectiva de republicanismo ao desfazer
esse vinculo e associar a liberdade ao desejo do povo como nio-governo. Assim, pretendemos retomar a
interpretagio de Miguel Vatter acerca da liberdade como ndo-governo em Maquiavel e fazer algumas
consideracdes a respeito de seu comentario, sobretudo no que toca ao estatuto da lei e do povo no discurso
magquiaveliano.

Palavras-chave: Maquiavel — Miguel Vatter — Liberdade — Nao-governo — Povo

Freedom as no-rule in Machiavelli: notes on Miguel Vatter’s interpretation

Abstract: Recent interpretations of Machiavelli's work have inscribed the author's thought into a republican
political tradition. However, this convergence of readings is not a peaceful point, given that several
commentators debate the extent to which Machiavelli fits into this tradition. This is the case of Miguel
Vatter, who takes up the Florentine's work in a critical way to question some of the foundations of a certain
republican tradition, such as the link between freedom and law. Indeed, for the commentator, Machiavelli
opens a new perspective of republicanism by breaking this link and associating freedom with the desire of
the people as a non-government. Thus, we intend to return to Miguel Vattet's interpretation of freedom as
non-government in Machiavelli and make some considerations about his comment, especially with regard
to the status of the law and the people in Machiavelli's discourse.

Keywords: Machiavelli — Miguel Vatter — Freedom — No-rule — People

! Doutorando em filosofia pela Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas da Universidade de Sdo Paulo. O
presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenacio de Aperfeicoamento de Pessoal do Ensino Superior
(CAPES). Cédigo de Financiamento: 001. E-mail de contato: ricardo.polidoro.mendes@usp.br

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 86 : : :



Introducio

As interpretagoes que leem a obra de Maquiavel a luz da tradigao republicana nio sio
novas. Ao menos desde a década de 1970, os trabalhos de Claude Lefort?, de John Pocock?, e de
Quentin Skinner*, foram fundamentais para consolidar a leitura republicana de Maquiavel e inseri-
lo definitivamente nessa matriz de pensamento. Entretanto, essa confluéncia de interpretagdes nao
foi um termo que pods fim as discussoes, mas sim a abertura de um novo campo de debate que
acabou por situar a obra do florentino em uma nova constelagao de conceitos e problemas.

Dentre os intérpretes que tém se dedicado a leitura de um “Maquiavel republicano”, o livro
de Miguel Vatter, Between form and event: Machiavelli’s theory of political freedom, adquire, pois, a0 mesmo
tempo em que o comentador coloca em questao alguns dos pressupostos de leituras republicanas
de Maquiavel — como o vinculo entre liberdade e lei —, ele ainda reivindica uma filiacdo a essa
tradi¢ao de pensamento. Com efeito, para o intérprete, a liberdade nao pode ser vinculada a lei,
mas sim a sua suspensio, ou seja, como nao-governo (no-rule)’, segundo o desejo do povo. Assim,
nosso intento ¢ retomar o comentario de Vatter e o texto de Maquiavel a fim de compreender a
leitura do intérprete. Primeiro, retomamos as teses principais que vinculam liberdade ao desejo do
povo como nao-governo no comentario de Vatter para, em seguida, fazer alguns apontamentos a

respeito dessa leitura.

O desejo de liberdade do povo como ndo-governo: a intepretagao de Vatter

Em seu livro Between form and event: Machiavelli’s theory of political freedom, Miguel Vatter busca
interpretar o pensamento de Maquiavel a luz de dois conceitos-chave: o de forma e o de evento.
Embora esse vocabulario nao seja propriamente o de Maquiavel, essa distingao ¢ o fio condutor
do livro e das analises do comentador, pois ela distingue o dominio da forma politica, aquele
referente ao governo, as leis, em suma, a estrutura politica-legal pela qual a sociedade se organiza;
e o dominio do evento, da materialidade da vida e dos acontecimentos®. Assim, o evento esta
associado ao acaso e ao fortuito, ao passo que a forma estd vinculada a necessidade do
ordenamento politico que organiza os fendmenos proprios a vida. Esses dois dominios, entdo,
comunicam-se mutuamente, uma vez que se trata de relacionar leis e acontecimentos, de modo

que h4, segundo Vatter, duas possibilidades para se compreender essa relagao, visto que

ou a a¢ao se molda em formas puras e necessarias que permanecem sem serem
afetadas por eventos, e o acesso a essas formas é possivel apenas por meio da

contemplagdo e da teoria, ou a acdo escolhe se engajar nas circunstancias, nos

2LEFORT, Le travail de I'wuvre, Machiavel.

3POCOCK, The machiavellian moment.

4SKINNER, The foundations of modern political thonght.

> Infelizmente, ainda ndo ha tradugdo do comentério de Vatter para o portugués, por isso, todas as traducdes sio de
nossa responsabilidade. Nesse sentido, optamos por traduzir no-rule por nao-governo por entendermos que Vatter
propde que a verdadeira vida livre, para Maquiavel, seria a suspensdo das relagdes entre governantes e governados:
“The people’s power as negation of the state’s legal power: This is what I called the dimension of no-rule that needed
to be added to the accounts of republicanism”, VATTER, Between form and event, p. 308-9.

¢ VATTER, Between form and event, p. 37-8.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 87 : : :



eventos, em vista de muda-los para abrir um espago para a a¢do humana em que a

necessidade nao entre.”

No primeiro caso, a forma tem primazia sobre o evento, pois a agao politica é pensada
segundo categorias universais que expulsam o acaso da racionalidade politica. Assim, ao subsumir
o encontro entre circunstancias e sujeitos a categorias universais e necessarias, o dominio da forma
tenta tornar o evento inteligivel e, por conseguinte, controlavel @ priori. Em contrapartida, quando
o evento tem primazia sobre a forma, reconhece-se a instabilidade da ordenacio em meio a
indeterminacdo dos acontecimentos e, portanto, a exigéncia da transformagdo permanente da
forma politica ao longo do tempo.

Desse modo, segundo Vatter, a primazia da forma pertenceria ao pensamento politico
antigo, uma vez que ele operaria por meio de categorias universais na tentativa de subsumir, em
maior ou menor grau, a vida politica a conceitos abstratos que norteariam a pratica politica, ou
seja, a leis e ordenagdes universais e imutaveis. A primazia do evento, por sua vez, seria
caracteristica do pensamento politico moderno, que reconheceria a contingéncia na qual a politica
se insere e, consequentemente, a reordenacao historica dos regimes como processo essencial a vida
politica. A diferenca entre antigos e modernos, portanto, seria 0 modo de pensar a primazia entre
os dois dominios, de se considerar a agdo politica e, de maneira mais ampla, de se conceber a
propria vida politica. Diferenca que, para Vatter, tem como ponto de ruptura a obra de Maquiavel,
a qual inauguraria a Modernidade porque o florentino seria o primeiro a desvincular a vida livre
do dominio da lei e, assim, ele seria responsavel por inverter a primazia da forma sobre o evento.
Assim, a relagao entre forma e evento pode ocasionar trés modulagoes, dentre as quais duas seriam
do estado antigo e uma, do estado moderno.

De acordo com Vatter, Maquiavel aborda a primeira dessas modula¢oes, o estado natural,
ao investigar o ciclo de sucessao de regimes no segundo capitulo de seus Discursos sobre a primeira
década de Tito 1ivio.* Nesse momento, o florentino retomaria uma tradi¢io clissica do pensamento
politico segundo a qual existem seis formas de governo que se sucedem ao longo de um ciclo, das
quais trés seriam retas e teriam em vista o bem comum, ao passo que as outras trés seriam
corrompidas porque teriam em vista apenas o interesse particular dos governantes’. A monarquia,
portanto, se corromperia em tirania, a qual passa, em seguida, a aristocracia, que se degenera em
oligarquia, até que se chega ao regime popular, que se torna licencioso e, assim, retorna a
monarquia. Logo, cada forma reta se corromperia em uma degenerada em um ciclo interminavel.
Todavia, segundo Vatter, Maquiavel ndo retoma a discussao acerca desse ciclo de transformagao
dos regimes para aceitar essa concepgao de justi¢a segundo o bem comum, mas sim para revelar a
falsidade desse critério comumente aceito pelos antigos. Com efeito, o principio para a escolha do
primeiro governante nio ¢ a justica enquanto um valor moral, mas o poder que ele possui para
proteger os outros membros do corpo politico, e desse principio se origina, por sua vez, a lei, cujo

7 VATTER, Between form and event, p. 39. “Either action models itself on pure and necessary forms that remain
unaffected by events, and access to these forms is available only through contemplation and theory, or action chooses
to engage the circumstances, the events, in view of changing them, in order to win a space for human freedom in
which necessity does not enter”. A diferenca entre a primazia desses dominios também se relaciona a interpretagao de
Vatter acerca da distingio entre a vita contemplativa e a vita activa, ou seja, um modo de agdo que preza a reflexdo segundo
categorias universais que guiam a politica, e outro que age em meio as circunstancias. Cf. VATTER, 2000, p. 39.

8 Usamos a edicdo de 2007 da editora Martins Fontes desta obra para fazermos referéncias em portugués dos trechos
utilizados por Vatter.

O MAQUIAVEL, Discursos sobre a primeira década de Tito Livio, p. 14.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 88 : : :



critério é o que pode fazer bem ou mal ao governante e, portanto, poderia ser pernicioso aos
protegidos.”” Logo, pata Vatter, as formas simples se fundamentam na forca, ¢ por isso ele as
denomina de estado de natureza ou sistema monarquico, pois nessa modula¢ao da forma politica
“uma univocidade de governo (mono-archein) é o resultado de um sistema em que leis sao feitas para
identificar e excluir toda fonte de negatividade dirigida a quem quer que esteja no poder, isto ¢, a
quem quer que detenha o maior podetr”."" O sistema mondrquico se constitui como uma forma
institucional em que um (20n0) Gnico principio (arche), a for¢a, governa o corpo politico de modo
absoluto e exclui qualquer contestagio ao comando, ou seja, toda forma de for¢a que se oponha a
quem estiver no lugar de poder. Desse modo, para Vatter, todas as seis formas simples sao
monarquicas independentemente da quantidade de ocupantes do governo — um, poucos ou muitos
— ou do critério do bem comum, visto que nesses regimes a forma politica se baseia no principio
absoluto da for¢a do individuo ou grupo mais poderoso na comunidade. Assim, no sistema
monarquico, a forma impoe um principio tnico e absoluto para controlar a vida politica e impor
a divisao entre governantes e governados, a0 mesmo tempo em que exclui toda forca contraria ao
governo e a coloca na ilegalidade.

Todavia, o proprio fundamento das formas simples revela-se causa de sua instabilidade e,
por conseguinte, de sua corrupgao. De acordo com Vatter, uma vez que o sistema monarquico
estabelece um principio tnico a vida politica baseado na forga, ele enfraquece seu préprio
fundamento, visto que “suas leis repetidamente excluem o principio delas, ou seja, o principio ou
governo da lei e ordem em virtude de sua identificacdo e expulsio do que é contrario a propria
forca, isto é, a propria ‘for¢a’ da lei”.'* Ao excluir as forcas contririas ao governo e associa-las a
ilegalidade, o fundamento do sistema, a forga, nega a si préprio e gera uma transi¢ao indefinida de
regimes ao longo de um ciclo, pois cada forma de governo se realiza contra a imposi¢ao de forga
do regime precedente. Desse modo, as formas simples sio definidas por Vatter como estados
naturais porque elas sao incapazes de interiorizar forgas contrarias em uma forma estavel e, assim,
a tentativa de impor um principio absoluto a totalidade dos acontecimentos inerentes a vida politica
por meio da for¢a mostra-se fonte de instabilidade do regime.

Contra essa falta de estabilidade do estado de natureza, a segunda modulagao da relagao
entre forma e evento busca integrar a diferenca em seu seio em um governo misto, no qual as
diferentes partes da cidade integram o governo. Nessa ordenag¢ao, contudo, a forma ainda possui
primazia sobre o evento, pois as leis tentam subsumir a multiplicidade inerente a vida politica no
interior de institui¢oes. Logo, ao integrar as diferentes partes da cidade no governo, o regime misto
deixa de se fundamentar na for¢a do mais poderoso como principio politico, como mostra o caso
da fundagdo. Este ¢ um momento central para a existéncia do regime, pois nele o legislador-
fundador semeia os principios organizadores da vida civil aos quais as leis ordenadas ao longo da

vida do estado sempre se voltam. Nesse sentido, segundo Maquiavel

, 0 legislador que tenha em
vista o bem comum deve assumir, em um primeiro momento, uma autoridade absoluta para si em

detrimento dos muitos, porque a diversidade de opinides deles nao podetia promover um principio

10 MAQUIAVEL, Discursos sobre a primeira década de Tito Livio, p, 14-15.

WYATTER, Between form and event, p. 61. “A univocity of rule (mono-archein) is the result of a system in which laws are
made to identify and exclude every source of negativity directed at whoever is in power, i. e., whoever holds the
greatest might.”

2VATTER, Between form and event, p. 62. “Its laws repeatedly exclude their own principle, namely, the principle or rule
of law and order, in virtue of their identification and expulsion of what is counter to pure might, i. e., the ‘force’ of
law itself.”

13 MAQUIAVEL, Discursos sobre a primeira década de Tito Livio, p. 41-42.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 89 : ::



guia para o bem publico. No entanto, apds o ato fundador, a autoridade do legislador é outorgada
a0s muitos, que se tornam responsaveis pela sustentacio do regime, uma vez que um individuo
sozinho nao seria capaz de manter as instituicoes. Portanto, ao momento de fundacao, no qual o
ator politico encontra-se sozinho, segue-se 0 momento de sustentagdo e manutencao do regime,
tarefa dos muitos que partilham a autoridade publica.

De acordo com Vatter, a descrigdo desse processo revela que para Maquiavel o legislador-
fundador é apenas uma funcao do sistema de leis estabelecido, e nao um principio absoluto, pois
sua posicao no ato de fundagdo ¢é relativa a dos muitos, de modo que “ao se excluirem da
possibilidade de serem fundadores, os ‘muitos’ em questio se excluem da violéncia inerente ao
primeiro estabelecimento da forma politica para ascender ao ponto de vista da autoridade, de uma
forma de dominacio, ou de governo, nao-violenta e rotinizada”."* A fundag¢do é um ato isolado do
legislador-fundador, no qual ele porta a autoridade absoluta para ordenar leis e instituigdes, porém
Os muitos se tornam responsaveis pela manutengao e cristalizagdo dos principios semeados na
fundacao. Assim, a for¢a deixa de ser o principio da forma quando o fundador abre mao da
autoridade unica em prol dos muitos, que compartilham o poder sem o uso da for¢a bruta a fim
de sustentar a ordenag¢do. Em Roma, por exemplo, Romulo tomou para si uma autoridade
absoluta, mas abriu mao dela e a compartilhou ao instituir um Senado para governar junto consigo,
enquanto em Esparta Licurgo instituiu um regime misto das trés formas retas de governo e deu a
cada parte o que lhe cabia nos negdcios publicos. Em ambos os casos, ao superarem a logica das
formas simples e se constituirem como regimes mistos, esses estados atingiram maior estabilidade,
pois, de acordo com Maquiavel, nessa configuragao as partes integrantes do governo tomavam
conta umas das outras.”” Desse modo, o regime misto adquire um equilibrio institucional entre as
partes porque nenhuma delas ocupa o lugar do poder, visto que, segundo Vatter “esse tipo de
unidade politica, que se institui ao dar origem a uma multiplicidade sobre a qual ela governa, s6 é
possivel se a instancia da lei ocupa o lugar do monarca que Maquiavel introduziu em sua discussao
dos ciclos de constitui¢ao”.' Logo, quando a lei ocupa o lugar do poder, nenhuma das partes é
capaz de exercer sua forca em detrimento das outras. Pelo contrario, ha uma estabilidade entre
elas, algo que nao é mais caracterizado pelo poder bruto, mas sim pela autoridade, a maneira pela
qual o regime misto estabelece uma concérdia entre as partes da cidade baseada no respeito as leis
como instancia reguladora da vida politica. Logo, segundo Vatter, essa modulacao do estado antigo
se define como um sistema de autoridade no qual esta

pode ser definida como a forga pertencente a um comando que exige obediéncia
sem coer¢ao, sem o uso da violéncia. A natureza prudencial do arranjo concebido
pelo legislador-fundador consiste em organizar cada forca de dominagao contra as
outras de modo que a for¢a de cada parte seja moderada pela das outras. Esse
arranjo ¢ aceito por todas as for¢as em questao, por todas as partes da cidade no

WVATTER, Between form and event, p. 69. “By cutting themselves off from the possibility of being founders, the ‘many’
in question cut themselves off from the violence inherent in the first establishment of political form in order to accede
to the standpoint of authority, of a non-violent legal and routinized form of domination or rule.”

5 MAQUIAVEL, Discursos sobre a primeira década de Tito Livio, p. 17.

10 VATTER, Between form and event, p. 75. “This kind of political unity, instituting itself by giving rise to a multiplicity
over which it rules, is only possible if the instance of the law occupies the place of the monarch that Machiavelli
introduced in his discussion of the cycle of constitutions.”

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 90 : : :



que equivale a uma instancia fundamental de unanimidade ou concordia (hormzonoia,

concordia)."”

Assim, ao integrar diferentes partes da cidade no governo, o regime misto alcanca
estabilidade por meio do respeito as leis e da autoridade. As forcas contrarias que permeiam a
cidade sao institucionalizadas no governo e integram um regime misto no qual nenhuma esta acima
das outras porque todas estdo sob as leis. O regime misto se constitui, portanto, como governo de
leis e como sistema de autoridade, uma vez que o respeito a sacralidade da lei, que esta acima das
partes da cidade, é o que organiza a vida politica e cria uma estabilidade para a forma politica.

No pensamento politico antigo, a forma politica imprimiria um principio de governo e de
dominio sobre a vida politica, a saber, a divisdo entre governantes e governados. Ao organizar o
espaco da materialidade da vida, a lei instaura relagdes de comando e obediéncia que atribuem aos
sujeitos politicos os seus devidos lugares no interior da logica do estado. As relagGes entre
governante e governado seriam o principio organizador da estrutura politica e nao poderiam ser
suspensas sem que o proprio estado se arruinasse. Assim, aqueles excluidos do governo se
manteriam em seu lugar de dominados e qualquer tentativa de contestagao dessa ordem seria
associada a ilegalidade. A lei, portanto, nao poderia produzir a liberdade, porque, segundo Vatter,

o status soberano dado a lei nesse sistema implica que ela ndo possa se comandar
a nao comandar; a lei ndo pode servir como o fundamento para uma interrup¢ao
de seu comando. Ao assumir o “lugar do monarca,” a lei regula a forca e torna a
dominagao legitima, mas ela ndo pode questionar nem a for¢a nem a dominagao.
A lei ndo pode reconhecer uma situagao em que nao haja dominagao e, portanto,
uma situagio na qual ela ndo possa se aplicar.'®

Logo, para Vatter, a lei, por sua natureza de organizar a vida politica em uma logica de
governo — entre governantes e governados — nao pode ser identificada a liberdade politica, haja
vista que ela fundamenta relagdes de comando e obediéncia. Assim, ao apresentar brevemente a
posi¢do do comentador, torna-se claro contra quem ele escreve.

Com efeito, em seu livro, Vatter diz que procura se distanciar das perspectivas que tomam
o estado e a lei como o horizonte politico em Maquiavel, sobretudo o comentario de Skinner, pois,
para este, a liberdade é indissociavel da lei. Ao retomar a obra do florentino, o historiador da escola
de Cambridge retoma um problema contemporaneo a respeito da lei. Segundo Skinner, o corpo
politico s6 pode garantir sua liberdade se os individuos em conjunto deixassem de lado seus
interesses proprios e agissem de acordo com o bem comum, o que sé seria alcancado pela
necessidade das leis, haja vista que, segundo ele, para um teérico como Maquiavel,

17 VATTER, Between form and event, p. 76. “Authority can be defined as that force pertaining to a command which
demands obedience without coercion, without the use of violence. The prudential nature of the arrangement
conceived by the founder-legislator consists in setting against each other the forces of dominations o that the might
of each part is moderated by that of the others. This arrangement is accepted by all the forces at issue, by all the parts
of the city, in what amounts to a fundamental instance of unanimity or concord (homonoia, concordia).”

18 VATTER, Between form and event, p. 92. “The sovereign status given to the law in this system entails that the law
cannot possibly command itself not to command; the law cannot serve as the ground for an interruption of its
command. By taking the ‘place of the monarch’, the law regulates force and make domination legitimate, but it does
not and cannot call into question either force or domination. The law cannot recognize a situation in which there is
no domination, and thus a situation to which it cannot apply.”

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 91 : ::



a lei preserva nossa liberdade ndo apenas ao coagir outros, mas também
diretamente coagindo cada um de noés a agir de um modo particular. Isto é, a lei
também ¢ usada para nos retirar de nossos padroes de comportamento habituais
de interesse proprio, para nos forcar a descarregar a gama completa de nossas
virtudes civicas e, portanto, a assegurar que o estado livre do qual nossa propria
liberdade depende ¢ ele proprio mantido livre de servidio."

A lei, portanto, nao ¢ apenas uma instancia reguladora que impede os sujeitos de agirem
mal, mas é também instrutiva. Para Skinner, a lei, por um lado, impede que os individuos ajam
segundo sua escolha, ou seja, tenham ocasido para agirem mal; mas por outro ela também os coage
a agir de um modo determinado e especifico de acordo com o bem da coletividade. Assim, para o
historiador inglés, a lei em Maquiavel promove a virtude civica e, por conseguinte, a liberdade,
porque por sua necessidade de a¢ao ela encaminha os sujeitos a um modo determinado de agir.

Essa tentativa de conformagao da materialidade da vida por meio de formas imutaveis, no
entanto, revela seus limites, visto que, segundo Vatter, a vida politica ndo se reduz a instancias
reguladoras de comando e obediéncia. Pelo contrario, ha algo no dominio do evento que sempre
excede a forma politica e ndo pode ser subsumido por ela, como Vatter mostra ao se voltar a
investigacdo de Maquiavel sobre a Republica Romana.

Segundo o florentino, Roma nao recebeu uma fundagao perfeita em seus principios, ao
contrario, ela se reordenou ao longo do tempo segundo o acaso e os acontecimentos que lhe
sobrevieram.” Nesse sentido, o estado romano nao possuia uma forma petfeita ¢ imutivel, visto
que estava sujeito a mudangas segundo as circunstancias em que estava inserido. Assim, Vatter
assinala que o acaso se introduziu como um elemento constituinte da vida politica romana com a
expulsio dos reis Tarquinios por Junio Bruto e a consequente desuniao entre plebe e Senado, isto
¢, segundo Maquiavel, entre os grandes, que desejam dominar, ¢ o povo, que deseja nao ser
dominado.” Para Vatter, esse conflito é fundante da vida livre e da situagio moderna, uma vez que
ele inverte a primazia do evento sobre a forma, pois, de acordo com o comentador, esse conflito
nao teria por fim a estabiliza¢ao do estado por meio da criacdo de leis e instituicOes para a expressao
dos humores com vista a um equilibrio institucional como no regime misto. Pelo contrario,
considerar o problema nesses termos ainda seria pensar os desejos de acordo com a légica do
governo, quando se trata, na verdade, de enxergar a assimetria entre um desejo de dominar, de
ocupar o governo, ¢ um desejo de nao ser dominado que se opde a logica da distin¢do de
governantes e governados. O desejo do povo, portanto, nao pode ser entendido como o oposto
simétrico do desejo de dominar, isto ¢, como desejo popular de exercer o comando politico,
porque esse humor, segundo Vatter, s6 pode ser lido como desejo de nao-governo (no-rule), visto

que

19 SKINNER, “The republican ideal of political liberty”, p. 86. “To a theorist such as Machiavelli, by contrast, the law
preserves our liberty not merely by coercing others, but also directly coercing each one of us into acting in a particular
way. The law is also used, that is, to force us out of our habitual patterns of self-interested behaviour, to force us into
discharging the full range of our civic duties, and thereby to ensure that the free state on which our own liberty
depends is itself maintained free of servitude”.

20 MAQUIAVEL, Discursos sobre a primeira década de Tito Livio, p. 17-18.

2 MAQUIAVEL, Discursos sobre a primeira década de Tito Livio, p. 24.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 92 : ::



o desejo do povo de nao ser comandado ou oprimido é um desejo extraconstitucional
que nunca pode ser integralmente realizado em nenhuma forma de governo ou
estabilizado por alguma ordem legal de dominagao. Isso significa que o lugar desse
desejo nao pode ser ocupado por nenhuma das partes constituidas do estado: é o
lugar do qual aqueles que sao excluidos de participar e de ser parte do processo de
governo podem falar e agir. Essa ¢ a posicao do sujeito politico que Maquiavel
designa como os nao-nobres (ignobilz), o povo enquanto substrato (materia) sem
forma ou constituicao.*

Logo, para Vatter, o humor do povo é um desejo que perpassa uma classe politica excluida
das institui¢oes publicas, por isso ele é negativo ao governo e nao se insere em uma disputa pelo
controle do regime. O desejo do povo nunca pode ser completamente integrado ao governo
porque ele ¢ justamente aquilo que se opde ao funcionamento ordinario das formas estatais
enquanto formas de dominagao, de distingao entre governantes e governados. Em suma, o povo,
enquanto sujeito movido pelo desejo de liberdade como nao-governo, nao é uma parte da
sociedade imediatamente integrada ao funcionamento do estado, ou seja, a forma politica. Ele é
uma materialidade amorfa, ainda sem constitui¢ao, sem forma definida segundo as determinagdes
do estado.”

Nesse sentido, para Vatter, o desejo do povo nao atua de modo equivalente ao dos grandes,
pois ele nao busca perpetuar a l6gica da dominacao e, por conseguinte, nao tem por finalidade a
simples ocupacio de instancias publicas que estabilizem o estado. Ao contrario, o desejo de nao-
governo se expressa pelo que o comentador denomina de contra-instituicoes (counter-institutions),
formas constitucionais ambiguas que dilaceram o estado, como os Tribunos da plebe, por exemplo,

porque

visto da perspectiva do estado, o Tribunato da a “administracio popular a sua
parte.” O estado expande sua constituicao ao “adicionar a parte” do povo a
administracio do governo. Mas visto da perspectiva do povo, o Tribunato
“desmonta” a maquinaria de governo legal do estado para salvaguardar a liberdade
politica como nio-governo. E nessa dltima postura que o Tribunato assume um
verdadeiro papel politico, um que mantém a vida politica como vida livre. E esse
papel politico coincide com a participacao (participation), com a laceracdo da
integridade do estado.**

22 VATTER, Between form and event, p. 95, grifos nossos. “Political life transcends the limitations of political form the
moment that the latter owes its origin to a discord that takes place between an instance of rule and a demand for no-
rule. The security and stability of the state or political form, in this situation, cannot possibly be the final end of a
political life animated by the discord between the desire for domination and the desire not to be commanded or
oppressed.”

23 Vatter, no entanto, considera que o desejo do povo pode ser interpretado como desejo de liberdade enquanto
seguranca, o qual, portanto, sustentaria o principado, que ¢ lido pelo comentador como o Estado moderno. No
entanto, neste caso o0 povo NAo atuaria enquanto sujeito ativo, que coloca em xeque o estado, mas enquanto passivo.
2 VATTER, Between form and event, p. 102-103. “Seen from the perspective of the state, the Tribunate gives ‘popular
administration its part.” The state expands its constitution by ‘adding the part’ of the people to the administration of
rule. But seen from the perspective of the people, the Tribunate ‘takes apart’ the state’s machinery of legal rule in
order to safeguard political freedom as no-rule. It is in this latter position that the tribunate assumes a truly political
role, one that maintains the political life a free life. And this political role coincides with the participation, with the
laceration, of the integrity of the state.”

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 93 : ::



Essas contra-instituicdes, portanto, longe de estabilizarem o estado, revelam a nao-
integridade dele. Por um lado, elas passam a constituir a forma politica e servem como instancias
de governo reservadas ao humor do povo. Dessa perspectiva, o Tribunato, por exemplo, se torna
parte funcional do governo e concorre para a estabilidade da forma politica. Todavia, ainda que o
regime conceda um lugar ao desejo de liberdade na administragao e tente circunscreve-lo a logica
do estado, a forma politica nao o integra completamente, uma vez que o desejo do povo, enquanto
desejo de liberdade como nio-governo, transcende a ordem legal e politica e a desestabiliza,
abrindo espagos de nao-governo nos quais a lei é suspensa e, desse modo, nao ha mais relagdes e
comando-obediéncia, mas relagdes de igualdade entre os individuos.

Contudo, se Vatter nao associa liberdade e lei, em que medida ele pode reivindicar a filiagao
a tradi¢ao republicana? Ocorre que, em conformidade com a sua leitura da obra de Maquiavel,
para o intérprete a republica ndo pertence ao dominio da forma, mas ao do evento. Assim, a
concepcao de republicanismo de Maquiavel é profundamente reinterpretada por Vatter, visto que
o comentador recusa a possibilidade da republica se constituir como forma politica, como
estabilizagao de um regime de governo que pressuponha a lei e o governo como instancias ultimas
da vida politica. Ao contrario, se liberdade e republica se associam, isso significa um abandono
dessa visdo tradicional, haja vista que, segundo Vatter, “a republica, enquanto forma politica, nao
existe e nunca vai existir, porque a res publica absolutamente nao ¢ uma forma politica (res), mas
denota um evento iteravel no qual formas de dominagao legitima sio transformadas de um modo
revolucionario”.” Para o comentador, a republica existe apenas enquanto evento. A coisa publica
(res publica) nao é um regime de governo, mas a possibilidade de abertura de um espago publico no
qual todos se reconhecem enquanto iguais — fora da logica governantes e governados —, e,
portanto, a republica esta associada a subversao do regime politico, a sua desestabiliza¢ao e

reordenagao em vistas de espagos de ndo-governo.

O desejo de nao ser dominado e a lei

O comentario de Vatter langa luz sobre uma dimensao fundamental da obra de Maquiavel,
a saber, o extraordinario. Com efeito, a obra do florentino nao se reduz ao exame dos aparatos
juridico e legal do Estado, haja visto que ela descreve uma experiéncia politica, o n6 intrincado do
poder politico que se desenrola entre instituicGes e agentes, entre vz e fortuna, experiéncia,
portanto, marcada pela indeterminagao. Assim, Vatter tem o mérito de nos lembrar que a vida
politica em Maquiavel nao se reduz a analise de instancias legais que subsumiriam a vida politica
ao bom governo. Contudo, ainda que sua interpretacao estabeleca balizas fundamentais para a
compreensio da obra maquiaveliana, é necessario tecer algumas observacoes a respeito dela.*

A distingao de Vatter entre o dominio da forma e o do evento retoma um problema
classico da filosofia politica, a saber, o estabelecimento de leis para a conformagao da materialidade
da vida — tema elaborado por Quentin Skinner, a quem Vatter se opde. Assim, a0 associar 0 povo
a dimensao do evento, o comentador afirma que as contra-instituicdes promovidas pelo desejo

2 VATTER, Between form and event, p. 6. “The republic, as a political form, does not exist and will never exist because
the res publica is not a political form (7es) at all but denotes an iterable event in which forms of legitimate domination
are changed in a revolutionary fashion. Republican events reveal the necessity of a given social and political order in
its contingent origin and thereby opens this order to the possibility of its radical change.”

26 A respeito dessa ideia em Skinner, cf. SKINNER, “The republican ideal of political liberty”.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 94 : : :



popular seriam opostas a lei porque cindiriam o estado e abririam espagos de liberdade que
suspenderiam a logica de governo — a distin¢ao entre governantes e governados. No entanto, essa
distincao entre instituicbes e contra-instituices se verificaria realmente no discurso
maquiaveliano?

Para o florentino, a lei, sem duvida, organiza o corpo social, mas antes de estabelecer uma
divisao entre governantes e governados, ela impde uma necessidade que coibe a ocasido de os
agentes operarem segundo seu livre-arbitrio, haja visto que, segundo Maquiavel, “os homens nunca
fazem bem algum, a ndo ser por necessidade; mas onde sdo muitas as possibilidades de escolha e
se pode usar da licenca, tudo logo se enche de confusio e desordem”.?” Neste caso, Maquiavel
discorre sobre os eventos que levaram a criagao do Tribunato da plebe apds a deposicao dos reis
Tarquinios,” pois expulsos estes, parecia haver uma grande harmonia em Roma entre a plebe ¢ a
nobreza, porém a conduta dos nobres mascarava suas verdadeiras inten¢oes, uma vez que eles
temiam que a plebe se voltasse aos antigos monarcas e 0s restitufsse ao governo caso fosse
maltratada. Assim, enquanto os Tarquinios viveram, os nobres tratavam os populares com
humildade e respeito, mas tio logo os reis morreram, a nobreza passou a oprimir a plebe e a insulta-
la. Logo, quando os Tarquinios morreram, os nobres nao tinham mais ameaga a sua supremacia,
ou seja, as circunstancias que os obrigavam a se refrearem mudaram e apareceu uma ocasiao em
que eles puderam agir segundo suas vontades sem nenhum impedimento. A plebe, entdo, se
insurgiu contra a opressao dos nobres e, assim, foi necessario ordenar uma nova necessidade, haja
visto que, segundo Maquiavel “faltando os Tarquinios, que com o medo refreavam a nobreza, foi
preciso pensar numa nova ordenagao que produzisse o mesmo efeito produzido pelos Tarquinios

em vida”¥

. Nesse sentido, a lei e as instituicbes parecem distantes de uma instancia que
simplesmente divide o campo politico entre governantes e governados. Ao contrario, elas impdem
uma necessidade que coibe a ocasido para se agir por livre-arbitrio, pois, ao expressar o humor
popular, o Tribunato da plebe estabelecia uma necessidade politica que reprimiano caso de
Cotiolano.”

Segundo Maquiavel, em um periodo em que Roma passava por uma escassez de alimentos,
o Senado ordenara que se buscasse cereais na Sicilia, porém, o senador Coriolano sugeriu que os
senadores deveriam negar alimento a plebe e manté-la com fome. O povo, entdo, se insurgiu e
estava pronto a assassinar Coriolano, porém os Tribunos o citaram para que ele respondesse
publicamente por suas agoes, e assim sua ambicao foi refreada. Assim, menos do que abrir um
espago de ndo-governo e igualdade, de suspender a lei, os Tribunos da plebe expressavam o desejo
popular como uma necessidade que refreava a insoléncia dos grandes, funcao das acusagoes as
quais, segundo Maquiavel, “permitem o desafogo daqueles humores que de algum modo cresgam
nas cidades contra qualquer cidadao”.’" Logo, talvez o ponto do discutso maquiaveliano nao seja
a distingao entre lei e contra-institui¢oes, a oposicao entre a divisdo governantes-governados, nem
a suspensao da lei para a abertura de um espago de igualdade, mas os agentes politicos que, na
dinamica do corpo social, expressam seus desejos e sustentam leis enquanto formas de impor
necessidades. A lei, portanto, nao ¢ uma superestrutura que organiza a vida social sem referéncia
aos agentes que encarnam a dinamica politica. Ao contrario, ela estad inscrita na operag¢ao dos

2T MAQUIAVEL, Discursos sobre a primeira década de Tito Livio, p. 20.
28 MAQUIAVEL, Discursos sobre a primeira década de Tito Livio, p. 20.
2 MAQUIAVEL, Discursos sobre a primeira década de Tito Livio, p. 21.
0 MAQUIAVEL, Discursos sobre a primeira década de Tito Livio, p. 33-34.
S MAQUIAVEL, Discursos sobre a primeira década de Tito Livio, p. 33.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 95 : ::



agentes, na desunido entre grandes e povo, nas lutas sociais que mobilizam o corpo social. Por
1ss0, a questdao nao ¢ tanto tomar a lei em si mesma — enquanto tal, ela é apenas necessidade —, mas
qual o agente que a sustenta, pois quando o povo expressa seu humor na republica e sustenta as
leis que refreiam a insoléncia dos grandes, elas deixam de ser mero instrumento formal e passam
a ser a manifestagao do desejo popular que recusa a dominagao dos grandes.

Nesse sentido, ainda a respeito da distingao entre forma e evento, ao situar a lei no dominio
da primeira, Vatter associa o desejo do povo ao dominio do evento e o interpreta como desejo de
ndo-governo, avesso a toda forma politica. Entretanto, na medida em que se considera o
entrelagamento entre agentes e lei, o desejo popular ndo pode mais ser definido desse modo. Ao
contrario, a defini¢ao do humor do povo deve ser compreendida por sua relagao inextrincavel com
o desejo dos grandes, haja vista que, segundo Maquiavel, “se considerarmos o desejo dos nobres
e dos plebeus [gnobili], veremos naqueles grande desejo de dominar e nestes somente o desejo de
nao ser dominado e, por conseguinte, maior vontade de viver livres”?. Povo e grandes, portanto,
se implicam mutuamente ¢ se definem por esse conflito estruturante da politica maquiaveliana.
Nesse sentido, os grandes desejam dominar — sao eles que encarnam a dominagao, o Estado seria
apenas um meio de expressio desse humor — e o povo, por conseguinte, deseja nao ser dominado,
ele recusa a opressiao dos grandes, seja ela expressa por vias ordinarias ou nao — como no caso de
Coriolano, que queria agir fora da lei e negar alimento a plebe. Assim, se o humor popular se
vincula a liberdade e transcende a forma politica, ndo é porque se expressaria em termos de nao-
governo, mas porque, ao se manifestar de modo extraordinario e se opor a opressiao dos grandes,
ele exige a reordenagao das estruturas do Estado e o alargamento do espago publico a fim de dar
expressao a recusa da dominagao, de modo que, segundo Lefort,

a lei revela-se ligada a desmedida do desejo de liberdade: um desejo por certo que nio
podetrfamos separar dos apetites dos oprimidos, os quais sio sempre trabalhados pela inveja,
porém nao se reduzem a isso, pois, em sua esséncia, é negatividade pura, recusa da opressao, desejo
de ser e ndo desejo de ter.”

Logo, pela acdo extraordinaria do desejo popular, a lei se desvincula da ideia de dominagao.
Enquanto negatividade pura, desejo de ser, o humor do povo se opoe as determinacées positivas
de possuir dos grandes, por isso, a0 se expressar no corpo social, ele da lugar a uma ordenagao
aberta que cria leis e instituicGes para conter a insoléncia dos grandes.

Assim, quando o povo tem autoridade na republica e expressa seu desejo, a opressiao dos
grandes encontra uma necessidade forte o bastante que coloca o instituido em xeque e, assim, exige
a reordenacdo da lei e das instituicdes em novas formas que exprimam o desejo insaciavel de
liberdade do povo. Desse modo, a ordenacio do corpo social ndo representa simplesmente uma
divisao entre governantes e governados, mas uma forma social aberta, em que a lei estd em disputa
e ¢ questionada sem ter um fundamento dltimo. Logo, se lei e liberdade nao podem ser
imediatamente vinculadas em Maquiavel, isso nao se deve ao carater coercitivo da lei, pois esta,
enquanto forma social, depende do jogo que se desenrola entre os desejos. Ademais, se o desejo
do povo ¢é desejo de liberdade, isso ndo se deve a mera recusa da forma politica em si, mas ao
conflito entre povo e grandes que define o humor popular enquanto desejo de nao ser dominado,
que se opde a qualquer forma de opressio dos poderosos. E, portanto, na dindmica politica do

2 MAQUIAVEL, Discursos sobre a primeira década de Tito Livio, p. 24.
3 LEFORT, “Maquiavel e a veritd effetuale”, p. 144-145.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 96 : : :



corpo social, no conflito entre grandes e povo que a lei e as formas sociais adquirem sentido no
discurso maquiaveliano, pois essa cisao ¢ aquilo que estrutura o social.

Referéncias bibliograficas

LEFORT, C. Le Travail de ' (Euvre. Machiavel. Paris: Gallimard, 1972.

. “Maquiavel e a verita effetuale”. In: Desafios da escrita politica. Trad. de Eliana de Melo
Souza. Sao Paulo: Discurso Editorial, 1999, p. 141-177.

MAQUIAVEL, N. Discursos Sobre a Primeira Década de Tito Livio. Trad. de MF. Sio Paulo: Martins
Fontes, 2007.

POCOCK, J. G. A. The Machiavellian Moment. Princeton: Princeton University Press, 1975.

SKINNER, Q. The Foundations of Modern Political Thounght. Cambridge/New York: Cambridge
University Press, 1972.

. “The republican ideal of political liberty”. In: BOCK, G.; SKINNER, Q.; VIROLI, M.
(eds.) Machziavelli and Republicanism. Cambridge: Cambridge University Press, 1990, p. 293-309.

VATTER, M. Between Form and Event: Machiavelli’s Theory of Political Freedom. New York: Fordham
University Press, 2014.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 97 : : :



Hobbes e a democracia moderna: regra da maioria e representagao

politica

Mbaidiguim Djikoldigam*

Resumo: O presente artigo pretende discutir a democracia moderna e o pensamento politico do filésofo
inglés Thomas Hobbes a partir de dois elementos comuns a ambos: a regra da maioria e a nogao de
representa¢do politica. Para tanto, o artigo analisa a importincia destas duas nog¢des tanto para a doutrina
politica hobbesiana como para a concep¢io moderna da democracia.

Palavra-chave: Democracia — Hobbes — Modernidade — Representagio

Hobbes and modern democracy: majority rule and the issue of political
representation

Abstract: This article intends to discuss modern democracy and the political thought of the English
philosopher Thomas Hobbes from two common elements: the majority rule and the notion of political
representation. Therefore, the article analyzes the importance of these two notions both for Hobbesian
political doctrine and for the modern conception of democracy.
Keywords: Democracy — Hobbes — Modernity — Representation

I Mestrando em filosofia pela Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas (FFLCH) da Universidade de Sdo
Paulo (USP), sob orientagdo do professor Renato Janine Ribeiro.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 98 : : :



Representagao politica e modernidade: a contribui¢dao hobbesiana

O conceito da representagao ganhou a partir da Modernidade um sentido politico mais
amplo e uma importancia central no pensamento politico. De fato, correlacionando ao advento da
modernidade politica, o conceito inaugura uma nova forma de compreender o vinculo social e
politico, bem como a institui¢do e perpetuacao da comunidade politica com sua conceituagao
como principio de existéncia da comunidade. Mas em que condigdes, e gracas a quais mudangas a
representagao alcancou essa importancia?

Devemos a Hobbes uma grande parte de inovacdo na concep¢ao moderna da
representacido. Com efeito, o filésofo inglés trouxe uma mudanga decisiva a concepgao da
representacao herdada da Idade Média, eliminando da representagao “a interminavel discussao de
qual voto tem a melhor qualidade. Resolve no plano quantitativo, mais facil de medir, uma
polémica que seria infindavel se continuasse no qualitativo.

Ao tirar a questio moral do centro da regra da maioria, Hobbes inaugura a nova concepgio
da politica rompendo com o carater “natural” da comunidade politica e com o carater distintivo
do homem como ‘“animal politico”, como ser “naturalmente” politico, no sentido de que sua
vocagao ¢ realizar seu ser dentro da comunidade politica. Contrariamente ao pensamento antigo
em que o corpo politico era visto como uma obra “natural” baseada em suposto carater distintivo
do homem como “animal politico”, como ser “naturalmente” politico, no sentido de que sua
vocagao ¢ realizar seu ser dentro da comunidade, na modernidade, se concebia a sociedade como
criagao dos proprios individuos. O vinculo social passa a nao ser considerado mais como algo
natural, mas algo que se constréi. O individuo vira o nicleo principal para se pensar a formagao
do corpo politico e nao mais a coletividade.

A teoria do nosso autor inclui-se assim dentro das grandes mudangas que o pensamento
vem propondo, inaugurando aos poucos a passagem da Antiguidade para a Modernidade. E o caso
da revolugao galileu-copernicana, ou ainda a filosofia do sujeito cartesiana, que causaram uma
ruptura total na concepc¢iao do universo e desnortearam a relagao-a¢ao do ser humano com a
natureza. De uma concep¢do da terra como centro do universo passamos a uma concep¢ao do
universo como infinito. Consequentemente, a relacido ser humano x natureza é perturbada.

Dissolvidos os fundamentos e referenciais da politica dos Antigos surgem novas formas
de organizagao politica e de institui¢io da sociedade politica, que ndo tém mais como referéncia a
natureza, nem a questao moral, mas os proprios individuos. Além de mais, a preocupac¢ao com o
melhor deixa de ser prioridade. Importa agora qual sistema politico protege melhor os interesses
individuais e mantém a unidade do corpo politico. Hobbes ao elaborar a sua teoria politica em que
o corpo politico é constituido pelo pacto que, ligando os homens entre si, também os liga ao poder
do Soberano, se inscreve justamente nesta linha.

Para garantir a sobrevivéncia da humanidade, os seres humanos devem sair do estado de
natureza (a guerra de todos contra todos) onde em conflito uns com os outros, eles sio apenas
uma multitude para se constituir como um “povo”, isto ¢, unidos e vinculados por um ato
fundador, por uma for¢a capaz de transformar em unidade esta multidio sem lagos sociais. Assim
a unido, sindénimo da formag¢ao do povo nao é natural, mas construida. A multidao dispersa so6
atinge a unidade e se constitui como um povo instituindo o representante soberano, mas este
ultimo nao procede de qualquer pré-requisito, de qualquer “precedéncia”. Em outros termos,

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 99 : ::



nenhuma unidade, nenhuma identidade do povo, da nagido, da comunidade politica precedem o
pacto de representagao.

O povo nio ¢é uma realidade natural que precede a representagdo. Ele é constituido na
propria geracio do Soberano. F a representacio que constitui seu objeto. Este fato fundamental,
como observa Myriam, deve ser lembrado para esclarecer certas criticas atuais que implicitamente
assumem a precedéncia de uma comunidade politica substancial quando denunciam a nio
representatividade de instituicoes ou individuos (representantes)”.

Mas essa autoconstituicdo do povo, isto é essa unidade alcancada com a constituicao da
Pessoa Representante, é possivel apenas quando existe um ato de autorizag¢do. Isto porque a
comunidade politica, na medida em que nido ¢ mais fundada na natureza, repousa no
consentimento de seus membros que concordam entre si em autorizar as a¢ées do Soberano
(monarca ou assembleia: a soberania ndo pertence necessariamente a um inico homem).

Ao conceito de representacao, Hobbes vincula assim o conceito de autorizagao. O que faz
uma diferenca em relacio a concepg¢do antiga da representacido baseada na procuragiao. Os
individuos se tornam “pessoas” unindo-se pela autorizagao na pessoa de um unico soberano que
“representa” os individuos que consentem no pacto. A representagao é uma autorizagao que opera
a transmuta¢do da multidio em um povo unido’. A teoria hobbesiana da representacio politica
resolve assim o problema colocado a modernidade politica pela perda irremediavel da ancoragem
da comunidade politica na natureza: que doravante a condena a ser um artefato, um ser “artificial”™*.
Contudo, essa inovagdo parece mais problematica quando ¢ confrontada a teoria e pratica da
representacao nas democracias modernas.

A representagdo nao tem lugar na democracia antiga, onde os cidaddos participam
diretamente no exercicio do poder. O principio representativo especifico da modernidade nao esta
na sua origem ligado a democracia. Pelo contrario, ele aparece s6 mais tarde como um agregado
precisamente destinado a marcar a especificidade da democracia moderna onde os cidadaos
exercem, acima de tudo, uma func¢ao de controle sobre seus lideres, funcao que nao se limita ao
processo eletivo, mas é exercido na esfera publica (liberdade de expressao, uso de critica,
manifesta¢oes diversas). De modo geral, se admite que a representagio como uma linguagem
politica e um conjunto de institui¢des irrompeu-se em modos variados e conflituosos nos campos
e torres da Europa medieval, mas de inicio pouco ou nada tinha a ver com o ezhos igualitario da
democracia.®

A fusido pratica entre democracia e representacao teria ocorrido por volta do final do século
XVI, com os atos de resisténcia a monarquia nos paises baixos, e de modo especial do tempo das
grandes revolugdes americana e francesa do ultimo quarto do século XVIII, e das lutas nelas
desencadeadas pela extensio do sufragio durante os préximos dois séculos. Como mostra Pierre
Rosanvallon® em seus trabalhos sobre a histéria da democracia, a expressio democracia
representativa apareceu pela primeira vez num documento oficial em 1777 em uma carta de
Alexander Hamilton ao Governador Morris. Porém, a expressio foi popularizada

2 D’ALLONNES, “Les paradoxes de la représentation politique”, § 16.

3 Cf. D’ALLONNES, “Les paradoxes de la représentation politique”. §17.

4+ D"ALLONNES, “Les paradoxes de la représentation politique”, § 17.

> ALONSO, S. et alii., The Future of the Representative Democracy. Cambridge University Press, 2011, p. 20.

¢ Citado por Nadia Urbinati, em uma entrevista concedida Héléne Landemore. Cf. LANDEMORE, “Is representative
democracy really democratic?” Interview of Bernard Manin and Nadia Urbinati - New York, April 10, 2007, Books
and Ideas, 31 Matrch 2008. ISSN: 2105-3030. URL: https://booksandideas.net/Is-representative-democracy-really-
democratic.html

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 100 : : :



sistematicamente somente no inicio da década de 1790 por pensadores da revolugao como Paine,
Condorcet e Sieyes.

Todavia, essa popularizagdo fazia-se nos trincos. A maioria dos pensadores revolucionarios
tinha medo de que a populagao confunde a concepgao nova da democracia com antiga, baseada
na participagao direita de toda a populacdo nas decisdes publicas. De fato, alguns revolucionarios’
queriam uma republica popular no modelo das democracias antigas.

A concepg¢ao de democracia representativa foi emergindo durante a revolucido francesa,
porém a aceitacdo do sistema representativo como republicano e democratico passou por o que
podemos chamar de disputas intelectual e politica entre os defensores do sistema representativo
de um lado e do outro lado, as adeptas da democracia antiga, como podemos perceber nas
entrelinhas do famoso discurso liberal de Benjamin Constant.

Considerado fundamental para migragdo da democracia como um sistema de governo de
participagao direta para um sistema representativo, esse discurso demonstra como foi a busca de
um distanciamento da concepg¢ao antiga da democracia por autores modernos ao fusionar a nogao
da democracia a representagao. De fato, ao confrontar a liberdade dos antigos com a liberdade dos
modernos, Constant mostra que um sistema de governo baseado no modo antigo nao cabe mais
nos tempos modernos. Segundo o pensador francés, a independéncia individual ¢ a primeira das
necessidades modernas. A liberdade individual nunca deve ser sacrificada para se obter a liberdade
politica. Nesse sentido, as instituicGes de antigas republicas, dificultando a liberdade individual,
nao sao admissiveis nas sociedades modernas. Os individuos tém direitos que a sociedade deve
respeitar. Constant opta assim para nao voltar ao modelo antigo para moldar o sistema moderno,
embora reconheca que a liberdade moderna nao é exempta de risco.

A liberdade moderna, de fato, como a antiga também corre o risco de atrapalhar a vida do
corpo politico. Porém, sendo que sao duas formas de liberdades diferentes, o perigo nao é o
mesmo da liberdade antiga. De fato, se na antiga liberdade, existe uma possibilidade de alienagao
do individuo pelo Estado, isto é o Estado esmagando o individuo, a liberdade moderna, por sua
vez, pode tornar se um individualismo. O individuo, como sugere Tocqueville, sendo muito
absorvido na busca de seus interesses individuais, pode acabar renunciando a seus direitos de
compartilhar o poder politico, colocando assim em risco sua liberdade individual, uma vez que ¢é
o poder politico que garante sua salvaguarda e proteg¢ao.

Constant sugere para evitar de cair em um individualismo exacerbado que a liberdade se
adeque aos tempos modernos marcados essencialmente pela liberdade politica, isto ¢, ela deve ser
fundamentada sobre um sistema politico baseado na representacio. Porém, os representantes
devem ser escolhidos pelos cidaddaos por um sistema eleitoral em que cada um vota para que seus
interesses sejam defendidos. Consequentemente ¢é concedido aos cidadios o direito de
responsabilizarem os seus representantes no final do seu mandato, renovando-lhes sua confianca
ou nao, caso (se acharam o seu desempenho nao foi satisfatorio. Ou seja, os representantes nao
podem, uma vez levados ao poder, abafar as vozes potencialmente divergentes daqueles que
representam nem negligenciar a opinido publica que se expressa livtemente por varios meios

7 Entre os politicos e pensadores que defendem uma forma republicana no modo antigo se encontram lideres como
Frangois Robert, Lavicomterie et Louise de Kéralio que sao contra o fato da monarquia constitucional, de 1789 a
1792, ser acompanhada por uma representacdo estreita, com um sistema de sufrigio censitario, vinculado ao
pagamento de uma determinada quantia de impostos. O grupo que defende um governo representativo é formado na
sua maioria por futuros Girondins como Condorcet, Paine e Brissot. A sua reivindicagdo é abolir a monarquia para
instaurar uma republica no modelo americano, isto ¢, com um governo representativo.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 101 : : :



(peti¢oes, manifestacdes, pesquisas). A possibilidade de opinar é assim considerada pelo Constant
a garantia democratica do sistema da representagao politica face a independéncia dos
representantes.

A partir deste discurso de Constant, percebemos que a democracia moderna fundamenta
a nogao da representagao politica sobre a exigéncia de existir uma correlagdo entre o Estado e a
sociedade civil por meio de formas de associagoes politicas, ou seja, formas agregativas que sejam
capazes de expressar, controlar, reivindicar, levantar e definir uma corrente de relagiao entre o
interior e o exterior das instituicdes dos Estados, e logicamente, o modo operatério escolhido é
dos votos, reduzindo deste jeito a representacao politica as elei¢des, consideradas quase o Gnico
meio legitimo do exercicio do poder soberano do povo. Porém, o que se percebe na atualidade é
uma aspiragao de tipo de representagao que vai além dos mecanismos operativos ou das formas
procedimentais. A representacdo politica deve, portanto, envolver afetos, crencas (confianca e /
ou desconfianca), identificagoes, modos de reconhecimento.® A comunidade politica busca um
modo de se representar que seja uma experiéncia de si como tal.

Neste sentido, parece importante que nas democracias modernas se busca encontrar uma
forma de convivéncia que implica um estilo de existéncia, de maneiras, de fundamentos mentais e
emocionais. O sistema representativo, mais do que um meio de governar deve ser um meio para
vincular a comunidade para além do ato de eleger os representantes. A representacao deve reforgar
a dinamica democratica que da possibilidade aos cidadaos de serem tanto os autores quanto os
atores de freios e contrapesos, de formas de deliberacio, de discussao, de disputa.’

A ideia de representac¢ao politica como sabemos nao ¢é totalmente uma inova¢ao moderna.
Ela vem, em boa medida, da representagao judicial medieval fundamentada principalmente em
uma concepg¢ao da representagdo como procuracao. Contudo, essa concepgao judicial, como
observa Renato Janine, carrega um problema: ele ndo explica como o delegado ou procurador
representa de fato a todos, quando é colocado em um contexto em que tem votos contra e a favor
do representante. F o caso na Inglaterra dos séculos XIII ¢ XIV, onde nio era facil aceitar a
representacdo, porque nao se sabia como explicar que alguém representa quem votou contra,
suscitando problemas na Camara dos Comuns'’, apesar da solu¢ao vinda do mundo religioso que
consistia em um sistema de maioria baseado na moralidade, e nio no numero.

A modernidade abandona esse sistema a favor de uma soluc¢ao baseada no fato numérico.
E uma grande parte deste abandono o devemos a Hobbes que, pela sua teoria, marcou uma ruptura
com as concepgoes antigas da regra da maioria propondo um contrato nao mais fundamentado
sobre a moral, mas em um procedimento eleitoral fundamenta em uma regra de maioria numérica,
em que o importante ¢ o resultado. Ele vale, porque foi aceito como legitimo por todos. Essa ideia
ainda prevalece em muitos sistemas democraticos moderno. Todavia, devemos ressaltar que a ideia
do voto, ao sufragio universal, como sistema politico, demorou a ser implementado em varias
nacoes modernas''. Contudo, hoje assistimos a uma espécie de erosio do modelo democtitico,

8 D’"ALLONNES, “Les paradoxes de la représentation politique”, §24.

0 Cf. D’ALLONNES, “Les paradoxes de la représentation politique”, §24.

WJANINE RIBEIRO, A Democracia. LeLivros.site.  Disponivel em https://lelivros.love /book/baixat-livro-a-
democracia-renato-janine-ribeiro-em-pdf-epub-e-mobi-ou-let-online/

11 O sufragio universal, de fato, somente se generalizou no século XX. Antes, trabalhadores e pobres raramente tinham
direito a voto. As mulheres conseguiram o voto nio faz muito tempo — no Brasil em 1933, na Franca em 1945, na
Suica na década de 1970. Em alguns paises, o voto era desigual. Na Bélgica, o diploma universitatio permitia votar
trés vezes, o do colegial, duas. Na Russia da Revolucio, o sufrigio do operario valia o de 27 camponeses. Mas a
tendéncia mundial foi estender o voto como emblema da igualdade (Cf. JANINE RIBEIRO, A Democracia,

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 102 : : :



que se reduz cada vez mais na época das eleicoes. Fala-se cada vez mais em crise de representacao.
Mas a que nos referimos quando falamos de “crise de representagao” ou de “crise da democracia
representativa”? De acordo com Myriam'?, ao falar da crise nos referimos a trés elementos:

Em primeiro lugar, a uma disfunc¢io institucional: uma crise dos corpos juridico-politicos,
uma falha no funcionamento das formas institucionalizadas que se teriam tornado inadequadas,
insuficientemente operativas ou mesmo ineficazes. Portanto, eles ndo mais incorporariam o
“principio representativo” no qual se baseia uma certa concep¢ao de democracia. Dai as criticas
muitas vezes dirigidas as democracias contemporaneas suspeitas de nada terem mais
“democraticas” do que o nome: tornaram-se sobretudo técnicas de regulacio gerencial ou mesmo
“oligarquias” dominadas por pequenos grupos de “poderosos” (elites e/ou poderes financeiros).

A crise de representagdo designa também o défice de legitimidade dos préprios politicos,
défice de que decorre a desconfianga quanto a sua capacidade de cumprir a missao que lhes foi
confiada. Este segundo aspecto relaciona-se mais especificamente com a relagdo entre os
“representados” (os eleitores) e os seus representantes. A falta de legitimidade assim percebida
pelos cidaddaos esta correlacionada com um déficit de crenga, ou mais exatamente, do
consentimento necessario para o bom exercicio do principio representativo. O sintoma mais
marcante desse descontentamento seria a abstencao eleitoral (mais ou menos forte dependendo
do tipo de votagao). O processo eletivo esta no centro desta segunda dificuldade.

Esta crise expressa finalmente a impoténcia dos representantes para garantir e representar
a unidade ou mesmo a identidade da comunidade politica. Eles ndo seriam mais capazes, dizem,
de produzir ou mesmo fomentar um sentimento de pertenca a esta comunidade. Os cidadaos nao
se reconhecem mais pelo rosto e pelas agoes de seus lideres. Eles nao se identificam mais com sua
representacio. . a questdo da incorporacio da comunidade por seus lideres (seus representantes)
que esta no centro deste terceiro componente.

Olhando para esses trés elementos, o problema nio parece ser a democracia, mas o
entendimento da representacdo. Parece que a fusdo destas duas nog¢des ainda esta longe de ser
unanimidade. O que nos leva entdo a questionar a nao aceitacio do pensamento hobbesiano em
uma reflexdo sobre a democracia. O pensamento hobbesiano é, de fato, antidemocratico? Ou
contém elementos que podem nos ajudar a refletirmos as democracias contemporaneas? Para
respondermos a essas perguntas, analisaremos agora, o conceito da democracia no pensamento
hobbesiano, para depois, discutir os argumentos contra ou favor da qualificacdo de democratica

da sua teoria de representagao.
Democracia e a regra da maioria em Hobbes

A questao do “melhor regime” nio ¢ prioridade no pensamento politico do filésofo inglés.
Em Hobbes, de fato, os individuos tém a liberdade de escolher o tipo de governo que eles querem.
O importante é que eles obedecem a quem o poder ¢ confiado, esse ¢ o soberano. O soberano,
por sua vez, deve zelar pela seguranca e pela paz de cada individuo e dos seus bens. E dentro desta
concepcao de governo que Hobbes analisa a democracia.

LeLivros.site.  Disponivel em https://lelivtos.love/book/baixat-livro-a-democtacia-tenato-janine-ribeito-em-pdf-
epub-e-mobi-ou-ler-online/ )
2D ALLONNES, “Les paradoxes de la représentation politique”, passim.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 103 : : :


https://lelivros.love/book/baixar-livro-a-democracia-renato-janine-ribeiro-em-pdf-epub-e-mobi-ou-ler-online/
https://lelivros.love/book/baixar-livro-a-democracia-renato-janine-ribeiro-em-pdf-epub-e-mobi-ou-ler-online/

O pensamento hobbesiano sobre democracia aparece, de fato, nos seus livros mais
importantes (Elementos da Lei, Do Cidadao, e no Leviata), em forma de comparagao triadica de
formas de governo e ligada a sua teoria do contrato. A democracia assegura que o contrato seja
feito entre os individuos em situagio de igualdade, envolvendo a participacio de todos,
contrariamente a aristocracia e a monarquia que requerem a nomeag¢ao de pessoas sobre as quais
se esta de acordo, o que supoe que uma maioria ja tenha sido estabelecida.

A democracia ¢ assim considerada a unica capaz de dar legitimidade ao contrato, a Gnica
que da origem a uma organizacao legitima da vida comum dos homens. Com efeito, a funcdo e a
finalidade do Estado consistindo no bem de cada cidadio, a sua realizagao necessita o consenso
por maioria dos individuos, isto ¢, os votos da maioria implicam os votos dos demais, o que s6 ¢é
possivel na democracia.

A democracia requerendo um consentimento de todos, a sua legitimidade escapa a
qualquer discussao. De fato, a quem objetar ou resistir, pode sempre responder-se: de quem
queixas? Foste tu que quiseste e, mesmo se votaste contra, ¢ como se tivesses votado a favor, uma
vez que te comprometestes a ceder a lei da maioria®. Assim a primeira ideia que encontramos na
teoria hobbesiana parece apontar a democracia como sendo fundamental para a formagao do
corpo politico e de qualquer tipo de governo. Esta claro em Hobbes que ¢ dificil ou mesmo
impossivel falar da formagdo de um corpo politico sem passar pela democracia. O nosso autor
parece defender aqui uma origem democratica das sociedades humanas.

A democracia é antes de qualquer governo, um modo de se organizar em sociedade. Ela
esta na origem da politica. A democracia legitima o contrato e estabelece as regras de
funcionamento da regra da maioria no sentido de que os participantes do contrato reunidos em
assembleia formam a soberania. Fundamentando assim a regra da maioria, a democracia ¢ um meio
importantissimo que o filésofo inglés encontrou para resolver a questdao da instauracio do poder
quando nio existia ainda um soberano com quem pactuar, evitando de transformar o Estado ja
em sua formacdo em quadro de violéncia. Supde-se que qualquer um pode ser escolhido, e a
competi¢ao renascerd mais forte que nunca.'*

O consenso pelo qual se decide a forma do poder ndo tem outro objetivo que alcangar a
necessidade fundamental desse momento delicado de formag¢ao do Corpo politico em que toda
forga centrifuga deve ser evitada em proveito do ponto sobre o qual ha harmonia que é paz. A
democracia contratual, mesma efémera, ajuda assim a “fortalecer os liames da paz, separar a
questdo do poder e de sua atribui¢do, separar o que une os homens e o que os divide. O importante
aqui, nao ¢ a questdao do regime, mas da possibilidade que ele oferece em evitar um conflito e
instaurar um poder capaz de garantir a paz”".

A analise hobbesiana da etimologia da democracia traz elementos para fazer a diferenca
entre um governo de povo e o poder do povo, que ¢ a democracia. De fato, ao analisar a etimologia
do termo democracia Hobbes escreve: “Duas coisas, portanto, constituem a democracia, das quais
uma -que a convocagao perpétua de assembleias — forma o demzos ou povo, enquanto a outra — que
¢ a maioria de votos- forma # £ritos ou poder” (DC VII, 6). O povo tem o poder de fato quando

esta reunido e delibera por maioria. O povo nao tem poder quando nao esta reunido. Todavia, isto

13 MANENT, Pierre, Histdria Intelectual do Liberalismo, p.66.
14 JANINE RIBEIRO, A Marca do Leviata, p.56.
15 JANINE RIBEIRO, A Marca do Leviata, p.57.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 104 : : :



pode ser evitado, se o povo decidir confiar a sua autoridade a um homem ou um conselho durante
o tempo de recesso (DC VII, 6).

A regra da maioria, fundamental para o contrato hobbesiano, se aproxima assim com as
ideias democraticas modernas, principalmente, no que diz respeito a questio do voto como meio
do exercicio do poder soberano pelo povo. Mas se essas primeiras consideracdes mostram um
Hobbes um teérico da democracia eleitoral por entender a regra da maioria como a esséncia da
democracia, o uso que ele faz desta regra, ao aprofundar a no¢ao da democracia, o afasta da nogao
de democracia como forma de governo.

Com efeito, se a democracia ¢ importante para formar o corpo politico, ela nao tem a
mesma importancia como forma de governo na analise do nosso autor. Hobbes considera a
democracia um regime muito instavel que pode trazer graves problemas ao funcionamento do
Estado, devido a dificuldade de reunir sempre o povo. A paz e a seguranga dos individuos e dos
seus bens estariam assim constantemente ameagadas em um regime democratico. A democracia
parece ser “apenas um truque, durante somente o que basta para suspender a competi¢ao entre 0s
homens™".

No pensamento hobbesiano nido existe também a possibilidade de um contrato entre o
soberano e seus suditos considerados individualmente uma vez o Soberano instituido. Isto porque,
na fase de institui¢do politica, ainda ndo existe um soberano capaz de celebrar um acordo com
quem quer que s¢ja e, uma vez estabelecido, ja ndo ha razao para se comprometer por contrato em
relagdo aos seus suditos. Os individuos antes do contrato nio formam um povo, mas apenas uma
multidao de habitantes sem vontade comum com quem nao se pode firmar nenhum contrato, nem
atribuir uma acio."”

E apenas, pelo contrato que se institui um soberano que a multidao se torna um povo e
tem uma vontade'®, se constituindo assim uma pessoa civil, isto ¢ um homem ou um conselho cuja
vontade envolve a vontade de cada individuo. Portanto, a democracia na verdade sé serve para
instituir um o soberano e depois nao vale mais nada; em outros termos, segundo o pensamento
do filésofo inglés ¢ dificil falar de institui¢oes democraticas.

O status que Hobbes concede ao governo da maioria parece neste sentido nao se
fundamentar na preocupa¢ao em garantir a participacio do maior numero possivel dos cidadaos
nas decisoes coletivas, mas pela preocupagao de pensar a politica a partir da unicidade da soberania.
O filésofo inglés rejeita a ideia de que uma multidao de vontades possa ser expressa soberanamente
a partir de um uso natural do governo da maioria, em outros termos, ele rejeita a ideia de que a
maioria dos votos de uma multidao, sem o apoio de uma soberania ja estabelecida, pode constituir
a expressao de uma vontade.

Vemos a partir daf que se o pensamento fundamenta a questao da regra de maioria baseada
em nuimeros, o que a aproxima da ideia moderna democratica, ele fica também aquém dessa ideia,
porque o voto na democracia “nao é mero procedimento (como o sorteio), mas sim a expressao
da igualdade e liberdade. Somos livres e, portanto, decidimos nosso destino politico. Somos iguais,
e pot isso nenhum voto vale mais que outro”". Portanto, se Hobbes funda a ideia democratica
moderna da regra da maioria, ele ndo se mostra favoravel 2 uma concep¢ao da democracia como

16 JANINE RIBEIRO, .4 Marca do Leviata, p.59.

" HOBBES, Elementos da Lei, p. 106.

18 HOBBES, Do Cidadis, p.189.

19 JANINE RIBEIRO, A Democracia, Disponivel em https://lelivros.love/book/baixar-livro-a-democtacia-tenato-
janine-ribeiro-em-pdf-epub-e-mobi-ou-ler-online/

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 105 : : :



regime. O nosso autor se mostra preconceituoso com a democracia como meio de manter o corpo
politico unido no tempo. Mas o que dizer da sua teoria de representagao considerada a teoria que
aproxima mais o pensamento do nosso autor das democracias modernas, essencialmente

representativa?

A problematica da representagio e democracia em Hobbes

Como sinalizamos mais para cima, usa-se muito pouco Hobbes como referéncia de
estudos sobre a democracia e vimos que, essa nao referéncia nao se deve a uma falta de interesse
do nosso autor ao tema da democracia, mas ao fato dele nio vé a democracia como regime
preferivel dentro da sua doutrina politica. Contudo, ao analisar a sua concep¢ao de democracia,
percebemos que Hobbes apresenta uma ideia de democracia que, apesar dos seus limites, contém
algumas regras democraticas que estao ainda de uso na atualidade, como a regra de maioria ou
ainda a sua teoria de representagdo. Essa ultima teoria é, alids, o aspecto da doutrina politica
hobbesiana mais estudada quando ¢ questao de confrontar o pensamento politico do filésofo
inglés com a democracia moderna.

Com efeito, no cendrio politico contemporaneo em que se fala cada mais em crise de
democracia, a teoria do nosso autor vem sendo objeto de pesquisa de pensadores contemporaneos
da democracia. Os resultados destas pesquisas apontam para duas teses contrarias: a primeira
defende a teoria hobbesiana como protodemocratica enquanto a segunda, nao vé nenhuma
dimensao democratica que possa ser atribuida a essa teoria.

Os argumentos principais sustentando a primeira tese se encontram principalmente nas
analises de David Runciman, um dos grandes pensadores contemporaneos da democracia. Com

2%, parte de uma

efeito, em seu artigo Hobbes’s theory of representation: anti-democratic or proto-democratic
coletanea sobre a representacao politica, esse cientista inglés mostra porque Hobbes, ou melhor a
sua teoria de representagdao, pode ser considerada numa certa medida, a primeira concep¢ao
democratica da representagao, ou seja, protodemocratica.

Para tanto, Runciman sustenta que a afirmacao de que Hobbes defende um poder absoluto,
portanto, seria antidemocratico, se baseia em uma analise muito direcionada de Hobbes, e esquece,
geralmente de analisar o processo da construgao do soberano hobbesiano. E para sair desta analise,
digamos tradicional do pensamento politico hobbesiano, Runciman propde outra maneira de
estudar Hobbes.

Com efeito, ao invés de focar sobre os poderes concedidos ao Hobbes ao soberano, o
cientista politico inglés no seu estudo, da prioridade ao processo da construcao do representante
em Hobbes, principalmente na participagaio de cada individuo nesse processo. De fato, em
Hobbes, a instituicao do representante exige A participagao de cada individuo. Sao os individuos
que autorizam que o soberano-representante agem em seu nome. O que de acordo com Runciman,
¢ parecido com os processos democraticos da representa¢ao, se tirarmos o que vem depois, isto é
o fato de que Hobbes nao apresente a possibilidade de individuos desobedecerem quando nio
concordarao com o soberano. Contudo, para Runciman, isto nao tira a Hobbes o mérito de ter
pensado a representacao a partir de um processo democratico. Juntando esse argumento ao fato
de que na teoria politica do nosso autor, ha possibilidade desobediéncia, caso o soberano nio

20 RUNCIMANN, David, Hobbes’s theory of representation: anti-democratic or proto-democratic? In: SHAPIRO, STOKES,
WOOD, KIRSHNER (Ed.). Po/itical Representation, p.15-16.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 106 : : :



protege a vida dos individuos, podemos afirmar de fato que Hobbes nio exclui totalmente do seu
pensamento politico uma reagao dos cidadaos diante de um poder tiranico. Hobbes nao vé o poder
do soberano um fim em si, mas um meio para o fim maior, que é a prote¢ao da vida e dos bens
dos individuos.

A analise de Runciman estabelece também uma distingao entre representa¢ao e autorizagao
em Hobbes, vistas as vezes como expressando a mesma ideia. Isto porque considerando a
autorizagao e representagao como traduzindo uma e mesma ideia, nao se percebe que a teoria do
filésofo inglés resolve um problema crucial da representagao politica que ¢é a questio dos conflitos
entre individuos e Estado.

De fato, ao analisar a concepg¢ao de autorizagao em Hobbes, independentemente da nogao
de representacdo, vemos que por essa nogao, é exaltada a questiao da participacio dos individuos
na instituicao e na agdo do soberano-representante. Essa participagao ¢ fundamental para dar
legitimidade a ac¢do do representante. Enquanto pela no¢ao da nogao da representagao o que é
colocado em primeiro plano é a questio da independéncia do representante em relacio aos
representados. Embora, o representante é autorizado pelos representados, ele é independente, uma
vez autorizado, porque ele representa as opinides de individuos especificos, mas o Estado,
sinonimo de paz. E o Estado nao tem opinides que nao sao do representante. Assim, o que parecia
armadilhas da nog¢ao da representacio em Hobbes é apresentado por Runciman como a conexio
entre a teoria da representagao de Hobbes e nosso préprio entendimento da democracia
representativa.

Ha, portanto, nas democracias modernas, a ideia hobbesiana segundo a qual aqueles a
quem autorizamos a agir por nés agem nao em nosso nome como individuos, mas em nome do
Estado, embora seja como individuos que julgamos suas agoes. A distingdo feita em cima por
exemplo, de acordo com as andlises de Runciman, oferece uma maneira de contornar a dificuldade
ligada as complexas relagoes entre individuos, governos e Estados, e resolve o problema muito
recorrente nas democracias modernas que ¢ a problematica conciliagao entre as reivindicagdes dos
representantes politicos de tomar decisoes em nome dos individuos com os direitos dos individuos
de julgar quao bem estdo sendo representados.

Nao sao simplesmente individuos que estdao sendo representados; em vez disso, é o estado
que esta sendo representado e os individuos que estio envolvidos no processo de fazer a
representacao do estado funcionar. Neste sentido ¢ resgatada a representa¢ao politica de uma luta
constante e, em ultima analise, infrutifera para reconciliar a aparente independéncia dos
representantes politicos para agirem como bem entendem com sua suposta dependéncia como
representantes das opinides daqueles que representam.

Para Runciman, portanto, a democracia moderna, apesar de toda a sua distancia de uma
concepcao hobbesiana da politica, compartilha trés caracteristicas principais com a teoria da
representacao de Hobbes. Em primeiro lugar, separa a autorizagao da representa¢ao: os individuos
que dio aos governos o poder de agir sao distintos da entidade coletiva em cujo nome os governos
atuam. Em segundo lugar, trata o estado como uma entidade incapaz (ou, nos termos de Hobbes,
um tipo de “fic¢do”) que precisa ser representada a fim de agir. Os unicos atores nessa conta sao
cidadaos individuais ou governos. O estado nao pode impor sua propria vontade sobre o que os
governos fazem ou sobre como os individuos julgam as a¢des de seus governos. Mas o Estado
tem uma presenca necessaria na vida politica democratica, porque sua representagio ¢ o meio de
dar uma identidade coletiva ao que de outra forma seria apenas uma multidio de individuos.
Terceiro, apesar de separar o estado de seus membros individuais, torna um dependente do outro

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 107 : : :



- por conta disso, nao ha estado sem individuos para julgar as a¢oes dos representantes do estado
e arcar com as consequéncias de que o soberano o faz em nome do estado.

Outro autor favoravel a essa tese, nos parece ser o filésofo francés Lucien Jaume. Com
efeito, no seu livro Hobbes et 'Etat représentif moderne, Jaume comparando a teoria hobbesiana de
representacao com a concepg¢ao moderna do Estado representativo, vé uma certa semelhanca entre
as duas teorias. O ponto principal da sua argumentagao é que a teoria hobbesiana como o sistema
representativo das democracias modernas busca o equilibrio entre individuo e coletividade. A
representacdo, como um meio que a sociedade moderna encontrou para alcangar um equilibrio
entre a necessidade de dar ao Estado uma identidade coletiva e o desejo de evitar dar ao Estado
prioridade sobre o julgamento dos individuos estabelece um denominador comum entre as
individualidades; exerce uma autoridade externa sobre os individuos, porém legitimada por cada
um deles pela sua participagao por meios eleitorais na instituicao dessas autoridades favorecendo
a formacao de uma unidade legal entre governantes e governados®'. Mas, o processo pelo qual esse
equilibrio é buscado parece na sua esséncia parecida com o processo apresentado pelo filésofo
inglés na sua teoria.

De acordo com Jaume, se nos estados democraticos, pela representagao pode se exercer a
autoridade no sentido de fazer leis aquele que representa os individuos, ou seja, ele age em nome
de cada um e de todos, isto s6 é possivel porque o representante é considerado ser de uma natureza
diferente dos representados, embora existente por eles, por cada individuo, por isso a sua
autoridade é reconhecida por todos. O que nao seria diferente da representagao hobbesiana em
que o representante ¢ idéntico com os individuos por ser produto deles, mas a0 mesmo tempo
diferente pela sua realidade institucional pela qual ele os personifica e unifica. Além disso, como o
Soberano-representante hobbesiano, os Estados democraticos, conforme defende Jaume, sio
fortes, porque eles recebem o consentimento dos cidadaos na votacao. Eles se tornam fracos
quando a representagdo entra em crise.

A partir desses dois autores, podemos afirmar que a teoria hobbesiana é pioneira da
concepgao democratica da representagdo politica por, principalmente fundamenta-la num
processo que envolve a participagao de todos na institui¢io do representante, quem por sua vez,
tira a sua legitimidade da autorizaciao concedida por esses individuos para agir em nome de cada
um deles.

Mas essa afirmacao ¢ justamente aquela que rejeitam os defensores da segunda tese, isto é,
a teoria de representagao hobbesiana é antidemocratica. Esses autores nao acham suficientes esses
argumentos para afirmar que a teoria hobbesiana é protodemocratica ou ainda que Hobbes ¢ o pai
longinquo da representacio democratica. O argumento principal para rejeitar essa possibilidade ¢,
segundo esses autores é, se Hobbes fundamenta a sua teoria de representagdao na participagao de
todos no processo de instituicao do representante, o que pode parecer um processo democratico,
o resulta deste processo nao é nada democratico. Pois o representante hobbesiano, resultado desse
processo nao tem nenhuma obrigacao em relacdo aos seus representados; e pode agir como bom
lhe parece. O que ¢é totalmente diferente de um processo democratico, em que os representados
continuem pelos mecanismos das instituicbes democraticas a controlar as atividades dos seus
representantes. O representante tem a obrigacdo em prestar conta as instituicdes, garante deste

mandato, a ele concedido.

20 JAUME, Hobbes et I’Etat représentatif moderne, p. 190.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 108 : : :



A referéncia principal desta leitura da representagao hobbesiana ¢, sem duvida, o livro The
Concept of Representation de Hanna Pitkin. Apresentado pela autora mesma como uma “analise
conceitual, ndo um estudo histérico da forma como o governo representativo se envolveu, nem
ainda uma investigacao empirica do comportamento dos representantes contemporaneos ou das
expectativas dos eleitores”, a teotia hobbesiana é apresentada nele como um problema, logo no
primeiro capitulo. De fato, resulta da analise da teoria do filésofo inglés feita nesse livro uma
limitagao em varios pontos que a afasta de qualquer pretensio democratica.

O primeiro elemento levantado por Pitkin diz respeito a amplitude da teoria hobbesiana.
Segundo a autora americana, a teoria hobbesiana embora possa ser considerada uma das reflexdes
mais importante para entender a no¢ao da representagao politica, por ser a primeira reflexao
moderna ousada sobre a representagdo politica, esta longe de ser democratica. Pois, ela é na sua
elaboragao incompleta, acabando conceder poderes absolutos ao representante. Portanto, nao
parece muito importante para as questoes atuais da representagdo, que estao intimamente ligadas
a democracia.

Hobbes, de acordo com Pitkin, faz um uso parcial, distorcido, e totalmente restrito da
nogao de representagao, o que ¢é totalmente diferente da concepgao mais ampla da representagao
democratica. O filésofo inglés, para a pensadora, ao fazer corresponder o conceito de autorizagao
ao conceito de responsabilidade pela agio (como se alguém a tivesse feito por si mesmo), gera duas
formas alternativas de descrever o processo de autorizagao: em um primeiro momento, a
autoridade como um direito que possui um homem de fazer uma agao ou de contratar outra pessoa
para fazer isso por ele; em um segundo momento, ele deixa entender que um homem ao se tornar
dono, se torna responsavel pelo que a outra pessoa vai fazer; mas em ambas das situagoes, os
direitos e privilégios pertencem a quem esta autorizado traduzindo, em termo de representacio,
uma relacdo de direitos e responsabilidades, sendo o representante uma pessoa artificial, que nada
pode responder aos individuos que o autorizaram.

Além de mais, ao chamar seu soberano de representante, Hobbes, segundo Pitkin, deixa
entender que ele deve representar seus suditos, isto ¢ nao meramente fazer o que lhe agrada
sugerindo assim que o soberano tem deveres. Mas ao definir o que ¢ a representacao, o filésofo
inglés assegura que, em ultima analise, esses deveres nao podem ser reivindicados, derrotando
assim qualquer alegacao de que os suditos poderiam resistir a0 soberano se ele nao os representasse
como deveria. Portanto, apesar de parecer dizer que o representante apenas age dentro do limite
da representacao, a tese fundamental do filésofo inglés em relagdo ao representante nao muda. O
representante hobbesiano possui assim sempre um direito especial, mas nunca uma obrigacao
especial, portanto nunca pode ser responsabilizado pelas suas a¢oes.

O filésofo inglés torna assim inviavel a possibilidade de resisténcia por parte dos suditos
ao soberano, enquanto por outro lado todas as a¢oes do soberano sao consideradas sempre
conformes a vontade dos suditos. Assim, em Hobbes nao existe nenhuma possibilidade de limitar
o representante. O representante hobbesiano é um representante total, que em todos os sentidos
e em qualquer situagao pode fazer o que quiser e vincular os representados com sua agao.

Contudo, Pitkin, ciente da possiblidade de nao enxergar esse “truque hobbesiano” alerta
na sua critica a teoria hobbesiana que existe de fato a possibilidade de pensar que a teoria
hobbesiana fundamenta uma democracia, devido ao rigorismo intelectual a partir de qual ela é
construida principalmente, a constru¢ao do soberano-representante apresentada como o resultado

22 PITKIN, The concept of Representation, p. 14

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 109 : : :



de um consentimento de cada individuo, que se aparenta ao mandato concedido aos representantes
do povo nos Estados democraticos modernos. Assim a representa¢ao hobbesiana seria, de acordo
com Pitkin, um truque, isto ¢ uma aparéncia, que o proprio autor teria descartado pelo conjunto
da sua obra. Pois apesar do representante-soberano seja resultado de um consentimento de todos,
o poder que lhe concedido, sem obrigacao de consultar os desejos de seus suditos e sem deveres
para com eles (tirando o de zelar pela sua vida) como o quer Hobbes, ndo se encaixa em nenhuma
das nossas compreensoes modernas de representagao ou governo representativo.

A representagdo funciona assim de acordo como Pitkin no conjunto da obra, hobbesiana
mais como um objeto de persuasao do que uma teoria a procura de uma repercussao politica real.
A preocupagao de Hobbes parece nao ser instituir um representante do povo, mas buscar um meio
para suprir “a incapacidade do povo de dar ao seu soberano poder suficiente para aterroriza-lo até
a conformidade” #. Hobbes foca em um problema formal que é a necessidade de alistar as
capacidades dos cidaddos para uma agao politica positiva ou ainda o problema da participagao e
os motivos de obediéncia e de coopera¢ao com um governo. O objetivo do filésofo inglés é criar
uma uniao duradoura a partir de uma multidao de homens separados com vontades conflitantes®.
O que importa para Hobbes é o problema real de criagdo de consenso politico, a solugao pacifica
de disputas ¢ o desenvolvimento da comunidade, a diferenca pratica entre ser governado por um
proptrio representante e ser governado por alguma outra autoridade®.

Seguindo uma linha de raciocinio patrecido de Pitkin, autores como Utrbinati e Manin®
também descartam a possibilidade de atribuir o carater democratico ao pensamento do filésofo
inglés, por legitimar um poder absoluto, e enfraquecedor do povo.

O filésofo inglés, para ambos, usa a representagdo nao para criar um governo que fosse
representativo das opinides das pessoas ou que prestasse contas a elas. Neste sentido, a melhor
maneira de entender a teoria do filésofo inglés, seria, segundo ambos a desassociar da tradigao da
representacao politica. Porque essa teoria nao cria um representante de verdade, isto é, um governo
que tenha o consentimento do povo e seja autorizado pelos eleitores, ao contrario, ¢ uma forma
de dar ao Estado soberano um poder absoluto. Porque a representagao eleitoral, ou pelo menos
desde o século XVIII, com a revolugao americana, optou pela ruptura clara com o absolutismo, e
tornou-se assim uma porta aberta para a transformacao democratica do governo. Alias, para esses
dois pensadores, a teoria hobbesiana nao teria tido repercussao histérica de grande relevancia em
nenhum governo moderno, justamente por causa desta sua dimensao absolutista. Mas o que
podemos tirar desta discussao?

Essa discussao reforca antes de tudo a dimensao paradoxal e problematica da
representacao politica, e o papel que Hobbes teve neste sentido. A representagao politica é uma
dimensao importante do pensamento politico moderno, porém, nao sabe até onde ela pode ser
chamada de democratica ou nao. Portanto, acreditamos, que enxergar a atualidade da teoria do
nosso autor a partir da questao da democracia nao parece adequado para tirar proveito desta teoria
para uma questdo tao importante para atualidade, que ¢é a representacao politica.

23 Cf. PITKIN, The concept of Representation, p.35.

24 Cf. PITKIN, The concept of Representation, p.35.

25 Cf. PITKIN, The concept of Representation, p.35

20 LANDEMORE, “Is representative democracy really democratic?”. Interview of Bernard Manin and Nadia Urbinati
- New York, April 10, 2007, Books and Ideas, 31 March 2008. ISSN: 2105-3030. URL: https://booksandideas.net/Is-
representative-democracy-really-democratic.html

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 110 : : :



Essa importancia é confirmada, alids, por ambas das partes, seja defensores de Hobbes
democtritico ou defensores de um Hobbes antidemocratico. De fato, os defensores de um Leviata
antidemocratico apesar de apontar os poderes absolutos concedidos por Hobbes ao seu soberano
como argumento decisivo para lhe recusar o carater democratico, nio conseguem lhe negar o
protagonismo naquilo que se tornou uma carateristica da democracia moderna: a representagao
politica. Neste sentido, ao invés de partir da questio se a teoria de representagao hobbesiana ¢é
democratica, para falar da sua atualidade, acreditamos que seria melhor focar no que essa teoria
contribui para a compreensao politica da representagio.

A questao de saber se a representagdo hobbesiana ¢ democratica ou nao, nos parece
anacronica. Pois, a democracia e a representacao nao foram desde sempre ligadas. Essa fusio
aconteceu de fato, aos poucos, e se formalizou anos depois de Hobbes ter formalizada a sua teoria.
A teoria hobbesiana vai além da pratica democratica da representagao. Neste sentido, ao invés de
discutir o seu carater democratico para confirmar ou rejeitar a sua atualidade, é mais proveitoso
discutir a contribui¢do desta teoria para o entendimento do que a representagao politica, uma
nog¢ao muito importante para contemporaneidade. Orientando assim a discussdo, teremos mais
elementos para analisar a crise da representacdo politica, e talvez encontrar pistas de solugoes
também.

Hobbes ¢é pioneiro da reflexio moderna sobre a representa¢ao politica. O filésofo inglés
pela sua teoria tornou possivel pensar a politica tendo os individuos como protagonistas. Hobbes
articula a partir da sua teoria a questdo da participa¢ao da vida puiblica do individuo, sem abrir mao
das suas preocupagdes particulares. Neste sentido, diante de um cenario politico em que se fala
cada mais em crise da representagao, a teoria hobbesiana se mostra importante para entender a
crise presente a partir da sua genealogia, isto ¢, a origem da evolu¢ao desta no¢ao na modernidade.
Pois “se ha uma “crise” - que nao pode ser contestada - sua natureza, seus componentes ¢ sua
genealogia, sem duvida, requerem ser questionados além (ou abaixo) da evidéncia de que esta
pronta”?.

Se no absolutismo de Hobbes parece haver, entre suditos e soberano, demasiada diferenca
para a identidade que ha, e demasiada identidade para a diferenga que ha, parece também que essa
identidade ¢, ou deve ser, a mais forte, e que ela triunfard “naturalmente” na ideia democratica
segundo qual a vontade do representante nao pode ter outro fim que nao seja a maior coincidéncia
possivel com a vontade de povo. Portanto, talvez vendo a teoria do nosso autor de outro modo,
entenderfamos que as dificuldades da posi¢ao de Hobbes nos surgiram dificuldades de concepgao
democritica que, sem a primeira, nio verfamos.®® Em outros termos, apesat da limitagio desta
teoria, ela ndo ¢é para tanto inatil para as questdes de representacio nas democracias
contemporaneas.

Os limites da teoria hobbesiana comparada com as teorias democraticas estao mais ligados
ao fato de que Hobbes considera a democracia um sistema de governo fraco, no que diz respeito
a representacao pela auséncia da possibilidade para os individuos terem opinido contraria ao do
soberano. O que podemos chamar hoje de liberdade de expressao. Porém, é importante lembrar
que a teoria politica ndo nega aos cidadaos direitos individuais iguais encontramos na concepgao
liberal da democracia, entre eles, podemos citar a liberdade de posse, de reuniao, de organizacio.
Hobbes ¢, neste sentido, sem duvida um dos pensadores que mais fez para esclarecer a

27 D’ALLONNES, “Les paradoxes de la représentation politique”, §1.
28 Cf. MANENT, A histéria intelectual do Liberalismo, p.60.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 111 : ::



caracteristica central da representa¢io politica moderna, ao deixar de entender a representag¢ao
como uma mera “representar’” conceituando como sindénimo de ‘“agir por” por meio da
autorizacao.

Hobbes nao nega, também, na sua concepgao da democracia, a possibilidade de ter um
governo em que O povo tem e exerce a soberania. A democracia é apresentada como umas das
trés possibilidades existentes para formaciao e o governo do corpo politico. Ou seja, a sua oposi¢ao
a democracia nao traduz uma rejeigao essa forma de governar. O que nosso autor parece expressar
um receio desta forma se deteriorar ao decorrer do tempo.

Neste sentido, podemos entender, as criticas hobbesianas a democracia (mesmo que ele
nao diga isso) como uma alerta para enxergarmos as dificuldades relativas a democracia. Mas isso,
s6 podemos enxergar a partir de uma leitura reversa da teoria hobbesiana. Por exemplo, sé
podemos afirmar que o que Hobbes enxerga como possibilidade de instabilidade em um governo
democratico nio traduz necessariamente a fraqueza deste sistema, ao contrario, é um sinal que nao
existe nenhuma democracia perfeita, por isso devemos sempre zelar para ela, se demos um salto
na visao que temos do nosso autor.

Na mesma linha, os ataques as democracias contemporaneas, como ¢é o caso do Brasil, a
crise da representa¢do, muitas vezes citadas como justificativas para atacar as institui¢oes
democraticas ou desqualifica-las, podem serem enxergadas como uma confirmagao triste da leitura
hobbesiana da democracia, quando temia instabilidade em um governo democriatico.

Todavia, se invertemos a leitura hobbesiana, para além do nosso preconceito em relagao
a0 seu pensamento politico, essa leitura negativa da democracia pode se revelar positiva. Porque
ela vai nos ajudar nos atentarmos as agoes que sao perigosas a democracia, como a questio de
desisténcia de cidadaos de participar as decisdes publicas, levando a democracia aos poucos, a se
tornar uma monarquia ou aristocracia, visto por Hobbes na sua qualificacio da democracia como
um governo instavel. Se para Hobbes essas questdes sao inerentes a democracia, e por isso ela nao
¢ um sistema de governo confiavel, para nds, isto pode servir de alerta para melhorar a democracia.

Como podemos constar, a questao da representagio em Hobbes nio se reduz apenas ao
processo eletivo. Esta claro no pensamento do filésofo inglés que a representagao nao é uma
simples delegacao. Quando os individuos contratam em si e se dao um representante soberano,
eles se auto constituem. E esta autoconstituigao nao é uma simples atribuicao, muito menos uma
renuncia. Os individuos que “autorizam” o soberano a agir em seu nome nao apenas conferem
autoridade a ele. Eles continuam sendo o autor da peca em que o soberano ¢ o ator. A referéncia
a metafora teatral mostra claramente que a “representacao” tem uma profundidade que vai além
da simples transferéncia ou delegacao, ainda mais, nao pode se esgotar no processo eletivo. Assim,
por conter elementos para questionarmos a natureza, os componentes e a genealogia da
representacao, a teoria do nosso autor se torna ainda mais atual.

Nas democracias modernas, de fato, o povo detém a soberania e o poder é exercido em
seu nome. Em outro termo, o povo constitui o nucleo principal ao torno de qual a comunidade se
significa e se organiza. Contudo, a dificuldade da identidade deste povo ainda é um problema a ser
resolvido. Como observa Myriam, a imagem do povo sé se atualiza por meio de representagoes
diversas e mesmo conflitantes (o proletariado, a na¢aio ou mesmo a etnia ou a “raga”). Assim como
o poder nao pode se materializar na pessoa de seus detentores, o povo - se o0 considerarmos como
uma unidade substancial e inequivoca — parece nao existir. A pergunta, portanto, a ser feita seria

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 112: ::



pode ainda haver, nessas condi¢oes, uma “figuracio” da comunidade na forma de representa¢ior”

O que coincide com a preocupagao hobbesiana.

Neste sentido, os dois sentidos do verbo “representar” se entrelacam: fazer presente algo
ausente e / ou fortalecer, intensificar a presenca, corporificar a comunidade politica. De fato, em
Hobbes esta claro que a coisa “ausente” supostamente tornada presente pela representagiao
(nomeadamente o povo, a comunidade politica) nao precede o pacto pelo qual ¢ instituida: nao se
trata, portanto, de representar algo que ja existe. Em Hobbes nio ¢ o povo que ¢é representado. O
povo s6 passa a existir depois da representagao ultima analise.

A teoria hobbesiana assume assim o processo de desmaterializagao do poder, tipico da
modernidade, ao defender que o Soberano nao incorpora, mas representa. Mas se a representagao
moderna val na direcdo de uma desencarnagao, a questdo de sua eficacia simbdlica é entdo
recolocada. E como se Hobbes houvesse posto a nu as consequéncias irreversiveis de uma
concepgao natural da formagao do corpo politico desaparecida para sempre em uma modernidade
condenada a um processo de desencarnacao do poder. Nao podemos, portanto, compreender
alguns dos problemas atuais relativos a representa¢ao politica sem entender seu enraizamento neste
longo processo de desincorporagiao (ou desencarnacao) e de distanciamento de todas as rafzes
naturais (na natureza) da comunidade politica. Em outro termo, ndo pode entender a crise atual

da representagdo nas democracias modernas, sem se referir a0 nosso autor.

Referéncias bibliograficas

ALONSO, Sonia. Et alii., The Future of the Representative Democracy. Cambridge University Press,
2011.

D’ALLONNES, Myriam Revault. “Les paradoxes de la représentation politique”,
age-629-638.

www.cairn.info/journal-etudes-2013-12-

HOBBES, Thomas. Leviata. TUCK, Richard (Org.). Trad. Eunice Ostrenky. Sio Paulo: Martins
Fontes, 2014.

. Do Cidadao. Trad. Renato Janine Ribeiro. Sio Paulo: Martins fontes, 1998.
. Elementos da Lei. Trad. Bruno Simdes. Sao Paulo: Martins Fontes, 2019.
JANINE RIBEIRO, Renato. A Marca do Leviata. 2* ed. Sao Paulo: Ateli¢ Editorial, 2003.

. A Democracia. LeLivros.site. Disponivel em https://lelivros.love/book/baixar-livro-a-

democracia-renato-janine-ribeiro-em-pdf-epub-e-mobi-ou-ler-online

JAUME, Lucien. Hobbes et / Etat représentatif moderne. Paris: PUF, 1986.

LANDEMORE, Hé¢lene “Is representative democracy really democratic?” Interview of Bernard
Manin and Nadia Urbinati - New York, April 10, 2007, Books and Ideas, 31 March 2008. ISSN:
2105-3030. URL: https://booksandideas.net/Is-representative-democracy-really-democratic.html

2 D’ALLONNES, “Les paradoxes de la représentation politique”, p. 638.

::: Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 113 : ::


https://www.cairn.info/journal-etudes-2013-12-page-629
https://lelivros.love/book/baixar-livro-a-democracia-renato-janine-ribeiro-em-pdf-epub-e-mobi-ou-ler-online/
https://lelivros.love/book/baixar-livro-a-democracia-renato-janine-ribeiro-em-pdf-epub-e-mobi-ou-ler-online/
https://booksandideas.net/Is-representative-democracy-really-democratic.html

MANENT, Pierre. Historia Intelectual do Liberalismo, trad. Jorge Costa. Lisboa: edi¢oes 70, 2018.

PITKIN, Hanna Fenichel. The concept of Representation. California: The Regents of the University of
California, 1972,

RUNCIMANN, David. “Hobbes’s theory of representation: anti-democratic or proto-

democratic?” In: SHAPIRO, STOKES, WOOD, KIRSHNER (Ed.). Political Representation, p.15-
16.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 114 :::



Uma defesa do método skinneriano contra a critica de Matthew

Kramer sobre o conceito de “Liberdade” no pensamento de Thomas

Hobbes
Gustavo Ceneviva Zuccolotto*

Resumo: Nos deteremos aqui sobre a critica de Matthew Kramer em relacio a interpretagdo de Quentin
Skinner sobre o conceito de “liberdade” em Hobbes contida em seu artigo “On the Unavoidability of
Actions: Quentin Skinner, Thomas Hobbes, and the Modern Doctrine of Negative Liberty” (2001)2. Nele,
Kramer trata do entio crescente interesse do projeto intelectual de Skinner pelo pensamento hobbesiano,
algo ja evidenciado desde a publicacio de seu livro Liberdade Antes do Liberalismo (1998). Kramer toma como
referéncia central de sua resposta o artigo de Skinner intitulado ‘“Thomas Hobbes on the Proper
Signification of Liberty”, criticando a sua posi¢ao e contrastando com algumas de suas proprias ideias sobre
“liberdade” e “nido-liberdade”. Através dessas consideracdes, Kramer reavalia a noc¢do da liberdade em
Hobbes, tomando-a como o protétipo liberal da liberdade negativa por exceléncia, demonstrando assim os
supostos equivocos contidos na interpretagiao de Skinner sobre ela. Buscamos defender aqui, contudo, que
a proposta interpretativa de Kramer carece da devida fundamentacio metodologica que correlaciona o
neorrepublicanismo de Skinner no campo da filosofia politica com certos principios oriundos de sua
historiografia que nio sdo devidamente considerados pelo primeiro. A sua critica estaria, assim,
comprometida por uma abordagem desconectada do pensamento e das inten¢des de Hobbes enquanto um
agente politico inserido em um determinado contexto linguistico e social, quadro que seria posteriormente
resgatado de maneira primorosa por Skinner em seu estudo Hobbes and Republican Liberty (2008).
Palavras-chave: Neorrepublicanismo — Liberalismo — Hobbes — Liberdade

A defence of the skinnerian method against Matthew Kramer’s critic under the
concept of “Liberty” on Thomas Hobbes’s thought

Abstract: We lean over Matthew Kramer’s critic about Quentin Skinner’s interpretation of the concept of
“liberty” in Hobbes that accounts in his article “On the Unavoidability of Actions: Quentin Skinner,
Thomas Hobbes, and the Modern Doctrine of Negative Liberty” (2001)3. Here, Kramer discusses the
growing interest of Skinner’s intellectual project at that time about hobbesian thought, something already
evidenced since the publication of his book Liberty before liberalism (1998). Kramer takes as central
reference of his response Skinnet’s article entitled “Thomas Hobbes on the proper signification of Liberty”,
criticizing his position and contrasting with some of his own ideas about “freedom” and “unfreedom”.
Through these considerations, Kramer revalues the notion of “liberty” in Hobbes, taking it as a liberal
prototype of negative freedom for excellence, envicing thus the supposed misconception that Skinner’s
interpretation carries about it. We look to defend here, however, that Kramet’s interpretative proposal lacks
the due methodological fundamentals that relates Skinnet’s neo-republicanism in the field of political
philosophy with certain principles from his historiography that are not properly considered by the first. His
criticism would be, thereby, compromised by an approach disconnected from the thought and intentions
of Hobbes as a political agent inserted in a determined linguistic and social context, a framework that would
be after rescued in an exquisite manner by Skinner in his study Hobbes and Republican Liberty (2008).
Keywords: Neorepublicanism — Liberalism — Hobbes — Liberty

! Mestrando pelo departamento de ciéncia politica da FFLCH/USP sob otientagio do professor Dr. Patricio Tierno.

E-mail: gustavocene@gmail.com

2 O artigo de Kramer, publicado em 2001, trata-se do excerto de um capitulo do livto posteriormente lan¢ado

intitulado The Quality of Freedom, onde ele debate, entre outras coisas, algumas das questdes levantadas em decorréncia

do avango do “neorrepublicanismo” realizado por Pettit, Skinner e outros autores na virada do século XXI.

3 Kramet’s article, published in 2001, is the excerpt of a chapter from the book after published entitled The Quality of
Freedom, where he discusses, among other subjects, some of the questions raised due to the advance of neo-

republicanism promoted by Pettit, Skinner and other authors at the beginning of the XXI century.

::: Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 115:::



A defesa teorica e historiografica da liberdade republicana, a partir de uma acepgao negativa
da liberdade promovida pelo neorrepublicanismo, suscitou reagoes diversas no debate intelectual.
Essa defesa trazia uma contundente critica a certa nogdao de liberdade que seria herdada do
liberalismo e dominante na contemporaneidade, o que contribuiu para despertar novos animos
entre os chamados “liberais”, levando a emergéncia de autores com abordagens, por assim dizer,
até mesmo mais “heterodoxas” em relagio a tradigao liberal que, em geral, se associou com
paradigmas e énfases utilitaristas. Sao os autoproclamados defensores de uma “teoria pura da
liberdade negativa™, que tém lugar no final da década de 90 e primeiras décadas do século XXI
através de nomes como lan Carter e Matthew Kramer. Tais autores buscam, de diferentes modos,
imputar as raizes hobbesianas uma concepgao fundamentalmente negativa de liberdade, alegando
nao haver nada de distintivo no entendimento republicano sobre ela, sendo, portanto, ficticio o
contraste ¢ a “rivalidade” que a sua corrente contemporanea reivindicaria em relagdo ao
liberalismo; de modo que tal concepgao poderia ser enquadrada dentro da propria “teoria pura da
liberdade negativa” conforme elaborada por esses mesmos autores.

Aqui, nos deteremos sobre alguns aspectos especificos do debate entre Quentin Skinner e
Matthew Kramer, a partir da critica contida ao primeiro em seu artigo “On the Unavoidability of
Actions”. O artigo de Kramer, publicado em 2001, trata do excerto de um capitulo do livro
posteriormente lancado, The Quality of Freedon: (2003), onde ele debate, entre outras coisas, algumas
das questoes levantadas em decorréncia do avango do “neorrepublicanismo” realizado por Pettit,
Skinner e outros autores na virada do século XXI. Nesse texto, ele trata da analise skinneriana da
obra de Hobbes, tomando como referéncia central de sua critica o artigo de Skinner intitulado
“Thomas Hobbes on the Proper Signification of Liberty” (1990)°, também apés a publicacio do livro
Liberdade Antes do Liberalismo (1998). Kramer critica a posi¢ao de Skinner, “tanto filosoficamente
quanto exegeticamente”, contrastando com algumas das suas proprias ideias sobre “liberdade” e
“nao-liberdade”. Com isso, ele reavalia a nogao da liberdade em Hobbes como o protétipo da
liberdade negativa por exceléncia, assim como os supostos equivocos contidos na interpretagao de
Skinner sobre ela.®

Em seu artigo, Kramer rebate a alegacdo de Skinner de que os tedricos da liberdade
negativa teriam se distanciado das raizes hobbesianas ao nao considerarem adequadamente como
importante implicacio dessa concepcao de liberdade a perda da mesma em situagdes nas quais
alguém fosse coagido a realizar uma determinada acdo. A sua énfase esta na propria ideia de “nao-
liberdade”, visto que ela parece nio ter sido suficientemente elucidada pelos neorrepublicanos, que
aplicariam igualmente tal ideia tanto as instancias de rentuncia da agao (ou omissao), quanto as da
propria realizacio da acdo.” Para isso, faz-se necessario compreender alguns aspectos da teoria da
liberdade esbogados por Kramer a partir do uso de dois postulados — I (freedons) e U (unfreedom).
Em seu postulado F, o autor retoma a diferenca fundamental entre “liberdade” e “poder” ja tratada
por Berlin, afirmando que um agente ¢ livre para determinada acio se, e somente se, ele é capaz
de realizar aquela acao. Nao podemos afirmar, por exemplo, que alguém doente, que nao consegue
sair da cama pela condi¢do de saude agravada, ndo seria “livre” para isso, mas apenas que carece
de poder intrinseco para tal. Ja em seu postulado U, Kramer afirma que um agente deixa de ser

4 Tradugio livre: Pure Negative Liberty Theory.

> SKINNER, “Thomas Hobbes on the Proper Signification of Liberty: the Prothero Lecture”.
¢ KRAMER, “On the Unavoidability of Actions”, p. 315.

7KRAMER, “On the Unavoidability of Actions”, p. 317.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 116 : : :



livre quando é impedido de exercer determinada acdo pelos atos ou omissoes relevantes de outrem,
sem os quais ele conseguiria fazé-lo.

Kramer ainda parece distinguir entre duas “dimensdes” da liberdade e da nao-liberdade: a
“liberdade ou nao-liberdade geral”, como aquela pela qual geralmente dizemos “de um individuo

ou de um Estado livre”®

, podendo ser concebida como o contexto no qual se assegura a propria
condigao da liberdade; e a “liberdade ou nao-liberdade particular”, como o conjunto limitado de
oportunidades de que um agente dispde para o exercicio de atos particulares que existem em
condi¢bes particulares e que estio sujeitos a processos particulares.” Por mais que a liberdade geral
de alguém possa resultar severamente restringida pela impossibilidade fisica, causada pelo
impedimento ou omissio relevante de outro(s) agente(s) em sua agdo, a instancia da omissao
enquanto possibilidade fisica (capacidade) de escolha estara sempre presente em toda e qualquer
acdo patticular.”” Alguém escravizado, por exemplo, seria sempre livre para ndo realizar alguma
acao ordenada por seu senhor, ainda que isso possa lhe trazer dor ou até mesmo custar-lhe a
propria vida, acarretando na perda completa de sua liberdade geral e de suas liberdades particulares.

Segundo Kramer, além de Skinner ndo ressaltar o devido papel da omissio na teoria
hobbesiana, sua leitura incorreria em erro ao atribuir a nocao da voluntariedade dos movimentos
corpéreos, conforme ele a interpreta, a prerrogativa da acao livte em Hobbes. Para tratar da ideia
de movimentos voluntarios, Kramer recorre a um trecho de Os Elementos da 1.ei, onde Hobbes
define os movimentos voluntirios, involuntirios e mistos.!! Assim embasado, ele se utiliza do
conceito de “volicao” (wolition) como terminologia mais adequada para compreender a
voluntariedade hobbesiana enquanto condigao da prépria agéncia que origina o movimento livre
da acio", redimindo com isso a identificacio entre Hobbes e toda uma tradicio de tedricos da
“liberdade negativa pura” criticada por Skinner".

Skinner teria se equivocado, portanto, ao atribuir a Hobbes a ideia de que alguém possa
ser fatalmente coagido a realizar alguma acdo sem qualquer liberdade para evita-la.
Independentemente das consequéncias, a omissao seria sempre passivel de escolha na medida em
que ¢é invariavelmente uma possibilidade fisica de um corpo que age. Esse é o ponto central em
torno do qual gravita a critica de Kramer, concluindo com a sugestao de que Skinner, ao focar na

8 KRAMER, “On the Unavoidability of Actions”, p. 319.

9 KRAMER, “On the Unavoidability of Actions”, p. 317.

10 Segundo Kramer, “When seeking solely to as certain whether a person holds some particular liberty, we should not

allow ourselves to be distracted by the nature of the context within which that liberty is held — a context that may
involve the choking off of virtually all of the person’s other liberties.” (KRAMER, “O# the Unavoidability of Actions”, p.

319).

1 KRAMER, “On the Unavoidability of Actions”, p. 324.

12.¢(...) Hobbes did indeed divide actions into the ‘voluntary’ and the ‘involuntary’, but his distinction was really
between volitional bodily movements (actions propetly so called) and non-volitional bodily movements.” (KRAMER,

“On the Unavoidability of Actions”, p. 324).

13 “As has been stated, Hobbes’s distinction between voluntary and involuntary actions is essentially the same as my

distinction between actions and non-volitional bodily movements. Hence, when the modern negative-liberty theorists

cite Hobbes in connection with the latter distinction, they are entirely justified in doing so. To be sure, all or most of
them join me in seeing volitionality as an indispensable element of any action, and thus they opt for my parlance — or
something closely akin to it — in preference to Hobbes’s pattern of usage. That is, they subscribe to the view that the

bodily movements designated by Hobbes as ‘involuntary actions’ should not be characterized as ‘actions’ at all.

Accordingly, those theorists do not accept that there ever arises a situation in which somebody ‘is tied or bound to
act in such a way that he cannot forbear from acting’. Nevertheless, the lack of accordance between their position and

that of Hobbes on this point is only at a superficial level of terminology. There is no non-trivial substantive divergence
between them. By failing to take full account of changes in philosophical discourse over the past few centuries, Skinner

has presumed to detect a substantive disagreement where none in fact exists”. (KRAMER, “O# the Unavoidability of
Actions”, p. 325).

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 117 : : :



liberdade como um “status legal” da pessoa nas condigbes juridicas de escravo e homem livre,
parece misturar a “liberdade normativa”, que ¢ a liberdade permitida por normas de autoridade
(como leis ou principios morais), com a “liberdade nao-normativa”, que ¢é simplesmente o fato
fisico de ndo-restrigao externa relevante ao movimento de um corpo, cuja referéncia central, como
vimos, setia a proptia concepgao hobbesiana de liberdade. '

Skinner respondera algumas das criticas dos tedricos da liberdade negativa pura em um
artigo, “Freedom as the Absence of Arbitrary Power”, publicado em 2005 no livro Republicanism
and Political Theory”, onde tratara especificamente dos apontamentos de Kramer. Skinner procede
pelo ponto de partida desses mesmos tedricos, que se daria através de uma “rigorosa analise do
conceito de acao livre”, rejeitando a alegacao tipicamente liberal de que uma das formas de limitar

a liberdade de alguém seria coagindo a sua vontade.'

No classico exemplo utilizado por Hobbes,
do assalto na estrada onde um ladrao intimida o viajante fazendo-o ter que decidir entre o seu
dinheiro ou sua vida, esses tedricos sustentariam que a vitima af se encontra de fato diante de uma
escolha livre entre dois bens, nao avaliando adequadamente a perda da liberdade mediante uma
ameaca que ¢ tomada enquanto nao-interferéncia direta. Segundo Skinner, Kramer consideraria
uma interferéncia apenas na medida em que uma opgao viavel fosse realocada por for¢a de outrem,
removendo um objeto de “escolha hipotética” — o que, no exemplo citado, seria manter tanto a
propriedade, quanto a vida. Ele objeta, ainda, que tal opgao nao seria meramente “hipotética”, mas
sim um objeto de escolha antes efetivamente existente agora removido pela a¢ao do ladrio',
afirmando com isso que “The significance of these considerations is that Kramer’s associated
contention that the situation is one in which your freedom is reduced, but without any act of
interference taking place, appears not to hold good”.

Além da critica no que se refere a concepgao de liberdade sustentada pelos tedricos da
“liberdade negativa pura”, Skinner também julga que tais tedricos interpretaram mal a liberdade
republicana ao nao se darem conta das diferencas mais significativas que a distingue das nogdes
liberais e de matriz hobbesiana em geral. Isso se evidenciaria pela insisténcia em tratar a relagao
entre “domina¢ao” e “perda da liberdade” em termos quantitativos ou probabilisticos, no qual o
grau de nao-interferéncia do senhor equivaleria ao grau de liberdade do escravo, de modo que a
falta de liberdade do segundo dependeria apenas da continua necessidade em se tomar medidas
para evitar as represalias do primeiro. Nao perceberiam, assim, a condi¢ao propriamente existencial
do escravo que nunca esta livre da vontade arbitraria, de modo que toda a sua conduta e suposta
liberdade que nutre acabam por refletir, na verdade, a tolerancia do senhor que pode sempre
intervir. Desse modo, ele estd condenado a uma vida de incertezas, ajustando o seu
comportamento em referéncia a um poder arbitrario cuja vontade escapa ao seu proprio
conhecimento e consentimento, destruindo assim a liberdade deste que lhe é submetido.

Alguns anos depois, em 2008, Skinner publicaria um vigoroso estudo intitulado Hobbes ¢ a
Liberdade Republicana, no qual, de modo mais primoroso, aplica o seu método em vista de uma
reconstitui¢ao genealdgica do conceito de “liberdade” em Hobbes. O autor analisa e compara as

posicdes, o vocabulario e as ideias presentes no conjunto de textos que, em pouco mais de uma

4 KRAMER, “On the Unavoidability of Actions”, p. 328 - 329.

15> LABORDE, C e MAYNER, ], Republicanism and Political Theory, onde foram publicadas as réplicas de Skinner por
meio do artigo “Freedon as the Absence of Arbitrary Power”, 2005.

16 SKINNER, “Freedom as the Absence of Arbitrary Power”, p. 94.

17 SKINNER, “Freedom as the Absence of Arbitrary Power”, p. 95.

18 SKINNER, “Freedom as the Absence of Arbitrary Power”, p. 96.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 118 : : :



década, marcam as publicagdes dos escritos politicos de Hobbes em relagao as circunstancias
politicas vivenciadas na Inglaterra. Para isso, ele adapta o seu método do “contextualismo
linguistico” a fim de interpretar os escritos hobbesianos como “intervencées polémicas nos

19

conflitos ideolégicos do seu tempo”"”, cujo antagonismo aos chamados “autores democraticos”,

geralmente defensores do Parlamento Rump contra a monarquia de Carlos I durante a guerra civil,

7?20 lembrando que

o tornaria “o mais formidavel inimigo da teoria republicana de liberdade
“mesmo as mais abstratas obras de teoria politica nunca estao acima da batalha; elas sempre sao

parte da propria batalha”?'. Como ele declara seus objetivos neste estudo:

(..) busquei mostrar como as sucessivas tentativas de Hobbes em dar conta da
questao da liberdade humana estavam profundamente afetadas pelas reivindicagoes
avangadas pelos autores radicais e patlamentaristas do periodo das guerras civis, e
por seu sentimento da necessidade urgente de a eles replicar em nome da paz.”

Skinner aborda as produg¢oes de Hobbes e seus principais interlocutores desde o inicio de
sua formagao humanista, na Universidade de Oxford, até as mudancgas que ocorreram em suas
preocupagoes intelectuais ao atuar como preceptor a partir da década de 1630. Travando contato
com as experiéncias cientificas realizadas por sir Charles Cavendish e realizando diversas viagens
pela Franca e Italia, ele teria mergulhado no método embrionario das ciéncias naturais pos-
copernicanas. Assim, podemos compreender a origem da grande fonte de inspiracio que permitiu
a Hobbes derivar os principios de sua teoria politica da realidade singular do movimento e dos
corpos. A sua concep¢ao sobre a “liberdade”, contudo, nao é univoca ao longo de suas obras,
como fora interpretada por autores dos mais diversos espectros ideolégicos™. Segundo Skinner,
ela teria sido desenvolvida, revisada e reformulada nas quatro diferentes “verses” de sua filosofia
politica, Os Elementos (1640), Do Cidadao (1642) e, por fim, onde definitivamente “apresentou pela
primeira vez uma nova analise do que significava ser um homem livre em consciente oposi¢ao a
considerac¢ao juridica e republicana”*
revisado (1668).

Deste modo, quando Kramer se utiliza de Os Elementos para criticar a leitura de Skinner

, as duas versoes do Leviata, em inglés (1651) e em latim

sobre o conceito de “liberdade” em Hobbes, ele nao se atenta as diferencas existentes entre este e
o Leviata, tomado até entao como o principal referencial tedrico para se pensar tal nogao no autor.
Expliquemos: primeiramente, Kramer se utiliza da ideia dos movimentos corporais “voluntarios”,
“involuntarios” e “mistos” presente em Os Elementos, apenas substituindo o “voluntario” por
“volitivo” a fim de contrapor Skinner e se utilizar de uma terminologia mais adequada ao
vocabulario dos teéricos contemporaneos da liberdade negativa, ressaltando, com isso, a
capacidade de omissao nas agdes, conforme visto acima. Tomando o exemplo do prisioneiro
levado por guardas que caminha para a prisao, Kramer considera essa acdo como “mista”, na
medida em que ela conteria elementos volitivos e nao-volitivos. Para isso, ele explicita o seguinte

19 SKINNER, Hobbes e a Liberdade Republicana, p. 14.

20 SKINNER, Hobbes ¢ a Liberdade Republicana, p. 13.

21 SKINNER, Hobbes ¢ a Liberdade Republicana, p. 14.

22 SKINNER, Hobbes ¢ a Liberdade Republicana, p. 13.

2 Ver SOMMERVILLE, J. “Hobbes and Independency”. In: Nuove prospettive critiche sul Leviatano di Hobbes. Luc Foisneau e
George Wright (orgs.). Milao, 2004, p. 155 — 73; PETTIT, P. Leviathan. Politics, Philosophy and Economics 4. 2005. p. 131
— 51; COLLINS, J.R. The Allegiance of Thomas Hobbes. Oxford, 2005.

2 SKINNER, Hobbes e a Liberdade Republicana, p. 13.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 119 : ::



trecho do Capitulo 12 dos Elementos, onde Hobbes afirma que “When a man is catried to prison
he is pulled on against his will, and yet goeth upright voluntary, for fear of being trailed along the
ground: insomuch that in going to prison, going is voluntary; to the prison, involuntary”*. Ha,
portanto, um elemento volitivo na medida em que o homem caminha “voluntariamente”, ainda
que ele nio deseje ir para a cadeia (elemento nao-volitivo). Kramer rebate assim a consideragao de
Skinner de que haveria em Hobbes, sob qualquer circunstiancia que fosse (excluindo rarissimas e
excepcionais situagdes hipotéticas)”’, a completa auséncia de voluntariedade (e, portanto, de
liberdade) em uma agdo na qual alguém fosse obrigado a realizar sob coagio.

Segundo Skinner, Os Elementos traz um contraste que carece de elucidagao explicita por
parte de Hobbes no conjunto do texto entre a distingao inequivoca de agir “sob coa¢ao” e “agir
livremente” (como se faz presente no capitulo 23); e de que agir sob coagao é, nao obstante, agir
voluntariamente (como observamos através do trecho mobilizado por Kramer, oriundo do
capitulo 12).*® Portanto, Kramer estaria incorrendo em grave anacronismo ao identificar
“voluntariedade” (caracteristica da a¢do volitiva) e “liberdade” com base em um exemplo presente
em Os Elementos e ainda atribui-lo a Hobbes, posto que, no periodo em que se dedicou a escrevé-
lo, nem mesmo o proprio pode afirmar isso. Além disso, Kramer parte de pressupostos mais
explicitamente assumidos no periodo em que Hobbes escreve o Leviata, onde definiria o medo

<

como um dos “comecos intetiores” do movimento voluntario®, de maneira que “‘quando um

homem atira seus bens ao mar por medo de que o navio afunde’, ele nio apenas age

”30 Essa confusio seria derivada,

voluntariamente, mas voluntariamente de maneira absoluta
portanto, de uma abordagem “nao contextualista” por parte de Kramer ao interpretar os escritos
de Hobbes, levando-o a incorrer em generalizagdes precipitadas sobre algumas de suas ideias,
como que abstraidas fossem da luta politica e do contexto linguistico no qual o autor se encontrava.

Ainda em seu Do Cidadao, Hobbes argumenta, ao tratar do conceito de liberdade, que esta
poderia ser retirada quer por impedimentos absolutos que impossibilitassem o exercicio do poder
de que dispomos a vontade, quer, também, por impedimentos arbitrarios que inibissem a nossa
propria vontade.” Finalmente, no Leviata, o conceito tipicamente republicano de “impedimento
arbitrario” ¢é completamente abandonado, de sorte que agora “liberdade” significa
substancialmente “auséncia de impedimentos externos”, ou seja, 0 movimento de um corpo
desimpedido por algum obstaculo fisico relevante. Nessa obra, Hobbes identifica a voluntariedade
com a a¢ao livre™, de tal modo que o medo acaba contando como uma entre outras paixdes, causa
dos apetites que nos levam a agir, nao prejudicando em absoluto a voluntariedade ou a liberdade
de alguém movido por ele*; de maneira que, no exemplo acima, o movimento do prisioneiro que
caminha em dire¢ao a prisao seria caracterizado como “absolutamente voluntario”.

Portanto, os unicos impedimentos externos que poderiam obstaculizar agdes e minar a
liberdade seriam as formas de coagao propriamente corporeas capazes de obstruir fisicamente o
movimento de um outro corpo, nio havendo qualquer consideragio quanto a vontade que

25 KRAMER, “On the Unavoidability of Actions”, p. 326.

26 HOBBES. Elements, 71.12, 3.

27T KRAMER, “On the Unavoidability of Actions”, p. 323.

28 SKINNER, Hobbes ¢ a Liberdade Republicana, p. 42.

2 HOBBES, Leviathan, or the Matter, Forme & Power of a Common-wealth Ecclesiasticall and Civill, p.37.
30 SKINNER, Hobbes ¢ a Liberdade Republicana, p.132.

31 SKINNER, Hobbes e a Liberdade Republicana, p. 126.

%2 SKINNER, Hobbes e a Liberdade Republicana, p. 133.

33 SKINNER, Hobbes e a Liberdade Republicana, p. 132 — 134.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 120 : : :



eventualmente se encontre submetida a uma relacdo social de poder arbitrario, aspectos que se
associam as problematicas centrais e identificam a liberdade republicana enquanto tal. Conforme
Skinner explica:

Um dos problemas em Os Elementos assim como em Do Cidadao fora a auséncia de
uma perspectiva clara sobre a relagdo entre possuir a liberdade de agir e possuir o
poder de executar a acdo em causa. Foi somente depois de Hobbes ter chegado a
distingao entre impedimentos externos e limitagoes intrinsecas que conseguiu
formular uma distin¢ao correspondentemente clara entre liberdade e poder.*

Um tépico importante que ilustra bem as diferentes énfases e principios teoricos entre as
concepgdes republicanas de liberdade e as de matriz hobbesiana, também enunciado por Skinner,
refere-se ao papel da “coercio” como uma doutrina da liberdade negativa.” As reflexdes que
emergem ao considerarmos a relagao entre a lei e a liberdade nos leva a andlise dos pressupostos
de uma concepgao liberal de liberdade com énfase na “escolha”, na qual a lei seria sempre um
impedimento a liberdade; de uma concepgao republicana com énfase na “pessoa”, no status de
“homem livre” como aquele que, por consentir com a lei, preserva sua liberdade ao estar
submetido apenas a ela. Cabe, portanto, compararmos alguns conceitos-chave como “vontade”,
“consentimento” e “liberdade”, termos que teriam sido intencionalmente remodelados em seus
conteudos por Hobbes a fim de contrapor-se as ideias tradicionalmente associadas ao
republicanismo, buscando assim renovar as principais terminologias do debate em voga na época.”

Os tedricos (neo)republicanos nao tratariam a perda da liberdade simplesmente em termos
da coercio de agGes particulares qualquer que fossem, mas da presenga do poder arbitrario como
fonte dessa perda. Aqui, portanto, o constrangimento causado pela ordem que parte da mera
vontade de um senhor’” ndo tem o mesmo significado que o constrangimento causado pelo Estado
diante da inobservancia da lei, na medida em que a lei consentida nao ¢é incerta para os que se
submetem a ela, posto que ela mesma deve vigorar também pela vontade daqueles que sio punidos
por descumpri-la. Portanto, diferente das concepgoes ditas “liberais”, incluindo as de Carter e
Kramer, o constrangimento que, em si, obstaculiza ou impossibilita escolhas e agdes particulares,
nao necessariamente implica em uma afronta a liberdade. A conclusio é que, tentando tratar a
liberdade republicana em “termos hobbesianos”, ainda que um corpo fosse fisicamente impedido
de uma agdo que atentasse contra a lei ou punido por realiza-la, ele manteria a sua liberdade caso
essa lei fosse consentida, visto que o poder exercido sobre ele é o poder exercido sobre um
“homem livre” independente da volicao especifica que o levou a cometer tal ilegalidade.

Primeiro, no que se refere a nogao de “vontade”, ndo ha em Hobbes (pelo menos a partir
do Leviata, onde isso é mais evidente) qualquer antagonismo entre as paixodes e a voluntariedade
das agoes; muito pelo contrario, ambos sao complementares na medida em que “os antecedentes
da agio sdo construidos sempre pelas paixdes, todas as quais tomam a forma seja de apetites que

3 SKINNER, Hobbes ¢ a Liberdade Republicana, p. 129.

35 SKINNER, “Freedom as the Absence of Arbitrary Power”, p. 97.

36 SKINNER, Hobbes ¢ a Liberdade Republicana, p. 15.

37 Ainda que, na perspectiva da liberdade republicana, nio seja efetivamente necessatio o exercicio do poder arbitrario
para que haja perda da liberdade, dado que apenas sua presenca e reconhecimento por parte daquele que lhe ¢é
submetido inibe e constrange a vontade, o que ja implica perda da liberdade (ver SKINNER, “Freedon: as the Absence of
Arbitrary Power”, p. 95).

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 121 : : :



nos levam a agir, seja de aversoes que nos impedem de fazé-lo”*. Hobbes ji se contrapde, assim,
a um certo “consenso filoséfico” vigente desde a antiguidade de que a razdo teria lugar de destaque
na agdo livre em oposi¢do as paixoes que, por sua vez, poderiam dominar a vontade; levando-o
assim a abandonar o vocabulario humanista das “virtudes”. Aqui, a voluntariedade da a¢do de um
corpo ja o torna livre, posto que escolheu agir assim por vontade propria, ainda que movido por
alguma paixdao qualquer que seja.

A partir dessa concepgao de vontade, voltemo-nos a distancia que jaz entre a teoria politica
hobbesiana e a “teoria neorromana dos Estados Livres”. Fazendo uso de nomenclaturas caras ao
republicanismo, como de “homem livre” e “consentimento”, Hobbes afirma que ¢ “igualmente

possivel viver como homem livte sob qualquer tipo de Estado”™

, na medida em que para isso
basta estar livre de interferéncia externa. Portanto, ndo importa se vivemos em um regime
absolutista, no qual a vontade do soberano ¢ fonte exclusiva da lei, ou em uma republica popular
de constituigao mista, com o poder dividido em assembleias de representantes e consules eleitos
como responsaveis por fazer as leis: a liberdade serd mais ou menos minada a depender do grau
de impedimento aos movimentos voluntarios dos siditos causado pela obstrucao fisica oriunda de
uma autoridade externa (politica) qualquer que seja.

Além disso, todos os Estados podem igualmente ser denominados “Estados livres” na
medida em que conferem prote¢io aos suditos, cujo pacto social que lhes originou teria sido fruto
da escolha voluntaria de tais individuos, antes membros de uma multidao desordenada que, pelo
pleno gozo da liberdade natural (poder intrinseco), suscita o temor de uma vida sérdida, bruta e
curta na guerra de todos contra todos.*” Associam-se, assim, motivados principalmente pelo medo
que é a maior fonte da obediéncia politica*', conferindo legitimidade ao poder soberano através de
uma escolha livre (voluntaria) movida por tal paixdo. Conseguem, desse modo, preservar a
liberdade natural na medida em que vivem sob os lagos que formam a pessoa artificial do soberano
enquanto aquele que atua em nome de todos os governados. Observamos, portanto, uma nogao
abrangente e inovadora da voluntariedade e do consentimento em Hobbes, possibilitando a ele
concretizar o “grande golpe retérico” contra seus adversarios, concluindo por “(...) sugerir que o
clamor por liberdade promovido por toda a década de 1640 pelos autores republicanos e
democraticos nao chegou a ser mais que som e furia, nada significando”*; ¢ demonstrando que a
liberdade tanto clamada por esses autores apenas pode ser assim reivindicada na medida em que
eles ja dispunham de liberdade para tal, ainda que vivendo sob um regime monarquico do qual
tanto criticavam.

Em oposicao a esse modelo de consentimento e voluntariedade, a liberdade
(neo)republicana problematiza os antecedentes da vontade, considerando como “agente” nao
aquele que simplesmente realiza uma agao volitiva, mas aquele cuja vontade é genuina e alheia a
qualquer forma de coac¢io causada por um poder arbitrario. Nao se trata de negar a relevancia das
paixoes na constitui¢ao da vontade, contudo, essa paixao especifica, que é o medo suscitado pelo
seria uma forma de coacdo

b

outro - em especial através de uma relacio de dominagao -

38 SKINNER, Hobbes e a Liberdade Republicana, p. 44.

¥ SKINNER, “Freedom as the Absence of Arbitrary Power”, p. 191.

40 SKINNER, “Freedom as the Absence of Arbitrary Power”, p. 148.

# Hobbes também modifica sua nog¢io de “consentimento” ao longo de seus escritos, inclusive admitindo no Leviata
a possibilidade do consentimento conferido pelo reconhecimento racional do beneficio de se instituir a autoridade
politica; contudo, estamos simplificando tal ideia a fins comparativos (ver SKINNER, “Freedom as the Absence of
Arbitrary Power”, p. 151).

4 SKINNER, Hobbes ¢ a Liberdade Republicana, p. 191.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 122 : : :



especificamente social e distinta do temor da natureza que faria, por exemplo, com que alguém
jogasse seus bens ao mar por medo de que o barco afunde devido ao peso excessivo. A liberdade,
assim, se daria antes da formacao das escolhas e do agir, ja estando presente na prépria constituicao
da vontade que é derivada de um szatus pessoal socialmente reconhecido. Portanto, nio se trata
proptriamente de uma “liberdade normativa”*, como Kramer da a entender em seu artigo, mas sim
de uma “liberdade subjetiva” e nao fisica, visto que ela apenas existe (ou ndo) na dimensio
psicoldgica da vida humana, sendo anterior a qualquer voli¢io e a¢iao; de modo que nem mesmo
poderiamos caracterizar a “agéncia” propriamente dita de alguém que “agisse” sem ela.

A exegese posta em pratica por Kramer ao ler Hobbes parece incorrer em equivocos
tipicos de abordagens mais “internalistas” da Historia das Ideias, carregadas de interpretagoes que
nao levariam em conta o contexto e as inten¢oes de Hobbes enquanto um agente politicamente
circunstanciado. Ele também parece desconsiderar as contradi¢does e rupturas tedricas, muitas
vezes implicitas, que se fazem presentes em diferentes trechos do préprio texto em questao (como
parece ignorar em Os Elementos), assim como quando em compara¢io com outros textos do autor
(como no caso de Os Elementos e do Leviata, que, como vimos, possuem defini¢des distintas quanto
ao conceito de liberdade). Buscando apreender um principio comum derivado do pensamento de
Hobbes que possa abranger toda essa diversidade de concepgdes que, como vimos, nao se
diferenciam simplesmente em detalhes, énfases ou conclusoes, mas em principios, Kramer parece
tratar da liberdade como uma questiao perene, empiricamente objetiva e politicamente abstraida.

Ainda que Kramer pareca estar correto ao enfatizar o papel da “omissao” na manutengao
da liberdade na teoria hobbesiana da a¢do, sua insisténcia em tentar enquadrar a liberdade
republicana dentro dos principios de uma “teoria pura da liberdade negativa” parece ser va, tanto
inécua, quanto inconclusiva. As limitagdes de sua analise resultam, assim, em uma ma
compreensao do lugar de Hobbes na tradigao do debate sobre a liberdade, tal como das devidas
diferencas entre duas concepg¢oes de “liberdade” que nao podem ser homogeneizadas em seus
principios ou simplesmente desprezadas em suas diferentes origens histéricas. Enfim, a posicao
de Kramer parece contribuir para eclipsar ainda mais uma maneira de pensar que contrasta com
as concepgoes liberais mais difundidas na atualidade, relegando a relevancia que uma concepgao
alternativa, resgatada nas ultimas décadas por robustas pesquisas no campo da Historia das Ideias,
poderia oferecer enquanto fonte de inspira¢ao com potencial ainda incipiente para reavaliarmos o
significado da liberdade em nosso préprio tempo.

Referéncias bibliograficas

BARROS, Alberto. Ensaios sobre o Republicanismo Inglés. Novas Edi¢des Académicas, 2017.
BERLIN, Isaiah. Four Essays on Liberty. Oxtord: Oxford University Press, 1969.
CARTER, Ian. A Measure of Freedom. Oxford: Oxford University Press, 1999.

CONSTANT, Benjamin. Da liberdade dos antigos comparada a dos moderno”. In: Filosofia Politica,
Vol.2. Porto Alegre: LPM, 1985, p.9-25.

43 Para uma reflexdo sobre o carater normativo da liberdade republicana, ver: LOVETT, Neorepubiicanism: A Normative
and Institutional Research Program, p. 11-29.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 123 : : :



HOBBES, Thomas. Leviathan, or the Matter, Forme, & Power of a Common-wealth Ecclesiasticall and Civill.
Richard Tuck (org.). Cambridge, 1996.

. Os Elementos da Lei Natural e Politica. Sao Paulo: Martins Fontes, 2010.

KRAMER, Matthew. On the Unavoidability of Actions: Quentin Skinner, Thomas Hobbes and
the Modern Docrtrine of Liberty. Cambridge: Churchill College, 2001.

. The Quality of Freedom. Oxford: Oxford University Press, 2003.

LABORDE, C. e MAYNOR, J. (ed). Republicanism and Political Theory. London: Blackwell
Publishing, 2008.

LOVETT, Frank. Neorepublicanism: A Normative and Institutional Research Program. The Annual
Review of Political Science, n.12, 2009, p. 11-29.

PETTIT, Phillip. Republicanism: a theory of freedom and government. Oxford: Oxford University Press,
1997.

. “Keeping Republican Freedom Simple: On a Difference with Quentin Skinner”. In:
Political Theory, 2002, v.30, n.3, p.339-356.

POCOCK, John. Politics, Language, and Time. Chicago: University of Chicago Press, 1971.

. Political thought and bhistory: essays on theory and method. Cambridge: Cambridge University
Press, 2009.

SILVA, Ricardo. “Liberdade e lei no neo-republicanismo de Skinner e Pettit”. In: Lxa Nova, v. 74,
2008, p. 151-194.

SKINNER, Quentin. As fundagies do pensamento politico moderno. Sio Paulo: Companhia das Letras,
1989.

. Liberdade antes do liberalismo. Sao Paulo: Unesp, 1998.
. Viisions of Politics I: Regarding method. Cambridge: Cambridge University Press, 2002.

. “The idea of negative liberty: philosophical and historical perspectives”. In: Philosophy in
History (ed. R. Rorty, J. Schneewind and Q. Skinner). Cambridge: Cambridge University Press,
1984, p.193-221.

. “The republican ideal of political liberty”. In: Machiavelli and Republicanism (ed. Gisela
Bock). Cambridge: Cambridge University Press, 1990, p.293-309.

. “A Third Concept of Liberty”. Prodeedings of the Bristish Academy, n.117, 2002, p.237-
268.

. “Rethinking Political Liberty”. History Workshop Journal, n.61, 20006, p.156-170.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 124 : : :



. “Thomas Hobbes on the Proper Signification of Liberty: The Prothero Lecture”. In:
Transactions of the Royal Historical Society, 12, 1990.

. The idea of negative liberty: Machiavellian and modemn perspectives. Cambridge: Cambridge
University Press, 2002, p. 186-212

. Hobbes e a Liberdade Republicana. Sao Paulo: Editora UNESP, 2010.
. Liberdade Antes do Liberalismo. Sio Paulo: Editora UNESP, 1998.

. “Freedom as the Absence of Arbitrary Power”. In: Laborde, C. Republicanism and Political
Theory. London: Blaclwell Publishing, 2008, p. 83-101.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 125 :::



Sidney Versus Rousseau: o espirito republicano

Vital Alves*

Resumo: O republicanismo ¢é constituido de diversas matrizes, entre elas a matriz inglesa e a matriz
francesa, as quais se vinculam os pensadores modernos Algernon Sidney e Jean-Jacques Rousseau
respectivamente. Buscando uma provavel relagio tedrica entre o autor inglés e o pensador de Genebra
quanto a tradi¢fo republicana, o presente artigo promoverd um exame ¢ quicd uma reflexdo acerca do
“espirito republicano” em Sidney e Rousseau, assinalando as possiveis afinidades e divergéncias entre eles,
embora sejam vinculados a diferentes matrizes. Para tanto, indaga-se: ¢ possivel constatar alguma relacdo
tedrica entre esses dois pensadores? Preliminarmente, julgamos que seja possivel, sim, realizar tal
constatacao a partir de uma analise do “espirito republicano” presente sob as penas desses pensadores.
Palavra-chave: Sidney — Rousseau — Matriz inglesa — Matriz francesa — Espirito republicano

Sidney Versus Rousseau: the republican spirit

Abstract: Republicanism is made up of several matrices, including the English matrix and the French matrix
to which the modern thinkers Algernon Sidney and Jean-Jacques Rousseau, respectively, are linked. Seeking
a probable theoretical relationship between the English author and the thinker from Geneva regarding the
republican tradition, this article will promote an examination and perhaps a reflection on the “republican
spirit” in Sidney and Rousseau, pointing out the possible affinities and divergences between them, although
they are bindings to different matrices. Therefore, the question is: is it possible to verify any theoretical
relationship between these two thinkers? Preliminary, we believe that it is possible, indeed, to make such a
finding from an analysis of the “republican spirit” present under the penalties of these thinkers.
Keywords: Sidney — Rousseau — English matrix — French matrix — Republican spirit

! Doutor em Filosofia — UFG e atualmente realiza Pés-doutorado no Departamento de Filosofia da FFLCH-USP.
Membro do Grupo Interdisciplinar de Pesquisa Jean-Jacques Rousseau, do GT Rousseau e o Iluminismo e do Grupo
de Estudos sobre Republicanismo (USP).

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 126 : : :



Durante o periodo da modernidade, o republicanismo ocupa um espago consideravel nas
discussdes politicas e se apresenta em duas principais matrizes: a inglesa e a francesa. Uma forma
viavel de compreendermos a provavel relagao entre o republicanismo inglés do século XVII e o
republicanismo francés do século XVIII pode ser realizada mediante uma avaliacio de afinidades
e divergéncias entre pensadores filiados a essas matrizes. Para viabilizar essa compreensio
podemos recorrer a dois pensadores: Sidney e Rousseau. A primeira vista, julgamos admissivel a
assertiva de que existe uma provavel relagao tedrica entre Sidney e Rousseau. Contudo, antes de
analisarmos efetivamente essa provavel relagio, parece-nos apropriado efetivar, previamente, uma
explanacio especifica sobre o republicanismo de Sidney, para, em seguida, cotejar o “espirito
republicano” presente na reflexao do autor inglés com aquele observado sob a pena de Rousseau.
Vejamos incialmente algumas ideias que compdem o pensamento de Sidney.

Escrito possivelmente entre 1681 e 1683, a obra Discourses concerning government®, de Sidney,
se apresenta como uma refutagdo ao manuscrito Patriarcha, or the natural power of kings defended against
the liberty of the people, de autoria de Robert Filmer, na qual encontramos uma “defesa do direito
divino e natural dos reis e do governo absoluto”. A obra Discourses de Sidney, todavia, teve sua
primeira publicagdo apenas no ano de 1698. Desditosamente a referida obra adquiriu visibilidade
por um motivo funesto: foi utilizada para justificar a imputagao da participacao do autor em uma
tentativa de conspiracao contra Carlos II e seu herdeiro, o Duque de York, e serviu para condena-
lo 2 morte’. Consumado o suplicio de Sidney, os manusctitos que compunham os Discourses foram
organizados por John Toland e finalmente publicados em 1698. Na abertura dos Discourses, vé-se
Sidney delimitando sua pretensio de analisar a doutrina do patriarcalismo® presente na obra de
Filmer, que se baseia no pressuposto da universalidade dos direitos dos reis cimentados nas leis
eternas de Deus e da natureza “impostas a humanidade”.

Buscando marcar oposi¢ao a visao de Filmer de que a monarquia absoluta seria o tnico
governo realmente legitimo, Sidney afirma que a concepgao patriarcal de Filmer se inscreve como
uma obje¢ao a humanidade, na medida em que ambiciona solapar um principio fundamental a
propria humanidade, a qual o proprio Deus criou; trata-se do principio da liberdade. Na percepgao
do pensador inglés, o homem ¢é naturalmente livre e nao pode se privar da liberdade, tampouco
renuncia-la. Semelhante a essa percepcao de Sidney, Rousseau em Du contrat social, assevera que o
homem ¢ naturalmente livre e que “renunciar a liberdade é renunciar a qualidade de homem™”.
Retomando a Sidney, observa-se que, com a pretensdao de disparar uma critica contra a assertiva
de Filmer de que o desejo de liberdade do homem foi a mola propulsora incipiente de sua ruina,
o autor dos Discourses advoga que a sua nogao de liberdade nao se configura em uma licenciosidade,

2 Doravante, vamos nos referir a essa obra apenas como “Disconrses”.

3 Em 1683, a carreira de Sidney sofreu uma interrupg¢io devido a sua intima ligagdo na articulagfo da estratégia
fracassada de complé de “Rye House”, mediante a qual os whigs radicais planejaram assassinar Carlos II e seu
respectivo sucessor. A ligacdo de Sidney, nessa articulagdo conspiratéria era ratificada por uma tnica testemunha, Lord
Roward. No entanto, nio era o suficiente para condena-lo, posto que as regras da “Common Law” validas na época
fixavam a necessidade de pelo menos duas testemunhas para se efetuar uma sentenca criminal. Apds os agentes do
regime de Catlos II vasculharem a residéncia de Sidney, encontraram os manuscritos de um texto politico do escritor,
que foi arrolado como prova de sua infidelidade a monarquia inglesa; com efeito, Sidney foi denunciado de maneira
formal por participar da conspiragio contra o rei, €, na sequéncia, sentenciado a morte. Os referidos manuscritos eram
justamente os Discourses concerning government, marcados pela refutagdo completa ao Patriarcha, de Robert Filmer. Para
uma compreensiao mais ampla desse episédio, sugerimos as analises de: SCOTT, Algernon Sidney and restoration crisis,
1677-1683, 2008; BARROS, “Em defesa da republica: Sidney, leitor de Maquiavel”, 2015.

4 Nio pretendemos examinar os pormenores da refutagdo que Sidney irrompe contra Filmer, apenas realcar alguns
elementos que nos possibilitam compreender o republicanismo do refutador.

> ROUSSEAU, Dx contrat social, 1964, p. 356. As traducSes do francés sao minhas.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 127 : : :



mas que ela tem como esteio o pressuposto da desobrigacio do homem em se sujeitar a qualquer
lei humana a qual nao tenha facultado anuéncia. Seguindo esse pressuposto, a liberdade do povo
o legitima a destituir o rei, pois ele foi designado para promover o bem do povo, e, ndo cumprindo
tal finalidade, o rei devera ser “censurado ou destituido” para que assim seja impedido de
depauperar o povo. A possibilidade de o povo censurar um rei deve ser nao apenas autorizada
como assegurada, pois consiste em um dispositivo para o bem do povo na medida em que serve
para coibir os desejos dos principes perversos.

A liberdade para Sidney é um direito oriundo da natureza humana, logo, trata-se de um
direito natural. Filmer, buscando argumentar em defesa do poder patriarcal, assinala Sidney,
compromete a sua propria teoria, tornando-a insustentavel, pois ela nao tem a destreza suficiente
para demonstrar que o direito alegadamente relativo aos patriarcas nao se integra da mesma forma
em um direito relativo a todos os homens. Em contrapartida ao que declara Filmer, Sidney infere
que os homens detém o direito de conservar suas proprias vidas e as de suas familias, cabendo a
eles decerto tomar a decisdao de reunirem-se com outros homens, caso essa seja a vontade deles. A
unido entre os homens depende exclusivamente de suas proprias vontades, assevera Sidney. Dessa
forma, cumpre aos homens também ponderar sobre as condi¢ées do seu ingresso em uma
sociedade.

Ao estabelecer a maneira pela qual os homens ingressam na sociedade, ou seja,
voluntariamente, Sidney reconhece a liberdade como um direito que os homens possuem de
decidir sobre a melhor forma de conservar as suas existéncias e as das suas respectivas familias.
Nos termos do escritor inglés:

Eles voluntariamente entram nessas sociedades, instituem-nas para o seu proprio
bem, e prescrevem a si regras e formas como melhor lhes aprouver, sem prestar
contas a ninguém. Mas se todo homem ¢ livre até que entre em uma sociedade tal
qual escolha para o seu proprio bem, e nessas sociedades podem regular a si
mesmos como eles bem entenderem; nada mais é necessario para comprovar a
igualdade natural na qual todos os homens nascem e continuam, até que a
concedam a uma reserva comum em uma propor¢ao tal que pensem ser adequada
a constituicao de sociedades para o seu proprio bem.

A despeito do formato que ira erigir a sociedade politica e as normas que os homens
julgaram mais apropriadas para orienta-la, o fato de o direito dos homens decidirem livtemente se
eles vao optar pela fundacio ou nio de uma sociedade politica emana, simultaneamente a
liberdade, na perspectiva do pensador republicano, a igualdade natural. Ela se apresenta como uma
peculiaridade da condi¢ao humana, uma qualidade que diz respeito a todos os homens e pode ser
considerada a causa da liberdade natural. A igualdade natural resulta na rejeicio a qualquer
ordenacdo hierarquica que se postule como natural entre homens, e, desse modo, a um direito
natural de obediéncia, como a que defende Filmer.

Para Sidney, a liberdade e a igualdade naturais encontram-se alicer¢adas na lei de Deus, que
determina que todos os homens sao irmaos, e, além dela, na lei da razio (lei da natureza humana),
que designa uma congruéncia entre iguais, a saber, entre os iguais se imputam 0s mesmos
parametros. A razao, sob o enfoque de Sidney, ¢ compreendida como a lei natural inscrita na esfera

¢ SIDNEY, Discourses concerning government, 1996, p. 67. As traducées do inglés sio minhas.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 128 : : :



da natureza humana, o que possibilita ao homem entender que desejar uma liberdade ilimitada se
configura em um antagonismo em face de sua razao. Se o desejo por uma liberdade imensuravel
se mostra antagonico a razio, o amor a liberdade permite a0 homem, a custa de sua razao,
equilibrar um desejo de liberdade desmedido.

A concepgao de liberdade de Sidney baseia-se na ideia de que a liberdade de um homem
consiste em nao se sujeitar a vontade de outro homem. Similarmente a tal ideia, Rousseau, em D
contrat social, advoga que ser livre consiste em nao depender de uma vontade arbitraria. Voltando a
Sidney, deve-se ressaltar que essa concepgao fundamentalmente republicana de liberdade pode ser
verificada em diversos momentos dos Discourses, como, por exemplo, na Se¢ao 5, do Capitulo I,
quando o pensador afirma: “a liberdade consiste unicamente na independéncia da vontade de

outro’’

, ¢, na Secao I, do Capitulo II, onde se lé: “nenhum homem deve qualquer submissao ao
seu proximo™. A dependéncia de um homem a uma vontade que nio seja a sua o torna um
escravo. A liberdade consiste no maior bem humano, ao passo que a servidio desumaniza o
homem. No republicanismo de Sidney, a liberdade é concebida como o direito mais valioso entre
os direitos provenientes da lei natural e dele se originam todos os outros direitos. Em sua visao,
os governos surgem do consentimento’ entre os homens e sio instituidos a partir das inclina¢oes
dos homens em busca do préprio bem deles."” Cabe ao governo, estabelecido mediante esse
consentimento, proteger os direitos do povo, isso significa a conserva¢ao da vida, da liberdade e
dos bens de todos. Ao operar sua contestacio ao Patriarcha de Filmer, Sidney revela
inevitavelmente suas convicgoes politicas opostas a monarquia absolutista e a tirania, reverberando
assim na edificacao de seu pensamento republicano. A reflexdo fomentada por Sidney insere a
liberdade no centro do seu “espirito republicano”; tal nogao perpassa os meandros tedricos
percorridos pelo autor, seja quando a defende como um direito natural e demarca sua oposicao a
servidao ou dependéncia, ou ao demonstrar a intima ligagao da liberdade com a igualdade, ou entao
nos momentos em que preconiza a possibilidade do povo se associar e definir um governo comum
com a responsabilidade de protege-lo. A preconizagao da liberdade como direito fundamental
evidencia o republicanismo de Sidney. Para além das manifestagoes da liberdade e suas relagoes

mencionadas, o pensador inglés também a relaciona com o “diteito de resisténcia”"!

, igualmente,
ao dar énfase a hegemonia do povo comparada as outras pe¢as que compoem a engrenagem do
corpo politico, pois, como se viu, pelo fato de o povo instituir a autoridade politica, este tem
legitimamente o direito de destitui-la.

Lendo os Discourses, de Sidney, atesta-se a presenca do “espirito republicano”, sobretudo,
na defesa da liberdade, mas esse espirito também pode ser constatado mediante a presenca da ideia
de supremacia inalienavel do povo e da no¢ao de virtude civica.'” Ao defender essas ideias, por um

lado, Sidney desencadeia a bancarrota das ideias que forneciam sustenta¢ao a monarquia absoluta

7 SIDNEY, Discourses concerning government, 1996, p. 51.

8 SIDNEY, Disconrses concerning government, 1996, p. 104.

9 A autoridade politica ¢ estabelecida unanimemente pelos homens. Cabera também a eles escolherem a forma de
governo que julgarem a mais apropriada para governa-los.

10 Sidney discorre com precisdo sobre a questdo do consentimento, por exemplo, nas se¢oes 2, 10 e 16 do Cap. I, dos
Disconrses.

1 Ver mais em BARROS, “Sidney ¢ o direito de resisténcia”, 2018.

12 Ideia primordial no repertério republicano. Na visao de Sidney, a liberdade precisa da virtude civica como suporte.
Os homens precisam de virtude para manter a liberdade e eles s6 seriam efetivamente livres se participassem de
maneira ativa da vida publica. Rousseau, por sua vez, define a virtude cfvica como amor a patria, as leis e a liberdade.
Em seu pensamento, a virtude é uma pec¢a imprescindivel para a defesa da liberdade e para a conservacio da republica.
Ver mais em BIGNOTTO, As aventuras da virtude — as ideias republicanas na Franga do século X111, 2010.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 129 : : :



baseada no direito divino. E, por outro, ao exprimir com impeto o seu republicanismo, conquistou
admiradores na Franca. Entre eles, possivelmente Rousseau, pensador republicano do século
XVIII que, ao que tudo indica, leu com satisfacio os Discourses, expressando em um caderno de
anotacoes” admiracio pela obra; admiracio que, sem sombra de duvidas, parece também se
estender a prépria figura de Sidney. Nao obstante, a historiografia parece nao ter dado muita
atencao a relacdo entre Sidney e Rousseau. Talvez esse hiato se deva, a0 menos em larga medida,
ao fato de que a valorizagio do pensamento de Sidney consiste em algo relativamente recente,
como evidencia Miryam Giargia.'* Partindo desse possivel fascinio rousseauniano pelos Disconrses
e pela figura do seu autor, julgamos que ao aferirmos o “espirito republicano” evidente sob as
penas de Sidney e Rousseau, poderemos mensurar as afinidades e divergéncias entre esses dois
pensadores republicanos.

O termo “espirito republicano” se constitui de diversas caracteristicas. No século XVII o
termo era empregado tanto pelos adversarios monarquistas ingleses e franceses, que disparavam
criticas e acusagoes contra o referido “espirito”, como por aqueles que o reivindicavam e o
afirmavam. Algernon Sidney, seguramente, nessa conjuntura, se situava entre aqueles que o
pleiteavam e o assumiam. Pode-se sustentar que o “espirito republicano” diz respeito
primordialmente a uma nogao de liberdade que se debruca na defesa de que ser livre consiste em
nio se subordinar a uma vontade discricionaria de outrem. Amitude, delineado em consonancia
com o vocabulario do direito romano — “ser livre é ndo ser escravo, ou seja, Nao estar sujeito a
vontade de um mestre” — essa petspectiva classica'” de entender a liberdade repercute na Inglaterra
do século XVII no momento em que os panfletitios', indignados com o emprego abusivo da
prerrogativa real, elevaram a nog¢ao de “liberdade” a um patamar de direito inalienavel, advogando
que cada individuo a possui por natureza.

Outra caracteristica marcante no “espirito republicano” na modernidade se refere a
importancia conferida a Roma Antiga como manancial do pensamento republicano, modelo
politico, par excellence, e referéncia de virtude civica. A assimilacio da Antiguidade romana como

uma referéncia fundamental resulta, como ja se pode afirmar, no pensamento de Sidney que,

13 Alguns documentos até entdo inéditos podem servir de testemunha para comprovarmos que provavelmente o
conhecimento rousseauniano acerca do republicanismo de Sidney fosse profundo. Em um caderno de anota¢oes de
Rousseau, preservado na Biblioteca de Neuchatel, pode-se atestar que Rousseau leu varias vezes os Discourses, de
Sidney, e copiou indimeras passagens da sua traducdo francesa de 1702. Ver mais em: QUASTANA, “La réception
des Discours sur le gouvernement d’Algernon Sidney au XVIII siecle francais”, 2013; HAMEL, “L’infortuné Sidney
pensait comme moi”, 2014.

4 Cf. GIARGIA, Disugnaglianza e virtis — Roussean e il repubblicanesimo inglese, 2008.

15 Michael Baker e Christopher Hamel protagonizam um interessante debate sobre as possiveis transformagoes do
republicanismo classico no periodo moderno. Em suma, Baker defende a tese de que o republicanismo classico sofreu
adulteracées desditosas na modernidade. A intérprete delimita duas vertentes do republicanismo classico no século
XVIII na Franga: a primeira, abrange Rousseau e Mably, que expressam constante fascinio pelos antigos e alicercam
suas abordagens politicas em ideias como vontade, liberdade e participacio; tal vertente deve ser vista separadamente
do republicanismo moderno atestado na segunda vertente, que inclui Paine e Condorcet. Esses tltimos pensadores
forjam uma linguagem dos direitos, da razdo, da representagdo, do comércio, do progresso social. Segundo Baker, é
primordial vé-los separadamente porque o discurso moderno individualista e racionalista se inscreve como uma
“antitese da linguagem tradicional do republicanismo”. Nao ambicionando apresentar um viés de analise alternativo
para pensar o republicanismo na Franc¢a no periodo Iluminista e no da Revolu¢ao, Hamel se empenha em analisar a
eficicia da metodologia empregada por Baker e fomentar uma reflexdo sobre a possibilidade de reorganizar,
diferentemente de Baker, a oposicdo entre os republicanismos vistos no século XVIII na Franca. Cf. BAKER,
“Transformations of Classical Republicanism in Eighteenth-Century France”, 2001; HAMEL, “L’esprit républicain
anglais adapté a la France du XVIIIe siecle: un républicanisme classiquer ”, 2013.

16 Ver mais em HAMEL, “L’esprit républicain anglais adapté a la France du XVIIIe siecle: un républicanisme classique?
”?,2013.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 130 : : :



segundo a leitura de Francois Quastana'’, a compreendeu a partir da perspectiva de Maquiavel'®; a
saber, a Antiguidade romana como um modelo de republica fundamentada na liberdade e na
virtude civica. Na visio de Christopher Hamel", com quem estamos de acordo, é possivel atestar
com clareza que Sidney enfatiza a maneira como os romanos encadeavam intrinsecamente a
necessidade da virtude civica para a conservacio da liberdade. No século XVIII, Rousseau,
demonstrando compatibilidade com Maquiavel e Sidney, também se refere a Roma Antiga de
maneira elogiosa e exalta a imprescindibilidade da virtude civica para a conservagao da republica.

Se postularmos Rousseau ao lado de Sidney, indubitavelmente comprovaremos que o
cidadao de Genebra — de forma idéntica a do pensador inglés -, entende a liberdade como um
valor politico fundamental e endossa a concepgao de liberdade como a nao dependéncia a uma
vontade arbitraria. Em seu Discours sur ['origine et les fondements de l'inégalité, por exemplo, Rousseau
explica que nas relagdes entre os homens, o que mais pode vir a prejudicar um homem ¢ justamente
estar sujeito a vontade de outrem. A sujei¢do a autoridade de outra pessoa avilta a natureza do
homem incluindo-o na “condi¢ao das bestas que sao escravas de seus instintos”. Para Rousseau, a
conservagao da liberdade em uma ordem politica demanda a instalacio de instituigoes habeis em
manter o governo sob o controle da soberania popular. Ainda, na mesma obra, o filésofo
genebrino narra como o povo romano se tornou “o povo mais livre que ja existiu” assim que
superou a opressao dos tarquinios e passou a governar a si mesmo.

Ja em Du contrat social, é concedida a liberdade uma primazia inquestionavel, sendo que
Rousseau sublinha, no inicio do capitulo VI do Livro Primeiro, que pretende descobrir uma forma
de associagdo na qual “(...) cada um unindo-se a todos, s6 obedece apenas a si mesmo,
permanecendo assim tdo livte quando antes™?".

Rousseau se vincula abertamente a tradicao republicana®e a sua matriz francesa®. Ao
clogiar Maquiavel e frisar sua admiracao por Sidney, o autor do Contrato explicita que tais
pensadores republicanos sio membros da sua linhagem intelectual, isto é, sio pensadores
vinculados ao republicanismo, embora pertencentes a matrizes distintas.” As primeiras referéncias
a Sidney na obra de Rousseau aparecem no Segundo Discurso e no verbete sobre a Econonia politica.
Sidney, nesses escritos, é associado a John Locke® como refutador da doutrina absolutista do

T QUASTANA, “La réception des Discours sur le gouvernement d’Algernon Sidney au XVIII siecle frangais. ”, 2013,
p. 3.

18 Para uma compreensdo mais ampla, sugerimos: BARROS, “Em defesa da republica: Sidney leitor de Maquiavel”,
2015.

1" HAMEL, “L’espirit républicain anglais adapte a la France du XVIII siecle: un républicanisme classique? 7, 2013,
p.7.

20 Daqui por diante, a0 nos referirmos a essa obra vamos chama-la apenas de Segundo Discurso.

2 ROUSSEAU, D contract social, 1964, p. 360.

22 Os trabalhos que vinculam Rousseau 2 tradi¢io republicana realizam esse vinculo por meio da ligagio do pensador
genebrino com a Antiguidade, isto ¢, pela maneira como ele busca suas referéncia e modelos politicos na Antiguidade,
sobretudo em Esparta e Roma, ou mediante o tema da liberdade e a nog¢éo de virtude civica. Sendo assim, uma analise
que busque comprovar a provavel influéncia do republicanismo inglés — a partir do pensamento de Sidney — no
repertorio republicano de Rousseau, ampliaria os horizontes de interpretacio concernente ao seu republicanismo.
Entre esses trabalhos destacam-se, em especial, as andlises de: LEDUC-FAYETTE, Jean-Jacques et le mythe de I'antiquieté,
1974; SPITZ, La liberte politiqgue — Essai de généalogie conceptuelle, 1995; VIROLL, Jean-Jacques Roussean and the ‘well-ordered
society’, 2002 e ALVES, Corrupgao politica e republicanismo: a perda da liberdade segundo Jean-Jacques Roussean, 2020.

2 Ver mais em: BIGNOTTO, (Otg.) Matrizes do republicanismo, 2013.

24 Doravante vamos nos deter em aferir as afinidades e divergéncias entre Sidney e Rousseau.

25 Christopher Hamel, seguindo a vereda interpretativa de Gabriella Silvestrine, afirma que algumas teses de Locke se
aproximam bastante das de Sidney. Cf. HAMEL, “L’infortuné Sidney pensait comme moi”: sur I'béritage républicain dans la
philosophie politigue de Roussean, 2014; SILVESTRINE, “Républicanisme, contrat et gouvernement de la loi”, 2002.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 131 : ::



% refere-se a2 um caderno de

Patriarcha, de Robert Filmer. Outra referéncia, como ja foi grifado
anotagoes de Rousseau preservado na Biblioteca de Neuchatel. Entre as passagens notaveis que
instigaram Rousseau nos Discourses, de Sidney, e que ele sublinha no referido caderno, destaca-se a
seguinte maxima: “cuius est instituere, eins est abrogare”, que se refere ao direito irrevogavel do povo
de “estabelecer e mudar” a sua forma de governo. Ao mesmo tempo, Rousseau também anotou
as licoes que Sidney extraiu da histéria romana no que tange a sabedoria do povo em eleger os
Consules, o que contrasta com a caracteristica frequentemente usurpadora dos imperadores
quando conquistam os tronos. Porém, a alusio de Rousseau a Sidney que nos chama mais aten¢ao
refere-se as suas palavras na sexta missiva de suas Lettres écrites de la montagne. Missiva na qual o
pensador genebrino resgata sumariamente alguns pontos do Contrato ambicionando se defender

dos ultrajes que vinha sofrendo. Nesse momento, ele remete-se a figura de Sidney, afirmando:

Eu ndo sou o tnico a discutir questdes politicas por abstragao que podetia trata-las
com alguma ousadia; quase ninguém faz, mas todo homem tem o direito de fazé-
lo, muitos usam esse direito e eu nao sou o unico punido por usa-lo. O infeliz
Sidney pensava como eu, mas ele agiu; foi por sua agao e nao por seu livro que ele

teve a honra de derramar sangue.”’

Se, por um lado, a nosso ver, esse fragmento comprova que Rousseau teve contato direto
com a obra de Sidney e conhecia o final tragico do pensador inglés, por outro, todavia, Christopher

1 adverte que provavelmente Rousseau desconhecia o fato de que os Discourses - obra

Hame
confiscada no momento da prisio de Sidney - foi usado como segunda “testemunha” para
incriminar o autor de envolvimento conspiratério contra o rei Carlos II. Se a primeira vista a
anedota parece enternecer o leitor, apreciada com discernimento, a declaracio rousseauista
impressiona por outro motivo, a saber, porque ela nos impele a indagar sobre o legado republicano
presente no pensamento politico de Rousseau. Indubitavelmente, mais do que um elo de
identificagdo no campo pessoal, a “declaracio” do genebrino confirma uma afinidade de
perspectivas com as quais a obra e sua consequente repercussao encarna fundamentalmente o
“espirito republicano” no século XVIII; mediante ela, Rousseau possibilita aos leitores
constatarem, no minimo, o seu interesse pelo republicanismo inglés personificado por Sidney.

Além disso, a abertura dessa possibilidade parece-nos conduzir as seguintes indagagoes:
considerando a evidente presenga do “espirito republicano” nos pensamentos de Sidney e
Rousseau, quais seriam as afinidades e divergéncias entre o pensador inglés e o autor genebrino?
E possivel atestar alguma relacio teérica entre esses dois pensadores republicanos ainda que
pertencam a diferentes matrizes? De antemao, em nossa percep¢ao, pode-se afirmar que entre
Sidney e Rousseau ¢ possivel reconhecermos uma reunido de nogdes e temas homogéneos:
anuéncia como eixo da legitimidade da autoridade politica, elogio a virtude civica, supremacia
inalienavel do povo, e liberdade como propésito ultimo da sociedade. Mas essa homogeneidade
nao deve ofuscar nossa visao para as heterogeneidades existentes nos pensamentos dos autores,

Entre os pesquisadores brasileiros que realizam uma comparacio entre Locke e Sidney recomendamos: BARROS,
“As concepgdes de liberdade em Locke e Sidney”, 2019.

26 Em nossa nota 13.

27 ROUSSEAU, Lettres écrites de la montagne, 1964, p.812.

28 HAMEL, ““L’infortuné Sidney pensait comme moi”: sur I’héritage républicain dans la philosophie politique de
Rousseau”, 2014, p. 1.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 132: : :



que provavelmente sejam inconciliaveis. Uma questdo assaz controversa ¢ a tese do “direito de
resisténcia” do povo, presente de forma contundente na teoria politica de Sidney, para a qual
Rousseau nido apresenta indagagdes e tampouco a investiga, mantendo-se inusitadamente
negligente”com um ponto cardeal na constelacio teérica de Sidney.

Em Sidney, nota-se que os principios constituintes do “espirito republicano”, a saber, a
tomada de Roma Antiga como referéncia de modelo politico, a defesa da liberdade, o elogio a
virtude civica, e a apologia a supremacia inalienavel do povo, se inscrevem como principios
imprescindiveis para que o interesse publico prevaleca na sociedade. Ao utilizar o termo
“republicano”, Sidney tem em vista esses principios que caracterizam e formam o “espirito
republicano”. Convém assinalar que, excluindo a discussio relacionada ao “direito de resisténcia”,
a maneira como Sidney se refere aos principios que fundamentam o “espirito republicano” soa
bastante proxima do que temos no pensamento de Rousseau. Destarte, pode-se destacar ainda que
a delimitagdo do termo salus Populi, como remissao integral dos homens em particular, equivale
supostamente a proposicao de Rousseau encontrada na sétima e na oitiva epistola das Leszres écrites
de la montagne, onde se 1¢, em outras palavras, que o encargo do “corpo da nagio” reside em
salvaguardar a preservagdo de todos os cidadios, pois a conservagao de cada cidadio também se
inscreve como uma causa comum do Estado. Além disso, a compreensao da liberdade como nao
dependéncia a uma vontade discricionaria se apresenta como uma das concepgoes mais rigorosas
no republicanismo rousseauniano.

Christopher Hamel sublinha que o manuseio intelectual que Rousseau faz do termo
“republicano” concerne a concepgdes racionalmente concatenadas a uma estrutura de pensamento
politico, que provavelmente pode ser condensada da seguinte forma: primeira, o amor a liberdade
e a patria, a repulsa a servidao, e a auséncia de desejo em submeter o outro a servidiao.” Segunda,
o governo nao pode ser uma forma de governo qualquer, mas um governo legitimo, e, como se

”31 Nele, o interesse

sabe, para Rousseau “todo governo legitimo é um governo republicano
publico governa e a lei situa-se acima dos homens.

Prosseguindo com a nossa analise comparativa entre o “espirito republicano” de Sidney e
de Rousseau, cabe a seguinte indaga¢ao: tendo em vista a critica a monarquia protagonizada por
Sidney e a andlise que Rousseau expoe sobre essa forma de governo no Contrate, quais os pontos
— em se tratando da monarquia — esses pensadores republicanos se aproximam e se afastam?
Examinemos a questao. Em seus Discourses, Sidney demonstra que um dos pontos nevralgicos de
sua refutacao ao Patriarcha refere-se a sua percepgao de que Filmer, em sua obra, tenta — com base
na lei da natureza — proibir os homens de pensarem sobre assuntos inerentes as condi¢des da vida
em comum. O pensador republicano contesta veementemente a tentativa de Filmer, empregando
a proposicao de que todo homem tem o direito e mesmo o dever de recorrer as suas faculdades
naturais para questionar o seu bem e o bem da sua comunidade. Sidney alega, todavia, que tal
proposicao acarreta fatalmente em refletirmos sobre questdes atinentes ao Estado, sua origem e
os principios dos governos de maneira geral. Admiravelmente, Rousseau, ao aludir a Sidney em
Lettres écrites de la montagne, lastima que a censura e a condenacao de seus livros erguem justamente

2 Até o presente momento, em nossas pesquisas ainda no encontramos em Rousseau uma teoria sobre o “direito de
resisténcia” e, tampouco, uma reflexao acerca desse recurso politico facilmente atestado no pensamento de Sidney.
30 HAMEL. ““L’infortuné Sidney pensait comme moi”: sur I’héritage républicain dans la philosophie politique de
Rousseau”, 2014, p. 2

31 ROUSSEAU, Du contrat social, 1964, 380.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 133 : : :



a questao do direito do homem pensar sobre temas de politica. Com efeito, é razoavel asseverar
que Sidney e Rousseau estio de acordo com a proposi¢ao de que todo homem tem o direito de
analisar e discutir a respeito de temas e questoes politicas.

No Livro Terceiro do Contrato, Rousseau apresenta sua defini¢ao de governo e, sem abdicar
de nenhuma das formas de governo, examina cada uma delas. Ainda que no prologo da obra o
genebrino afirme que tenha nascido em um Estado livre — tendo Genebra como o horizonte de
modelo de republica -, seria precipitado afirmar que Rousseau expde comentarios negativos em
particular direcionados a monarquia. Contudo, na missava Seis das Le#tres écrites de la montagne talvez
ele nos dé uma pista sobre algum desconforto com o regime monarquico, ao tragar um paralelo
com Hobbes. O escritor genebrino indaga se o autor do Leviata seria penalizado por alguma
monarquia por advogar principios que sio nocivos para qualquer regime republicano, como ele
(Rousseau) estava sendo punido por uma republica em fun¢ao de perscrutar e debater sobre
principios politicos de um regime republicano.

Retornando ao Contrato, é interessante salientar que nele Rousseau defende que a lei deve
estar acima dos homens. A republica se configura no império da lei em oposi¢ao a vontade
arbitraria de um homem. Se esse ¢ o padrao do governo legitimo, e supondo que a monarquia seja
a prevaléncia da vontade de um homem e nao da lei, pode-se conjecturar que, assim, a monarquia
nao atenda ao critério de legitimidade definido pelo filésofo genebrino. No capitulo VI do Livro
Terceiro, dedicado a analisar a monarquia, Rousseau enfatiza que habitualmente os reis nutrem o
desejo de serem absolutos e, igualmente, o interesse pessoal de que o povo seja covarde e
pusilanime, para que jamais lhe oferega resisténcia; isto é, naturalmente os reis querem a submissao
do povo. Visando confirmar essa assertiva, Rousseau curiosamente evoca a mesma passagem
biblica utilizada por Sidney nos Discourses, aquela na qual Samuel, sentindo-se velho e ouvindo o
povo reivindicar um rei, anuncia que o rei que viria subjugaria os filhos, escravizaria os pais,
abusaria das filhas, confiscaria suas terras. Mas quem esbravejasse contra ele nao seria ouvido pelo
Senhor, pois o povo mesmo foi quem pediu um rei. Assim, parece evidente que Rousseau
reconhece que na monarquia com facilidade a vontade particular de um individuo tenda a
prevalecer e se situar acima da lei e do povo.

Segundo Christopher Hamel, se nao for possivel afirmar que Rousseau absorveu essa
“reserva’ sobre a monarquia em Sidney, convém, pelo menos, sublinhar que um dos trechos dos
Discourses reproduzidos pelo genebrino no seu caderno de anotagdes trata justamente dessa
explicacao conceitual.”® Ja na sétima missiva das Lestres écrites de la montagne, na qual Rousseau retoma
a discussao sobre a lei presente no capitulo VI do Livro Segundo do Contrats, observa-se uma
espécie de remodelacdo da afirmagao de Sidney de que a liberdade consiste na nao dependéncia da
vontade de outro. Além disso, nota-se o emprego do termo “escravo” significando precisamente
a dependéncia absoluta a vontade de outrem, como se vé também em Sidney.

Diferente da republica que encontra plena conformidade com a liberdade do povo, na
monarquia vé-se um antagonismo em relacao a liberdade. Rousseau instala o governo monarquico
em um patamar inferior ao do republicano e justifica sua posi¢io em decorréncia de quem
habitualmente o voto publico elege em ambos os regimes.” Como se sabe, para Rousseau todo

2 HAMEL, ““L’infortuné Sidney pensait comme moi”: sur ’héritage républicain dans la philosophie politique de
Rousseau.”, 2014, p. 8.

33 Na perspectiva rousseauista, nas republicas, com frequéncia, o voto publico arvora aos postos de maior importancia
politica homens instruidos e suficientemente preparados para desempenharem suas fun¢Ges com honestidade.
Enquanto nas monarquias, se elevam aos principais cargos homens canhestros e incompetentes.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 134 : : :



governo legitimo ¢é republicano, e a monarquia pode ser uma republica legitima se for orientada

pela vontade geral** Devemos deslindar, no entanto, que no capitulo I do Livto Terceiro do

Contrato, o filésofo genebrino define o governo como um “corpo intermediario estabelecido entre
) g g

os suditos e o Soberano”?®

. O governo estabelecido tera compromisso de executar as leis e
conservar a liberdade. Assim, Rousseau parece conceder legitimidade a monarquia apenas quando
o rei for o administrador do poder executivo e subordinado ao soberano, isto é, o povo. Em outras
palavras, seguindo fidedighamente a sua concepgao de legitimidade, o autor do Contrate converte
a monarquia em uma forma eletiva, na qual o rei é o chefe tdo somente porque lhe foi designado
um poder e atribui¢Ses. Christopher Hamel nos lembra que Sidney declara nos Disconrses que o rei
¢ apenas uma criagao do povo, designado a executar as leis em concordancia com os objetivos
fixados no acordo que gerou a sociedade, ou seja, cabe ao rei assegurar a liberdade e promover a
justica.”

Resta-nos ainda o exame de uma ultima questdo. Trata-se de comparar o formato da
soberania entre Sidney e Rousseau. Se o pensador genebrino se aproxima de Sidney no que se
refere ao tema da liberdade e também em suas “reservas” sobre a monarquia, tal aproximagao nao
ocorre inteiramente no que tange ao formato da soberania do povo. Vejamos exatamente o porque.
Decerto algumas visoes e particularidades do pensamento de Rousseau se distinguem das de outros
expoentes da tradicdo republicana. Nesse caso, pode-se alegar que o republicano Rousseau, de
forma distinta do republicano Sidney, preconiza rigorosamente que o desempenho da soberania
mediante a figura de representantes” era incompativel com o modelo republicano. Pelo enfoque
rousseauniano, nenhum povo realmente livre delega para um representante a sua vontade e o seu
direito de participar do poder legislativo.”® Essa visdo ¢ avalizada, por exemplo, quando Rousseau

faz a seguinte afirmagao:

O povo inglés pensa ser livre e muito se engana, pois s6 o é durante a eleicio dos
membros do Parlamento; uma vez estes eleitos, ele é escravo, nio é nada. Durante
os breves momentos de sua liberdade, o uso que dela faz mostra que merece perdé-

la.¥

No regime politico inglés, caracterizado por intersticios eleitorais, a vontade popular nao
se expressa. Rousseau acrescenta que nas antigas republicas os povos nao tinham representantes.
Observando por esse angulo, a liberdade republicana parece ser impraticaivel em Estados de
grandes extensoes. No pensamento de Sidney, por outro angulo, nio encontramos
preliminarmente entre as preocupagoes do pensador inglés essas inquietagdes sobre a questio da

34 A saber, Rousseau admite a monarquia se a soberania permanecer na miao do povo e as agbes politicas desse arranjo
forem direcionadas em conformidade com a vontade geral. Tal vontade manifesta-se na expressio do poder legislativo
do povo soberano e se inclina a utilidade publica.

3 ROUSSEAU, Du contrat social 1964, p. 396.

36 HAMEL, ““L’infortuné Sidney pensait comme moi”: sur I’héritage républicain dans la philosophie politique de
Rousseau. ”, 2014, p. 4.

37 Diferente de Rousseau, em Sidney, ainda que o poder tenha origem no povo, o seu exercicio serd desempenhado
por magistrados ou representantes.

38 No Contrate, Rousseau recusa a possibilidade de representantes para o poder legislativo. Esse poder soberano deve
ser desempenhado diretamente pelo povo. O poder executivo efetivado pelo governo, porém, o genebrino aceita a
possibilidade de representantes.

% ROUSSEAU, Du contract social, 1964, p. 430.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 135 : : :



representa¢do e as provaveis dificuldades em aplica-la nos Estados de largas extensoes.*’ Outras
preocupagdes pareciam inquietd-lo mais. Por conseguinte, se Rousseau e Sidney possuem
importantes afinidades tedricas, no que tange a questao do formato da soberania do povo, a figura
dos representantes e o direito de resisténcia, verifica-se evidentes divergéncias entre os dois
pensadores.

Referéncias bibliograficas

ALVES, V. Corrupcio politica e republicanismo: a perda da liberdade segundo Jean-Jacques Roussean. Belo
Horizonte: Dialética, 2020.

BARROS, Alberto R. G. de. “Em defesa da republica: Sidney, leitor de Maquiavel”. In: Revista
Critica Histdrica, ano VI, n. 12, 2015.

. Republicanismo inglés: Sidney e a semantica da liberdade. Sao Paulo: Discurso Editorial, 2018.
. “Sidney e o direito de resisténcia”. In: Cadernos Espinosanos, v. 38, 2018.
. “As concepedes de liberdade em Locke e Sidney”. In: Trans/ Form/ Agio, v. 42, 2019.

BAKER, Keith Michael. “Transformations of Classical Republicanism in Eighteenth-Century
France”. In: The Journal of Modern History, v. 73, n. 1, p. 32-53.

BIGNOTTO, Newton. As aventuras da virtude — as ideias republicanas na Franga do séenlo X111 Sao
Paulo: Companhia das Letras, 2010.

. (O1g). Matrizes do republicanismo. Belo Horizonte: Ed. UFMG, 2013.
DJIN, Annelien de. “Rousseau and republicanism”. In: Political Theory, 2015, p. 1-22.
FILMER, Robert. Patriarcha and other writings. Cambridge: Cambridge University Press, 2000.

GIARGIA, M. Disugnaglianza e virtin — Roussean e il repubblicanesimo inglese. Roma: LED Edizioni
Universitaire, 2008.

HAMEL, Christopher. “L’esprit républicain anglais adapté a la France du XVIlle siecle: un
républicanisme classique?”. In: La Révolution frangaise [En ligne], v. 05, 2013.

. “L’infortuné Sidney pensait comme moi”: sur I’héritage républicain dans la philosophie
politique de Rousseau. In: Philosophie de Roussean. Org. Blaise Bachofen, Paris, Classiques Garnier,
2014.

40 Segundo Annelien de Djin (2015), embora Sidney ndo demonstre ter essa preocupacio, entre os pensadores ingleses
ela foi compartilhada por Richard Price. Para este pensador, “a liberdade em seu grau mais perfeito” s6 poderia ser
desfrutada em “pequenos estados”. Assim como Rousseau, Price avalia que nos Estados onde cada membro pode dar
seu voto pessoalmente, hd uma liberdade mais plena. Ele também sugere que os representantes fossem eleitos somente
por curtos perfodos — pressuposto andlogo ao do filésofo genebrino, que admite a existéncia de representantes no
poder executivo, mas por perfodos bem definidos.

::: Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 136 : : :



HOBBES, Thomas. Leviata. Sio Paulo: Nova Cultural, 1997. (Os Pensadores).

LEDUC-FAYETTE, Denise. Jean-|acques et le mythe de 'antiquité. Paris: Libraire Philosophique J.
Vrin, 1974.

QUASTANA, F. “La réception des Discours sur le gouvernement d’Algernon Sidney au XVIII
siecle francgais”. In: La Révolution francaise, 2013.

ROUSSEAU, J.-J. Oenvres complétes. Paris: Gallimard, v. I1I - 1964. (Bibliothéque de La Pléiade).

SCOTT, Jonathan. Algernon Sidney and restoration crisis, 1677-1683. Cambridge: Cambridge
University Press, 2008.

SIDNEY, Algernon. Discourses concerning government. Indianapolis: Liberty Fund, 1996.

SILVESTRINE, Gabriele. “Républicanisme, contrat et gouvernement de la loi”. In: Cabiers
philosophiques de Strasbourg, n.13, 2002, p. 37-606.

SPITZ, Jean-Fabien. La liberté politigne — Essai de généalogie conceptuelle. Paris: Presses Universitaires
de France, 1995.

VIROLIL, Mautizio. Jean-Jacques Roussean and the ‘well-ordered society’. Cambridge: Cambridge
University Press, 2002.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 137 : : :



Contribui¢ao de Hannah Arendt a tradigao republicana: liberdade

e vida do espirito

Adriana Novaes*

Resumo: Este artigo tem por objetivo, a partir da retomada da critica neorrepublicana a ideia de
liberdade politica de Hannah Arendt, esclarecer o significado da liberdade para a autora e sua
contribui¢do para a retomada do republicanismo, a saber, por uma teoria da liberdade ampla,
fundamentada no cultivo das atividades espirituais.

Palavras-chave: Republicanismo — Neortrepublicanismo — Hannah Arendt — Liberdade — Vida do
espirito

Hannah Arendt’s contribution to the republican tradition: freedom and life of
the mind

Abstract: This article aims, from the neo-republican criticism of Hannah Arendt’s idea of political
freedom, to clarify the meaning of freedom in Arendt’s work and her contribution to the recovery of
republicanism, namely, a theory of broad freedom, based on the cultivation of the life of the mind.
Keywords: Republicanism — Neo republicanism — Hannah Arendt — Freedom — Life of the mind

1 Pés-doutoranda do Departamento de Filosofia da FFLCH-USP. Autora dos livros O canto de Perséfone, Hannah
Arendt no sécuto XXI: a atualidade de uma pensadora independente e Cultivar a vida do espirito: Hannah Arendt e o significado
politico do pensamento.

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 138 : : :



Introdugiao

Ha varios estudos sobre o pertencimento de Hannah Arendt a tradigao republicana
— lembremos o de Margareth Canovan, a avaliacao de Jirgen Habermas, os textos de Dana
Villa e Arne Johan Vetlesen, e os mais recentes de Kei Hiruta, Keith Breen, Christian Rostoll,
e aqui no Brasil, de Celso Lafer, Heloisa Starling, Newton Bignotto, Helton Adverse e
Alberto Ribeiro Gongalves de Bartos, por exemplo.” No Dicionério da republica, organizado
por Lilia Schwarcz e Heloisa Starling, Celso Lafer cita os principais autores do
republicanismo contemporaneo e suas distintas leituras e interpretagdes: John Pocock (1924-
), Philip Pettit (1945-), Quentin Skinner (1940-), Maurizio Viroli (1952-) e, ja citado, Newton
Bignotto (1957-). No mesmo dicionario, Hannah Arendt é considerada por Heloisa Starling
e Newton Bignotto, “a primeira e mais importante referéncia no esfor¢o de retomada do
pensamento republicano”. Celso Lafer lembra que “Os tedricos do republicanismo
consideram que a tradi¢do republicana e os seus valores possuem autonomia em relagio a
outras tradi¢gbes, como a liberal, a democratica e a socialista, e ndo se cingem apenas a
afirmacao da liberdade e a uma oposigao a tirania.” A autonomia e a amplitude de significado
da tradi¢ao republicana bem se combinam as aspiragoes de Arendt.

Neste artigo, examino a contribui¢io de Arendt para essa retomada, partindo da
critica a interpretacao de sua obra pelo neorrepublicanismo, especialmente por Philip Pettit.
Seguindo as indicagbes de Starling e Bignotto no verbete “Matriz Contemporanea” do
dicionario, e o caminho proposto por Kei Hiruta, editor do livro Arendt on Freedom,
Liberation, and Revolution, vou considerar Arendt uma teérica da liberdade, e mostrar que
sua proposta de compreensio da politica esta ligada ao exame da vida do espirito, seu projeto
mais amplo de reestabelecer o laco entre pensamento e agao, filosofia e politica. Parto das
criticas de Keith Breen, autor de um capitulo do livro, a interpreta¢ao de Hannah Arendt por
Philip Pettit. Esclareco o que Arendt entende por liberdade e povo e defendo a contribuicao
da dinamica entre as faculdades do espirito para o republicanismo, tal como elaborada por

Arendt no final de sua trajetoria.
Republicanismo e liberdade: autonomia e insisténcia

Para além da dicotomia da concepg¢ao de liberdade como negativa dos liberais ou
positiva de socialistas e comunitaristas, ha a tentativa de encontrar um terceiro caminho. Os
neorrepublicanos tentaram estabelecé-lo tomando a tradigao republicana como fundamento
de uma outra chave de compreensao da liberdade. Os dois autores mais destacados nessa

2 Cf. de CANOVAN, Hannalh Arendt: A Reinterpretation of Her Political Thought; VILLA, “Hannah Arendt, 1906-
1975”, The Review of Politics; VETLESEN, “Hannah Arendt, Habermas and the Republican Tradition”,
Philosophy & Social Criticism; HABERMAS, “Hannah Arendt: On the Concept of Power” In: Philosophical-
Political Profiles; HIRUTA, Introduction, Arendt on Freedom, Liberation, and Revolution, BREEN, “Arendt,
Republicanism, and Political Freedom” In: Arendt on Freedom, Liberation, and Revolution; ROSTBOLL,
“Stateless, Domination, and Unfreedom: Arendt and Pettit in Dialogue” In: To Be Unfree: Republicanism and
Unfreedom in History, Literature and Philosophy; LAFER, verbete “Justica e governo das leis no
Republicanismo” In: Dicionario da Republica; STARLING, BIGNOTTO, verbete “Matriz contemporanea”
In: Dicionario da republica; ADVERSE, verbete “Totalitarismo e Republica” In: Diciondrio da republica e
“Uma republica para os modernos: Arendt, a secularizagdo e o republicanismo”, Filosofia Unisinos; BARROS,
Liberdade politica.

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 139 : : :



empreitada sio Quentin Skinner e Philip Pettit. O ponto de partida comum do
neorrepublicanismo ¢é o texto de Isaiah Berlin, “Two concepts of liberty”, de 1958, no qual
ele estabelece a diferenga entre liberdade negativa — definida como a nio interferéncia no
campo de atuagdo do agente — e liberdade positiva — caracterizada pela autodeterminacio,
identificada com a razio, com uma “natureza supetiot”.’

O filésofo australiano Philip Pettit, a partir da concepgao de liberdade negativa de
Berlin, propde a centralidade do republicanismo na liberdade como nio-dominagao ou
independéncia da interferéncia e poder arbitrario. Ao longo da construgao de sua proposta,
Pettit faz men¢oes a obra de Hannah Arendt, tomando-a como pertencente a corrente
comunitarista, logo, na dicotomia de Berlin, representante da liberdade positiva.

Essas meng¢des em Republicanism: A Theory of Freedom and Government (1997),
destacam a pretensa associagao do termo “republicano” a abordagem comunitarista e
populista, “provavelmente sob a influéncia de Hannah Arendt”,* o que Pettit tenta reforcar
fazendo referéncia ao livro From Politics to Reason of State (1992), de Maurizio Viroli, que
por sua vez sO cita Arendt no Epilogo, como representante da recuperacao do ideal de
politica como a arte da cidade, mote do seu préprio livro. Viroli usa um tom irénico ao
chegar a conclusio de que Arendt teria escolhido o privado e o social, pois ela afirmou que
na vida politica “os homens tiram suas mascaras e mostram seus verdadeiros eus™
“poderfamos ficar em casa com nossas familias, lendo os livros de Hannah Arendt, ou ir a
taverna, apreciar a companhia dos amigos”.> Essa suposta escolha de Arendt pelo privado e
social nao se observa em sua obra. Ao contrario, mesmo que tenha se voltado para a filosofia
moral e as atividades mentais, essa concentra¢ao se deu para chegar ao caminho das rela¢oes
dinamicas entre a consciéncia, a reflexdo, a interferéncia possivel no mundo, a liberdade e a
escolha. Desde A condicao humana, de 1958, sdo claros a critica de Arendt ao social e o
empenho em lhe contrapor a politica como ambito a ser resgatado em sua poténcia unica de
resposta a um apequenamento de perspectivas causado pela violéncia, pelo estreitamento da
razao e limitacdao da vita activa a busca da garantia de sobrevivéncia. Mas voltemos a Pettit.
Arendt é citada outra vez em Republicanism, como uma autora que seria nostalgica em
relacdo a Atenas e, por isso, é associada a MacIntyre.® Em outro livro, On the People’s Terms:
A Republican Theory and Model of Democracy, publicado quinze anos depois, Pettit
mantém o rétulo, mas patece amenizar a identificagdo de Arendt com o comunitarismo’ —
ela ¢ citada ao lado de Michael Sandel, ambos criticos do liberalismo. Também repete que
Arendt teria uma visio romantica da politica, por abragar a vita activa ao invés da vita
contemplativa,® o que, comparado a0 comentario acima, nao se coaduna exatamente 2 ctitica
de Viroli.

Keith Breen, em seu texto “Arendt, Republicanism, and Political Freedom”, capitulo

do livro organizado por Kei Hiruta, faz uma critica a leitura de Pettit, da qual retomo os

3 Ver essa clara sintese, assim como a énfase de Arendt na liberdade como participagio politica e uma critica
ao projeto dos neorrepublicanos Quentin Skinner e Philip Pettit em BARROS, Liberdade politica. Sobre as
diferencas entre Berlin e Arendt ver, por exemplo, HIRUTA, “The Meaning and Value of Freedom: Berlin
Contra Arendt”, The European Legacy.

4+ PETTIT, Republicanism, p. 8.

5 VIROLL, From Politics to Reason of State, p. 286.

¢ PETTIT, Republicanism, p. 19.

T PETTIT, On the People’s Terms, p. 12.

8 PETTIT, On the People’s Terms, p. 18.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 140 : : :



pontos principais. O livro citado de Viroli é do mesmo ano — 1992 — daquele que ¢
considerado o primeiro grande estudo do valor da obra de Arendt para o pensamento politico
contemporaneo que ¢ Hannah Arendt: A Reinterpretation of her Political Thought, de
Margareth Canovan. Neste livro ha um capitulo sobre a especificidade da versao arendtiana
do republicanismo. Arendt esta ligada, esclarece Canovan, a tradi¢ao republicana classica,
que parte de Roma e de Maquiavel, alcanca Harrington, Montesquieu, Rousseau e
Tocqueville, até os pais fundadores dos Estados Unidos, os revolucionarios franceses, e
alcanca Clemenceau e Rosa Luxemburgo, estes, seus hetdis.” Vou retomar brevemente alguns
pontos do capitulo do livro de Canovan em contraposi¢ao as criticas de Pettit, incorporando
os argumentos de Keith Breen.

Assim como outros autores no periodo do poés-guerra — o proprio Isaiah Berlin —
Arendt se dedicou a pensar a politica em contraposi¢ao a barbarie. Ela nao toma o caminho
da defesa da democracia liberal, porque vé no liberalismo, assim como no socialismo, a
mesma ameaga do totalitarismo engendrada na modernidade que é a confianga no progresso
materializado no automatismo estreito, redutor das capacidades dos seres humanos. O
totalitarismo surgiu, em grande medida, da opressdo, anulagio e destruicio da poténcia
constitutiva — mental e politica — dos individuos, o que ¢ decisivo para compreender as
concepgdes de politica e de liberdade de Hannah Arendt.

Mas essa aten¢ao as capacidades dos individuos em contraposi¢io ao ideal de
homogeneidade do fascismo e do totalitarismo, concentrada no mais importante conceito de
Arendt, a pluralidade, ¢ diferente da defini¢ao da liberdade positiva como autodeterminagao
por uma vontade geral. Para Arendt, como afirma Canovan, esta ideia é antipolitica porque
nao ¢é plural. A pluralidade é a condi¢ao da vida politica pois significa o reconhecimento da
distin¢ao entre os seres humanos. Como afirma Canovan:

Porque somos plurais, agao na politica ndo é¢ uma questao de herdis solitarios,
mas de interacdo entre pares; porque somos plurais, mesmo o lider
carismatico nao pode mais do que liderar o que é essencialmente uma
empreitada conjunta; porque somos plurais, seres humanos estio na sua
posi¢do mais gloriosa nio quando sua individualidade é perdida na
camaradagem espartana do campo de batalha, mas quando revelam suas
identidades unicas no palco publico."

Para a concepgao de Arendt segundo a qual a pluralidade implica a afirmagao do
individuo, cabe acrescentar que a soberania é repudiada por ter um dominador onipotente,
por carregar a ideia de que a liberdade de um individuo ou grupo se obtém ao preco da
liberdade de outro." A liberdade segundo Arendt nao é negativa nem positiva; sua definicao

9 CANOVAN, Hannab Arendt: A Reinterpretation of Her Political Thonght, p. 202.

10 No original: “Because we are plural, action in politics is not a matter of lonely heroes but of interaction
between peers; because we are plural, even the most charismatic leader cannot do more than lead what is
essentially a joint enterprise; because we are plural, human beings are at their most glorious not when their
individuality is lost in Spartan comradeship on the battlefield, but when they are revealing their unique identities
on the public stage.” CANOVAN, Hannah Arends: A Reinterpretation of Her Political Thonght, p. 205. (tradugio
Nnossa).

11 Cf. ARENDT, “Liberdade e politica, uma palestra”, Pensar sem corrimao, p. 275; “Que ¢ liberdade?”, Entre
o passado e o futuro: “Essa identificacdo de liberdade com soberania ¢ talvez a consequéncia politica mais
perniciosa e perigosa da equagio filoséfica de liberdade com livre arbitrio”. p. 212.; e Sobre a revolugao, p. 202.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 141 : : :



simplesmente nao cabe nessa classificagdo. A passividade da ndo interferéncia e a onipoténcia
da autodeterminacao sio redugoes as quais Arendt nao se alinha em nenhuma hipotese.

Para Starling e Bignotto, a concepcao de liberdade de Arendt é diferente, mais intensa
e mais ampla. E “ponto de inflexio no percurso da tradicio republicana”, pois dispensa
justificativa e ndo tem nenhum objetivo posterior. Arendt ndo envereda pela defesa da lei e
do direito. Prefere insistir na importancia da necessidade de aplicagao do juizo ao particular,
a ocorréncia especifica dos eventos, assim como na participa¢ao espontanea dos cidadaos.
Dai seu animo em relagiao aos conselhos e sua énfase na virtu de Maquiavel como exemplo
do exercicio da liberdade, da possibilidade de ver as mudangas provocadas pela revolugao
nao como via inexoravel a degeneragao.'? Também suas muitas referéncias a Montesquieu
destacam a descentralizagdo do poder como fator decisivo de aumento do poder legitimo e
o insight do principio de a¢ao, a disposi¢ao do povo em relagao a politica, como o elemento
cultural vivo e determinante de seu destino.” Arendt percebe que os principios de agao
propiciam a combinagdo entre igualdade e distingao: o pertencimento a um corpo politico,
tendo garantido o exercicio das capacidades individuais nicas.

Portanto, tomar sua concepgao politica de inspira¢ao no republicanismo classico
como comunitarista e sua definicdo de liberdade como entre o social e o privado ¢
equivocado. Nas palavras de Keith Breen, a leitura de Arendt por Pettit é notoriamente
superficial e errada.'

A defini¢ao de liberdade como nao dominagao por Philip Pettit toma a liberdade
como passiva, o oposto da consciéncia de si e da consciéncia do mundo propostas por
Arendt, que se combinam na defesa da participagao. Essa participacao niao ¢é reducao da
liberdade a mera participagao no governo, como critica Pettit. Arendt realmente afirma em
Sobre a revolucdo que a liberdade politica “em termos gerais, significa o direito de ‘ser
participante do governo’ — afora isso, nao é nada”."” Mas essa participacao, que ¢ liberdade
ativa, se combina a liberdade (/berty), o conjunto de direitos, os direitos constitucionais, e
depende da liberagao da opressao. Portanto, a constituicao e a liberacao sao condigdes para
a liberdade (freedom) ativa, a participag¢ao defendida por Arendt. Breen lembra a concepgio
de Arendt “direito a ter direitos”, a necessidade do Estado e do abrigo das leis para que uma
pessoa tenha lugar e condi¢Ges para falar e agir.' Sem este lugar, no caso dos refugiados ou
em um estado marcado pela exclusio, como o Brasil, hi o comprometimento das
capacidades dos individuos e a ameaga da superfluidade.'”

Essa participagdo, para ser compreendida, remete a defini¢do de povo por Arendt, o
que exige retomar sua ideia de Estado-nacao. No texto do livto Pensar sem corrimao,
“Estado-nac¢ao e democracia”, em que faz um histérico dessa relagao, Arendt destaca quao
fragil se mostrou a “soberania do povo”, o elemento da democracia no Estado-nacao, por
vezes repassada para ditadores e lideres de todo tipo, que acabam abolindo as institui¢Ges
democraticas. Ela define a democracia como a participag¢ao ativa do povo nas decisoes, e nao

12 ARENDT, Sobre a revolugio, pp. 65-69.

13 Cf. ARENDT, The Promise of Politics, p. 65-66; Compreender, p. 354; A condigio humana, pp. 8-9 e 219.

14 BREEN, “Arendt, Republicanism, and Political Freedom”, p. 48.

15> ARENDT, Sobre a revolugio, p. 278.

16 BREEN, “Arendt, Republicanism, and Political Freedom”, p. 58.

I7 Sobre este tema e outras contraposicoes Arendt-Pettit, ver texto de Christian F. Rostboll, “Stateless,
Domination, and Unfreedom: Arendt and Pettit in Dialogue” In: To Be Unfree: Republicanism and Unfreedom
in History, Literature and Philosophy. pp. 19-36.

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 142 : : :



apenas como prote¢ao de alguns direitos basicos. Um povo é constituido ndo por pertencer
a uma nag¢ao, mas por compartilhar liberdade e ter um interesse comum, um mesmo espirito
publico. A relagao se estabelece por respeito, nao por irmandade, ou seja, Arendt nunca
concebe o conjunto dos cidadios como homogéneo; a cidadania nio pressupée uma
homogeneidade, ao contrario. A conclusao é de que o Estado-nagao, com sua estrutura de
poder centralizada, é inadequado para comportar a vida do mundo moderno, é inadequado
para garantir a democracia. Afirma Arendt, ao finalizar seu texto:

s6 pode existir uma verdadeira democracia — e talvez seja este o ponto
decisivo neste contexto — onde a centralizagao do poder no Estado-nac¢ao
tenha sido rompida e substituida pela difusio de poder nos diferentes centros
de poder de um sistema federativo. Tanto o individuo quanto o grupo, que é
composto de individuos, sao quase sempre impotentes diante do monopolio
do aparato de um Estado centralmente organizado, e a impoténcia do
cidaddao, mesmo quando todos os seus direitos sao protegidos, se coloca
numa oposicao basica a todas as formas da democracia. (...) ...na politica
doméstica nos confrontamos em todos os lugares com o problema de como
reorganizar e separar a sociedade de massa moderna de modo a permitir uma
livre formagao de opinido, uma troca sensata de opinides, de maneira que
assim o individuo se responsabilize pelas questdes publicas. O nacionalismo,
com sua obtusidade egocéntrica, e o Estado-nagao, com sua incapacidade
fundamental de transcender suas fronteiras, podem muito bem fornecer as
piores precondi¢oes imaginaveis para isso.

O povo nio pode ser considerado uma abstracao inativa ou simplesmente
manipulavel. Um povo ¢é constituido de individuos que precisam tomar posi¢io no espago
publico, precisam aparecer no mundo, utilizando a estrutura de divisio de poder do Estado.

A outra critica de Pettit é a de que Arendt teria enfatizado a vita activa no lugar da
vita contemplativa. Esse mal-entendido tem relacio com algo constatado e repetido por
Arendt, e que Shmuel Lederman destaca.'® Trata-se da nossa extrema dificuldade em lidar
com os conceitos politicos:

Essa falta de precisio e clareza conceitual em relagio as experiéncias e
realidades existentes tem sido a praga da historia ocidental desde que, apds a
era de Péricles, os homens de a¢ao e os homens de reflexao se separaram e o
pensamento comegou a se emancipar totalmente da realidade, sobretudo da
experiéncia e faticidade politica. A grande esperanca da época moderna, a
revolugdo propria dessa época foi, desde o inicio, procurar sanar essa ruptura;
uma das razdes pelas quais essa esperanca ainda nao se concretizou, e nem
mesmo o Novo Mundo, nas palavras de Tocqueville, foi capaz de gerar uma
nova ciéncia politica, esta na enorme forga e resisténcia de nossa tradigao do

18 LEDERMAN, “The Centrality of the Council System in Arendt’s Political Theory”, p. 265.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 143 : : :



pensamento, que enfrentou todas as inversoes e transformagdes de valores
com que os pensadores oitocentistas tentaram mina-la e destrui-la."”

A propria busca de uma alternativa de compreensao da liberdade no contexto da
atual crise da democracia liberal, na chave da tradigao republicana, pode ser tomada como
um novo movimento nesse esfor¢co. Nao se trata mais, como afirma Kei Hiruta, citando Seyla
Benhabib, de pensar com e contra Arendt, mas pensar além dela,” tomando de modo mais
rigoroso o que sua obra efetivamente projetou, restabelecer a relagao entre politica, filosofia
e juizo, como entende Lederman e, como proponho a seguir, compreender o significado
politico do cultivo da vida do espirito.

A ruptura entre filosofia e politica ¢ alvo conhecido de Hannah Arendt. Em A vida
do espirito, chama a hierarquia estabelecida por Platio de a maior das falacias metafisicas,
que comprometeu de modo duradouro a correspondéncia entre filosofia e politica. O exame
das faculdades do espirito teve como ponto de partida o estudo do apice do colapso moral
nos totalitarismos e o conceito de banalidade do mal. Arendt se concentrou na preparacio
para gerar essa nova ciéncia politica partindo do estudo da filosofia moral e da filosofia
politica kantiana, em cursos e textos a partir de meados dos anos 1960. As perguntas da qual
partiu, da experiéncia do relato do julgamento de Adolf Fichmann foram: E possivel
minimizar a possibilidade de repeticao do tipo de mal que surgiu no século XX? O mal,
definido como incapacidade de pensar e de julgar, pode ser combatido com o estimulo ao
pensamento e ao juizo? Como lidar com aquelas pessoas que cometem injustiga e sao felizes?
Como lidar com o descrédito da ideia socratica de que ¢ melhor sofrer o mal do que pratica-
lo? Por que pessoas que agiram da melhor forma nio pararam para considerar seus atos,
entendendo com clareza, sem maiores consideracdes, o que era o certo a fazerr?' Como evitar
o fato perturbador de que as pessoas que cometeram os piores males nunca se preocuparam
se estavam fazendo bem ou mal? Foi a partir dessas perguntas e da recuperagao das
experiéncias originais que alimentaram nossa compreensao das faculdades da mente — pensar,
querer e julgar — que Arendt empreendeu a escrita de A vida do espirito.

Quando se propos a escrever essa obra, em uma carta em que pede recursos a
Fundag¢ao Rockefeller, deixa claro que A vida do espirito seria um segundo volume de uma
obra tnica, cujo primeiro tomo fora A condi¢cio humana. Aquele fim um tanto enigmatico
que Arendt deixou no ar, citando a célebre frase de Catdao: “Nunca se estd mais ativo que
quando nada se faz, nunca se esta menos s6 que quando se esta consigo mesmo”’, teria uma
resposta. A diferenca entre pensamento e a¢ao nunca foi posta em questao. O problema para
Arendt era a hierarquia: assim como a experiéncia ¢ a fonte do pensamento, o pensamento
também deve, para usar suas palavras, “encontrar lugar no mundo”. E o modo como ele
encontra lugar no mundo ¢é pela vontade e pelo juizo, este a terceira faculdade inspirada na
terceira critica de Kant. O fato é que Arendt vé no sensus communis e na mentalidade
ampliada, enunciados no paragrafo 40 da Critica da faculdade de Julgar, os conceitos para,
a0 mesmo tempo, indicar a possibilidade de formar um senso comum como um espirito
publico, fundamental para a acdo politica, e o estimulo a disposicao dos individuos para
compreender a situagao dos outros.

19 ARENDT, Sobre a revolugio, p. 230.
20 HIRUTA, Arendt on Freedom, Liberation, and Revolution, p. 14
21 ARENDT, Responsabilidade ¢ julgamento, p. 354 (nota 11).

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 144 : : :



O pensar tem um elemento de depuraciao que destréi pseudoargumentos, considera
detidamente os fatos e expoe mentiras. Lembremos o forte apelo da ficgao totalitaria. Arendt
afirma no texto “A Revolu¢ao Hungara e o imperialismo totalitario”, que “a liberdade, assim
como a sobrevivéncia, pode perfeitamente depender do nosso sucesso ou da nossa
incapacidade em persuadir o mundo totalitario a reconhecer os fatos e a aceitar a nova
factualidade do mundo na era atbmica”.” Por isso ela enfatiza que “o elemento purificador
do pensar ¢ politico por implicagao”, porque informa as decisdes tomadas pela faculdade do
julgamento, chamada por ela a mais politica de nossas capacidades espirituais. A escolha, o
juizo, ¢ a manifestagdo, a concretizag¢ao do pensamento e a vontade ¢ o impulso criador que
efetivamente atua.”

A resisténcia e a forca da tradicdo do pensamento as quais Arendt faz mencao,
garantiram a perenidade de sua abstracdo e de seu distanciamento do mundo, ao contrario
da ligacdo com a contingéncia dos assuntos humanos, algo sempre incomodo. Apesar de se
dar nessa separa¢ao, no didlogo que temos conosco, quando ao abrigo do deserto do mundo,
esse esforco de compreensao parte do contexto em que estamos e precisa retornar e ele na
perspectiva cuidadosa de se levar em conta esse mesmo esfor¢o feito pelos outros. A
consciéncia de si e do entorno, passa pelo reconhecimento da mesma capacidade e da mesma
exigencia a todos os demais, o que forma um espirito comum que na verdade é a consciéncia
e o exercicio de pertencimento a uma unidade politica heterogénea. A vontade, que guarda a
liberdade, e ¢ a atividade espiritual que completa o trio, é retomada por Arendt em A vida do
espirito como uma capacidade criadora: o juizo e o pensamento informam a vontade que,
livre, cria, efetivamente, novas possibilidades, novas solugoes, novos comegos, dificeis, mas
necessarios em muitas circunstancias.

A concepcio intensa e ampla de liberdade que Arendt nos oferece é uma aposta
corajosa. O resgate que empreende da politica, do valor do espago publico, da acao e das
institui¢des no ambito do republicanismo, é uma contrapartida aproveitando os despojos da
tradi¢ao, os argumentos dos vencidos. Arendt segue a recomendagao de seu amigo Walter
Benjamin e “escova” a historia da filosofia politica e da filosofia moral a contrapelo, embora
descartando o materialismo dialético da intenc¢ao original. Uma das frases que Arendt repetiu
no livro Rahel Varnhagen, na ultima frase da Parte I, Pensar de A vida do espirito, como
uma das epigrafes da Parte III, Juizo da mesma obra inacabada, e em uma carta a Karl Jaspers,
de 1954 ¢ Victrix causa deis placuit sed victa Catoni, “A causa vencedora agradou aos deuses,
a vencida a Catao”. Sao os versos 127 e 128 do canto I da obra Farsalia, de Lucano. Como
elucidam os organizadores da correspondéncia, nessa que ¢ a descri¢ao da guerra civil entre
César e Pompeu, Lucano glorifica Catao de Utica, opositor da Republica de César, amante
da liberdade, que julgava sem se preocupar com o fracasso ou o sucesso, o que, segundo
Arendst, se aplica ao seu amigo, Kurt Blumenfeld, sobre o qual trata ao citar a frase na carta
a Jaspers. Blumenfeld foi um lider sionista, grande amigo de Arendt no perfodo de ascensio
do nacional-socialismo. Ela conta a Jaspers que na juventude, alguém questionou
Blumenfeld: “Mas vocé tem que admitir que esta causa nao tem possibilidade de ter sucesso”,
ao que Blumenfeld respondeu: “Quem disse que eu estava interessado no sucesso?”. Arendt
acrescenta: “Que ele tenha se tornado presidente da organizagao, ¢ algo que sé poderia

22 ARENDT, Pensar sen corrimao, p. 162.
23 ARENDT, Responsabilidade e julgamento, p. 256-257.

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 145 : : :



acontecer na Alemanha”. E finaliza: “Vocé deve conhecer aquela frase de Catio que Gentz
sempre citava: Victrix causa deis placuit sed victa Catoni. Este é o espirito do
republicanismo”.*

Arendt correspondeu a esse espirito insistente do republicanismo tomando
conceitualmente a politica muitas vezes a revelia da filosofia. Sua contribui¢do é associar
liberdade e politica tomando-as fora de limitadas preconcepgdes e considerando as
experiéncias de seu proprio tempo. A liberdade e a politica, apds o ineditismo dos
totalitarismos e sua desumanidade, nao podem ser compreendidas em uma chave
necessariamente negativa, nem apenas como dependentes de instituicdes. A liberdade, para
Hannah Arendt, precisa ser compreendida a partir da consciéncia de si e da consciéncia
voltada para a realidade; em seus termos, como vimos, do cultivo da vida do espirito. E a
afirmac¢ao do que ha de mais complexo em nés, as capacidades de todos. Lembremos que o
mal perpetrado no século XX contou com a conivéncia de pessoas que riam e
cumprimentavam efusivamente Adolf Hitler nas ruas da Alemanha, enquanto milhdes eram
torturados e assassinados nos campos de concentragao e de exterminio. Arendt acertou ao
escrever que esse terror apareceria novamente de outras formas. A chance de sustentar a
atengao e, eventualmente, enfrentar outras formas do mal s6 podem advir de uma renovada
clareza quanto as nossas faculdades.

No nosso contexto ¢ ainda mais gritante a dificuldade do Estado-nagiao de se
estabelecer como guardidao dessa liberdade na garantia das diferencas e das exigéncias de um
mundo em plena deterioracao de sua casa, o meio ambiente. Em um de seus dltimos textos,
Hannah Arendt tratou do problema da confianga no progresso e no barulho da propaganda
a movimentar um mundo de objetos com obsolescéncia embutida, que conduz as ameagas
ao meio ambiente.” O texto é de 1975, década de implementacio da contrapartida violenta
de um sistema com problemas explicitos, mas para o qual ainda nao ha alternativa. O que ela
teria dito do “greed is good” da alianga Thatcher-Reagan no final dos anos 19707 Para
Arendt, os cidadaos devem participar da vida publica, como oposi¢ao as varias formas de
investimento na superfluidade do individuo e como afirmacao do valor de cada cidadao
como agente politico no pleno uso de suas capacidades espirituais. Nao podemos tratar essa
proposta de Arendt como uma quimera. Fla pode ser tomada como uma expressao da
autonomia do republicanismo. E preciso insistir na liberdade como principio para
(re)comegar, pois os tempos podem ser sombrios de varias maneiras.

Referéncias bibliograficas

ADVERSE, H. “Uma republica para os modernos: Arendt, a secularizagio e o
republicanismo”. In: Filosofia Unisinos, n. 13, pp. 39-56, jan-abr 2012.

ARENDT, H. Compreender: formagao, exilio e totalitarismo. Trad. de Denise Bottmann. Sao Paulo:
Companhia das Letras, Belo Horizonte: Editora UFMG, 2008.

2 ARENDT; JASPERS, Correspondence, p. 244 (carta 158), pp. 735-736 (nota).
%5 ARENDT, “Tiro pela culatra”, Responsabilidade ¢ julgamento, p. 333.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 146 : : :



. A condicao humana. 11.ed. Revisao e apresentagao Adriano Correia. Trad. de Roberto
Raposo. Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 2010.

. Entre 0 passado ¢ o futuro. 4.ed. Trad. de Mauro W. Barbosa. Sio Paulo: Perspectiva,
1997.

. Origens do totalitarismo. Trad. de Roberto Raposo. Sao Paulo: Companhia das
Letras, 2012.

. Pensar sem corrimao: Compreender 1953-1975. Trad. de Andreiuolo [et al.] Rio de
Janeiro: Bazar do Tempo, 2021.

. The Promise of Politics. Ed. Jerome Kohn. New York: Schocken, 2005.

. Responsabilidade e julgamento. Trad. de Rosaura Eichenberg. Sao Paulo: Companhia
das Letras, 2004.

. Sobre a revolugao. Trad. de Denise Bottmann. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2011.
. A vida do espirito. Trad. de Cesar Augusto de Almeida e outros. Rio de Janeiro: 2009.

ARENDT, H.; JASPERS, K. Correspondence 1926-1969. Ed. Lotte Kohler e Hans Saner. New
York: Harcourt, 1992.

BARROS, AR.G. Liberdade politica. Sao Paulo: Edi¢oes 70, 2020.

BREEN, K. “Arendt, Republicanism, and Political Freedom”, In: HIRUTA, K. (Ed.) Arendt
on Freedom, Liberation, and Revolution. .ondon: Palgrave Macmilian, 2019. pp. 47-78.

CANOVAN, M. Hannah Arendt: A Reinterpretation of Her Political Thonght. Cambridge:
Cambridge University Press, 1992.

HABERMAS, J. “Hannah Arendt: On the Concept of Power” In: Philosophical-Political Profiles.
Cambridge, Massachusetts: The MIT Press, 1983.

HIRUTA, K. (Ed.) Arendt on Freedom, 1iberation, and Revolution. London: Palgrave Macmilian,
2019.

. “The Meaning and Value of Freedom: Berlin Contra Arendt. The European
Legacy”, 19, n. 7, pp. 854-868, 2014.

LEDERMAN, S. “The Centrality of the Council System in Arendt’s Political Theory”, In:
HIRUTA, K. (Ed.) Arendt on Freedom, 1iberation, and Revolution. London: Palgrave Macmilian,
2019. pp. 253-276.

LUCANO. Farsalia: Cantos de I a 17. Introducio, traducio e notas Brunno V. G. Vieira.
Campinas, SP: Editora da Unicamp, 2011.

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 147 : : :



PETTIT, P. On the People’s Terms: A Republican Theory and Model of Democracy. Cambridge:
Cambridge University Press, 2012.

. Republicanism: A Theory of Freedom and Government. Oxford: Clarendon Press, 1997.

ROSTBOLL, C. F. “Stateless, Domination, and Unfreedom: Arendt and Pettit in Dialogue”,
In: DAHL, C; NEXO, T.A. (Ed.) To Be Unfree: Republicanism and Unfreedom in History, Literatnre
and Philosophy. Bielefeld: Transcript Verlag, 2014. pp. 19-36.

SCHWARTZ, L. M.; STARLING, H. M. (Otg) Diciondrio da repriblica: 51 textos criticos. Sao
Paulo: Companhia das Letras, 2019.

VETLESEN, “Hannah Arendt, Habermas and the Republican Tradition”. In: Philosophy &
Social Criticism, vol. 21, n. 1, pp. 1-16, 1995.

VILLA, D. “Hannah Arendt, 1906-1975”. In: The Review of Politics, vol. 71, Issue 1, pp. 20-30,
Winter 2009.

VIROLI, M. From Politics to Reason of State. Cambridge: Cambridge University Press, 1992.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 148 : : :



Individualidade e desenvolvimento moral em J. S. Mill

Isabel de Almeida Brand*

Resumo: O fio condutor dos argumentos apresentados por J. S. Mill em Oz Liberty é de que o
aperfeicoamento da humanidade tem como fonte infalivel e permanente o espirito da liberdade.
Nosso objetivo ¢ mostrar que o conceito de liberdade milliana se equilibra entre a promog¢io do
cultivo da individualidade, na sua mais ampla pluralidade, e o desenvolvimento moral da sociedade.
Palavra-chave: Desenvolvimento — Individualidade — Liberdade — Stuart Mill

Individuality and moral development in J. S. Mill

Abstract: The guiding thread of the arguments presented by J. S. Mill in Oz Liberty is that the
development of humanity has its infallible and permanent source in the spirit of freedom. Our
objective is to show that the Millian concept of freedom is balanced between the individuality’s
cultivation, in its widest plurality, and the moral development of the society.

Keywords: Development — Individuality — Freedom — Stuart Mill

! Graduanda em Filosofia pela Universidade de Sao Paulo. Bolsista de Iniciagdo Cientifica: CNPq. Orientador:
Prof. Dr. Alberto Ribeiro Gongalves de Barros.

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 149 : : :



Stuart Mill observou que o mundo no século XIX estava mudando em um ritmo sem
precedentes. As sociedades ndo estavam preparadas para enfrentar os desafios que o
progresso traria, principalmente devido ao aumento de um conformismo social. Para
combater as influéncias que levam a estagnacdo e se opor a uma sociedade massificada, o
filésofo pretendeu orientar as pessoas numa dinamica de mudanca e incentiva-las a valorizar
o progresso da sociedade. Mill desejava promover o crescimento humano e para isso ele
organizou um sistema que garantiria uma ampla gama de liberdades civis e individuais. Desse
modo, a liberdade funcionaria como uma protecio contra o despotismo e a estagnacio.’

Nosso objetivo é mostrar que o conceito de liberdade milliana se equilibra entre a
promogao do cultivo da individualidade, na sua mais ampla pluralidade, e o desenvolvimento
moral da sociedade. Tendo em vista que, se por um lado, o despotismo dos costumes é um
obstaculo para o desenvolvimento humano, por outro lado, a ultima fonte segura e confiavel
para o progresso da humanidade é o permanente espirito da liberdade.

Nas palavras de Mill,

O despotismo dos costumes ¢, em todas as partes, 0 entrave permanente ao
avango humano, mantendo-se em constante antagonismo com aquela
disposicao de aspirar a algo melhor do que o costumeiro, a qual é chamada,
dependendo das circunstancias, de espirito de liberdade ou espirito de
progresso ou aperfeicoamento. O espitito de aperfeicoamento nem sempre
¢ um espirito de liberdade, pois pode pretender impor aperfeicoamentos a
um povo que nao os quet; e o espitito de liberdade, na medida em que resiste
a tais tentativas, pode se aliar em termos locais e temporarios aos oponentes
do aperfeicoamento; mas a unica fonte infalivel e permanente de
aperfeicoamento é a liberdade, visto que assim todos os individuos siao
centros independentes de possivel aperfeicoamento. O principio de
progresso, porém, seja na forma do amor a liberdade ou na do amor ao
aperfeicoamento, é antagonico ao dominio do Costume, exigindo no minimo
a libertagao desse jugo; e a disputa entre eles constitui o principal interesse da
historia da humanidade.’

O filésofo estava especialmente preocupado com o sentimento de servilidade dos
seres humanos perante as preferéncias dos senhores seculares ou de suas divindades. Os
sentimentos de repulsa as opinides essencialmente genuinas se dao por meio dessa
servilidade. Ao longo da histéria, por conta dessa repulsa muitos homens foram assassinados
como hereges e muitas mulheres queimadas como bruxas.

Frequentemente, as simpatias comuns conduzem os individuos a identificagao com
grupos de referéncia como, partidos politicos, associagdes de classe, grupos religiosos, entre
outros. Esse tipo de identifica¢ao ¢ uma das vias para a formacao da opinido publica. Nesse
cenario, o papel das influéncias comuns para a orientagdo dos sentimentos morais da
sociedade se deve menos a razio do que as simpatias e antipatias que pouco ou nada tinham

2 HABIBI, John Stuart Mill and the Ethics of Human Growth, p. 33; SIMOES, John Stuart Mill e a liberdade, pp. 29-
30.
3 MILL, Sobre a Liberdade, p. 108.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 150 : : :



a ver com os interesses comuns da sociedade. Na interpretacio de Devigne?, Mill
compreende que somos socializados pela opinido publica e que o senso de nossa propria
existéncia depende dos outros. Dessa forma, as proprias sociedades sio moldadas pela
opiniao publica. O problema ¢ que no mundo moderno a maioria age em conformidade com
a opiniao publica irrefletidamente. Ao prescrever uma tnica nogao de bom carater, as classes
dominantes, por meio do poderoso instrumento da opinido publica, conseguem tio
efetivamente quanto qualquer politica governamental, limitar o pensamento humano.
Portanto, os sentimentos sociais e faculdades intelectuais da sociedade como um todo
permanecem subdesenvolvidos. Nesse sentido, “o rumo atual da opinido publica apresenta
uma caracteristica especialmente calculada que a torna intolerante a qualquer manifestagao
acentuada de individualidade”.?

Apesar da liberdade e o desenvolvimento humano nem sempre serem sinénimos, a
liberdade é um pré-requisito para propiciar as pessoas as melhores oportunidades para o
cultivo e o refinamento de suas capacidades humanas.® Nesse sentido, Mill acredita que em
uma sociedade voltada para o progresso, o fluxo livre de informagoes auxilia no
desenvolvimento do individuo. Por esse motivo, o filésofo defende veementemente a
liberdade de pensamento e expressio como necessaria para o bem-estar mental da
humanidade. Sua hipétese é a de que, ao impedir a manifestagdo de apenas uma opiniao
contraria a maioria, estaria privando toda a humanidade de corrigir um possivel erro ou
ratificar uma verdade. Mill sintetiza seus argumentos em defesa da liberdade de expressio

em quatro fundamentos distintos, a saber:

(i) Quando existe a probabilidade de uma opinido contraria ser verdadeira e
mesmo assim se tenta coercitivamente silencia-la, pode-se incorrer em erro
pela pretensao de infalibilidade.

(i) A opinido dominante pode estar ocultando uma parcela da verdade, desse
modo, a0 se silenciar uma opiniao contratia, perde-se a chance de conhecer
o restante da verdade.

(iif) Mesmo que a opinido dominante corresponda a toda a verdade, ela sera
mantida a maneira de um dogma, pouco se compreendendo de seus
fundamentos racionais, a menos que se aceite que ela seja objeto de séria e
enérgica contestagao.

(iv) O proprio significado da doutrina corre o risco de desaparecer ou se
enfraquecer, por isso é de extrema importancia que ela seja discutida
integralmente e frequentemente para que nao se perca seu efeito vital,
tornando-se totalmente estéril.

Mill reconhece que a livre discussao, ao invés de promover o ajustamento, pode
muitas vezes intensificar a tendéncia ao sectarismo podendo levar até mesmo ao preconceito.
Numa polémica, a pior ofensa que se pode cometer é estigmatizar como maus e imorais os
que defendem a opinidao contraria, por isso ele defende a moralidade do debate publico.
Porém, preservar o principio moral no debate nao significa abdicar do conflito. Para Mill, o

4+ DEVIGNE, Reforming Liberalism. J. S. Mill’s Use of Ancient, Religions, Liberal and Romantic Moralities, p.111.
5> MILL, Sobre a Liberdade, p. 106.
¢ HABIBIL, Jobn Stuart Mill and the Ethics of Human Growth, p. 136.

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 151 : : :



aspecto agonistico ¢é intrinseco ao carater da discussio. O choque de opinides provoca um
efeito salutar para o homem e a sociedade. A confian¢a no julgamento depende de a opinido
ter sido defendida contra todas as objegdes langadas sobre ela dos mais diversos angulos e
conflitantes dire¢cdes. Com a salvaguarda de que a arena continue aberta para que novas
verdades possam chegar até nds. Isso porque, a mente humana possui uma qualidade
particular que Mill chama de “corrigibilidade”. Essa capacidade é o potencial que os seres
humanos tém de corrigir os préprios erros por meio do exercicio do julgamento aprimorado
sobre as atividades nas quais se envolvem. Ela ¢ a “fonte de tudo que ¢ respeitavel no homem,
seja como um ser intelectual ou moral”,” pois por meio dela 0 homem ¢é capaz de retificar
seus enganos por meio dos fatos e argumentos expostos nas discussdes. Porém, essa
qualidade ndo ¢ nata, ela é adquirida e sua aquisi¢io requer o exercicio do debate sobre as
vantagens ¢ desvantagens das diferentes experiéncias.®

Para o desenvolvimento da inteligéncia e o julgamento dos homens, ndo basta que
alguém concorde que uma proposicio seja verdadeira, ou ainda que tal crenga venha de
alguma autoridade, ¢ preciso conhecer os fundamentos das proprias opinides. De acordo
com Mill, todos os assuntos onde é possivel haver diferencas de opiniGes, como a moral,
religido, politica e relagdes sociais, a verdade depende do equilibrio entre as razoes
conflitantes. Assim, é necessiria uma suspensao do juizo a fim de conhecer ambos os lados
das questOes para que se tenha base para preferir um ou outro. Uma reflexdo antagonica para
essa hipotese, sugerida pelo filésofo, seria supor que alguém contrario ao livre debate
questionasse a necessidade de se conhecer e entender tudo o que os filésofos podem dizer
contra ou a favor de suas opinides, que aparte das obviedades, basta ter confianca na
autoridade apta para tal tarefa. Porém, mesmo considerando tal perspectiva, a necessidade
da certeza racional é mantida, pois se deve assegurar que todas as obje¢oes sejam enunciadas
livremente, mesmo que somente por filésofos e tedlogos, e que encontrem respostas
satisfatorias. Dessa forma, para que os mestres da humanidade conhegam tudo quanto
devem, ¢ necessaria que se escreva e se publique suas ideias.

A liberdade de expressao ¢ derivada da liberdade de pensamento e esta teria pouco
valor se a pessoa nao fosse livte para testar suas ideias no mercado intelectual. Para
desenvolver plenamente o pensamento é necessario submeter as proprias ideias ao escrutinio
de outros. Ao fazer isso, o individuo deve ser livre para se expressar para 0s outros e para se
associar a outras pessoas que considerem suas questoes criticas. A exce¢ao observada é
quando essa conduta se torna prejudicial a terceiros.’

Habibi' defende que, em Mill, as liberdades de pensamento e discussio nio sio
valorizadas por si mesmas. Elas sdo justificadas porque aumentam o leque de escolhas dos
individuos e os ajudam a se tornar mais habeis no uso de suas faculdades humanas. O
comentador entende que Mill acredita que em uma sociedade voltada para o progresso, o
fluxo livre de informagoes auxilia no desenvolvimento do individuo e também serve para
elevar o nivel de tomada de decisao coletiva. Dessa maneira, a liberdade de pensamento e
expressao leva ao crescimento. Por outro lado, o crescimento é necessario para fazer essas
liberdades funcionarem. Sem o tema subjacente do crescimento para ajudar a canalizar essas

TMILL, Sobre a Liberdade, p. 37.

8 DEVIGNE, Reforming Liberalism. ]. S. Mill’s Use of Ancient, Religious, Liberal and Romantic Moralities, p. 114.
9 FITZPATRICK, Jobn Stuart Mill’s Political Philosophy, p. 65.

10 HABIBI, Jobn Stnart Mill and the Ethics of Human Growth, pp.137-8.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 152 : : :



liberdades elas ndo teriam muita utilidade. A livre discussio em uma sociedade que nio tem
compromisso com a descoberta ou o avango equivaleria a uma confusio balbuciante. A
desinformacao e o erro abundariam, e o aumento do conhecimento seria prejudicado.

A reflexao de Mill sobre o papel da liberdade de pensamento e discussio, a busca
pela verdade e o valor do erro, leva ao reconhecimento da importancia da diversidade nas
sociedades. Assim como ¢ util que existam diversas opinides, também ¢ vantajoso que haja
diversas experiéncias de vida. As experiéncias de um individuo dependem de suas escolhas
que devem ser feitas segundo seu proprio discernimento. Para Mill,

Nao ha qualquer razao para que toda a existéncia humana deva ser construida
seguindo apenas um ou poucos modelos (...) pessoas diferentes também
requerem condi¢oes diferentes para seu desenvolvimento espiritual e, assim
como a imensa variedade de plantas ndo pode existir de maneira saudavel no
mesmo ar e clima fisico, tampouco as pessoas crescem sadiamente no mesmo
ar e clima moral. As mesmas coisas que servem de auxilio a uma pessoa para
cultivar sua natureza mais elevada sio obstaculos para outra. O mesmo modo
de vida que é um estimulo saudavel para uma, mantendo em plena forma
todas as suas faculdades de agao e fruicao, para outra é um fardo incomodo,
que anula ou esmaga toda a vida interior. As diferencas entre os seres
humanos sao suas fontes de prazer, em suas sensibilidades a dor e em suas
reagdes a diferentes agoes fisicas e morais sobre si sdo tais que, a menos que
haja uma diversidade correspondente aos modos de vida, nao obtém sua justa
parcela de felicidade nem alcangam a estatura mental, moral e estética de que

sua natureza ¢é capaz.'!

O filésofo reconhece que as pessoas tém habilidades, talentos e interesses diversos e
se inclinam para multiplas oportunidades. Mesmo que haja necessidades, interesses e valores
comuns, a natureza humana niao tem um cariater universal. O cultivo da exceléncia deve ser
incentivado em toda a extensio da variedade humana. De acordo com Mill, uma sociedade
pluralista ¢ muito mais propicia ao progresso do que uma sociedade uniforme. Nesse sentido,
um ambiente diverso leva a uma sociedade dinamica que pode oferecer as pessoas maiores
oportunidade de desenvolvimento e realizagio pessoal.'?

Segundo Mill, os europeus se orgulham de ser o povo mais inclinado ao progresso
que existiu. As nac¢Oes europeias devem seu progresso e desenvolvimento inteiramente a
pluralidade e a diversidade de cultura. Embora tenha existido intolerancia, raras vezes houve
logro permanente em fazer com que todos os individuos, classes e nagdes seguissem o
mesmo caminho. Cada qual seguiu por caminhos extremamente dispares e a bem do mutuo
desenvolvimento, em algum momento, aceitou-se receber o bem que os outros ofereciam.
Mill cita trés periodos importantes para o desenvolvimento humano na Europa: o primeiro
foi durante os tempos imediatamente apés a Reforma Religiosa; outro momento, embora
limitada ao Continente e a uma classe mais culta, o movimento intelectual da segunda metade
do século XVIII; e terceiro, de duracio ainda mais breve, a fermentacio intelectual da

WMILL, Sobre a Liberdade, p. 104-5.
12 HABIBI, Jobn Stnart Mill and the Ethics of Human Growth, pp. 30-4.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 1

5

3



Alemanha durante o periodo goethiano e fichtiano. O impulso dado nestes trés periodos
tornou a Europa o que é agora. No entanto, Mill constata que ja fazia algum tempo que as
aparéncias indicavam que esses impulsos estavam quase esgotados e 0s europeus estavam se
esquecendo do valor da diversidade e buscando uma espécie perniciosa de igualamento. As
variedades de situagoes e circunstancias que moldam o carater dos individuos se tornou cada
vez mais semelhante. Esse igualamento que reune as pessoas sobre as mesmas influéncias foi
promovido pelo aperfeicoamento dos meios de comunicac¢ao. Nos termos de Mill, as pessoas
“agora leem as mesmas coisas, ouvem as mesmas coisas, veem as mesmas coisas, vao aos
mesmos lugares, sentem esperancas e temores em relacdo aos mesmos objetos”."”

Tyndal" afirma que o progresso social é o objetivo principal da teotia politica de Mill
e a diversidade ¢ um meio para esse progresso. Ele acrescenta que Mill costuma usar o termo
“diversidade” também para se referir ao que pode ser chamado de “diversidade individual”.
O que o comentador quer enfatizar é que a diversidade de grupos culturais pode servir como
uma rica fonte para a diversidade individual. De um modo geral, a diversidade cultural expde
os individuos atentos a modos de vida alternativos, fornecendo outro cenario contra o qual
os individuos podem comparar suas crengas e experiéncias e refletir sobre suas proprias
buscas.

Segundo Mill, a liberdade propriamente dita esta onde a individualidade é capaz de
se consolidar, desde que outrem nao seja privado de buscar o seu préoprio modo de vida. O
livre desenvolvimento da individualidade é um dos elementos essenciais do bem-estar. O
filésofo afirma que “onde nao é o carater da pessoa e sim as tradi¢oes e costumes de outras
pessoas que constituem as regras de conduta, falta um dos ingredientes da felicidade e o
ingrediente fundamental do progresso individual e social”."

Mill aventa que a natureza humana nao se desenvolve seguindo um modelo
irrefletidamente. Ela ndo é como uma maquina que realiza um trabalho pré-determinado. O
crescimento humano para Mill é mais uma questio de melhorar a natureza do que segui-la.
Na natureza, o desenvolvimento natural das arvores e das plantas sugere um crescimento
que se da de forma gradual e espontanea. Mas, ainda que no sentido fisico os humanos sejam
naturalmente predispostos a maturagdo, o crescimento humano no sentido milliano ¢é
comparado ao cultivo. Desse modo, o desenvolvimento humano se da por meio de uma
atividade consciente e racional que requer esforco e atencio continuos.'

O cultivo pessoal envolve saber desenvolver e modificar os préprios desejos e
impulsos. Mill defende que quem acredita que o desenvolvimento da individualidade nao
deva ser incentivado em uma sociedade, deve crer também que naturezas humanas fortes sao
indesejaveis e que nao é bom que a média de energia geral humana seja elevada. O argumento
do filésofo ¢ de que sao os desejos e sentimentos fortes que alimentam a acio humana

(..) os desejos e os impulsos fazem parte de um ser humano perfeito, tanto
quanto as crengas e as coibi¢oes: impulsos fortes s6 sdo perigosos quando
nao siao devidamente contrabalancados; quando um conjunto de metas e
inclina¢Ges ganha forca ao passo que outros, que devem coexistir com ele, se

13 MILL, Sobre a Liberdade, p. 112.

14 TYNDAL, “Culture and Diversity in John Stuart Mill’s Civil Nation”, pp. 108-9.
15> MILL, Sobre a Liberdade, p. 89.

16 HABIBI, Jobn Stnart Mill and the Ethics of Human Growth, p. 28.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 154 : : :



mantém fracos e inativos. (..) As mesmas suscetibilidades fortes que dao
vigor e vivacidade aos impulsos pessoais sao também a fonte de onde nascem
o mais ardente amor pela virtude e o mais firme autocontrole."”

Ao defender a liberdade, Mill ndo esta preocupado apenas com a satisfacdo dos
desejos dos individuos. O cultivo pessoal nao ¢ antitético ao “espirito publico”, alids, em Mill
essas concepeoes estao unidas entre si. Conforme argumenta Audard'®, o filésofo transforma
o conceito de individualismo possessivo e ligado a um individuo estatico e atomizado em
outro tipo de conceito. Com essa reformulagio, o individualismo abstrato modifica-se e toma
o carater de individualidade. Neste novo conceito existe a dimensiao de criacao de si mesmo
que remete a ideia de uma tarefa ou projeto e nao um estado. A individualidade milliana
depende de um processo dinamico de individuagio, de formagio constante e
empoderamento. Além disso, essa concepg¢ao esta ligada a historicidade e o pluralismo de
culturas. Nessa perspectiva, o individuo depende da interagio com a historia coletiva e a
cultura para poder se desenvolver e progredir.

Segundo Mill, a sociedade por meio da educagao deve proporcionar os meios para o
desenvolvimento dos individuos, deixando-lhes o maximo de liberdade para concretizar o
seu potencial. Para a realizacio desse potencial, o individuo precisa necessariamente do
acesso a0 patrimonio cultural, a meméria e a historia coletiva. S6 ha desenvolvimento do
individuo quando ele ¢ colocado em relagio com os outros e suas obras. Isto ¢é, o individuo
sO se desenvolve no contexto sociocultural e historico. O acesso aos recursos sociais e
culturais oferecem oportunidades de reflexao sem os quais o potencial do individuo nao pode
ser realizado A liberdade é vista por Mill como uma experiéncia pessoal. Nesse sentido, a
liberdade se torna um conceito relacional e inseparavel da individualidade.”

Entre o publico em geral, o cultivo da individualidade e o desenvolvimento moral
podem ter perspectivas contrastantes de liberdade. A tarefa tedrica de Mill é equilibrar a
individualidade e o desenvolvimento moral da coletividade. Para o filésofo, o caminho que
leva ao desenvolvimento social comeca no nivel individual com o autodesenvolvimento.
Depois, a0 melhorarem a si mesmos os individuos exerceriam um efeito progressivo sobre
seus grupos sociais, instituicoes e comunidade. Destaca-se que um aspecto importante do
crescimento humano ¢é que ele é um esforco cooperativo, educativo e cumulativo que pode
ocorrer ao longo do tempo e através de geracoes. Portanto, o desenvolvimento ¢ um
processo reciproco e, para construir uma sociedade melhor, devemos promover o
crescimento e a melhoria de seus membros individualmente.?

A concepeao milliana de florescimento humano, de acordo com a analise de Tkuta™
¢ caracterizada por trés aspectos: individualidade, virtude moral e virtude intelectual. A
individualidade implica orientar-se em dire¢ao as proprias crengas, que foram endossadas
reflexivamente, e agir da maneira que se escolheu. Desse modo, devemos examinar
criticamente nossas crencgas e agoes a fim de determinar as crengas e atos que constituem

T MILL, Sobre a Liberdade, p. 93.

18 AUDARD, “John Stuart Mill et les transformations de I'individualisme libéral”, p. 48.

19 AUDARD, “John Stuart Mill et les transformations de 'individualisme libéral”, pp. 53-7.

20 DEVIGNE, Reforming Liberalism. ]. S. Mill’s Use of Ancient, Religions, Liberal and Romantic Moralities, p. 105;
HABIBI, Jobn Stuart Mill and the Ethics of Human Growth, p. 34.

2V IKUTA, “Mill as ambivalent democrat: The corruption and cultivation of human flourishing democratic
society and politics”, pp. 702-3.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 155 : : :



nosso carater, em vez de ter nosso carater determinado por outros. A virtude moral,
entendida como uma preocupagio com o bem dos outros, é outro aspecto importante do
florescimento humano. Se a individualidade é fundamentalmente sobte como os individuos
se relacionam consigo mesmos — isto ¢, com suas crengas e agoes — a virtude moral refere-se
a como os individuos se relacionam uns com os outros. J4, a virtude intelectual envolve certa
disposigdao para o que esta para além de si proprio, como o desejo de apreender sobre os
objetos da natureza, a arte, entre outros. Assim, o que as virtudes intelectuais e morais
compartilham é um cuidado e um engajamento, seja para com outros individuos, no caso da
virtude moral, ou para com o mundo que habitamos, no caso da virtude intelectual.

Vimos que Mill admite que haja um ganho para o conjunto da sociedade civil quando
ha espaco para que a individualidade se afirme. Na interpretagio de Brennan® a
individualidade milliana é uma pré-condicao da virtude. O ideal de exceléncia de uma pessoa
virtuosa é o individuo autébnomo que escolhe e reflete sobre os fins e seu plano de vida.
Nesse sentido, a adesao irrefletida ao costume ou a opinido da maioria é contraria a virtude.
Em seu ensaio, o comentador alega que o ponto a ser considerado na teoria de Mill é o de
que na medida em que a individualidade é fomentada na sociedade ela proporciona o
aparecimento de individuos que iniciam mudangas de paradigmas e novas maneiras de
perceberem as coisas.

Na teoria milliana ha uma complexa relagao entre o social e o individual. Embora
Mill ndo compartilhe das teorias contratualistas sobre o fundamento da sociedade, ele
entende que todos que recebem a protegao da sociedade tém obriga¢Ges para com a mesma.
Para o bem do convivio social se torna indispensavel que cada um se obrigue a uma
determinada linha de conduta em relagao aos outros. Nesse sentido, o filésofo considera que
a sociedade esta justificada em impor tais condi¢cdes a qualquer custo aqueles que nio
cumprem com as obrigacdes basicas para com a sociedade, qual sejam, respeitar os direitos
dos outros e defender a sociedade. Mesmo que os atos responsaveis pelo prejuizo a outrem
nao violem direitos constituidos, o ofensor pode ser punido pela desaprovacio geral, embora
nao pela lei. Nesse caso, é necessario que haja um debate se a interferéncia da sociedade sera
positiva ou nao para o bem-estar geral. Nos casos em que a conduta pessoal nao afeta outros,
deve haver plena liberdade legal e social de agir e se enfrentar as consequéncias. Nessa ultima
situagao, os deveres para consigo mesmo nao sao socialmente obrigatorios, a exce¢ao de que
se tornem deveres para com os outros devido as circunstancias. Saber em que circunstancia
a sociedade deve interferir é ainda objeto de muitas controvérsias entre os criticos de Mill.

Consideragoes finais

Compreendemos que a liberdade de pensamento e expressio carrega em si o
compromisso com o crescimento. O livre debate se configura como uma relagdo dialégica
na qual se levanta os pros e contras em um exame minucioso de um assunto ou problema e
¢ por meio desse exame que sao desenvolvidas as qualidades de mente como a percepg¢io,
raciocinio, autocontrole e julgamento. Em uma discussao nao ha uma direcao prévia a ser
seguida, pois o direcionamento se dd no proprio exercicio da livre expressao das opinides,
isto é, no mesmo instante da experiéncia discursiva. Ademais, nos juntamos a Mill para dizer

22 BRENNAN, “Choice and Excellence: A defense of Millian Individualism”, pp. 483-6.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 156 : : :



que s6 ¢ possivel se conhecer a totalidade de um assunto ouvindo as pessoas das mais
variadas opinides e mentes de todos os feitios. Nesse sentido, concordamos com Audard
que, em Mill, o desenvolvimento pessoal nio pode ser separado do desenvolvimento social.
Porém, para que cada individuo possa desenvolver sua individualidade e adicionar valor nao
s6 si, mas também para os outros, como bem ressalta a comentadora, o acesso aos recursos
sociais e culturais deve contar com uma igualdade de condi¢bes e alocag¢ao de recursos
necessarios a sobrevivéncia dos mais pobres. Essa condi¢ao inclui respeito e inclusao e nao
apenas ajuda.

Referéncias bibliograficas

AUDARD, C. “John Stuart Mill et les transformations de I'individualisme libéral”. In: The
Tocqueville Review, Volume 33, Number 1, pp. 47-65. University of Toronto Press, 2012.

BRENNAN, J. “Choice and Excellence: A defense of Millian Individualism”. In: Soczal Theory
and Practice, vol. 31, n° 4, pp. 483-498. Florida: University Department of Philosophy, 2005.

DEVIGNE, R. Reforming Liberalism. J. S. Mill’s Use of Ancient, Religions, Liberal and Romantic
Moralities. New Haven: Yale University Press, 2000.

FITZPATRICK. J. John Stuart Mill’s Political Philosophy. London: Continuum Studies in British
Philosophy, 1988.

HABIBI, D. Jobn Stuart Mill and the Ethics of Human Growth. Dordrecht: Kluwer Academic
Publishers, 2001.

IKUTA, J. “Mill as ambivalent democrat: The corruption and cultivation of human
flourishing democratic society and politics”. In: Philosophy and Social, Vol 41 (7) pp. 697-724,
2015.

MILL, J. S. Sobre a Liberdade. Trad. Denise Botmann. Porto Alegre: L&PM, 2018.

SARTORI, G. A teoria da democracia revisitada — 1V olume 1 - O debate contemporineo. Trad. Dinah
de Abreu Azevedo. Sio Paulo: Atica, 1994.

SIMOES, M. John Stuart Mill e a liberdade. Rio de Janeiro: Zahar, 2008.

TYNDAL, J. “Culture and Diversity in John Stuart Mill’'s Civil Nation”. In: U#litas,
Cambridge University Press, Vol. 25, n® 1, pp. 96-120, 2013,

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 157 : : :



Retérica e verdade na filosofia politica de Hannah Arendt

Luciana Costa de Souza*

Resumo: O presente artigo tem como objetivo mostrar quais sio os conceitos retoricos presentes
em dois ensaios de Hannah Arendt, Filosofia ¢ Politica e Verdade ¢ Politica, a tim de explicitar a
conturbada relagio entre verdade filoséfica e politica, e como essa querela esta relacionada ao modo
de vida do filésofo. A retérica e a persuasdo ndo eram em si um problema para o pensamento politico
de Hannah Arendt, porquanto uma vez que a retérica estivesse condicionada a amizade, ela se
tornaria um instrumento politico e pedagbgico importantissimo para a manutengio da vida politica.
Por outro lado, o uso da retérica sem esse condicionamento deixava em evidéncia a fragilidade de
tipos diferentes de verdade diante da opinido, entre elas a verdade filoséfica, que embora nio seja tio
fragil quanto a verdade de fato, depende da preservacao do espaco puiblico e do livre uso do discurso.
Por fim, demonstrar-se-a a solu¢ao desse conflito por meio da possibilidade de uma nova Filosofia
Politica, que tem como fio condutor o pensamento ¢ a linguagem.

Palavra-chave: Retérica — Verdade — Hannah Arendt — Sécrates

Rhetoric and Truth in Hannah Arendt’s Political Philosophy

Abstract: This article aims to show the rhetorical concepts present in two essays written by Hannah
Arendt, Philosophy and Politics and Truth and Politics, in order to explain a troubled relationship
between philosophical and political truth, and how this quartel is related to mode of philosophet's
life. Rhetoric and persuasion were not in themselves a problem for Hannah Arendt's political
thinking, since, once rhetoric was conditioned on friendship, it would become an extremely important
political and pedagogical instrument for the maintenance of political life. On the other hand, the use
of rhetoric without this conditioning highlighted the fragility of different types of truth in the face of
opinion, including philosophical truth, which, although not as fragile as the actual truth, depends on
the preservation of public space and the free use of speech. Finally, the solution to this conflict will
be demonstrated through the possibility of a new Political Philosophy, which has thought and
language as a guideline.

Keywords: Rhetoric — Truth — Hannah Arendt — Socrates

! Mestranda do Programa de Pés-Graduagdo em Filosofia da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas
da Universidade de Sio Paulo (PPG-Fil/FFLCH/USP). O ptesente trabalho foi realizado com apoio da
CAPES. Cédigo de Financiamento: 001. Contato: luciana.costadesouza@gmail.com

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 158 : : :



Os sofistas foram os responsaveis pelo papel pedagdgico da retdrica na antiguidade
grega. Eles permitiram o desenvolvimento da democracia com uma forma inovadora de
produzir discursos politicos. Os discursos politicos, recorrentemente, foram objeto de estudo
de diversos pensadores ao longo da historia, tanto para compreender quanto para conhecer
diversos fenémenos politicos. Nota-se isso na propria antiguidade grega, na leitura de
diversos tratados sobre os discursos presentes nas obras homéricas, posteriormente em
comentadores na idade medieva, em diversos escritos latinos sobre os grandes oradores
gregos do século V-IV a.C. Os proprios gregos criaram diversos recursos tedricos para
sistematizar os estudos sobre discursos politicos e todos os elementos que os compdem.

O termo que o senso comum e a tradi¢ao deixaram como aquilo que nomeia a arte
de confeccionar discursos, utilizando as regras de sentido que as palavras carregam com a
finalidade de fazer politica, é retérica. De forma costumeira, principalmente por conta da
filosofia platonica, os pensadores enxergaram a retérica como algo quase que maligno e
responsavel apenas por causar as maiores destrui¢oes nos diversos cenarios politicos que o
mundo ja presenciou. No entanto, a partit de um renascimento dos estudos sobre essa
verdadeira arte de construir discursos, no século XX, tornou-se possivel notar que enxergar
a retorica como aquela velha matéria que ensina a produzir discursos apenas persuasivos e
com o intuito de convencer cegamente um publico, é uma forma distorcida, que impossibilita
de vé-la como uma area do conhecimento que também pode apresentar um papel pedagdgico
na sociedade politica.

Rbetoriké aparece, pela primeira vez, no século IV a.C., em duas composigcoes
contemporaneas, Acerca dos Sofistas ou Acerca dos que escrevem discursos escritos de Alcidamante, e
Gdrygias de Platao’. Diversos pesquisadores ainda discutem se Alcidamante cunhou o termo,
pois a sua obra foi escrita anteriormente ao escrito platonico, ou se essa expressao era
utilizada com uma acepgiao genérica entre alguns autores da época e, por conta disso, Platio
conferiu uma “nova” significagao para essa palavra a fim de construir sua filosofia. Por outro
lado, o argumento amplamente aceito pela comunidade académica corresponde a concepgao
de que os termos utilizados para se referir a producdo de discursos politicos, anteriormente
a esses dois textos, eram locu¢oes nominais construidas com o termo /dgos, uma palavra grega
de dificil tradugdo por conta de sua polissemia.

Segundo Platio, o uso de discursos longos e continuos, a zakrologia, era a forma pela
qual os sofistas faziam uso da palavra no ambito politico. Ele depreciava esse recurso
discursivo, afirmando que nio era filosofico.” Por outro lado, a brakhylogia, era a forma
claramente filosoéfica, justamente por ser dialogica, ao utilizar oragdes curtas e suscitar a troca
de ideias opostas. Essa distingao ¢ defendida por Platao em sua epistemologia, em seu dialogo
Gdrgias. Segundo a tradigao, ele a considerava o fundamento pelo qual a pratica da retorica
estava ligada a politica e ao didlogo como o caminho filoséfico de alcance da verdade.*

Como consequéncia do uso equivocado do discurso para a obtenc¢do da verdade
pelos sofistas, aqueles que se ocupavam dos assuntos publicos nao levavam em conta a
atualizagdo da verdade historica, a que todo homem e o seu respectivo contexto historico-
social deveria passar para conhecer a si mesmo. Como afirma Arendt, Platao defendia que a
verdade no momento em que entrava em contato com o universo limitado do ser humano,

2 ASSUNCAO, FLORES—]UNIOR, MARTINHO, Eunsaios de Retorica Antiga, p. 15.
3 Ibid.
4 Tbid.

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 159 : : :



deixava de ser eterna e imutavel, e transformava-se em algo mundano “como se no momento
em que o eterno fosse posto entre os homens ele se tornasse temporal”. Como bem
observado por Arendt, os didlogos platonicos nao tém como intuito somente alcangar um
tipo de verdade, ainda mais em seus escritos politicos, mas sim possibilitar um didlogo sobre
temas que sempre se fardo relevantes para o ser humano, com o uso da polémica. Muitos de
seus didlogos nao chegam a uma resposta unica sobre os temas discutidos, pelo contrario, é
comum eles terminarem sem nenhuma conclusio.®

Segundo Hannah Arendst, essa querela platonica sobre a retérica tem o seu cerne na
relacdo entre verdade e opinido, o modo de vida filoséfico e 0 homem em sua vida publica.”
Platao tinha plena consciéncia da ineficiéncia da postura distanciada do filésofo diante da
polis, procurando somente o conhecimento da origem do 4osds e dos diversos eventos que
permeiam a phyisis.® A maior demonstracio dessa preocupacio platonica se nota pelo fato de
a maioria dos seus dialogos se ocuparem de assuntos publicos e terem como figura central
um conhecido fil6sofo da tradi¢ao: Socrates’. Um senhor que com recorréncia abordava
diversos cidaddos da pdlis ateniense, instigando-os a questionar se as diversas conceituagoes
que defendiam correspondiam ao que de fato eles queriam predicar. A visao arendtiana de
Sécrates, como moscardo, explicita como a postura socratica diante da vida e do ser, permitia,
por meio de suas perguntas, a abertura de cada ser o/ diante de toda a diversidade ontolégica
do mundo. Determinando como essa abertura nao depende apenas de cada ser a7, mas do
fato de o ser humano ter como caracteristica fundamental o viver enfre os outros, e como a
pluralidade humana se perpassa pela linguagem e pela agao.

Desse modo, o Sécrates arendtiano, apresentado como moscardo, deseja despertar
nos cidadaos da polis a ciéncia de que a verdade se relaciona com a existéncia, fazendo com
que existam tipos de verdade a partir dos diferentes tipos de existéncias. Sabe-se que a
linguagem ¢ usada como principal condutor da existéncia entre os homens, por conscientiza-
los, por meio de discursos e do uso da palavra, dos diversos fendmenos circundantes do
mundo. Arendt defendia que a simbiose entre linguagem e politica se expressa
principalmente na aggo humana, na esfera politica mediada pela palavra. Por essa razao, a
retorica e a persuasao em si nao eram um problema para Arendt, porquanto uma vez que ela
estivesse condicionada a amizade', ela se tornaria um instrumento politico e pedagdgico
importantissimo para a manutenc¢ao da vida politica. Por outro lado, o uso da retorica sem
esse condicionamento deixava em evidéncia a fragilidade de tipos diferentes de verdade
diante da opinido, sobretudo, a verdade de fato, defendida por Arendt em seu ensaio erdade
e Politica.

5> ARENDT, A Dignidade da Politica, p. 95.

¢ Ibid. p. 105.

7 Ibid. p. 97.

8 Ibid.

9 Ibid.

10 Philia na acepgio aristotélica, como bem pondera Hannah Arendt: “Aristételes conclui que a amizade, e ndo
a justi¢a (como sustentou Platdo na Republica, o grande didlogo sobre a justica), parece ser o lago que une as
comunidades. Para Aristételes, a amizade é mais elevada que a justica, porque esta ja ndo é necessaria entre os
amigos. O elemento politico da amizade ¢ que, no didlogo auténtico, cada um dos amigos pode entender a
verdade inerente a opinido do outro. Mais do que o amigo como pessoa, cada um entende como e em qual
articulacio especifica o mundo comum aparece ao outro, que como pessoa serd sempre desigual ou diferente”.
(ARENDT, A Promessa da Politica, pp. 59-60).

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 160 : : :



E explicita a defesa de Arendt, nesse ensaio, em um primeiro momento, da verdade
de fato, a verdade construida e revelada pela capacidade do ser humano de julgar e falar sobre
os acontecimentos que fluem no mundo, isto ¢, a verdade que se torna histérica. Ao mesmo
tempo, a pensadora condena o uso da mentira como forma de preservar a vida e como um
meio nao-violento de solu¢do de problemas no ambito politico. Aqueles que estudam
profundamente a antiguidade grega e seus costumes sabem que era notério entre 0s gregos
a atitude agonistica perante o mundo humano, tanto nos embates esportivos quanto nos
deliberativos, de tal modo que os helenos acreditavam que o discurso era uma atividade que
os atribufam superioridade em rela¢do aos outros povos, justamente por causa do uso da
linguagem para combater com palavras ao invés do uso de armas e da violéncia fisica. No
entanto, Arendt defende que o uso do discurso politico pode ser uma forma de violéncia a
partir do momento que se criam mentiras deliberadas com a finalidade de perverter fatos,
que quando se tornam verdade historica, sao usados pelos homens para a construcao de
novas possibilidades a serem criadas no mundo.

Essa capacidade humana de escolher mentir consiste em nada mais que o seu infinito
poder de criar infinitas possibilidades por meio do discurso, porém para Arendt a partir do
momento que uma a¢ao ou uma possibilidade se realiza no mundo fatual, essa a¢ao deixa de
ser uma mera possibilidade para se tornar realidade, de tal forma que conferir a verdade
histérica o status de existéncia de uma possibilidade que ainda esta por vir, consiste em uma
mera extrapolagao do uso da linguagem e do discurso. Por isso, aqueles que pervertem a
historiografia com a finalidade de alterar o registro histérico, com motivag¢oes além daquelas
que permitem a existéncia dos diversos tipos de verdades e da veracidade, pretendem
sobretudo produzir uma agao. Assim, o problema da verdade e seu conflito com a esfera
publica se torna uma questao politica.

Uma das formas que o mentiroso encontra para legitimar as suas falsidades
deliberadas, quando elas nao alcangam o propésito pretendido, é simplesmente qualificar a
verdade de fato como uma mera opinido. Entretanto, na filosofia politica arendtiana, a
opiniao se fundamenta no acordo e no muituo consentimento dos cidadaos, permitindo a
producao da agao a partir das maltiplas possibilidades que a realidade proporciona. Nesse
sentido, a visdo da pensadora moderna se coaduna com a perspectiva platonica da tradi¢ao
filosofica que ela usa para compreender os fendmenos de sua época. Platio, de acordo com
a tradicao, adotava duas posturas diante da retérica, por um lado, afirmava o poder destrutivo
da retorica produzida pelos sofistas, com o uso da opinido, para perverter acontecimentos
ou manipular o cenario politico de acordo com seus interesses particulares; por outro lado,
ele defendia que a retérica que usa a dialética como método pode ser muito proveitosa para
o alcance da verdade no campo politico. Dito de outro modo, Platao defendia que a verdade
na esfera politica pode ser produzida da mesma forma que a verdade filosofica e deter o
mesmo modo de existéncia, embora boa parte dos sofistas discordassem dessa posi¢ao. Por
conta dessas consideracoes, Hannah Arendt compreende que a situagao da verdade de fato
nao é muito diferente da circunstancia do filésofo e o seu tipo de verdade, como Platao bem
observara em seu contexto politico e na sua epistemologia.

A verdade filoséfica é qualificada como verdade de razao, que embora nio seja tao
fragil quanto a verdade de fato, nao significa que ela seja facilmente alcancada, principalmente
no ambito publico. Em seu ensaio Filosofia e Politica é analisada a conturbada relacao entre
verdade filoséfica e politica, nesse texto se depreende o desejo da autora em conciliar essas

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 161 : : :



duas esferas, mostrando que ¢é possivel uma filosofia politica, mesmo que com frequéncia a
ciencia da arte do poder seja considerada a autoridade maior, quando se trata do
entendimento dos fenémenos que ocorrem na esfera publica. Por essa razao, deve-se voltar
a origem dessa querela, aprofundando como ela surgiu, em que época e sob quais
circunstancias. Na visao platonica, segundo Arendt, o fato de Sécrates nio ter conseguido
persuadir os presentes em seu julgamento de sua inocéncia, delegou ao ambito dos assuntos
publicos a desacreditada possibilidade da verdade."

Seja como for, o conflito entre verdade e politica surgiu historicamente de
dois modos de vida diametralmente opostos — a vida do filésofo, tal como
interpretada primeiramente por Parménides e, depois, por Platio, e o modo
de vida do cidadio. As flexiveis opinides do cidaddo acerca dos assuntos
humanos, os quais por si proprios estio em fluxo constante, contrapunha o
filbsofo a verdade acerca daquelas coisas que eram por sua mesma natureza
sempiternas e das quais, portanto, se podiam derivar principios que
estabilizassem os assuntos humanos. Por conseguinte, o contrario da verdade
era a mera opiniao, equacionada com a ilusao; e foi esse degradamento da
opinido o que conferiu ao conflito sua pungéncia politica; (...). Esse
antagonismo entre verdade e opiniao foi elaborado por Platao (especialmente
no Gorgias) como o antagonismo entre a comunica¢ao em forma de
“didlogo”, que é o discurso adequado a verdade filosofica, e em forma de
“retérica”, através da qual o demagogo, como hoje dirfamos, persuade a
multidao. "

A condenagdao de Socrates explicita um fenémeno recorrente na pratica politica:
aqueles que falam a verdade sio frequentemente vistos como mais ameagadores que 0s
verdadeiros inimigos. O problema de Socrates se baseia na incompreensio do mundo
publico do qual ele mesmo fazia parte, justamente por conta de seu modo de vida ser
filosofico. A forma de viver do filésofo, bem representada na figura de Socrates, revela-se
justamente em sua postura solitaria sempre a procura de respostas para os questionamentos
feitos por si diante da existéncia. Na filosofia arendtiana, Socrates apresenta o modo de
origem do pensamento por meio do didlogo consigo mesmo, isto é, o uso da dialética pelo
filésofo em sua solidao. A dialética permite a reflexao de temas que muitas vezes nao sao
polemizados pelos membros da pdlis e que, frequentemente, sio negligenciados em sua
especificidade historica e social.

No momento em que Socrates utiliza a dialética ao invés dos métodos tradicionais
de se fazer politica na poélis ateniense, ele ndo somente utiliza a persuasio de maneira
inadequada, como também acredita que no campo politico a verdade filoséfica se mantém
intacta. Todavia, quando a verdade filoséfica adentra o campo dos assuntos publicos ela
passa a ser considerada uma mera opinido, e nao apresenta aquele carater despotico da
verdade historica diante dos fatos. Diante dessa situagao, o problema maior nio se refere a
verdade filoséfica em si, mas na atitude do filésofo em nao compreender a multiplicidade e

11 ARENDT, A Dignidade da Politica, p. 93.
12 ARENDT, Entre o Passado ¢ o Futuro, p. 171.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 162 : : :



a pluralidade prépria do campo da politica e, a0 mesmo tempo, a imaturidade e a falta de
boa-fé da pdlis em se abrir e permitir a contribuicao do filésofo para a construcio de novas
possibilidades no mundo.

Até certo ponto essa preocupac¢ao com o discurso ja existia para a filosofia
pré-socratica, e a identidade de discurso e pensamento, que juntos sio
lggos, é, talvez, uma das caracteristicas mais notaveis da cultura grega. O
que Sécrates acrescentou a essa identidade foi o didlogo do eu comigo
mesmo como condi¢ao primaria do pensamento. A relevancia politica da

escoberta de Socrates é ela afirmar que a solidao, antes e depois de
descoberta de Sécrat la afirmar lidao, ant depois d

Ocrates vista como prerrogativa e habitus profissional exclusivos do
Socrates vist gati habit, fissional exclusi d
filésofo, e que a polis naturalmente suspeitava ser antipolitica é, ao
contrario, a condigao necessaria para o bom funcionamento da polis, uma
garantia melhor do que as regras de comportamento impostas pelas leis e
pelo medo da puni¢io.”

Por isso, torna-se fundamental a conciliagao entre a verdade filoséfica e a politica,
tanto para permitir com que a verdade filoséfica continue existindo e sendo produzida, como
também uma forma de mostrar que o filésofo tem muito a contribuir com os assuntos
publicos. Dois caminhos sao apontados por Arendt para conciliar a filosofia e a politica e,
por isso, é necessario aprofunda-los: o primeiro acontece no momento em que é
compreendida pelos homens a importancia da transmissio do legado cultural que cada
geragdo anterior deixou. Por isso, Arendt afirma com veeméncia a importancia do contato
com a tradi¢do e a preservagdo da verdade de fato, para que, posteriormente, juntamente
com a reflexao critico-filosofica, as novas geragoes possam construir novas possibilidades de
existéncia que permitam agoes politicas que gerem efeitos positivos para a mudanga do

mundo.

Referéncias bibliograficas

ASSUNCAO, T, FLORES—]GNIOR, O., MARTINHO, M. Ensaios de Retdrica Antiga. Belo
Horizonte: Tessitura, 2010.

ARENDT, Hannah. A Dignidade da Politica. Trad. Helena Martins, Frida Coelho, Antonio
Abranches, César Almeida, Claudia Drucker e Fernando Rodrigues. Rio de Janeiro: Relume-
Dumara, 1993.

. Entre o Passado e 0 Futuro. Trad. Mauro W. B. Almeida. Sao Paulo: Perspectiva, 2018.

. A Promessa da Politica. Organizacao e Introducao de Jerome Kohn. Trad. Pedro
Jorgensen Jr. 7* ed., Rio de Janeiro: Difel, 2020.

13 ARENDT, A Promessa da Politica, pp. 66-67.

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 163 : : :



A convergéncia das concepcodes politicas de liberdade e

democracia para John Rawls e Philip Pettit

Alexandre de Lima Castro Tranjan*

Resumo: O presente artigo visa discutir a proximidade entre as concepgdes politicas de liberdade de
John Rawls e Philip Pettit, e o arranjo politico democratico que delas deriva. A primeira delas, de
matriz tedrica liberal, entende a liberdade como o primeiro dos principios a ser realizado, anterior aos
demais numa ordem lexical. Ela significa uma protecio, viabilizada pelo Estado, contra interferéncias
alheias a vontade do agente em sua conduta. J4 a tltima, de cunho republicano, consiste num status
social de ndo dominagio, isto ¢, um estado perene de seguranca contra intervencio arbitraria no agir
do sujeito. Percebe-se, de antemio, a significativa similaridade entre os dois conceitos apresentados.
Para além da semelhanga 6bvia, pretendemos construir uma sistematica de paralelismos e conexoes
que permita a compreensdo de uma semiequivaléncia entre as teses dos dois autores, com algumas
dessemelhancas a serem notadas, mas cujos projetos sao mutuamente compativeis.
Palavras-chave: Liberdade — Politica — Democracia — Philip Pettit — John Rawls

The convergence of political conceptions of freedom and democracy for John
Rawls and Philip Pettit

Abstract: The present article intends to discuss the proximity between the political conceptions of
liberty by John Rawls and Philip Pettit, and the democratic political arrangement derived from them.
The first, being inserted in a liberal theory, understands liberty as the first principle to be realized,
ptior to the others in a lexical order. It means a protection, made possible by the State, against
interferences external to the will of the agent in their acts. The latter, notably of republican nature,
means a social szafus of non-domination, that is, a permanent state of safety against unauthorized
intervention in agency of the subject. It is perceived, at first glance, a relevant similarity between both
presented concepts. Beyond the obvious similarity, we intend to build a systematic of parallelisms
and connections that permit an understanding of semi-equivalence between the thesis presented by
both authors, with some differences, but whose projects are mutually compatible.

Keywords: Freedom — Politics — Democracy — Philip Pettit — John Rawls

! Graduando em Direito pela Universidade de Sdo Paulo (USP). Foi pesquisador-visitante na Universidade
Palacky em Olomouc, Republica Tcheca (2021-22) e bolsista de iniciacdo cientifica pelo CNPq (2020-21),
ambos em Filosofia do Direito. E monitor-bolsista de Filosofia do Direito I e IT na USP (2021-atual). Link para
Curriculo Lattes: http://lattes.cnpg.br/1831263257995454. E-mail: alexandre.tranjan@usp.br.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 164 : : :


http://lattes.cnpq.br/1831263257995454
mailto:alexandre.tranjan@usp.br

1. Introdugao

A teoria de Philip Pettit centra-se na promogao politica da liberdade, na forma de
nao dominagao, vinculada pelo autor a tradi¢io republicana com base nos trabalhos de
Quentin Skinner. A liberdade como nio dominacdo é entendida como a condi¢dao de nio
estar sujeito a uma capacidade de interferéncia arbitraria de terceiros sobre as proprias
escolhas?.

Por outro lado, Rawls traz uma abordagem tipicamente liberal acerca da liberdade,
entendendo-a de maneira similar a2 nocdo de nio interferéncia de terceiros as escolhas dos
individuos. Entretanto, como ¢ sabido, Rawls nao ¢ um liberal do modelo /lazssez-faire,
porquanto sua abordagem sobre a justica é uma nog¢ao notadamente redistributiva, como
uma forma de compensac¢io a desigualdades naturais e sociais’, ndo adetindo o autor a um
modelo de livre mercado sem restri¢oes.

Ainda que partam de premissas diversas e correspondam a diferentes correntes
teoricas — liberalismo e republicanismo —, pode-se notar similitude entre as concepgoes de
Rawls e Pettit sobre a liberdade e sobre a democracia, em especial no que diz respeito a
estrutura institucional necessaria para efetiva-las. E sobre a proximidade apontada entre
Rawls e Pettit que ora tratarei. Discutirei abordagens como a de Llarmore, Habermas e Maria
Ligia Elias. Esta, por exemplo, argumenta que “certamente a teoria de Pettit ¢ a de Rawls
possuem arquiteturas distintas, mas também ¢ certo que podemos ver preocupagoes

254

semelhantes nos dois autores”™. Veremos como isso pode ser entendido.

2. Pettit: o ideal de liberdade como nao dominagao

Pettit se insere no ramo dito neorromano da tradi¢ao republicana, que se diferencia,
segundo o proprio autor, do ideal neoateniense. Este se caracterizaria pela énfase na
participagao politica dos cidadaos como meio necessario para a efetivagdo da propria
liberdade, viabilizada pelo autogoverno efetivo, bem como fim em si da cidadania. O ideal
neorromano, por outro lado, se pautaria pela auséncia de dominio de uns sobre outros no
ambito social. Na tradigao republicana como um todo, perceba-se porém, a participagiao
politica, ainda que meio possivel ou necessario para a preservagiao da liberdade, nao ¢ a
propria esséncia de tal liberdade. Pettit acredita que o ideal de ndo dominagao, que discutirei
adiante, ¢ o elemento que, no fundo, unifica todos os espectros da tradicio neorrepublicana’.
Isso torna sua concepgao de liberdade central em praticamente todos os seus escritos, seja
como objeto de analise, seja como pressuposto tedrico para desenvolvimento de outros
conceitos, como a democracia contestatéria®,

Coloca-se que “o ideal de liberdade como nao dominag¢ao é um ideal negativo, no

75

entanto, diferente do conceito liberal de liberdade como nao interferéncia™. A negatividade

2 PETTIT, Republicanism: A theory of freedon: and government, p. 52-3.

3 KYMLICKA, Filosofia politica contemporanea: uma introducao, p. 96.

4+ ELIAS, “A liberdade como nido dominacio de Philip Pettit e o liberalismo igualitario de John Rawls”, p. 155.
5 PETTIT, “Neorepublicanism: a normative and Institutional research program”, p. 11-29.

¢ PETTIT, On the People’s Terms: a republican theory and model of democracy.

7TELIAS, “A liberdade como nao dominagao de Philip Pettit e o liberalismo igualitario de John Rawls”, p. 144.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 165 : : :



do conceito ora trazido reside, segundo a autora, na defini¢io pela auséncia — este ponto
sera retomado adiante.

A diferenca entre o conceito de Pettit e a liberdade liberal definida nesses termos
reside em alguns aspectos centrais. Primeiro, a questdo da capacidade de interferéncia: para
Pettit, ndo se esta livre, mesmo quando inexiste interferéncia, caso haja sujei¢io a um
dominio, a uma interferéncia potencial. Nesse caso, a liberdade sempre estd comprometida
uma vez que se dependa da vontade arbitraria de alguém. Essa interferéncia, contudo, para
que constitua uma dominagao, deve ser arbitraria, isto é, dependa apenas da vontade do
agente que interfere, sem levar em conta o desejo do que sofre a interferéncia, e sem que tal
conduta de interferir corra algum risco sétrio de softer retaliagao®.

De acordo com Pettit, entdo, a mera interferéncia niao configura violagio da
liberdade, desde que no interesse daquele que sofre a interferéncia (ou com seu
consentimento) e de maneira nao arbitraria. A interferéncia alheia no proprio interesse ou
pela propria vontade daquele que sofre a interferéncia — como no exemplo mitico de Ulisses
pedindo para que seus prepostos 0 amarrassem a nau, para que nao se jogasse a0 mar ao
ouvir o canto das sereias — nao constitui de maneira alguma violagao a liberdade, dado que
a interferéncia em questao nao é senao pura e simplesmente uma extensao da liberdade de
escolha e/ou acao do individuo a partir dos atos de terceiros. Deste modo, em vez de a lei
ferir a liberdade dos cidadaos, na tradi¢io republicana, ao contrario, as leis e a liberdade
assumem uma dimensao complementar, na medida em que o império da lei — desde que pelo
beneficio dos cidadaos — impeca a interferéncia arbitraria de agentes terceiros. E evidente
que as proprias leis promovem interferéncias coercitivas. Entretanto, quando consentidas
pelos cidadaos e elaboradas visando seus interesses, em vez de comprometer a liberdade, a
legislagao apenas a condiciona. Pettit recorre a Harrington para sintetizar a ideia: “Freedom is
Jreedom by the law, not from the law™ .

Pettit também se preocupa com a possibilidade de o proprio Estado se tornar um
agente de dominagao. Se a interferéncia estatal na esfera privada dos cidadaos for arbitraria,
ela sera, entdo, uma privagao de liberdade. Para que isso nao acontega, é preciso que se ceda
pouco espaco para manipulagao de sua agao, para que seus instrumentos de poder realmente
atinjam fins publicos e ndo interesses pessoais de estadistas. Nao deve haver espago para
vontades arbitrarias no manejo da maquina estatal. Dentre outros instrumentos, fala-se sobre

b

constrangimentos constitucionais ao exetcicio do poder publico'’, em outras palavras, os

freios e contrapesos, como se vera em detalhe no item 6.1.
3. Pettit e os liberais: uma relagiao dinamica

Terminada a apresenta¢ao sintética sobre o autor, cabe agora destacar seu vinculo
com as concepgoes liberais.

8 Em resumo: “one agent dominates another if and only if they have a certain power over that other, in particular
a power of interference on an arbitrary basis”. PETTIT, Republicanism: A theory of freedom and government, p. 52.

9 Traducao livre para: “Liberdade ¢ liberdade pela lei, nao da lei”. PETTIT, “Freedom as Antipower”, p. 599.
W0 PETTIT, Republicanism: A theory of freedom and government, p. 171-80.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 166 : : :



3.1. Pettit: uma concepgdo negativa?

Retomemos agora o que foi dito sobre o republicanismo de Pettit. Para Elias, trata-
se de um ideal negativo. A autora utilizara este entendimento como uma de suas bases para
aproximar Pettit e Rawls.

Chamar a liberdade republicana de negativa é uma discordancia em relacio ao
entendimento de Pettit sobre sua propria teoria, presente em seus escritos proximos a virada
do século. Na época, Pettit estava justamente engajado na tentativa de estabelecer a
concepgao republicana de liberdade como uma terceira via, fora do maniqueismo de Berlin,
visto como prejudicial ao entendimento das diferentes teorias politicas. Nas palavras do
autor:

I believe that these philosophical and historical oppositions misconceived
and misleading and, in particular, that they conceal from view the
philosophical validity and historical reality of a third, radically different way
of understanding freedom and the institutional requirements of freedom. I
describe this third approach as republican, and my aim in the present chapter
is to inscribe republicanism on the map—the historical and philosophical

map—of available alternatives''.

Elias apoia-se em Larmore para conceituar Pettit como adepto a liberdade negativa,
afirmando que “o ideal de liberdade como nao dominacao nio ¢ suficiente para diferenciar
por completo a teoria neorrepublicana das teorias liberais'®”. A justificativa para essa ctitica
reside na auséncia de “fidelidade monolitica [na tradi¢ao liberal] para [com] a nogao de
liberdade como ndo interferéncia” (lbidems). O exemplo de Locke é levantado como
demonstracdo de que nem todo liberal enxerga na lei uma restri¢ao a liberdade. Da mesma
forma, se usarmos a lente de Pettit para identificar republicanos tio somente a partir da
liberdade como niao dominagiao, chegaremos a erros grosseiros, como, por exemplo,
identificar como republicanos autores como Locke, Hayek, ou até mesmo Nozick.

Segundo Larmore", quando Pettit identifica a no¢ao de liberdade como auséncia de
interferéncia como a defini¢ao tipica, comum, e central do liberalismo, o filésofo irlandés se
equivoca profundamente. E evidente que, como neste artigo demonstro, o liberalismo
apresenta diversas correntes e divisGes internas — as “semelhancas de familia” de
Wittgenstein poderiam, aqui, oferecer um método interessante para analise dos liberalismos
—, € que uma s6 visao de liberdade nao é unanime a todos esses segmentos. O exemplo do
proéprio John Rawls, neste texto, tornara isso mais claro nas proximas paginas.

A critica de Larmore é arguta, mas nao encontra chega a fonte essencial de boa parte
das mas interpretacdes aqui discutidas: a abordagem dual de liberdade elaborada por Betlin',
a qual Larmore se filia, ndo s6 consiste num dualismo, préprio do contexto da Guerra Fria,
como também ¢é de um simplismo grosseiro por atrelar todas as concepgoes liberais a

liberdade negativa. Pettit escapa do maniqueismo, mas cai nesse simplismo. Larmore escapa

I PETTIT, Republicanism: A theory of freedom and government, p. 19.

12 ELIAS, “A liberdade como nio dominagao de Philip Pettit e o liberalismo igualitario de John Rawls”, p. 147.
13 LARMORE, “A Critique of Philip Pettit’s Republicanism”, p. 229-243.

14 BERLIN, Two Concepts of Liberty, p. 118-172.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 167 : : :



do simplismo, mas cai no maniqueismo, gastando diversas paginas para tentar enquadrar
Pettit numa taxonomia dual ultrapassada.

Em etro similar, mas pelo caminho oposto, incorre Habermas®, associando o

>
republicanismo a liberdade positiva. O autor argumenta que o ideal de participagao politica
trazido pelos republicanos faz preponderar os chamados “direitos de cidadania”, que
envolvem “participagdo e comunicacdo politicas”, sobre os demais. Assim, mais que a
liberdade em relagio a “coagdes externas”, esse modelo ideal privilegiaria uma “pratica
comum” que possibilitaria o exercicio comunitario da atuagdo politica, que efetivaria sua
autonomia. Se isso pode ser aplicado para a corrente neoateniense, com certeza setia uma
analise equivocada caso aplicada a corrente de Pettit e Skinner, a saber, como ja mencionado,
a neorromana, que enfatiza muito mais a nao-dominagao, e defini¢des correlatas de liberdade,
do que a participagado como fim em si mesma ou, ainda, como meio indispensavel para a
liberdade. Entretanto, em face da data do texto, podemos ser indulgentes com Habermas ao
notar que seu escrito antecede a obra principal de Pettit, que contribuiu significativamente
para a popularizacio do republicanismo de matriz neorromana para o debate politico
contemporaneo.

Em suma, mesmo que realmente se possa entender a visao de Pettit em Republicanism
como uma concep¢ao negativa de liberdade, ainda assim é questionavel a utilidade do esforco
contumaz de se tentar enquadrar todas as concepcOes de liberdade nesses dois rétulos
(positiva e negativa), em um momento histérico pautado por um pluralismo inédito em
estruturas sociais. A multipolaridade das relagdes internacionais, por via dos fluxos imateriais
multidirecionais de capital e informacao, numa estrutura de complexidade inédita, exige uma
analise menos dicotomica, e com mais nuance. O ensaio de Berlin, apesar de sua relevancia
para a historia das ideias, ja nao mais ¢ um ponto de partida adequado para a compreensao
do mundo.

3.2. Diferentes momentos, diferentes concepgoes

Um problema metodolégico na abordagem de Elias, ancorada numa critica de
Larmore antiga, mas que a época apresentava um recorte temporal consistente, é ignorar o
movimento da teoria de Pettit ao longo das décadas, em especial no comeco dos anos 2000.
Corre-se o risco de simplificagdo e confusio ao realizar-se uma analise unica e geral de um
autor cujo trabalho é pautado por diferentes fases e facetas, como Foucault, Wittgenstein ou,
mutatis mutandss, Pettit.

Em suas formulagoes iniciais, Pettit se enxergava, de fato, como teérico da liberdade

negativa'

. Com o passar dos anos, sobretudo no final da década de 1990 e comego dos anos
2000, o irlandés se distancia dos liberais e passa a assumir uma nogao de liberdade como nao
dominacido'’, viabilizavel por um antipoder, isto é, um poder de agir que anula um outro
podet, poder este que constituitia uma dominag¢ao'®. O apice do republicanismo em Pettit é

atingido quando o autor afirma centrar-se na liberdade das pessoas como um szazus, nao como

15> HABERMAS, “Trés modelos normativos de democracia”, p. 39-53.
16 PETTIT, “A Definition of Negative Liberty”, p. 153-168.

T PETTIT, Republicanism: A theory of freedom and government.

18 PETTIT, “Freedom as Antipowet”, p. 588-9.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 168 : : :



uma liberdade de escolhas . Ao longo dos anos, entretanto, Pettit volta a se aproximar de
concepgoes liberais, mais especificamente das chamadas “puramente negativas”. Essa
aproximagcao final é ignorada no artigo de Elias, e pode ser chave para corroborar seu ponto
de vista.

3.3. Julgamentos equivalentes

Em How are Power and Unfreedom Related?, Ian Carter destaca o que também foi dito
por Larmore, isto é, que os republicanos falham em rejeitar todas as concepgdes negativas
de liberdade — a meu ver, pelo simplismo da dicotomia de Berlin — e ndo percebem que seus
proprios juizos comparativos sobre as liberdades das pessoas sio equivalentes aos de uma
corrente de tedricos da liberdade ditos puramente negativos — entre os quais Steiner, Kramer
e Carter —, propondo respostas proximas para as mesmas situagdes concretas. Para esses
autores, o agente ¢ livre na medida em que ¢ fisicamente possivel optar por uma ou outra
op¢ao, sendo, do ponto de vista objetivo, irrelevantes outros fatores, como o6nus ou
dificuldade no acesso a essas op¢oes™.

Pettit assimila a critica e, surpreendentemente, reformula alguns de seus conceitos,
adaptando-os a critica recebida de Carter e Kramer. A mais relevante é a substituicao da
linguagem da nio dominacio pela do controle que, segundo o préptio autor, é mais formal®'.
O controle, diferentemente da dominagdao — outrora descrita como o oposto de um status
pessoal de liberdade® —, é exercido sobte escolhas das pessoas, numa espécie de vigilancia
atrelada a possibilidade de interferéncia. Sinteticamente, “The formulation employed uses
the notion of control, in particular control over choice, defining liberty as the absence of

22 Pettit enfatiza novamente o0s

alien or alienating control on the part of other persons
modos como a a¢ao potencial ou efetiva de terceiros pode afetar a liberdade de escolha dos
individuos, seja em relagao a extensio, seja em relacao as consequéncias atreladas.

Creio ter deixado claro o que pretendia demonstrar, isto é, que Pettit ndo tem uma
teoria que se mantenha inalterada ao longo de suas décadas de trabalho e que, portanto,
talvez nao seja acertada uma analise que nao leve isso em consideracio. Os aspectos mais
especificos da discussdo trazida por Pettit neste artigo, em que se apontam similitudes e
dessemelhancas entre ele e os tedricos da liberdade puramente negativa, nao serao aqui
pormenorizados. Dou-me satisfeito neste item se tiver conseguido fazer o leitor notar os
movimentos de afastamento e de posterior aproximacao de Pettit ao liberalismo, que nio

foram percebidos no ensaio de Elias.

19 PETTIT, “Free Persons and Free Choices”, p. 709-718.

20 CARTER, How are Power and Unfreedom Related?, p. 58-82.

2 PETTIT, Republican Freedom: Three Axioms, Four Theorems, p. 102-130

2 PETTTT, Free Persons and Free Choices.

23 Em traducio livre: “A formulacdo empregada utiliza a no¢éo de controle, particularmente o controle sobre
escolhas, definindo liberdade como a auséncia de controle alheio ou alienado por parte de outras pessoas”. Ha
de se considerar que a nocido de alienagio assume o sentido legal de alienacdo de direitos, como o de
propriedade, e nio, por exemplo, a nog¢io sociolégica marxista de alienacéo, aplicada ao trabalho assalariado.
PETTIT, Philip: Republican Freedom: Three Axioms, Four Theorems, p. 102.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 169 : : :



4. A liberdade de Rawls

Em Uma Teoria da Justica, John Rawls propoe principios norteadores de sua
concepgao politica, principios estes que o autor enxerga como os que seriam escolhidos em

seu construto da posi¢ao original, sob um véu de ignorancia®.
4.1. A nogio de liberdade e sua prioridade

Rawls postula o que se chama de ordem lexical dos principios de justica como
maneira de sopesa-los, a fim de que seja possivel o estabelecimento de prioridades dentre os
principios plurais de justiga. Trata-se de uma ordem de importancia, em que o primeiro deve
set realizado em absoluto antes que o segundo o seja, e assim por diante®.

Sio dois esses principios: o primeiro, na ordem lexical, é o “direito igual ao mais
abrangente sistema total de liberdades basicas iguais que seja compativel com um sistema
semelhante de liberdades patra todos”*. O segundo principio é dividido em dois: a Igualdade
de Oportunidades entre os individuos e o Principio da Diferenca. Este tltimo determina que:

Desigualdades econdmicas e sociais devem ser ordenadas de tal modo que
[...] tragam o maior beneficio possivel para os menos favorecidos |[...] e
sejam vinculadas a [....] condi¢oes de igualdade equitativa de oportunidades®.

Em virtude do sopesamento de principios dever ser, para Rawls, realizado de acordo
com a ja mencionada ordem lexical, “liberdades basicas s6 podem ser restringidas em nome
da liberdade”® (Ibidems). Trata-se de um ponto relevante para a teoria rawlsiana por
estabelecer uma prioridade absoluta a liberdade. Entretanto, é preciso que saibamos
exatamente o que se quer dizer com tal afirmacao.

A primazia da liberdade é um conceito que, logicamente, depende de outro — a saber,
da prépria definicao de liberdade. Rawls se esquiva da dicotomia entre liberdade positiva e

negativa, ainda que sua concepgao se aproxime da segunda. Nao sé afirma o autor que as

292>
5

liberdades individuais e civis “ndo deveriam ser sacrificadas em nome da liberdade politica
como também se baseia em McAllum para defender um conceito amplo de liberdade: “esta
ou aquela pessoa (ou pessoas) esta (ou nao esta) livre desta ou daquela restrigao (ou conjunto
de restricoes) para fazer (ou nio fazer) isto ou aquilo®”. E claramente uma defini¢io pela
auséncia. Rawls prossegue, afirmando a existéncia de uma liberdade especifica “quando [as
pessoas] estao livres de certas restricdes que levam a fazé-la ou nao fazé-la, e quando sua
a¢do ou auséncia de a¢io esta protegida contra a interferéncia de outras pessoas®”.

A prioridade absoluta da liberdade, apesar dessa conceituagao ampla de liberdade que

Rawls elabora, ndo ¢ a prioridade de uma liberdade amorfa e indeterminada. Nesse sentido,

24 KYMLICKA, Filosofia politica contemporinea: uma introdugao, p. 74-9.
25 RAWLS, Uma Teoria da Justiga, p. 46.

26 RAWLS, Uma Teoria da Justiga, p. 333.

27 RAWLS, Uma Teoria da Justica.

28 RAWLS, Uma Teoria da Justica.

2 RAWLS, Uma Teoria da Justica, p. 218.

30 RAWLS, Uma Teoria da Justica, p. 219.

3 RAWLS, Uma Teoria da Justiga.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 170 : : :



E importante observar que Rawls néo estd endossando um principio geral de
liberdade de tal modo que qualquer coisa que possa ser plausivelmente
chamada liberdade deva receber prioridade avassaladora. Mais propriamente,
ele esta dando protegio especial a0 que chama de "liberdades basicas", termo
que usa para designar os direitos-padrao civis e politicos reconhecidos nas
democracias liberais — o direito de votar, de concorrer a cargos publicos, de
ter um devido processo adequado, de livre discurso, de mobilidade etc™.

O conjunto de liberdades basicas faz parte do que se chama de “bens primarios
sociais”, isto é, bens necessarios para que se busque qualquer ideal de vida boa politicamente
compativel com o contexto social em que o individuo se insere. Ou, nas palavras de Rawls:
“primary goods are social background conditions and all-purpose means generally necessary

for forming and rationally pursuing a conception of the good™”.

4.2. A defesa da liberdade

A partir de uma série de postulagdes a respeito da politica institucional a ser seguida
na configuracio social ideal, sobre as quais se tratara adiante, Rawls procura, na realidade,
encontrar meios pelos quais se aplicardo, na pratica, os desideratos politicos trazidos na
Teoria.

Nesse sentido, o autor discute diversos mecanismos de prote¢ao ao debate publico,
de modo que possam ser postas em discussdao as mais diversas doutrinas sociais e politicas,
desde que dentro de um espectro de tolerancia e razoabilidade. O pensamento politico
ragodvel, para além da mera racionalidade, esta entendida como adequacio entre meios e fins, é
construido necessariamente num sentido em que nao desconsidera a existéncia de outros
individuos, livres e iguais, como dignos do mesmo quinhao social e da mesma liberdade que
o postulante dessa doutrina. Em outras palavras, a razoabilidade ¢ um molde para uma
doutrina da cooperagao social, baseada em alteridade e reciprocidade entre individuos e
grupos™.

Rawls entende que a preocupagao geral do republicanismo em relagdo a protecao a
liberdade, mantidos os limites politicos de razoabilidade, nao sao, em geral, incompativeis
com a nog¢ao de justica como imparcialidade [justice as fairness]. Entendendo o republicanismo
classico como um sistema politico no qual o engajamento civico é meio necessario para a
protecao a liberdade, — um ideal, portanto, neorromano, nao neoateniense, pois Nao se trata
de um fim em si — Rawls entende que o mesmo ¢ aplicavel a sua concepgao, sem grandes
dissensos. Isso porque, diferentemente do humanismo civico, ideal neoateniense, o
republicanismo neorromano nao toma como o ideal de boa vida a ser seguido a participacao
direta do individuo na democracia®.

32 KYMLICKA, Filosofia politica contempordnea: uma introdugao, p. 68.

3 Em traducdo livre: “bens primarios sio condi¢des do pano de fundo social e meios para qualquer fim
geralmente necessarios para formar e perseguir racionalmente uma concepc¢io de bem”. RAWLS, Social unity
and primary goods, p. 169.

3 RAWLS, Political Liberalism, p. 48-54.

3 RAWLS, Political Liberalism, p. 205-6.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 171 : : :



Constata-se que, tanto para um quanto para outro autor, nao ha incompatibilidades
fundamentais entre liberalismo e republicanismo. Nao ¢é de se causar espanto, ja que ambas
sao teorias de formas politicas democraticas, participativas, porém, no fundo, liberais, porque
nao perfeccionistas nem coletivistas. A seguir, entdo, serdo apresentados os pontos essenciais
de proximidade, bem como algumas divergéncias especificas, entre os projetos filoséficos de
Rawls e Pettit.

5. Rawls e Pettit

Realizada a breve apresentacao dos dois autores, pontuadas minhas discordancias em
relacio ao trabalho de Elias e esclarecida a relacdo entre Pettit e os liberais, tratarei agora da
conexao entre o republicanismo de Pettit e o liberalismo igualitario de Rawls.

5.1. Gramaticas da liberdade

Ainda que, de certa forma, as liberdades de Rawls e Pettit se realizem pela auséncia,
existem diferencas, como ja deve estar claro, no tipo de auséncia que define a liberdade. Para
Rawls, ¢ a auséncia de interferéncia externa, enquanto para Pettit, é a auséncia de capacidade
de interferéncia externa arbitriria, uma no¢ao um pouco mais complexa de liberdade.

Entretanto, Rawls e alguns outros liberais acreditam na lei como um mecanismo de
garantia da liberdade, ndo como um obsticulo a ela. Pettit ndo interpreta desta maneira,
comentando a seguinte afirmagao de Rawls:

Liberty can be restricted only for the sake of liberty, Rawls assumption is that
laws always represents a restriction of liberty, and revels a conception of
liberty that is directly continuous with that Hobbes and Bentham?™.

Pettit acredita tratar-se de uma no¢ao de que a lei ¢ uma restri¢ao a liberdade e que,
portanto, Rawls adere a linguagem da nao interferéncia. A agao da lei, em Rawls, é uma ab-
rogacdo benéfica da liberdade, ao passo que, em Pettit, nao o é”. Elias segue Larmore e
afirma que, ainda que indiscutivel que a conceituagao de Rawls sobre a liberdade realmente
seja atrelada a gramatica da ndo interferéncia®, a afirmacio de Pettit é uma ma interpretagao
de Rawls, e que a ideia de que “a liberdade sé pode ser restringida em prol da liberdade”,
traduz um sentido mais profundo:

O importante ¢ garantir que a liberdade (mais exatamente o esquema de
liberdades basicas iguais) nao seja comprometida com o objetivo de

36 PETTIT, Republicanism: A theory of freedom and government, p. 50. Em uma formulagio anterior, o comentario é
mais preciso: “the assumption is that law always does represent a restriction, however benign, of liberty”
PETTIT, “Freedom as Antipowet”, p. 596. Em tradugdo livre: “a pressuposicio é a de que a lei sempre
representa uma restricio, ainda que benigna, a liberdade”.
STPETTIT, Republicanism: A theory of freedom and government.
3 ELIAS, “A liberdade como ndo dominag¢io de Philip Pettit e o liberalismo igualitario de John Rawls”, p. 149.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 172 : : :



promover algum outro valor, como, por exemplo, uma mais justa

organizacdo de condi¢des economicas na sociedade®.

Busca-se demonstrar que, apesar da divergéncia apresentada, o julgamento sobre
como as institui¢des devem se comportar em prol da garantia da liberdade ¢, de certa forma,
equivalente ao de Pettit.

Para Pettit, as leis condicionam a liberdade, nio a comprometem™®. Essa nocio,
conforme o que aqui ¢ discutido, é compativel com o que Rawls enxerga como uma via
institucional de garantia da liberdade, préxima da nocio republicana*. Isso fica perceptivel
na passagem:

As restri¢oes podem variar desde deveres e proibi¢oes definidos por lei até as
influéncias coercitivas causadas pela opinido publica e pela pressao social. Na
maior parte do tempo, discutirei a liberdade em conexdo com limitagoes
legais e constitucionais. Nesses casos, a /lberdade ¢ wma certa estrutura de

instituigoes, um certo sistema de normas piblicas que determinam direitos e deveres™.

Na verdade, apesar da tradigao da liberdade como nio interferéncia enxergar a lei
como uma restri¢ao, Rawls se coaduna com a no¢iao de condicionamento da liberdade que
Pettit nos apresenta:

Pressupbe-se que, na maioria dos casos, perceba-se claramente se um
instituto legal de uma lei realmente restringe ou simplesmente regula uma
determinada liberdade basica [...] Como representantes em uma conven¢ao
constituinte, ou membros de uma legislatura, as partes |[...] devem observar
a distingao entre uma restricao e uma regulamentagao®.

Cabe notar que o principio da liberdade igual de Rawls se coaduna com a nogao de
Pettit de que uma intensidade maior de nado dominac¢ao numa sociedade ¢é viabilizada por
uma igualdade social estrutural™.

Perante o exposto, percebe-se que, através de usos linguisticos distintos, Rawls e
Pettit possuem visGes similares sobre como a liberdade pode ser promovida
institucionalmente. Aqui, verifica-se que a “tese dos julgamentos equivalentes”, de Carter, é

aplicavel, ainda que em outro contexto, para comparar Rawls e Pettit nessa questao.

5.2. Condigbes materiais e o valor da liberdade

¥ ELIAS, “A liberdade como ndo dominagdo de Philip Pettit e o liberalismo igualitirio de John Rawls”, p. 148-
9.

O PETTIT, Republicanism: A theory of freedom and government, p. 77.

M ELIAS, “A liberdade como ndo dominac¢io de Philip Pettit e o liberalismo igualitario de John Rawls”, p. 149.
2 RAWLS, Uma Teoria da Justica, p. 219. Italico nosso.

B RAWLS, Uma Teoria da Justica, p. 220.

4 PETTIT, Republicanism: A theory of freedom and government, p. 110-117.

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 173 : : :



Um aspecto que nao pode ser deixado de lado ¢é a similitude e o contraste entre Rawls
e Pettit no que concerne ao arranjo distributivo de recursos na sociedade.

Como mencionado acima, Rawls acredita numa politica de igual acesso aos bens
primarios, que proporcionam a cada cidadio a capacidade de buscar os proprios fins®. Trata-
se, evidentemente, de um igualitarismo estrutural de natureza material. Entretanto, pelo
principio da diferenca, desigualdades sdo justificaveis desde que os menos favorecidos sejam
beneficiados™®.

Pettit ndo considera, num primeiro momento, que necessariamente um igualitarismo
material seja o maior promotor da liberdade como nio dominagdo. O motivo é que as
condi¢des matetiais amplificam a extensdo e, portanto, o valor*, mas nio a intensidade da
liberdade, extensao esta que nio esta sujeita a lei de utilidade marginal decrescente. Isso
significa que arranjos nao igualitarios de extensoes de liberdade nio serdo piores que os
igualitarios, diferentemente do que ocorre com a intensidade. Assim, para Pettit, ainda que
um regime igualitirio possa ser desejavel por diversas razes, nao ha uma conexao logica
entre liberdade e igualdade material®.

Pelo exposto acima, o leitor poderia ser levado a enxergar uma diferenga sensivel
entre as formulagoes de Pettit e de Rawls. Entretanto, o que quero pontuar aqui ¢ que, numa
outra perspectiva, essa diferenca, mesmo que nio desvanega, pelo menos se torna menos
nitida.

Retornemos ao principio da diferenga. Rawls admite a possibilidade de que alguns
individuos adquiram posi¢oes materiais melhores que outros, desde que essa vantagem
compense os menos favorecidos®. Entre os argumentos subjacentes, estd o de que, sendo os
talentos naturais de cada individuo imerecidos — independentemente desses talentos serem

inatos ou desenvolvidos no decorrer da vida —, niao faz sentido que ele se beneficie

>
integralmente de tais vantagens sem que haja uma compensa¢io aos que nao tiveram a
mesma sorte™. Assim, o atranjo igualititio ndo é absoluto, mas sim um sistema de
distribuicao de liberdades basicas, a saber, os ja mencionados bens primarios. Sendo atendida
esta distribuicao de bens primarios, ndo ha comprometimento da liberdade, mesmo que o
arranjo material seja desigual, até certo ponto. O que se altera ¢ o valor da liberdade, nao ela

em si:

A incapacidade de beneficiar-se dos préprios direitos e oportunidades, como
consequéncia da pobreza e da ignorancia, e da falta de meios em geral, é as
vezes incluida entre as restri¢des que definem a liberdade. Essa, porém, nao
sera minha posi¢ao; em vez disso, quero pensar que essas coisas afetam o
valor da liberdade |[...] para os individuos cujos direitos sao definidos pelo
primeiro principio®.

# KYMLICKA, Filosofia politica contemporanea: uma introducio, p. 60.

46 RAWLS, Uma Teoria da Justica, p. 333.

47 Note que a expressido “valor da liberdade”, como ¢ perceptivel na proxima citagdo que trarei, ¢ comum a
Rawls e Pettit.

4 PETTIT, Republicanism: A theory of freedom and government, p. 117-9.

¥ RAWLS, A theory of justice, p. 65-72.

50 No debate historico sobre essa questio, notavel a objecdo feita a partir do argumento da posse de si mesmo,
de NOZICK (1991, p. 229-255). Contra-argumentos contundentes ao ponto levantado por Nozick em
KYMLICKA, Filosofia politica contemporanea: uma introducio, p. 117-61.

51 Recordando, o principio da liberdade igual. RAWLS, Uma Teoria da Justica, p. 221.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 174 : : :



Pettit parece seguir a mesma linha no que diz respeito as condigoes igualitarias em
que a liberdade floresce. Sendo o poder relativo, isto ¢, referenciado pelo poder de que
também desfrutam outros agentes, a maximizac¢ao da nao dominagao requer um arranjo igual
em intensidade®. O préprio autor, inclusive, comenta que sua no¢io de nio dominagio
consiste num bem primatio rawlsiano™ e que, assim, sua no¢ao de antipoder é bastante
compativel com ideais liberais®. De maneira ainda mais relevante que a mera énfase na igual
liberdade, Pettit chega a defender uma renda minima como mecanismo necessario contra a
domina¢ao de uns grupos sobre outros™. E ¢é evidente a necessidade de que se fagam
concessOes a tese de que a igualdade material seja dispensavel para um szafus de nao
dominacgdo. Afinal, ainda que nao parega razoavel a exigéncia de um nivelamento absoluto
entre os cidadaos, os desniveis socioeconomicos verticalizam relagdes sociais de modo a niao
permitir que o mais pobre possa olhar, de fato, nos olhos do mais rico — sobretudo se essa
diferenca nao é de renda, pura e simplesmente, mas de classe social, o que significaria uma
relagao histérica de dominagao, como explicitou toda a histéria da filosofia marxista, critica
desse arranjo estrutural da sociabilidade.

Entretanto, se Pettit parece se aproximar da concepgao liberal distributiva de Rawls,
ha de ser considerada uma diferenca fundamental. Enquanto para aquele tal forma de
redistribuicdo ¢ mero desdobramento légico de sua premissa da liberdade como nao
dominacao, para este, trata-se de um principio, dentre os que seriam escolhidos sob o véu de
ignorancia.

As implica¢oes dessa dessemelhanga sao as de que, se porventura, para Pettit, a
liberdade como niao dominagdo pudesse ser garantida sem arranjo redistributivo, assim
ocorreria. Ja para Rawls, por nao estar logicamente su#bordinado a outro principio, ainda que
colocado atras da liberdade na ordem serial, o principio da diferenga nao é passivel de
relativizagdao. Nesse sentido, enquanto Pettit se atém a uma renda basica como prote¢io a
liberdade, Rawls acredita numa redistribuicdo pouco negociavel, porque fundada em
principios inegociaveis da justica.

Conclui-se, nesse ponto, que Rawls, além de mais enfatico, ¢ muito mais radical na
defesa de uma redistribuicao, nao dependendo esta de outros principios em sua teoria. Pettit,
port outro lado, se restringe a uma defesa contingente da redistribui¢ao. Uma critica pode ser
levantada no sentido de que a renda basica pettitiana nio é capaz de responder
adequadamente a um senso de justica social, na medida em que permite a perpetuagao de um
sistema potencialmente desigual. Mesmo que nao se constituam como dominagao, o que por
si s6 ja é improvavel, as desigualdades socioeconémicas injustificadas, isto é, nao convertidas
em beneficio aos menos favorecidos, atentam contra um senso intuitivo de justi¢a social,
caso desconsideremos o mito do mérito, como fez Rawls.

5.3. A liberdade e o respeito por si

52 PETTIT, Republicanism: A theory of freedom and government, p. 104-17. PETTIT, Philip: “Freedom as Antipower”,
p. 596.

53 PETTIT, Republicanism: A theory of freedom and government, p. 603.

S PETTIT, Republicanism: A theory of freedom and government, p. 602.

5 PETTIT, “A Republican Right to Basic Income?”.

-
7

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 175 : : :



Como ja tratado anteriormente, para Pettit, a liberdade estara comprometida sempre
que se estiver sujeito a vontade arbitraria de outrem. A contingéncia de ndo se sofrer
interferéncia por sorte, asticia, ou bajulagio nao configura a real liberdade, uma vez que,
caso tais condi¢Oes contingentes saiam de cena, ocorrera interferéncia arbitraria sobre as
escolhas do individuo. Assim, ha constante vulnerabilidade, situagao vista como incompativel
com uma vida verdadeiramente livre.

A liberdade s6 existe socialmente, quando as relagdes entre individuos encontram-se
direcionadas por um arranjo institucional para tal. Trata-se, entao, de um szafus intersubjetivo,
em que os individuos se reconhecem mutuamente como livres e capazes de agir no ambito
social. Assim, fica evidente que escapar de interferéncia pela bajulacio nio ¢, de maneira

569>

nenhuma, liberdade. Liberdade ¢ poder, para Pettit, “olhar o outro nos olhos>*”. Trata-se,
assim, de uma condi¢ao para que as pessoas, numa sociedade, respeitem a si e umas as outras.

Também para Rawls o valor do autorrespeito é balizamento relevante para a
conducio da politica social. Com efeito, Rawls”’ afirma que este é o bem primario que talvez
seja o mais relevante dentre todos, afinal, trata-se do senso de que a propria vida e os proprios
fins almejados valem a pena, bem como de que se é capaz de racionalmente formula-los e
persegui-los. Sem tal percepgao de seu valor, comprometer-se-ia a propria motivacio do
individuo para alcancar tais fins e, portanto, a vida se esvaziaria de sentido.

Como fundamento para o respeito por si, Rawls aponta justamente a liberdade, ou
mais especificamente, assim como mais coincidentemente com Pettit, a distribuicdo
equitativa intersubjetivamente (publich) afirmada de direitos e liberdades fundamentais®™.
Nesse sentido, o status de um cidadao, em vez de depender de posses e recursos, advém desse
gozo reconhecido por seus concidadios.

Em Rawls, o autorrespeito significa a consideracao do individuo de que seus proprios
fins valem a pena ser perseguidos e que tal perseguicao é possivel, viavel e reconhecida pelos
demais individuos™. Para tal, a liberdade é condigao necessaria e inafastavel, dado que os fins
s6 podem ser reportados ao individuo se a escolha for autenticamente dele — isto ¢, que ele
seja livre para escolher.

Ja em Pettit, o autorrespeito deriva da liberdade no sentido que esta significa um
status social de que o individuo nio dominado goza e que, portanto, é essencial para o
sentimento de dignidade. Parece que, nessa questao, ambos os autores percorrem caminhos
distintos, mas partem da mesma premissa, da primazia da liberdade, e chegam a mesma
conclusao, do autorrespeito como fruto de tal liberdade.

6. Democracia: da posigao original a contestagido

Da nogao pettitiana de liberdade como nio dominagdo deriva um arranjo
institucional capaz de efetiva-la, protegendo o individuo das interferéncias arbitrarias que
venham a ocorrer no ambito social. Também Rawls faz sua teoria da justica, assentada sobre
o consenso da posi¢ao original, desdobrar-se numa teoria politica das instituigdes. Tratarei
aqui de alguns aspectos que aproximam e outros que distinguem ambas as teorias.

5 PETTIT, On the People’s Terms, p. 84.
57 RAWLS, A theorty of justice, p. 386.
8 RAWLS, A theorty of justice, p. 477.
3 RAWLS, A theory of justice, p. 386.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 176 : : :



6.1. Pettit e a democracia contestatOria

Pettit propoe um modelo de democracia contestatéria a partir de formas de controle
popular que nao apenas constroem um amplo sistema de prote¢ao a democracia, como
também, em ultima instancia, sio fundamento de legitimidade para o proprio exercicio do
governo®.

Para a efetivagdo de sua concepcao de liberdade, Pettit pensa mais na relacio do
governo com os cidadaos (zzperium, retomando a nogao classica), do que a dos cidadaos uns
sobre os outros (dominium). Isso porque aquela é mais perigosa do que esta, ja que se trata de
um instrumento coletivo de poder, que realizara uma interferéncia significativa na vida dos
individuos — justamente visando uma prote¢ao contra o dominuium, € que se convertera ela
propria em dominagao, uma vez que possa, potventura, ser exercida arbitrariamente®. Para
que o Estado nao se torne ele proprio mecanismo de dominagdao, sao necessarios
mecanismos de controle que visem impedir a estrapolagao dos limites adequados para a acao
estatal. Em primeiro lugar, o wpério da lei — inteligivel, geral, abstrata e democraticamente
promulgada — ¢ condicio de legitimidade das a¢oes do Estado, que deve ser constrangido
a agir dentro de tais limites. Mais do que isso, essa lei deve ser exercida a partir de um sistema
de justica transparente, imparcial, e cujas decisdes possam ser adequadamente contestaveis
através de um devido processo legal®.

Em segundo lugar, a dispersao (ou separacao) dos poderes priblicos é um meio necessario
para impedir a dominagao estatal. Trata-se de um arranjo constitucional do governo, para
que este nao seja manipulado por uma vontade arbitraria. Exige-se a dispersio dos poderes
no que diz respeito as diferentes fung¢des exercidas, para que uma sb pessoa ou grupo nao
centralize o poder, visto que, para Pettit, o poder concentrado sempre é potencialmente
dominador. Nesse sentido, a constituicao deve ser mista, de modo a designar poderes
separados, compartilhados e balanceados em diferentes instancias que se controlardo
mutuamente®

A essa concepcio se atrela, por exemplo, o modelo federalista, em que o exercicio
do poder é fragmentado em diversos Estados. Ainda, os governos podem também dispersar
o poder através da assinatura de tratados internacionais, de modo a submeter suas a¢des a
instancias supranacionais de deliberagao e julgamento.

Por fim, o terceiro mecanismo de impedimento ao arbitrio estatal é sua disposicao
contramajoritria: as leis ndo podem se sujeitar a mudancas a partir da simples vontade da
maioria, ja que esta ¢ formada e mutavel facilmente. A todo momento, as maiorias mudam
de opiniio de acordo com diferentes interesses e circunstincias. E preciso restringir a
facilidade com que esta mudanga impacta as normas mais relevantes (em varios sistemas, sao
as normas constitucionais). Em resumo, Pettit enxerga que o apoio majoritario momentineo
nao basta para legitimar a lei, e nem ¢é considerado razao suficiente para constituir uma

0 PETTIT, On the People’s Terms, p. 239.
o1 PETTIT, Republicanism, p. 112.

62 PETTIT, On the People’s Terms, p. 215-6.
0 PETTIT, On the People’s Terms, p. 221.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 177 : : :



legislagdao para o bem comum e, portanto, que promova a nao dominagao. Os direitos devem
ser decididos a despeito ou mesmo de encontro com a vontade da maioria®.

Apesar desses trés critérios que Pettit entende essenciais para um arranjo institucional
que coifba a dominagao, sempre havera agentes com certo poder discricionario — sejam os
que promulgam as leis (poder legislativo), ou os que as aplicam (judiciario) e executam
(executivo). Pettit argumenta que, sendo inevitavel certo grau de discricionariedade,
dominac¢ao depende da tomada de decisdes ser ou nao expressao de poder arbitrario, ou seja,
com base em interesses proprios, ou no interesse dos cidadaos.

Para que seja efetivado politicamente a ndo dominagao do zzperium, Pettit defende o
mecanismo da Democracia Contestatéria. A premissa é que, para que o poder niao seja
arbitrario, é preciso um consentimento explicito ou implicito dos cidadaos para seu exercicio.

O consentimento explicito para toda e qualquer agdo estatal é completamente
inviavel, posto que demandaria dos cidadaos participagao ininterrupta na politica, o que é
incompativel com as demandas da vida nas sociedades contemporineas. Ja o consentimento
implicito, ainda que acessivel, é vazio. Nao ha como garantir, s6 porque o povo nao levanta
barricadas na Place de la République a cada arbitrio do governo, que este arbitrio inexiste.
Apenas se houver um mecanismo mais viavel, que nao demande o esforgo, a organizagao, e
os riscos de um levante popular, é que se faz possivel um controle popular sobre o Estado.
Este mecanismo deve, para Pettit, possibilitar de maneira permanente a contestagao, por
patte do individuo e de grupos sociais, dos atos do governo®.

Como condig¢bes para a democracia contestatoria, Pettit aponta para a existéncia de
uma “base”, um canal disponivel para a contestacio e um férum adequado para analisar e
responder as contestagoes.

O que se chama de base é a organizacdo politica na forma de uma republica
deliberativa. Nesse modelo, grupos potencialmente concorrentes visam a firmagio de
acordos em beneficio mutuo, de modo a, preferencialmente, alcangar um consenso através
da identificacao de preferéncias ao longo do debate. Forma-se, nesse processo, um arranjo
em torno de um interesse comum a ser percebido. Deve ser salientado, porém, que esse
estabelecimento deliberativo ¢ de fato uma base, nao se aplicando a toda e qualquer decisio
politica, havendo certo espago para discricionariedade, mas de qualquer forma, ainda que nao
explicitamente, sempre a partir de principios deliberados®.

O que ha de mais original na formulagao contestatoria de Pettit nao ¢ a fase inicial,
deliberativa, que se aproxima de Habermas, mas sim a face contestatéria de sua proposta. De
maneira geral, se as decisoes alcangadas pelas deliberagoes publicas nao corresponderem aos
reais interesses dos cidadaos, estes terdo a prerrogativa de contestar tais decisoes.

Tendo como base a estrutura deliberativa, a contestacao exige um canal adequado
para que seja efetivada. Os cidaddaos de diferentes grupos devem, nesse sentido, poder
exprimir, de maneira independente de grupos de poder diversos, aquilo que considerarem
relevante ser dito. Os meios podem ser tanto formais, como remédios constitucionais,
quanto informais, como passeatas e manifestacoes.

Por fim, para que sejam efetivamente ouvidos os pleitos populares, deve haver um
forum para garantir a sensibilidade e a responsividade da republica a essas questées. F

04 PETTIT, On the People’s Terms, p. 217.
% PETTIT, On the People’s Terms, p. 111.
% PETTIT, On the People’s Terms, p. 267-8.

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 178 : : :



necessario que se realizem audiéncias para que se ou¢am as contestagoes. Pettit argumenta
que ¢ preciso que, nessa fase, as demandas sejam analisadas num campo técnico, imparcial e
nao sujeito ao jogo das volateis paixdes politicas e dos tumultos sociais. Nos féruns de
contesta¢ao, assim, o povo nao exerce diretamente seu poder, como num modelo ateniense
de democracia, mas, sim, indiretamente, por meio deste mecanismo®’.

Deve-se buscar, na analise das contestagdes, atender aquelas que correspondam a
interesses amplos, em detrimento das que se fundarem sobre um julgamento especifico de
bem comum. Ainda que nio seja possivel que todas as solicitagcdes (frequentemente
conflitantes entre si) sejam atendidas, possibilitar que sejam elas ouvidas é por si s6 relevante
e saudavel para a democracia.

Apresentada enfim a concepgao contestatoria de Pettit para a democracia, podemos
perceber que sua perspectiva é uma ruptura com a no¢ao de democracia como pura e
simplesmente a preponderancia da opiniao da maioria, visto que ha preocupagdo com a
contestabilidade mesmo pelas minorias ou pelos individuos singulares. Nesse sentido, ndo é
a partir dos interesses privados, guiados por uma mao invisivel, que o bem publico se forma.
Mas, ao contrario, a esfera publica promove o valor, que se estende ao ambito privado, da

nio domina¢io®.
6.2. Dos principios a subsungio legal: as varias etapas deliberativas de Rawls

Se para Pettit o processo deliberativo é base para o modelo contestatério, para Rawls,
este sistema também ¢ enfaticamente abordado. Na teoria de Rawls, a deliberagao faz parte
nao s6 da posi¢ao original, mas também de todas as etapas de ordenagio da vida em
sociedade. Naquela posicao, os individuos, sob um véu de ignorancia que os impediria de
saber a respeito das particularidades de suas proprias vidas, bem como da sociedade em que
vivem, deliberariam em posi¢ao equitativa para escolher os principios que enxergassem como
os mais justos como norte geral da ordenacio social®.

A partir dessa posi¢ao equitativa original, segundo Rawls, os principios escolhidos
seriam, em ordem lexical — isto ¢, em que o segundo principio s6 ¢ objeto de preocupagao
quando o primeiro for plenamente satisfeito, e assim por diante — o principio da igual
liberdade, seguido do principio que determina: (a) a igual oportunidade de acesso a cargos
que confiram tais vantagens’’; (b) que vantagens socioeconémicas que getem, pottanto,
desigualdade, sdo justificaveis caso revertidas em prol dos menos favorecidos, o que também
¢ chamado de principio da diferenca’™

Escolhidos os principios gerais, Rawls postula uma sequéncia de mais trés estagios
(além da posicao original) através da qual a sociedade se ordenaria. Essa sequéncia seria a
elaboragao de uma constituicao, seguida de leis gerais e abstratas e, por fim, decisdes

173

concretas através da subsuncao legal®. Em todas essas etapas, as decisdes nao sao tomadas

T PETTIT, On the People’s Terms, p. 237.

8 PETTIT, Republicanism: A theory of freedom and government, p. 171-205.
0 RAWLS, A theory of justice, p. 15-19 e 118-123.

0 RAWLS, A theory of justice, p. 37-8.

W RAWLS, A theory of justice, p. 57.

2 RAWLS, A theory of justice, p. 53.

3 RAWLS, A theory of justice, p. 171-6.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 179 : : :



sendo segundo um processo equitativo-deliberativo — a subsuncao legal, como excegdo, nao
seria realizada coletivamente, mas de qualquer forma, seria inteiramente transparente aos
cidadaos, de modo que, segundo uma justi¢a procedimental imperfeita, possam ser contestadas
eventuais irregularidades, cuja adjudicacdo se daria em relacido as etapas anteriores (lei,
constitui¢ao, principios).

A “sequéncia de quatro estagios”, portanto, segue a premissa de que uma
racionalidade comum pode ser alcangada a partir da deliberagao entre os fins particulares de
cada individuo. Pettit, ainda que nao aceite a possibilidade de uma racionalidade coletiva que
derive de racionalidades individuais, mas sim que aquela deve ser encontrada na e pela
deliberagdo, propoe um sistema que assume um modelo deliberativo similar ao de Rawls
como ponto de partida e que, portanto, pode ser lido como mais uma convergéncia entre

ambos os autores.

7. Conclusio

Vimos um rol de relagoes entre Pettit e Rawls. Apesar das discordancias pontuais que

expus em relagdo a Elias, divido com ela a conclusio de que:

As duas formulagoes compartilham preocupagdes semelhantes e que, se
usassemos a linguagem da nao dominagao para as formulagdes de Rawls,
poderfamos estar sendo negligentes quanto a arquitetura teérica do autor,
mas ainda assim nao cometerfamos um erro muito grande quanto a sua

preocupacao com as tomadas de decisio em um Estado liberal™.

Pelo analisado nos itens anteriores, espera-se que o leitor nao apenas concorde com
este raciocinio, mas que também perceba um ligeiro eufemismo na ultima frase do excerto.
As arquiteturas institucionais que projetam os dois autores, preocupados com questdes
similares, trazem pontos notaveis de semelhanca, ressalvadas suas diferencas — que, contudo,
estao longe de serem irrelevantes — e, cada um com suas virtudes e seus problemas, trouxeram
notaveis contribuicoes a filosofia politica contemporanea e, principalmente Rawls, a
diferentes ordens juridicas.

Nesse sentido, levanta-se a tese de que Ad uma relagao de semiequivaléncia entre as concepeies
de liberdade e democracia para Rawls e Pettit. Ainda que com discordancias, como a preocupacao
de Rawls com igualdade material, da qual Pettit ndo compartilha, ambos os pensadores, num
espectro mais ou menos liberal —ainda que Pettit pense num arranjo republicano para efetiva-
lo — da filosofia politica, entendem liberdade como nortes a serem alcangados pela politica
estatal, numa forma democratica e popular. Essa forma politica estatal deve, tanto para um
como para outro, ser arranjada de modo a impedir o excesso de concentragdao de poder nas
maos de um s6 individuo ou grupo.

Ainda que nenhum dos dois ofere¢a uma critica estrutural da sociabilidade, ¢ possivel
tirar proveito significativo das teorias de Pettit e Rawls para pensar um futuro institucional
mais justo e livre, dentro dos limites impostos pelas proprias premissas de que comungam

€sses autores.

" ELIAS, “A liberdade como nao dominagao de Philip Pettit e o liberalismo igualitario de John Rawls”, p. 156.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 180 : : :



Referéncias Bibliograficas

BERLIN, Isaiah: “Two Concepts of Liberty”, In: Four Essays On Liberty. Oxford: Oxford
University Press, 1969.

CARTER, Ian. “How are Power and Unfreedom Related?” In: LABORDE, C.; MAYNOR,
J. W. (eds.). Republicanism and Political Theory. Blackwell, 2008, pp. 58-82.

ELIAS, Maria Ligia. “A liberdade como niao dominagdo de Philip Pettit e o liberalismo
igualitario de John Rawls”. In: Tempo da Ciéncia, v. 17, n. 33, 2010, p. 141-160.

HABERMAS, Jirgen. “Trés modelos normativos de democracia”. In: Lua Nova, n.36, 1995,
p. 39-53.

KYMLICKA, Will. Filosofia politica contemporinea: uma introdugio. Sio Paulo: Martins Fontes,
2006.

LARMORE, Chatles. “A Critique of Philip Pettit’s Republicanism”. In: Nozs, v. 35, 2001, p.
229-243.

MAYNOR, J. (ed). Republicanism and Political Theory. Londres: Blackwell Publishing, 2008.
NOZICK, Robert. Anarquia, Estado e Utgpia. Rio de Janeiro: Zahar, 1991.

PETTIT, Philip. “A Republican Right to Basic Income?”. In: Basic Income Studies, v. 2, n. 2,
2007.

. “A Definition of Negative Liberty”. In: Razo, 1989, p. 153-168.

. “Free Persons and Free Choices”. In: History of Political Theory, v. 28, 2007, p. 709-
718.

. “Freedom as Antipower”. In: Ethics, v. 106, n. 3, 1996, p. 576-604.

. “Neorepublicanism: a normative and Institutional research program”. In: Awnnual
Review of political science, v. 12, 2009, p. 11-29.

. On the Pegple’s Terms: a republican theory and model of democracy. Cambridge: Cambridge
University Press, 2012.

. “Republican Freedom: Three Axioms, Four Theorems”. In: LABORDE, C. e
MAYNOR, J. (ed).: Republicanism and Political Theory. Londres: Blackwell Publishing, 2008.

. Republicanism: A theory of freedom and government. Oxford: Oxford University Press,
1997.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 181 : : :



RAWLS, John. A theory of justice. Cambridge, Massachusetts: The Belknap Harvard University
Press, 1999.

. Political 1 iberalism. New Y ork: Columbia University Press, 2005.
. Uma Teoria da Justica. Sao Paulo: Martins Fontes, 2000.

. “Social unity and primary goods”. In: U#litarism and Beyond. Cambridge: Cambridge
University Press, 1982, p. 159-186.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 182 : : :



.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 183 : : :



Uma defesa do principio da maioria no contexto dos debates sobre
a legitimidade democratica do controle jurisdicional de

constitucionalidade das leis

Marténio Mont’Alverne Barreto Lima *

Paulo de Tarso Fernandes de Souza?

Resumo: O principal objetivo deste artigo é realizar uma critica ao argumento segundo o qual o
principio majoritario apresenta riscos a democracia, usualmente empregado pelos defensores da
legitimidade democratica do controle jurisdicional de constitucionalidade das leis. Em uma sociedade
democratica, onde os principios da liberdade e da igualdade sdo adotados, o principio majoritario
fornece um critério justo para identificar os pontos de vista que devem prevalecer ao final de
processos coletivos de tomada de decisdo. As regras da unanimidade e da maioria qualificada sdo
insuficientes para corrigir as alegadas injusticas produzidas pelo principio da maioria, em virtude das
dificuldades de efetivacio que possuem, da auséncia de real prote¢do as minorias e das contradi¢oes
internas que apresentam. Embora seja possivel imaginar um sistema juridico no qual o principio
majoritario viabilize a existéncia de uma tirania ou ditadura da maioria, presumir que, nesse contexto,
os juizes necessariamente formardo o grupo de defensores dos direitos das minorias ¢ realizar uma
aplicacdo seletiva do principio da igualdade.

Palavra-chave: Democracia — Principio majoritario — Jurisdi¢do constitucional

A defense of the majority principle in the context of debates on democratic
legitimacy of judicial review of legislation

Abstract: The main objective of this article is to promote a critique to the argument according to
which the majority principle presents risks to democracy, usually employed by the advocates of the
democratic legitimacy of the judicial review of legislation. In a democratic society, where the
principles of freedom and equality are adopted, the majority principle provides a fair criterion to
identify the points of view that ought to prevail at the end of collective processes of decision-making.
The rules that require unanimity and qualified majority are insufficient to right the alleged injustices
produced by the majority principle, by virtue of the difficulties they face to be enforced, the absence
of real protection for the minorities and the internal contractions they show. Although it is possible
to imagine a legal system in which the majority principle makes the existence of a tyranny or
dictatorship of the majority possible, to assume that, in this context, judges will necessarily form the
group of defenders of minorities’ rights is to promote a selective application of the equality principle.
Keywords: Democracy — Majority principle — Judicial review

! Professor titular de Direito Constitucional da Universidade de Fortaleza (Unifor). E-mail: barreto@unifor.br.
2 Mestre em Direito pela Universidade de Fortaleza (Unifor). Professor de Teoria e Filosofia do Direito. E-
mail: paulodetarso.ce@hotmail.com.

: 1 : Cadernos de Etica e Filosofia Politica

Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 184 : ::



All animals are equal; but some are more equal than others’

Introducgao

A legitimidade democratica do judiciario para exercer a guarda da constitui¢iao pela
invalida¢do de leis elaboradas pelo legislativo é um tema que desperta varias controvérsias no
ambito do direito constitucional e da filosofia politica. De um modo geral, aqueles que
questionam essa legitimidade afirmam que o parlamento é o poder constituido responsavel
pela realizagao do ideal de governo do povo, tendo em vista que os legisladores sdo eleitos
diretamente pela populacdo e estio sujeitos a responsabilizacio politica periddica pelo voto
popular. Desse modo, a légica democratica é contrariada quando juizes nao eleitos pelo povo
invalidam atos juridicos praticados por parlamentares. Em sentido contrario, os defensores
do controle jurisdicional de constitucionalidade das leis normalmente empregam diversos
argumentos para sustentar a legitimidade democratica desse tipo de acdo por parte do
judiciario, como, por exemplo, aquele que sustenta a necessidade de garantir a supremacia
hierarquico-normativa da constitui¢ao e do exercicio técnico e racional da jurisdigao.

O principal objetivo deste artigo é realizar uma critica a somente a uma das ideias
que estdo presentes na argumentagao dos defensores da jurisdi¢iao constitucional: a ideia de
que o principio da maioria possui uma injusti¢a inerente por permitir a violagao de direitos
fundamentais e a instauracao de uma tirania ou ditadura da maioria. Por essa razio, o trabalho
nao pretende rejeitar todos os argumentos favoraveis a legitimagao do judiciario ou propor
solugées aos problemas do sistema representativo tradicional. Para atingir o objetivo
principal, o artigo possui cinco objetivos secundarios: (1) a identificagao do receio da maioria
no discurso de alguns defensores da jurisdicdo constitucional; (2) a elabora¢ao de uma
justificativa provisoria da justica do principio da maioria; (3) o destaque das fragilidades
logicas dos argumentos favoraveis a regra da unanimidade e a regra da maioria qualificada;
(4) a indicagdo da ambiguidade da alegacao de tirania ou ditadura da maioria; e (5) a
demonstracio de aplicagao seletiva do principio da igualdade pelos defensores da democracia
constitucional. Além dessa delimitacdo epistemoldgica, o trabalho adota o método analitico
e bibliografico, pois almeja realizar uma avaliagio critica do material previamente
selecionado.

O receio da maioria presente no discurso dos defensores da legitimidade

democratica da jurisdi¢do constitucional.

A analise do discurso de alguns defensores da legitimidade democratica da jurisdigao
constitucional permite constatar a existéncia de um raciocinio relativamente padronizado.
Inicialmente, a democracia ¢é relacionada tanto a vontade da maioria como a proteciao dos
direitos fundamentais dos individuos e das minorias. Em seguida, ocorre a presunc¢ao de que
as decisdes tomadas pelo povo diretamente ou por legisladores eleitos diretamente pelo
povo, com base no principio da maioria, necessariamente violarao ou, pelo menos, possuem
maiores chances de violarem os direitos fundamentais. Por fim, o judiciario ¢ considerado o
poder constituido adequado para o desempenho da fungdo contramajoritaria de garantir os

3 “Todos os animais sdo iguais; mas alguns sio mais iguais que os outros” (ORWELL, Awnimal farm, p. 80).

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 185 : : :



direitos fundamentais das minorias, tendo em vista que os juizes ndo estardo
institucionalmente submetidos a aprovacio da maioria. Desse modo, a auséncia de
participagao popular direta na escolha dos integrantes do judiciario deixa de ser um fator
comprometedor para se tonar um elemento assegurador da legitimidade democratica da
jurisdi¢ao constitucional.

De acordo com Alexander Hamilton, os juizes possuem a fun¢do de proteger a
constituicao e os direitos individuais das “decisdes do povo” que ocasionem “inovagoes
perigosas” no governo ou “opressao” a “menor parte da comunidade”. O principio
fundamental do governo republicano assegura o direito de o povo alterar ou abolir a
constituicdo sempre que a considerar incompativel com a propria felicidade. No entanto,
continua Hamilton, esse principio nido permite que os “representantes do povo”,
influenciados por uma “inclinagdo momentinea” que tome conta da “maioria dos
representados”, violem a constitui¢ao, ou que tratem as violagdes a constitui¢do provenientes
dos atos legislativos praticados sob a influéncia da “maioria do povo” de forma diferente das
violagdes a constitui¢ao decorrente das “intrigas” do corpo legislativo. *

Conforme Hans Kelsen, a democracia requer a paz social e o constante compromisso
entre os grupos representados no parlamento pelas maiorias e pelas minorias, e nao a
“onipoténcia da maioria”. Dessa maneira, nas republicas democraticas, as instituicdes de
controle sdo consideradas condi¢oes existenciais e as funcdes estatais devem ser exercidas
com regularidade. Nesse contexto, a jurisdicio constitucional assume papel central, na
medida que representa um instrumento de protecdo eficaz da “minoria contra a maioria”,
quando garante a elaboragao constitucional e a constitucionalidade material das leis. Para
Kelsen, o controle de conformidade a constituicao de atos estatais, especialmente aqueles
praticados pelo legislativo e pelo executivo, nao deve ser atribuido a um dos 6rgaos que sera
controlado, pois essa opgao contraria o principio técnico-juridico “unanimemente aceito” de
que ninguém pode set juiz em causa proptia.

De acordo com Lénio Luiz Streck, se a democracia for compreendida apenas como
a prevaléncia do “principio majoritario”, é possivel sustentar que o constitucionalismo é
antidemocratico, uma vez que determinadas matérias sao subtraidas do poder decisério da
maioria. Entretanto, essa contraposi¢io entre constitucionalismo e democracia é um
“perigoso reducionismo”, um “dos mitos centrais do pensamento politico moderno”. Na
verdade, se existe uma contradicio ¢ entre “democracia majoritaria” e “democracia
constitucional”, pois a democracia constitucional pressupée uma “teoria dos direitos
fundamentais” como limite as “maiorias eventuais”. Desse modo, na visao de Streck, a “regra
contramajoritaria” ¢ a “materialidade do nucleo politico essencial da constitui¢ao”, porque
resgata as “promessas da modernidade” com a concretizagao de direitos prestacionais e a
proibicao de retrocesso social. A inexisténcia de limites as maiorias abriria espago para uma
“ditadura permanente da vontade majoritaria”, ao “absolutismo do legislativo”. Nesse
sentido, o “carater contramajoritario” legitima democraticamente tanto o constitucionalismo
como a jurisdi¢do constitucional ao garantir o “legado da tradi¢ao” e impedir o “repudio ao

” 6

passado”.

4 Cf. HAMILTON, The federalist papers, p. 356.
5 Cf. KELSEN, Jurisdi¢ao constitucional, p. 181.
¢ Cf. STRECK, Verdade e consenso, p. 74.

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 186 : : :



Em consonancia com Luis Roberto Barroso, atualmente, na “configuracio moderna
do Estado e da sociedade”, o sentido da palavra “democracia” abrange tanto o respeito ao
principio majoritario, presente na eleicao de representantes e nas manifestagoes das instancias
formais, como a protegao de valores substanciais, a “garantia dos direitos fundamentais™ e a
observancia de procedimentos aptos a assegurar a participagao livre e igualitaria de todos nos
processos politicos. A “logica do principio majoritario” permite que os Orgios de
representacao popular conduzam os “negdcios publicos” com base em determinada
orienta¢ao ideolodgica; porém, nio pode impedir a participagio de grupos minoritarios,
discrimina-los ou negar-lhes “qualquer espaco de autodeterminacdo”, uma vez que o
estabelecimento de “consensos minimos” e a tutela da pluralidade sio exigéncias da prépria

democracia.’
Uma justificagdo inicial do principio da maioria

O principio da maioria, também denominado de principio majoritario ou regra da
maioria, demanda uma fundamentagao teérica mais elaborada do que a normalmente
desenvolvida no ambito do direito constitucional e da filosofia politica, tendo em vista a
elevada importancia da questao para as discussdes sobre a legitimidade democratica da
jurisdi¢ao constitucional. Desse modo, a justificagio do principio da maioria significa a
justificagdo de trés normas centrais para a democracia: (1) as leis elaboradas pelo povo
diretamente ou por uma assembleia composta por representantes eleitos pelo voto popular,
universal e periédico, devem ser respeitadas por todos os integrantes da coletividade; (2) a
minoria deve permanecer vinculada ao corpo coletivo, ainda que o posicionamento por ela
defendido seja rejeitado pela maioria; e (3) a vontade da maioria deve ser entendida como a
vontade de toda a coletividade, e ndo apenas do grupo majoritatio®.

Os principios da liberdade e da igualdade, enquanto pilares da democracia e da
justica’, constituem o ponto de patrtida adequado para a fundamentacio do principio da
maioria. Em uma democracia, o povo ¢ livre porque detém a capacidade de elaborar as leis
que regulam o comportamento dos proprios membros.'” No mesmo sentido, a soberania é
atribuida ao povo, enquanto corpo coletivo, e nao a um individuo ou a um grupo particular
de individuos, pois todos sao iguais. Entretanto, essa ideia parece criar um problema pratico
para a democracia: se os integrantes de uma comunidade politica se considerarem iguais,
todos devem ser contemplados com o direito de estabelecer as normas e os valores que
regerdo o proprio agir pratico; todavia, se cada individuo seguir os parametros morais que
escolher sem levar em conta aqueles adotados pelas demais pessoas, a convivéncia em
sociedade pode ser inviabilizada."

A solucio para essa aparente tensao entre os principios da liberdade e da igualdade

pode ser encontrada na constatagao de que o ser humano ¢ um animal comunitario ou

7 Cf. BARROSO, O controle de constitucionalidade no direito brasileiro, p. 58.

8 Cf. WALDRON, The dignity of legislation, p. 135.

9 Cf. ARISTOTELES, A politica, p. 129; Cf. KELSEN, A democracia, p. 27; C£. RAWLS, Justice as fairness, p. 02.
10 Cf. GOYARD-FABRE, O qgue é democracia?, p. 52.

11 Cf. KELSEN, Democracia, p. 27, ROUSSEAU, O contrato social, p. 21.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 187 : : :



social.'” Nesse sentido, o Homo sapiens simplesmente nunca existiu fora de grupos sociais."
Esse fato gera consequéncias importantes para o debate. Em primeiro lugar, é plausivel
imaginar que os membros de uma comunidade, em algum momento, precisardo seguir
parimetros morais com 0s quais nio concordem, sem que essa situagdo caracterize
necessariamente uma auséncia de liberdade. Além desse aspecto, o direito somente existe
porque a maioria dos integrantes da sociedade acredita que ele existe, na medida que as
institui¢oes juridicas e politicas correspondem a uma “realidade institucional” criada pela
mente humana através da linguagem.' Desse modo, o povo é titular do poder constituinte,
inclusive em regimes autoritarios, pois a autoridade juridica nio existe sem o reconhecimento
da maioria. A peculiaridade da democracia esta em (I) atribuir expressamente a qualidade de
soberano e a titularidade do poder constituinte ao povo e (II) instituir mecanismos para o
exercicio da soberania popular.'

No interior de uma coletividade em que todos se considerem igualmente livres, a
viabilizagdo da vida em sociedade requer a aceitagdo de alguma forma de identificar os
valores, as normas, os direitos e os deveres que devem ser observados. Uma op¢ao adequada
consiste na estruturagao de um procedimento coletivo de tomada de decisio em que todos
recebam a oportunidade de participar em igualdade de condi¢cbes. A adog¢ao de um
procedimento coletivo de tomada de decisao, porém, requer a escolha de algum critério apto
a identificar qual posicao prevalecerd ao final das deliberacoes.'® A igualdade limita o peso
das opinides dos membros da coletividade para que todas possam ser igualmente decisivas.
Desse modo, o maior peso que pode ser concedido a opinido de uma pessoa corresponde ao
mesmo peso dispensado a opiniao de outra pessoa. Se todas as opinides dos integrantes de
uma coletividade possuem o mesmo peso, o critério numérico exerce uma fungao central

para justificar a prevaléncia da vontade manifestada pela maioria."”

A insuficiéncia das alternativas propostas pela regra da unanimidade e pela

regra da maioria qualificada

A defesa da legitimidade democratica da jurisdicao constitucional parece pressupor
que o principio da maioria possui uma injusti¢a inerente, tendo em vista que estaria sempre
acompanhado do risco de violacio aos direitos individuais e aos direitos das minorias.*® No
ambito da teoria da democracia, as tentativas de solucionar essa alegada injustica inerente
normalmente recorrem a duas outras normas para estabelecer qual posicio deve prevalecer
em caso de desacordos morais: (1) a regra da unanimidade e (2) a regra da maioria qualificada.

A regra da unanimidade evitaria a submissao injusta da vontade da minoria a vontade
da maioria, pois um entendimento somente prevaleceria caso todos os integrantes da

12 Cf. ARISTOTELES, A politica, p. 16; CHURCHLAND, Braintrust, p. 2.

13 Robin Dunbar permite-nos concluir que a espécie Homo sapiens ja surgiu como animal social. Cf. DUNBAR,
Human evolution, p. 217.

14 Cf. SEARLE, Making the social world, p. 08.

15 Cf. BERCOVICI, Gilberto, Soberania e constituicao, p. 29.

16 Cf. DAHL, Democracy and its critics, p. 136.

17 Cf. WALDRON, The dignity of legislation, p. 148.

18 & verdade que a teoria constitucional pode elaborar critérios para limitar o exercicio da jurisdicio
constitucional. Esse fato, todavia, ndo prejudica a critica elaborada nesse artigo, na medida que ¢ direcionada
ao pressuposto segundo o qual o principio da maioria detém uma injustica inerente.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 188 : : :



sociedade politica concordassem. A dificuldade pratica de aplicagao dessa norma, contudo,
inviabiliza essa alternativa.” Desse modo, é pouco provavel que a unanimidade seja alcangada
em sociedades caracterizadas pela existéncia de diversas visdes de mundo sobre temas
moralmente controversos (e.g. aborto, casamento gay e acOes afirmativas). Além desse
aspecto, existe o problema trazido pela necessidade de garantir a presen¢a de todos os
integrantes do corpo coletivo, pois bastaria a auséncia de uma unica pessoa para impedir uma
deliberacio.” Nesse sentido, a consequéncia pratica da regra da unanimidade seria a continua
predominancia da vontade de uma minotia sobre a vontade da maiotia.?!

A regra da maioria qualificada possuiria a virtude de (I) afastar uma alegada
inseguranca proveniente do principio da maioria e (II) resolver a inaplicabilidade pratica da
regra da unanimidade. Apesar das aparentes vantagens, a regra da maioria qualificada é
incapaz de garantir a justica dos resultados em virtude de quatro razoes. Primeiro, essa norma
aumenta as chances de a vontade de uma minoria preponderar indevidamente sobre a
vontade da maioria, pois o numero de votos necessarios para barrar pretensdes majoritarias
justas diminui. Segundo, a légica da maioria qualificada traz paradoxalmente o risco de
prejudicar as minorias, uma vez que a exigéncia de mais votos dificulta que as minorias se
tornem maiorias.” Terceiro, se o intuito principal dessa regra for solucionar a injustica da
submissao da vontade da minoria a vontade da maioria, o objetivo pode simplesmente nao
ser alcangado, porque continua a existit uma minoria, embora numericamente inferior,
“submetida” a uma maioria, apesar de quantitativamente superior; e nada indica que a
violagdo aos direitos fundamentais por uma maioria qualificada é menos grave que o
destespeito promovido por uma maioria simples.”

Por fim, a quarta razao para rejeitar a regra da maioria qualificada também atinge a
jurisdi¢ao constitucional, tendo em vista que ambas sdo instrumentos juridicos para garantir
a supremacia hierarquico-normativa da constitui¢ao. Tanto a regra da maioria qualificada
como a jurisdi¢do constitucional estao fundadas no pressuposto histérico determinista de
que os juizos morais sobre direitos realizados no passado pela maioria dos membros de uma
assembleia constituinte sio inevitavelmente superiores ou possuem maiores chances de
serem superiores aos juizos morais sobre direitos realizados no presente pela maioria dos
representantes eleitos ou pelo povo diretamente. Nesse contexto, o recurso ao cariter
pretensamente democratico de uma assembleia constituinte especifica ¢ insuficiente para
relativizar essa critica, pois, mais uma vez, nada impede que os processos coletivos de tomada
de decisio no presente sejam tdo ou mais democraticos do que o processo de elaboragao da
constitui¢ao no passado.

A ambiguidade da alegagdo de tirania ou ditadura da maioria

Embora seja possivel imaginar um cenario em que a maioria da populagao
fundamente um regime ditatorial e tiranico em prejuizo das minorias, o problema do
tratamento dispensado ao tema na teoria constitucional estd na auséncia de precisao

19 Cf. DAHL, Democracy and its Critics, p. 153.

20 Cf. LOCKE, Two Treatises of Government and A Letter Concerning Toleration, p. 141.
2V Cf. DAHL, Democracy and its critics, p. 153.

22 Cf. DAHL, Democracy and its critics, p. 153.

2 Cf. DAHL, Democracy and its critics, p. 153.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 189 : : :



conceitual, tendo em vista que o argumento da tirania da maioria ¢ utilizado sem maiores
esclarecimentos sobre o lugar da fala. A consequéncia pode ser a aceitagio de um
instrumento retérico capaz de bloquear as discussoes sobre a legitimidade democratica do
judiciario, pois a defesa do principio da maioria ¢ automatica e incorretamente associada a
violagdo aos diteitos fundamentais das minorias.** Por essa razio, abaixo seguem algumas
observagoes que indicam que a caracteriza¢do de uma tirania ou ditadura da maioria pode ser
uma atividade bem mais complexa do que parece.

A primeira observagao sugere que a previsao de direitos fundamentais em uma
constitui¢do escrita ¢ insuficiente para dispensar os procedimentos coletivos de tomada de
decisdo ou de substitui-los pela jurisdi¢ao constitucional. A razao dessa afirmativa esta na
constatacao de que pessoas provenientes de contextos culturais diversos ou inseridas em uma
mesma tradi¢ao cultural podem adotar parametros morais comuns em um elevado nivel de
abstracdo; todavia, elas comumente discordam como esses parametros devem ser
interpretados e aplicados em situacoes concretas.” A titulo de exemplo, mesmo que o texto
constitucional assegure o direito a liberdade a todos, os integrantes de uma dada sociedade
politica provavelmente discordarao quanto ao direito de as mulheres realizarem a interrupgao
da gravidez dentro dos trés primeiros meses de geracao. Novamente, se os membros dessa
comunidade se considerarem livres e iguais, a solu¢ao dessa divergéncia deve envolver um
debate publico.

A segunda observacdo ressalta que a configuracio de uma tirania ou ditadura da
maioria pressupoe uma distribuicdo iniqua de direitos em beneficio da maioria. Se a prépria
maioria estiver sujeita a decis@do tomada, a caracterizagdo da tirania ¢, no minimo,
problematica, pois exige que aceitemos o pressuposto segundo o qual a maioria pode ser
tiranica contra si mesma.”® A titulo exemplificativo, haveria ditadura da maiotia se a maiotia
branca dos integrantes de uma sociedade garantisse o acesso a universidades para si, mas o
negasse a minoria negra. Em sentido contrario, se a maioria proibe a interrupgao da gravidez
e ela propria, tanto quanto a minoria, esta submetida a escolha, ¢ dificil imaginar por que
razao essa decisdo poderia ser classificada como ditatorial.

A terceira observacao diz respeito as hipoteses nas quais a alegacao de tirania ou
ditadura da maioria sao direcionadas a um parlamento eleito diretamente pelo povo. Nesses
casos, ¢ preciso distinguir (I) a maioria e a minoria que constituem o legislativo e (II) a maioria
e a minoria que formam a sociedade como um todo.” Se o entendimento adotado pela
maioria dos parlamentares violar os direitos fundamentais da maioria das pessoas que
compdem a sociedade politica, existe, na verdade, a dominagao da maioria por um pequeno
grupo minoritario. Em situagdes dessa natureza, a realidade politico-juridica é melhor
identificada pelo uso da palavra “oligarquia”, e¢ nao pela expressio “democracia
representativa”. Seria o tipico caso, por exemplo, de um parlamento submisso a burguesia
que aprova uma reforma trabalhista prejudicial a maioria trabalhadora em um pais de
modernidade periférica.

2 Cf. MAUS, “O judiciario como superego da sociedade”, p. 03.

2 Cf. FLANAGAN, The Geography of Morals, p. 133; HAIDT, The Righteous Mind, p. 153; TOMASELLO, 4
Natural History of Human Morality, p. 08.

26 Cf. WALDRON, “The Core of the Case Against Judicial Review”, p. 50.

27 Cf. WALDRON, “The Core of the Case Against Judicial Review”, p. 50.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 190 : : :



A quarta observagdo destaca que a caracterizagdo de uma tirania ou ditadura da
maioria pressupoe uma pratica sistematica e institucionalizada de perseguigdao as minorias, 20
invés de decisoes pontuais.” A ideia segundo a qual existe tirania sempre que uma decisio
da maioria violar os direitos fundamentais das minorias ¢é fragil, tendo em vista que qualquer
pessoa ou grupo de pessoas, incluindo os juizes, estd sujeito a realizar escolhas equivocadas
que prejudiquem outros grupos de interesses; e nada indica que uma decisdo injusta tomada
pela maioria seja mais grave que uma decisao injusta proferida pelo judiciario. Dessa maneira,
se aceitarmos o pressuposto de que qualquer decisao contraria aos direitos fundamentais
caracteriza uma tirania ou ditadura, entdo, precisamos reconhecer que os tribunais sao tao
tiranicos quanto os patrlamentos.

A quinta observacdo sugere que devemos evitar falar em tirania ou ditadura da
maioria nos sistemas juridicos em que as minorias possuem o direito de participar das
discussdes publicas com o intuito de sensibilizar outros grupos sociais a respeito dos
posicionamentos que defendem.” A democtracia cria o ambiente propicio para a divisao da
sociedade em grupos majoritarios e minoritarios, na medida que viabiliza e incentiva a
pluralidade de pensamento. Dessa forma, a participagao em processos politicos decisorios se
torna um elemento democratico essencial, pois permite que 0s grupos sociais minoritarios
integrem o debate publico com a possibilidade de convencer o nimero suficiente de pessoas
e, consequentemente, construir uma nova maioria. Nessa linha de raciocinio, uma sociedade
democratica deve possuir “uma esfera publica vibrante onde muitas visGes conflitantes
podem se expressar e onde ha uma possibilidade de escolha de projetos alternativos
legitimos™ .

As observagoes formuladas acima conferem um pouco mais de clareza ao conceito
de tirania ou ditadura da maioria. Nesse sentido, haveria uma tirania da maioria nas situagoes
em que a maior parte dos membros de uma sociedade politica apoiasse um sistema juridico
que viabilizasse reiteradamente uma distribui¢ao iniqua de direitos em beneficio da prépria
maioria e a exclusdo sistematica das minorias do debate publico. Em um contexto politico
como esse, é oportuno indagar por que razao os defensores da legitimidade democratica da
jurisdicao constitucional imaginam que os juizes seriam mais propensos a defender os
direitos fundamentais das minorias ou teriam instrumentos suficientes para efetivar essa
defesa. Trabalhamos com a hipdtese de que a resposta a essa pergunta esteja relacionada a

aplicacao seletiva do principio da igualdade.
A aplicagao seletiva do principio da igualdade

Os defensores da legitimidade democratica do controle jurisdicional de
constitucionalidade das leis promovem uma aplicagao seletiva do principio da igualdade
quando, expressa ou implicitamente, presumem a menor capacidade da maioria para resolver
controvérsias morais sobre direitos de maneira justa. Como destacado, se os membros de
uma sociedade politica se considerarem iguais, entao, ¢ um contrassenso imaginar que um
grupo minoritario qualquer seja tio mais capaz que o restante da populagio a ponto de

28 Cf. WALDRON, “The Core of the Case Against Judicial Review”, p. 50.
2 Cf. WALDRON, “The Core of the Case Against Judicial Review”, p. 51.
3 MOUFFE, On the Political, p. 11.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 191 : : :



justificar a exclusio da maioria. Certamente, alguém poderia dizer que viabilizar a maior
participagdao popular no lugar da jurisdi¢ao constitucional seria uma medida “perigosa”. Essa
reagao, contudo, é compreensivel, embora equivocada, pois as reivindicagoes de igualdade
podem ser entendidas como ameagas de opressio por quem esta acostumado com o
privilégio.

O preconceito contra a maioria e a consequente idealizacao dos juizes podem ser
observados na argumentagao dos partidarios da jurisdicdo constitucional. A titulo de
exemplo, Hamilton deixou claro a desconfian¢a quanto a capacidade da maioria quando
afirmou que a populagdao poderia violar direitos individuais por estar sujeita a “mau humor”
e a influéncia de “homens ardilosos”. Em sentido contrario, aos magistrados foi associada
uma “por¢ao incomum de bravura” para defender a constituicio.”’ De forma semelhante,
Barroso associa o principio da maioria a irracionalidade e o direito a racionalidade, quando
sustenta que a politica é o “dominio da vontade” e o direito é o “dominio da razao”.** Ao
defender uma “concepgdao parceira de democracia”’, Ronald Dworkin sustentou
categoricamente que os agentes estatais deveriam concentrar maior parcela do poder politico
que a grande maioria da sociedade, pois era plausivel supor que “sao mais capazes de proteger
direitos individuais de mudancas perigosas na opiniao publica”.* Essa logica de pensamento
que pretende demonstrar a superioridade moral e cognitiva de uma minoria perante as classes
populares ¢, de forma eloquente, denominada de “racismo cultural”.

A ideia segundo a qual um grupo social especifico, a exemplo dos juristas e dos juizes,
detém maior capacidade cognitiva do que o restante da sociedade é contrariada por pesquisas
empiricas no ambito da psicologia e da neurociéncia. Dessa maneira, Jonathan Haidt alega
que a maior parte dos nossos juizos morais ocorre no ambito do inconsciente e as nossas
justificagdes para as decisdes que tomamos sao usualmente argumentos criados a posteriori
para fundamentar escolhas ja realizadas. Curiosamente, o autor indica que o choque de
opinides no ambito publico é a melhor forma de elevar o nivel de racionalidade das nossas
decisdes, ji que tendemos a perceber melhor as incoeréncias dos outros. > Com base em
premissa semelhante, Michael Gazzaniga faz referéncia expressa ao meio juridico quando
enfatiza que, embora os juristas gostem de atribuir os posicionamentos que adotam a longos
anos de estudo nas faculdades de direito e a profundas reflexdes filoséficas, a maior parte do
que ocorre nos foruns e tribunais provém de intui¢des morais com as quais nascemos e da
experiéncia acumulada ao longo da vida.

As consideragoes acima indicam que a ideia contemporanea de democracia
constitucional se aproxima bastante da no¢ao de “aristocracia” na teoria politica, na medida
que o governo ¢ atribuido a um pequeno grupo de pessoas que supostamente detém maior
virtude ou capacidade para governar. Nesse sentido, Aristételes defendeu que a aristocracia
era o governo exercido por varias pessoas com virtudes semelhantes em beneficio do
interesse geral. ”” Na visao de Rousseau, a atistocracia era caracterizada pela atribuicio do
poder a um pequeno numero de membros do povo para que perseguissem a vontade geral.

31 Cf. HAMILTON, The federalist papers, http:/ /www2.hn.psu.edu

32 Cf. BARROSO, O controle de constitucionalidade no direito brasileiro, p. 396.

3 Cf. DWORKIN, Justice for Hedgehogs, p. 392.

3 SOUZA, A tolice da inteligéncia brasileira, p. 30.

% Cf. HAIDT, The Righteous Mind: Why Good People Are Divided by Politics and Religion, p. 53.
36 Cf. GAZZANIGA, Who's in Charge? Free Will and the Science of the Brain, p. 209.

37 Cf. ARISTOTELES, A politica, p. 123.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 192 : : :



% Para Montesquieu, a aristocracia era a espécie de republica em que o poder soberano estava
nas maos de certo nimero de pessoas e o resto do povo estava “para elas, no maximo, como

?¥. Desse modo, o eliismo inerente da jurisdi¢ao

os suditos estdo para o monarca
constitucional permite que retornemos a critica de George Orwell aos rumos tomados pela
revolugao russa no livro Animal Farnr: “todos os animais sdo iguais; mas uns sao mais iguais

que os outros” .

Conclusao

As consideragbes tecidas nesse trabalho indicam que precisamos ter mais cautela
quanto a ado¢ao da ideia segundo a qual a protecao dos direitos individuais e das minorias
legitima democraticamente o judiciario e justifica o controle jurisdicional de
constitucionalidade das leis. A analise do discurso de alguns dos partidarios da jurisdi¢ao
constitucional sugere que a defesa da legitimidade do judiciario esta fundamentada em um
preconceito quanto a capacidade da maioria da populagao de respeitar os direitos individuais
e das minorias. No entanto, se os membros de uma sociedade politica se consideram iguais,
a liberdade de todos demanda a estruturagiao de processos coletivos de tomada de decisio e
a aceitagdao do principio da maioria como critério justo para definir o posicionamento que
prevalecera ao final do debate. Nesse contexto, as obje¢oes levantadas ao principio da
maioria com base no principio da unanimidade e no principio da maioria qualificada sao
incapazes de oferecer alternativas superiores.

Uma analise conceitual mais atenta indica que o argumento da tirania ou ditadura da
maioria também contribui pouco para os debates acerca da legitimidade democratica da
jurisdi¢do constitucional. A existéncia de uma tirania ou ditadura da maioria requer um
contexto social de desprezo generalizado aos direitos individuais e das minorias, em que a
maioria da sociedade tome as principais decisoes diretamente ou por meio de representantes
eleitos e viole reiteradamente os direitos fundamentais das minorias. Acreditar que, em um
contexto como esse, 0s juizes seriam a ultima honrosa trincheira contra uma maioria tiranica
e cruel parece bem mais uma idealizagdo dos defensores da jurisdi¢ao constitucional do que
uma avaliagdo plausivel da realidade social. Essa idealizagao implica, portanto, uma aplicagao
seletiva do principio da igualdade, na medida que, embora todos sejam iguais, um pequeno
grupo social é considerado detentor de maior capacidade para tomar decisdes justas sobre
direitos.

Referéncias bibliograficas

ARISTOTELES. A Politica. 2. ed. Bauru: Edipro, 2009.

BARROSO, Luis Robetto. O controle de constitucionalidade no direito brasileiro. 4. ed. Sio Paulo:
Saraiva, 2009.

8 Cf. ROUSSEAU, O contrato social, p. 70.
¥ MONTESQUIEU, O Espirito das Leis, p. 24.
# ORWELL, Animal Farm, p. 80.

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 193 : : :



BERCOVICI, Gilberto. Soberania e constituicio: para uma critica do constitucionalismo. 2. ed. Sao
Paulo: Quartier Latin, 2013.

CHURCHLAND, Patricia. Braintrust: What Neuroscience Tells Us about Morality. New Jersey:
Princeton University Press, 2011.

DAHL, Robett. Democracy and its Critics. New Haven: Yale University Press, 1989.

DUNBAR, Robin. Human Evolution: Our Brains and Behavior. Oxford University Press,
2016.

DWORKIN, Ronald. Justice for Hedgehogs. Cambridge: Harvard University Press, 2011.

FLANAGAN, Owen. The Geography of Morals: V arieties of Moral Possibility. Oxford: Oxford
University Press, 2017.

GAZZANIGA, Michael S. Who's in Charge? Free Will and the Science of the Brain. New Y ork:
HarperCollins Publishers, 2011.

GOYARD-FABRE, Simone. O gue ¢ democracia? Sio Paulo: Martins Fontes, 2003.

HAIDT, Jonathan. The Righteons Mind: Why Good People Are Divided by Politics and Religions. New
York: Vintage Books, 2013.

HAMILTON, Alexander; JAY, John; MADISON, James. The Federalist Papers: An Electronic
Classic Series Publication. Disponivel em: <http://www2.hn.psu.edu >. Acesso em 30 nov.
2014.

KELSEN, Hans. A democracia. Sio Paulo: Martins Fontes, 2000.
. Jurisdicéo constitucional. S&o Paulo: Martins Fontes, 2007.

LOCKE, John. Two Treatises of Government and A 1Letter Concerning Toleration. New Heaven: Yale
University Press, 2003.

MAUS, Ingeborg. “O judiciario como superego da sociedade”. Disponivel em:
<http://www.direitocontemporaneo.com>. Acesso em: 28 jul. 2016.

MONTESQUIEU. O espirito das lezs. 3 ed. Sao Paulo: Martin Fontes, 2005.
MOUFFE, Chantal. On the Political. L.ondon: Routledge, 2005.
ORWELL, George. Animal Farm. New York: Houghton Mifflin Harcourt, 2003.

RAWLS, John. Justice as Fairness: A Restatement. Cambridge (MA): Harvard University Press,
2001.

ROUSSEAU, Jean Jacques. O contrato social: principios do direito politico. Bauru: Edipro, 2013.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 194 : : :



SEARLE, John R. Making the Social World: The Structure of Human Civilization. Oxford: Oxford
University Press, 2010.

SOUZA, Jessé. A tolice da inteligéncia brasileira: on como o pais se deixa manipular pela elite. Sao
Paulo: LeYa, 2015.

STRECK, Lénio Luiz. Verdade e consenso: constituicao, hermenéutica e teorias discursivas. 4. ed. Sao
Paulo: Saraiva, 2012.

TOMASELLO, Michael. A Natural History of Human Morality. London: Harvard University
Press, 2016.

WALDRON, Jeremy. The Dignity of Legislation. Cambridge: Cambridge University Press,
1999.

. “The Core of the Case Against Judicial Review”. The Yale Law Journal. Disponivel em:
<http://philosophyfaculty.ucsd.edu/FACULTY/RARNESON/Courses/Waldroncore.pd
f>. Acesso em: 28 mar. 2017

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 195 : : :



Sartre e a prdxis-projeto: apontamentos criticos!

Gustavo Fujiwara®

Resumo: O presente artigo objetiva uma andlise critica da aproximagao de Sartre com o marxismo.
Para tanto, sdo analisados alguns conceitos fundamentais de Questions de Méthode (1957). Como
buscaremos evidenciar aqui, o filésofo, apesar de incorporar o social em suas andlises, parece insistir
em um subjetivismo que traz consequéncias paradoxais para esta sua nova fase filosofica.
Palavra-chave: Prixis — Subjetividade — Existencialismo

Sartre and the praxis-project: critical remarks

Abstract: This article aims at a critical analysis of Sartre’s approach to Marxism. To this purpose,
some fundamental concepts from Quwestions de Méthode (1957) are analyzed. As we will seek to
demonstrate here, the philosopher, despite incorporating the social in his analyses, seems to insist on
a subjectivism that brings paradoxical consequences for his new philosophical phase.

Keywords: Praxis — Subjectivity — Existentialism

1 O presente artigo ¢ resultado parcial de pesquisa financiada pela FAPESP, processo n®: 2018/13892-0. As
opinibes, hipoteses e conclusdes ou recomendagdes expressas neste material sao de responsabilidade do autor
e ndo necessariamente refletem a visio da FAPESP.

2 Pés-doutorando em Filosofia (UFSCat). Contato: fujiwaragustavo@gmail.com.

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 196 : : :



Dos anos 1952 aos anos 1956, Sartre tornara-se o “compagnon de route” do PCF e
da URSS; neste interim, tangenciara sucessivas intervenc¢des intelectuais em defesa dos
camaradas comunistas. No entanto, a relagdo é imediatamente desfeita quando os tanques
soviéticos, em 1956, invadem a Hungria e sufocam as manifestagoes populares contra a
repressio exercida pelo governo comunista local’. O que segue a isto ¢ histéria ja conhecida:
Sartre passa de “companheiro de rota”/“critico amigo” a “critico inimigo” dos comunistas
soviéticos e do PCF, e ¢é neste contexto que escreve Questions de meéthode (1957) e Critigue de la
raison dialectigue (1960)*. Essas duas tltimas obras estdo entrelagadas e se complementam, pois
possuem, a partir do mesmo diagndstico, um mesmo objetivo. O diagnostico: a crise da
URSS ¢ resultado de uma interpretagao que estagnou e degenerou o pensamento dialético de
Marx e suas analises dialéticas da Historia; o objetivo: é preciso colocar novamente em
movimento este pensamento que fora degenerado pelos funcionarios da Diamat’.

Em OM/CRD, vet-se-d4 que o filésofo nido apenas explicita as relacoes do
existencialismo com o marxismo, mas opera uma ctitica pontual a um neo-marxismo
metafisico que postula um mecanicismo histérico amparado por uma dialética da natureza®,
que na oOtica sartreana exclui a liberdade/subjetividade humana. No limite, este tipo de
materialismo mecanicista opera a exclusaio do homem enquanto agente pratico (no sentido
de detentor da praxis) que faz a Historia e é, a0 mesmo tempo, feito por ela.

Pretendendo reabilitar o homem no processo de totalizacao historica, a questao
elucubrada por Sartre é esta: “sera que, hoje, possuimos os meios de constituir uma
antropologia estrutural e histérica?”; antropologia que sera edificada no amalgama do
marxismo (porque considerado por Sartre a filosofia insuperavel de nossa época enquanto
unica filosofia capaz de dar conta do processo de totalizacgio da Historia) com o
existencialismo. Entretanto, e apesar de Sartre afirmar que seu pensamento existencial
florescera a margem do marxismo e ndo necessariamente contra ele, seria possivel, como o
dissemos, amalgamar o materialismo ao existencialismo (leia-se filosofia do cygito/ filosofia da

transcendéncia)? Senao vejamos.
II

Se se aceita a observagao engelsiana — e reiterada por Sartre — de que “sdo os proprios
homens que fazem a sua histéria, mas em determinado meio que os condiciona™, nio
podemos, como os marxistas idealistas, avilta-la, ou seja, interpreta-la como se o homem
fosse ali um produto passivo ou uma mera soma de reflexos condicionados, pois tal
interpretacao “facil” ignoraria a “irredutibilidade da prdxis humana™ em nome desta
irredutibilidade — e caso queiramos colocar novamente o marxismo em movimento —, faz-se
necessario que interpretemos a frase de Engels a luz do existencialismo: o meio que

3 Sobre a relagido de Sartre com o comunismo, sugerimos o livro de Burnier, Os existencialistas e a politica, e Sartre
et ['exctréme ganche frangaise: cinguante ans de relations tumunltuenses, de Birchall.

4 Doravante abreviadas como OM e CRD.

5 Abreviagdo para materialismo dialético (Dialektischer Materlialisnus).

¢ Muito sumariamente, a dialética da natureza, para o filésofo francés, transforma as condutas humanas em
simples efeitos oriundos de uma causa exterior a eles.

" SARTRE, Questions de méthode, p. 61.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 197 : : :



condiciona os homens, antes de dizer respeito a uma qualquer superestrutura gerida por leis
deterministas exteriores a propria praxis, ndo é sendo o resultado da propria prixis que se
depara com sua contra-finalidade®. De fato, os homens estdo condicionados pelo meio, mas
somente pelo fato de que isso resulta da prépria praxis humana. Deste modo, “o homem (...)
¢, a uma 6 veg, o produto de seu préprio produto e um agente histérico que nao pode, de

959

modo algum, passar por um produto’™. O homem ¢é “produto de seu préprio produto” pelo
fato de, situado num campo pratico-inerte'’, poder ver as suas a¢des se voltarem contra ele
proprio, mas apesar disso, ele é um agente histérico que “nao pode passar por um produto”
porque nao deixa de ser uma praxis totalizante: se o meio ¢ alienante, tal constata¢ao nao
sinaliza ipso facto que os homens, enquanto prixis, sejam simples veiculos de for¢as inumanas
que regeriam, através deles, o mundo social. Ora, se a alienagdo pode modificar os resultados
de uma agao qualquer, ela nio pode, contudo, modificar a realidade profunda da acio
enquanto projeto que, como em L '#re et le néant (1943)", é ultrapassagem de uma situa¢ao
(estado real de coisas) rumo ao futuro (estado ideal de coisas), logo, um fim em diregao a...
Em outras palavras, o fim, ordenado a partir do projeto universal-singular, é sempre, para
Sartre, irredutivel: a possibilidade de que um “fim seja transformado em ilusdo caracteriza o
campo social e os modos de aliena¢io: ela nio usurpa do fim sua estrutura irredutivel”’”. E
no encalgo dessas primeiras consideragoes, a defini¢ao seminal do homem ¢ a seguinte:

Para nds, o homem caracteriza-se, antes de tudo, pela ultrapassagem de uma
situacao, por aquilo que consegue fazer do que foi feito dele, embora nunca
se reconhega em sua objetivagao. Encontramos essa superagao na raiz do
humano e, antes de tudo, na necessidade (...), a conduta mais rudimentar deve

8 De modo geral, a contra-finalidade, conceito largamente usado em CRD e ja presente em QOM, designa
consequéncias nio intencionais de um ato que, impresso na matéria trabalhada (isto é, na matéria trabalhada
pela prixis), pode voltar-se contra esta prdxis na forma de uma anti-prdxis (estamos lidando aqui, por
conseguinte, com um processo dialético de interversao da prixis em anti-prixis através de seu trabalho/relagio
na matéria). Daf a assertiva segundo a qual “o homem ¢ ‘mediado’ pelas coisas na exata medida em que as coisas
sdo ‘mediadas’ pelo homem” (SARTRE, 1972, p. 165). O exemplo classico de uma contra-finalidade, em CRD,
¢ o das inundagoes provocadas por séculos de desmatamento na China: tais inundag¢bes, ao contrario de
exemplificarem a passividade do homem em seu meio, sio pensadas como contra-finalidade que mostram a
unificacdo e a materializacio pela natureza de uma praxis recorrente. Em outros termos, a agdo constante de
outras prdxis na matéria trabalhada (no caso, o desmatamento das florestas) tem como resultado indesejado,
mas de alguma maneira humana, as inundacdes: “a praxis inerte que embebe a matéria transforma as forcas
naturais ndo significantes em praticas quase humanas, isto é, em acoes passivizadas (passivisées)” (SARTRE,
1972, p. 232).

9 SARTRE, Questions de méthode, p. 61.

10 Este conceito, operando em CRD, designa precisamente o fato de que toda pratica ¢ determinada por
estruturas que a precedem; equivalendo ao em-si de EN, o pratico-inerte ¢é teorizado como “atividade dos
outros enquanto ela ¢ sustentada e desviada pela inércia inorganica” (SARTRE, 1972, p. 547). Grosso modo, o
pratico-inerte ¢ uma estrutura permanente do campo social, pois resultante do fato de que a praxis, em sua acio,
ve-se afetada pela inércia das condices materiais; desse modo a atividade da prixis, em presenca da matéria
trabalhada (a matéria trabalhada pela prixis), pode voltar-se contra ela propria (lembremos a contra-finalidade
do desmatamento chinés). O pratico-inerte (tal como esbogado na pagina 154 de CRD) ¢ a equivaléncia entre
a “praxis alienada e a inércia trabalhada”. O tomo II de CRD resume o pratico-inerte da seguinte maneira:
“governo do homem pela matéria trabalhada rigorosamente proporcional ao governo da matéria inanimada
pelo homem” (SARTRE, 1985, p. 287). E a partir desta relacio dialética entre prixis e matéria trabalhada que
Sartre, em QM (1972, p. 110), poderd afirmar que o homem ultrapassa sua alienacio e se aliena nessa
ultrapassagem: a a¢do, enquanto esforco de exteriorizacdo da prdixis, conduz a um resultado diferente (contra-
finalidade), logo, a uma alienagéo.

11 Doravante abreviado EN.

12 SARTRE, Questions de méthode, p. 99.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 198 : : :



ser determinada, de uma sé vez, em relagdo aos fatores reais e presentes que
a condicionam e em relacdo a um certo objeto por vir que ela tenta fazer
nascer. E a isso que damos o nome de projeo. Desse modo, definimos uma
dupla relagio simultanea; em relagio ao dado, a praxis é negatividade: mas
trata-se sempre da negacao de uma negag¢ao; em relagao ao objeto visado, é
positividade: mas esta leva ao ‘ndo-existente’, ao que aimda nao foi.
Simultaneamente, fuga e salto para frente, recusa e realizacao, o projeto retém
e desvela a realidade superada, recusada, pelo proprio movimento que a
supera (...)."

Eis neste fragmento uma sintese consideravel do /fitmotiv da filosofia sartreana: o
homem ¢ sempre livre para fazer algo com aquilo que fizeram dele, situagio & projeto sao
esclarecidos um pelo outro e o homem ¢é pro-jeto (nadificacdo do presente rumo ao futuro).
De fato, e ao contrario da ontologia fenomenolégica dos anos 1943'%, 0 homem, uma vez
sociabilizado, estd imerso em um meio social/econémico/cultural no qual as condi¢des
materiais de sua existéncia circunscrevem o campo de suas possibilidades'. Porém, 2 medida

13 SARTRE, Questions de méthode, p. 63-64.

14 Para que nio extrapolemos os modestos objetivos do presente artigo, lembremos apenas que as andlises
sartreanas da se¢ao II do capitulo primeiro da Quarta parte de EN, mostram que para-si ultrapassa, através seu
sua liberdade absoluta e incondicionada, todo obsticulo oriundo de um mundo social coordenado pela
totalidade dos objetos manufaturados, isto €, objetos dos quais ndo sou o responsavel enquanto produtor direto:
o martelo, por exemplo, embora tenha sido designado ali como matéria trabalhada, ndo ¢é, nesta mencionada
secdo 11, sendo um existente bruto aberto; por mais que ele remeta a regras de uso cujos fins sdo assinalados
por outros, este objeto somente adquirira sentido quando de meu projeto particular de utiliza-lo para martelar
um prego na parede: “¢é o martelar que revela o martelo” (SARTRE, 2010a, p. 563). N’outras palavras, o martelo,
sendo matéria trabalhada, possui indica¢oes de uso que designam uma verdade da espécie humana (que nio é
sendo a condi¢do humana), mas tal verdade, “- como conjunto de técnicas proprias para definir a atividade dos
homens -, longe de preexistir a um individuo que a manifestatia, como tal queda particular exemplifica a queda
dos corpos, é conjunto de relacSes abstratas sustentadas pela livre escolha individual” (SARTRE, 2010a, p. 564, grifo
nosso). Dai que Sartre possa reiterar na se¢do sobre a liberdade e a facticidade que os entornos, o mundo social
propriamente dito, nao representem de fato um obstaculo a liberdade (individual) do para-si. Como bem resume
Wolin (1990, p. 377), ““(...) apesar das invasGes onipresentes e aterrorizantes da ‘contingéncia existencial’ (o em-
si, 0 ‘outro’ e mesmo nosso proéprio corpo), em ultima andlise somos nds — enquanto ser-para-si — que dotamos
nosso ser-langado (éfre-jerd) de um sentido e de uma importincia existencial. Perspectiva que atinge seu credo ad
absurdum com a convic¢do de que ‘mesmo os torqueses do carrasco ndo nos dispensam de sermos livres”.
Multipliquemos este credo ad absurdumr: na secio 111, “Liberté et responsabilité”, da Quarta parte de EN, Sartre
ird afirmar, a partir desta liberdade absoluta e incondicionada, que em uma guerra fodos sdo responsaveis por
ela, afinal, “ndo sou eu quem decide pelo coeficiente de adversidade das coisas e até sua imprevisibilidade ao
decidir por mim mesmo? Assim, ndo hé acidentes em uma vida, um evento social que irrompe repentinamente ¢
me arrasta ndo provém de fora; se sou mobilizado em uma guerra, esta guerra ¢ minha guerra, é feita a minha
imagem e eu a merego (...), portanto, devemos subscrever as palavras de J. Romains: ‘Na guerra, niao ha vitimas
inocentes’ (SARTRE, 2010a, p. 599). Apesar de situada, esta liberdade-em-situagdo sera a unica responsavel
pela significagdo de seu meio que, sem esta opera¢do significante, permaneceria um puro existente bruto
indiferente. Doravante, ¢ precisamente assentado nesta constataciao que Flajoliet (2011, p. 272-273), designara
a situagdo/facticidade de EN como uma falsa situacio do homem, na medida em que “o dado nio passa senio
de um ponto de apoio para a livre ascensio da consciéncia que escapa perpetuamente de sua situacio sem ser,
de nenhuma maneira, investida por ela, e que retorna a esta situagao para lhe conferir seu sentido”, logo, conclui
o intérprete, “a liberdade nio se imbrica sobre a situagio, ela a sobrevoa” (FLAJOLIET, 2011, p. 273). Parece
haver sobrevoo justamente pelo fato de que o sentido da facticidade é atribuido unica e exclusivamente ao ser-
para-si enquanto fonte absoluta do sentido do mundo.

15 ¢(...) dizer de um homem o que ele ‘¢, é dizer da mesma maneira o que ele pode e reciprocamente: as
condicoes materiais de sua existéncia circunscrevem o campo de seus possiveis (seu trabalho é muito drduo,
esta cansado demais para seguir uma atividade sindical ou politica). Assim, o campo dos possiveis ¢ o alvo em
direcdo ao qual o agente supera a sua objetividade. E esse campo, por seu turno, depende estreitamente da
realidade social e histérica” (SARTRE, Questions de méthode, p. 64).

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 199 : : :



que ele é pryjeto & praxis, o campo de seus possiveis, mesmo sofrendo o “empuxo do social”,
“é o alvo em direcdo ao qual o agente supera a sua situagdao”. LLogo, por mais que este campo
seja reduzido por conta das condigdes materiais do sujeito, este nao deixa, nem por isso, de
figurar como movimento pelo qual sua prdxis (sua agio no mundo) escapa da objetividade
dada em diregdo “ao que ainda ndo foi” (nadificagiao do presente rumo ao futuro). O campo
dos possiveis ¢ delimitado pelas condi¢des materiais, mas essa limitacdo, por mais extensa
que seja, nao coagula o movimento (de transcendéncia) do pro-jeto. Aqui parece continuar
valendo aquela velha definicao do homem de EN como ser que falta de... para..., ser que #ao
¢oqueéeéoquendaoé “deve-se conceber a possibilidade como duplamente determinada: por
um lado, no préprio amago da agao singular, é a presenca do futuro como o gue falta e o que
desvela a realidade por essa auséncia”; por outro, “¢ o futuro real e permanente que mantém
e transforma, incessantemente, a coletividade (...)”".

Ora, por mais que os possiveis de um determinado proletario sejam, ao contrario dos
possiveis de um burgués, limitados, ainda que estes estejam galvanizados pela ideologia
burguesa, em suma, mesmo que o homem esteja alienado, tudo isso, segundo Sartre, nao
restringe o movimento de nadificagdo do presente rumo ao futuro, condi¢ao sine gua non de
toda e qualquer prixis. Em CRD, do mesmo modo, a prixis é concebida como “projeto
organizador ultrapassando condigdes materiais rumo a um fim e se inscrevendo, pelo
trabalho, na matéria inorganica como remanejamento do campo pratico e reunificacio de
meios em vista de alcancar o fim”"". Neste escopo, o diptico OM/CRD parece limar as arestas
de EN (ainda que continue operando, nao deixemos de sublinhar, com a ideia ontolégica de
que o para-si, agora praxis, ¢ nadificagio rumo ao futuro). Se nas tramas
ontofenomenoldgicas o diptico projeto/possivel era incondicionado/injustificado, aqui, ax
rebours, ele ¢ mantido, mas lastreado, digamos, pelas condi¢oes sociais (que nao sao senao
condig¢des de classe). Um exemplo: se ao filho do pequeno-burgués ou do burgués é dada a
possibilidade de cursar medicina, ao filho do proletario tal possibilidade é-lhe quase que
totalmente barrada: “qualquer homem define-se, negativamente, pelo conjunto dos possiveis
que lhe sio impossiveis, isto é, por um futuro mais ou menos inacessivel”’, pois, sendo
possiveis sociais, estes “sdo vividos como determinagdes esquematicas do futuro individual.
E o possivel mais individual é apenas a interioriza¢do e o enriquecimento de um possivel
social”'®,

Para fortificar a compreensio do modo pelo qual um possivel individual ¢é
atravessado por um possivel social e, a0 mesmo tempo, para mostrar como o homem,
enquanto praxis-projeto, ¢ capaz de negar a negacao que outros lhe imputam, o autor recorre
ao caso real de um funcionario da manuten¢io (homem negro) que rouba um aviio e
atravessa o Canal da Mancha mesmo sem ter nenhuma nog¢ao de pilotagem. Enquanto
homem negro vivendo em uma época na qual estava expressamente proibido aos negros
fazerem parte do pessoal de voo (o que sinaliza que estes se definiam negativamente como
sujeitos que nao possuiam nenhuma ou quase nenhuma possibilidade de vir a ser pilotos),
esta proibi¢ao, de acordo com Sartre, ¢ um possivel social que reflete spsis litteris o destino de
sua “raca” e o racismo dos ingleses, mas que, ao tempo, ¢ singularizada por esse homem
através de seu ato:

16 SARTRE, Questions de méthode, p. 65.
'"SARTRE, Critigue de la raison dialectique, p. 687.
18 SARTRE, Questions de méthode, p. 65.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 200 : : :



Essa proibigio torna-se para ele um empobrecimento subjetivo; mas o
subjetivo supera-se imediatamente na objetividade: esse futuro recusado
reflete-lhe o destino de sua “raca” e o racismo dos ingleses. A revolta geral
dos homens de cor contra os colonos expressa-se nele pela recusa singular
dessa proibigao".

Interiorizando a restricdo objetiva de fazer parte do pessoal de voo (restricao
fomentada pelo racismo dos colonizadores contra os colonos), este homem a (re)exterioriza
como futuro clandestino, ou seja, como rebelido e escandalo (roubar o avido mesmo sem saber
pilota-lo). O que Sartre pretende demonstrar através desse exemplo, em primeiro lugar, é a
atuacdo da prixis (mesmo alienada/coagida), isto é, o fato de que “os homens fazem sua
histéria” mesmo “em determinado meio que os condiciona”. Assim, em detrimento as
teorias que afirmam que as condutas sociais sao determina¢oes passadas que governam os
homens tal como uma causa governa seus efeitos, ¢ preciso considerar que a objetividade
social se apresenta 2 humanidade como uma perspectiva de futuro que “penetra no coragao
de cada um como uma motivacio real de suas condutas”®. A objetividade social “penetra no
coragao de cada um como uma motivagao real de suas condutas”, mas nado podem ser ditas
mecanicas, pois sao dadas em uma perspectiva de futuro, isto ¢, de ultrapassagem do dado
(situacdo presente) a partir do que ainda nao fora dado: o colono, roubando o avido, age a
partir de uma objetividade social (a proibi¢ao de voar oriunda do racismo) que, todavia, é
ultrapassada em prol de um futuro onde os possiveis dos homens colonizadores sio,
igualmente, possiveis para os colonos (no caso em tela, a possibilidade de ser piloto de avido,
de integrar o pessoal de voo etc.).

Destarte, a objetividade social (enquanto horizonte dos possiveis sociais, positivos
ou negativos) é interiorizada e (re)exteriorizada pelo homem por meio de sua prixis-projeto
entendida como movimento de nltrapassagem de nma situacao a partir do futuro: o homem sartreano
se caracteriza pela ultrapassagem de uma situagao. Enquanto ele ¢ interiorizagao do exterior
e (re)exteriorizacao do interior, a prdxis-projeto ¢ passagem do “objetivo ao objetivo pela
interiorizagao”, ultrapassagem subjetiva da objetividade rumo a objetividade: o projeto,
“tensionado entre as condi¢Oes objetivas do meio e as estruturas objetivas do campo dos
possivels, representa em si mesmo a unidade em movimento da subjetividade e da
objetividade”, destarte, continua o autor, “o subjetivo aparece, entdo, coOmo um momento
necessitio do processo objetivo”?. E se podemos falar aqui em ultrapassagem do dado
objetivo, tal postulado esta lastreado na concepgao ontofenomenolégica de EN segundo a

2922

qual a consciéncia ¢ “dimensao de ser transfenomenal do sujeito”*, quer dizet, fuga do dado

fenomenal que ela revela. Do mesmo modo, como o sujeito é ainda liberdade de

19 SARTRE, Questions de méthode, p. 65-60.

20 SARTRE, Questions de méthode, p. 66. Ou ainda: “Enquanto nio tiverem sido estudas as estruturas de futuro
em determinada sociedade, corre-se necessariamente o risco de ndo compreender nada a respeito do social”
(SARTRE, Questions de méthode, p. 66). Este “futurismo” sartreano encontra sua raison d étre, pois o homem, ainda
aqui, ¢ justamente aquele ser faltante de EIN que falta de... para..., movimento de nadificac¢io do passado e do
presente a luz de um futuro no qual um para-si faltante, enquanto pata-si ideal, realizaria o tio desejado Valor
ou em-si-para-si.

2V SARTRE, Questions de méthode, p. 66.

22 SARTRE, L’étre et le néant, p. 17.

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 201 : : :



transcendéncia-nadificagio do dado (passado/presente) ao nao-dado (futuro), suas
possibilidades, mesmo “sociabilizadas”, nao sio meras fatalidades sociais que agiriam sobre
ele de modo mecanico (vide o exemplo do homem que furta o aviao).

Neste prisma, a relacio subjetividade-objetividade, interioridade-exterioridade,
individual-social, singular-universal ganha, na intersec¢ao do existencialismo com o
materialismo histérico, uma dimensido na qual “o subjetivo retém em si o objetivo que ele
nega e supera em dire¢io a uma nova objetividade; e esta nova objetividade, enquanto
objetivagao, exterioriza a interioridade do projeto como subjetividade objetivada”, relagao que
significa que “a verdade objetiva do subjetivo objetivado deve ser considerada como a tnica
verdade do subjetivo”®. “Subjetividade objetivada” e “verdade objetiva do subjetivo
objetivado” nio indicam sendo a existéncia de um meio (social, econémico, politico, cultural,
familiar etc.) que condiciona os homens, mas que, de modo algum, nao é uma for¢a anonima
que os manipula como se fossem automatos, pois, a subjetividade, enquanto praxis-projeto,
¢ ultrapassagem do objetivo através do processo (pela subjetividade) de interiorizagao e
exteriorizagao interiorizada: a ilusao do determinismo ¢ aqui rechagada e as possibilidades de
uma antropologia estrutural e histérica sao vislumbradas caso compreendamos que a
realidade-humana ¢, insistamos, uma praxis-projeto que se define por seus fins e nao somente
por suas condigdes:

(..) a estrutura teleologica da atividade apenas pode ser apreendida por meio
de um projeto que se define a si proprio através de seu objetivo, isto ¢, através
de seu futuro e que retorna deste futuro ao presente para esclarecé-lo como
negac¢io do passado ultrapassado™.

E guiado por esta zeleolygia que o filésofo francés podera afirmar, fazendo uso de
outro exemplo, que uma diminui¢ao do poder de compra do proletario jamais bastaria para
fomentar nele qualquer acdo reivindicadora por aumento salarial: para que esta agao seja
possivel, faz-se necessario que o trabalhador apreenda a objetividade (diminuicao de seu
poder de compra) como realidade vivida por ele, e que por isso mesmo ja designara sua

9925

ultrapassagem “rumo a possibilidade de uma transformacao objetiva”, afinal, o pensamento

humano, enquanto prdxis e momento da praxis, “‘se caracteriza fundamentalmente como a
inteligéncia do novo (como reorganizacao perpétua do dado em funcio de atos iluminados
por seus fins)”%.

Eis, a luz dos paragrafos anteriores um dos primeirissimos elementos fundamentais
da antropologia sartreana: a realidade-humana é uma prixis que, enquanto projeto, designa-a

9527

como “ser das lonjuras™’, isto &, ultrapassagem da situacao dada em prol de um fim (mesmo

que o agente historico jamais se reconhega inteiramente em seu ato). Destarte, “somente o

2 SARTRE, Questions de méthode, p. 67.

24 SARTRE, Critique de la raison dialectigue, tome 1, p. 160.

2 SARTRE, Questions de méthode, p. 67.

2 SARTRE, Critique de la raison dialectique, p. 150.

27 Assim, o adagio de EN de que o para-si, porque nada de ser, ser que ndo ¢ o que é e é o que ndo ¢, é um “‘ser
das lonjuras”, vale igualmente para a prdxis: “Com efeito, a caracteristica da ipseidade (selbstheil) ¢ que o homem
se acha sempre separado do que ¢ por toda espessura de ser que ele ndo é. O homem se anuncia a si do outro
lado do mundo, e volta a se interiorizar a partir do hotizonte: o homem ¢ ‘um ser das lonjuras” (SARTRE,
Létre et le néant, p. 52).

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 202 : : :



projeto, como mediagao entre dois momentos da objetividade, pode dar conta da historia,
isto €, da ¢riatividade humana™*. Essa criatividade designa, por sua vez, precisamente a prdxis
como atwidade humana, como poder de ultrapassagem de sua situa¢ao material e apesar dela,
logo, recobre o fato de que o homem, mesmo alienado, nido deixa de ser um pro-jeto, quer
dizer, ndo deixa de interiorizar o exterior e (re)exterioriza-lo através de um fim ou, em outras
palavras, que ele interioriza em atitudes as estruturas que lhe foram impostas e as
(re)exterioriza em praticas: a exteriorizacao do interior, portanto, deve ser pensada, apesar
das condi¢Oes materiais dadas, como um trabalho de ressignificagao do dado a partir dos fins
individuais (que também sido, como vimos, sociais) do homem. Ademais, é nesta perspectiva
de uma alienagao, que todavia nao dirime a caracteristica ontoldgica do homem como praxis-
projeto-liberdade, que Sartre supde que o “homem falso” de Marx, o homem alienado e
reificado, nao deixa de ser uma a#ividade: contrariamente aos marxistas contemporaneos que
fazem do homem alienado um objeto submetido a leis mecanicas/causais, Marx, quando fala
da reificagdo, “nao pretende mostrar que ndés nos transformamos em coisas, mas que nos
somos homens condenados a viver humanamente a condicio das coisas matetiais”?.

A medida que a realidade-humana, mesmo alienada (aqui pela divisio capitalista do
trabalho e pela contra-finalidade do campo pratico-inerte), é precisamente uma praxis
constituinte que interioriza a exterioridade (as condigdes sociais, culturais, economicas,
familiares, etc.) e a (re)exterioriza de modo singular, ou seja, como realidade negada e ao
mesmo tempo conservada, ¢ imperativo considerar o papel do individuo na constituicao da
Historia: ao invés de concebermos o homem como um objeto, ao contrario de dissolvermos
sua particularidade na universalidade, devemos compreender que, justamente por set praxis-
projeto, ele interioriza a mirfade das contradigoes sociais de seu meio de modo a fazer com
que elas entrem em contato e modifiquem-se umas as outras “na unidade de um mesmo

projeto e, por isso mesmo, (constituam) uma realidade nova””’

. Pontuemos que nao se trata
aqui de simplesmente negar o universal ou reduzir o particular ao geral como fazem os
marxistas escolasticos, mas de pensa-los em um vai e vem dialético: como estamos lidando
com uma totaliza¢ao “que se totaliza sem cessar”, “os fatos particulares nao significam nada,
nao sio nem verdadeiros e nem falsos enquanto nio forem referidos pela mediagao de

diferentes totalidades parciais a totalizacio em curso™"

. Nem universal e nem particular, mas
universal-particular (ou universal-singular), o individuo se constitui por este vai e vem entre
as determinacOes do universal (a Historia) e a maneira como ele as (re)exterioriza através de
seus fins; dai que o homem, insistamos, esta condicionado, mas ultrapasse livremente este
condicionamento. Contudo, tal ultrapassagem nao designa simplesmente que o sujeito o
supere, pois — e aqui parece haver um rastro da Awufhebung hegeliana — ultrapassar é também
conservar: a infancia ¢ um bom exemplo para elucidar o que queremos explicitar.

E forcoso convir que o homem, antes de ser adulto, fora uma crianca. Quando
crianga, ele recebeu da familia, que pertence a uma classe social especifica, uma educagio que
finda por constitui-lo (interiorizacao do exterior): “é neste nivel que se encontram os gestos
aprendidos (gestos burgueses, gestos socialistas) e os papéis contraditérios que nos

28 SARTRE, Questions de méthode, p. 68.
2 SARTRE, Questions de méthode, p. 70.
30 SARTRE, Questions de méthode, p. 71.
3 SARTRE, Questions de méthode, p. 30.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 203 : : :



comprimem e nos dilaceram (...)"%

Nada obstante, como somos prixis-projeto,
(re)exteriorizamos 0s gestos e os papéis contraditorios, e neste nivel “encontram-se os
vestigios que foram deixados pelas nossas primeiras revoltas, nossas tentativas desesperadas
para superatr uma trealidade que sufoca, e os desvios, as distor¢des dai resultantes”. Da
interiorizacdo dos gestos e dos papéis contraditérios a sua (re)exterioriza¢do enquanto
“esfor¢o desajeitado” para nos livrar deles (e Sartre supde este esforco porque concebe o
sujeito como praxis-projeto, mesmo que alienado), constitui-se o cardter que € ultrapassagem

da condigao familiar e, a0 mesmo tempo, sua conservagao:

(..) nés pensaremos com esses desvios originais, agiremos com esses gestos
aprendidos e que pretendemos recusar (...), [pois|, projetando-nos em dire¢ao
a0 nosso possivel para escapar das contradi¢oes de nossa existéncia,
acabamos por desvela-las na medida em que se revelam em nossa propria
acdo, embora esta seja mais rica do que elas e nos leve a ter acesso a um
mundo social em que novas contradi¢oes nos conduzirao a novas condutas.
Assim, podemos dizer, a uma s6 vez, que ultrapassamos sem cessar a nossa
classe e que, por essa mesma ultrapassagem, nossa realidade de classe se
manifesta™.

Desse fragmento supracitado, compreendemos o que Sartre quis esclarecer ao
afirmar que “o subjetivo retém em si o objetivo que ele nega e ultrapassa em dire¢ao a uma
nova objetividade” que exterioriza a interioridade do projeto como subjetividade objetivada;
a ultrapassagem de uma situagdao social qualquer é negada e conservada: ultrapassar uma
situa¢ao envolve, caso estejamos interpretando corretamente o pensamento do filésofo, a
conflagraciao de um “alargamento” do mundo social, uma vez que nds o interiorizamos e o
(re)exteriorizamos como “mundo social em que novas contradi¢oes nos conduzirdo a novas
condutas”. Como o da praxis-projeto ¢ negacao e conservagao do dado (que fora
interiorizado e depois (re)exteriorizado) — ao ultrapassarmos a nossa classe nds a
manifestamos —, “a realizacao do possivel conduz necessariamente a produg¢ao de um objeto

ou de um evento no mundo social”?

que, todavia, é conservado. Da ultrapassagem-
conservagao, depreendemos, em um nivel mais profundo, o porqué de estar errado conceber
uma condicdo (aquela tal condi¢ao material de partida que nos condiciona) suscetivel de ser
sofrida passivamente. Ora, o “alargamento” do mundo social ou “enriquecimento de um
possivel social”, designa pontualmente a liberdade do sujeito e, do mesmo modo, o
movimento dialético da praxis-projeto que é criagao e inven¢ao em detrimento as condi¢des
materiais/sociais/culturais/familiares de partida: a prixis-projeto, ao contritio de uma
filosofia mecanicista que a elucidaria como mera reproducao do dado, é superagdo-
conservagao do dado: “os termos da contradi¢ao superada nao podem dar conta da propria
superaciao, nem da sintese ulterior: pelo contrario, é esta que os ilumina e permite

compreendé-los”.

32 SARTRE, Questions de méthode, p. 68.
33 SARTRE, Questions de méthode, p. 68.
3 SARTRE, Questions de méthode, p. 68-69.
% SARTRE, Questions de méthode, p. 69.
36 SARTRE, Questions de méthode, p. 95.

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 204 : : :



Diante desta “ideia essencial” que modaliza a relagio entre subjetividade e
objetividade ou a interiorizagao do exterior e a exteriorizacao do interior, o meio (condi¢ao
material de partida) ¢ vivido como realidade objetiva através da subjetividade objetivada.
Enquanto prixis-projeto, cada individuo, a partir de seu projeto, faz com que os diversos
momentos da realidade social modifiquem-se uns aos outros (na unidade de um mesmo
projeto) e constituam uma realidade nova (nova aqui no sentido de uma singularizacdo das
contradi¢oes da sociedade e da familia na qual esta inserido).

ITI

Até aqui, vimos que o homem ¢é uma prixis-projeto que ultrapassa (e conserva) o
dado através de possiveis que sdo sociazs e, 20 mesmo tempo, individuais. Pois bem, cabe, em
vista disso, a seguinte problematiza¢do: Sartre mantém a teleologia de L ¢tre et le néant e tal
manuten¢do vem acompanhada da defini¢do ontofenomenoldgica da consciéncia como
movimento de transcendéncia para fora de si mesma rumo ao X transcendente, ou, como
dissemos, fuga do dado fenomenal que ela revela. Insistir na praxis-projeto como totalizagao
da Histéria é revelador de que para o filésofo importa “sublinhar que enquanto os
fenémenos que estuda a antropologia sao ‘humanos’, eles remetem a um momento
transfenomenal que é aquela da consciéncia concebida como ultrapassagem do dado”””. Que
a prdxis (versao ‘marxianizada’ do para-si de EN) seja ultrapassagem do dado, fuga do dado
fenomenal que ela revela, tudo bem; mas como, dentro dos quadros desta filosofia da
transcendéncia, falar em conservacio e interiorizacdo do exterior? Esta dialética de
ultrapassagem subjetiva da objetividade rumo a objetividade através da interiorizacio do
exterior e (re)exteriorizacdo do interior é eminentemente contraditoria com o wodus gperandi
fenomenoldgico da consciéncia: ora, se a condi¢ao para que haja um dado é que consciéncia
seja uma perpétua fuga ao dado, como, entdo, poderia ela interiorizar esse dado, mesmo que

seja para ‘ultrapassi-lo’ em seguidar’?.

Se a consciéncia, convertida em praxis, ¢
interiorizacao do dado, entdo nao podemos pensa-la sendo como um receptaculo, como
detentora de uma interioridade que, precisamente, “Une idée fondamentale de Husserl:
lintentionnalité” designava como sendo da ordem daquelas velhas filosofias alimentares® e
da vida intetiot.

A nova terminologia sartreana para descrever a atividade da praxzs, na urgéncia de
uma aproximag¢ao com o marxismo, finda, ao que parece, nesta ideia de uma interioridade
eminentemente contraditdria a inspiragdao fenomenoldgica de sua filosofia. Se, como explicita
OM, “o mundo esta fora: nao ¢ a linguagem nem a cultura que estao no individuo (...), mas

2240

o individuo que esta na cultura e na linguagem”, como, diante deste movimento de

transcendéncia da consciéncia, falar em interiotizacio do dado? Se o homem “desvela e

determina sua situagdo, transcendendo-a para objetivar-se”*!

, se ele é precisamente essa
transcendéncia-desvelamento de sua situagdo como entdo ele poderia interioriza-la? Se a

consciéncia estd no mundo e nio o mundo na consciéncia, uma interiorizacao do exterior €,

ST HUGLO, Sartre: Questions de miéthode, p. 38.

B HUGLO, Sartre: Questions de méthode, p. 44.

¥ SARTRE, “Une idée fondamentale de la phénoménologie de Husserl: I'intentionnalité”, p. 29.
4 SARTRE, Questions de méthode, p. 72.

Y SARTRE, Questions de méthode, p. 95.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 205 : : :



ao que tudo parece indicar, uma antinomia... Como também indaga Stal, “como a znteriorizacdo
poderia ser operada por um sujeito que foi privado de toda vida interior?”*. Pois bem, se a
interioridade é, digamos, uma internaliza¢ao do meio exterior ou, como dira Sartre em L. "Idiot
de la famille (1971), “determina¢do original (...) que nada mais é inicialmente do que a
interioriza¢do familiar em uma situagao objetiva que a condiciona, de fora e desde antes de sua

?$ ficamos sem compreender como este simples retorno

concepgao, como simgularidade
topico do fora ao dentro e do dentro ao fora nio sinalizaria um tipo de substancializagiao do
sujeito ao instituir uma vida interior.

Além disso, e nao deixemos de pontuar, a interiorizacdo do dado social e sua
(re)exteriorizagao, em alguma medida, é descrita de modo a afirmar que a praxis, apesar de
alienada, pode superar as condi¢des materiais dadas ao internaliza-las (ndo sabemos como,
pois, repitamos, tal internalizagdao ¢ no minimo estranha a um sujeito que, por ser movimento
constante de transcendéncia, fora despojado de qualquer ‘vida interior’) e (re)externaliza-las
como ruptura, de modo que parece que lidamos aqui com pressupostos ontolégicos avessos
a0 materialismo: ora, se a praxis, (re)exteriorizando as condi¢Oes anteriores pode, neste
processo, ultrapassa-las, isso nao significaria, implicitamente, que tal ultrapassagem, ensejada
pelo futuro imaginario (ou prdxis imaginaria, como veremos), ¢ o momento imaterial da praxis
material? Se assim for, for¢oso sera convir que noés nos encontramos diante de uma
perspectiva espiritualista “que opoe as causas materiais as causas finais, dando a estas uma
preeminéncia sobre as primeiras”™*.

Tal perspectiva parece ser acentuada quando o filésofo, perscrutando sua defini¢ao
de projeto, explicita que este “(...) deve necessariamente afravessar o campo das possibilidades

instrumentais”®

que definem uma sociedade dada. O exemplo escolhido para explicar este
atravessamento, enquanto ultrapassagem ou interiorizagdo do exterior e sua
(re)exteriorizagdo como projeto individual, é aquele da cultura: em primeiro lugar, faz-se
necessario compreender que um projeto ideolégico possui como objetivo a modificagao de
uma situacao de base através de uma tomada de consciéncia de suas contradicoes: “Nascido
de um conflito singular que expressa a universalidade da classe e da condigio, ele visa supera-
lo para desveld-lo, desvela-lo para manifestd-lo a todos e manifesti-lo para resolvé-lo”*.
Porém, diante deste procedimento — desvelamento/manifestacao/resolugio — interpde-se o
campo restrito e definido dos instrumentos culturais e da linguagem; nesta toada quando o
idedlogo fala, ele diz mais e “uma coisa diferente do que deseja dizer, a época rouba-lhe seu
pensamento; tergiversa incessantemente e, por fim, a ideia expressa é um desvio profundo,

7?47, O ‘sadismo’ de Sade, por exemplo, é uma

deixou-se levar pela mistificagao das palavras
tentativa para reafirmar seus valores feudais diante do declinio do feudalismo. Nesta
investida, o aristocrata quer fazer valer a ideia de que a lei da Natureza ¢ a lei do mais forte,

mas tal operagdo esbarra no fato de que a Natureza, para qualquer homem daquele periodo,

42 STAL, La philosophie de Sartre. Essai d’analyse critigne, p. 174.

Y SARTRE, L’Idiot de la Famille, tome 1, p. 61.

#HUGLO, Sartre: Questions de méthode, p. 47. Segue o comentador: “(...) podemos pensat aqui em Bergson e na
nogao de el vital pela qual ele quer ultrapassar a antitese do mecanicismo e do finalismo para dar conta da
evolugio da vida, el vital definido como um ato indivisivel e criador. Ndo ¢ assim que Sartre definia o projetor”
(ibid., p. 47-48).

¥ SARTRE, Questions de méthode, p. 74, grifo nosso.

4 SARTRE, Questions de méthode, p. 74.

47 SARTRE, Questions de méthode, p. 74.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 206 : : :



¢ boa: “Assim, todo o sistema vai extraviar-se: uma vez que o assassinio e a tortura limitam-
se a imitar a Natureza é porque os piores crimes sao bons e as mais belas virtudes sao mas”*.
Nesse mesmo momento, este aristocrata ¢ atraido pelas ideias revolucionarias e experimenta
a contradi¢ao de todos os nobres que iniciaram, desde 1789, o que ficou conhecido como ‘a
revolugao aristocratica’: a partir da sua concepg¢ao de Natureza, ele reivindica a liberdade (que
seria liberdade para matar) e a comunicagdo entre os homens (quando, de fato, busca
manifestar sua experiéncia da nao-comunicagao); aristocrata desviado pelo universal, pela
racionalidade e pela igualdade — conceitos-chave de sua época —, ¢ através deles que, “com
toda a dificuldade, tentara pensar a si mesmo. Dai resultara esta ideologia aberrante: a tnica
relagao de pessoa a pessoa ¢ a que liga o carrasco a sua vitima”, sendo esta concepg¢ao, “ao
mesmo tempo, a busca da comunicagao através dos conflitos e a afirmacao desviada da nao-
comunicagio absoluta. F a partir dai que se edifica uma ‘obra monstruosa’, que ao contrério
das classificacGes apressadas que veem nela os vestigios finais do pensamento aristocratico-
feudal, expressa, na verdade, uma “reivindicagdo de solitario apanhada de relance e
transformada pela ideologia universalista dos revolucionarios” (SARTRE, 1972, p. 76).
Trata-se aqui, mais uma vez, de mostrar a identidade ontolégica entre vida singular e
histéria universal ou, se se quer, como o individuo faz a histéria enquanto ¢ feito por ela, de
que maneira ele a interioriza e a (re)exterioriza através de um projeto que atravessa 0 campo
de possibilidades instrumentais. Todavia, e esta ¢ a questao, se o individuo ‘faz corpo’ com
o campo de possibilidades instrumentais, ou seja, se ele é orientado por ele, designar esta
relagdo como um ‘atravessamento’ nao implicaria, ao que parece, uma dualidade fundamental
entre a prdxis e tal campo? Nestes termos, “nao estamos reestabelecendo sub-repticiamente
um dualismo espiritualista, na exata medida em que nos proclamamos matetialistas?”®.
Afirmar que a praxis-projeto atravessa o campo das possibilidades instrumentais, sendo este
atravessamento uma ultrapassagem, é proclamar, a0 mesmo tempo, a primazia da praxis em
detrimento as condi¢cdes culturais/materiais ¢ uma dualidade fundamental entre ambas.
Sartre afirmara, como vimos ha pouco, que o idedlogo, quando fala/escreve, diz mais e ‘uma
coisa diferente do que deseja dizer’, assim, em um campo cultural dado, “as palavras, os tipos
de raciocinio, os métodos sao apenas em numero limitado (..., cada vocabulo fornece
consigo a significagiao profunda que a época inteira lhe deu”>’. O que nosso autor pretende
descortinar aqui é como o individuo, porque prixis-projeto, ultrapassa-conserva, leia-se,
interioriza e (re)exterioriza a linguagem, como ele interioriza e (re)exterioriza a cultura na
qual vive e, por este processo, ¢ capaz de ultrapassa-la. Todavia, declarando que “entre o
simples desvelamento e a manifestacao publica interpoe-se o campo restrito e definido dos

2751

instrumentos culturais e da linguagem™', o fil6sofo, ainda na esteira das consideragdes de

Huglo, deslizaria para uma posicao espiritualista pela qual:

(..) opomos o desvelamento privado e sua manifestacao publica e linguistica.
O desvelamento tem por principio a consciéncia na medida em que sua
manifestacao tem por principio a linguagem. Que os dois sejam por principio

4 SARTRE, Questions de méthode, p. 76.
Y HUGLO, Sartre: Questions de méthode, p. 47.
50 SARTRE, Questions de méthode, p. 75.
51 SARTRE, Questions de méthode, p. 75.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 207 : : :



distintos é¢ mostrado evidentemente na afirmagao segundo a qual a linguagem

‘se interpoe’ entre o desvelamento e a manifestagio®.

O objetivo de Sartre, ao que nos parece, é indicar que a linguagem ¢é da ordem do
pratico-inerte, mas que o agente, porque praxis-projeto, ultrapassa o dado rumo ao nao dado
de modo a produzir um enriquecimento do social (afinal, o possivel individual nao passa da
interioriza¢do e enriquecimento de um possivel social). O exemplo acerca do Marqués de
Sade vai pontualmente nessa dire¢ao: o aristocrata-escritor estd numa situagao cultural na
qual a ideia de Natureza designa o Bem, mas, diante do desmoronamento do feudalismo, ele
“transforma’ essa Natureza na leia do mais forte para autorizar a sua violéncia (ou a maneira
como ele se apropria da “revolucdo aristocratica” para afirmar a liberdade de matar e a ndo-

comunica¢io). Sobremaneira,

Um sistema ¢ um homem alienado que quer ultrapassar sua alienagao e se
embaraga em palavras alienadas, ¢ uma tomada de consciéncia que se
encontra desviada por seus proprios instrumentos e que a cultura transforma
em Weltanschaunng particular. E ¢, 20 mesmo tempo, uma luta do pensamento
contra seus instrumentos sociais, um esforco para dirigi-los, esvazia-los do
que tém em excesso ¢ testringi-los a se limitar a expressa-lo a ele proprio.”

O “deslize” sartreano no espiritualismo estaria precisamente na separagao que parece
ser instituida entre a prdxis e a matéria (neste caso, representada aqui pela linguagem) ao
afirmar que aquela, enquanto projeto, deve atravessar o campo das possibilidades
instrumentais; voltamos, novamente, a denegacio do materialismo a for¢a da denegacio
sartreana do determinismo: a consciéncia, como momento da ultrapassagem, é o momento
imaterial da prixzs real. Buscando dar novamente ao homem o seu “poder de ultrapassagem
pelo trabalho e pela acao™, Sartre opera com uma subjetividade (mesmo sendo descrita
como subjetividade objetiva) “que estaria em relagao a objetividade histérica como a vida
bergsoniana em relacao a matéria; Bergson define a vida como ‘a consciéncia langada através
da matéria’; Sartre escreve que o ‘projeto deve (...) atravessar o campo das possibilidades

7%, Ao querer realizar a sintese (que para Sartre sempre existiu) entre o

instrumentais
existencialismo (estruturado na ontologia fenomenolégica) e o marxismo, nosso Autor
resvala, a contrecenr, nesta espécie de espiritualismo pontuado por nos a partir da letra critica
de Huglo; espiritualismo que tem como cerne a transparéncia pura de uma prixis® que
atravessa o campo das possibilidades instrumentais orientada por um movimento zzaterial
através do qual o dado (objeto ou matéria, como se queira) ¢ aclimatado (leia-se significado)
pelo nio ser futuro. E é pontualmente nesta otica que a inteligibilidade dialética da praxis

singular repousara

52 HUGLO, Sartre: Questions de méthode, p. 47.

53 SARTRE, Questions de méthode, p. 76.

5 SARTRE, Questions de méthode, p. 68.

» HUGLO, Sartre: Questions de méthode, p. 48.

56 <“(...) o agente histérico ¢é transparente a si, como unidade unificadora de si mesmo e de seu meio” (SARTRE,

1972, p. 150).

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 208 : : :



(-.) sob a inteligibilidade de toda determinacdo nova de uma totalidade
pratica, enquanto esta determinacio nao ¢ senao a manutencdo € a
ultrapassagem totalizadora de todas as determinagdes anteriores, na medida
em que essa ultrapassagem e essa conservagao sao esclarecidas por uma
totalidade a ser realizada.””

Traduzamos: a praxis atravessa (conservando e ultrapassando, interiorizando e
(re)exteriorizando) o campo das possibilidades instrumentais a luz de um nao ser futuro
(projeto, fins), pois, “o pensamento humano (a medida que ¢ prixis e momento da praxis) se
caracteriza fundamentalmente como a inteligéncia do novo (como reorganizag¢ao perpétua
do dado em funcio de atos iluminados por seus fins)””*%; alegacao que, ademais, lembra muito
certa passagem de EN segundo a qual “nao /d estado de fato — satisfatorio ou nao — sendo
através da poténcia nadificadora do para-si”™.

Para Pierre Bourdieu em Le sens pratigue (1980), uma tal antinomia (a da interiorizagao
e da (re)exteriorizagdo) esta precisamente na manutengao do subjetivismo e do consequente
“dualismo rigoroso” entre o ser-para-si e o ser-em-si, dualismo que desagua fatalmente em
um discurso dialético somente aparente. Conforme interpreta o socidlogo frances, este
dualismo, resquicio de L’étre et le néant, encontrar-se-ia também em QOM/CRD a partir da
insisténcia sartreana em uma subjetividade que ¢é “transparéncia pura do sujeito” em
detrimento a “opacidade mineral da coisa”®. Noutras palavras, Bourdieu ataca o #/os mesmo
da filosofia de Sartre: seu nominalismo dialético, sinonimo indelével de um subjetivismo no
qual jaz uma “repugnancia visceral” da objetividade e de qualquer teoria que nao pontue a
primazia da praxis individual, Razdo constituinte, sobre a Histéria, Razao constituida. Assim,
em nome desse nominalismo, que nao passaria sendo de uma (re)atualizacio da liberdade
autarquica do para-si de EN, Sartre, como o Deus cartesiano que fora “investido da tarefa
continuamente recomecada de criar ex #zhilo, por um livre decreto de sua vontade, um mundo
que nao encerra em si mesmo o poder de subsistit”, ¢ conduzido, segue o socidlogo, “a dar
a iniciativa absoluta dos ‘agentes historicos’, individuais ou coletivos (...), a tarefa indefinida
de arrancar o todo social, ou a classe, a inetcia do pritico-inerte”". Para tanto, revisitemos
os exemplos sartreanos da diminui¢ao do poder de compra e do colonizado que rouba o
aviao.

De acordo com o primeiro exemplo, a diminui¢do do poder de compra, por si
mesma, jamals provocaria qualquer agdo reivindicadora por parte dos trabalhadores se nio
fosse sentida por eles, quer dizer, caso nao fosse interiorizada e (re)exteriorizada por cada
um a partir de seus possiveis e fins (proprios e sociais). Mas um tal pressuposto nao reifica a
diminuicao do poder de compra ao fazer dele um mero tipo de conatus que ‘provoca’ agdes
reivindicativas? Ao mesmo tempo, Sartre faz dela — a diminui¢ao do poder de compra —uma

5T SARTRE, Critique de la raison dialectigue, tome 1, p. 150.

8 SARTRE, Critique de la raison dialectigue, tome 1, p. 150.

5 SARTRE, Létre et le néant, p. 480. A prdxis, enquanto projeto, ¢ a um sé tempo ultrapassagem, desvelamento
e determinacao, definicio que revela “que Sartre, apesar da aproximacdo que ele, neste interim, realizou em
relagdo ao materialismo histérico e dialético, ndo conseguiu se desfazer completamente do dominio da
ontologia fenomenolégica da primeira fase de seu pensamento (L'éfre et le néant), e cujo nicleo é
incontestavelmente uma filosofia do ‘ser-pryjets’ constituindo-se no mundo, agindo enquanto individuo em e
por sua liberdade absoluta” (MUNSTER, 2017, p. 161).

0 BOURDIEU, Le sens pratique, p. 73.

¢t BOURDIEU, Le sens pratique, p. 75-76.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 209 : : :



“entidade irreal (ainda que seja dita material) que somente teria realidade e eficiéncia seja
‘sentida”®. J4 no segundo exemplo e sempre em nome de um nominalismo dialético
coordenado pela ideia de praxis-projeto que interioriza e (re)exterioriza o social de modo a
enriquecé-lo (leia-se supera-lo), Sartre presume que exista uma ‘revolta geral’ que se
exprimiria sob uma forma singular — (re)exteriorizada — no individuo: contudo, o homem
singular que age “pode pensar seu proprio comportamento sob o predicado geral de ‘revolta
dos homens negros’, mas isso nao significa de nenhuma maneira que exista uma ‘revolta
geral” que se exprime nele sob uma forma singular”®.

Destes dois exemplos, depreendemos precisamente o que Bourdieu parece também,
a seu modo, contestar: os ares da consciéncia pura, e agora fantasiada de praxis, que Sartre
respira®, ou, dito de outro modo, a insisténcia de uma consciéncia/prixis-projeto que,
orientada pelos fins que lhe sao proprios, oscila indefinidamente entre o para-si e o em-si ou
entre a praxis e a materialidade: aventurando-se na empreitada de fazer com que sua ontologia
fenomenoldgica (sob a designacao de uma ideologia da existéncia) nao seja incompativel com
o marxismo, melhor, que ela seja a possibilidade de regeneragao deste, o filésofo parte para
uma teorizagao das relages entre os agentes (praxzs individuais) e as condigdes objetivas (ou
as estruturas sociais que sao culturais, politicas, econoémicas etc.) que, contra o objetivismo
que submete as liberdades individuais e as vontades a um determinismo exterior e mecanico,
propala, na verdade,

(..) uma visio subjetivista e finalista que substitui os antecedentes da
explicagao causal pelos fins futuros do projeto e da agao intencional ou, caso
se queira, a esperanca dos beneficios que virao. E por isso que a teoria dita
do ‘ator racional’ oscila entre o ultrassubjetivismo finalista da consciéncia
‘sem inércia’ que recria, a cada momento, o sentido do mundo e que nao pode
encontrar a continuidade e a constancia senao na fidelidade a si mesma pela
qual ‘se une a si mesma’ a maneira de Ulisses diante das Sereias, ¢ o
determinismo intelectual que, ainda que muitas vezes se defina contra ele, nao
esta de fato separado senao por alguns efeitos de linguagem de um
determinismo mecanicista que reduz a acido a uma reagdo mecanica as
determinagbes mecanicas e os agentes economicos as particulas
indiscerniveis submetidas as leis de um equilibrio mecanico: com efeito, fazer
com que a escolha dependa, por um lado, das pressoes estruturais (técnicas,
econémicas ou juridicas) que delimitam o conjunto das a¢oes possiveis e, por
outro lado, de preferéncias supostamente universais e conscientes — ou
submetidas aos principios universais —, ¢ nao deixar aos agentes, pressionados

2 HUGLO, Sartre: Questions de méthode, p. 40.

3 HUGLO, Sartre: Questions de méthode, p. 41.

64 Sartre, na interpretacio de Bourdieu (1980, p. 73) “rejeita com repugnancia visceral ‘essas realidades
gelatinosas e vagamente obcecadas por uma consciéncia supraindividual que um organicismo vergonhoso ainda
procura encontrar, contra qualquer probabilidade, nesse campo rude, complexo, mas separado da atividade
passiva em que ha organismos individuais e realidades materiais inorganicas’; e que nao abre qualquer espago a
tudo o que, tanto do lado das coisas do mundo quanto do lado dos agentes, poderia turvar o limite que seu
dualismo rigoroso pretende manter entre a transparéncia pura do sujeito e a opacidade mineral da coisa. O
mundo social, lugar desses compromissos ‘bastardos’ entre a coisa e o sentido que definem o ‘sentido objetivo’
como sentido feito coisa e as disposi¢cGes como sentido feito corpo, constitui um verdadeiro desafio para quem
nao respira sendo no universo puro da consciéncia e da ‘praxis™.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 210 : : :



pela evidéncia das razoes e pela necessidade l6gica do ‘calculo racional’, outra
liberdade sendo a adesdo ao verdadeiro — ou seja, as possibilidades objetivas
—ou o etro do pensamento subjetivo, ou seja, limitado e parcial®.

Este “determinismo intelectual”, que na verdade ¢ um determinismo mecanicista que
reduz a agdo e os individuos, ei-lo precisamente em operacao quando Sartre, como pontuara
Huglo, reifica a diminui¢ao do poder de compra (fazendo dela uma espécie de conatus que
provoca as ag¢Oes reivindicativas) a0 mesmo tempo em que faz dela uma “entidade irreal”
que s6 adquire realidade e eficiacia por meio de agentes que deves vivé-la através de suas
prixis-projeto (que é necessariamente interiorizagao e (re)exteriorizagdo do dado, quer dizer,
ultrapassagem). Se, diante deste quiproco, pode-se afirmar que Sartre reifica o geral quando
ele define a ‘particularidade irredutivel’ dos individuos em sua ‘maneira de viver a
universalidade”*, Bourdieu, ainda mais critico’’, chama a aten¢io para o fato de que este
‘determinismo intelectual’ sartreano ¢ sinonimo de uma postura intelectual que, ao contrario
da postura objetivista que universaliza a relagdao erudita com o objeto da ciéncia, parte de um
subjetivismo que “universaliza a experiéncia que o sujeito do discurso erudito faz de si mesmo

como  sujeito”*®

. Noutras palavras, o filésofo, ao pontuar a preeminéncia das praxis
individuais como liberdades irredutiveis, mesmo que alienadas (apesar das condigbes
materiais de partida), transpOe para o terreno da teoria uma visdo particular que ele detém de
si mesmo como agente plenamente livre; tratar-se-ia, por conseguinte, de uma visao de
mundo (Weltanschannng, como diriam os alemaes).

Se esta nova terminologia soa incompativel com a intui¢ao primeira da filosofia de
Sartre, ou seja, com o corolario fenomenolégico segundo o qual a consciéncia é movimento
de transcendéncia rumo ao X qualquer, assim desarmando conceitualmente as velhas
filosofias da representa¢ao (o objeto na consciéncia), tal incompatibilidade, talvez, adviria da

possivel desconformidade entre o odus operandi da fenomenologia e aquele do materialismo

% BOURDIEU, Le sens pratique, p. 77-78.

% HUGLO, Sartre: Questions de méthode, p. 40.

7 Facamos observar que o socidlogo, na referida obra, busca fundamentar a objetividade da pratica para além
do objetivismo e do subjetivismo; dai que ele empreenda uma “critica da razo teérica” pela qual subordinara
a pratica cientifica “a um conhecimento do ‘sujeito do conhecimento’, conhecimento essencialmente ¢77#co dos
limites inerentes a qualquer conhecimento tedrico, tanto subjetivista quanto objetivista, que teria todas as
aparéncias de uma zeoria negativa, nao fossem os efeitos propriamente cientificos que ela produz ao obrigar que
se questionem as perguntas ocultadas por todo conhecimento erudito” (BOURDIEU, 1980, p. 46). En résumé,
Bourdieu, a partit desta objetividade da pratica (ou teoria da pratica, sobretudo do
sociélogo/etndlogo/antropdlogo), objetividade que deve levar em consideracio, entre outras coisas, a distincia
social (diferencas de classe) que separa o observador de seu objeto, realizara uma “reflexdo critica sobre os
limites do entendimento erudito”, nao com a finalidade de desacreditar tal conhecimento, mas buscando
“funda-lo completamente ao liberta-lo dos vieses que lhe impoem as condi¢es epistemologicas e sociais de
sua producio” para, nesta lida, “revelar a teoria da pratica que o conhecimento erudito engaja implicitamente e
tornar assim possivel um verdadeiro conhecimento erudito da pratica e do modo de conhecimento pratico”
(BOURDIEU, 1980, p. 47). N’outras palavras, tratar-se-a, em Le sens pratique, de realizar uma analise da légica
e das condigdes sociais de possibilidade do conhecimento erudito e das praticas que ele engaja implicitamente
(o que exige, em contrapartida, uma analise da l6gica do conhecimento pratico): “o nao analisado de toda analise
erudita (tanto subjetivista quanto objetivista) é a relagdo subjetiva do erudito com o mundo social e a relagdo
(social) objetiva que essa relacdo supoe” (BOURDIEU, 1980, p. 49). Tudo isso é muito interessante e encontra
certa ressondncia, como veremos no correr de nossas investigacoes, com a tentativa sartreana de fundamentacio
de uma antropologia historica e estrutural balizada pela compreensdo e pela ideia de que o interrogador, a
interrogacio e o interrogado, sio uma coisa so.

8 BOURDIEU, Le sens pratique, p. 77.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 211 : : :



histérico: para “forcar” a fenomenologia como “sistema parasitario que vive a margem do

26

Saber a0 qual, de inicio, se opds e ao qual, hoje, tenta integrar-se”” (a0 marxismo), o filésofo
francés elabora um arcabougo tedrico (o processo de intetiotrizacao/ (re)exteriotrizacio) que
o forga a ignorar aquilo mesmo que havia sido sua pedra filosofica fundamental, a saber, a
consciéncia como pura translucidez vazia, leia-se recusa de qualquer interioridade substancial
por ser justamente um movimento de transcendéncia rumo ao X transcendente...

Quanto ao projeto (que aqui, como em EN, também parece set projeto de ser’®, e isso
apesar do involucro social que o aclimata agora), este parece ser reivindicado exclusivamente
em nome do velho habitus filosdfico sartreano que postula, apesar dos condicionamentos
materiais e da alienag¢ao, uma liberdade que, sendo praxis, é capaz de ultrapassar o dado (o
exemplo do aviador ¢ elucidativo de como Sartre busca ratificar a liberdade): em outros
termos, a liberdade permanece sempre @ priori. Ora, se a praxis-projeto é “desvelamento do

campo perceptivo e pratico através do fim, isto €, pelo nio set futuro””

, negacao da situagao
definida em nome de uma situacio que nio existe””, temos aqui uma clara propensio ao
futuro (o que chamaremos de futurismo sartreano) que parece fomentar uma “antropologia
imaginaria”.

Se o agente (bem como suas a¢des) é eminentemente uma praxis-projeto que nadifica
o dado a partir do futuro, se o dado presente, tal como nos anos 1943, nio tem sentido” (ou,

0 SARTRE, Questions de méthode, p. 18.

0O em-si-para-si, enquanto sintese ideal da plenitude de ser do em-si (identidade maciga) e da liberdade do
para-si (liberdade que, como vimos, somente pode figurar como o ser de um ser que, em seu ser, ¢ nada de ser),
representa o ideal de ser Deus: “pode-se dizer, assim, que o que torna mais compreensivel o projeto
fundamental da realidade-humana ¢é afirmar que o homem ¢ o ser que projeta ser Deus”, logo, “Deus, valor e
objetivo supremo da transcendéncia, representa o limite permanente a partir do qual o homem se faz anunciar
o que ele é. Ser homem ¢é propender/tender a ser Deus; ou, se se prefete, o homen ¢ fundamentalmente desejo de ser
Deus” (SARTRE, 2010a, p. 612, grifo nosso).

"W SARTRE, Critigue de la raison dialectique, p. 176.

72 Cf. SARTRE, Conferéncia de Araraquara, p. 82.

73 Na ontologia fenomenoldgica dos anos 1943, bem como soa ocorrer aqui, o filésofo argumenta que a agdo
(o agir) somente pode existir a partir do momento em que a consciéncia reconhece no mundo uma fa/ta objetiva
ou uma negatividade: em regime de EN, o proletatiado somente reconhecerd sua explora¢io a partir do momento
em que se retirar do mundo (do ser) para abordar o terreno do nio-set, isto é, a partir do momento em que
visar sua situacdo como situa¢io na qual faltam melhores condi¢oes de trabalho e salario. Ora, uma tal revelacdo
de uma falta objetiva no mundo somente é possivel ao operarmos, segundo o filésofo, duas nadificacdes
sobrepostas: projetar modificar a situacdo atual significa que esta situacdo aparecerd ao trabalhador como
intoleravel a partir do momento em que este trabalhador recuar em relacdo a esta situagdo e posicionar um
estado ideal de coisas como puro nada presente e, a0 mesmo tempo, posicionar a situacdo atual como nada em
relagdo a este estado ideal de coisas; dessa dupla nadificagio, o trabalhador concebera uma felicidade ligada a
sua classe como puro possivel (isto ¢, como um certo nada em relagio a sua situagdo presente) e voltar-se-d a
situagdo presente esclarecendo-a a luz desse possivel e para nadifica-la declarando sua infelicidade. Dessa
operacio nadificadora, é possivel depreender o modus operandi da agdo da consciéncia (ou seja, de sua liberdade)
através de seus possiveis: ndo sdo as condi¢cdes deploraveis de vida que conduziriam o operario a revoltar-se,
mas, sim, a antecipacdo, via nadificacdo da situacio atual, de um futuro-melhor-possivel — futuro posto como
um nada presente - que fara com que ele viva a sua situagdo atual como deploravel e o conduza a revolta, revolta
que, finalmente, serd ensejo para uma possivel revolucdo. Assim, “do ponto de vista da consciéncia agente, o
motivo aparece a0 mesmo tempo em que o fim visado e ndo poderia determina-lo” (LAPIERRE, 2015, p. 141);
n’outras palavras, nenhum estado de fato (estrutura politica, estrutura econdémica ou estado psicolégico) poderia
motivar, por si mesmo, a realiza¢do de um ato, e isso porque o estado de fato, enquanto puro ser, ndo poderia
deixar entrever, por si mesmo, o niao-ser. Trata-se, nesse sentido, de mostrar que o estado de fato, aqui, no caso
em tela, a miséria do trabalhador, ndo pode ser compreendida sozinha (isto é, sem ser significado pela realidade-
humana) como propulsora de uma forca revoluciondria a ndo ser que ela seja retomada e assumido pela
consciéncia deste trabalhadotr como sua miséria; s6 haverd mudanca se este estado de fato for retomado como
situacdo que deve mudar. Assim, toda acio possui como sua condi¢do sine qua non a descoberta de um estado
de coisas como falta de... (como negatividade) e a constituicdo desse estado de coisas considerado em sistema

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 212 : : :



para falar como Huglo, é uma entidade irreal) a ndo ser quando “traduzido”, “decodificado”
pelo projeto que esta ordenado pelo futuro (a praxis que se esclarece através de sua totalizagao
futura), como, de fato, pressupor que o dado (neste caso, as condigdes materiais
condicionantes presentes) exer¢a um papel efetivo e ndo seja tao somente uma entidade
irreal? Se o homem sartreano é projeto e se o projeto designa precisamente a significagao do
presente a partir do futuro, tudo se passa como se este homem vivesse em um mundo que
s6 adquire sentido a partir de seus possiveis, isto ¢, em um mundo cuja significacio presente
esta depositada em uma expectativa futura, portanto, em uma situa¢ao que nao existe, algo
que, como dissemos mais acima, opde uma tese espiritualista a tese materialista da qual nosso
autor quer fazer-se o porta-voz.

Assim, parece que nao saimos da constatagio fenomenoldgica outrora estabelecida
em LImaginaire (1940)™ segundo a qual “todo imaginirio apatece ‘sob fundo de mundo’,
mas, reciprocamente, toda apreensao do real como mundo implica uma ultrapassagem velada
em diregio ao imagindrio””. Se, para voltarmos ao exemplo da diminui¢io do poder de compra
dos operarios, nao ¢ a diminui¢ao do poder de compra por si que enseja a revolta, mas o fato
de ela ser sentida (leia-se interiorizada e (re)exteriorizada a partir dos fins futuros de cada
trabalhador, pois estamos aqui em regime de nominalismo dialético/teleologia), nio
verfamos af uma clara atividade pertinente a consciéncia imaginante quando da constituigao
da acio (a revolta/reivindicacoes)? Neste exemplo, ndo se trataria — tal como na imaginacgio
— de ultrapassar o real rumo a uma auséncia que, em contrapartida, revelaria a situagao
presente como auséncia de algo (o negativo da percepgao)?

Ademais, ndo era em IM que encontravamos a afirmac¢ao segundo a qual “o objeto
de uma negacio deve ser posto como imaginario”’®, e que isso seria valido nio apenas patas
as formas logicas da negacao (a restrigao, a davida, etc.), mas, igualmente, para suas formas
afetivas e ativas (a falta, a defesa, a consciéncia de impoténcia etc.)? L4, “precisando que a
consciéncia se transcende em dire¢ao a ‘um possivel desejavel e nao realizado’, Sartre faz do
fim que estrutura a acio o objeto de um desejo””". Para IM, a estrutura de uma consciéncia
afetiva de desejo ja é a estrutura de uma consciéncia imaginante, “pois, como na imagem,
uma sintese presente funciona como substituto de uma sintese representativa ausente”’®. Por
conseguinte, desejar é jpso facto direcionar-se a algo ausente ao apoiar-se em seu equivalente
afetivo. Nesta mesma obra, o filésofo acenava para o fato de que ha dois tipos de futuro:
“um ¢ apenas o fundo temporal sobre o qual se desenvolve minha percepgao presente, o
outro é colocado por si, mas como o que nio ¢ ainda””. O primeiro é o campo de vivéncia
a partir do qual minha percepgao presente se desenvolve: por exemplo, num jogo de ténis,
eu vou em dire¢ao a bola, ndo porque eu imagine sua trajetéria, mas pelo fato de que eu a
antecipo, antecipacao que “nao coloca por si mesma a passagem da bola em tal ou tal ponto”,

isolado, uma vez que “nao Ad estado de fato — satisfatério ou ndo — sendo através da poténcia nadificadora do
patra-si” (SARTRE, 2010a, p. 480).

74 Doravante abreviado como IM.

5 SARTRE, L Tmaginaire, p. 361, grifo nosso.

76 SARTRE, L Tmaginaire, p. 360.

7 LAPIERRE, “De I'imaginaire au désir: itinéraire dans I'oeuvre sartrienne de 1936 a 19437, p. 142.

8 SARTRE, L Tmaginaire, p. 142.

7 SARTRE, L’Tmaginaire, p. 349.

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 213 : : :



pois o “futuro somente é aqui o desenvolvimento real de uma forma estimulada pelo gesto
de meu adversario e o gesto real dele comunica sua realidade a toda forma”®.

Neste escopo, a previsao ¢ ainda realidade pelo fato de que toda “existéncia real se
da com suas estruturas presentes, passadas e futuras, logo, o passado e o futuro enquanto
estruturas essenciais do real sdo igualmente reais, isto €, cotrelatos de uma tese realizante”®'.
Ja o futuro imaginario, como o préprio filésofo afirmara, é colocado por si, embora como
algo que nao ¢ ainda. Ele mantém as caracteristicas da consciéncia imaginante a medida que
se apresenta como aquilo que “(...) ainda ndo ¢, isto é, como ausente ou, se se prefere, como
um nada”**; exemplo: prevejo o que podera se passar quando o amigo Pierre voltar de Berlim.

Em sintese,

(-..) eu posso viver o mesmo futuro como fundo do presente (quando, por
exemplo, eu vou buscar Pierre na estagao e todos os meus atos supdem como
seu sentido real a chegada de Pierre as dezenove horas e trinta e cinco
minutos) ou, ao contrario, posso isola-lo e coloca-lo por ele préprio, mas
separando-o de toda realidade e aniquilando-o, presentificando-o como nada.*

Pois bem, se se afirma e reafirma que a praxis-projeto é, como atentamos,
“desvelamento do campo perceptivo e pratico pelo fim, isto é, pelo nao ser futuro”, “negacao
da situagao definida em nome de uma situagao que nao existe”, trata-se (como também em
EN) aqui muito mais deste segundo tipo de futuro, o futuro imaginario. Mesmo que Sartre
reporte (ou lastreie) o projeto ao campo social, quer dizer, ao dado social, aquilo que ¢
(socialmente), vimos, orientandos teoricamente por Huglo, que o dado é galvanizado por
uma ambiguidade que faz dele, simultaneamente, um conatus e uma entidade irreal que apenas
adquire realidade e eficiéncia caso seja “traduzido” por uma prixis-projeto que ¢é
ultrapassagem do dado rumo ao nao dado, “nao ser futuro”, “situacao que nao existe”. Nesta
Otica, estamos ainda no terreno arado pela ontologia fenomenolégica dos anos 1943 onde
aquilo que nao é conferia sentido aquilo gue ¢.

Voltando a QM, encontraremos de fato o corolario de IM segundo o qual “todo
imaginario aparece ‘sob fundo de mundo’, mas, reciprocamente, toda apreensao do real
como mundo implica uma ultrapassagem velada ew direcao ao imaginario”: buscando
desvencilhar o homem da causalidade/leis estiticas, o filésofo diz que Marx, em seu O 18
Brumirio de Luis Bonaparte (1852), empreende uma analise historica a partir de uma sintese
dificil entre a inten¢ao e o resultado, que se levada até o fim, faz com que cheguemos a uma
nova ideia da a¢do humana (logo, a uma acio nio causal/estitica). Tal a¢lo, na otica
sartreana, revela a presenca efetiva dos agentes historicos a medida que mostra que suas
intengdes nao sio um simples ‘reflexo do ser’ ou sio coordenadas unicamente pelas
‘superestruturas’. Em oposi¢ao a este reducionismo mecanicista, urge conceber a agdo como
uma sintese entre as intengdes subjetivas dos agentes com a organizagdo objetiva e
intencional dos meios reais em vista dos fins reais (fins reais, mas imaginarios). Ora, tais
intencdes sao precisamente dadas pelo projeto que ¢ negacao do dado a partir do que ainda

80 SARTRE, L Tmaginaire, p. 349.
81 SARTRE, L Tmaginaire, p. 350.
82 SARTRE, L Tmaginaire, p. 350.
8 SARTRE, L’Tmaginaire, p. 350.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 214 : : :



nao existe, sendo esta opera¢ao descrita como uma praxis inagindria que esta na praxis real: ““a
verdade da prixis imaginaria esta na praxis real e aquela, na medida em que se considera
simplesmente imaginaria, envolve referéncias implicitas a esf7z como se tratasse de sua

interpretagao”™

. Traduzamos: “todo imaginario aparece ‘sob fundo de mundo’, mas,
reciprocamente, toda apreensao do real como mundo implica uma ultrapassagem velada em
dire¢do ao imaginario” ou, reiterara o filésofo no tomo II de CRD, “o possivel é uma
estrutura do real”®.

Se a estrutura da acdo conjuga prdxis imaginaria e praxis real, noutras palavras, se a
acao ¢ ultrapassagem imaginaria do dado rumo ao niao dado, poderfamos problematiza-la
fazendo uso de algumas consideragdes que Sartre desenvolve ao longo de sua andlise do
imaginario (precisamente em IM): acaso nao fora esta obra que havia pontuado que o papel
do imaginario em relagao ao pensamento era ambiguo, pois, “nha imagem, o pensamento se

constitui ele mesmo como coisa’®

? Destarte, se a investigac¢ao da esséncia se subordinasse
unica e exclusivamente as leis da imagem, o pensamento perderia seu rigor, tornar-se-ia
deformado e nés nao pensarfamos a nao ser por analogia. Contudo, a desvaloriza¢io maior
do imaginario aparece quando o filésofo busca descrever a vida imaginaria: “a quarta parte
de L Trmaginaire detalha as caracteristicas do objeto irreal e conduz a distingao de dois tipos de

287
1%, En passant, a

vida incomensuraveis na medida em que nos dirigimos ao real ou ao irrea
vida imaginaria é descrita como uma impoténcia do individuo em detrimento as dificuldades
do mundo real, quer este imaginario seja da ordem do patolégico ou do normal: “ha, neste
ato (o de imaginar), sempre alguma coisa de imperioso e de infantil, uma recusa em dar conta
da distancia, das dificuldades™®. Se tal desvalotizacio é incutsionada ao longo da obra em
tela, a Conclusio nao vai nessa mesma diregao: 1a, a condigdo para que uma consciéncia possa

imaginar (nadificar o mundo) ¢ a de que ela seja livre:

Para que uma consciéncia possa imaginar, é preciso que ela escape a0 mundo
por sua natureza, é preciso que ela possa tirar de si mesma uma posicao de
recuo em relagio ao mundo. Em uma palavra, é preciso que ela seja livre.
Assim, a tese de irrealidade nos entregou a possibilidade de negagao como
sua condigdo, ora, esta nao ¢é possivel a nao ser pela ‘nadificagdo’ do mundo
como totalidade (...).*

Nao obstante, para que ela possa escapar ao mundo, é necessario que a consciéncia
esteja em Sitnagao € nao seja um ‘ente intramundano’. A situagao, antes de aparecer em EN,
ja figura aqui como “os diferentes modos imediatos de apreensio do real como mundo” e
fornece as motivagOes concretas e precisas para que o imaginario advenha como nadificagao
da realidade: ser livre, ser-no-mundo e estar em situacdo concreta sdo, finalmente, as
condig¢des para que uma consciéncia produza uma tese irreal. O ser-no-mundo (étre-an-monde)

resguarda o fato de que a consciéncia nado ¢ uma coisa, um objeto entre outros objetos no

84 SARTRE, Questions de méthode, p. 39.

8 SARTRE, Critique de la raison dilactique, tome 11, p. 50.

8 SARTRE, L Tmaginaire, p. 219.

87 LAPIERRE, “De I'imaginaire au désir: itinéraire dans I'ocuvre sartrienne de 1936 a 1943”, p. 146.
8 SARTRE, L Tmaginaire, p. 239.

8 SARTRE, L Tmaginaire, p. 353-354.

9 SARTRE, L’Tmaginaire, p. 355.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 215 : : :



interior do mundo real; “ela nao esta submetida ao encadeamento determinista deste (do

791 Sartre novamente:

mundo), pois pode colocar um além irreal do mundo, nadifica-lo
(-.) para imaginar, a consciéncia deve ser livre em relacdo a toda realidade
particular, e essa liberdade deve poder definir-se por um ‘ser-no-mundo’ que
¢ 20 mesmo tempo constituicao e nadificagao do mundo; a situagao concreta
da consciéncia no mundo deve a cada instante servir de motivagao singular a
constituicio do irreal.”

Em posse desses fragmentos de IM, notamos que a sobreposicao da prdxis imaginaria
a prixis real (e vice-versa) é requerida em QM para que Sartre desarticule justamente a suposta
dissolu¢ao do homem realizada pelo marxismo idealista: exigindo a sintese dificil da intencao
e do resultado ou a sobreposi¢ao das prixis, trata-se de dar ao homem uma liberdade (mesmo
alienada pelas condigbes materiais de partida) que é precisamente ultrapassagem do dado
rumo ao nao existente. Acontece que esta operacao, estandarte da insisténcia sartreana em
uma liberdade absoluta, e pour canse, de um subjetivismo, faz das condi¢des materiais entidades
irreais que apenas possuiriam realidade e eficacia se sentidas, quer dizer, “traduzidas”,
“decodificas”, significadas pela praxis-projeto que da um sentido a elas ao operar sua
ultrapassagem através dos fins individuais. No limite, esta critica aponta para a possivel
impossibilidade de operar a “aproximac¢ao” do existencialismo (ontologia fenomenoldgica)
com as teses do materialismo histérico. Ora, tudo parece indicar que Sartre, subordinando
as condi¢bes materiais a praxis-projeto, finda naquilo que Bourdieu havia designado por
subjetivismo, isto é, a ordenacio/teorizagao do real por meio de uma visio de mundo que
faz da praxis-projeto uma liberdade incondicional. Ja no diagnéstico de Aron, Sartre, de EN
a OM/CRD, acentua a limitacao dos poderes da prixis no mundo social da alienagao, mas
“nao acrescenta outros limites ontolégicos a minha liberdade”. Se a prixis é ultrapassagem
do dado, isso exprime que ela ¢ movimento de transcendéncia para além do mundo, logo,
que nao pode haver qualquer tipo de condicionamento mundano, ou melhor, que ha
condicionamento mundano, mas o homem permanece livre para ultrapassa-lo (mesmo que
imaginariamente). Eis af a auséncia de limite ontolégico tal pois, aqui, somente havera
condicionamento se for significado pela praxis-projeto.

Simplifiquemos o que fora dito até aqui: o homem sartreano, apesar de suas
condi¢des materiais, ¢ livre para projetar um futuro que, mesmo socialmente condicionante,
nao deixa de fazer com que o homem possa negar a negacao que outros lhe imputam. Tudo
se passa como se a situagao, aqui investida de uma suposta materialidade condicionante, nao
servisse senao como pretexto para a agao livre dos agentes (o exemplo do colonizador que
rouba o avido é exemplar quanto a isso); tal constatacao critica é de Adorno (ainda que este
fale mais precisamente das pecas teatrais de Sartre):

(...) as relagoes e as condi¢coes sociais tornaram-se, no maximo, um adendo
atual que, estruturalmente, nao se mostrava, porém, como muito mais do que
ocasibes para a agao. Esta foi condenada, pela auséncia filosofica de objetos

91 CABESTAN, “Une liberté infinie?”, p. 23.
92 SARTRE, L Tmaginaire, p. 357.
9 ARON, Histoire et dialectique de la violence, p. 190.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 216 : : :



em Sartre, a uma irracionalidade que era certamente aquilo a que o iluminista
imperturbavel menos visava. A representacio de uma liberdade absoluta de
decisdo ¢ tao ilusoéria quanto aquela do eu absoluto que engendra o mundo a
partir de si.”*

O imbroéglio: OM, mesmo oferecendo uma versao socializada dos possiveis, mesmo
fazendo da “verdade objetiva do subjetivo objetivado” a “anica verdade do subjetivo”, nao
abandona a primazia de uma instancia normativa (aqui definida como prixzs) que esclarece
(leia-se significa) a situagdo através de fins futuros (imaginarios, como tentamos demostrar).
Nesta lida, QM reitera, ao que parece, uma dupla denegac¢ao: “sim, o homem ¢é condicionado,
mas ele ultrapassa livremente esse condicionamento”; inversamente, do lado da
exteriorizagao, “a denega¢ao nao diz mais respeito ao condicionamento, mas a liberdade: sim,
o homem ¢ livre, mas esta liberdade se aliena desde que ela se encarne no mundo””. Esta
dupla denegacio, ei-la quando ¢é afirmado que: “Com toda a certeza, (as) condigdes existem
e sao elas, e somente elas, que podem fornecer uma dire¢ao e¢ uma realidade material as
mudangas que se preparam; mas o movimento da prdxis humana supera-as, conservando-
as”™%.

Last but not least: se o estado real de coisas ndo passa de uma entidade irreal caso nao
seja submetido a forma teleoldgico-imaginaria do projeto/fins, ndo estarfamos lidando aqui
como uma espécie de ‘antropologia imaginaria’ que fundaria a ideia do homem em um
voluntarismo subjetivista? Aqui, ndo estarfamos ainda naquilo que Merleau-Ponty, mesmo
nio tendo lido QM/CRD, chamou de “ideologia da escolha e do futurismo™’? E talvez a
censura que Adorno”™ tenha tecido acerca do projeto heideggeriano valha tal e qual para o
projeto sartreano: “O termo ‘projeto’ revela a sua tendéncia para negar a liberdade a partir
da liberdade: uma obrigatoriedade transubjetiva é entregue a responsabilidade do ato de uma
subjetividade posicionadora”™. E é propriamente isso que parece ocotrrer quando Sartre faz
do projeto esta instancia propulsora da agao, pois ele — o projeto — ¢ o regulador do sentido
do dado (presente) a partir do nao dado (futuro).

Referéncias bibliograficas
ADORNO, Theodor. Dialética Negativa. Rio de Janeiro: Zahar, 2009.

ARON, Raymond. Histoire et dialectique de la violence. Paris: Gallimard, 1973 (Les essais
CLXXXI).

BIRCHALL, Ian. Sartre et lextréme ganche francaise: cinquante ans de relations tumultueuses.
Paris: La Fabrique, 2011.

9% ADORNO, Dialética negativa, p. 50.

5 HUGLO, Sartre: Questions de méthode, p. 45.

% SARTRE, Questions de méthode, p. 61.

97 MERLEAU-PONTY, Les aventures de la dialectique, p. 275.
% Sempre em regime conceitual-critico de Dialética Negativa.
9 ADORNO, Dialética negativa, p. 82.

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 217 : : :



BOURDIEU, Pierre. Le sens pratigue. Paris: Les éditions de minuit, 1980.

BURNIER, Michel-Antoine. Os existencialistas e a politica. Tradugao de Jorge Alvarez. Lisboa:
Ulisseia, 1966.

CABESTAN, Philippe. “Une liberté infinie?”. In: BARBARAS, Renaud (org.). Sartre. Désir
et liberté. Paris: PUF, 2005, p. 19-40.

FLAJOLIET, Alain. “I’Idiot de la famille, forme ultime de I'anthropologie existentielle?”.
In: CABESTAN, Philippe; ZARADER, Jean-Pierre (orgs.). Lectures de Sartre. Paris: Ellipses,
2011, p. 263-286.

HUGLO, Pierre-André. Sartre: Questions de méthode. Paris: 1.’ Harmattan, 2005.

LAPIERRE, Christopher. “De I'imaginaire au désir: itinéraire dans 'oeuvre sartrienne de
1936 2 1943”. In: Etudes sartriennes. Sartre inédit: Les racines de I’éthique, n® 19. Paris: OUSIA,
2015, p. 121-166.

MUNSTER, Arno. Sartre et la praxis. Ontologie de la liberte et praxis dans la pensée de Jean-
Paul Sartre. Paris: Delga, 2017.

SARTRE, Jean-Paul. Questions de méthode. In: Critigue de la Raison dialectigue; Tome I:
Théorie des ensembles pratiques. Paris: Gallimard, 1972.

. Critigue de la Raison dialectigne; Tome 1: Théorie des ensembles pratiques. Paris:
Gallimard, 1972.

. Critigue de la Raison dialectigue; Tome 1I: 1 Intenlligibilité de 'Histoire. Paris: Editions
Gallimard, 1985.

. Létre et le néant. Essai d’ontologie phénoménologique. Paris: Gallimard, 2010a (Tel).
. L'Imaginaire. Paris: Gallimard, 2010b (Folio).

. “Une idée fondamentale de la phénoménologie de Husserl: I'intentionnalité”. In:
Situations, 1. Essais critiques. Paris: Gallimard, 1947, p. 29-32.

STAL, Isabelle. La philosophie de Sartre. Essai d’analyse critique. Paris: PUF, 2006. (Thémis
Philosophie).

WOLIN, Richard. “Sartre, Heidegger et I'inteligibilité de I'histoire”. In: Les Temps Modernes:
Témoins de Sartre, n® 531-532-533, 1990, p. 365-397.

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 218 : : :



“Que nio pere¢a o mundo”: verdade, memadria e politica em

Hannah Arendt

Natdlia Tavares Campos *

Resumo: Se verdade e politica emergem, inicialmente, na obra de Hannah Arendt, como lados
antagb6nicos em uma oposi¢ao aparentemente irresoluvel — oposicdo marcada, originariamente, pelo
contlito entre a verdade do filésofo e as opinides dos cidadaos —, em seu ensaio VVerdade ¢ politica,
publicado pela primeira vez em 1967, a autora parece colocar em novos termos a relagio entre ambas,
pensando-a, afinal, a partir de uma outra perspectiva. Considerando este contexto, o objetivo deste
artigo ¢ examinar a relacdo que Arendt parece estabelecer entre a verdade, como o lugar da memoria,
e o mundo, buscando compreender, assim, a relevincia e a possivel “fun¢io” desempenhada pela
verdade factual no que diz respeito a politica.

Palavra-chave: Arendt — Politica — Verdade — Memoria — Mundo

“May the World Not Perish”:

Truth, Memory and Politics in Hannah Arendt

Abstract: If truth and politics emerge initially in Hannah Arendt's work as antagonistic sides of an
apparently unresolvable opposition — opposition originally marked by the conflict between the
philosophet's truth and the opinions of the citizens —, in her essay Truth and Politics, published for
the first time in 1967, the author seems to put in new terms the relationship between them, thinking
it, after all, from another perspective. Considering this context, this paper aims at an examination of
the relationship that Arendt seems to establish between truth, as the place of memory, and the world,
seeking to understand, thus, the relevance and the possible “role” played by factual truth with regard
to politics.

Keywords: Arendt — Politics — Truth — Memory — World

! Doutoranda em filosofia pela Universidade Federal de Minas Gerais. Contato: natalia.tavares@gmail.com

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 219 : : :



Essa, entdo, ¢ a vida ambigna do Campo. Desse modo brutal, oprimidos até o fundo, viveram muitos
homens do nosso tempo; todos, porém, durante um periodo relativamente curto. Poderiamos, entdo,
perguntar-nos se vale mesmo a pena, se convém que de tal sitnagao humana reste algnma memdria.
A essa pergunta, tenho a conviceao de poder responder que sim.?

Introducgao

Em uma conferéncia pronunciada em 1954, na Notre Dame University’, Hannah
Arendt, ao tratar do abismo aberto entre a filosofia e a politica — a partir do julgamento e da
condenacao de Socrates —, nos apresenta a oposi¢ao entre verdade e opinido (doxa) como “a
mais anti-socritica conclusio”™ que Platio teria tirado do julgamento daquele homem
singular, que “onde quer que fosse tentava fazer com que todos a sua volta, e antes de tudo
ele mesmo, ficassem mais verdadeiros”. Em outras palavras, se, a partir deste momento, um
verdadeiro abismo ¢é aberto entre o filésofo e a cidade, a oposicao entre verdade e opiniao
emerge como um elemento central — e, por que nao, constitutivo — do conflito em questao.
Isso significa que a verdade nos ¢ apresentada, inicialmente, do ponto de vista da politica,
sob uma luz critica, como uma espécie de “elemento” estranho a cidade, dotado, desse modo,
de um carater, em grande medida, antipolitico.

Neste quadro, é valido destacar que mesmo Sécrates — que nao pretendia, segundo
Arendt, educar os cidaddos, mas sim “aperfeicoar-lhes as doxaz, que constituiam a vida

996

politica em que ele tomava parte” — teria, na perspectiva arendtiana, entrado em conflito

com a polis:

A busca da verdade na doxa pode levar ao resultado catastréfico de sua
completa destruicao, ou de que aquilo que aparecera revele-se como uma
ilusio. Isto, todos recordario, foi o que aconteceu ao Rei Edipo, cujo mundo
— toda a realidade de seu reino — desintegrou-se assim que ele comegou a
examina-lo. Depois de descobrir a verdade, Edipo fica sem nenhuma doxa,
em seus diversos significados: opiniao, gloria, fama e um mundo préprio. A
verdade pode, portanto, destruir a doxa, pode destruir a realidade politica

especifica dos cidadios.’

Verdade e opinido, verdade e politica, se constituiriam, assim, aparentemente, como
dois polos em uma oposi¢ao ou tensio cuja conciliagio parece, a principio, se nao impossivel,
pouco provavel. Considerando que a verdade, dado que esta, por defini¢ao, além de qualquer
acordo, disputa e consentimento, confrontatia ou se oporia a esséncia mesma da vida politica,
ou seja, a0 debate, a enunciagao das opinides — o dizer do mundo tal qual este se abre para
cada um, de acordo com a posicao que nele ocupa —, parecemos estar diante de um

21LEVL, E isto um homen?, p. 127.

3 The problem of Action and Thought after the French Revolution, conferéncia que teve sua parte final publicada sob o
titulo de Filosofia ¢ politica, publicada em portugués pela editora Relume Dumara na coletanea A dignidade da
politica, em 1993.

4+ ARENDT, A dignidade da politica, p. 92.

5> ARENDT, A dignidade da politica, p. 105.

¢ ARENDT, A dignidade da politica, p. 98.

" ARENDT, A dignidade da politica, p. 105.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 220 : : :



antagonismo ou de um conflito irresoluvel, irreconciliavel. Mas, se tal conflito é real e se, de
fato, marca, em grande medida, o pensamento de Hannah Arendt, ele nido esgota, em
absoluto, o que a autora tem a nos dizer acerca da relagao entre a verdade e a politica. Se
tomarmos o ensaio que Arendt dedica a questao® em Entre 0 passado e o futuro, veremos que
ha muito ainda a ser dito sobre esta relagdo, principalmente no que concerne ao papel da
verdade — ou de um tipo especifico de verdade — na conservagao e na preserva¢ao do mundo
que temos em comum. Mundo sem o qual uma vida plenamente humana — na qual agdo e
discurso teriam, afinal, lugar — jamais seria possivel.

No ensaio mencionado, ocasionado pela controvérsia gerada pela publicagio de
Eichmann em Jerusalém, Arendt parece colocar em outros termos a relagao entre verdade e
politica, pensando-a, entdo, a partir de uma outra perspectiva, ou, como quer André Duarte’,
em um “registro complementar”. Neste contexto, nos deparamos com uma distingao
bastante importante: a distingdo entre verdade filosofica ou racional e verdade factual
Distingao que nos coloca diante de uma verdade que, surpreendentemente, a despeito do
elemento de coerc¢ao que, como toda verdade, carrega em si, parece possuir alguma relevancia
politica; uma verdade sem a qual verfamos perecer a propria realidade, o proprio mundo. Nas
palavras de Arendt:

Enquanto podemos nos recusar a indagar se a vida ainda seria digna de ser
vivida em um mundo destituido de no¢des tais como justica e liberdade, o
mesmo, curiosamente, ndo é possivel com respeito a ideia de verdade,
aparentemente tao menos politica. O que se acha em jogo ¢ a sobrevivéncia,
a perseveranga na existéncia (# suo esse perseverare), e nenhum mundo humano
destinado a perdurar apds o curto periodo de vida dos mortais seria capaz de
sobreviver sem que os homens estivessem propensos a fazer aquilo que
Herdédoto foi o primeiro a empreender conscienciosamente — a saber, /gezn
td ednta, dizet o que é."

Buscando, entio, pensar a relagao entre a verdade e o poder — “E da esséncia mesma
da verdade o ser impotente e da esséncia mesma do poder o ser embusteiro?”’!" —, a autora
nos apresenta um elemento novo em suas analises, qual seja, a reflexao acerca de que tipo de
papel a verdade pode ter na politica, pois que ela parece, afinal, ter um papel, uma relevancia,
um lugar. Neste sentido, haveria uma verdade, ou um tipo de verdade, que, embora seja, ela
também, ameagada pelo podet, se revelaria, enfim, por mais paradoxal que isso possa parecet,
imprescindivel para a cidade; uma verdade sem a qual a prépria cidade ou o préprio mundo
perecem.

Considerando todo este quadro, interessa-me aqui refletir sobre esta relagao que
Arendt parece estabelecer entre a verdade e o mundo, buscando compreender, desta maneira,

8 Ensaio que tem como titulo exatamente |erdade ¢ politica, publicado originalmente em fevereiro de 1967, na
revista The New Yorker e, posteriormente, em 1968, em Entre o passado e o futuro.

9 De acordo com o autor: “A reflexdo arendtiana sobre a verdade e a opinido dé-se, pois, em um duplo registro
complementar, expondo tanto os riscos politicos derivados da subsunc¢do da opinido politica ao registro da
‘verdade racional’, quanto aqueles derivados da supressio ou reducdo da ‘verdade factual’ ao plano da opinido
ou da pura e simples mentira”. DUARTE, O pensamento a sombra da ruptura, p. 175.

10 AREND'T, Entre o passado e o futaro, p. 285.

W ARENDT, Entre 0 passado e o futaro, p. 283.

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 221 : : :



essa espécie de papel ou, quem sabe, essa “fun¢iao” que a verdade factual desempenharia no
que diz respeito a politica. Comecemos, assim, nosso breve percurso pela nogdo mesma de
verdade factual, buscando, precisamente, compreender sua especificidade, considerando-a
sempre, como nao poderia deixar de ser, em sua relagao com a politica e, claro, com o préprio

mundo.
A verdade factual: “dizer o que ¢”

Creio ser importante destacar, em primeiro lugar, que é exatamente para a fragilidade
e vulnerabilidade proprias a verdade factual que Hannah Arendt chama a atengao de seu
leitor, ja nas paginas iniciais de [erdade e politica. Fragilidade e vulnerabilidade que parecem
decotrer de sua prépria natureza, isto é, de sua “natureza politica”'?; do fato mesmo de tratat-
se aqui de uma verdade que, nos termos da autora, “diz respeito a eventos e circunstancias
nas quais muitos sio envolvidos”"?, uma verdade que pettence, portanto, 20 mesmo dominio
da opinido, ao dominio da politica. Um dominio no qual, nio podemos nos esquecer, tudo
o que ¢ ou que foi poderia perfeitamente ter sido, ter acontecido, de outro modo; um dominio
profundamente marcado, em outras palavras, pela contingéncia, pela indeterminac¢ao, pela
imprevisibilidade. Diferentemente da verdade filosoéfica, que apenas pode ser encontrada na
solidao e que, por conseguinte, transcende o ambito politico, a verdade factual concerne
aquilo que resulta do estar-junto dos homens, ou ainda, para dizer de modo mais claro,
concerne aos fatos e eventos que “constituem a verdadeira textura do dominio politico”'.

E importante compreender, desse modo, que, se o conflito entre verdade e politica
nasce, historicamente, com a verdade racional ou filoséfica — isto ¢, a partir da tensao ou do

abismo entre dois modos de vida, o modo de vida do filésofo e aquele do cidadao —, a

>
verdade factual encontra-se sob um risco ainda maior de ser destruida, de ser eliminada do
mundo; um risco maior de sucumbir ao assédio do poder. E isso, em grande medida, porque,
se o contrario da verdade filosofica era a “mera” opinido, no que diz respeito a verdade
factual ndo é sendo a falsidade e a mentira deliberadas que entram em cena como
instrumentos que visam nao apenas ataca-la, mas elimind-la, destrui-la. Precisamente por isso,
se o que se busca é compreender a relagdo entre verdade factual e poder — na perspectiva
arendtiana —, nao se pode perder de vista a mentira, ou ainda, o uso sistematico da mentira
que aparece aqui, como veremos com mais detalhes adiante, como uma espécie de traco
caracteristico da modernidade, do mundo moderno.

Sigamos, contudo, para entender o modo como a autora formula e pensa o problema
em questao, o percurso feito pela propria Arendt em Verdade e politica. E o que temos, neste
ponto de seu texto, ¢ precisamente um recuo ao conflito entre ambas em seu momento
originario. Um recuo que parece ser importante para compreender em que termos nossa
autora coloca a relacdo entre verdade e poder na modernidade e, claro, o que nos interessa,
compreender o que essa espécie de verdade, que é a verdade factual, tem de mais especifico
e qual o seu “papel”, se é que ela, de fato, tem um, para Arendt, na politica. Vejamos, entio,

12 ARENDT, Entre o passado ¢ o futaro, p. 295.
13 ARENDT, Entre o passado ¢ o futaro, p. 295.
14 ARENDT, Entre 0 passado ¢ o futaro, p. 287.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 222 : : :



como se da essa espécie de recuo e como a autora marca essa passagem a modernidade,
periodo no qual uma nova relagio com a verdade parece ser esbogada.

O que Arendt retoma, em primeiro lugar, é, assim, a propria contraposi¢ao entre as
opinides flexiveis e mutaveis dos cidadios e a verdade do filésofo. Terfamos, portanto, em
outras palavras, neste momento originario do conflito, uma verdade que tem como seu
contrario a opiniao. Conflito e contraposi¢cio que encontrardo eco e se fardo presentes,
segundo Arendt, até o século XVIII, quando a propria razao humana é colocada em xeque e
vé-se confrontada com seus limites'.

Interesse-me destacar aqui, contudo — sem me ater em demasia a esta questao —, dois
pontos especificos. O primeiro deles é que ha, neste contexto marcado pelo reconhecimento
da falibilidade da razao humana, um deslocamento da verdade racional para a opinido; “uma
mudanga do homem no singular para os homens no plural”’‘. Isso implica, nos termos da
autora, um “desvio” de um dominio em que tudo o que importa é o “raciocinio solido de
uma mente” para um outro em que a opinido sera tdo mais forte quanto maior for o nimero
daqueles que parecerem ao individuo estarem de acordo com esta — formulagao que Arendt
toma de empréstimo de Madison. O segundo ponto, ainda mais importante, a ser destacado
¢, por sua vez, o aparente “desaparecimento” do préprio conflito originario:

No mundo em que vivemos, os derradeiros vestigios desse antigo
antagonismo entre a verdade do filésofo e as opinides da praca do mercado
desapareceram. Nem a verdade da religidao revelada, a qual os pensadores
politicos do século XVII ainda tratavam como grande maleficio, nem a
verdade do filésofo, desvelada ao homem solitatio, interfere mais nos
negbcios do mundo. [...] Pensando em termos da tradi¢do, ¢ possivel que nos
sintamos autorizados a concluir, desse estado de coisas, que o antigo conflito
finalmente foi resolvido, e sobretudo que sua causa original, o embate da
verdade racional com a opiniao, desapatreceu.'’

Ora, longe de tratar-se de um conflito resolvido, o que temos aqui, de acordo com
Arendt, ndo é sendao uma espécie de mudanga em seus termos ou mesmo em sua “forma”,
tendo em vista que “o embate da verdade fatual com a politica que hoje testemunhamos em
tao larga escala tem — pelo menos quanto a alguns aspectos — feicoes bastante analogas™'®.
Um embate no interior do qual — e é este o ponto preciso que me interessa reter aqui — a

propria realidade comum parece ser colocada em questao:

O que parece ainda mais perturbador ¢ que, na medida em que as verdades
fatuais inoportunas sao toleradas nos paises livres, amitude elas sao, de modo
consciente ou inconsciente, transformadas em opinides [...]. Visto que tais
verdades fatuais se relacionam com problemas de imediata relevancia politica,
aqui ha mais coisa em jogo do que a tensdo, talvez inevitavel, entre dois
modos de vida dentro do quadro de referéncia de uma realidade comum e

15 Cf. ARENDT, Euntre 0 passado e o futuro, pp. 290-292.
16 AREND'T, Entre o passado e o futuro, p. 292.

17 ARENDT, Entre o passado ¢ o futaro, pp. 292-293.

18 ARENDT, Entre 0 passado e o futaro, p. 293.

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 223 : : :



comumente reconhecida. O gue se acha em jogo é essa mesma realidade comum e

Jatual, e isso é com efeito um problema politico de primeira plana.”

Ha, assim, Arendt nos diz, o risco ou mesmo a tendéncia a borrar — ou até apagar —
a linha diviséria que separa e distingue o fato da opiniao. E, neste contexto, aquele que diz a
verdade encontraria-se em uma situagao, de certo modo, ainda pior que o filésofo que Platao
nos apresenta na alegoria da caverna. Isso porque aqui aquele que diz a verdade, que relata o
proprio fato, isto é, “as verdades vistas e testemunhadas com os olhos do corpo, e nao com

os olhos da mente”

', ndo pode nem mesmo se consolar com a ideia de que a verdade que
diz ndo ¢, afinal, desse mundo. Nos deparamos, portanto, mais uma vez, com a fragilidade e
com a vulnerabilidade desta verdade “politica por natureza”; desta verdade que é estabelecida

21 E nos

por testemunhos e que “existe apenas na medida em que se fala sobre ela
deparamos, por conseguinte, a0 mesmo tempo, com a propria suspeita de que talvez seja da
natureza mesma do ambito politico perverter ou mesmo negar a verdade em todas as suas
formas.

Lembremos que se a opinido e a verdade factual pertencem ao mesmo dominio — o
dominio politico — e se tém em comum sua natureza reveladora — uma vez que ambas dizem
ou revelam algo do mundo —, isso ndo significa que estejamos autorizados a estabelecer uma
identificacdo ou uma correspondéncia entre uma e outra. Nao podemos, em absoluto, perder
de vista as diferencas que as separam. Se a opiniao expressa aquilo que ¢ a partir de uma
determinada perspectiva (doke: moi), a verdade factual nao pretende ancorar ou fundar sua
validade na comunica¢io de um ponto de vista, mas sim no testemunho daquilo que
aconteceu, daquilo que ¢, daquilo que aparece. Neste quadro, é interessante notar que os
fatos informam ou devem informar as opinides e o proprio pensamento politico, contudo,
estes mesmos fatos e a verdade que eles trazem consigo encontram-se sempre sob a ameaca
de serem desfigurados pelo poder, o que acontece no momento mesmo em sao identificados
a opinido.

Trata-se aqui, ndo podemos nos esquecer, do dominio da liberdade; o dominio no
qual os homens sao, de fato, livtes. Um dominio no qual, a0 mesmo tempo e em virtude
desta mesma liberdade, esta dada ndo somente a possibilidade de se dizer aquilo que é, que
aparece, mas, também, a possibilidade da mentira, de dizer o que nio é. E neste ponto ¢é
interessante notar como a concep¢ao que Arendt nos apresenta do dominio politico parece
trazer consigo a marca de um certo paradoxo, um paradoxo que Andreas Kalyvas denomina
de paradoxo da liberdade: “uma afirmacdo incondicional e total da liberdade ameaca e
compromete a propria liberdade”. Um paradoxo que parece apontar, portanto, para a
propria necessidade, neste dominio, de dispositivos ou elementos capazes de, em alguma
medida, limitar o poder, garantir alguma estabilidade e protecao para o proprio o mundo,
uma vez que a liberdade — ou a agdo —, entregue a si mesma, pode ser a causa da sua propria
destruicio.

19 AREND'T, Entre o passado ¢ o futaro, pp. 293-294.

20 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 294.

2V ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 295.

22 KALYVAS, Democracy and the politics of the extraordinary, p. 197.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 224 : : :



Antes de nos determos neste ponto, na relacio — se é que ha alguma — entre a verdade
factual e esses elementos ou dispositivos de estabilidade, vejamos, contudo, de maneira um
pouco mais aprofundada, os riscos que a mentira impoe a verdade dos fatos.

A mentira organizada e a realidade factual

Podemos mentir porque nao somos completa e inteiramente condicionados; porque
somos, afinal, seres livres, seres capazes, em alguma medida, de modificar o mundo e as
circunstancias que nos envolvem. “Em outras palavras, a capacidade de mentirmos — mas
nao necessariamente a de dizermos a verdade — é dos poucos dados 6bvios e demonstraveis
que confirmam a liberdade humana”?®. E, como observa nossa autora, nio é senio desta
liberdade “que se abusa, pervertendo-a através da mendacidade”?4,

Neste quadro, a questdo que se impde nao é sendo aquela acerca das consequéncias
ou implicacbes decorrentes dos possiveis abusos da liberdade. Questio que pode ser
formulada nos seguintes termos: o que, afinal, acarretam, implicam — ou a que prego se dao
— estes abusos da liberdade, ou ainda, nos termos de Paul Ricoeur, os “abusos da
memétia”2%? Seria possivel, levando ao extremo tais abusos, substituir, enfim, a realidade
pela mentira, pela ficcdo? Vejamos o que Hannah Arendt tem a nos dizer sobre isso.

Em Verdade e politica, a autora, ao chamar a aten¢ao de seu leitor para o fenémeno,
entdao recente, da manipulagdo em massa de fatos e opinides, estabelece uma importante
distingdo que pode nos ajudar a avancar em nossa reflexdo: a distingdo entre a mentira
tradicional e a “mentira moderna”. Nos termos da autora: “a diferenca entre a mentira
tradicional e a moderna acarretara, na maior parte das vezes, a diferenca entre ocultar e
destruir?®, Neste sentido, se a mentira “tradicional” se restringia a particularidades e se
dirigia apenas ao “inimigo”, sem pretender modificar ou transformar todo o contexto, as
mentiras politicas modernas — a propria manipulagao dos fatos — trariam consigo pretensoes
bem mais ambiciosas no que diz respeito a realidade, tendo em vista que “requerem um
rearranjo completo de toda a trama fatual, a criagio de outra realidade, por assim dizer”?’.

Terfamos aqui, portanto, como uma espécie de marca distintiva desta “espécie” de
mentira, um desejo ou mesmo uma tentativa de reinvengdao ou reconstrucao da realidade
como um todo — tentativa diante da qual nem mesmo a dimensao do passado estaria a salvo.
Um desejo ou tentativa que, se encontram no movimento e no regime totalitarios — com sua
crenca na onipoténcia humana — sua “traducao” mais completa, estdo longe de se
restringirem a ambos. Como esclarece Margareth Canovan:

O totalitarismo, na visio de Arendt, era caracterizado pela crenga de que
‘tudo ¢é possivel: nao simplesmente um desprezo por limites morais, mas a
convicgao de que nao existem, em absoluto, limites para o que nés podemos

23 ARENDT, Euntre o passado ¢ o futuro, p. 310.

24 ARENDT, Ewntre o passado e o futuro, p. 310.

25 O autor refere-se aqui ao problema da manipulacio da memoria, utilizando, portanto, a palavra “(...) abusos,
no sentido forte do termo, que resultam de uma manipulacio concertada da memoéria e do esquecimento por
detentores do poder”. RICOEUR, A memdria, a bistdria, o esquecimento, p. 93.

26 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 312.

27 ARENDT, Euntre o passado e o futuro, p. 313.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 225 : : :



fazer [..] mas esse extremo de Aybris totalitario parecia a Arendt apresentar
um perigo recorrente, pois ele alimentava uma recusa muito mais geral da
parte dos seres humanos modernos em aceitar tudo o que é dado.”®

A tentativa de reconstrucao da realidade ou de reescrita da historia parece emergir,
assim, como uma espécie de resposta a essa recusa “dos seres humanos modernos” a
aceitarem aquilo que é ou que aconteceu. E ¢ importante que fique claro, neste contexto, que
transformar fatos em opinides é também uma das formas possiveis da mentira e ¢é, ainda,
para Arendt, uma forma de agio, precisamente porque 0 que O MeNtiroso quer e espera, a0
mentir, ndo é sendo transformar o mundo. Ele diz o que nio é justamente por desejar que as
coisas sejam diferentes daquilo que sao. Ora, o grande problema para o qual a autora chama
a atencao, neste ponto, é que apenas o futuro, e nio o passado — “e toda verdade fatnal diz

729 _ estd aberto a acdo. Se, contudo, ainda assim, se tenta

respeito evidentemente ao passado
modifica-lo ou tratd-lo como se pudesse, de fato, ser transformado, alterado — como se fosse
possivel substituir de modo “coerente e total” a verdade dos fatos por mentiras —, isso nao

se d4, ¢é claro, sem consequéncias:

Longe de conseguir um sucedaneo adequado para a realidade e a fatualidade,
eles transformaram os fatos e ocorréncias novamente na potencialidade da
qual haviam saido originariamente. [...] Esse é o motivo por que a mentira
coerente, em termos metaforicos, arranca o chao de sob nossos pés, sem

fornecer nenhuma outra base em que nos postemos.®

Os fatos sao levados de volta a seu estado originario de potencialidade. Perdemos,
vemos ser “arrancado”, o chdo sob nossos pés sem que nenhuma outra base segura seja
colocada em seu lugar. A imagem aqui, Arendt deixa bastante claro, é a da mais absoluta
instabilidade: “A experiéncia de um movimento trémulo e titubeante de tudo aquilo em que

»31

nos apoiamos para nosso senso de direcao e realidade”*. E ndo é sendo este senso, o proprio

“sentido mediante o qual nos orientamos no mundo real”’3?

que se perde, que hesita, titubeia,
nessa tentativa de substituir ou mesmo de eliminar a verdade factual, de tratar passado e
presente como partes do futuro. Uma perda ou uma hesitagao que decorre, este ponto ¢é
fundamental, da incapacidade daqueles que empreendem tal tentativa de fornecerem um
substituto adequado para a realidade factual.

Neste sentido, se ¢ possivel destrui-la ou mesmo elimina-la, isso nao significa, em
absoluto, ser capaz de fornecer um substituto para a estabilidade que apenas a realidade
factual pode nos oferecer. Na propria relagio com o passado a afinidade da mentira com a
acdo e com a transformacdo do mundo parece, desse modo, encontrar um limite. Como

esclarece Geraldo Adriano Emery Pereira:

28 CANOVAN, Hannah Arendt as a conservative thinker, p. 18.
2 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 319.

30 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 318.

3 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 318.

32 ARENDT, Euntre o passado e o futuro, pp. 317-318.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 226 : : :



Arendt di o tom de limite nessa relacio fato e acdo. A acdo ndo muda o
passado. A liberdade de iniciar e de mudar da a¢ao tem no sentido do tempo
a sua experiéncia do limite. A a¢do ndo é regressiva. Sua relagdo com o

passado é a da memotia, da narrativa.®

A tentativa e o desejo tao caracteristicamente modernos de eliminar, de banir os fatos,
de apagar a fronteira entre a realidade e a ficgao esbarrariam, entao, em algo que nao se pode
modificar, a nao ser, é claro, ao preco de mergulhar a comunidade politica — que vé a verdade
dos fatos que lhe dizem respeito ser eliminada ou transformada em opinido — na mais
completa instabilidade. Afinal, “o poder, por sua propria natureza, nunca pode produzir um
substituto para a segura estabilidade da realidade fatual, que por ser passada adquiriu uma
dimensao situada além de nosso alcance” *4.

Como se pode perceber, é a realidade comum e factual em sua segura estabilidade,
ou ainda, a estabilidade e a conservagao do proprio mundo comum, que estdo em jogo aqui.
E essa estabilidade, a propria realidade, que corremos o risco de perder em decorréncia dos
abusos da liberdade. Neste sentido, se a verdade dos fatos parece figurar aqui, em grande
medida, como uma espécie de limite, de resisténcia diante do desejo de tudo modificar, isso
nao parece esgotar tudo o que Arendt tem a nos dizer acerca da relacio entre a verdade
factual, o poder e, claro, o préprio mundo. Desse modo, considerando a existéncia de uma
possivel relagao entre verdade e estabilidade, é preciso examinar, enfim, que espécie de papel
ou de “funcao” a verdade factual desempenharia no que diz respeito a politica.

Verdade, memoria e mundo

Hannah Arendt nos diz, em seu ensaio O conceito de Histdria, que “Herddoto desejava
‘dizer o que & (légein ta ednta), porque dizer e escrever estabiliza o futil e o perecivel, ‘fabrica
uma memoria’ para ele, na expressio grega: mmémen poiésthai |..]7%°. Dizer e escrever
estabilizaria, portanto, aquilo que nds, “os mais instaveis e futeis seres de que temos

conhecimento’38

, realizamos, criamos, sofremos, padecemos. Poderia conservar-se, assim,
na linguagem, no discurso, aquilo que se apresenta, que ¢ visivel, que aparece e que, no
entanto, sem a recordagdo, sem a memoria, nao resistiria e pereceria. Trata-se, pois, de
garantir o nao-esquecimento e a permanéncia no tempo daquilo que ¢, ou ainda, para colocar
em termos mais precisos, daquilo que foi, que aconteceu, tal como aconteceu. Um nao-
esquecimento e uma permanéncia que apontam justamente para a estreita relagdo entre a

37 Hu mesmo, em outras

verdade e a memoria, para a propria “funcao veritativa da memoria
palavras, para a verdade como o lugar da memoéria.

Creio que o que temos aqui, para dizer de outro modo, nao é senao uma espécie de
lago que parece atar verdade e permanéncia, verdade e conservacio. O que estaria em

consonancia com aquilo que vimos anteriormente, a partit de nosso exame das

3 PEREIRA, Verdade ¢ politica na obra de Hannah Arendt, p. 155.
3% ARENDT, Entre 0 passado e o futuro, p. 319.

% ARENDT, Entre o passado ¢ o futuro, p. 96.

36 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 131.

3T RICOEUR, A memidria, a bistoria, o esquecimento, p. 20.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 227 : : :



consequéncias dos abusos da liberdade, dos abusos de memoria, que, como nos indicara
Arendt, ao buscarem substituir a verdade dos fatos nao fazem mais do que ameagar elimina-
la do mundo, deixando atras de si um rastro de instabilidade, de inseguranca e, nao sem razao,

o mais completo cinismo. Um cinismo ou um “desencanto cético”3®

que, a0 colocar em
xeque a verdade de todas as coisas, reduzem-na a meras “interpretagdes subjetivas e
relativas™3®. Todavia, como interpela Pierre Vidal-Naquet — em um argumento que parece ir

ao encontro daquele que Arendt nos apresenta:

(..) seria possivel existir uma escola para sustentar que a bastilha foi tomada
a 14 de julho de 1789 e outra que afirmasse que foi tomada no dia 15? Aqui
pisamos no terreno da historia positiva, wee es ezgentlich gewesen, como as coisas
realmente aconteceram |[...], um terreno em que o verdadeiro simplesmente
opoe-se ao falso, independente de qualquer interpretagio.®

Estarfamos aqui, portanto, em um terreno, em uma dimensao, que ja se encontra fora
do alcance da agdo. “Como as coisas realmente aconteceram”. Como foram os grandes feitos,
as palavras ditas, os sofrimentos com os quais nos deparamos, os eventos e acontecimentos
tais como se deram, tais como, na ilimitada contingéncia dos assuntos humanos, se
cristalizaram, enfim, na recordagdo. Como aconteceram todas estas coisas que tém como
principal caracteristica o fato de serem absolutamente pereciveis; o fato de que, uma vez
esquecidas, uma vez eliminadas do mundo, é como se nunca tivessem existido. Mas,
poderfamos nos perguntar, o que isso tem a ver com o mundo? Qual a relevancia desta
funcio veritativa da memoria, da propria verdade, para o mundo comum? Ora, como
poderfamos nos sentir em casa, nos reconhecer, nos orientar em um mundo no qual nada
permanece, nada esta ao abrigo do esquecimento, um mundo no qual nossa existéncia nao
encontra lastro, um mundo tornado, portanto, tao instavel, tio perecivel, tio mortal quanto
aqueles que nele habitam? Lembremos que a verdade, como observa Arendt, “possui uma
forca que lhe é propria: o que quer que possam idear aqueles que detém o poder, eles sao
incapazes de descobrir ou excogitar um substituto viivel para ela”*'.

Ha, desse modo, uma “for¢a” prépria a verdade, algo que a torna, afinal, imune a
tentativa de substitui-la. E esse algo, como a autora ja apontava na se¢ao IV de seu texto, ¢ a
segura estabilidade daquilo que “é simplesmente porque calhou que fosse assim e nao de

2742

outra maneira”*. Neste sentido, aquilo de que se priva o ambito politico, o préprio mundo

comum, ao ver ser eliminada ou destruida a verdade dos fatos ¢, nas palavras precisas da
autora, “sua principal forca estabilizadora”, e, com ela, continua Arendt, o “ponto de partida

943

para transformar, para iniciar algo novo”®. Sem a verdade factual o mundo perderia,

portanto, um elemento crucial de estabilizacao, de conservagao, e, com ele, o préprio ponto

38 PROST, Doge ligoes sobre a Histdria, p. 250.

3 PROST, Doge licies sobre a Histdria, p. 256.

YO VIDAL-NAQUET, Os assassinos da memdria, p. 35. Nos termos de Paul Ricoeut: “a representacio historiadora
¢ de fato uma imagem presente de uma coisa ausente; mas a propria coisa ausente desdobra-se em desapari¢io
e existéncia no passado. As coisas passadas sio abolidas, mas ninguém pode fazer com que nio tenham sido.
[..] E nesse sentido que o anteriormente significa a realidade, mas a realidade no passado”. RICOEUR, A
memidria, a historia, o esquecimento, p. 294.

4 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 320.

2 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 318.

3 ARENDT, Entre o passado ¢ o futuro, p. 319.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 228 : : :



de partida para agir, para “iniciar”. Diante destas colocagdes, parece, assim, possivel dizer
que a verdade guarda um interesse coletivo, um interesse politico. Em outras palavras, que
ela teria, afinal, um papel, uma “fun¢ao” no espago politico, no mundo comum; uma fung¢ao
estruturante e estabilizadora.

Todavia — e aqui o argumento arendtiano parece ganhar uma densidade ainda maior
—, se a verdade desempenha uma funcdo de relevancia politica, se ha um lugar para a
enunciagao da verdade, uma verdade que concerne a comunidade politica, a prépria cidade,
este lugar nao ¢, em absoluto, no interior do embate, do conflito, da luta politica; ndo é o
lugar no qual os atores politicos rivalizam na cidade. Dito de outro modo, a verdade factual,
até para que conserve seu carater de verdade — e mantenha, portanto, a imparcialidade sem
a qual ela deixaria de ser o que é —, deve ser formulada sempre de modo exterior a politica;
nao decorre, portanto, do confronto que ocorre em seu interior. E esta, enfim, a posicao
daquele que diz, que enuncia a verdade; uma posicao exterior ao préprio ambito politico:

O ponto de vista extetior ao dominio politico — isto ¢é, a comunidade a qual
pertencemos e ao convivio de nossos semelhantes — caracteriza-se
nitidamente como um dos varios modos de existéncia solitiria. Entre os
modos existenciais de dizer a verdade, sobrelevam-se a solidio do filésofo, o
isolamento do cientista e do artista, a imparcialidade do historiador e do juiz
e a independéncia do descobtidor de fatos, da testemunha e do relator.*

Um lugar fora das relages de poder, mas, ainda assim, em estreita relagdo com este.
De uma posi¢ao peculiar, “exterior” ao ambito politico, enuncia-se, desta maneira, verdades
fundamentais para a existéncia e conservacio do espaco publico, do mundo comum.
Verdades que, como vimos, emergem como um importante elemento estabilizador e
conservador. Elemento sem o qual vemos ser comprometido ou mesmo perdido o proprio
sentido que nos torna capazes de nos orientarmos no mundo. Precisamente por isso, por
essa relevancia politica, Arendt chama a aten¢do, ainda, para a necessidade da
institucionaliza¢ao de lugares nos quais essa verdade pode ser dita, pode ser enunciada.

?%5 capazes de aumentar as probabilidades de que esta

Abrigos ou “refugios da verdade
aparega e prevaleca em publico. Trata-se, por conseguinte, de assegurar a possibilidade de
um discurso com forca de verdade no ambito politico.

Terfamos, desse modo, uma espécie de fungdo politica — ou uma fungao “de

relevancia politica*

— que é desempenhada, de fora do ambito politico, por aquele que
enuncia a verdade factual, que “diz o que ¢”. Uma verdade que, ao ser enunciada, ao ser
“narrada”, estabiliza, conserva e, mais que isso, confere sentido aos fatos e eventos dispersos.

Em outras palavras, aquele que diz o que ¢, aquele que, a partir de uma espécie de
lugar fronteirico, enuncia a verdade dos fatos, relata o que viu, que testemunhou, o que
aconteceu, tal como aconteceu, nos apresentaria, na forma de uma narrativa, de uma

“estoria”, aquilo que nao podemos mudar. Uma narrativa que permite, afinal, que nos

4 ARENDT, Entre o passado e o futuro, pp. 320-321.

¥ ARENDT, Entre o passado ¢ o futuro, p. 322. Terfamos aqui, como exemplos destas institui¢ces, o poder
judicidrio, a Academia — em especial as Ciéncias Histéricas e as Humanidades — e a imprensa.

4 ARENDT, Entre o passado ¢ o futuro, p. 323.

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 229 : : :



reconciliemos com o mundo ao nos ensinar “a aceitacio das coisas tais como sa0”*. Como
observa Nadia Souki, “Ao recorrermos a memoria dos relatos e testemunhos das épocas
passadas, transformamos essas narrativas em historia, fazendo com que um amontoado de
fatos dispersos e confusos ganhe sentido”*. Sentido, reconciliagao, compreensio sem os quais

jamais serfamos capazes de “sentir o mundo como nossa casa”*:

Compreender ¢ infindavel e, portanto, nao pode gerar resultados definitivos.
E a maneira especificamente humana de viver, pois todo individuo precisa se
sentir conciliado com um mundo onde nasceu como estranho e onde sempre
permanece como estranho, na medida de sua singularidade unica. A

compreensiao comega com o nascimento e termina com a morte.”

O que Arendt parece nos indicar é, assim, que, para além de constituir-se como um

b bl b
limite para o poder, a verdade dos fatos estrutura, estabiliza, preserva, mantém intacto este
mundo no qual podemos agir, iniciar algo novo e “produzir” estorias “com a mesma

2751

naturalidade com que a fabricagao produz coisas tangiveis”™'. Uma verdade que, ao ser

contada, narrada, permite, enfim, aos homens ativos, “aceitar o que aconteceu de maneira

1”°* . Nas belas palavras

irrevogavel e |[...] se reconciliar com o que existe de modo inevitave
da autora: “Conceitualmente, podemos chamar de verdade aquilo que nio podemos
modificar; wetaforicamente, ela é o solo sobre o qual nos colocamos de pé e o cén que se estende acima de

n6s”>?

. Perdé-la significa, portanto, ao mesmo tempo, perdermos a capacidade de nos
orientarmos e de nos reconciliarmos com um mundo que temos em comum e que nao ¢

sendo a unica casa que conhecemos.

Conclusao

2

“Fazer alguma coisa perdurar na recordacio”.” Era esta, segundo Arendt, a tarefa do
poeta e do historiador. Fazer perdurar as obras, feitos e palavras, aquelas coisas que devem
sua existéncia aos homens e que, exatamente por isso, sdo pereciveis, “como que
contaminadas com a mortalidade de seus autores”. Homens que se movem em uma espécie
de linha reta — do surgimento ao desaparecimento — “em um universo em que tudo o que
se move o faz em sentido ciclico”™. Atores mortais que, precisamente por sua existéncia
passageira, necessitam da permanéncia, da durabilidade, da estabilidade desse mundo para
que sejam capazes de senti-lo, de reconhecé-lo como seu lar durante a sua vida na terra. Uma

permanéncia, uma estabilizagdo que dependem, como vimos, de um discurso sobre aquilo

47 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 323.
48 SOUKI, Memdria e esquecimento, p. 128.

4 ARENDT, Compreender, p. 330.

50 ARENDT, Compreender, p. 331.

51 ARENDT, A condigio humana, p. 228.

52 ARENDT, Compreender, p. 345.

53 ARENDT, Entre 0 passado e o futuro, p. 325.
5% ARENDT, Euntre 0 passado ¢ o futuro, p. 74.
5 ARENDT, Euntre o passado ¢ o futuro, p. 72.
% ARENDT, A condigio humana, p. 24.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 230 : : :



que ¢, sobre aquilo que, se poderia sempre ter sido de outro modo, calhou de acontecer tal
como aconteceu e nao pode, finalmente, ser revertido, modificado.

Encontrarfamos, portanto, nesta verdade que concerne aos muitos, aos seus feitos e
sofrimentos, aos eventos que marcaram sua existéncia, uma forc¢a estabilizadora sem a qual
este mundo, no qual aparecemos e o qual todos deixaremos um dia, ndo pode se conservar,
nao pode fornecer-nos as referéncias, as estruturas, 0s marcos sem os quais jamais serfamos
capazes de nos orientar, de nos sentir “em casa”. Diante disso, poderfamos perguntar, com
Arendt: “Nao precede o zelo pela existéncia claramente a tudo mais — mesmo a virtude e a
todos os principios? Nao é 6bvio que eles se tornam meras quimeras quando o mundo, Gnico
lugar onde se podem manifestar, se acha em perigor”’. E nio é, poderfamos nos perguntat,
ainda, este mesmo mundo que se vé ameagado quando a verdade dos fatos se encontra sob
o risco de ser eliminada, destruida?

Depois de nos debrugarmos, ainda que tdo brevemente, sobre a relagio entre a
verdade factual e o mundo, a resposta esbocada por Arendt diante destas questoes parece,
em alguma medida, se deixar apreender ou, pelo menos, entrever. Uma resposta que a autora,
talvez, nos permitisse vislumbrar ja nas paginas iniciais de seu ensaio sobre verdade e politica,
quando aponta para o fato mesmo de que “nenhuma permanéncia, nenhuma perseveranca
da existéncia, podem ser concebidas sem homens decididos a testemunhar aquilo que é e que
lhes aparece porque €7

E, enfim, a sobrevivéncia do préprio mundo comum que esta em jogo. Se a verdade
factual escapa a estrutura mesma da agao, se ela é enunciada a partir de um lugar exterior ao
ambito politico, ela desempenharia, ndo obstante, um papel, uma “fun¢ao” politica. A funcao
de estruturar, preparar o mundo para que a construcao da realidade — que depende sempre

9359

“de nosso compartilhamento do mundo com nossos semelhantes”” — seja possivel. Trata-
se, desse modo, de uma verdade que, a despeito da fragilidade que lhe ¢ inerente, estabiliza,
conserva, preserva o mundo, conferindo-lhe a permanéncia de que tanto necessitamos.

Afinal, nas preciosas palavras do poeta, Bertolt Brecht:

Fossemos infinitos
Tudo mudaria
Como somos finitos
Muito permanece®.

Como seres inegavelmente finitos, irremediavelmente mortais, incapazes em si
mesmos de alcancar qualquer tipo de permanéncia, precisamos, para que tenhamos uma vida
verdadeira e plenamente humana, que o mundo, o Gnico lar que conhecemos e no qual
podemos deixar marcas, vestigios de nossa existéncia, permaneca, sobreviva, perdure e nos
ofereca, assim, o solo sob nossos pés e o céu sobre nossas cabegas.

57T ARENDT, Entre 0 passado e o futuro, p. 284.
8 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 285.
5 ARENDT, Entre o passado e o futuro, p. 314.
60 BRECHT, Poemas 1913-1956, p. 343.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 231 : : :



Referéncias bibliograficas

ARENDT, Hannah. A condicao humana. 12.ed. Trad. Roberto Raposo. Rio de Janeiro: Forense
Universitaria, 2014a.

. A dignidade da politica: ensaios e conferéncias. Org. Antonio Abranches; Trad. Helena
Martins. Rio de Janeiro: Relume-Dumara, 1993

. Compreender: formagao, exilio e totalitarismo. Org. Jerome Kohn; Trad. Denise
Bottmann. Sao Paulo: Companhia das Letras; Belo Horizonte: Editora UFMG, 2008.

. Entre 0 passado ¢ o futuro. 6.ed. Trad. Mauro V. Barbosa. Sio Paulo: Perspectiva,
2014c.

BRECHT, Bertolt. Poemas 1913-1956. 7. ed. Trad. Paulo César de Souza. Sio Paulo: Editora
34, 2012.

CANOVAN, Margareth. Hannah Arendt as a conservative thinker. In: MAY, Larry; KOHN,
Jerome. (Ed.). Hannah Arendt twenty years later. Cambridge, Mass: MIT Press, 1996.

DUARTE, André. O pensamento a sombra da ruptura: politica e filosofia em Hannah Arendt:
Sdo Paulo: Paz e Terra, 2000.

KALYVAS, Andreas. Democracy and the politics of the extraordinary: Max Weber, Carl Schmitt,
and Hannah Arendt. Cambridge: Cambridge University Press, 2009.

LEVT, Primo. E isto um homem? Trad. Luigi Del Re. Rio de Janeiro: Rocco, 1988.

PEREIRA, Geraldo Adriano Emery. Verdade e politica na obra de Hannah Arendt. Curitiba:
Appris, 2019.

PROST, Antoine. Doge ligies sobre a bistéria. Trad. Guilherme Jodo de Freitas Teixeira. Belo
Hortizonte: Auténtica, 2008.

RICOEUR, Paul. A memiria, a historia, o esquecimento. Trad. Alain Francois. Campinas:
Unicamp, 2007.

SOUKI, Nadia. “Memodria e esquecimento: a compreensao do passado em busca de uma paz
relativa”. In: VAZ, Celso Antonio Coelho; WINCKLER, Silvana (Orgs.). Uma obra no nundo:
didlogos com Hannah Arendt. Chapecé: Argos, 2009.

VIDAL-NAQUET, Pierre. Os assassinos da memdria: um Eichmann de papel e outros ensaios
sobre o revisionismo. Trad. Marina Appenzeller. Campinas: Papirus, 1988.

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 232 : : :



Traducgdes

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 233 : : :



Menos dominagio, mais liberdade? Resposta a Philip Pettit!

Jean-Fabien Spitz?

Tradugdo: Bruno Santos Alexandre3 e Roberta Soromenho Nicolete*

Resumo: Segundo uma célebre tese defendida por Philip Pettit, um agente ¢ livte conquanto cada
uma de suas a¢bes seja ndo somente acessivel, mas também ndo-dominada, no sentido de que
ninguém tenha o poder de bloquear o acesso a tais a¢oes. Através de contraexemplos, esse artigo
procura demonstrar que a vontade de eliminar a dominacdo pode diminuir antes que reforgar a
liberdade individual.

Abstract: According to a well-known thesis advocated by Philip Pettit, an agent is free as long as
each one of his actions is not only accessible, but also non-dominated, in the sense that no one has
the power to prevent access to such actions. Through counterexamples, this article seeks to show
that the will to remove domination can diminish rather than enhance individual freedom.

1A referéncia original do artigo é: SPITZ, Jean-Fabien, “Moins de domination, plus de liberté ? Réponse a
Philip Pettit”, In: Raisons politiques, 3/2011,n.° 43, Presses de Sciences Po, pp. 125-132.

2 Jean-Fabien Spitz é professor de filosofia politica na Universidade de Paris 1 Panthéon-Sorbonne, e membro
sénior do Instituto Universitario da Franca (2007-2012). Ele é autor de: La liberté politique. Essai de généalogie
conceptuelle (Paris, PUF, 1995); Bodin et la somveraineté (Paris, PUF, 1998), L amour de I'égalité : essai sur la critique de
['égalitarisme républicain en France, 1770-1830 (Patis, Vrin, 2000) ; John Locke et les fondements de la liberté moderne (Patis,
PUF, 2001); Le moment républicain en France (Paris, Gallimard, 2005); e da tradugao do livro de Philip Pettit, e
Républicanisme (Paris, Michalon, 2010). Atualmente, seus estudos versam sobre a maneira de conciliar o
individualismo e o principio de propriedade de si com uma politica fundada sobre a solidariedade e a
redistribuicdo.

3 Bruno Santos Alexandre é Doutor em Filosofia pela Universidade de Sdo Paulo e Professor Substituto da
Universidade Federal do Acre (UFAC-AC).

4 Roberta Soromenho Nicolete é professora no Departamento de Ciéncia Politica, na Universidade Estadual
do Rio de Janeiro (UERJ-R]), pés doutoranda na Universidade de Sio Paulo (USP-SP) e pesquisadora-
convidada no CESPRA/ Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales, Paris — Franca

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 234 : : :



Em seu texto sobre o carater instavel da defini¢do berliniana de liberdade, Philip
Pettit® mostra que Isaiah Berlin se afastou da formulacio classica de liberdade como nio-
interferéncia, proposta por Hobbes’. Este ultimo, com efeito, sugere que um individuo é
livre desde que nao haja interferéncia efetiva na realizagao da acao que ele escolheu, mas, em
termos contrafactuais’, a liberdade do individuo nao seria afetada pelo fato de provavelmente
poder sofrer uma interferéncia, caso tivesse escolhido uma das opg¢des rejeitadas. Segundo
Berlin, esta abordagem da liberdade teria como efeito, por um lado, confundi-la com a
satisfacdo das preferéncias e, por outro lado, levaria a consequéncia absurda segundo a qual
poderfamos ser livres ao adaptar as nossas preferéncias ao contexto de interferéncias
provaveis e ao escolher apenas as opgoes que agradam aos que nos rodeiam ou evitar aquelas
op¢oes que lhes desagradam, ou aquelas que ja sabemos que certamente correriam o risco de
sofrer interferéncias, caso fossem escolhidas. A liberdade implica que as opgbes que
poderfamos escolher, mas que nido escolhemos, essejam acessiveis, que as portas que nao
abrimos estejam efetivamente desimpedidas, isto ¢, que poderfamos té-las aberto, se assim
tivéssemos desejado.

A tese defendida por Philip Pettit é que essa maneira de se afastar da teoria
hobbesiana ¢ insuficiente. Pettit apresenta uma ideia de liberdade que, em termos de
acessibilidade, implica nao apenas que as portas das opgoes possiveis estejam abertas, mas
que também tenhamos a seguranca de poder abri-las, sem ter de solicitar a permissao e nem
de contar com aprovag¢ao ou a benevoléncia de quem quer que seja. Para compreender esse
necessario prolongamento da objecao berliniana enderecada a Hobbes, basta lembrar do
argumento de Berlin contra o autor do Leviata: a ideia de que se a liberdade consistisse na
capacidade de fazer o que escolhemos, bastaria nunca escolher outra coisa senao o que os
outros nos deixam fazer para sermos absoluta e completamente livres. Este argumento vale
também contra a tese de Berlin: suponhamos que eu esteja diante de trés portas que estio
efetivamente abertas (A, B, C) e que eu saiba que vocé seria levado a interferir, se eu
escolhesse alguma dentre delas (C). Portanto, tenho a liberdade de abrir (A) e (B), mas nio
(C), pois, nesse caso, a interferéncia se efetivara. Nesta situacao, basta que eu ganhe os seus
favores, que eu pega a sua permissao para abrir a porta C, e a sua permissao me tornaria mais
livte do que nunca. O absurdo ¢ o mesmo no caso da teoria hobbesiana: um individuo
poderia se tornar mais livre ao adaptar a sua conduta ao contexto, isto ¢, agradando a quem
tem a possibilidade de impedi-lo de escolher certa opgao, ou de bloquea-la, e obtendo dele a
benevoléncia que torna a sua escolha disponivel. A tese de Berlin, portanto, resulta no
absurdo de que seria possivel se tornar mais livre adotando um comportamento que consiste
em adular ou agradar aquele ou aqueles que, como guardides, podem nos impedir de abrir
algumas portas. Ora, afirma Philip Pettit, do mesmo modo que a liberdade nao pode
aumentar por adaptagao de preferéncias, tampouco o poderia mediante um comportamento
que consiste em ganhar o favor de outrem. Do mesmo modo que Berlin sustenta — contra

5 [N.T.]: O autor faz referéncia a obra de Philip Pettit, A Theory of Freedom and Government, Oxford Political
Theory Series, Oxford University Press, 2009.

¢ [N.T\]: O autor faz referéncia ao tema tratado por Thomas Hobbes, em Leviata (1651), capitulo 21.

7 [N.T.]: Termo emprestado da filosofia analitica e que, no uso feito por Spitz, opera no campo especulacio de
natureza hipotética acerca da ndo-escolha de um agente, ao se supor a reflexio realizada por este ao pesar as
consequéncias da sua escolha, entre a¢des igualmente desejaveis

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 2

2
J

-
o]



Hobbes — que as opgbes que nao escolhemos estejam disponiveis, Pettit sustenta — contra
Berlin — que as opgdes em questao devam estar abertas por direito e de maneira garantida, e
nao por boa vontade ou benevoléncia daqueles que poderiam fecha-las. Em um sentido
pertinente para a liberdade, as opgdes nao estio “abertas” se alguns possuem a capacidade
de nos barrar o acesso por sua prépria vontade e por simples fantasia ou capricho. Para que
esta “abertura” tenha pertinéncia, ¢ preciso ndo apenas que as portas estejam abertas, mas
que tenhamos a garantia de que ninguém podera nos interditar o acesso de maneira arbitraria.

O proprio Betlin deveria considerar esse complemento de analise satisfatorio porque,
de acordo com ele, a liberdade consiste precisamente no fato de poder escolher certas opgdes
sem ter de prestar contas a quem quer que seja e sem ter de depender da boa vontade ou do
favor de alguém: como afirma Pettit, o fato de se ter acesso a certas opgdes apenas mediante
a permissao de outrem significa que nao temos a liberdade de escolher tais opgoes. A auséncia
de qualquer “guardiao” que tenha a possibilidade de nos fechar a porta ou de escondé-la, de
acordo com a sua propria vontade, ou de quem seria preciso ganhar os favores para poder
abri-la ¢, portanto, essencial a liberdade. Se Berlin recusasse esta conclusao, ele seria obrigado
a admitir que é possivel se tornar mais livre ajustando a sua conduta a situagao (as vontades
dos outros), do mesmo modo que ele reprova a afirmacdo hobbesiana, segundo a qual
podemos nos tornar mais livres adaptando as nossas preferéncias. Nao apenas as escolhas
devem ser acessiveis, independente do conteido delas, mas elas devem ser também
independentes do consentimento de terceiros.

Suponhamos que eu esteja diante de duas portas que estio igualmente abertas, mas
que eu saiba que vocé tem a possibilidade — caso queira — de interditar o meu acesso a ambas.
Uma dessas duas opgdes me parece preferivel em relagio a outra, mas sei que, se eu a
escolher, a probabilidade de que vocé interfira na minha agao ¢é bastante alta. Sei que vocé
vai agir, por exemplo, em represalia por uma agdo que te desagrada, de uma maneira que me
prejudique ou que me desfavoreca, de modo que vocé adicione tantas consequéncias
negativas a essa escolha que eu a ela renuncie e escolha outra op¢ao, menos agradavel e
sedutora a mim, mas que sei que provavelmente voceé me deixaria escolher sem reagir de
maneira negativa. Na tese proposta por Pettit, isso implica que nao sou livre, porque a minha
escolha constitui uma adaptagdo ao contexto e, em particular, a uma relacio de forgas.
Também implica que, se uma tal escolha fosse considerada livre, isso significaria dizer que
eu poderia, por exemplo, aumentar a minha liberdade buscando ganhar seus favores e
fazendo aquilo que vocé exige em troca da permissao da abertura da porta que eu prefiro.

Parece, no entanto, que essa ideia de liberdade ¢ muito exigente para ser coerente e
que nao seja possivel organizar um mundo social no qual as opgdes poderiam ser assim
dominadas ou controladas pelos agentes. Cada vez que seleciono uma opgao entre aquelas
que sao possiveis (de um ponto de vista legal), sei que a minha escolha nao agradara a todos
e que, entre aqueles que ela desagradara, havera os que dispéem de meios de me ocasionar
dissabores (legais) ou consequéncias desagradaveis (legais também). Em certos casos, ¢é
bastante possivel, considerando a natureza e a probabilidade destas consequéncias
desvantajosas, que eu renuncie a minha escolha inicial e que mude o curso da minha agao.

Deve-se concluir, a partir disso, que nido sou livre a0 mudar o curso de minha agao?
Nao podemos afirmar isso com certeza, ja que parece ser da propria esséncia da uma
interagao social que tenhamos de constantemente calcular as vantagens e os inconvenientes
de nossas agoes e que escolhamos as opgdes que nos parecem mais vantajosas do que as

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 236 : : :



outras. Neste caso, ndo existe acio sobre a qual possamos ter controle de uma maneira tal
que tenhamos a garantia de que ela nao implicara nenhuma consequéncia negativa da parte
de outrem. Mesmo se exerco um direito de livre expressao, ao escrever em um jornal um
virulento artigo contra a agdo do governo, se eu for jornalista, sei que diminuo
consideravelmente as minhas chances de ser contratado para a reda¢io de um jornal mais
pro-governo. Esta consequéncia é branda e nio me impede de dizer o que penso, mas ela
existe.

Um outro exemplo, talvez, dird mais respeito aos universitarios. Suponhamos que eu
faga parte de uma comissao encarregada de eleger um professor. Sei que o diretor de meu
departamento, que preside tal comissao, tem preferéncia pelo candidato X e que ele esta
informado sobre as posi¢oes dos outros membros da comissao, de modo que, dado o
resultado final, ele sabera exatamente como votei. Pessoalmente, eu estou convencido de que
o candidato Y ¢é mais qualificado para o posto oferecido, mas eu também sei que, caso eu
vote pelo candidato Y, o diretor ndo apoiara da mesma maneira calorosa o meu pedido por
uma licenga sabatica quanto o apoiaria caso eu votasse em seu candidato favorito. Por outro
lado, parece-me que o candidato X ja tem certa idade, que ele nio permanecera muito tempo
no departamento, e que o candidato Y tem chances atrativas de carreira em uma outra
universidade. Tudo bem pesado, escolho votar pelo candidato que conta com o apoio do
diretor. Eu ndo o faria se a diferenca entre X e Y fosse muito grande, e se Y fosse muito mais
competente que X; porém, a diferenca ¢ minima e, afinal, nao estou certo do valor de meu
juizo, o qual poderia estar contaminado com certa parcialidade.

Pode-se dizer que meu voto nao ¢ um ato livre? Pode-se dizer que se trata de uma
adaptagao condenavel ao contexto? Nao, pois aqui, assim como em outras circunstancias nas
quais devemos fazer escolhas, ¢ preciso negociar com nossos pares e lhes fazer concessoes a
fim de obter o que desejamos. Por exemplo, no ambito do mercado, devo renunciar a certas
vantagens para obter ou conservar outras. Se eu forne¢o pegas de certo tipo a um cliente,
este dltimo pode me solicitar que eu modifique as especificagdes das pegas em questao e
exigir uma redugdo de precos, caso contrario, retirara sua clientela e se dirigird a outros
fornecedores. Devo, entio, sopesar a seriedade de sua ameaca, a possibilidade que tenho de
encontrar outros clientes, caso este me deixe, o custo que para mim representam as exigéncias
port ele formuladas, etc. Em todo caso, que eu escolha por ceder as suas demandas ou por
rejeita-las, a minha escolha é, a0 mesmo tempo, igualmente livre e condicionada pelas rea¢oes
provaveis ou possiveis de meus pares. Toda escolha real consiste em optar entre duas
perspectivas, nenhuma das quais ¢ absolutamente livre de possiveis consequéncias
desagradaveis.

Nesse sentido, pode-se afirmar que nio existem opg¢Oes absolutamente nao-
dominadas, e sim um continuum entre opgdes cujas vantagens e desvantagens sao ora mais ora
menos importantes. A liberdade de um agente nido se mede pela possibilidade de selecionar
entre determinadas opg¢des que, quando escolhidas, evitardio também as desvantagens que
outros poderiam acarretar, mas pela sua capacidade de excluir as opgbes cujas consequéncias
sao mais desvantajosas. Pode-se melhor compreender isso se estabelecermos a distingao
entre as medidas de retaliagdao, nas quais uma a¢ao pode nos enredar, segundo a sua legalidade
ou ilegalidade: nem o diretor do departamento, que nao apoia o meu pedido de licenca de
maneira tao calorosa quanto poderia, nem o parceiro comercial, que me dispensa como seu
fornecedor em pecas avulsas no momento em que nao aceito suas condigoes, conduzem-se

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 237 : : :



de maneira arbitraria, porque suas condutas sao legais ou conformes a uma regra acordada
conjuntamente, pautada pela aceitagdo de que tal regra seja aplicada sobre nés em troca da
possibilidade de a aplicarmos aos outros. Em outros termos, se, por um lado, as condutas
particulares do diretor e do parceiro comercial estdo em contradigio com os meus interesses,
por outro lado, elas sio legitimas, visto que conformes a uma regra que, em ultima analise,
promove meu proprio interesse. Eu estaria, entdo, menos bem situado em uma sociedade na
qual a distribuigao das licengas sabaticas fosse, por exemplo, atribui¢ao exclusiva dos decanos
do departamento, e na qual a administragao tivesse o poder de dizer com quais parceiros
devo estabelecer lagos comerciais, sem que eu pudesse escolher. Podemos considerar que
certas consequéncias negativas sao tais que nao gostarfamos de sofré-las a nenhum prego,
quaisquer que fossem as vantagens que nos trouxessem, se outros fossem a elas submetidos
e, nesse caso, aceitamos uma regra que as interdita. Nao aceitarfamos, por exemplo, estarmos
sujeitos a sofrer discriminagdao na contratagao ou locagdo de uma residéncia em razao de
nossas filiagdes étnicas, religiosas ou culturais. No entanto, é evidentemente impossivel
definir como livre somente aquele que pudesse agir, em toda as circunstancias, sem temer as
reagbes negativas dos outros. Com efeito, a vulnerabilidade a esse tipo de consequéncia é
consubstancial a vida social e um mundo no qual estivéssemos totalmente protegidos contra
as agoes de terceiros seria também um mundo no qual nossa liberdade seria nula, a nao ser
que consideremos a possibilidade de uma absurda assimetria, e uma auséncia total de
reciprocidade e de legitimidade, nas nossas relagoes mutuas.

Essa dificuldade vai ao encontro de um problema irritante muitas vezes trazido a
baila nos comentarios sobre a teoria republicana da liberdade como nao-dominagao. Nao é
realista a ideia segundo a qual a restricdo do leque de escolhas tornada necessaria pela
intervencao do Estado — o qual garante ao agente um estatuto de protecao contra certas
formas de vulnerabilidade — condiciona a liberdade de escolha sem comprometé-la. Pois a
escolha concerne somente ao leque de escolhas acessiveis, e ndo a seguranga com a qual
podemos exercé-las ou a conservagao de nosso controle sobre elas. Ocorre, de fato, um
sacrificio de liberdade (de escolha) todas as vezes em que a garantia (do agente) se vé
aumentada, ¢ a teoria republicana nio nos fornece nenhum meio de compreender como se
efetuam as trocas e as compensagdes entre os dois aspectos da liberdade: aquele que consiste
em nao ser obstruido e aquele que consiste em estar assegurado do dominio de suas escolhas.
Um mundo sem “guardides de portas” que tenham a possibilidade de fecha-las para nos seria
também um mundo no qual, pelo reverso da moeda, estariam interditadas todas as ag¢oes
pelas quais tentamos dissuadir os outros de fazer o que nos desagrada ou o que nos coloca
em desvantagem. Um mundo social que obedecesse a essa l6gica absolutista seria impossivel
ou infernal. Num mundo real, os agentes dispéem de poderes diferentes para constranger
seus parceiros a se comportarem como eles desejam, de modo que sua liberdade se mede por
esse poder de constranger. Pode-se sustentar que, globalmente, a sociedade conteria mais
liberdade caso os poderes fossem iguais, e é certo que uma maior equivaléncia de poderes de
negociagao, tanto quanto de barreiras legais impostas a um maior numero de agoes
predatorias, faria crescer a liberdade. Porém, tal sociedade teria também um custo, tanto pelas
agoes que assim se tornariam ilegais quanto pela possibilidade da diminui¢ao de riquezas que
um sistema igualitario de poderes de constrangimento poderia ocasionar. Com efeito, nao
nos esquecamos que, em alguns aspectos, o processo mesmo do progresso e da civilizagao
supoe a existéncia de um fator que constrange os individuos a agir de maneira diferente

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 238 : : :



daquela que desejavam. O constrangimento é mutuo e pode-se considerar que sua maior
reciprocidade seria favoravel a uma liberdade também maior, mas a questio deve ser
abordada de um ponto de vista consequencialista, e ndo de um ponto de vista absolutista.

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 239 : : :



Dissertagdao sobre a politica dos romanos na religido’
Lido na Academia de Bordeaux em 18 de junho de 1716

Charles Louis de Secondat, bardo de La Bréde e de Montesquieu

Tradugao: Igor Moraes Santos?

Nao foi nem o medo nem a piedade que instituiu a religido entre os romanos, mas a
necessidade em que se encontram todas as sociedades de terem uma. Os primeiros reis nao
foram menos atentos em regular o culto e as cerimonias do que em dar leis e construir
muralhas.

Observo essa diferenca entre os legisladores romanos e os de outros povos: que 0s
primeiros fizeram a religido para o estado, e os outros o estado para a religido. Romulo, Tacio
e Numa’ escravizaram os deuses a politica: o culto e as cerimoénias que instituiram foram
considerados tao sabios que, quando os reis foram expulsos, o jugo da religido foi a Gnica
coisa de que o povo, em seu furor pela liberdade, nao ousou se livrar.

Quando os legisladores romanos instituiram a religido, ndo pensaram na reforma dos
costumes, nem em dar principios de moral; eles ndo queriam absolutamente perturbar
pessoas que nao conheciam ainda as obrigaces [de uma sociedade na qual acabaram de
entrat]®. Eles tinham, entdo, apenas um objetivo geral, que era inspirar em um povo, que nio
temia nada, o medo dos deuses, e servir-se desse medo para conduzi-lo a seu capricho.

Os sucessores de Numa nao ousaram fazer o que esse principe nao havia feito: o

povo, que tinha perdido muito de sua ferocidade e de sua rudeza, tornara-se capaz de uma

I MONTESQUIEU, Charles-Louis de Secondat, Baron de La Bréde e de. “Dissertation sur la politique des
Romains dans la religion”. In: Oeuvres. Paris: Plassan, Bernard, et Grégoire, 1796, t. IV, p. 193-207. A presente
tradugdo foi embasada na edi¢do na qual o texto foi publicado pela primeira vez. No entanto, consultou-se
também edi¢oes contemporaneas das obras completas de Montesquieu, que apresentam algumas diferencas de
grafia e de redagio, além de breves trechos adicionais, ao reproduzirem fielmente o manuscrito original. Por
esse motivo, optou-se por acrescentar as variagOes, sempre indicando-as. Ademais, cotejou-se com a tradugio
italiana. Cf. Oenvres completes. Ed. Edouard Laboulaye. Paris: Garnier, 1876, t. 1L, Seritti postumi (1757-2006). A
cura di Domenico Felice. Ed. bilingue. Firenze; Milano: Bompiani, 2017; Oexvres complétes. Tome 8: Oeuvres et
écrits divers 1. Sous la direction de de Pierre Rétat. Oxford: Voltaire Foundation; Napoli: Instituto Italiano per
gli Studi Filosofici, 2003. Acréscimos e tradugdes as notas originais estdo em colchetes e sinalizadas pela
abreviacao [N.T\]

2 Doutorando em Filosofia do Direito pela Universidade Federal de Minas Gerais.

3 Rémulo e Numa Pompilio foram os dois primeiros reis de Roma. Tito Tacio, por sua vez, foi rei dos sabinos
e considerado por uma certa tradicio como governante de Roma junto com Rémulo, ap6s a integracio dos
sabinos com os romanos. Entretanto, ndo é elencado entre os sete reis de Roma. Sobre o reinado dos trés
citados, ver as principais fontes histéricas: DIONISIO DE HALICARNASSO. Rhomaike arkhaiologia 11, 2 et seq.
Cf. Historia Antigna de Roma: Libros I-111. Trad. Elvira Jiménez e Ester Sanchez. Madrid: Gredos, 1984, p. 160
et seq; PLUTARCO. VVida de Romulo 17-24. Cf. Vite. A cura di Antonio Traglia. Torino: Unione Tipografico-
Editrice Torinese, 1992, v. 1, p. 182-201; TACITO. Annales 1, 54. Cf. Annali. Trad. Entico Oddone. A cura di
Matilde Caltabiano. Milano: Rusconi, 1978, p. 82-83; TITO LIVIO. Ab urbe condita 1, 10-24. C£. Storie. A cura
di Luciano Perelli. Torino: Unione Tipografico-Editrice Torinese, 1974, v, I, p. 140-177. [N.T']

4 Variagdo ja indicada em rodapé na primeira edicio. Por isso, optou-se por inclui-la desde logo no corpo do

texto. [N.T']

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 240 : : :



maior disciplina’. Teria sido facil acrescentar as cerimonias da religido principios e regras de
moral que lhe faltavam, mas os legisladores dos romanos® eram muito clarividentes para nao
saberem qudo perigosa seria uma similar reforma: seria como admitir que a religido era
defeituosa, como dar-lhe idade e debilitar sua autoridade quando se queria consolida-la. A
sabedoria dos romanos fé-los tomar um melhor caminho ao estabelecer novas leis. As
instituigdes humanas bem podiam mudar, mas as divinas deveriam ser imutaveis como os
proprios deuses.

Assim, o senado de Roma, tendo encarregado o pretor Petilio” de examinar os
escritos do rei Numa, que tinham sido encontrados em um bau de pedra, quatrocentos anos
apos a morte desse rei, resolveu queima-los, a partir do relatério que lhe fez esse pretor de
que as cerimonias que estavam ordenadas nesses escritos diferiam muito daquelas que se
praticavam entdo; isso podia fazer nascer escrupulos no espirito das pessoas simples, e fazer-
lhes ver que o culto prescrito ndo era o mesmo que aquele instituido pelos primeiros
legisladores e inspirado pela ninfa Egéria.

Levou-se a prudéncia mais longe: nao se podia ler os livros sibilinos sem a permissao
do senado, que somente a dava nas grandes ocasides e quando se tratava de consolar o povo.
Todas as interpretagoes foram proibidas. Esses proprios livros eram sempre trancados; e,
por uma precau¢ao muito sabia, retirou-se as armas das maos dos fanaticos e dos sediciosos.

Os adivinhos nao podiam nada pronunciar sobre os assuntos publicos sem a
permissao dos magistrados; a sua arte estava completamente subordinada a vontade do
senado; e isso fora assim ordenado pelos livros dos pontifices, dos quais Cicero nos
conservou alguns fragmentos®.

Polibio coloca a supersticao entre as vantagens que o povo romano tinha sobre os
outros povos. O que parece ridiculo aos sabios é necessario para os tolos; e esse povo, que

se coloca tao facilmente em coélera, tem a necessidade de ser contido por uma forga invisivel.

5 Nesse sentido, ver a famosa passagem de TITO LIVIO. Ab urbe condita 1,19, 1-2. Cf. Storée. A cura di Luciano
Perelli. Torino: Unione Tipografico-Editrice Torinese, 1974, v. 1, p. 162-163: “Qui regno ita potitus urbem novam,
conditam vi et armis, inre eam legibusque ac moribus de integro condere parat. Quibus cum inter bela adsuescere videret non posse,
quippe efferari militia animos, mitigandum ferocem populum armorum desuetudine ratus |..|”. No mesmo sentido,
PLUTARCO. VVida de Numa 8,1-4; 15, 1. Cf. Vite. A cura di Angelo Meriani e Rosa Giannattasio Andria. Torino:
Unione Tipografico-Editrice Torinese, 1998, v. VI, p. 144-145; 166-167; VALERIO MAXIMO. Fuacta et dicta
memorabilial, 2, 1. Cf. Hechos y dichos memorables: Libro Primero. Buenos Aires: Editorial de la Facultad de Filosoffa
y Letras de la Universidad de Buenos Aires, 2014, p. 120-121; e a interpreta¢dio moderna de MAQUIAVEL.
Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio 1, 11. C£. Tutte le opere. Firenze: Bompiani, 2018, p. 345-348. [N.T']

¢ Variacao: “mais les Romains” (Mas os romanos...) [N.T\]

7 Tito Livio, liv. XL, cap. XXIX. [TITO LIVIO. Ab urbe condita XL, 29. C£. Storie. A cura di Alessandro Ronconi
e Barbara Scardigli. Torino: Unione Tipografico-Editrice Torinese, 1999, v. VI, p. 742-745. Na mesma obra, ha
referéncia aos cultos inspirados pela ninfa Egéria, vide I, 19, 5. Cf. Storie. A cura di Luciano Perelli. Torino:
Unione Tipografico-Editrice Torinese, 1974, v. I, p. 162-163. Também em VALERIO MAXIMO. Facta et dicta
memorabilial, 2, 1. Ct. Hechos y dichos memorables: Libro Primero. Buenos Aires: Editorial de la Facultad de Filosofia
y Letras de la Universidad de Buenos Aires, 2014, p. 120-121. — N.T']

8 De Leg. Liv.I1: Bella disceptanto: prodigia, portenta, ad Etruscos et aruspices, si senatus iusserit, defernnto. E em um outro
lugar: Sacerdotum genera duo sunto: unum, quod praesit cerimoniis et sactis, alterum, quod interpretetur fatidicornm et vatinm
ecfata incognita, cum senatus popolusque adsciverit. [Trata-se de reprodugdes muito livres de duas passagens do De
legibus de Cicero, respectivamente II, 21: “Discutindo sobre a guerra: os prodigios e os portentos sao deferidos,
se o senado o ordena, aos etruscos e aos aruspices”; e I, 20: “Sio dois os géneros de sacerdotes: um que preside
as cerimonias e os sactificios, outro que interpreta as respostas incompreensiveis dos advinhadores e dos
vaticinadores, quando o senado e o povo o reconhecem” (traducGes nossas). No original, Cicero menciona trés
tipos de sacerdotes, incluindo os augures publicos intérpretes de Jupiter Otimo Maximo. Cf. Las Leyes. Trad.
Alvaro D’Ors. Madrid: Instituto de Estudios Politicos, 1953, p. 134-137 — N.T']

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 241 : : :



Os augures e os ardspices eram propriamente os aspectos grotescos do paganismo,
mas nao os acharemos ridiculos se refletirmos que, em uma religido muito popular como
aquela, nada parecia extravagante’. A credulidade do povo reparava tudo entre os romanos.
Mais uma coisa era contraria a razao humana, mais ela lhes parecia divina. Uma verdade
simples nao lhes teria vivamente tocado: eles precisavam de matérias de admiragio,
precisavam de sinais da divindade, e os encontravam apenas no maravilhoso e no ridiculo.

Era, na verdade, uma coisa muito extravagante fazer a saude da republica depender
do apetite sagrado de um frango e da disposi¢ao das entranhas das vitimas; mas aqueles que
introduziram essas cerimonias conheciam bem o forte e o fraco, e foi apenas por boas razdes
que pecaram contra a propria razao. Se esse culto tivesse sido mais razoavel, as pessoas de
espirito nao teriam sido enganadas, assim como o povo, e com isso se teria perdido toda a
vantagem que se podia esperar dele. Precisava-se, portanto, de cerimonias que pudessem
alimentar a supersticao de uns e ser util a politica de outros': eis o que se encontrou nas
adivinhacGes. Colocava-se os decretos do céu na boca dos principais senadores', pessoas
esclarecidas, e que conheciam também o ridiculo e a utilidade das adivinhagdes.

Cicero diz'* que Fabio, sendo dugure, tinha por regra que aquilo que era vantajoso a
republica se fazia sempre sob bons auspicios. Ele pensa, como Marcelo®, que', conquanto
a credulidade popular tenha estabelecido no comego os augurios, manteve-se seu uso para a
utilidade da republica; e ele coloca essa diferenca entre os romanos € 0s estrangeiros, que
estes serviam-se deles indiferentemente em todas as ocasioes, e aqueles somente nos assuntos
que concerniam ao interesse publico. Cicero nos ensina” que o raio que cafa no lado
esquerdo era um bom augurio, exceto nas assembleias do povo, praterquam ad comitia. As
regras da arte cessavam naquela ocasido: os magistrados ali julgavam ao seu capricho a
bondade dos auspicios, e esses auspicios eram rédeas'® com as quais eles conduziam o povo.
Cicero adiciona: Hoc institutum reipublicee cansa est, ut comitiornm, vel in jure legum, vel in judicits

populi, vel in creandis magistratibus, principes civitatis essent interpretes'’. Ele dissera antes que se lia

9 Variacao: “i/ ni avoit rien d'extravagan?”’ (ndo havia nada extravagante) [N.T']

10 No original, “entrer dans la politique des autres” . Para assegurar a clareza, alinha-se a tradugio italiana deste trecho.
[N.T.]

11" No original: “On_y mettoit les arréts du ciel dans la bouche des principaux sénatenrs”. Na traducio italiana, menos
literal, a passagem foi assim reescrita, tornando-se mais esclarecedora: “os decretos do céu eram transmitidos
pela boca dos principais senadores”. [N.T\]

12 Optimis auspiciis ea geri quae pro reipublicae salute gererentur; quae contra rempublicam fierent, contra auspicia fierit. (De
Senectute, cap. IV) [No original ciceroniano, o final é “guae contra rem publicam ferrentur contra anspicia ferr?”’. In:
CICERO. De senectude IV, 11. Cf. Opere politiche ¢ filosofiche. A cura di Domenico Lassandro e Giuseppe Minunco.
Torino: Unione Tipografico-Editrice Torinese, 2007, v. III, p. 446-447: “sao conduzidas sob os melhores
auspicios as a¢des realizadas para a saude da republica; aquelas, ao contrario, feitas contra a republica, eram
feitas contra os auspicios”. — N.T']

13 De Divinatione.

14 Variacdo: “Le meme dit qu’il est de I'opinion de Marcelus, gui disoit...” (O mesmo diz que ele é da opinido de Marcelo,
que dizia...) [N.T\]

15 De Divinatione, liv. 1. [CiCERO. De divinatione 11, 35, 74. Ct. Sobre la adivinacion. Sobre el destino. Timeo. Trad.
Angel Escobar. Madrid: Gredos, 1999, p. 212 — N.T\]

16 Montesquieu escreve “une bride”, em referéncia ao equipamento utilizado para se montar o cavalo. Uma
conversao técnica rigorosa poderia optar por “um bridao” ou, ainda, “um freno”, mas, considerando os sentidos
almejados pelo autor, opta-se por traduzir por “rédeas”, mais recorrente para manifestar tal ideia. [N.T\]

17 “Esse ultimo foi instituido para o bem da republica, para que os cidaddos principais fossem os intérpretes
dos comicios, seja na votacdo das leis, seja nos julgamentos do povo, seja na eleicio dos magistrados”. In:
CICERO. De divinatione 11, 35, 74. Cf. Sobre la adivinacién. Sobre el destino. Timeo. Trad. Angel Escobar. Madrid:
Gredos, 1999, p. 212. [N.T ]

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 242 : : :



nos livros sacros: Jove tfonante et filgurante, comitia populi habere nefas esse'®. Isso foi introduzido,
diz ele, para fornecer aos magistrados um pretexto para dissolver as assembleias do povo'.
De resto, era indiferente que, na vitima que se imolava, se encontrasse bom ou mau augurio:
pois, quando ndo se ficava contente com a primeira, imolava-se uma segunda, uma terceira,
uma quarta, que eram chamadas bostie succedanea®. Paulo Emilio, querendo sactificar, foi
obrigado a imolar* vinte vitimas: os deuses somente foram aplacados com a dltima, na qual
se encontrou os sinais que prometiam a vitéria®2. E por isso que se tinha o costume de dizer
que, nos sacrificios, as ultimas vitimas eram sempre melhores do que as primeiras. César nao
foi tio paciente quanto Paulo Emilio: tendo degolado numerosas vitimas, diz Sueténio®, sem
encontrar alguma favoravel, ele deixou os altares com desprezo e entrou no senado.

Como os magistrados eram mestres dos pressagios, eles tinham um meio certo para
desviar o povo de uma guerra que teria sido funesta ou para fazé-lo empreender uma que
poderia ser util. Os adivinhos, que seguiam sempre os exércitos, e que eram intérpretes mais
do general do que dos deuses, inspiravam confianga aos soldados. Se por azar algum mau
pressagio apavorasse o exército, um habil general converté-lo-ia os sentidos e torna-lo-ia
favoravel. Assim Cipido, que caiu ao saltar de seu navio na costa da Affica, tomou a terra em
suas mios: “Eu te tenho”, disse, “6 terra da Africal”?. E por essas palavras ele tornou feliz
um pressagio que tinha parecido tao funesto.

Os sicilianos, tendo embarcado para fazer uma expedicio na Africa, ficaram tio
apavorados com um eclipse do sol que ficaram a ponto de abandonar o seu empreendimento;
mas o general explicou a eles “que, na verdade, esse eclipse teria sido um mau augurio se
tivesse aparecido antes do embarque, mas que, tendo aparecido apenas depois, ele somente
poderia atemorizar os africanos”. Desse modo, fez cessar o susto deles, e encontrou, em um
motivo de medo, o meio para aumentar a sua coragem.

César foi advertido vérias vezes pelos adivinhos a nio passar pela Africa antes do
inverno. Ele nao os escutou e, assim, preveniu seus inimigos, que, sem essa prontidao, teriam

tido tempo de reunir suas forgas.

18 “Quando Jove troveja e fulmina, é proibido haver os comicios do povo”. In: CICERO. De divinatione 11, 18,
42. Cf. Sobre la adivinacion. Sobre el destino. Timeo. Trad. Angel Escobar. Madrid: Gredos, 1999, p. 187. [N.T']

19 Hoc reipublicae cansa constitutum; comitiornm enim non habendornm causas esse voluerunt. (De Divinat.). [“Isso foi
estabelecido no interesse da republica; queriam, com efeito, causas para ndo haver os comicios.” In: De
divinatione 11, 18, 43. Cf. Sobre la adivinacion. Sobre el destino. Timeo. Trad. Angel Escobar. Madrid: Gredos, 1999, p.
188. O texto original ¢ ligeiramente distinto: “Hor fortasse rei publicae causa constitutum est; comitiorum enim non
habendorum cansas esse voluernnt”’. — N.T']

20 “Vitimas sucedaneas” [N.T.]

21 Variagdo: “dégorger” (“degolar”) [N.T']

22 Vide PLUTARCO. V7da de Emilio Paulo 17, 11. Cf. 177te. A cura di Maria Luisa Amerio e Domenica Paola
Orsi. Torino: Unione Tipografico-Editrice Torinese, 1998, v. 111, p. 568-569. [N.T']

2 Pluribus hostiis caesis, cum litare non posset, introiit curiam, spreta religione. (In Jul. Ceaes. cap. LXXXI.) [“Tendo
sacrificado muitas vitimas, sem obter pressagios favoraveis, entrou no senado, desprezando o escrapulo
religioso”. In: SUETONIO. Vitae Ceasarum, Divus Iulins 81. Cf. Lives of the Caesars. Trad. Catharine Edwards.
Oxford: Oxford University Press, 2008, p. 38. — N.T']

24 JANUARIUS NEPOTIANUS. Epitoma librorum Valerii Maxini V11, 3. Cf. JANUARII NEPOTIANI
Epitoma librorum V alerii Maxinii. EA. Angelo Majo. Cellis: E. H. C. Schulze, 1831, p. 19: “Scipio ut in africanam
terram descendit, cecidit. Hoc factum pavente exercitn, exclamavit: teneo te, terra Africa; e vicit.” (Cipido, ao descer na terra
africana, cai. Porque o exército ficou espantado, exclama: “Tenho-te, terra da Africa”; e vence.) [N.T.]

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 243 : : :



Crasso, durante um sacrificio, tendo deixado cait sua faca das maos, foi tomado como
um mau augurio; mas ele tranquilizou o povo dizendo-lhe: “Boa sorte! Ao menos a minha

espada nunca me caiu das mios.””

26

Liculo, quando perto de iniciar batalha com Tigranes®, vieram lhe dizer que esse era

um dia infeliz: “Tanto melhor, disse ele, nds o tornaremos feliz com a nossa vitoria.”?’

Tarquinio, o Soberbo, querendo instituir jogos em honra da deusa Mania, consultou
o oraculo de Apolo, que respondeu obscuramente, e disse que ele precisaria sacrificar cabegas
por cabeqas, capitibus pro capitibus supplicandum. Esse principe, ainda mais cruel que
supersticioso, fez imolar criangas; mas Junio Bruto mudou esse sacrificio horrivel; pois
mandou fazé-lo com cabegas de alho e papoula, e assim cumptiu ou eludiu o oriculo™?.

Cortava-se o n6 gérdio quando nao se conseguia solta-lo. Assim Claudio Pulcro,
querendo iniciar um combate naval, mandou jogar os frangos sagrados ao mar®, a fim de
fazer-lhes beber, disse ele, pois ndo queriam comer’".

E verdade que se punia as vezes um general por nio ter seguido os pressagios; e isso
era mesmo um novo efeito da politica dos romanos. Queriam demonstrar ao povo que 0s
maus sucessos, as cidades tomadas, as batalhas perdidas, nio eram o efeito de uma ma
constitui¢cdao do estado, ou da fraqueza da republica, mas da impiedade de um cidadio, contra
quem os deuses estavam irritados. Com essa persuasao, nao era dificil ganhar a confianga do
povo; era preciso para tanto apenas algumas cerimonias e alguns sacrificios. Assim, quando
a cidade era ameagada ou afligida por algum infortunio, nao se deixava de procurar a causa,
que era sempre a célera de algum deus cujo culto havia sido negligenciado: bastava, para
garantir-se, fazer sacrificios e procissoes, purificar a cidade com tochas, enxofre e dgua
salgada. Fazia-se a vitima contornar as muralhas antes de degola-la, o que se chamava
sacrificium amburbinm, e amburbiale®. Chegava-se, as vezes, até mesmo a purificar os exércitos
e as frotas, apos o que cada um recuperava a coragem.

Cévola, pontifice maximo, e Varrido, um de seus grandes te6logos, diziam que era

necessario que o povo ignorasse muitas coisas verdadeiras, e cresse em muitas falsas. Santo

% Cf. PLUTARCO. VVida de Crasso 19, 8. Cf. Vite. A cura di Domenico Magnino. Torino: Unione Tipografico
Editrice Torinese, 1992, v. II, p. 306-307: “Ao fim, celebrou o costumeiro sacrificio de expiagdo, e quando o
adivinho lhe passou as visceras, estas lhe escaparam das maos. Vendo os presentes estarrecidos, ri e diz: “Ba
velhice. Mas nenhuma arma me escapa das maos”.” [N.T']

26 Trata-se da batalha de Tigranocerta, entre as for¢as romanas, lideradas pelo consul Licio Licinio Luculo, e o
exercicio do reino da Arménia, liderado pelo rei Tigranes, o Grande, ocorrida em 6 de outubro de 69 a.C., no
curso da Terceira Guerra Mitridatica. Os romanos sairam vitoriosos, embora estivessem em nimero muito
menot. [N.T\]

27 Narrado em PLUTARCO. Regnum et imperatorum apophthegmata, 203A (Lucullus 1). Cf. Tutti i Moralia. Coord.
Emanuele Lelli e Giuliano Pisani. Firenze: Bompiani, 2017, p. 372-373. [N.T']

28 Macrob. Saturnal. lib. 1. MACRC)BIO. Saturnalia 1,7, 34-35. Cf. I Saturnali. A cura di Nino Marinone. Torino:
Unione Tipografico-Editrice Torinese, 1967, p. 158-161. — N.T']

2 Episédio lendario envolvendo o ultimo rei de Roma, Tarquinio, o Soberbo, e Lucio Janio Bruto,
considerando pela tradi¢io como o fundador da Republica, ao expulsar o monarca apds o suicidio de Lucrécia,
e tendo sido um dos primeiros consules. [N.T]

30 Variagdo: “dans l'ean” (na agua) [N.T\]

31 Val. Maxim. I, c. TV. [VALERIO MAXIMO. Facta et dicta memorabilia 1, 4, 3. Cf. Hechos 'y dichos memorables:
Libro Primero. Buenos Aires: Editorial de la Facultad de Filosofia y Letras de la Universidad de Buenos Aires,
2014, p. 128-129. Também relatado em CICERO. De natura deorum 11, 3, 7. C£. Sobre la naturaleza de los dioses.
Trad. Angel Escobar. Madrid: Gredos, 1999, p. 168-169, que adiciona que isso teria custado a Junio a propria
vida. — N.T\]

32 “Sacrificio em torno da cidade” [N.T']

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 244 : : :



Agostinho diz” que Vatrdo descobrira, com isso, todo o segredo dos politicos e dos
ministros de estado.

O mesmo Cévola, segundo relato de santo Agostinho™, dividia os deuses em trés
classes: aqueles que foram instituidos pelos poetas, aqueles que foram instituidos pelos
filésofos, e aqueles que foram instituidos pelos magistrados, a principibus civitatis®.

Aqueles que leem a histéria romana, e que sio um pouco clarividentes, encontram
em cada passo tragos da politica de que falamos™. Assim, vemos Cicero, que em particular e
entre seus amigos faz a cada momento uma confissao de incredulidade”, falar®® em publico
com um zelo extraordinario contra a impiedade de Verres. Vemos um Clédio, que
insolentemente profanara os mistérios da boa deusa, e cuja impiedade fora marcada por vinte
decretos do senado, fazer ele mesmo uma arenga repleta de zelo a esse senado que lhe havia
derrubado, contra o desprezo das praticas antigas e da religido. Vemos um Salastio, o mais
corrompido de todos os cidadios, colocar na fronte de suas obras um prefacio digno da
gravidade e da austeridade de Catio”. Eu nunca conseguitia, nem se quisesse, esgotar todos
os exemplos.

Embora os magistrados nao adotassem a religidao do povo, nao se deve crer que eles
nao tivessem nenhuma. Cudworth provou muito bem que esses que eram esclarecidos entre
os pagaos adoravam uma divindade suprema, da qual as divindades do povo eram apenas
uma patticipacio®. Os pagios, muito pouco escrupulosos no culto, acreditavam que era
indiferente adorar a propria divindade ou as manifestacGes da divindade; adorar, por
exemplo, em Vénus, a poténcia passiva da natureza, ou a divindade suprema, enquanto
suscetivel de gerar tudo; cultuar o sol, ou o Ser supremo, enquanto anima as plantas e torna
a terra fecunda por seu calor. Assim o estoico Balbo diz, em Cicero, “que Deus participa,
por sua natureza, de todas as coisas daqui de baixo; que ¢ Ceres sobre a terra, Netuno sobre

33 Totum consilinm prodidit sapientum per quod civitates et populi regerentur. (De Civit. Dei, lib. IV, cap. XXXI.) [“Revelou
inteiramente o sistema com o que os autointitulados sabios podem governar a cidade e os povos.” Essa
passagem, extraida de SANTO AGOSTINHO. De cvitate Dei 1V, 31, foi claramente modificada por
Montesquieu, que removeu o termo “ve/u/’ (como se) e, assim, alterou o sentido final. Para evidenciar, vale
recorrer ao trecho integral do original, segundo tradugido autorizada: “Poder-se-ia julgar que o que digo sdo
meras conjecturas minhas, se ele proprio, noutra passagem, ao falar das coisas verdadeiras de que ¢ indtil instruir
0 povo, e também muitas que, embora falsas, é vantajoso para o povo toma-las por verdadeiras. E por isso que
os Gregos ocultavam atras dos muros e no siléncio a celebragio de suas iniciagdes e mistérios. Deixou aqui
bem patente o que tramam os sabichdes para o governo dos povos e das cidades.”. Cf. A cidade de Deus. Trad.
J. Dias Pereira. 2. ed. Lisboa: Fundacido Calouste Gulbenkian, 1996, v. I, p. 449-450. — N.T']

34 Tbidem.

% “Pelos principais da cidade” [N.T.]

36 Variacao: “gue nous venons de marguer” (que acabamos de destacar) [N.T']

57 _Adeone me delirare censes ut ista credam? [Consideras-me tio louco para crer em tais fantasias? In: CICERO.
Tusculanae disputationes 1, 4, 10. CE. Disputaciones tusculanas. Trad. Alberto Medina Gonzélez. Madrid: Gredos,
2005, p. 114. = N.T")

38 Variagdo: “E on voit le meme Ciceron parler...” (E vemos o mesmo Cicero falar...) [N.T.]

% Alusio as obras historiograficas de Salastio, Bellum Catilinae e Bellum Tugurthinum. [N.T']

40 Refere-se a CUDWORTH, Ralph. The intellectual system of the universe. London: Royston, 1678, 1, 4. Um
exemplar dessa edicio era parte da biblioteca de Montesquieu (cf. Catalogue n° 1470). Conforme o
levantamento das notas da traducio italiana (p. 40), as provaveis fontes dessa passagem sio {14, a p. 233; §27,
ap.447;e §33,a p. 535. [N.T']

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 245 : : :



os mares”*. Saberfamos mais se tivéssemos o livto que Asclepfade comp6s, intitulado A
harmonia de todas as teologias®.

Como o dogma da alma do mundo era quase universalmente reconhecido, e se
considerava cada parte do universo como um membro vivo no qual essa alma era espalhada,
parecia que era permitido adorar indiferentemente todas essas partes, e que o culto deveria
ser arbitrario como era o dogma.

Eis de onde nasceu esse espirito de tolerancia e dogura que reinava no mundo pagao:
nao havia risco de perseguir-se e separar-se uns aos outros. Todas as religides, todas as
teologias, 12 eram igualmente boas; as heresias, as guerras e as disputas de religidao la eram
desconhecidas; contanto que se fosse adorar no tempo, cada cidadao era pontifice maximo
em sua familia.

Os romanos eram ainda mais tolerantes que os gregos, que sempre estragaram tudo:
todos sabem o infeliz destino de Socrates.

E verdade que a religido egipcia foi sempre proscrita em Roma: é que ela era
intolerante, queria reinar sozinha e estabelecer-se sobre os escombros das outras; de maneira
que o espirito de dogura e de paz que reinava entre os romanos foi a verdadeira causa da
guerra que lhes fizeram incessantemente. O senado ordenou a destrui¢ao dos templos das
divindades egipcias; e Valério Maximo™® relata, sobre esse assunto, que Emilio Paulo deu os
primeiros golpes*, a fim de encorajar por seu exemplo os trabalhadores, atingidos por um
medo supersticioso.

Mas os sacerdotes de Serdpis e de Isis tiveram ainda mais zelo para instituir essas
cerimonias que se teve em Roma para proscrevé-las. Embora Augusto, segundo o relato de
Dion®, tivesse proibido a sua pratica em Roma, Agtipa, que comandava a cidade em sua
auséncia, foi obrigado a proibi-la uma segunda vez. Podemos ver, em Técito™ e em
Suetonio?, os frequentes decretos que o senado foi obrigado a emitir para banir esse culto
de Roma.

Deve-se notar que os romanos confundiram os judeus com os egipcios, como se sabe
que eles confundiram os cristios com os judeus: essas duas religides foram por longo tempo
petcebidas como dois ramos da primeira, e compartilhavam com ela o 6dio, o desprezo e a

4 Deus pertinens per naturam cujusque rei, per terras Ceres, per maria Neptunus, alii per alia, poterunt intelligi; qui qualesque
sint, quoque eos nomine consuetudo nuncupaverit, hos deos et venerari et colere debemus. [“Podemos perceber que um deus
participa, por natureza, de todas as coisas, Ceres através da terra, Netuno através do mar, outras divindades
através de outros lugares. Qualquer que seja a sua natureza e com qualquer nome se costume chamai-los,
devemos venerar e cultuar esses deuses.” In: CICERO. De natura deorum 11, 28, 71. C£. Sobre la naturaleza de los
dioses. Trad. Angel Escobar. Madrid: Gredos, 1999, p. 217. Ha algumas variagées em relagio ao texto original.
-N.T]

42 Referéncia a Asclepfades de Mendes, que viveu entre os séculos 1a.C. e 1d.C. Cf. SUETONIO. VVita Caesarum,
Divus Augnstns 94. Ct. Lives of the Caesars, op. cit., p. 90. [N.T']

4 Liv. I, cap. I [VALERIO MAXIMO. Facta et dicta memorabilia 1, 3, 4. Cf. Hechos 'y dichos memorables: Libro
Primero. Buenos Aires: Editorial de la Facultad de Filosoffa y Letras de la Universidad de Buenos Aires, 2014,
p.- 124-125. - N.T\]

4 Variacao: “Valere Maxime raporte laction d’Emilins Panlus qui apres un raport du senat qui ordonnoit gu’on abatit les
temples des divinités egyptiennes, prit luy-meme une hache et donna les premiers conps” (Valério Maximo relata a agao de
Emilio Paulo que, apés um relatério do Senado que ordenava que se destrufsse os templos das divindades
egipcias, pegou ele mesmo um machado e deu os primeiros golpes) [N.T']

# Liv. XXXIV. [Na verdade, refere-se a DION CASSIO. Rhomaike Historia LIV, 6, 6. Cf. Historia romana. Ttrad.
Juan Manuel Cortés Copete. Madrid: Gredos, 2011, p. 233. — N.T']

46 Vide TACITO. Annales 11, 85. Cf. Annal, op. cit., p. 183-184. [N.T']

4 Vide SUETONIO. Vitae Caesarnm, Divus Augustus 31 e 93. CE. Lives of the Caesars. Trad. Catharine Edwards.
Oxford: Oxford University Press, 2008, p. 60 e 90. [N.T']

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 246 : : :



perseguicao dos romanos. Os mesmos decretos que aboliram em Roma as cerimonias
egipcias colocaram sempre as cerimonias judaicas com aquelas, como aparece em Tacito® e
em Suetdnio, nas vidas de Tibério e Claudio®. E ainda mais claro que os historiadores nunca
distinguiram o culto dos cristios dos outros. Nao foi corrigido esse erro nem mesmo no
tempo de Adriano, como aparece em uma carta que esse imperador escreveu do Egito ao
consul Serviano: “Todos aqueles que, no Egito, adoram Serapis, sio cristios, e mesmo
aqueles chamados bispos estao ligados ao culto de Serapis. Nao ha qualquer judeu, principe
de sinagoga, samaritano, sacerdote dos cristaos, matematico, adivinho, massagista, que nao
adore Serapis. O proprio patriarca dos judeus adora indiferentemente Serapis e o Cristo. Essa
gente nao tem outro deus que Serapis; ¢ o deus dos cristaos, dos judeus e de todos os

2250
povos.

Pode-se ter ideias mais confusas sobre essas trés religioes, e confundi-las mais
grosseiramente?

Entre os egipcios, os sacerdotes formavam um corpo a parte, que era mantido as
custas do publico. Disso nasceram muitos inconvenientes: todas as riquezas do estado eram
engolidas por um grupo de pessoas que, recebendo sempre e nunca retribuindo, atrafa
gradualmente tudo para si. Os sacerdotes do FEgito, assim pagos para nada fazer,
elanguesciam-se todos em uma ociosidade da qual tiravam apenas os vicios que isso produz:
eram desordeiros, irrequietos, intrépidos; e essas qualidades os tornavam extremamente
perigosos. Enfim, um corpo no qual os interesses eram violentamente separados daqueles
do estado tornara-se um monstro; e aqueles que o instituiram lancaram na sociedade uma
semente de discordia e de guerras civis. Nao era a mesma coisa em Roma: fez-se do
sacerdocio um cargo civil. As dignidades do augure, do grande pontifice, eram magistraturas:
aqueles que nelas eram investidos eram membros do senado, e por consequéncia nao tinham
interesses diferentes daqueles desse corpo. Bem longe de se servirem da supersticio para
oprimir a republica, eles a empregavam utilmente para sustenta-la. “Em nossa cidade”, diz
Cicero’', “os reis e os magistrados que os sucederam tiveram sempre um duplo caractere, e
governaram o Estado sob os auspicios da religiao.”

Os dutnviros tinham a direcio das coisas sacras; os quidecénviros cuidavam das
cerimonias da religido, guardavam os livros sibilinos; o que faziam precedentemente os
decénviros e os dutunviros. Eles consultavam os oraculos quando o senado o ordenava, e
faziam um relatorio, adicionando-lhe o seu parecer; eles eram também encarregados de
executar tudo o que era prescrito nos livros das sibilas, e de fazer celebrar os jogos seculares:
de maneira que todas as cerimonias religiosas passavam pelas maos dos magistrados.

# Hist. liv. 1L [TACITO. Annaies 11, 85. Cf. Annals, op. cit., p. 183-184 — N.T.]

49 SUETONIO. VVitae Caesarum, Tiberins 36. Ct. Lives of the Caesars, op. cit., p. 116; Divus Clandins 22 ¢ 25. Cf. Lives
of the Caesars, gp. cit., p. 182 e 184. [N.T ]

S0 Illi qui Serapin colunt, christiani sunt; et devoti sunt Serapi, qui se Christi episcopos dicunt. Nemo illic archisynagogus
Judaeorum, nemo Samarites, nemo christianorum presbyter, non mathematicus, non aruspex, non aliptes, qui non Serapin colat.
Ipse ille patriarca (Judaeorum scilicet), cum AEgyptum venerit, ab aliis Serapin adorare, ab aliis cogitur Christum. Unus illis
deus est Serapis: hunc Judaei, hunc christiant, bunc omnes venerantur et gentes. (Flavius Vopiscus, i vita Saturnini. Vid.
Historiae augustae scriptores, in-fol. 1620, p. 245 ; e in-8°. 1661, p. 959.)

SU_Apud veteres, qui rerum potiebantur, iidem anguria tenebant, ut testis est nostra civitas, in qua et regies, augures, et postea
privati eodem sacerdotio praediti rempublicam religionnm anctoritate rexerunt. (De Divinatione, liv. I). [“Entre os antigos,
aqueles que detinham o poder possufam também a ciéncia augural, como atesta a nossa cidade, na qual os reis,
que foram augures, e, depois, os particulares investidos de mesmo sacerdécio, conduziram a republica valendo-
se da autoridade da religizo.” In: CICERO. De divinatione 1, 40, 89. Cf. Sobre la adivinacion. Sobre el destino. Timeo.
Trad. Angel Escobar. Madrid: Gredos, 1999, p. 118-119. A citagio possui algumas variacées em relacio ao
original. — N.T']

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 247 : : :



Os reis de Roma tinham uma espécie de sacerddcio: havia certas cerimonias que
somente podiam ser realizadas por eles. Quando os Tarquinios foram expulsos, temeu-se
que o povo percebesse alguma mudanca na religido; isso fez estabelecer um magistrado
chamado rex sacrorum, que, nos sacrificios, realizava as fung¢oes dos antigos reis, e cuja mulher
era chamada regina sacrorupr®. Esse fol o unico vestigio de realeza que os romanos
conservaram entre si.

Os romanos tinham essa vantagem, que era ter por legislador o mais sabio principe
do qual a histéria profana jamais falara®: esse grande homem buscou durante todo o seu
reinado apenas fazer florescer a justica e a equidade, e nio fez sentir menos sua moderagao
aos seus vizinhos do que aos seus suditos. Ele instituiu os feciais, que eram os sacerdotes
sem cujo ministério ndo se podia fazer nem a paz nem a guerra. Havia ainda as férmulas de
juramentos feitas por esses feciais quando se conclufa a paz com algum povo. Naquela que
Roma concluiu com Alba, um fecial diz, em Tito Livio: “Se o povo romano for o primeiro a
rompé-la, publico consilio dolove malo*, que ele roga a Jupiter para atingi-lo como ele vai atingir
0 porco que segurava em suas maos”; e imediatamente ele o abate com um golpe de seixo.

Antes de comegar a guerra, enviava-se um desses feciais para queixar-se a0 povo que
causara algum dano a republica. Ele lhe dava um certo tempo para consultar-se, e para
procurar os meios de restabelecer o bom entendimento. Mas, se se negligenciava a fazer o
acordo, o fecial retornava e safa das terras desse povo injusto, apos ter invocado contra ele
os deuses celestes e os dos infernos: entao o senado ordenava aquilo que ele acreditava justo
e piedoso. Assim as guerras nao eram empreendidas nunca as pressas, e elas somente podiam
set o resultado de uma longa e madura deliberacio®.

A politica que reinava na religido dos romanos desenvolveu-se ainda melhor em suas
vitorias. Se a supersticao tivesse sido escutada, seriam levados aos vencidos os deuses dos
vencedores: derrubariam seus templos; e, estabelecendo um novo culto, impor-lhes-iam uma
servidao mais dura que a primeira. Fez-se melhor: a propria Roma submete-se as divindades
estrangeiras, ela lhes recebe em seu seio; e, por esse lago, o mais forte que ha entre os homens,
ela atrelou a si os povos que a consideravam mais como o santuario da religido do que como
a senhora do mundo.

Mas, para nao multiplicar os seres, os romanos, a exemplo dos gregos, confundiram
habilmente as divindades estrangeiras com as suas: eles encontravam em suas conquistas um
deus que tivesse semelhanca com algum daqueles que se adorava em Roma, adotavam-no,
por assim dizet®, dando-lhe o nome da divindade romana, e lhe concediam, se ouso servir-
me dessa expressao, o direito de cidadania da sua cidade. Assim, quando encontravam algum
heréi famoso que expurgara a terra de algum monstro, ou subjugara algum povo barbaro,
eles lhe davam imediatamente o nome de Hércules. “Nos atravessamos até o Oceano, diz

52 Variagao: “et dont la femme était appelée regina sacrorum, qui, dans les sacrifices, faisait les fonctions des anciens rois” (e
cuja mulher era chamada regina sacrorum, que, nos sacrificios, fazia as fungdes dos antigos reis) [N.T']

3 O rei Numa Pompilio, j4 mencionado anteriormente [N.T']

54 “Por deliberacio publica ou de modo fraudulento”. A partir de TITO LIVIO. Ab urbe condita 1, 24. Cf. Cf.
Storie. A cura di Luciano Perelli. Torino: Unione Tipografico-Editrice Torinese, 1974, v, I, p. 174-175. (N.T")
% Cf. PLUTARCO. Vida de Numa 12, 7-8. Cf. Vite. A cura di Angelo Meriani e Rosa Giannattasio Andria.
Torino: Unione Tipografico-Editrice Torinese, 1998, v. VI, p. 158-159. [N.T\]

56 Variagdo: “ainsi faut dire” (assim se deve dizer) [N.T.]

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 248 : : :



Tiacito, e la encontramos as colunas de Hércules; seja porque Hércules 1 esteve, seja porque
atribuimos a esse heréi todos os fatos dignos de sua gléria.””

Varrio contou quarenta e quatro desses domadores de monstros; Cicero®® contou
somente seis, vinte e duas Musas, cinco Séis, quatro Vulcanos, cinco Mercurios, quatro
Apolos, trés Jupiteres.

Eusébio™ vai mais longe: ele conta quase o tanto de Jupiteres que de povos.

Os romanos, que nao tinham propriamente outra divindade que o génio da republica,
nao prestavam qualquer aten¢ao na desordem e na confusio que lancavam na mitologia: a
credulidade dos povos, que esta sempre acima do ridiculo e do extravagante, reparava tudo.

ST Ipsum quinetiam Oceanum illa tentavimns et superesse adbuc Herculis columnas fama vulgavit, sive adiit Hercules, sive quidgquid
ubique magnificum est in claritatem eius referre consensimus |variagao: consuevimus) (De moribus German. cap. XXXIV.)
[TACITO. Germania XXXIV, 1-2. Cf. Storie. Dialogo degli Orators. Germania. Agricola. A cura di Azelia Arici. 2. ed.
Torino: Unione Tipografico-Editrice Torinese, 1970, p. 592-593. — N.T\]

58 De Natura Deorum, liv. 111. [CiCERO. De natura deorum 111, 16, 41-43. Ct. Sobre la naturaleza de los dioses. Trad.
Angel Escobar. Madrid: Gredos, 1999, p. 315-317. — N.T|]

59 Pragparatio evangelica, liv. 111, [EUSEBIO DE CESAREIA. Praeparatio evangelica 111. Cf. Pragparatio evangelica.
Trad. E. H. Gifford. London: Oxford University Press, 1903. — N.T\]

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 249 : : :



Resenhas

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 250 : : :



Salinas Fortes e o escritor politico'

Thomaz Kawauche?

Ha dois tipos de livros destinados ao esquecimento: os irrelevantes e aqueles que,
sem muito alarde, exercem influéncia duradoura sobre toda uma geragio. Em termos de
efeitos sobre o espirito dos leitores, o segundo tipo combina raridade e paradoxo, pois
pouquissimos ostentam o mérito de serem obnubilados pelo senso comum que eles mesmos
conseguem instaurar. Tais livros podem ser comparados a uma escada que nos ajuda a
enxergar as coisas de um ponto de vista mais elevado, muito embora a propria escada, sempre
localizada abaixo de nossos pés, ndo seja objeto de contemplagiao. Alguém logo falaria em

“jogar fora a escada ap0s ter subido por ela’

para alegorizar os novos habitos hermenéuticos.
E nao sem razdo: essa imagem wittgensteiniana seria bastante adequada para explicar a
demora de 45 anos para a reedicao de Roussean: da teoria a pritica. Afinal, se podemos afirmar
que atingimos hoje, no Brasil, um patamar superior de reflexdo em matéria de estudos
rousseaunianos, é natural (no sentido em que Rousseau entendia a natureza produzida pelos
costumes) que as antigas formas leitura, outrora tao convincentes, mostrem-se hoje um tanto
quanto banais ou, até mesmo, descartaveis. Todavia, muito embora o progresso dos
conhecimentos seja um fato inegavel, isso nao significa que somos incapazes de reconhecer,
em perspectiva historica, o valor das obras de elevagao do pensamento — nossas necessarias
escadas bibliograficas — sem as quais seria impossivel chegarmos a condigao atual. Eis aqui a
justificativa que anima o autor desta resenha.

%k ok

A histéria das pesquisas sobre Rousseau no Brasil se confunde com a histéria da
Universidade de Sao Paulo. Consta nos anuarios da Faculdade de Filosofia, Ciéncias e Letras
que, entre 1941 e 1943, Paul-Arbousse Bastide, um dos professores da “missao francesa”,
ministrava aulas sobre o Contrato social no curso de Ciéncias Sociais*. O assistente de Bastide
era Lourival Gomes Machado, hoje lembrado, entre outros feitos, como fundador da
celebrada revista Clima. E eis que, em 1954, esse mesmo Lourival defende na USP a tese
Homem e sociedade na teoria politica de |.-]. Roussean para a catedra de Politica. Nos arquivos da
cultura brasileira, trata-se do primeiro documento oficial a reconhecer Rousseau como autor
digno de pertencer ao canone da zntelligentsia autoctone em matéria de pesquisa universitaria.
A importancia desse trabalho inaugural se desdobrou ainda na publica¢ao, em 1958, das Obras
de |.-J. Roussean pela Editora Globo. Essa coletinea disponibilizava textos traduzidos por
Lourival junto com Lourdes Santos Machado e, posteriormente, seria relancada na colegao
“Os Pensadores”, da Abril.

! Resenha do livro Rousseau: da teoria 4 pratica, de Luiz Roberto Salinas Fortes (2° edigao, Discurso
Editorial, 2021). A primeira versao deste texto foi publicada no Jornal de Resenhas da USP, n. 120, 2021.
2 Doutor em Filosofia pela USP.

> WITTGENSTEIN, Tractatus logico-philosophicus, p. 281.
4 QUIRINO, “Departamento de Ciéncia Politica”, p. 342.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 251 : : :



De la para ca, vieram a luz diversas tradugoes dos escritos de Rousseau. O volume
mais recente ¢ o da coletanea editada por Pedro Paulo Pimenta, Rousseau: escritos sobre a politica
¢ as artes (Ubu, 2020), que foi objeto de resenha nas revistas Principios, da UFRN, e Jornal de
Resenhas, da USP. Se entdo observarmos que a essas tradugdes se soma uma quantidade
imensa de trabalhos académicos (algo facilmente verificivel em meu levantamento
bibliografico “Rousseau no Brasil”), teremos provas suficientes para afirmar a existéncia de
uma tradi¢ao de quase setenta anos de estudos rousseaunianos em terras tropicais. Nao é o
caso de citarmos a longa lista de intérpretes, nem tampouco de justificarmos a USP como
alma mater dos mais famosos deles. De minha parte, limito-me a chamar aten¢ao para um fato
curioso: a idade de ouro dessa tradigdo corresponde justamente aos anos tenebrosos da
Ditadura Militar (1964-1985); tudo se passa como se esses pesquisadores reagissem a
repressao politica inspirados pelo génio revolucionario de Rousseau, pois é bem nesse
periodo que vemos surgir, em lingua portuguesa, algumas das mais brilhantes analises sobre
a critica social do autor genebrino. Entre os autores dessa influente geragio — nao por acaso,
todos professores da USP —, encontra-se o araraquarense Luiz Roberto Salinas Fortes (1937-
1987), ou simplesmente Salinas, como era conhecido.

O livro aqui comentado, Rowussean: da teoria a pritica, nos remete a tese de doutorado
defendida na USP por Salinas em 1974. Publicado dois anos mais tarde pela Editora Atica, o
trabalho tornou-se referéncia maior na histéria da recepgao dos escritos de Rousseau no
Brasil. Basicamente, o prodigio se constata na abrangéncia do objeto: sem excluir os textos
autobiograficos e os chamados escritos de ocasido, Salinas eleva o estatuto da obra do
genebrino (e aqui, obra em sentido lato) ao nivel de discurso filoséfico. Mais precisamente,
Salinas demonstra a possibilidade de sistematizacio da obra de Rousseau considerando a
teotria como uma escala de medida para julgar a realidade histérica (Salinas fala em “escala de
corrupcao™), ideia esta que, anos mais tarde, seria desenvolvida por Milton Meira do
Nascimento num importante ensaio®. O préprio Salinas aprofundou-se no debate instaurado
com Milton Meira, mas esse topico é complexo e deixo-o para outra oportunidade. Se nos
restringirmos ao problema da recepgao, é suficiente notar a novidade posta em cena: em
relagao a tese de Lourival Gomes Machado, Salinas amplia bastante o campo de investigacao
no terreno das ideias de Rousseau, passando a abarcar, além do pensamento filoséfico em
questao, também a experiéncia vivida do fildésofo, e isso, sem deixar de fazer analise
propriamente filoséfica — ou, no jargao da época, “andlise estrutural” — da obra de Rousseau.

Salinas, porém, vai além da cartilha metodolégica de seus anos de formagao
universitaria. Sua reflexdo se inscreve na linhagem dos grandes intérpretes que discutem o
problema da unidade da obra de Rousseau como preambulo para uma reflexao mais ampla.
Combinando, de um lado, a anilise fortemente embasada nos textos, e de outro, o olhar
critico voltado para a realidade do presente, Roussean: da teoria a pritica trata de investigar a
relagao entre o dizer e o fazer no mundo social com base na imagem rousseauniana do eseritor
politico. E é exatamente esse escritor politico, esquematicamente situado por Rousseau entre
duas outras figuras classicas da filosofia politica — o legislador e o principe —, que oferece
uma bela hipétese para se investigar o problema da incongruéncia entre teoria e pratica, num
quadro préximo ao dos debates de filosofia politica travados na tumultuada década de 1960.

> FORTES, Roussean: da teoria a pritica, p. 165 (nesta resenha, todas as citagdes dessa obra sdo da 2* edi¢ao).
6 NASCIMENTO, “O contrato social entre a escala e o programa”.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 252 : : :



Tal originalidade coloca o intérprete brasileiro na mesma altura de nomes como Cassirer,
Burgelin, Starobinski ou Launay. A tese propriamente dita pode ser assim resumida: na
perspectiva do referido escritor politico, circunscrito entre a instancia sublime das leis que
expressam a vontade geral e o plano concreto das paixdes e dos interesses particulares dos
homens “tais como sa0”, nao ha contradi¢ao entre o registro filoséfico e o registro de obras
de intervenciao, uma vez que, consideradas a partir desse campo privilegiado de visdo, as
supostas incoeréncias dizem respeito ao objeto do discurso (ou seja, a sociedade enquanto
ordem instituida), e nao ao discurso em si mesmo tal como formulado por Rousseau.

Em suma, o escritor politico pode falar sobre as contradi¢ées das agdes humanas
sem, no entanto, incorrer em contradicdo no proprio discurso. Isso porque, entre o
enunciado tedrico das normas e seus efeitos no mundo da pratica, existe uma instancia
intermediatia — o lugar da resdrica’ — onde ¢é possivel enunciar verdades acerca do mundo sem
que essas verdades se confundam com o proprio mundo. Esse é o lugar da obra produzida
pelo escritor politico.

Assim, Rousseau pode até aceitar de bom grado os paradoxos proprios da vida vivida
(ele mesmo se denominava “homem de paradoxos”), mas jamais admite que, no registro do
discurso filoséfico (ou melhot, de sua filosofia’), possa haver incoeténcia da obra. Para se
entender isso na perspectiva da historia da filosofia, basta lembrar que Rousseau é um
pensador da modernidade, e portanto, concebe a boa ordem moral como um sistea de
principios invaridveis, de tal modo que, assim como a vontade geral uma vez estabelecida nao
pode errar (e ndo erra nem mesmo que as leis que a expressam no devir historico sejam
equivocadas por cegueira do povo), da mesma forma, mesmo que a experiéncia vivida seja
repleta de contradi¢des, o discurso que a enuncia do ponto de vista da moral ndo pode ser
contraditério, pois ele é ordenado por principios anteriores a propria experiéncia. Ademais,
moral e método caminham juntos na modernidade, e falar em principios equivale a pensar
segundo um método. Poderfamos entdo resumir as linhas anteriores afirmando o seguinte:
Salinas nos ensina que o método de Rousseau ¢ a fonte de legitimidade do escritor politico quando este produz,
sua obra de intervengao sobre o mundo. “Escrevi sobre diversos assuntos, porém, sempre segundo
os mesmos principios...”, declara Rousseau ao atcebispo Christophe de Beaumont!’ — eis af
uma justificativa metodolégica da obra do escritor que faz uso publico da palavra. Kant
certamente concordaria com esse argumentol!

Dito sem rodeios: tanto Rousseau quanto Salinas recorrem a ideia de método para
resolverem, cada um em seu contexto, o problema da unidade do discurso filoséfico no
quadro da relagao entre teoria e pratica.

A agudeza analitica e o rigor formal da exposi¢ao baseada nessa hipotese de leitura
certamente poderiam resultar num texto arido e de leitura dificil. Porém, a impressionante
beleza da escrita, tao clara quanto persuasiva, nos leva a indagagao: estarfamos diante de uma
espécie de mimetismo? Ora, as perguntas seguintes sio irresistiveis: haveria ai uma
identificacio entre vidas e obras? seria Salinas, nesse sentido, um ou#ro de Rousseau? seria a
obra do primeiro um prolongamento da obra do segundo? etc. Sinceramente, ouso acreditar

" FORTES, Roussean: da teoria a pritica, p. 99.

8 ROUSSEAU, (Eupres completes, . IV, p. 323.

? “Leur philosophie est pour les autres ; il m’en faudrait une pour moi” (ROUSSEAU, (Euvres completes, t. I,
p. 10106).

10 ROUSSEAU, Euvres completes, t. IV, p. 928.

.+ : Cadernos de Etica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 2

5

3



que sim, que Salinas prolonga a obra politica de Rousseau. Porém, para fundamentar esse
paralelismo plutarquiano, terfamos que extrapolar as laudas de uma resenha convencional.
Assim, polémicas a parte quanto ao eventual psicologismo implicado no problema da leitura
dos textos rousseaunianos, retorno as questoes académicas. E, em se tratando de uma tese
académica, a questao que se coloca necessariamente é: qual a estrutura geral da analise? A
resposta diz respeito a técnica do comentario de texto. Podemos afirmar que, do ponto de
vista do método de leitura, a tese de Salinas se estrutura de ponta a ponta como uma longa
reflexdo elaborada em torno da seguinte passagem encontrada na abertura do Contato social:

“Entro na matéria sem provar a importancia de meu tema. Perguntar-me-ao
se sou principe ou legislador para escrever sobre Politica. Respondo que nio,
e que por isso mesmo escrevo sobre Politica. Se fosse principe ou legislador,
ndo perderia meu tempo dizendo o que é necessario fazer: eu o faria ou me

calaria”!!.

Tentemos entender melhor a questio de método que a passagem coloca. Salinas
vislumbra nesse trecho um esquema de coeréncia fundamental baseado na visdo tipica das
ciéncias modernas entre a #ormna € o fato (os habermasianos talvez prefiram falar em facticidade);
esquema este cuja repeticao sistematica pode ser verificada em diversos niveis estruturais,
tanto no ambito da economia interna do sistema exposto no Contrato quanto na perspectiva
empirista da critica de Rousseau as sociedades historicas (a inspiracdo dessa “ciéncia da
legislagao” vem do Espirito das leis, de Montesquieu). Trata-se de um instrumento abstrato
feito para descrever a realidade, semelhante ao modelo da atracdo universal de Newton, o
qual pode ser aplicado para calcular a for¢a da gravidade em diversos niveis da experiéncia,
desde a queda de uma maga até a 6rbita dos corpos celestes. Tal padrao cientifico se verifica
facilmente: no Contrate, basta lembrar que, por premissa, a norma juridica estabelecida pelo
soberano depende necessariamente da administracao da ordem passional por parte do
governo em diversas instancias, indo dos apetites individuais até a opinido publica; e no
Ewmilio, vemos isso no resumo das Instituiies politicas, quando o educador descreve o sistema
legislativo como uma régua de medida (¢ precisamente ai que esta o modelo da escala) para
julgar os homens tais como sao, a despeito de quao diversas possam ser as sociedades
existentes. Salinas recorre a essa espécie de padrao légico de inteligibilidade das coisas a fim
de demonstrar, no quadro geral da obra de Rousseau, que o escritor nao percebe contradi¢ao
quando compara, de um lado, a deducao metddica dos principios de direito politico no
Contrato social e, de outro lado, as observagoes de ordem eminentemente pratica expostas nas
Consideragies sobre o governo da Polonia. Nesse sentido, afirma-se a complementaridade entre pratica
e teoria'’. Separando o real e o ideal, o que ha é uma distincia que pode set medida em relagao
aos principios do direito politico. A passagem citada abaixo resume a magistral formulaciao
analitica aqui descrita:

1 ROUSSEAU, Euvres completes, t. 111, p. 351; a tradugao ¢é Thiago Vargas e Ciro Lourenco em PIMENTA,
Rousseau: escritos sobre a politica e as artes, p. 505.
12 FORTES, Roussean: da teoria a pritica, p. 61.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 254 : : :



“Se 0s nossos Eseritores se perdem na tentativa de fixagdo da origem da ordem
social é porque sdo incapazes de distinguir adequadamente a ordem dos fatos
ou da utilidade e a ordem do direito ou da razao: o método mais constante
de Grotius, por exemplo, ¢ o de estabelecer o direito a partir do fato. Seu erro
esta em tomar o parecer pelo ser e ficar apenas na aparéncia, quando a via de
acesso a esséncia passa necessariamente pelo direito ou s6 se atinge com a
condi¢ao de ultrapassar o fato. Para medir com exatidao os fatos ou a histéria
¢ necessario indagar pelo valor: é preciso saber aquilo que deve ser, para bem
Julgar aguilo que é. A pergunta pelo direito é a forma necessaria de que se reveste
a indagacio relativa a esséncia da realidade social: para ir além da simples
aparéncia ¢ indispensavel ultrapassar o fato e se colocar na perspectiva do
direito™"’.

Convém notar que, na passagem acima, Salinas opera duas tarefas simultaneas:
comenta o método enunciado por Rousseau no inicio do Contrato social e, a0 mesmo tempo,
expoe ao leitor o fio condutor da interpretacio. E o que mais impressiona o leitor é notar
que esse fio interpretativo rente a letra do texto nao impede que Salinas, leitor de Rousseau,
tenha opinides proprias. Ha uma perfeita harmonia entre o trabalho de interpretacio e o
trabalho de reconstitui¢ao da economia interna do texto. Alids, causa-me forte impressao até
hoje constatar que, do inicio ao fim, o comentario de Salinas é fundamentado no mais
rigoroso trabalho de leitura estrutural no “tempo légico” das obras de Rousseau. Para mim,
esse livro ¢ um o6timo exemplo de “responsabilidade filosofica”, nos termos das
recomendacoes de método feitas por Victor Goldschmidt'.

Antes de encerrar, atrevo-me a uma breve critica. E justamente a “responsabilidade
filosofica” de Salinas que pode nos desafiar ao longo da leitura do livro. De qualquer maneira,
o monolito demonstrativo da obra permanece intacto, pois a coeréncia de Rozussean: da teoria
a pritica é estrutural, e nao depende de uma ou outra consideragao solta. Para ficar num unico

’915

caso, digo que, quando Salinas se refere ao legislador como “vanguarda politica”", isso me
faz torcer o nariz pelo cheiro de anacronismo que sinto diante dessas palavras. S6 fui
entender isso anos mais tarde, conhecendo melhor a trajetéria de Salinas como intelectual
engajado'. Ora, sem entrar no mérito de se examinar o qudo sublimes setiam as premissas
leninistas de nosso professor (sem nenhuma ironia nessa minha critical), o fato é que sua
leitura jamais poderia ser dissociada de um longo percurso de formagao cujos caminhos
passavam, entre outros lugares, pela leitura apaixonada da obra de Marx. Vale lembrar junto
com Marilena Chaui — isso esta na Apresentagao de Refrato calado — que Salinas redigiu
Rousseau: da teoria a pratica ap6s ter sido preso e torturado duas vezes, em 1970 e em 1974. O
aspecto passional dessa lembranga se torna ainda mais evidente quando lemos o Memorial
apresentado por Salinas, em 1985, para o concurso de professor-adjunto da Faculdade de
Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas da USP. Na citagao abaixo, podemos ver claramente o
cenario no qual se desenrolou a mudanga do objeto do discurso da tese; cenario este que, de

" FORTES, Roussean: da teoria a pritica, p. 120.
" GOLDSCHMIDT, “Tempo historico e tempo légico na interpretagio dos sistemas filoséficos”.
15 FORTES, Roussean: da teoria a pritica, p. 153.

1 . . . iy .
% Quanto a0 lugar do Rousseau de Salinas na conjuntura da transicéo politica do Brasil, ver VARGAS, “Do
engano do povo inglés ao fetichismo da representagao: Luiz Roberto Salinas Fortes, escritor politico”.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 255 : : :



certo modo, revela a permanéncia (e a coeréncia) da inspiragdo marxista inicial, como se, fiel
a experiéncia vivida, o autor da obra nao pudesse mudar sua existéncia apesar da mudanca

do objeto do discurso. Cito a pagina 20 do dactiloscrito:

“Dividido entre a Filosofia, a politica e o jornalismo, fui aos poucos
otientando minhas atences no sentido da Filosofia Politica, sem descurat,
evidentemente das outras areas da Filosofia. A reflexao filoséfica sobre a
politica reunia as minhas diferentes preocupagdes e ao término do curso de
Filosofia, em 1964, eu ja comegava a esbogar o projeto de trabalhar mais
profundamente o pensamento de Karl Marx. S6 nio fiz uma tese sobre Marx
porque o meu contacto mais intimo com Rousseau, cujas ‘ConfissGes’
devorei extasiado durante um periodo em que estava em repouso absoluto
por causa de uma hepatite, representou uma verdadeira revolugao. Comecei
a partir daf a acalentar o projeto de aprofundar o pensamento deste escritor,
que tanto me seduzira”.

Por fim, haveria algo a ser dito sobre a semelhanca entre a tese de Salinas e a de
Bento Prado Janior em A retdrica de Roussean. Bento relata que desistiu de escrever em seu
livto a patte sobre o discurso politico apds conhecer a tese de Salinas'’. Esse fato, parece-
me, s6 pode ser compreendido a luz do arco intelectual que Salinas desenha ao longo da série
de suas obras, culminando na tese de livre-docéncia Paradoxo do espeticnlo defendida em 1983.
Os passos mais importantes dessa trajetoria encontram-se indicados na bibliografia.
Ademais, num artigo meu'®, apresento os argumentos com base nos quais justifico que tanto
Bento Prado quanto Salinas tratam do discurso de Rousseau a luz do uso retérico da
linguagem. Por aqui, noto apenas que, logo no inicio da Introducao de Roussean: da teoria a
pritica, Salinas se refere ao “uso multiforme” da escrita do “homem de paradoxos”"’. Salinas
poderia muito bem falar, a partir dai, numa “teoria dos audit6rios”, como fez Bento Prado.
Autorizo-me, entdo, a confessar enfim que esta resenha é, na verdade, uma singela
homenagem a um dos intérpretes mais geniais que conheci em meus estudos de especialista
na obra de Rousseau. Por esse motivo, deixo a palavra final nesta resenha a outro genial leitor
de Rousseau, Bento, com quem Salinas compartilhava a certeza de que, ao ultrapassarmos os
limites da linguagem, a experiéncia vivida ainda tem muito a nos dizer:

“Leitor de Rousseau, Luiz Roberto Salinas Fortes foi capaz de set, 20 mesmo
tempo, bom e virtmoso, vencendo as tensdes que opoem esses termos, tal como
foram definidos pelo Cidadio de Genebra. Linguagem e definigao
certamente extemporaneas, mas que devemos utilizar, acolhendo seu
exemplo, tanto mais necessario quanto rememorador da velha alianga entre
a filosofia e a ética (ou a esperanca), nem sempre lembrada nos dias de

9520

hoje

" PRADO JR., “Luiz Roberto Salinas Fortes (1937-1987), p. 8.
18 KAWAUCHE, “Bento Prado leitor de Rousseau”.

19 FORTES, Roussean: da teoria a pritica, p. 39.

? PRADO JR., “Luiz Roberto Salinas Fortes (1937-1987)”, p. 8.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 256 : : :



Referéncias bibliograficas

FORTES, Luiz Roberto Salinas. Roussean: da teoria a pratica. 2* ed. Sio Paulo: Discurso
Editorial, 2021.

. Paradoxo do espetdculo: politica e poética em Roussean. Sao Paulo: Discurso Editorial, 1997.
. Roussean: o bom selvagem. Sio Paulo: FTD, 1989.

. Retrato calado. Sao Paulo: Marco Zero, 1988.

; NASCIMENTO, Milton Meira (Org.). A Constituinte em debate. Sio Paulo: Sofia,
1987.

. Apresentacao e notas a tradu¢ao de ROUSSEAU, J.-]. Consideragoes sobre o governo da
Polénia. Sio Paulo: Brasiliense, 1982.

. O Huminismo e os reis fildsofos. Sao Paulo: Brasiliense, 1981.

. “Dos jogos de teatro no pensamento pedagogico e politico de Rousseau”. Discurso
(USP), n. 10, 1979.

. “O poder desmistificado”. Almanaque — Cadernos de Literatura e Ensaio, n. 9, 1979.
. “O engano do povo inglés”. Discurso (USP), n. 8, 1978.
. Roussean: da teoria a pritica. Sio Paulo: Atica, 1976.

GOLDSCHMIDT, Victor. “Tempo histérico e tempo légico na interpretacio dos sistemas
filos6ficos”. In: . A religiao de Platao. Sio Paulo: Difel, 1963.

KAWAUCHE, Thomaz. “Historias da razao”. Jornal de Resenbas (USP), n. 119, 2021.

. “Historias da razao — Resenha do livto Roussean: escritos sobre a politica e as artes
(Ubu/UnB, 2020)”. Principios (UFRN), v. 27, n. 54, 2020.

. “Bento Prado leitor de Rousseau”. Sisifo (UEFS), v. 7, 2018.

“Rousseau no Brasil: levantamento bibliografico”. URL:

http://giprousseau.blogspot.com/p/bibliografia-sobre-rousseau.html

MACHADO, Loutival Gomes. Homen e sociedade na teoria politica de Jean-Jacques Roussean. Sio
Paulo: Ed. Universidade de Sao Paulo, 1956.

NASCIMENTO, Milton Meira do. “O contrato social: entre a escala e o programa”. Discurso
(USP), n. 17, 1988. [In: . A farsa da representagao. Sao Paulo: Discurso Editorial, 2016.]

PIMENTA, Pedro Paulo (Ed.). Roussean: escritos sobre a politica e as artes. Sao Paulo: Ubu, 2020.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 257 : : :



PRADO JR., Bento. A retorica de Roussean e outros ensaios. Organizacio e apresentacao de
Franklin de Mattos. Sio Paulo: Cosac Naify, 2008.

. “Luiz Roberto Salinas Fortes (1937-1987)”. Discurso (USP), n. 17, 1988.

QUIRINO, Célia. “Departamento de Ciéncia Politica”. Estudos Avangados (USP), v. 8, n. 22,
1994.

ROUSSEAU, Jean-Jacques. (Euvres completes. Paris: Gallimard/Pléiade, 1959 (t. I), 1964 (t.
III), 1969 (t. IV).

. Obras. Traducao de Lourdes Santos Machado. Notas de Paul-Arbousse Bastide.
Revisio de Lourival Gomes Machado. Porto Alegre: Globo, 1958. 2 v.

UNIVERSIDADE DE SAO PAULO. Anudrio da Facnldade de Filosofia, Ciéncias e Letras (1939-
1949). Sdo Paulo, 1953. 2 v.

VARGAS, Thiago. “Do engano do povo inglés ao fetichismo da representagao: Luiz Roberto
Salinas Fortes, escritor politico”. Cadernos de FEtica e Filosofia Politica (USP), v. 2, n. 31, 2017.

WITTGENSTEIN, Ludwig. Tractatus logico-philosophicus. Sao Paulo: Edusp, 1993.

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 258 : : :



Gramsci em Quadrinhos: uma difusao ilustradal

Flavio Américo Tonnett

“Gramsci em Quadrinhos”, livro com textos de Nestor Kohan e ilustragdes de Rep,
se publica no Brasil com tradugio para o portugués de Marcelo Brandao, a partir do original
em espanhol publicado na Argentina, onde o livto recebia o titulo mais apropriado de
“Gramsci para principiantes”. Mais apropriado, porque o livro ndo se trata, verdadeiramente,
de uma Hist6ria em Quadrinhos em sua forma estético-narrativa, mas de um livro de difusao
cultural com textos breves ilustrados por imagens caricaturais que, a despeito de dialogarem
com uma determinada estética dos quadrinhos, ndo podem se identificar plenamente com
ela. Isso porque, ao longo de toda sua extensao, o livro apresenta uma grande quantidade de
texto fora da estrutura estético-narrativa dos quadrinhos, para os quais os desenhos de Rep
funcionam apenas como ilustragao ou comentario ao conteudo produzido por Néstor Kohan
— numa légica composicional mais proxima a editora¢ao jornalistica.

A discussao de uma obra que se apresenta nesse formato — e que poderia ser tomada,
no limite, como uma obra de divulgacio cientifica no campo da filosofia politica — quando
percebida e discutida a partir de sua estética composicional nos permite propor uma reflexao
sobre os limites de nossa formagao artistica e editorial. No caso da obra em questao a reflexao
¢ ainda mais importante, pois nao se trata de um filésofo politico qualquer, mas de alguém
para quem a estética fol questdo importante — sobretudo no que concerne a estética da
comunicacao editorial tendo em vista suas finalidades politicas. Gramsci, como filésofo
politico, foi um ativista revolucionario para quem a comunicag¢ao, com seus multiplos
suportes, podia ser considerada uma arma. Dai a importancia de conhecer bem os mais
variados géneros de arma e de dominar bem o seu manejo.

Por isso talvez seja importante lembrar que os géneros textuais nao merecem atengao
apenas como conteido de uma discussao filosofica, mas como plataforma a partir da qual as
proprias ideias filosoficas irdo circular. A forma comunica e o meio ¢ a mensagem! Em uma
peca publicitaria ou num panfleto comunista estao contidas uma infinidade de teses sobre
sujeito, comunicagdo e sociedade. O que significa dizer que a forma nao serve apenas como
suporte revelador de um determinado conteudo que se escreve sobre ela, mas que também
veicula outros. A forma comunica e a0 comunicar o faz politicamente. A partir da forma
somos capazes de auscultar o que nio foi dito, nos permitindo adivinhar o contexto de
elaboracao de um discurso, os modos de producdo de um livro e as relagdes interpessoais de
autoria e co-autoria, a partir das quais autores e editores dialogam entre si e com o seu
mercado de leitores. Sobre estas questoes, “Gramsci em Quadrinhos” também nos oferece
um material significativo.

Autores de Historias em Quadrinhos que costumam trabalhar em parceria — ou em
equipe — o fazem por vezes de forma tao articulada que a parceria entre texto e imagem acaba
se confundindo na produ¢ao de um resultado unico que s6 pode ser obtido como fruto

1 Resenha de KOHAN, Néstor; REP. Gramsci em Quadrinhos. Posfacio de Lincoln Secco. Tradu¢io de Marcelo
Brandao. Sao Paulo: Veneta, 2019.

2 Professor do Departamento de Educacio da Universidade Federal de Vicosa (UFV). E-mail:
flavio.tonnetti@ufv.br.

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 259 : : :



autoral dessa parceria, tecida na articulagao profunda entre os seus produtores. No caso de
“Gramsci em Quadrinhos”,; as dedicatérias do escritor e do ilustrador que as produziram sao
reveladoras no sentido de sugerir que essa talvez nao tenha sido a logica de produgao deste
trabalho. Cada um produz uma dedicatéria separadamente, deixando claro que se dedica
apenas a parte que lhe coube no trabalho; algo que soa ao leitor brasileiro de modo curioso
— dizem cada um dos dois: dedico “minha parte deste livro”. Tal procedimento nos da noticia
de que provavelmente o trabalho tenha sido feito na logica da especializa¢ao produtiva, cada
um dedicando-se a parte que lhe coube desempenhar individualmente na linha de produgao
fracionada em que a composi¢ao de um produto editorial bem poderia ser uma encomenda
do editor que contratou o trabalho.

Nesse sentido, o titulo brasileiro falseia essa caracteristica de livto — um texto
ilustrado — ao sugerir que a obra possa configurar-se como Histéria em Quadrinhos. A
estratégia, entretanto, é comercialmente compreensivel, pois o torna mais vendavel ao
mercado nacional, ja que o termo Quadrinhos possibilita aumentar sua circulagdo para além
do publico de esquerda, permitindo que o livro, ainda, seja adquirido por bibliotecas escolares
em programas governamentais de compra de paradidaticos destinados a Educa¢ao Basica. O
titulo permite, ainda, que o livro possa atrair interesse de educadores marxistas ou de jovens
e adultos interessados em outras linguagens — para estes dltimos, pela especificidade do
volume, talvez o livro possa ser frustrante em vista das expectativas estéticas criadas pelo
titulo da edicao brasileira.

Em relagio ao contetdo, o sumario apresenta 125 topicos, com os trés ultimos
dedicados a itens pos-textuais — uma lista de sites relacionados ao pensamento de Gramsci e
sua presenca na Internet, um indice remissivo e um posfacio a edigdao brasileira escrito por
Lincoln Secco, professor de historia contemporanea da Universidade de Siao Paulo, que
assina também o texto da contracapa.

Os topicos se distribuem por uma ou duas paginas e sao acompanhados, em geral,
por dois paragrafos de texto corrido e uma caricatura correspondente ao tépico. Um nimero
significativo de topicos cobre aspectos biograficos da vida de Gramsci — “A infancia de
Gramsci”, “Um estudante pobre”, “Antonio e sua familia”, “Primeiros dias na prisao” sao
alguns dos exemplos, revelando um tipo comum de redacio de livros dedicados a difusio
introdutodria nos quais encontramos capitulos iniciais dedicados a uma “vida e obra”. Alguns
topicos procuram contextualizar o pensamento do autor a partir de momentos histéoricos de

2

relevancia politica — “A Italia no comego do século”, “Mussolini no poder”, “A historia da
Italia moderna” etc. Outros dao conta de suas influéncias e debates intelectuais — “Gramsci
interpreta Lenin”, “Gramsci e Trotsky”, “Gramsci e Lukacs”, “Debate Gramsci-Mussolini”
sao alguns dos exemplos. Os textos atendem a finalidade de divulgacdo a qual a obra se
destina, apresentando de forma bastante enxuta uma cobertura muito variada de temas. Isso
significa que o texto deve ser tomado como porta de entrada para a obra de Gramsci e nao
como obra especializada voltada para publicos académicos que poderiam reclamar de
generalizagGes ou falta de aprofundamento. Entretanto, a sua presenga, como livro de
filosofia politica apresentado com estética caricatural e texto breve, torna-se relevante no
interior de um sistema no qual o pensamento de esquerda esta em cheque e no qual a
comunidade académica ¢ acusada de ter virado as costas para a sociedade. Voltada mais para
fora da comunidade de estudiosos do que para dentro, por seu contetudo, é preciso valorizar

a publicagao dessa tradugao como esfor¢o na linha de uma divulgacgdo cientifica. Mas pela

.+ : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 260 : : :



sua forma talvez pudesse ser tomada como proposi¢do a ser debatida por pares académicos
interessados em melhorar o alcance de sua comunicagao cientifica e em aprimorar suas
estratégias didatico-pedagodgicas, ainda que consideradas apenas endogenamente. Embora a
obra nio se configure como um livro didatico, pode-se, com algum esforgo, assumi-lo a partir
da légica dos paradidaticos — se articulados por um bom professor ou educador politico.
Nesse sentido, “Gramsci em Quadrinhos” pode também nos convidar a produzir e a
melhorar formas comunicativas apoiadas em géneros diversos para além do artigo
académico, para que se possa inaugurar alguma espécie de ativismo académico bem-
humorado que talvez falte a realidade brasileira.

Do ponto de vista grafico, os desenhos de Rep estao bem enquadrados numa estética
engajada, cujo estilo — de traco e de composicao — se ajusta bastante bem as publicagdes de
uma esquerda militante latino-americana que produz — na esteira do pensamento gramsciano
— seus proprios jornais onde as caricaturas e ilustragdes possuem um papel programatico.
Também aqui ha um esfor¢o editorial que deve ser reconhecido do ponto de vista filos6fico
e politico: o livro realiza em si mesmo, em alguma medida, a perspectiva de uma militancia
cultural que podemos depreender do proprio pensamento gramsciano.

Um elemento relevante da edi¢ao brasileira ¢ o posfacio de Lincoln Secco que, do
ponto de vista formal, segue a logica da obra como um todo: se compoe por topicos curtos
em extensiao de 4 a 6 paragrafos, ao longo dos quais narra, cronologicamente, a presenga ¢ a
difusdo das ideias de Gramsci no Brasil. O posfacio é importante, sobretudo, porque é
acompanhado de uma série de notas com referéncias que permitem aos leitores interessados
aprofundar o estudo sobre o pensamento de Gramsci. Dele, vale destacar um topico
curiosamente — e equivocadamente — apresentado na edi¢dio como uma “conclusio” de seu
posfacio. Nessa “conclusao”, trata da presenca de Gramsci no imaginario de membros das
Forgas Armadas brasileiras, que cunharam o bizarro termo “gramscismo’ para se referir a
um conjunto equivocado de ideias que foram desenvolvidas e difundidas entre militares
brasileiros de altas patentes em torno de uma ma compreensao do pensamento de Gramsci.
Pensamos que a falta de uma formacdo intelectual adequada e a precaria formacio
humanistica entre os militares nacionais, atestadas pela insuficiente compreensio de um
autor, nao pode ser utilizada como forma redutora para “concluir” com isso que seja este,
no Brasil o destino das ideias de Gramsci. E é nesse sentido que consideramos a presenca
dessa “conclusao” como um vicio de géneros académicos que obrigam os trabalhos a
terminarem com uma conclusio — no caso deste posfacio, em vez de uma “conclusao”, talvez
fosse o caso de apresentar o trecho do texto como uma “anomalia”. A prépria obra em
questao da pistas de que a circulagao das obras e das ideias de Gramsci possa ter um destino
muito mais nobre a guisa de conclusoes.

Para aqueles interessados na militancia politica e cultural, vale apontar para um
horizonte possivel: ainda que possa ser valido ou significativo o esfor¢o de se produzir jornais
sindicais e fanzines impressos — ou quadrinhos que nio sao quadrinhos — é preciso
compreendé-los como um esfor¢o timido, talvez datado, tendo em vista a época das redes
socials digitais ¢ dos memes — em que vivemos. A comunicag¢ao, inclusive a nossa, deve ser
pensada de forma critica. Os intelectuais, editores e militantes das esquerdas de cariz
revolucionario precisam, urgentemente, adentrar no universo da comunicagao digital. A obra
aqui resenhada, no que toca as ilustracdes, podera, quem sabe, ser utilissima fonte para a
composi¢ao de memes.

:: : Cadernos de Ftica e Filosofia Politica | Volume 40 (1) | 1° semestre de 2022 | Pagina 261 : : :



