


ã H

W
%

@

W

#; -:i:

8
#

'.)

Cadernosde

Etica e
Filosofia Política

/' n

ê



USP - UNIVERSIDADE DE SÃO IUULO
Rel/oa' Prof. Dt. Adolpho José MclGi
Uce-Re//or; Prof. Dr. Hélio Nogucira da Cruz

;®
FFLCH-FACULDADEDEFILOSOFIA.
LETRAS E CIÊNCIAS HUMANAS
D/n/or; Prof. Dr. Scdi Hirüno
Uce-gire/oru= Prof'. DT'. Eni dc Mesquita Samara

CONSELHO EDITORIAL DA HUMANllAS
Editor: Prof. Dr. Milton Mora do Nascimento (Filosofia)
Membros: Prof. Dr. José Jcrcmias dc Oliveira Filho (Ciências Sociais)

Prof. Dr. Viciar Knoll (Filosofia)
Prof'. Dt"'. Sucli Ãngclo Furtar (Geografia)
Prof'. Dr. Vcm Lúcia de Amaral Fcrlini(História)
Prof'. Dr. Bcth Brait (Lctms)

Proibida a reprodução parcial ou integral. desta obm. por qualquer meio

clctrõnico. muânico. inclusive por ptoccsso xcrogMafico. scm pemlissão
expressa do editor (Lci n'. 9.6 1 0. dc 19.02.98).

Tt)dos os direitos desü edição t'escoados à
Humanitas FFLCH/USP

Rua do L.ago. 7 1 7 - Cid. Universitária
05508-900-São Paulo-SP-Brusil
Tcl.: 3091-2920 / Telefax: 3091.4593

c-mail: cditflch@edu.usp.br

httP:&'www.fnch.usp.brAumanitas

Impnsso no Bta.sil/ Prxn/ed ül .cruz;/
Setembro 2002



mos de

/

Etca

l

0 IK

0 co
co

Q

:ilosofiã
Política



Cadernos de Etica e Filosofia Política

n'4,São Paulo,2002
issn 1517-0128

publicação semestral

Comissão Editorial e Executiva: Antõnio José Pereira Filho, Edson
Luis de Almeida Telef, Mana das Graças de Souza, Paulo Jonas de
Lama Pica, Ricardo Monteagudo e Yara Frateschí.

Conselho Editorial: Bento Prado Jr., Luiz remando Batista Franklin de
Matos, Mana das Graças de Souza, Marilena de Souza Chaui, Milton Medra
do Nascimento, Newton Bignotto, Renato Janine Ribeiro, Rolf Kuntz, Ruy
Fausto, Sérgío Cardoso.

Departamento de Filosofia
Chefe: Olgária Chain Fores Matos
Vice-Chefe: Mana das Graças de Souza
Coordenador do Programa de Pós-Graduação Andréa Loparic

Endereço para correspondência e aquisição:
Prosa. Dra. Mana das Graças de Souza
Departamento de Filosofia -- USP
Av. Prof. Luciano Gualberto, 3 15
05508-900 -- São Paulo -- SP -- Brasil
Tel.:(Oxxl 1) 3091-3761 -- Fax:(Oxxl1) 3031-2431

E-mail: cefp@usp.br

Cadernos de Ética o Filosofia Política é uma publicação do Depto. de Filosofia da USP
Editoração eletrõnica: Guilherhe Rodrigues Neto
Capa: Edson reles, sobre tela "Target"(1 974), de Jaspers Johns
Tiragem: 800 exemplares



Sumário

9 Poder e liberdade: a política em Espinosa
MARILENA CHAUI

45

61

83

A moral da história
VINICIUS DE FIGUEIREDO

Bossuet: Política e Providência
EDMILSON MENEZES

Liberdade e Licenciosidade
no pensamento de Rousseau
RICARDO MONTEAGUDO

99 0 soberano como idéia
e a filosofia como uso público da razão
DANIEL TOURINHO PERES

115 Hegel e o princípio da liberdade
individual do liberalismo
CESAR AUGUSTO RAMOS

141 A noção gramsciana de Estado
e aleitura de Bobbio
ANITO HELENA SCHLESENER

157 0 materialismo histórico
como concepção antiliberal
JOSÉ CRISÓSTOMO DE SOUZA





Cadernos de Ética e Filosofia Política 4. 2Q02

Apresentação

Os oito artigos deste número trazem a público alguns dos trabalhos
apresentados no colóquio "0 conceito de Estado na filosofia política mo-
dema e contemporânea", promovido pelo Departamento de Filosofia da
Universidade Federal do Paraná (UFPR), de 17 a 20 de abril de 2000. Ao
longo do evento, que teve o apoio do CNPq, APUF-PR, Secretaria do Esta-

do da Cultura /PR, Pró-Reitoria de Pesquisa e Pós-Graduação (UFPR) e do

Instituto Brasileiro de Estudos Jurídicos (IBEJ), trinta e quatro pesquisado-
res de diversas instituições de ensino superior apresentaram-se a uma audi-
ência diversificada, cuja participação foi muito além do que antecípavam
os próprios organizadores.

A reunião de pesquisadores de áreas diversas - Etica, Filosofia Polí-
tica, História, Ciência Política e Direito - conüi rmou o quejá se suspeitava:
o debate anual em tomo do Estado tem muito a ganhar, quando transcone à
luz do pensamento político modemo, no interior do qual seu conceito se
firmou como tema e referência necessários. A questão de fundo sugerida

aos conferencistas foi a seguinte: que contribuições as análises de questões
clássicas da política moderna auxiliam a compreender as transformações
por que está passando atualmente o Estado?





Cadernos de Ética e Filosofia Política 4, p. 9-44. 20a2

Podereliberdade
a política em Espinosa

Marilena Chaui*

Resumo: Procura-se demonstrar que os fundamentos da política espinosana
encontram-se em sua ontologia e. particularmente. em sua concepção do ser
humano como essência singular que é efeito imanente ou parte da potência abso-
lutamente infinita da substância. A potência singular humana chama-se conafus e
dela Espinosa deduz tanto o direito natural como o direito civil. Procura-se tam-
bém demonstrar que a ontologia determina a maneira como Espinosa concebe o
sujeito político -- a mu/f/tudo --. seu poder e sua liberdade. considerando a demo-
cracia o mais natural dos regimes políticos.
Palavras-chave: Espinosa - Política - conafus -- Direito Natural - Direito Civil

1) Necessidade e liberdade

A tradição teológico-metafísica estabeleceu um conjunto de distin-
ções com que pretendia separar liberdade e necessidade. Dizia que é "por
natureza'' o que acontece ''por necessidade'' e, ao contrário, que é ''por
vontade'' o que acontece "por liberdade". A operação necessária cabia à
causa eficiente enquanto a ação livre cabia à articulação entre a causa for-
mal (a essência do agente) e a causa final (o félos da ação), de sorte que a
liberdade se efetuava com relação a fins. Identificando o natural e o neces-
sário, de um lado, e o voluntário e o livre, de outro, essa tradição afirmou
que Deus, sendo onipotente e onisciente, não poderia agir por necessidade,

mas somente por liberdade e, portanto, somente por vontade. Da mesma
maneira, feito à imagem e semelhança de Deus, o homem era concebido

8 Professora do Departamento de Filosofia da Universidade de São Paulo



10 Chaui, M Cadernos de Ética e Fifosoãa Política 4. p. 9-44. 2002

como um agente livre porque dotado de vontade livre. A necessidade natu-

ral era explicada como operação da causa eficiente, enquanto a liberdade
divina e humana era explicada como operação da causa final. Agir em vista

de fins pressupõe inteligência ou razão; por isso mesmo a ação voluntária
era tida como ação inteligente enquanto a operação natural ou necessária
era tida como automatismo cego e bruto. Essas distinções levaram a cir-
cunscrever as ações humanas sob uma questão precisa: o que está e o que
não está em nosso poder? E a resposta foi: não estão em nosso poder o que

se faz por necessidade natural e por intervenção da fortuna ou do acaso;
está em nosso poder o contingente, entendido como o possível, isto é, a
altemativa entre fins contrários cuja realização depende de uma escolha
deliberada. Apenas Deus tem o poder sobre o necessário, o possível e o

contingente e foi por decisão absolutamente livre de Sua vontade, isto é,
por uma decisão contingente, que o mundo foi criado do nada.

Ora, se o mundo é contingente, porque fruto de uma escolha contin-

gente de Deus, então as leis da Natureza e as verdades (como as da mate-
mática) são, em si mesmas, contingentes, só se tomando necessárias por
um decreto divino, que as conserva imutáveis. Assim, a necessidade natu-
ral identificou-se com o ato divino de decretar leis, ou seja, a necessidade

nada mais era senão a autoridade de Deus, que decide arbitrariamente, en-

quanto assim o desejar, que 2 e 2 serão 4, a soma dos ângulos internos de
um triângulo será igual a dois ângulos rotos, os corpos pesados cairão, os
astros girarão elipticamente nos céus, etc. Ou como escreveu Descartes,

Deus quer contingentemente que as verdades eternas e as leis naturais se-
jam necessárias. Por Sua Providência, Deus pode fazer com que tais coisas

sejam sempre da mesma maneira -- necessárias para nós, mas contingentes
em si mesmas --, como também pode manifestar a onipotência de Sua liber-
dade fazendo-as sofrer alterações, como no caso dos milagres. Compreen-

de-se, então, porque tradicionalmente liberdade e necessidade foram con-
sideradas opostas e contrárias, pois a primeira foi imaginada como escolha
contingente de alternativas possíveis, e a segunda como decreto de uma
autoridade absoluta.

Politicamente, essa tradição teológico-metafísica incidiu na formu-
lação de duas teorias mestras do direito natural, nas quais o vínculo entre
direito natural e vontade livre se desdobrava em duas direções. A primeira



Chaui. M Cadernos de Ética e Filosofia Política 4, p- 9-44, 2002 1 1

é a do dfrefro na/ raJ oZÜerfvo, segundo a qual a vontade de Deus cria a
Natureza como ordem jurídica primava, decretando uma justiça originária
que fixa a hierarquia dos seres segundo seus graus de perfeição e poder,
determina as formas de mando e obediência, autoriza certas ações e inter-
dita outras, de sorte que nascemos com o sentimento natural do justo e do
injusto. Há, pois uma ordemjurídica natural que antecede a ordem positiva
ou a ordem jurídico-política cuja qualidade ou perfeição é avaliada por sua
proximidade ou distância da ordem natural; o "bom regime'' e o ''regime
político corrupto'' são avaliações determinadas pelo conhecimento da boa
ordem natural jurídica. A segunda teoria é a do díreífo /zafura/ s byerivo,

segundo a qual a razão e a vontade distinguem o homem das meras coisas
e o fazem ser uma pessoa cujo direito natural é "o ditado da razão", que Ihe

ensina quais atos são conformes e quais são contrários à sua natureza raci-
onal. Agora, é a idéia de uma natureza humana universal que serve de cri-
tério para avaliar se a ordem política está ou não confomte à Natureza, isto
é, conforme à natureza racional dos homens. A teoria do direito natural
objetivo tcm seu fundamento na vontade divina, enquanto a teoria do direi-

to natural subjetivo funda-se na vontade racional do homem.

A tradição teológico-metafísica ergueu-se sobre uma imagem de
Deus, forjando a divindade como pessoa transcendente (isto é, separada do
mundo), dotada de vontade onipotente e entendimento onisciente, criadora
de todas as coisas a partir do nada (imaginando Deus à semelhança dos

artíõlces e artesãos), legisladora e monarca do universo, que pode, à manei-
ra de um príncipe que govema segundo seu bel-prazer, suspender as leis
naturais por atos extraordinários de sua vontade (os milagres) e que pune
ou recompensa o homem, criado por Ele à Sua imagem e semelhança, do-
tado de livre-arbítrio e destinatário preferencial de toda a obra divina da
criação. Essa imagem faz de Deus um super-homem que cria e governa
todos os seres de acordo com os desígnios ocultos de Sua vontade a qual
opera segundo fins inalcançáveis por nosso entendimento. Incompreensí-
vel, Deus se apresenta com qualidades humanas superlativas: bom, justo,
misericordioso, colérico, amoroso, vingador. Ininteligível, oferece-se por
meio de imagens da Natureza, tida como artefato divino ou criatura harmo-
niosa, bela, boa, destinada a suprir todas as necessidades e carências huma-
nas e regida por leis que a organizam como ordem jurídica natural. Essa



12 Chaui. M Cadernos de Ética e Filosofia Política 4. p. 9-44, 2002

tradição, que sustenta a filosofia política cristã, será demolida pela obra de
Espinosa.

Espinosa parte de um conceito muito preciso, o de subirá/leia, isto é,
de um ser que existe em si e por si mesmo, que pode ser concebido em si e
por si mesmo e sem o qual nada existe nem pode ser concebido. Toda
substância é substância por ser causa de si(causa de sua essência, de sua

existência e da inteligibilidade de ambas) e, ao causar-se a si mesma, causa
a existência e a essência de todos os seres do universo. Causa de si, a subs-

tância existe e age pela potência absolutamente infinita de sua própria na-
tureza e por isso mesmo é incondicionada. Ou, como demonstra Espinosa,
é o ser absolutamente infinito, pois o infinito não é o sem começo e sem
fim (mero infinito negativo) e sim o que causa a si mesmo e produz a si
mesmo incondicionadamente(infinito positivo).

Causa de si inteligível em si e por si mesma, a essência da substância

absoluta é constituída por infinitos atributos infinitos em seu gênero, isto é,

por infinitas ordens simultâneas de realidade, sendo por isso uma essência
infinitamente complexa e internamente diferenciada em infinitas estrutu-
ras reais infinitas. Existente em si e por si, essência absolutamente comple-

xa, a substância absoluta é potência absoluta de auto-produção e de produ-

ção de todas as coisas. A existência e a essência da substância são idênticas

à sua potência ou força infinita para existir em si e por si, para ser intima-
mente complexa e para fazer existir todas as coisas. Ora, se uma substância

é o que existe por si e em si pela força de sua própria potência a qual é
idêntica à sua essência, e se esta é a complexidade infinita de infinitas or-

dens de realidade innlnitas, torna-se evidente que só pode haver uma única
substância, caso contrário teríamos que admitir um ser infinito limitado
por outro ser inülnito, o que é absurdo. Há, portanto, uma única e mesma
substância absolutamente infinita constituindo o universo inteiro, e essa

substância é etema não porque não tenha começo nem fim no tempo, mas

porque nela ser e agir são um só e o mesmo. Essa szzbsfâ/leia é Z)eus.
Ao causar-se a si mesmo, fazendo existir sua própria essência, Deus

faz existir todas coisas singulares que O exprimem porque são efeitos de
Sua potência infinita. Em outras palavras, a existência da substância abso-

lutamente infinita é, simultaneamente, a existência de tudo o que sua po-

tência gera e produz, pois, demonstra Espinosa, no mesmo sentido em que



Chaui. M Cadernos de Ética e Filosofia Política 4, p. 9-44. 2002 13

Deus é causa de si Ele é também a causa de todas coisas. Conclui-se, por-
tanto, que não houve nem poderia haver criação contingente do mundo. O
mundo é etemo porque exprime a causalidade etema de Deus, ainda que
nele as coisas tenham duração, surgindo e desaparecendo sem cessar, ou
melhor, passando incessantemente de uma forma a outra.

Deus, demonstra Espinosa, não é causa eâlciente transitiva de todas

coisas, isto é, não é uma causa que se separa dos efeitos após havê-los
produzido, mas é causa e$cíe/zre fma/ze/zre de seus efeitos, não se separa
deles, e sim exprime-se neles e eles O exprimem.

Há, assim, duas maneiras de ser e de existir: a da substância e seus

atributos (existência em si e por si) e a dos efeitos imanentes à substância
(existência em outro e por outro). A esta segunda maneira de existir, Espi-

nosa dá o nome de /nodos da s lbs/anciã. Os modos ou modificações são
efeitos imanentes necessários produzidos pela potência dos atributos subs-
tanciais. A substância e seus atributos, enquanto atividade infinita que pro-
duz a totalidade do rea], Espinosa dá o nome de ]Vafureza ]Vafzlranfe. À
totalidade dos modos produzidos pelos atributos, designa com o nome de
À/arlzreza /Vaítlrada. Graças à causalidade imanente, a totalidade constituí-

da pela Natureza Naturante e pela Natureza Naturada é a unidade etema e
infinita cujo nome é Deus. A imanência está concentrada na expressão cé-
lebre: Z)eus síve ;Va/ura. "Deus, ou seja, a Natureza".

Da imanência decorre que a potência ou o poder de Deus não é senão
a potência ou o poder da Natureza inteira. A ordem natural não é uma
ordemjurídica decretada por Deus, e sim a ordem e conexão necessárias de
causas e efeitos produzidos pela potência imanente da substância. Assim, o

que chamamos de ''leis da Natureza" não são decretos divinos, mas expres-
sões determinadas da potência absoluta da substância. Nada nos impede,

diz Espinosa no 7'furado feológíco-poli?!co, de chamarmos essas leis natu-
rais de leis divinas naturais ou direito da Natureza, desde que compreende-
mos que as leis naturais são leis divinas porque nada mais são senão a
potência da substância. Se são elas o direito de Natureza, então é preciso
concluir que díreíro e po/êncía são ídêlzficos, ou, como escreve Espinosa,
./us Jipe pare/zría, ''direito, ou seja, potência

Dos infinitos atributos infinitos da substância absoluta, conhecemos

dois: o Pensamento e a Extensão. A atividade da potência do atributo Pen-



14 Chaui, M Cadernos de Ética e Filosofa Política 4, p. 9-44, 2002

lamento produz uma modificação infinita imediata, o Intelecto de Deus ou
a conexão necessária e verdadeira de todas idéias, e produz também modi-

ficações finitas ou modos finitos, isto é, as mentes (ou o que vulgarmente
se chama de almas). A atividade da potência do atributo Extensão produz
uma modificação infinita imediata, o Universo Material, isto é, as leis físi-
cas da Natureza como proporções determinadas de movimento e de repou-
so, e produz também modificações finitas ou modos finitos, os corpos- Idéias

e corpos, ou mentes e corpos são modos finitos imanentes à substância
absoluta, exprimindo-a de maneira determinada, segundo a ordem e cone-

xão necessárias que regem todos os seres do universo. Tudo o que existe,

portanto, possui causa determinada e necessária para existir e ser tal como
é: é da essência dos atributos causar necessariamente as essências e potên-

cias de todos os modos; é da essência dos modos infinitos encadear ordena-

damente as leis causais universais que regulam a existência e as operações
dos modos finitos. E todos modos finitos, porque exprimem a potência
universal da substância, são também causas que produzem efeitos necessá-

rios. Isso significa, de um lado, que tudo o que existe é uma potência ou
uma causa que produz efeitos, e, de outro, que nada há de contingente no

univei-se, pois tudo é causalmente necessário.

Para tudo o que existe há uma causa necessária e tudo o que não
possuir uma causa determinada não existe, demonstra Espinosa na Erige.
Tudo o que existe, existe pela essência e potência necessárias dos atributos
e modos de Deus e por isso, tudo o que existe é duplamente determinado
quanto à existência e à essência, isto é, os modos finitos são determinados
a existir e a ser pela atividade necessária dos atributos divinos e pela ordem
e conexão necessárias de causas e efeitos na Natureza Naturada. Nada é

indeterminado no universo, pois a substância se auto-determina por sua
própria essência e os demais seres são determinados pela potência da subs-
tância modificada.

Assim sendo, o que são o possível e o contingente? Chamamos pos-
sível, explica Espinosa, aquilo que vemos acontecer, mas desconhecemos
as causas verdadeiras e necessárias de sua produção. O possível é nossa
ignorância quanto à causa de alguma coisa. Chamamos contingente, expli-
ca o filósofo, aquilo cuja natureza é tal que nos parece que tanto poderia ser
como não ser, pois desconhecemos a essência da coisa e não sabemos se



Chauí, M.. Cadernos de Éffca e F//oso#a Po/ff/ca 4. p. 9-44. 2002 15

pode ou não ser. O contingente é nossa ignorância quanto à essência de
alguma coisa. O possível e o contingente são imagens e com elas forçamos
o campo imaginário da liberdade.

Compreende-se, então, porque, em lugar das distinções tradicionais
entre ''por natureza/por vontade'' e "por necessidade/por liberdade", a úni-

ca distinção verdadeira admitida por Espinosa é a que existe no interior da

própria necessidade: o necessário pela essência e o necessário pela causa.

Há um ser necessário por sua própria natureza ou por sua essência Deus
-- e há seres necessários pela causa -- os seres singulares, efeitos imanentes

da potência necessária de Deus. Necessidade e liberdade não são idéias
opostas, mas concordantes e complementares, pois a liberdade não é a in-
determinação que precede uma escolha contingente nem é a indetermina-
ção dessa escolha. A liberdade é a manifestação espontânea e necessária da
força ou potência intema da essência da substância (no caso de Deus) e da

potência interna da essência dos modos finitos (no caso dos humanos).

Dizemos que um ser é livre quando, pela necessidade interna de sua

essência e de sua potência, nele se identificam sua maneira de existir, de
ser e de agir. A liberdade não é, pois, escolha voluntária nem ausência de
causa (ou uma ação sem causa), e a necessidade não é mandamento, lei ou

decreto extemos que forçariam um ser a existir e agir de maneira contrária
à sua essência. Isto significa que uma política conforme à natureza humana

só pode ser uma política que propicie o exercício da liberdade e, dessa
maneira, possuímos, desde já, um critério seguro para avaliar os regimes
políticos segundo realizem ou impeçam o exercício da liberdade.

2) Conafus; direito é poder

Tudo o que existe exprime num modo cerco (isto é, assim e não de
outra maneira) e derermí/fado (isto é, por esta conexão de causas e por
nenhuma outra) a essência da substância. Visto que a essência e a potência

da substância são idênticas, tudo o que existe exprime num modo certo e
determinado a potência da substância. Ora, a potência substancial é a força
para produzir-se a si mesma e, simultaneamente, produzir necessariamente

todas as coisas. Se estas são expressões certas e determinadas da potência



16 Chaui, M Cadernos de ética e Filosofia Política 4, p- 9-44. 2002

substancial, então também são potências ou forças que produzem efeitos
necessários. Assim sendo, as modificações finitas do ser absolutamente

infinito são potências de agir ou de produzir efeitos necessários. A essa
potência de agir singular e finita, Espinosa dá o nome de conafus, esforço

de auto-perseveração na existência. O ser humano é um conafus e é pelo
colzafus que ele é uma parte da Natureza ou uma parte finita da potência
absolutamente infinita da substância.

União de um corpo e uma mente, os seres humanos não são substân-
cias criadas e sim modos finitos da substância constituídos por modifica-

ções da Extensão e do Pensamento, isto é, são efeitos imanentes da atívida-
de dos atributos substanciais. Ou, como demonstra Espinosa, o homem é
uma parte da Natureza e exprime de maneira certa e determinada a essência

e a potência dos atributos substanciais. De maneira cer/a: um ser humano é
uma singularidade que possui uma fomla singular e não outra e nenhuma
outra. De maneira derermílzada: a forma singular de um ser humano é pro-

duzida pela ação causal necessária da Natureza Naturante (os atributos subs-

tanciais) e pelas operações necessárias dos modos infinitos dos atributos,
isto é, pelas leis da Natureza Naturada (o mundo).

O que é o corpo humano? Um modo finito do atributo Extensão
constituído pela união de uma pluralidade de corpúsculos duros, moles e
fluídos relacionados entre si pela harmonia e equilíbrio de suas proporções

de movimento e repouso. Essa união de corpos ou l/zío corporllm é uma
singularidade, isto é, uma unidade estruturada: não é um agregado de par-
tes nem uma máquina de movimentos, mas um organismo, ou unidade de
conjunto, e equilíbrio de ações intimas interligadas de órgãos. E um ízzdí-

vÍdEo, pois, como explica Espinosa, quando um conjunto de partes interli-

gadas agem em conjunto e simultaneamente como uma causa única para
produzir um determinado efeito, essa unidade de ação constitui uma indi-
vidualidade. Sobretudo, é um indivíduo dinâmico, pois o equilíbrio intimo

é obtido por mudanças intimas contínuas e por relações externas contínu-
as, formando um sistema de ações e reações centrípeto e centrífugo, de

sorte que, por essência, o corpo é relacional: é constituído por relações
internas entre seus órgãos, por relações extemas com outros coITos e por
(46ecções, isto é, pela capacidade de afetar outros corpos e ser por eles afe-
tado sem se destruir, regenerando-se com eles e os regenerando. O corpo,



Chaui, M Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4. p. 9-44. 2a02 17

estrutura complexa de ações e reações, pressupõe a fnrerco/poreidade como

originária. E isso sob dois aspectos: de um lado, porque ele é, enquanto
indivíduo singular, uma união de corpos; de outro, porque sua vida se rea-

liza na coexistência com outros corpos extemos. De fato, não só o corpo
está exposto à ação de todos os outros corpos exteriores que o rodeiam e

dos quais precisa para conservar-se, regenerar-se e transformar-se, como
ele próprio é necessário à conservação, regeneração e transformação de
outros corpos. Um corpo humano é tanto mais forte, mais potente, mais
apto à conservação, à regeneração e à transformação, quanto mais ricas e
complexas forem suas relações com outros corpos, isto é, quanto mais amplo

e complexo for o sistema das afecções corporais.
O que é a mente humana? Um modo do atributo Pensamento, por-

tanto, uma força pensante ou um a/o de pensar. Como modo do pensamen-
to, a mente é uma ídéía (pois os modos finitos do atributo Pensamento são
idéias) e uma idéia é um ato de pensamento. Pensar é perceber ou imaginar,
raciocinar, desejar e refletir. A mente humana é, pois, uma afívídade
pensa/zre que se realiza como percepção ou imaginação, razão, desejo e
reflexão. O que é pensar, nessas várias formas? E afirmar ou negar alguma
coisa, tendo dela consciência (na percepção ou imaginação e na razão) e
tendo consciência dessa consciência (na reflexão). Isto significa que a mente,

como idéia ou potência pensante, é uma idéia que fem idéias (as idéias que
a mente tem são os ideados, isto é, os conteúdos pensados por ela). Em

outras palavras, porque é um ser pensante, a mente está natural e essencial-
mente voltada para os objetos que constituem os conteúdos ou as significa-
ções de suas idéias. É de sua natureza estar internamente ligada a seu obje-

to (ou o ideado) porque ela não é senão atividade de pensa-lo. Ora, de-
monstra Espinosa, o primeiro objeto que constitui a atividade pensante da
mente humana é o seu corpo e por isso a mente não é senão idéía do corpo.
E porque ela é o poder para a reflexão, a mente, consciente de ser conscien-

te de seu corpo, é também idéia da idéia do corpo, ou sqa, é ideia de si
mesma, ou ídéia da Idéfa. Se o corpo humano é união de corpos, a mente
humana é conexão de idéias (conexão idearum) ou seja, a atividade causal
de uma singularidade cujo ser é ser uma idéia que produz idéias. Em outras
palavras, a união corporal e a conexão mental são as atividades que consti-
tuem a singulaüdade individual.



18 Chaui. M., Caderr70s de Éf/ca e F//oso#a Po/ít/ca 4, p. 9-44. 2002

A mente humana não é uma substância anímica independente, uma
alma meramente alojada no corpo para guia-lo, dirigi-lo e domina-lo. Modo

finito do pensamento, atividade pensante definida como conhecimento de
seu corpo e dos corpos exteriores por intermédio de seu corpo próprio (pois
ela os conhece pela maneira como afetam seu corpo e pela maneira como
este os afeta), e como conhecimento de si mesma, a mente humana não está

alojada numa porção bruta de matéria, mas está unida ao seu objeto, ao seu

corpo vivente. Isto significa que quanto mais rica e complexa for a experi-
ência corporal (ou o sistema das afecções corporais), tanto mais rica e com-

plexa será a experiência mental, ou seja, tanto mais a mente será capaz de
perceber e compreender uma pluralidade de coisas, pois, demonstra Espi-
nosa, nada acontece no corpo de que a mente não forme uma imagem ou
uma idéia (mesmo que estas sejam confusas, parciais e mutiladas). E quan-

to mais rica a experiência mental, mais rica e complexa a reflexão, isto é, o
conhecimento que a mente terá de si mesma. Evidentemente, o corpo não
causa pensamentos na mente, nem a mente causa as ações corporais: ela
percebe e interpreta o que se passa em seu corpo e em si mesma. Assim, as
( secções corporais são os aáeros da mente, seus sentimentos e suas idéias.
Unidos, corpo e mcnte constituem um ser humano como singularidade ou
individualidade complexa em relação contínua com todos os outros. A
ínrerssuZ#efívídade é, portanto, originária.

Os indivíduos singulares são co/zafus, ou seja, uma força intema que

unifica todas as suas operações e ações para pem)anecer na existência, per-
manência que não significa apenas permanecer em seu próprio estado (como

a pedra, por exemplo), mas para regenerar-se continuamente, transformar-
se e realizar-se (como os vegetais e os animais). O conarus, demonstra

Espinosa na Parte 111 da Érfca, é a essência atual do corpo e da mente.
Que significa deâini-lo como essa?leia afzla/? Significa, em primeiro

lugar, dizer que um ser humano não é a realização particular de uma essên-

cia universal ou de uma "natureza humana", mas uma singularidade indivi-

dual por sua própria essência. Em segundo, que o cozia/zzs não é uma incli-
nação ou uma tendência virtual ou potencial, mas uma força que está sem-

pre em ação. Em terceiro, e por conseqüência, significa que a essência de
um ser singular é sua atividade, ou seja, as operações e ações que realiza
para manter-se na existência e que essas operações e ações são logicamente



Chaui. M Cadernos de Ética e Filosofia Política 4. p. 9-44, 2002 19

anteriores à sua distinção como irracionais ou racionais, certas ou erradas,
boas ou más. Em quarto lugar, e sobretudo, a afirmação de que o co/za/zzs é
a essência atual de um ser singular nos leva a compreender que os apetites
(no corpo) e as volições (na mente), que constituem os desejos humanos,
não são inclinações ou tendências virtuais que se atualizariam quando en-
contrassem uma finalidade de realização, e sim que são os aspectos atuais

do co/za/us e, por isso mesmo, são causas eficientes determinadas por ou-
tras causas eficientes e não por fins. Do co/zarus decorre, portanto, a defini-
ção espinosana da essência do homem:

''O desejo (curial/as) é a própria essência do homem enquanto con-

cebida como determinada a fazer algo, em virtude de uma afecção qual-
quer nela encontrada'' (lfíca, 111, Def.l das Definições dos Abetos).

Se o desejo é a essência de um homem singular e/zqaa/zro de/ermína-
da blazer algo, isto significa não só que essa essência é uma causa que
produz efeitos, mas também que esgar derermí/lado a alguma coisa não é
sinal de ausência de liberdade, a menos que esta seja imaginada como um
poder para fazer ou não fazer alguma coisa por ser um poder f/zderemzí?lado.

Como explica Espinosa:

:0 homem é livre na exata medida em que tem o poder para
existir e agir segundo as leis da natureza humana (...), a li-
berdade não se confunde com a contingência. E porque a
liberdade é uma virtude ou perfeição, tudo quanto no ho-
mem decorre da impotência não pode ser imputado à liber-
dade. Assim, quando consideramos um homem como livre
não podemos dizer que o é porque pode deixar de pensar ou
porque possa preferir um mal a um bem (...). Portanto, aque-
le que existe e age por uma necessidade de sua própria natu-
reza, age livremente (...). A liberdade não tira a necessidade
de agir, mas a põe" (Tra/ado poZüico, 11, $$ 7 e l l).

Para a exposição das idéias políticas de Espinosa, convém retermos
os seguintes aspectos da teoria do co/zafus:

. um indivíduo singular é uma estrutura complexa e dinâmica de
operações e ações que o conservam, regeneram e transformam, asseguran-
do a permanência na existência e não a realização particular de uma essên-
cia universal;



20 Chaui, M Cadernos de Etica e Filosofia Política 4, p. 9-44. 2002

' a complexidade individual corpórea conduz a duas conseqüências
fundamentais: em primeiro lugar, sendo o indivíduo composição de indiví-
duos, segue-se que a Natureza pode ser definida como um indivíduo extre-
mamente complexo, composto de infinitos modos finitos da extensão e do

pensamento, constituído por infinitas causalidades individuais, conservan-
do-se pela conservação da proporcionalidade de seus constituintes; em se-
gundo lugar, consequência decisiva para a política, assim como o indiví-
duo é amo torpor /7z e co/lexia idearlím e assim como a Natureza é um
imenso indivíduo complexo, as /zio/zes corportz/}z e as co/lexia/zes Ideartlm

podem pela ação comum, constituir um indivíduo complexo novo: a /zztíJ/i-
rado que, tanto no Tra/ado reo/ógíco-pol#fco como no Tra/ado po/ítíco,
constitui o sÜeito político, sem seja preciso recorrer ao conceito de contrato;

' se o conafus define uma essência singular atual, isso significa que

os aspectos universais de alguma coisa não podem constituir sua essência,
mas ser apenas propl'iedades que ela compartilha com outras. Essas propri-

edades universais e comuns são o que Espinosa designa com o conceito de

/loção co/num, definida como aquilo que é comum às partes e ao todo e se
encontra em todas elas. Sistema de relações necessárias de concordância

intema e necessária entre as partes de um todo, a noção comum exprime as
relações intrínsecas de concordância ou conveniência entre aqueles indiví-

duos que, por possuírem determinações comuns, fazem parte do mesmo
todo. Assim, ser parte da Natureza significa, de um lado, ser uma essência
anual ou singular que é uma potência de existir e agir; e, de outro, possuir
qualidade, propriedades ou aspectos comuns com outras que participam do
mesmo todo. Se, portanto, a teoria do conafus como individualidade com-
plexa nos permite compreender a gênese da /naZ/í/& do como corpo político,
a teoria da noção comum nos permite compreender porque a /7zuJ/í/tido se
fomla;

' o co/zafas é a potência interna que define essa singularidade indivi-
dual e essa potência é uma força que pode aumentar ou diminuir, depen-

dendo da maneira como cada singularidade se relaciona com outras ao efe-
tuar seu trabalho de auto-conservação. A intensidade da força do co/zaf is
diminui se singularidade for afetada pelas outras de tal maneira que se tor-
na inteiramente dependente delas; e aumenta se a singularidade não perder

independência e autonomia ao ser afetada por outras e ao afetá-las;



Chaui. M Cadernos de Etica e Filosofia Política 4. p. 9-44. 2aa2 21

. a diminuição e o aumento da força do colzafus indicam que o dese-
jo (cupídíras) pode realizar-se inadequadamente ou adequadamente. A re-
alização é inadequada quando o co/zafzzs individual é apenas uma causa
parcial das operações do corpo e da mente porque é determinado pela po-
tência de causas extemas que o impelem nessa ou naquela direção, domi-
nando-o e diminuindo sua força. A realização é adequada quando o conafl s

aumenta sua força por ser a causa total e completa das ações que realiza,
relacionando-se com as forças exteriores sem ser impelido, dirigido ou
dominado por elas;

' o nome da inadequação é paixão (a passividade diante do poderio
das forças extemas); o nome da adequação é anão (a atividade autónoma
que coexiste com as forças externas sem se submeter a elas). Espinosa é
enfático ao demonstrar que tanto na inadequação-paixão como na adequa-

ção-ação o conafus está sempre operando, de sorte que os humanos singu-
lares se esforçam sempre para conservar-se, que o façam passivamente,
quer o façam ativamente. A causa da inadequação-paixão é a imaginação,

isto é, o conhecimento das coisas por intermédio de imagens confusas, par-
ciais e mutiladas que, mantendo-nos na ignorância das causas verdadeiras
das coisas e de suas ações, nos levam a inventar explicações, cadeias causais

e interpretações que não correspondem à realidade. A causa da adequação
é o conhecimento racional e reflexivo, que nos levam a conhecer a gênese
necessária das coisas, sua ordem e suas conexões necessárias, suas essênci-

as e seu sentido verdadeiro. Na paixão, porque o desejo está determinado
pelas causas extemas, os homens são contrários uns aos outros, cada qual

imaginando não só que sua vida depende da posse das coisas exteriores,
mas sobretudo imaginando que essa posse deve ser exclusiva, mesmo que

para isso seja preciso destruir outros homens que disputam a posse de um
bem. Na ação, porque o desejo é internamente auto-determinado e não de-
pende da posse de coisas exteriores, os homens conhecem as noções co-
muns, isto é, reconhecem o que possuem em comum com outros, desco-
brem em que podem concordar e em que podem ser úteis uns aos outros, e
compreendem como podem conviver em paz, segurança e liberdade.

Espinosa é um racionalista -- a realidade é inteiramente inteligível e
pode ser plena e totalmente conhecida pela razão humana --, mas não é um
intelectualista, pois não admite que basta ter uma idéia verdadeira de algu-



22 Chaui. M Cadernos de Ética e Filosofia Política 4, p. 9-44, 20a2

ma coisa para que isso nos leve da inadequação-paixão à adequação-ação,
ou sqa, para que se transforme a qualidade de nosso desejo (escreve na
Parte IV da Élflca: não desejamos uma coisa porque seja boa, nem Ihe te-
mos aversão por ser má, e sim é boa porque a desejamos e é má porque Ihe
temos aversão). Além disso, também não admite que passamos da paixão à

ação por um domínio da mente sobre o corpo -- somos passivos de corpo e
mente ou somos ativos de corpo e mente, a um corpo passivo corresponde
uma mente passiva e a um corpo ativo, uma mente atava. Nem passamos da

inadequação-paixão à adequação-ação por um domínio que a razão possa
ter sobre o desejo, pois, como demonstra na Érfca, uma paixão só é vencida
por outra paixão mais forte e contrária e não por uma idéia verdadeira.

A passagem da inadequação-paixão à adequação-ação depende do

jogo afetivo e da força do desejo. Imagens e idéias são interpretações de
nossa vida corporal e mental e do mundo que nos rodeia. Ora, o que se
passa em nosso corpo -- as afecções -- é experimentado por nós sob a forma

de abetos (alegria, tristeza, amor, ódio, medo, esperança, cólera, indignação,

ciúme, glória) e por isso não há imagem alguma nem idéia alguma que não
possua conteúdo afetivo e não seja uma forma de desejo. São esses abetos,

ou a dimensão afetivo-desejante das imagens e das idéias, que aumentam
ou diminuem a intensidade do conafzls. Isto significa que somente a mu-
dança na qualidade do abeto pode nos levar ao conhecimento verdadeiro, e

não o contrário, e é por isso que um afeto só é vencido por outro mais forte
e contrário, e não por uma idéia verdadeira. Uma imagem-abeto ou uma
idéia-abeto são paixão quando sua causa é uma força externa, e são ação
quando sua causa somos nós mesmos, ou melhor, quando somos capazes
de reconhecer que não há causa externa para o desejo, mas apenas interna.

Os abetos ou desejos não possuem todos a mesma força ou intensidade:

alguns são fracos ou enfraquecedores do co?lares, enquanto outros são for-
tes e fortalecedores do co/zafui. São fracos todos os abetos nascidos da triste-

za, pois esta é definida por Espinosa como o sentimento de que nossa po-
tência de existir de agir diminui em decorrência de uma causa externa; são
fortes os abetos nascidos da alegria, isto é, do sentimento de que nossa
potência de existir e agir aumenta em decorrência de uma causa externa.
Assim, o primeiro movimento de fortalecimento do co/za/us ocorre quando
passa de paixões tristes a paixões alegres e é no interior das paixões alegres



Chaui. M.. Cadernos de Éffca e F//oso#a Po/íf/ca 4. p. 9-44. 2002 23

que, fortalecido, ele pode passar à ação, isto é, ao sentimento de que o
aumento da potência de existir e agir depende apenas de si mesmo como
causa intima. Quando o conhecimento racional e reflexivo são experimenta-

dos como uma alegria maior do que qualquer outra, essa alegria é o primei-

ro instante da passagem ao verdadeiro e à ação. Como a mente é idéia do
corpo, será ativa ou passiva juntamente com ele. Isto significa que a liber-
dade, entendida como atividade cuja causa é a força autónoma do conarlzs,
se refere não só à mente mas também ao corpo e é definida como a capaci-

dade do corpo e da mente para a pluralidade simultânea, isto é, a liberdade

é a complexidade e a riqueza de afecções, afetos e idéias simultâneos que
têm no próprio corpo e na própria mente sua causa eficiente necessária.

A ética e a política transcorrem nesse espaço afetivo do co/zafus-

cupídíras do qual dependem a paixão e o imaginário, de um lado, a ação e
o conhecimento verdadeiro, de outro.

Colzarus é o que a âilosoâia política espinosana designa com o con-
ceito de direi/o /zafuraJ:

"Por direito natural entendo as próprias leis ou regras da
Natureza conforme às quais se fazem todas coisas, ou seja, a
própria potência da Natureza. Disso segue que o direito na-
tural de toda a Natureza e, portanto, de todo indivíduo, se
estende até chegar seu poder. Por conseguinte, tudo quanto
cada homem faz em virtude das leis de sua natureza, o faz
com o máximo direito da Natureza, e possui tanto direito
quanto possui de poder" (rufado poZ#íco, 11, $ 4).

Z)eus sfve nü/ura e ./us Jipe po/e/zela são os fundamentos do pensa

mento político espinosano.

3) A política

Do ponto de vista político, a teoria espinosana do co/zafus aponta
dois problemas a serem resolvidos e, ao mesmo tempo, não só orienta a
solução como também sustenta a formulação das principais idéias políticas

de Espinosa.



24 Chaui, M.. Cadernos de Éf/ca e F//oso#a Po//f/ca 4, p. 9-44, 2002

O primeiro problema é: se o co/zafzzs é o desejo de auto-conservação,

se o direito natural é a potência individual enquanto parte da potência da
Natureza inteira, se essa potência é uma liberdade natural que se estende

até onde tiver força para se estender, sem que nada Ihe proíba ou coíba a
ação, como explicar que os homens possam viver em servidão? Mais im-
portante ainda: se o conafus é desejo, como explicar que os homens dese-

jem a servidão e a confundam com a liberdade? Assim, o primeiro proble-
ma que o pensamento político deve resolver se refere à gênese da submis-

são e da dominação.

No entanto, o segundo problema é exatamente o inverso do primei-
ro. De fato, o co/zafzzs da mente humana é o desejo de conhecer e sua força

aumenta quando passa do conhecimento imaginativo -- ou de um sistema
de crenças e preconceitos sem fundamento na realidade ao conhecimento
racional das leis da Natureza e ao conhecimento reflexivo de si mesma e de

seu corpo como partes da Natureza. Espinosa demonstra que um dos efei-
tos mais importantes da paixão é fazer com os homens sejam contrários

uns aos outros porque os objetos do desejo são imaginados como posse ou
propriedade de um só e cada um imagina que se fortalece se puder enfra-

quecer os outros e priva-los do que desejam. O estado de Natureza é essa
guerra ilimitada de todos contra todos, pois é natural e necessário que cada

um, buscando fortalecer seu próprio co/zarus, deseje o aumento de sua pró-
pria força e de seu próprio poder ejulgue que para tanto precisa diminuir o

poder dos demais. Se é assim na paixão ou na imaginação, entretanto, Espi-

nosa demonstra que, sob a conduta da razão e na ação, os homens não se
combatem uns aos outros, pois, conhecendo as noções comuns (ou as pro-
priedades comuns às partes de um mesmo todo), sabem que é pela concor-
dância e pela paz que cada um e todos aumentarão a força de seus co/za/us

e sua própria liberdade. Em outras palavras, a razão ensina que é preciso
fortalecer o que os homens possuem em comum ou o que compartilham
naturalmente sem disputa, pois nisso reside o aumento da vida e da liberda-
de de cada um. Ora, diz Espinosa, se todos homens fossem conduzidos pela

razão, não precisariam da política para viver em paz e na liberdade.
Assim, o co/zcz/ils parece gerar dois efeitos opostos: ou a servidão,

como preço da vida em comum, ou o isolamento dos homens racionais,



Chauí. M Cadernos de Ética e Filosofia Po:ética 4, p. 9-44. 2002 25

como preço da liberdade. No primeiro caso, a política é um fardo ameaça-
dor;no segundo,inútil.

No entanto, essa colocação é falaciosa. Em momento algum Espino-
sa afimta que a política é instituída pela razão - o que faria a servidão
inexplicável. Pelo contrário, considera a dominação tão natural como a
liberdade colocando como um axioma que ''não existe na Natureza nenhu-
ma coisa singular que não exista outra mais potente e mais forte do que ela.
Mas dada uma coisa qualquer, é dada outra mais potente pela qual a pri-
meira pode ser destruída" (Éríca iv, ax. 1). Nem por isso, porém, afirma
que a vida política é instituída contra a razão -- o que a faria inútil e mesmo

perigosa para os homens racionais. Pelo contrário, não só afirma na Erige e
no 7rarado po/bico que o homem racional deseja a companhia de outros,

como ainda declara que somente na vida política o homem vive uma vida
propriamente humana. O que os problemas assinalados indicam, e a aber-
tura do Trajado po/úfco afirma, é que não se trata de encontrar a gênese da
política na razão e sim no conarzzs-cizpidíras, seja ele racional ou passional.

'Todos os homens, sejam bárbaros ou cultivados, estabele-
cem em toda parte costumes e se dão um estatuto civil, e não
é dos ensinamentos da razão, mas da natureza comum dos
homens, isto é de sua condição que se devem deduzir os fun-
damentos naturais do poder" (Tra/ado po/üíco, i, $7).

:Da natureza comum dos homens, isto é, de sua condição'' devem
ser deduzidos os fundamentos naturais do poder (/ündame/z/a /zczfzzra/ícz

fmperíi). Por natureza, dizem a Éfíca, o Tra/ado reo/ógíco-po/#íco e o 7ra-
fado poZüíco, os homens não são contrários às lutas, ao ódio, à cólera, à
inveja, à ambição ou à vingança. Nada do que lhes aconselha a czzpldiras é
contrário à sua natureza e, por natureza, ''todos os homens desejam gover-

nar e nenhum deseja ser govemado". Donde a questão: a experiência mos-
tra que todos os homens, ''soam bárbaros ou cultivados", estabelecem cos-

tumes e se dão um estatuto civil e não o fazem porque a razão assim os
determina, mas porque a ctzpfdí/as assim o deseja. Resta saber se a razão
pode encontrar as causas e os fundamentos do que Ihe mostra a experiên-
cia. Pode a razão determinar como e por que os homens são capazes de
vida social e política?



26 Chaui. M.. Cadernos de Ef/ca e F//oso#a Po/íffca 4. p. 9-44, 2002

A resposta pressupõe, em primeiro lugar, o abandono do racionalis-
mo jurídico que caracterizava as teorias do direito natural, e, em segundo
lugar, o efeito dessas teorias, isto é, a distância entre teoria e prática. De
fato, o racionalismo jurídico partia da idéia de uma natureza humana raci-
onal, capaz de dominar apetites e desejos. Ora, escreve Espinosa na abertu-
ra do Tratado político:

'A crermos nos filósofos, as lutas interiores causadas em nós

por nossos afetos seriam prova de que os sentimentos sãa
vícios humanos e de que neles caímos por nossa culpa. Por
isso, os filósofos costumam zombar dos afetos, lamenta-los
ou reprime-los e chegam a detesta-los quando pretendem pa-
recer homens irrepreensíveis. Acreditam-se divinos quando
prodigalizam louvores a uma natureza humana que não exis-
te em parte alguma e quando vituperam em seus discursos
aquela que realmente existe. Concebem os homens não como
são,. mas como gostariam que fosse" (7'raiado polífíco, 1, $ 1).

Essa imagem de uma natureza humana inexistente que seria o funda

mento da política produz um efeito imediato:

:Eis porque a maioria escreve sátiras em vez de uma ética e,
no que tange à política,jamais dizem algo que possa ser pos-
to em prática, concebendo-a tanto como uma quimera quan-
to como uma utopia(...). De todas as ciências que podem ser
aplicadas, a política, uentemente, surge como aquela onde a
teoria mais se distância da praxis. Não há homens mais in-
competentes para conduzir uma República do que os teóri-
cos, isto é, os filósofos" (Traindo po/íílco, 1, $ 1).

A subversão espinosana não se interrompe aí. Se não é na razão que

devemos buscar a origem da política, não é na moral que haveremos de
encontrar a causa da estabilidade e segurança de um regime político:

;Uma Cidade cuja salvação depende da lealdade de alguns e
cujos negócios, para serem bem dirigidos, exigem que seus
condutores ajam lealmente, não terá qualquer estabilidade.
(. . .) Pouco importa à segurança da Cidade o motivo interior



Chaui, M.. Caderr70s de Éf/ca e F//oso#a Po//f/ca 4. p. 9-44. 2002 27

que tenham os homens para administrar os negócios, desde
que os administrem bem. De fato, a liberdade de alma ou
força de ânimo é um virtude privada. A virtude necessária à
Cidade é a segurança" (7'raiado po/#íco, 1, $ 1).

Num tom que lembra Maquiavel, Espinosa afirma que a paz, a esta-
bilidade e a liberdade políticas não dependem das virtudes morais dos
govemantes e sim da qualidade das instituições públicas, que os obrigam a
agir em favor da Cidade e não contra ela, independentemente do fato de
que sejam homens dominados pela paixão ou guiados pela razão.

Se a gênese da vida política não se encontra na vontade de Deus nem

na razão e virtude dos homens, e se o direito natural é uma potência de
existir e agir que desconhece o bem e o mal, o justo e injusto, onde locali-
zar a causa do político? Essa causa é o próprio direito natural.

De fato, o cona/us desconhece valores e, em estado de Natureza,
nada proíbe que os homens soam contrários uns aos outros, invejosos,
coléricos, vingativos ou assassinos. Todavia, o co/za/us está submetido a

uma lei natural e é sempre determinado por ela: a do útil. Ainda que a
imaginação dos homens passionais desconheça a verdadeira utilidade (co-

nhecida por homens racionais), o princípio da utilidade detemuna suas ações,
uma vez que o útil não é senão o que é experimentado como auxílio à auto-

conservação. Em estado de Natureza, o útil gera nos homens dois reconhe-
cimentos: em primeiro lugar, que a guerra de todos contra todos não forta-

lece ninguém e enfraquece a todos, pois, vivendo sob o medo recíproco,
ninguém é senhor de si e livre; em segundo lugar, reconhecem que para
sobreviver cada um precisa de muitas coisas que sozinho não pode conse-
guir, mas que as obterá na cooperação com outros. Assim, o útil ensina ao

conallzs que é bom livrar-se do medo, adquirir segurança e cooperar ''a fim

de que possam gozar da melhor maneira o próprio direito natural de agir e
viver, sem dano para si e para os outros" (Traz/ado reo/ógico-po/i?lco, XVI).
Ou como diz, sem moralismo Espinosa, os homens passam do estado de

Natureza ao Estado civil quando descobrem que lhes é mais vantajoso tro-
car muitos medos por um único temor, aquele inspirado pela lei.

Se a vida política nasce para que os homens possam melhor gozar
seu direito natural, isto significa não só que o direito natural é a causa da



28 Chaui. M.. Cadernos de Ét/ca e F//osof7a Po//f/ca 4, p. 9-44. 2002

política, mas também que é uma causa eficiente imanente ao direito civil e
este não pode suprimi-lo sem suprimir-se. Ora, uma das marcas mais inde-
léveis do direito natural é que por ele todos homens desejam governar e
nenhum deseja ser govemado. Se o direito civil nasce para dar eficácia ao
direito natural, então a vida política em que o direito civil melhor realiza o

direito natural é aquela em que o desejo de governar e não ser govemado

pode concretizar-se. A forma política dessa realização é a democracia e por
isso, afastando-se da tradição da filosofia política, que sempre julgou a
monarquia a primeira forma política, Espinosa afirma que a "a democracia
é o mais natural dos regimes políticos" ou o absolufum Imperitlm, o poder
absoluto.

O direito natural é, pois, a causa eficiente imanente do direito civil e
este é o direito natural coletivo ou o direito natural da mE[Jff/zzdo, isto é, da

massa como agente político:

O direito da Cidade é definido pela potência da massa
(pare/fria /zzulriradlnís) que é conduzida de algum modo pela
mesmo pensamento e essa união das mentes não pode ser
concebida se a Cidade não visa realizar aquilo que a razão
ensina a todos os homens que é útil esperar" (Tra/ado polírí-
co, 111, $ 3).

Aparentemente, a instauração da Cidade é uma convenção, tanto mais

que em cada Cidade os mesmos atos serão julgados de maneira diversa
segundo a lei. Em outras palavras, o direito civil e os deveres civis parecem

ser produtos de uma convenção arbitrária ou de uma norma convencionada
entre os homens a partir de certos critérios de utilidade comum. A primeira
vista, os textos espinosanos pemlitem essa leitura. No entanto, sabemos
que Espinosa declara distinguir-se de Hobbes porque, ao contrário deste
último. conserva o direito natural no interior do direito civil, o que signifi-

ca que o direito civil prolonga o direito natural e que a vida política é a vida
natural numa outra dimensão. Está em jogo aqui a discussão milenar acer-

ca da fundação política como determinada pela Natureza ou produzida por

uma convenção. A determinação do justo e do injusto, do crime e do bem
comum só ocorre depois da instauração da lei e, portanto, neste nível, tais
valores não podem ser naturais. Porém, seria tomar a causa pelo efeito se



Chaui. M Cadernos de Ética e Filosofia Política 4, p- 9-44, 2a02 29

disséssemos que o convencionalismo decorrente da lei define o próprio ser
da lei. Esta institui o político fundando-se na natureza humana, definida
como uma parte da Natureza e como potência natural ou desejo.

A questão da gênese do social e do político não é a da partilha nem a

da distribuição de certos bens para regular a igualdade ou a desigualdade
naturais -- esse momento regulador da partilha de bens é posterior ao advento

da lei e, mais do que isto, é detemunado por ela tanto assim que, por exem-
plo, a fomla monárquica exige, como condição de conservação, a proprie-
dade nacional do solo e dos produtos do comércio, enquanto a forma aris-
tocrática deverá proteger a propriedade privada dos bens. A questão funda-
dora concerne à participação no poder e à distribuição da potência coletiva
no interior da sociedade criada por ela. A potência individual é natural e a
lei vem Ihe dar um novo sentido ao fazê-la não mais simples parte da Natu-

reza, mas parte de uma comunidade política. A lei detemlina a partilha dos
bens porque detemlina primeiro a forma da participação no poder.

;0 direito daquele que tem o poder público, isto é, a sobera-
nia, é apenas o direito natural que /zão se d($/ze pela po/ên-
cia de cada um dos cidadãos tomados isoladamente, mas

pela massa conduzida. de certa maneira, por um único pen
samenfo. Isto significa que o corpo e alma do Estado têm um
direito medido por süa Falência, como era o caso do direito
de Natureza; cada cidadão ou súdito tem, pois, tanto menos
direito quanto mais potência tiver a Cidade e, consequente-
mente, segundo o direito civil, nenhum cidadão pode ter ou
possuir alguma coisa senão aquilo que pode reivindicar por
um decreto da Cidade. Se a Cidade dá a alguém o direito e,
por/a/zro, o poder de viver segundo suas próprias disposi-
ções, ela se despoja de seu próprio direito e o transfere àque-
le a quem deu tal poder. Se ela dá esse poder a duas ozz a
vár/as pessoas, divide a Cidade e cada um daqueles que tem
o poder vive segundo suas próprias disposições. Se, enfim,
ela dá tal poder a cada um dos cidadãos, ela se autodestrói,
deixa de existir e regressamos ao estado de Natureza. Tudo
isto é bastante manifesto e conseqüentemente não se pode de

modo algum conceber que a instituição da Cidade permita a
cada cidadão viver segundo sua disposição: o direito natural
pelo qual cada um é juiz de si mesmo desaparece necessari-



30 Chauí, M., Cadernos de Éf/ca e F//oso#a Po/íf/ca 4. p. 9-44. 2002

amante no estado civil. Z)!go expresscz/7ze/z/e.' a insfl/ íção
da Cidade, pois o direito natural não cessa de existir no es
fado vivi/. Tanto no estado de Natureza quanto no estado
civil o homem age segundo as leis da Natureza e cuida de
seus interesses, pois em cada um desses dois estados é a es-
perança e o medo que levam a fazer ou não fazer isto ou
aquilo, e a primeira/ d Hera/zça entre os dois estados está em
que no estado civil todos têm os mesmos medos e esperan-
ças e a segurança tem as mesmas causas para todos, e a regra
de vida rrafio vive/!dí) é comum, o que não suprime, mas
pelo contrário conserva, a faculdade de julgar de cada um.
Com efeito, quem decidiu obedecer a todas as injunções da
Cidade, sda porque teme sua potência, seja porque ama a
tranquilidade, cuida da segurança dela e de seus interesses
pessoais segundo sua própria disposição" (7'raiado po/úfco,
111, $ 2; grifos meus).

Esse longo texto determina a equivalência entre o direito e o poder
da soberania, cada um se estendendo até onde se estender o outro. Além

disto, se a potência soberana e o direito da soberania são definidos pela
potência coletiva, contudo, esta não se confunde com a soma das potências
individuais tomadas isoladamente, pois a potência não é tomada
aritmEticamente, e sim geometricamente. Em outras palavras, a
proporcionalidade define a forma do regime político porque define a forma

do exercício do poder a partir da maneira pela qual a soberania é instituída
e das relações que a partir dela se estabelecem entre os membros do corpo
político. Em suma, a potência da soberania é medida por sua incomensura-

bilidade frente à simples soma dos poderes individuais. Há uma relação
inversamente proporcional entre a potência civil e a individual, ou seja, a
cidade é tanto mais poderosa quanto maior for sua potência é comparada à

dos indivíduos isolados, e será tanto menos poderosa quanto menor for sua

potência comparada à de seus cidadãos, não havendo perigo maior para a
Cidade do que a pretensão de alguns particulares, enquanto particulares,
em se arvorar de defensores da lei.

A instauração da Cidade é fundação de uma potência inédita e Espi-
nosa já antecipa a dedução das formas políticas: a transferência da sobera-
nia a um só identifica a Cidade com um único homem em quem a Cidade



Chauí, M.. Cadernos de Éffca e F//oso#a Po/ff/ca 4. p. 9-44. 2002 31

fica concentrada, todos os outros cidadãos estando, assim, reduzidos à
impotência. Trata-se da monarquia, onde a proporcionalidade se encontra
quase próxima de zero. A transferência da soberania a alguns divide a Ci-
dade, pois a soberania vem enganar-se em uma parte do corpo social e
despeja a outra de todo o poder. Estamos na aristocracia. Enfim, a sobera-

nia se transfere para cada um dos indivíduos, já não há Cidade, mas regres-

so ao estado de Natureza - estado de guerra a autodestruição da vida polí-
tica. Nas entrelinhas do discurso podemos ler a peculiaridade da democra-
cia e de sua proporcionalidade -- aqui a soberania não é transferida a nin-

guém, nem se encama em alguns, mas está distribuída no interior do corpo

social e político, sendo participada por todos sem ser repartida ou fragmen-
tada entre seus membros. Assim, mais do que na diferença frente à monar-

quia e à aristocracia, é na oposição ao processo de autodestruição da Cida-
de que melhor se revela a democracia, pois nela a soberania não se encon-

tra dividida, mas simplesmente participada. Na democracia mantém-se in-
tegralmente o princípio fundador da política, qual seja, o de que a potência
soberana é tanto maior quanto menor a potência individual de seus mem-
bros e, sobretudo, a afirmação do 7rarado feológfco-po/ítíco, segundo a
qual a vida política transcorre em um espaço onde os concidadãos decidi-
ram agir de comum acordo ou a agir em comum, mas não abdicaram de seu
direito natural de pensar e julgar individualmente.

Contudo, se a lei é fundada em Natureza e se é a potência natural que
determina a proporcionalidade da lei, no entanto, Espinosa opera uma revi-

ravolta nessa dedução, e a lei vai agora emergir como fundamento do pró-
prio direito natural. Por esta razão o texto, anteriormente citado, garantia
sina/faneamen/e que o direito natural desaparece com o direito civil e que
este não suprime aquele. Para compreendemos essa reviravolta do discurso

precisamos perceber que uma nova questão entra em cena e graças a ela
entenderemos não só a questão da proporcionalidade, mas também o que

faz com que uma experiência seja experiência política. O que agora entra
em cena é o fenómeno da opressão.

:Como no estado de Natureza cada um é seu próprio senhor
(iuí./urss) desde que possa precaver-se para não sofrer a opres-
são de um outro e que, sozinho, se esforça em vão para se



32 Chaui. M Cadernos de Ética e Filosofia Política 4, p. 9-44, 2Q02

precaver contra todos, isto significa que enquanto o direito
natural humano for determinado pela potência de cada um,
esse direito será, na realidade, nulo ou pelo menos terá uma
existência puramente de opinião, pois não há qualquer meio
seguro para conserva-lo (...), o direito de natureza, no que
concerne ao gênero humano, dificilmente pode ser concebi-
do senão quando os homens tem direitos comuns, terras que
podem habitar e cultivarjuntos, quando podem cuidar para a
manutenção de sua potência, proteger-se, repelir toda vio-
lência e viver segundo um consenso comum a todos. Quanto
maior o número daqueles assim reunidos em um corpo, mais
terão em comum o direito(...). Quando os homens têm direi-
tos comuns e estão conduzidos como se fosse por um único
pensamento, é certo que cada um tem menos direito do que
todos reunidos que o sobrepassam em potência, isto é, na
realidade. cada um não tem sobre a Natureza nenhum direi-

to, a não ser aquele que Ihe é conferido pelo consenso co-
mum. Por outro lado, tudo que Ihe é ordenado por um con-
senso comum ele é obrigado a fazer ou, ainda, se tem o direi-
to de obriga-lo" (7'ralado po/ífíco, 111, $$ 15 e 16).

O direito natural, uma vez definido pelo negativo - não ser senhor

de si -- é algo que não existe ou que só tem existência como opinião. Isto é:
trata-se de uma abstração. Compreende-se a afirmação do Trajado po/bico

de que só na Cidade os homens vivem uma vida concreta ou propriamente

humana. Um direito ou potência só existe realmente quando pode ser con-

servados e exercidos, pois Espinosa não define a potência como virtualidade,

mas como um poder atual. Ora, no estado de /Varureza não há dlreífo de
natureza efetivo. Esta distinção entre estado de Natureza e direito de natu-
reza é fundamental. O estado da natureza é real -- o homem é uma parte da

Natureza causado por outras e interagindo com elas. Porém, essa ''parte da

Natureza" é algo abstrato, pois não nos diz o que é uma parra /lume/za da
Natureza. Como parte da Natureza, o homem é um conafzls como outro
qualquer, mas sua potência é inexistente porque nesse nível não encontra
meios para conserva-la, pois, como demonstra a Efica, o homem é uma
parte da Natureza cuja força é infinitamente menor do que a de todas as
outras que o rodeiam aquando sobre ele. Por outro lado, o 7'raiado po/í?íco
retoma a demonstração feita na Zlrlca de que, enquanto seres passionais, os



Chaui. M.. Cadernos de Ética e F//osofia Po/íf/ca 4, p. 9-44, 2002
33

homens se dividem e nada têm em comum senão o desejo de dominar os

demais para que estes vivam segundo as paixões de seus dominadores.
Esse estado de guerra é, pois, um estado universal definido pelo desejo de

que o outro sqa um alfer ego e pela necessidade conseqilente do exercício
recíproco da opressão.

A opressão define simultaneamente o estado de Natureza e seu limi-
te. O direito natural se estende até onde se estender a potência de cada um

e, por princípio, é ilimitado. Todo desejo que chegue ao seu cumprimento
efetivo define o alcance da potência natural. Ora, esse desejo, ilimitado por

princípio, é concretamente limitado. E mais: engendra um circuito da opres-
são recíproca tal que o medo da destruição pessoal suplanta todos os outros
abetos. Ora, o medo, como demonstra a Éríca, é uma paixão triste e odiosa

que por isto freia, enfraquece e aniquila a potência individual. Eis porque o
direito natural, estando separado daquilo que permite sua realização efeti-
va, isto é, por ser uma abstração, dá lugar a uma igualdade fantasmagórica

que se realiza sob a forma real da desigualdade absoluta: porque todos
temem a todos (nisto são iguais) cada um aspira a oprimir todos os outros

(nisto se fazem desiguais).
O direito natural em estado de Natureza é uma abstração no sentido

espinosano do termo, isto é, o que se encontra separado da causa originária

que Ihe confere sentido e realidade. Em estado de Natureza o direito natu-
ral (potência de conservação) encontra-se separado de seu poder vital. O
direito natural, definido como potência da Natureza inteira, é uma realida-
de concreta. E definido como potência de cada parte da Natureza também é

concreto, pois sua positividade decorre daquela que o todo possui. Porém,
visto que a potência da natureza não se confunde com as leis da razão e das
volições humanas, essa potência não está ainda suficientemente determi-
nada para definir o que sda um direito natural humano. Nesta perspectiva,
em estado de Natureza o direito natural tem realidade (o homem é parte da

Natureza), mas esta realidade é abstrata (o direito natural define um desej o

de poder que se consome na impotência). A situação do direito natural em
estado de Natureza é exatamente aquela em que cada um, desejando para si

todo o poder, trabalha para oprimir todos os outros que Ihe aparecem, inevi-
tavelmente, sob a roupagem do inimigo, isto é, como causa de medo e de

ódio, portanto de tristeza e de enfraquecimento do co/zafus. Por outro lado,



34 Chaui. M.. Cadernos de Éf/ca e FI/oso/la Po/íf/ca 4. p. 9-44. 2002

cada um não podendo alçar-se ao pleno poder, sucumbe vítima de seu pró-
prio apetite. E neste sentido que o direito natural se oferece como uma
realidade abstrata, determinada por operações imaginárias de exercício da
potência e que são, na realidade, manifestações de impotência. Movido
pelo medo de outrem e pela esperança de esmaga-lo, o estado de Natureza
revela a precariedade e inexistência do direito natural, quando, pl-ecaria-
mente, a potência é exercida como violência.

Estado de Natureza e direito natural não pressupõem, portanto isola-

mento, mas se/filão, encravada numa intersubjetividade fundada no ani-

quilamento e no medo recíprocos. E que Espinosa use os termos solidão,
servidão e barbárie como sinónimos é suficiente para que percebamos qual
é o caráter específico de abstração de uma potência que só pode cumprir-se
com a morte do outrem. E, no entanto, argumento espinosano decisivo, se
a desigualdade rea/ engendrada pelo direito natural não fosse a forma !ma-

gínáría da igualdade, o direito civil seria impossível. Ao mesmo tempo,
compreendemos por que a lei não parte da regulamentação da posse ou
propriedade, mas a antecede, pois, caso contrário, legitimaria a violência e
jamais inaugurada o poder.

No estado de Natureza a situação indeterminada das partes, que são
todas iguais e não chegam a alcançar-se como singularidades determina-

das, faz com que tudo seja comum a todos e, por isso mesmo, tudo sda
cobiçado e invejado igualmente por todos. Assim, a igualdade indeterminada

ou abstrata produz a desigualdade absoluta, de sorte que a instauração da
Cidade corresponderá ao momento em que a determinação da singularida-
de de cada uma das partes poderá ser reconhecida por todas as outras justa-
mente porque a fundação social e política define o que lhes é verdadeira-
mente comum e que permanecia ignorado na indeterminação natural.

O direito civil, reconhecimento social da potência individual, é con-
creto e positivo na exata medida em que o direito natural é abstrato e negati-

vo. Eis porque, anlnal, a lei funda o próprio direito natural ao fundar o direi-

to civil, pois só por intermédio deste último o primeiro pode concretizar-se.
Contudo, justamente porque a lei conserva o direito natural transfor-

mando-o, a questão do político será para Espinosa uma questão de propor-

cionalidade. Com efeito, a lei pode desfazer aquilo que ela própria institu-
íra. Isto significa que a lei capaz de manter a instauração é aquela capaz de



Chaui. M.. Cadernos de Éf/ca e F//oso#a Po/íf/ca 4, p. 9-44. 2002 35

delimitar as fronteiras do direito natural e do direito civil, e de impedir que
este retome à situação precária do primeiro. Esta conclusão conduz a três
outras: a primeira é a de que o ato de fundação da Cidade inscreve-se numa

necessidade natural indeterminada que a lei vem determinar, conferindo-
Ihe uma I'validade que não possuía antes dessa fundação; a segunda é a de

que a lei só é possível porque retoma aquilo quejá estava posto na natureza
humana, isto é, a paixão e os conflitos; essa retomada, no entanto, só é
possível porque a lei vem dar realidade a uma razão operante que atua no
real sem que a imaginação dela se aperceba e que define o útil como aquilo
que favorece a conservação do ser, impedido, de fato, pela opressão, pois,

como dirá o Capítulo 9 do Tra/cêdo po/#íco, "querer estabelecer a igualda-
de entre desiguais é absurdo". Finalmente, em terceiro lugar, como o direi-
to natural é efetivado pelo direito civil, o social vive sob o risco permanen-
te de que o primeiro usullE)e o segundo, isto é, de que a potência individual
queira tomar o lugar da soberania, coisa perfeitamente compreensível, vis-
to que a vida política não é inaugurada como um ato da razão, mas como
racionalidade operante no interior das paixões. E o direito natural não é
contrário às lutas, ao ódio, à cólera e ao engodo, pois são "aconselhados
pelo apetite", visto que "a Natureza não está submetida às leis da razão
humana que tendem unicamente à utilidade verdadeira e à conservação dos
homens". Em outras palavras, o advento da vida social e política não é o
advento da ''boa razão'' humana que dominará as paixões, condenará os
vícios, eliminará os conflitos e estabelecerá definitivamente a paz e a con-
córdia entre os homens.

Dessas conclusões impõe-se uma outra: a de que a Cidade não cessa
de instituir-se. Com efeito, a Cidade é habitada por um conflito entre a
potência coletiva e a potência individual que, como todo conflito, segundo
a Zlrfca, só pode ser resolvido se uma das partes tiver poder para satisfazer

e limitar a outra, pois uma paixão nunca é vencida por uma razão ou por
uma idéia, mas por uma outra paixão mais forte do que ela. Assim, a todo

momento a lei tem que ser reafirmada, porque a todo momento o desejo de
opressão, que define o direito natural, reaparece no interior do direito civil:

:Cada um deseja que os demais vivam segundo sua própria
disposição, aprovando e rejeitando tudo aquilo que um só



36 Chaui. M Cadernos de Ética e Filosofia Política 4. p. 9-44. 2a02

aprova ou rejeita; donde resulta que todos querendo ser igual-
mente os primeiros, os conflitos não cessam de explodir en-
tre todos e se esforçam para se esmagar reciprocamente, e o
vencedor se glorifica muito mais por ter dominado um ad-
versário do que por ter conseguido algum bem" (7'ralado
polÚico, IX, $ 5).

Isto explica porque Espinosa demonstra que o inimigo político é sem-

pre interno e só ocasionalmente externo, pois o inimigo nada mais é do que
o direito natural de um ou de alguns particulares que operam a fim de con-

seguir um poderio de tal envergadura que possam tomar o lugar da sobera-
nia. E esse risco não depende da boa ou má instituição da Cidade -- toda
Cidade contém esse perigo -- e sim da capacidade que a potência soberana

tenha, ou não, para controlar aquilo que Ihe dá origem e que se concretiza
através dela.

A política não cria nem elimina os conflitos, como não transforma a

natureza humana passional -- apenas permite lidar com eles de maneira
nova, e a diferença entre os regimes políticos decorre de sua capacidade ou

incapacidade para satisfazer ao desejo que todos os homens têm de gover-
nar e de não serem govemados.

Da mesma maneira que a lei confere realidade ao direito natural dan-
do-lhe um estatuto político, mas encontra naquele direito seu ponto de par-

tida para a fundação política, assim também, o direito natural pode operar
tanto como garantia da lei quanto como risco de seu aniquilamento. Com
efeito, como o poder da potência soberana é medido pela sua proporção
inversa frente ao poder da potência dos cidadãos, quando um ou alguns
dentre eles estão investidos de tamanho poder que é suficiente para tomar a

soberania, a lei foi aniquilada. Por outro lado, sendo a potência da sobera-
nia medida também pela potência proporcional que confere a cada um dos

cidadãos, quando estes podem, em nome da lei, impedir a usurpação do
poder soberano, isto significa que o direito natural dos cidadãos foi sufici-

entemente poderoso para defender a lei. Tanto em um caso como no outro,
a medida do direito natural é sempre a mesma, isto é, conceme ao poder do

povo. Quando este se encontra despojado do direito natural em deconência
da desmedida do poder da potência individual daquele (ou daqueles) que
açambarcou o poder soberano, estamos em plena tirania. Quando o povo se



Chaui. M Cadernos de Ética e Filosofia Política 4. p. 9-44. 2QQ2 37

encontra investido de todo direito natural pela proporcionalidade que se
estabelece entre este e o poder da potência soberana, estamos na democra-
cia. Percebe-se, então, que o numero de governantes, nem a forma eletiva

ou representativa não determinam a forma do corpo político. Esta é deter-
minada exclusivamente pela proporção de poder que se estabelece entre. a
soberania e o povo-

Uma vez que o direito é medido pelo poder e que ser livre é ser
senhor de si, a medida do direito, do poder e da liberdade exige a compre-
ensão de cada forma política a partir da distribuição proporcional das po-
tências que a constituem. Por esta medida saberemos qual estado é melhor,
qual é superior e qual é livre. De maneira genérica, cada forma política é
melhor quanto menor o risco de tirania, isto é, de passagem do direito so-
berano ao direito natural de um só homem ou de um punhado de homens.

Cada regime político é superior a outro quanto menor for o número de
disposições institucionais necessárias para impedir o risco da ditadura. E,

enfim, um corpo político é mais livre do que outro quando nele os cidadãos
correm o menor risco da opressão porque sua autonomia é tanto maior
quanto maior o poder da Cidade. Consequentemente, quanto mais livre for
uma cidade, menor será seu risco de ser oprimida por outras.

Isto significa, por exemplo, que um corpo político monárquico é um
dos mais sujeitos a ser dominado por outro porque seus súditos já se habi-
tuaram de tal maneira a ser dominados por um só homem que, passar da
submissão a um dominante à obediência a um outro, lhes é indiferente. Ao

contrário, na democracia, a autonomia individual estando claramente fir-
mada na autonomia coletiva, cada um e todos estão dispostos a lutar até à

morte para impedir tanto o risco da usurpação interna quanto o da invasão
externa. Ora, apesar de o filósofo demonstrar que todo e qualquer corpo
político pode apresentar em graus variáveis o melhor, o superior e o livre,
torna-se claro que o parâmetro subjacente a esses critérios é a política de-
mocrática não só porque nela a causa universal da vida política (a distri-

buiçãoproporcional do poder) coincide com a causa singular da instaura-
ção democrática, mas também porque nela a questão da preservação se
transforma.

Com efeito, quando Espinosa deduz a monarquia, uma questão pre-
side o caminho dedutivo: quais as instituições necessárias para limitar o



38 Chaui, M Cadernos de Ética e Filosofia Política 4, p. 9-44. 2002

poder do rei e jamais deixa-lo sozinho no govemo? Na dedução da aristo-

cracia, a questão central que orienta o percurso é: visto que a aristocracia se
caracteriza pela visibilidade da diferença das classes e que apenas uma
delas detém o poder, quais as instituições necessárias para evitar a oligar-
quia e a burocracia? Ora, no caso da democracia Espinosa apenas afirma

que é ela a soberania coletiva é de tal modo decisiva para a liberdade indi-
vidual que o único cuidado dos cidadãos é o de impedir que os postos de

decisão sejam ocupados por indivíduos que tenham laços pessoais de de-
pendência com outros, pois isto os levaria a dirigir a coisa pública sob a
forma do favor, único tipo de relação que eles próprios parecem conhecer.

Se a democracia revela o sentido da vida política, a tirania, por sua
vez, exibe os avatares da experiência política.

Ao iniciar o Trajado po/í?íco, Espinosa afirma que a paixão imagina
a liberdade como um ''império em um império". Forma incessante de ca-
rência, a paixão engendra imagens do que poderia satisfazê-la, saciando
seu estado de privação pela posse de algo tido como um bem e, dentre
todos os bens almejados, ter a posse sobre um outro homem parece ser o
bem supremo. Dessa maneira, ser livre aparece imaginariamente como ser

senhor de outrem e a liberdade se define não por sua oposição à escravidão,

mas pela posse de escravos. A razão, porém, aconselha aos homens que
vivam em paz, pois sem estajamais seus desejos serão satisfeitos, senão de

maneira extremamente precária. A racionalidade que assim aconselha a
paz aos homens não se reveste, porém, de uma forma não-passional: racio-

nalidade operante, apenas aconselha os seres passionais a preferir o menor
dentre dois males. Entre o risco de ficar na dependência do poder de um
outro e o de ficar na dependência de um poder comum, a segunda altema-

tiva se impõe. O primeiro movimento da liberdade consiste, assim, na fun-
dação da Cidade, pois nesta a liberdade se determina como aptidão para

não cair sob o poder de outrem.

A Cidade mais livre e poderosa, isto é, a mais autónoma, é aquela
cujos cidadãos a ela se submetem porque respeitam e temem sua potência

ou porque amam a vida civil. Em um primeiro momento, Espinosa deter-
mina a potência da Cidade designando seu limite, isto é, aquilo que escapa
necessariamente ao seu poder.



Chaui. M.. Cadernos de Éf/ca e Fi/oso/7a Po//f/ca 4, p. 9-44. 2002 39

Assim, tudo aquilo que a Cidade não puder exigir dos cidadãos, seja

por ameaça ou por promessa, está fora de seu poder. O que escapa ao poder
da Cidade? Tudo aquilo a que a natureza humana tem horror e que, se Ihe
fosse imposto, desencadeada a fúria e a indignação popular. Em suma,
escapa ao poder da Cidade tudo o que a faça odiada pelos cidadãos, de
sorte que o que Ihe escapa é o negativo, desde que nos lembremos que é
negativo tudo aquilo que ao enfraquecer uma potência pode aniquila-la.
Ora, o ódio é a mais aniquiladora das paixões e, portanto, neste primeiro
momento, Espinosa apenas assinala que a Cidade não pode ser odiosa nem

odiada, pois se assim for, irá aniquilar-se, isto é, perderá a potência por ter
desejado um poder impossível. Parricídio, matricídio, fratricídio,
infanticídio, genocídio, falso-testemunho, amor pelo que se odeia, ódio pelo
que se ama, renúncia ao direito de julgar e de se exprimir -- eis o que é
impossível a Cidade exigir. No entanto, os exemplos trazidos pela experi-
ência e espalhados aqui e ali no decorrer do Trajado polúíco deixam claro
que essas exigências são realmente feitas aos cidadãos e constituem o con-

teúdo prescrito pelas leis tirânicas. Ora, para Espinosa o conceito de im-
possível, além de designar aquilo que não pode existir por essência (um
negativo absoluto), também designa tudo aquilo que, vindo a existir em
uma essência derem)inada, produz sua autodestruição (negativo operante e

real), Assim sendo, compreenderemos que a tirania é impossível não por-
que não possa existir, pois de fato existe, mas sim porque nela se lê a morte

da vida política, embora tiranos e tiranizados tenham a ilusão de viver.

A realidade insana da tirania permite compreender a primeira exi-
gência política de proporcionalidade Com efeito, a desmedida do poder
tirânico revela que:

Uma exigência que provoque a indignação geral nada tem a
ver com o direito da Cidade. Certamente, obedecendo à Na-

tureza, os homens conspirarão contra ela seja em decorrên-
cia de um temor comum, seja pelo desejo de vingança por
algum mal comum, e visto que o direito da Cidade se define
pela potência comum do povo, é certo que o direito e a po-
tência da Cidade diminuem, pois criou motivos para que os
cidadãos conspirassem contra ela. Certamente, a Cidade tem
perigos a temer e assim como no estado de Natureza o ho-



40 Chaui, M Cadernos de Ética e Filosofia Política 4, p. 9-44. 2ç)a2

mem tem mais razões para temer porque é menos indepen-
dente, assim também a Cidade é menos senhora de si quanto
mais temer seus cidadãos" (7'raiado po/írfco, IX, $ 9).

Se a Cidade deve temer seus inimigos, precisa instituir-se de manei-

ra a impedir que encontrem meios para surgir e para justificar-se. Isto sig-
nifica, por um lado, que a Cidade deve ser respeitada e temida pelos cida-
dãos, mas que só pode sê-lo na medida em que suas exigências forem pro-
porcionais ao que a massa pode respeitar e temer sem se enfurecer. A sobe-
rania só pode existir sob a condição expressa de não ser odiada porque não
é odiosa. Se a Cidade exigir mais ou se exigir menos, deixará de ser um

corpo político:

'0 poder que temos em vista exercer não deve ser medido
apenas pela potência do agente, mas também pela aptidão
que o paciente oferece. Se digo que tenho o direito de fazer o
que quiser com esta mesa, certamente não significa que po-
derei faze-la pastar capim. Assim também, embora digamos
que homens não dependem de si mesmos, mas da Cidade,
não queremos dizer que possam perder a natureza humana e
revestir-se de uma outra (...). Entendemos que, sob certas
condições, a Cidade inspire temor e respeito e que, cessadas
tais condições, não há mais temor nem respeito, de sorte que
a Cidade deixa de existir. Assim, para conservar-se senhora
de si, a Cidade deve manter as causas do temor e do respeito,
sem as quais deixa de ser Cidade'' (Trajado polüico, IV, $ 5).

A fundação política não é, pois, mutação da natureza humana em
uma outra que Ihe seria estranha. O trecho acima citado tem vários alvos.
Por um lado, retoma a abertura do Trajado polúíco em sua recusa de escre-

ver uma política utópica, destinada a homens que deveriam ser o que não
podem realmente ser. Por outro lado, se é na Cidade que os homens vivem
uma vida realmente humana, a afirmação contém uma critica da tirania,

pois nesta os homens são reduzidos à animalidade temerosa e à passividade

do rebanho. Está presente também a recusa de que a instauração da Cidade

seja destruição do direito natural, pois este é a primeira determinação da
natureza humana como potência de agir.



Chaui. M Cadernos de Ética e Filosofia Política 4, p. 9-44. 2aQ2 41

Justamente porque a vida política não é mutação da natureza huma-

na, mas sua concretização, o direito natural dará as causas do temor e do
respeito à Cidade, de sorte que não se poderá dizer que estes são causados
pela legislação civil, visto que esta é um efeito da instituição da Cidade.
Dizer que o direito natural fornece a primeira medida do poder político,
significa dizer que a Cidade não poderá tomar-se inimiga de si mesma e
que, portanto, os conflitos que a habitam só podem ser conflitos dos cida-
dãos sob a lei e não dos cidadãos contra a lei. Se a Cidade for capaz de

impedir a usurpação da lei por particulares, sem que isto signiülque suprem'
são dos conflitos sociais, terá determinado sua autonomia e seu poder. Te-

mer e respeitar a Cidade não poderá, então, confundir-se com o medo nem
com o ódio, pois quem odeia não teme e quem teme, não respeita:

"Uma Cidade que não suprimiu as causas das sedições e

na qual a guerra é um temor constante e as leis, freqiientemente,
violadas, de sorte que não difere muito do estado de Natureza (...).

Tanto os vícios quanto a licença excessiva e a insubmissão dos
cidadãos devam ser imputados à Cidade e, em contrapartida, sua
virtude e constância no respeito à lei devem ser atribuídos à virtu-
de da Cidade e ao estabelecimento de um direito civil absoluto

Ç.. ]. Se numa Cidade os cidadãos não tomam das armas porque

estão prisioneiros do terror não se deve dizer que ai reina a paz,
mas que nela não há guerra. A paz não é mera ausência de guerra,
fitas uma virtude que se origina dalforça do espírito, pois nela a
obediência é o desejo constante de seguir o direito comum da Ci-
dade " (Zraradopo/írfco, V. $ 2, 3, 4; grifos meus).

0 7'ralado reoZógíco-po/algo dissera que a obediência diminui a li-
berdade sem, contudo, implicar escravidão, pois o escravo é aquele que

age para o bem de um outro que Ihe ordena uma ação, enquanto o agente
que cumpre uma ordem porque nela se realiza seu próprio desejo não pode
ser tido como escravo. Por outro lado, como os dois tratados políticos de-
monstram, na democracia (ao contrário dos demais regimes políticos), a

obediência exprime apenas a recriação ininterrupta da Cidade, pois nela se
obedece a uma lei que no momento de sua instauração foi posta por todos



42 Chauí. M.. Cadernos de Ef/ca e F//oso#a Po/íf/ca 4. p. 9-44. 2002

os agentes políticos, de sorte que ao obedecê-la, obedecem a si próprios
enquanto cidadãos. A dimensão da obediência é apenas a repetição ou rei-
teração, na dimensão do imaginário, do ato fundador da Cidade, pois neste

ato, simbólico, a criação da potência coletiva engendra a incomensul'abili-
dade entre a soberania e os particulares que vivem sob ela. A obediência é
um ato segundo ou derivado e, por isso mesmo, exprime muito mais a
virtude da Cidade do que a dos cidadãos, pois a Cidade obedecida só pode
ser aquela cuja instauração cumpre o desejo do agente e a aptidão do paci-
ente. Ao transferir para a soberania tanto o vício quanto a virtude dos cida-
dãos, Espinosa procura distinguir a escravidão e a liberdade no nível da
própria Cidade e não a de cada um de seus membros. Se numa Cidade o
princípio fundador é impotente para suprimir a seção, visto não ser esta um
conflito entre os cidadãos, mas entre eles e a lei da Cidade, então, a Cidade

ainda não foi verdadeiramente instaurada, pois falta-lhe aquilo que a cons-
titui como tal: o poder da potência soberana para ser reconhecida como
soberana.

A guerra civil assinala, portanto, a injustiça da Cidade e a necessida-
de de destruí-la para que tenha lugar a uma nova e verdadeira fundação. Eis

porque numa Cidade onde os cidadãos não tomam das armas porque estão
aterrorizados, a injustiça é maior do que naquela onde explodem as rebeli-
ões. Não são os homens que são bons ou maus, virtuosos ou viciosos, mas
a Cidade, pois ''não há pecado antes da lei". Uma população que vive em

paz por medo ou por inércia, não vive numa Cidade, mas na solidão e a
Cidade não é habitada por homens, mas por um rebanho solitário. Donde a
segunda norma da proporcionalidade, decorrente da ''aptidão que o pacien-

te oferece": é preciso, na instauração da Cidade, que agente e paciente cons-
tituam um zínlco suleí/o polüíco. Eis porque o momento fundador de um
corpo político, seja ele qual for, tem a m Jfír do como sujeito político.

Distinguindo a Cidade "estabelecida por uma população livre'' e uma
outra, "estabelecida por conquista sobre uma população vencida", Espino-
sa não as distingue pelo direito civil, pois neste nível, diz o filósofo, são
indistintas. Isto significa que a diferença entre elas não é dada pelo critério
clássico da legitimidade ou ilegitimidade do poder. Espinosa distingue en-
tre uma Cidade ''que tem o culto pela vida" e é instituída pela esperança e
uma outra que, submetida pelo medo, "apenas procura escapar da morte'



Chaui. M Cadernos de Ética e Filosofia Política 4, p. 9-44, 2aQ2 43

A primeira é livre; a segunda, escrava. A Cidade que enfrenta o risco da
morte imposto pelo direito natural e vence o perigo supremo pela esperan-
ça da vida política, é espaço da liberdade. Aquele que aceita estar vivo para
não enfrentar o risco da morte é escravo.

A diferença entre a Cidade livre e a Cidade escrava não passa, por-
tanto, pelo direito civil, mas pelo sentido da vida coletiva instaurada por

elas, pois diferem quanto aos dispositivos institucionais de conservação e
quanto ao princípio de sua fundação. E Espinosa já dissera haver enorme
diferença entre ''comandar apenas porque se tem o encargo da coisa públi-
ca e comandar e governar o melhor possível a coisa pública". Assim, a
segunda regra da proporcionalidade não tem como questão a simples
co/zve/zíe/iria entre a lei e a natureza humana, mas entre o poder e a liberdade.

Abstract: Our target ís to demonstrate that the foundations of Spinosa's polítics
are situated in his ontology and. specialy. in his conception of human being as
singular essence wich is an imanent effect or a part of the absolute infinity potency
of the substance. The singular human potency is called conafus from wich Spino-
sa deduces the natural right and the civil right. We are algo trying to demonstrate
that the ontology determines how Spinosa conceives the political subject - the
mu/f/fado - his power and his liberty, considering that democracy is the most natu-
ral of all regimes.
Key-words: Spinosa - Politics - conafus - Natural Right - Civil Right



44 Chaui. M.. Cadernos de Éf/ca e F//oso/7a Po//f/ca 4. p. 9-44. 2002

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

1. ESPINOSA. Spízzoza Opera. Im Auftrag der Heidelberger Akademie
der Wissenschaften herausgegeben von Carl Gebhardt, 4 vols.
Heildelberg, Carl Winter, 1972.

2. Ética demonstrada à maneira dos geómetras; Tratado políti-
co [e outros textos]. Trad. e notas de Joaquim de Carvalho (Briga,
Parte 1), José Ferreira Gomes (Ética, Partes 11-111), António Simões

(Ífíca, Partes IV-V); e de ManDeI de Castra (Trajado po/bico). São
Paulo, Abril Cultural, 1973 (Col. Os Pensadores).

3 7rarado teológico-poZ#íco. Trad., introd. e notas de Diogo
Pares Aurélio. Lisboa, IN-CM, 1988.

4. ética demonstrada em ordem geométrica. Parte 1: De Deus.

Trad. inédita do grupo de Estudos Espinosanos da USP, sob dir. de
Marilena de Souza Chaui. São Paulo, 2001 (inédito).



Cadernos de Ética e Filosofia Política 4, p. 45-6a, 2002

A moral da história*

Vinicius de Figueiredo**

Resumo: A despeito de tudo o que os separa. Constant e Hegel têm em comum o
diagnóstico conforme o qual a inovação da política moderna frente a sua forma
clássica consiste em que, nela. a liberdade se realiza indiretamente: ela requer,
respectivamente, o mercado ou o Estado. Argumentamos de início que 1) o moti-
vo dessa convergência de fundo é a compreensão moderna da política como
âmbito no qual a consciência moral, tornada privada no limiar do Esclarecimento.
adquire sua expressão públícal 2) o êxito dessa expressão é assegurado, nestes
dois autores, pela filosofia da história, no que revelam sua proximidade a Kant.
Ocorre que o vínculo entre modernidade e moralidade foi reinterpretado à luz da
crise da teleologia, como ilustram os dois paradigmas teóricos examinados no
passo seguinte deste ensaio: a sociologia positiva e a teoria do discurso. A refe-
rência feita a estas duas vertentes visa indagar até que ponto tais alternativas ao
modelo teleológico dão conta dos problemas que o suscitaram.
Palavras-chave: Estado =- mercado -- teleologia -- discurso

E conhecida a distinção proposta por Benjamin Constant entre a li-
berdade dos Antigos e a liberdade dos Modemos. A liberdade moderna
define-se negativamente: ela reside em agir sem ser limitado pelo Estado.
A dos Antigos, positivamente: ela passa pelo exercício ativo, direto e cole-

+ Esse texto foi apresentado no Colóquio "0 conceito de Estado na filosofia política
moderna e contemporânea", realizado em Curitiba, em abril de 1999. A versão final
beneficiou-se de sua discussão junto ao grupo "Fundamentos da política - Ensaios
sobre a política de Aristóteles", coordenado por Alberto Alongo Munoz, no Centro
Brasileiro de Análise e Planejamento (CEBRAP), em junho de 2001

4'# Professor do Departamento de Filosofia da Universidade Federal do Paraná (UFPR).



46 Figueiredo. V.. Cadernos de Ef/ca e F//oso#a Po/íf/ca 4. p. 45-60. 2002

uivo da política por cada cidadão da po/ís. Para Constant, estas duas liber-

dades são exercidas em domínios opostos. Enquanto entre os Antigos a
intervenção do indivíduo nas questões públicas tinha por contrapartida sua
escravidão nos assuntos privados, submetidos ao controle coletivo, entre
os Modernos a liberdade que o indivíduo exerce na vida privada tem por
contrapartida o fato de que ele se vê despojado da faculdade de intervir
efetivamente nos assuntos públicos.

Para Constant, porém, esta limitação moderna não faz problema, pois
ela é concomitante a uma modificação relativa à natureza do governo. Ao

invés do que oconia na po/ís, o governo modems não requer dos cidadãos
sua deliberação sobre os assuntos públicos, que tampouco a reivindicam. E
este desinteresse mútuo entre os particulares e sua representação pública é
mais que bem vindo, pois, na vida moderna, a instituição de ''uma vida
feliz e honrosa" prescinde do Estado. A peripécia do texto reside nisto: a
faculdade de escolha de cada particular, que constituiria ''um crime e um
sacrilégio para os antigos'' (CONSTANT 6, p. 1 1), tomou-se o instrumento

principal da realização do bem comum. A mudança tem uma razão precisa,

que reside na importância assumida pelo comércio nos tempos mudemos.

'0 comércio dá à propriedade uma qualidade nova: a circula-
ção; sem circulação, a propriedade não é mais que usufruto;
a autoridade pode sempre influir no usufruto, pois pode im-
pedir o gozo dele; mas a circulação põe um obstáculo invisí-
vel e invencível a essa ação do poder social" (CONSTANT
6, P. 22)

E notável a maneira como Constant antevê, nessa linha de raciocí

nio, o tema da subordinação do Estado ao capital, em voga hoje em dia:

:a força é inútil, o dinheiro esconde-se ou foge; todas as ope-
rações do Estado ficam suspensas. O crédito não tinha a
mesma influência entre os antigos; seus governos eram mais
fortes que os particulares; em nossos dias esses são mais for-
tes que os poderes políticos; (...) para se obter os favores da
riqueza, é preciso servi-la" (CONSTANT 6, p. 22).



Figueiredo, V.. Cadernos de Éf/ca e F//osofia Po//f/ca 4. p. 45-60. 2002 47

Seria incorreto, todavia, ver aqui qualquer premeditação dos temas
da ciência política anual. Convergindo, embora com diagnósticos contem-
porâneos, sobre o modo pelo qual a circulação do capital redefine as in-
cumbências tradicionalmente assumidas pelo Estado, Constant difere delas
no essencial. Para ele, a emancipação do económico diante do estatal atesta

que a liberdade modema dispensa o Estado para se realizar poJlrícamenre.

Não custa acentuar o que se segue deste diagnóstico: em sua matriz, o pen-
samento liberal exprime um engajamento com a politização das relações
sociais, situando-se, nesta medida, nos antípodas do que, a crer em um
número expressivo de análises recentes, constitui a principal ameaça do

mercado à política. Para Constant, ao contrário, a redução da ação estatal é
o que toma possível a política.

Em vista disso, tem-se dito que o liberalismo clássico foi a ideologia
de um processo cujas conseqüências reais só agora se tornaram explícitas.
Vai noutra linha a retrospecção proposta aqui. Ao invés de buscar no libe-

ralismo clássico a origem das políticas neoliberais, por que não examinar

se a diferença que os separa não termina por revelar a premissa comum
sobre a qual, por um bom tempo, operou a alternativa clássica entre Estado
e mercado? Constant oferece-nos o parâmetro: ao investir o mercado de

suas prerrogativas sem abrir mão da tese de que a política é a realização
pública da liberdade, ele incita-nos a ver em seu argumento a variante de
uma matriz especulativa mais ampla, cujas premissas, hoje problematizadas,
foram partilhadas por adversários e partidários do Estado. Pode bem ser

que, a despeito da atualidade da retórica liberal, estqamos assistindo, ao

invés do aprofundamento do liberalismo clássico, à desaparição da lingua-
gem na qual ele se constituiu.

1 1

Nada mais avesso ao liberalismo de Constant do que a tese hegeliana
de que a liberdade só se realiza no Estado. A crítica de Hegel à filosofia
prática kantiana gira em torno desse ponto: Kant, e depois dele, Fichte,
teriam se contentado em assimilar a liberdade à consciência moral indivi-

dual e, detendo-se em sua dimensão subjetiva, teriam ignorado a necessi-



48 Figueiredo. V.. Cadernos de Ét/ca e F//osofia Po/ética 4. p. 45-60. 2002

dade de ultrapassar tais limites rumo à eticidade, na qual entra em cena o
Estado. Como, então, sugerir que alguma cumplicidade una a FÍZosoÚa do

direito com o argumento de Constant?
Ao definir a eticidade como ultrapassagem do direito abstrato e da

moralidade', Hegel apoia-se na convicção de que apenas no plano ético,
com a entrada em cena do Estado, a liberdade moral se realiza plenamente.

SÓ então a unidade exterior alcançada na sociedade civil, concebida como
sistema de dependência generalizada no qual os indivíduos se ligam uns
aos outros como meios para a obtenção de fins particulares (HEGEL 13,

g 183), adquire a unidade não contraditória requerida pela liberdade. Com-

preende-se a crítica de matriz hegeliana ao liberalismo: enquanto se manti-

ver presa a seu princípio -- o da particularidade dos indivíduos que a com-
põem e que buscam no seu interior sua própria satisfação -- a sociedade
civil não assegura a vida ética. Hegel, já se disse, apoia-se no liberalismo

para subverter seus resultados. Mas isso também significa que ele o faz
recorrendo a um conjunto de significações compartilhadas. Uma vez que a
sociedade civil é momento ou mediação que conduz da liberdade do indi-

víduo tornado autónomo à eticidade, a mesma crítica que aponta sua supe-

ração pelo Estado reconhece que ela, sociedade civil, detém alguma verda-
de. Não surpreende que Hegel acolha, sob a designação da "particularida-
de'' ou do ''indivíduo", a acepção de liberdade proposta pela tradição libe-

ral retomada por Constant -- o que é atestado pelo início do $ 1 82 da FÍZoso-

./ia do direífo, onde se lê que o particular "é a pessoa concreta que é ela
mesma seu próprio fim" (HEGEL 13, P. 339 y

Não surpreende, por isso, que esses textos tão díspares admitam con-
vergências de fundo. Embora Constant afirme que a liberdade individual
prescinde do Estado para revelar-se o princípio que promove o bem co-
mum, ele acorda-se com Hegel sobre a definição do meio social como es-

paço no qual a liberdade individual se profeta publicamente -- o que é dizer

que ele também a desloca do lugar de origem em que se via mantida pela
má abstração de que Hegel não cansa de acusar as teorias contratualistas. E
o comércio em sua forma moderna o que, para Constant, responde pela

eficácia política dessa prqeção, que, a seu ver, dispensa o Estado. Hegel,

por sua parte, faz deste último a instância que regula e subordina a si a
atividade mercantil operante na sociedade civil burguesa. Num e noutro



Figueiredo. V.. Cadernos de Ef/ca e F//oso#a Po//fica 4. p. 45-60. 2002 49

caso, a liberdade, embora possuindo uma gênese privada, é tema de uma

explicitação e percorre um movimento, em cujo termo ela adquire uma
significação pública, a partir da qual se relaciona com o Estado -- quer
limitando-o, como faz a liberdade individual de Constant, que o comércio

originado por ela converte em forma de poder superior aos govemos, quer
requerendo-o, como em Hegel, para quem o antagonismo económico de-
manda uma regulamentação jurídico-estatal.

Em suma, se Hegel e Constant divergem sobre a maneira pela qual a
liberdade individual, projetando-se no espaço público, ultrapassa seu âm-

bito de origem rumo ao bem comum, esta oposição transcorre sob uma
mesma premissa. Nos dois casos, a interpretação da natureza e das funções
do Estado é presidida por uma questão de ordem inicialmente moral: a
realização pública da liberdade individual necessita ou prescinde do Esta-
do? O Estado aparece, no plano analítico em que se movem Constant e
Hegel, como conceito derivado: aqui e ali, sua natureza e suas atribuições
são determinadas confomle uma questão prévia, relativa ao modo pelo qual

a liberdade moral se realiza no plano público-político. Kantjá não se depa-
rará com este mesmo problema quando, após inscrever a autonomia moral

em uma comunidade ética inteligível através da universalidade da ação
requerida pelo imperativo categórico, perseguiu os desdobramentos da li-
berdade sob o viés jurídico da Doufrízza do díreíro? Que, por esta época, a
política já se tomara depositária de uma promessa ética, reiterada por auto-
res que poderiam estar situados dali em diante em campos ideológicos opos-
tos, atesta-o a extensão assumida pela filosofia prática kantiana, cuja filo-
sofia política antecipa a divergência entre Constant e Hegel, intemalizando-
a nos termos da articulação de uma doutrina jurídica do Estado com um
conceito liberal da esfera pública burguesa. Embora correndo os riscos in-
trínsecos a todo esquema, procuremos, a seguir, responder a duas pergun-
tas. Primeiro, o que exige, e segundo, o que permite esse tipo de proleção

do singular no universal, já presente em Kant, e operante de forma explíci-
ta, mas ao modo de duas soluções opostas, em Constant e Hegel.



50 Figueíredo. V.. Cadernos de Éf/ca e F//osofia Po//f/ca 4, p. 45-60, 2002

l l l

1) A modernidade evocada por Constant e por Hegel começa quan-
do a reflexão ético-política fez da moralidade privada o modelo normativo
e a referência principal de sua problemática (KOSELLECK 16 e HABER-
MAS 1 1). De quando datar o momento em que moral e política passaram a
ser compreendidas como ordens distintas uma da outra, a ponto de, adian-
te, a política tol-nar-se objeto de uma moralização, cuja medida é tomada de

uma instância originariamente apolítica -- a moralidade privada? Respondê-

lo exigiria fazer a arqueologia de uma consciência moral que se destacou
de toda medida pública, para então, em um momento ulterior, subordinar à
sua certeza moral os valores veiculados publicamente. Seguem-se apenas
algumas indicações.

Sem grandes riscos, pode-se fixar o /er/7zf/zlls a qllo de nosso proble-

ma em meados do século XVII. No interior do código de conduta cortesão
sistematizado por Castiglione, em 1528, a moral, atrelada que está à apresen-

tação pública do agente, em nada deixa entrever o aparecimento ulterior da
intenção ou Gesf/zntlng kantiana que, avessa a qualquer avaliação externa
objetiva, retém, no âmbito das motivações inescrutáveis, o valor moral da

ação3. No século XVll, em contrapartida, surgem indícios claros da consti-
tuição de uma interioridade moral, oposta à ordem público-política. O "du-

plo pensamento'', de Pascal, exprime a dualidade entre a ordem pública,
artificial e um âmbito "mais oculto, porém mais verdadeiro" (PASCAL 22,
p 81), abrigo de nossa natureza moral e motivo de nossa indiferença ante
relações de hierarquia que pautam a vida civil -- as ''grandezas de estabele-

cimento". Nicole, em linha semelhante, condena o amorír-propõe sem per-
der a ocasião de formular sua economia: é esta fonte secreta que, infletindo

no desejo de ser amado, conduz os homens a perseguir a aprovação alheia,

de modo que, embora egoísmo e caridade estejam em completa oposição

do ponto de vista moral, igualam-se quanto a seus efeitos (NICOLE 21 , p.
38 1 ss.). Como se depreende daqui, a interiorização da consciência moral é

paralela à certeza, consolidada no fim do século XVll, de que sua perfor-
mance exterior é inelevante do ponto de vista ético. Assim, por exemplo, a
procura da glória, veiculada até ali pelo ideal aristocrático como fonte da
virtude, passa a ser tida como outro nome para o egoísmos. E sobre esse



Figueiredo. V., Cadernos de Effca e FI/oso/7a Po//f/ca 4. p. 45-60. 2002 51

legado que parte significativa do Esclarecimento irá operar, quando, ao
lado da ''invenção da autonomia moral", fizer da racionalidade prática ins-
trumental o principal alicerce da ordem civil. Kant é muito claro a respeito:

Aqueles que têm fixo diante de si o próprio e amado eu
como único ponto de referência de todos os seus esforços, e
que buscam fazer girar tudo em volta do ín/Crassa /próprio.
como em volta de um grande eixo, constituem a maioria.
Nada também poderia ser mais vantajoso, pois estes são os
mais assíduos, ordeiros e prudentes; dão aprumo e solidez ao
todo, na medida em que, mesmo despropositadamente, tor-
nam-se úteis ao bem público, prevendo as necessidades
exigidas e oferecendo a base sobre a qual almas delicadas
podem propagar beleza e harmonia" (KANT 15, p. 45).

E fácil ver que subjaz a essas palavras modelo idêntico ao de que
partirá Constant para nos certificar de que a liberdade individual, quando

exercida plenamente, produz benefícios coletivos, assegurando o bem co-
mum. Por razões análogas, Hegel irá fazer do Estado o término do movi-
mento de que é objeto a liberdade subjetiva: a consciência moral, que ele
satiriza sob a figura da bela alma, é incapaz de promover por si mesma a
racionalidade prática, cujo desenvolvimento agora incorpora de modo de-
cisivo a ação estratégica típica das sociedades modernas. A liberdade nega-
tiva poderá tomar-se positiva, a persecução de fins particulares poderá pro-
duzir um excedente coletivo, e até mesmo o virtuoso kantiano, exceção no

grande quadro da natureza humana, poderá apostar no progresso moral da
humanidade mas isso porque a particularidade, mesmo sem o saber, tem
por vocação inequívoca o universal.

2) Resta saber como, do ponto de vista especulativo, se cumpre o

postulado conforme o qual a liberdade individual, projetando-se publica-
mente, possa realizar-se no plano ético-político. A pista fornecem-nos
Constant e Hegel, que, se viu acima, insistem no caráter mover/zo da ques-

tão em pauta. Nisto já não há um indício de que a via clássica para se
responder ao problema da relação entre o particular e o universal, que pas-
sava pelo recurso a um cosmos hierarquizado e inteligível por si mesmo,
estaria irremediavelmente bloqueada em função da especiülcidade da liber-



52 Figueiredo. V.. Cadernos de Éf/ca e F//osofia Po/íf/ca 4. p. 45-60. 2002

dado moderna? Se é lícito afirmar que a retomada da solidariedade clássica
entre ética e política, em um contexto modificado pela síncope inédita ope-
rando de início entre elas, passou a depender de uma revisão do conceito
clássico de finalidade, Kant assume um lugar estratégico decisivo na for-
mulação de nosso problema. A instância singular, ensina-nos a Cr#íca do
/zlüo, realiza sua vocação universal sem nenhum conceito universal previ-

amente estipulado; é, aliás, graças a essa conformidade não objetiva do
caso à regra, que tem no belo o seu paradigma, que os conceitos poderão
ser legitimamente considerados representações empíricas das coisas exis-
tentes. Assim como também se poderá postular que, desprovida de qual-

quer intenção prévia, a liberdade individual irá realizar sua aptidão a ser
princípio da vida ética. No argumento liberal, nisto próximo de Hegel, agi-
mos perseguindo fins privados e, a despeito de nossa intenção, a persecução
desses fins promove o bem comum. Essa proporção entre o particular e o
universal exprime um acordo contingente entre duas instâncias heterogê-
neas uma a outra, a conformidade entre elas sendo o testemunho de que a

contingência se encontra submetida a uma legalidade, imprevista mas bem
vinda. Na medida em que não depende da identidade inicial entre particu-
lar e universal, essa legalidade do contingente -- a "nlnalidade", como a
define Kant na 3' C/"bica (KANT 14, p. 34) -- é pacificadora: ela assegura

que a diferença que anima o movimento por meio do qual o particular se
distingue de si mesmo para proletar-se na diversidade será, ao fim e ao
cabo, reunido sob a unidade do conceito. No fim das contas, a diferença
será reconduzida à identidade, a particularidade revelando sua inscrição no
sistema de uma história universal, reinterpretação da idéia clássica de tota-
lidade (LEBRUN 18) que infunde nas ações humanas o finalismo que fora
banido da natureza pela ciência moderna e que possibilita ao analista rea-
ver o traçado normativo das ações humanas. Graças à filosofia da história,
estas viram-se subsumidas ao fim ético sob o qual pemlaneceu sendo com-

preendida a política.



Figueiredo. V., Cadernos de Éf/ca e FI/osofia Po//fica 4. p. 45-60. 2002 53

lv

Até quando, porém, a teleologia prestou-se a nos assegurar que sin-

gular e universal se conformam um ao outro? Que o universal se confun-
disse com o Estado, na linha de Hegel, ou fosse visto como inerente às leis
do mercado, conforme a matriz liberal -- num e noutro caso, a teleologia

nos certificava de que o jogo de forças da economia seria sempre traduzido

em termos não puramente mecânicos, a particularidade vendo-se, no ülm
das contas, inscrita em um sistema organizado, cujo fim último incluía a

realização pública da liberdade. A crer em um bom número de análises
recentes, o prognóstico teleológico esbarra com o exército dos que se vêem
postos à margem do Estado e do mercado, sugerindo que a alternativa po-
iüíca no interior da qual um e outro se contrapunham como promotores de
inclusão do particular no universal tenha dado vez a um processo de
despolitização sem precedentes, que, recusando ao ideal ético toda pers-

pectiva de realização, temuna pondo em xeque a própria acepção moderna
da política (COLLIOT-THÉLÊNE 5). Admitir que a crise da filosofia da
história possua essa abrangência nos incita a examinar se as vias tomadas
pela reflexão política após o abandono da perspectiva teleológica não ter-
minaram por reconduzir à ordem do dia as dificuldades que ela havia bus-
cado resolver. Pela segunda vez, será preciso abreviar nosso percurso e
resumir o exame dos problemas deixados no rastro dos acertos de conta
com a via trilhada de Kant a Hegel a apenas dois casos:

1) Vimos que a indisposição passageira entre particular e universal
foi contomada através do vínculo entre política e teleologia. Ora, esse aval

à efetuação política da ética toma-se dispensável tão logo abandonámos o
que Constant e Hegel tomaram como evidência: a idéia de que a liberdade
moral tem de politizar-se e de que, no fundo, a política deva ser compreendi-
da mediante uma finalidade de ordem prático-moral. ''Não é possível definir

uma 'associação política' - mesmo o Estado - com referência ao./im de sua
ação de associação'" (WEBER 24, p. 34). Com essa interdição, Weber

polemizava com a Êtlosofia da história ao mesmo tempo em que instituía as
bases para a construção de uma sociologia descritiva, cuja génese, como se
sabe, não teria sido possível sem o abandono da perspectiva teleológica. A
primeira vista, razões de método tei:iam levado Weber a suprimir de ante-



54 Figueiredo. V.. Cadernos de Éf/ca e F//oso#a Po//f/ca 4, p. 45-60. 2002

mão o problema que havia engendrado a filosofia da história, abol-tendo,
assim, qualquer elo essencial entre política e racionalidade histórica.

Ocone que o apego da sociologia weberiana ao positivo não signifi-

cou a exclusão categórica de toda e qualquer perspectiva normativa. A co-
meçar na medida em que a compreensão weberiana do Estado, ao pâr em
primeiro plano os aspectos intrínsecos a sua dominação, também comporta
uma reconstrução da nossa modernidade política. Daí porque o que é co-
mum se entender sob a figura da ruptura -- Weber reunindo as condições
para que a sociedade moderna se tomasse tema de uma ciência positiva,
que, emancipada de veleidades metafísicas, se defrontava pela primeira
vez com a verdade inelutável do poder -- renove, aprofundando-o, o compro-

misso selado pela época moderna entre história e Estado. Por certo, é preci-
so não confundir a Hísíoríe com a Welrgesc/zic/zre, que Weber abandona;
mas também é fato que reconstruir a modernidade como advento do Estado
é o mesmo que ver no processo de sua supremacia diante de formas pré-
estatais de dominação o movimento no interior do qual se toma outra vez
operante a oposição entre razão e irrazão (COLLIOT-THELENE 4). Para
Weber, a dominação legal tipificada pelo Estado não é só desencantamento
do mundo, ela marca o advento de uma instância de identinlcação coletiva

baseada na ''encarnação institucional de uma aberração", a saber: a sobera-

nia (COLLIOT-THÉLÊNE 5, p. 12). Daí ser lícito afirmar que, embora
tenha rompido com a teleologia, a análise de Weber permaneceu tendo
como um de seus motivos centrais as prerrogativas normativas adquiridas
historicamente pelo Estado. Outro é o quadro, quando um mercado mundi-

al muito diferente do imaginado pelos liberais do século XVlll começa a
pâr em xeque a dominação daquele Estado que, no fim do século XIX,
Weber concluiu ser matriz da racionalidade modema. Desprendida do núcleo
estatal, no interior do qual foi concebida por Weber, a positividade perse-
guida pela anual poZífícaZ sele/zce não se assemelha a um fato cuja relevân-
cia política se furta a toda ponderação que não seja meramente estatística?

2) Além desse progressivo apego ao positivo, a reflexão política bus-
cou contornar as dificuldades reveladas pela filosofia da história por outra
via, representada pela aposta de que as condições ético-normativas
requeridas pela ''boa política'' poderiam ser apropriadas co/zscíe/z/eme/z/e

pelos agentes sociais. A astúcia da razão, recurso mediante o qual a teleologia



Figueiredo. V.. Cedemos de Éf/ca e F//osofia Po//fica 4. p. 45-60. 2002 55

se assegurava de que, sem o saber, os homens contribuem para a realização
do bem comum, uma vertente do pensamento contemporâneo pretendeu

substituir a transparência da comunicação. Sob essa ética, a ironia - que,
na perspectiva teleológica, confere às ações uma finalidade diversa (uni-
versal) da particularidade a que se atêm os indivíduos dá vez à uma
interação lingüística, concebida como situação em que os agentes subme-
tem suas ''pretensões de validade'' a um processo de explicitação
presumivelmente inscrito no funcionamento da própria linguagem. Enquanto
a teleologia articulava sistema valendo-se da prerrogativa de que a particu-
laridade dfz outra coisa do que supõe dizer - o foco narrativo da história é
o Absoluto e os homens não sabem o que falam --, a teoria do discurso
desloca as condições de realização da finalidade para o terreno das deman-
das formuladas de antemão pelos próprios falantes. Na condição de mem-
bros de uma comunidade lingüística, eles têm acesso a ''uma tradição par-

tilhada intersubjetivamente'' (HABERMAS 9, p. 88), a partir da qual con-
sensos são possíveis.

Essa abordagem, como se intui aqui, reformula os temas da filosofia

da história. A modemidade de que já se haviam ocupado diferentemente
Constant e Hegel, de um lado, e Weber, de outro, recebe nova interpreta-
ção: sua marca genuína é agora identificada na aposta de que a racionalida-
de pode ser obra da finitude sem prejuízo de seus conteúdos utópicas
(HABERMAS 10). No plano analítico, essa ênfase no empenho dos agen-
tes em formular por conta e risco sua própria normatividade se traduz pela
exigência -- da qual quem se situava no registro da ironia absoluta ou no da
dominação explícita podia prescindir de início - de que seja possível isolar
a ação comunicativa da ação estratégica, em que a persecução dos fins
individuais demite o elemento ético a ser recuperado no plano do entendi-

mento, Versfãzzdígu/zg (HABERMAS 12, p. 70-76). Em conformidade com
isso, a interação entre falantes e ouvintes não poderá ter qualquer caráter

impositivos, passando a depender da elaboração de uma teoria do significa-

do que, estipulando no que reside o sentido de uma proposição, começa ao

exame das condições de validade de uma expressão a racionalidade requerida
pelo acordo entre indivíduosó. Daí a linguagem ser concebida como a
'corporificação de normas institucionalizadas da interação social", na qual

se sedimenta ''o acordo mútuo que já perdura por milênios quanto ao senti-



56 Figueiredo. V.. Cadernos de Éf/ca e F//oso#a Po/íf/ca 4, p. 45-60. 2002

do normativo obrigatório das coisas e das situações" (APEL 1, 238). Dado
que o aprendizado linguístico intemaliza tais nomias, habilitando todo agen-

te, enquanto falante, a interagir socialmente, o ajuste das condutas depen-
derá apenas de sua interpelação mútua na condição de "membros do mun-
do vital de sua comunidade linguística compartilhada intersubjetivamente'
(HABERMAS 12, p. 69). Por outras palavras, o bom termo da ação orien-

tada para fins transcorre sob o fundo de um Z,ebe/zswe// corporinlcado na
linguagem (APEL 1, p. 238), território no qual se efetivam ''relações de
reconhecimento recíproco'' (HABERMAS 9, p. 1 1 1) -- de modo que a rea-
lização da vocação universal da particularidade possa prescindir de todo
componente coercitivo e dos desígnios secretos da história, posto que já
assegurada no nível do entendimento prévio a toda ação particular'

Até que ponto, porém, a teoria do discurso não retoma, por outra via,
as dificuldades que pairam sobre o argumento teleológico? Pois, ao desta-
car a unidade significativa de uma proposição de sua ap/ilação íl6eriva no
interior de um processo linguístico, situando suas condições de inteligibili-
dade no terreno prévio do mundo da vida, o teórico do discurso só faz
antecipar o universal, que a filosoüla da história fazia pairar ao modo de um
dezzs eic macAína ao fim do processo, para o âmbito preliminar a toda ação

social, agora ao modo de um pressuposto dado. Se esse deslocamento faz
com que o particular não seja investido de uma racionalidade que ele mes-
mo ignora, como no argumento teleológico, é porque, segundo o teórico do
discurso, o agente dispõe de antemão das condições de acesso a ela. Daí

porque o presumível ganho advindo com o abandono da teleologia pela
teoria do discurso tome-se questionável: sua suposição de que as condi-
ções do reconhecimento mútuo se encontram dadas aos agentes na margem
da linguagem expurga do processo lingüístico toda inventividade normativa,
perdendo de vista que, só a partir de seu interior, os agentes individualizam
e ajustam suas representações -- cqa identidade, pressuposta no início do

percurso interativo, é modificada pelos processos efetivos de identifica-
ção8. Daí a suspeita, hoje em voga, com a qual terminamos este ensaio: que
vantagem pode haver em radicalizar a ZÍ/zguísríc fure no programa de uma
'guinada pragmática", para, partindo daí, retomar a dimensão emancipadora

da modernidade, se, como parece-nos ser o caso aqui, o universal permane-
ce sendo concebido abstratamente?9



Figueiredo. V.. Cadernos de Éf/ca e F//oso#a Po//f/ca 4. p. 45-60, 2002 57

Abstract: in spite of their disagreements. Constant and Hegel agree that modem
politics breaks with classical politics lince modem freedom makes itself effective
only wíth the mediation íntroduced by the market or by the State. l shall argue that
1) this common argumentation originates in modem interpretatíon of politica as the
realm in whích moral consciousness obtaíns its public expression. 2) what ensure
thís process ís the teleological approach first developed by Kant. Considering that
the nexus betweeen modernity and morality was reínterpreted when teleology turned
ín crises. l follow general aspects of positive sociology and theory of discourse
with the purpose to poínt out some intrinsic difHculties these two paradigms carry
with them.
Key-words: State - market - teleology - discourse

NOTAS

A eticidade é a unidade do bem subjetivo e do bem objetivo, existente em e para si. E
nela que se completa a reconciliação" (Hegel, $ 141, apad LÉFEVRE E MACHEREY 19,

: Que mais é a "dupla valência" (M(JLLER 20, p. 21) da liberdade negativa -- a um s6
tempo, conformação de fins particulares e antagonismo que se volta contra a própria par-
ticularidade --, senão uma interpretação desfavorável da solução liberal, que, não obstante,
ratifica seus termos? Para a convergência entre Constant e Hegel tal como apresentada
aqui (TORRES 23, Introdução).
3 O valor do cortesão, ao contrário, reside na nobreza, na aparência física e, principalmente

em "uma certa graça e, como se diz, uma expressão que o tome à primeira vista grácil e
amável, e seja um elemento que acompanhe todas as suas ações, e o identifique imediata-

mente como digno da convivência e dos favores de todo grande senhor" (CASTIGLIONE

4 "Todas as virtudes dos homens perdem-se no interesse, como os rios perdem-se no mar'
(LA ROCHEFOUCAULD 17, p. 301). Ver BENICnOU 2, PP. 128 e ss.
s "Na perspectiva de falantes e ouvintes, um acordo não pode ser imposto a parir de fora
e nem ser forçado por uma das partes" (HABERMAS 12, p. 71).
6 "Na linguagem, as dimensões do significado e da validez estão ligadas intemamente:
(HABERMAS 12, P. 77)
7 A ideia de um fundo fenomenológico, por referência ao qual transcorre toda forma de
comunicação, parece ser, portanto, capital para a teoria do discurso. Como "merainstituição
de todas as instituições", diz Apel, a linguagem "é ao mesmo tempo e desde o início uma

P. 21)

3, P. 29)



58 Figueiredo. V., Cadernos de Éf/ca e F//oso/ía Po//f/ca 4, p. 45-60, 2002

instância normativamente obrigatória que não abandona os indivíduos ao arbítrio de seus
próprios pensamentos, mas os obriga, enquanto queiram manter viva a comunicação, a um
acordo mútuo intersubjetivo sobre as normas sociais" (APEL 1, 238/239).
B "Scm levar cm consideração esta necessidade dum juízo cfetivo, duma operação prática
e aprendida, que esteja atenta para seus próprios resultados, que confirmem o ajuste das

definições iniciais e das práticas inLersubjetivas, não há entendimento possível"
(GIANNOTT17,p.21).
9 A análise de cunho materialista que inspira essa conclusão não é discutida aqui porque,
ao contrário de boa parte da anual po/íríca/ sele/zce e da teoria do discurso, ela nos parece
essencialmente aporética, como atesta o viés que anota ao abordar a sociabilidade contem-

porânea: "Por que não retomar a óptica de Marx, que vê nessa sociabilidade um /egos
prático, cuja racionalidade já contém um grau de irracionalidade?" (GIANNOTTI 8, 1 06).
Registre-se, em todo caso, o que já se insinua como eventual dificuldade: dada a "raciona-
lidade irracional do Capital" (GIANNOTTI 8, p. 92) - outra maneira de dizei- que a moral
da história comporta a imoralidade permanente --, que sentido pode ser ainda reservado
para o conceito de "moralidade objetiva" (GIANNOTTI 8, 332)?

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

1. APEL, K-O . Trap2s$ormação da .$ZosoÚa. (Tradução de Paulo Actor
Soethe). São Paulo, Loyola, 2000.

2. BEN]CHOU, P. ]l/trazes dlz gra/zd sfêcle. Paria, Gallimard, 1948

3. CASTIGLIONE, B. O corrosão (Tradução de Carlos N. M. Louzada)
São Paulo, Martins Fontes, 1997.

4. COLLIOT-THÉLENE. Z,e dose/zc/zanfe/zze/zf de Z 'E/ar -- de HegeJ à Jt4czx
beber. Paria, Minuit, 1992.

5. COLLIOT-THELENE. ''O conceito de política posto à prova pela
mundialização". In: Revés/a de Socio/agia e Po/ítíca, vo1. 12, junho

1999, P. 7-20.

6. CONSTANT, B. ''Da liberdade dos antigos e dos modernos". In: Fi/oso
.Pa Política 2. Rio Grande do Sul, L&PM, 1985.

7. GIANNOTTI, J. A. ''Habermas: mão e contra-mão". In: .Vivos Esr zelos

- Cebrap, vo1. 31, outubro de 1991, p. 7-23.



Figueiredo, V., Cadernos de Éf/ca e f=//oso/7a Po/íf/ca 4. p. 45-60. 2002 59

8 GIANNOTTI, J. A. Cerra /fera/zça marxísfa. São Paulo, Companhia das
Letras, 2000.

9. HABERMAS, J. Consciência morei e agir comunícarívo. (Trad.: Guido
de Almeida). Rio de Janeiro, Tempo Brasileiro, 1989.

Der philosophische Diskurs der A4oderne. Frankfurt am Maia
Suhrkamp. 1985.

Mudança estrutu
po Brasileiro, 1984.

Pe/zsamenfo pós-mef(Ú'sigo. Rio de Janeiro, Tempo Brasilei-
ro, 1990.

L3. E:IE(]:EI., G. Grundlinien der Philosophie des Rechts. In: Gesammette

Sc/zre#e/z. Vo1. 7. Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1970.

14. KANT, 1. Crúíca dalac idade dojzz&o. (Trad. Valério Rohden e Anto-

nio Marquês). Rio de Janeiro, Forense Universitária, 1993.

15. KANT, l. Obsen'anões sobre o se/zfíme/z/o do be/o e do sublime. (Trad.

Vinicius de Figueiredo). Campinas, Papirus, 2000.

16. KOSELLECK, R. Crúíca e crise. (Trad. Luciana V-B. Castelo-Bran-
co.) Rio de Janeiro, Contraponto, 1999.

17. LA ROUCHEFOUCAULD. (Euvres co/nplê/es. Paras: Gallimard, 1964.

18. LEBRUN, G. ]qlkznf e o.Pm da me/(Ú'siga. (Trad. Cardos Alberto R. de
Moura). São Paulo, Brasiliense, 1993.

19. LEFEBVRE, J-P. & MACHEREY, P. bege/ e a sociedade. São Paulo,
Discurso Editorial, 1999.

20. MULLER, M. ''A gênese conceptual do Estado ético''. In: FÍ/oioÚa
Pol#íca -- Nova Sér/e, 2, 1998, p. 9-38.

21. NICOLE, P. Essaís de mordia. Paria, PUF, 1999.

22. PASCAL, B. Pe/zsame/z/os sobre a política (Trad. Paulo Neves). São
Paulo, Martins Fontes, 1994.

raZ da elegera púbJlca. Rio de Janeiro Tema S

10.

1 1

12



60 Figueireda, V.. Caderr70s de Ef/ca e F//oso/ía Po/íf/ca 4. p. 45-60, 2002

23. TORRES, J. C. B . Figtlras do Estado it4oderno. São Paulo, Brasiliense,
1989

24. WEBER, M. Economia e sociedade -- voJ. .7 (Trad. Reais Barbosa e
Karen E. Barbosa). Brasília, UnB, 1991.



Cadernos de Ética e Filosofia Política 4. p. 6q-82. 2002

Bossuet:
Política e Providência

Edmilson Menezes

Resumo: Segundo o pensamento de Bossuet. há uma "política celeste" que deve
fornecer o modelo para a ação, destacadamente a do soberano que deseja agir
sob o influxo da Providência e afastar-se da soberba. Deus fornece a devida sa-
bedoria ao príncipe para saber conduzir os povos, bem como lhes dá a inteligên-
cia para se deixarem conduzir. Neste sentido, a Providência histórica. idéía cen-
tral na filosofia do bispo de Meaux, não pode ser entendida dissociada do seu
componente político. O artigo procura evidenciar e desenvolver este aspecto.
Palavras-chave: Bossuet - Política - História

Providência, História e Política são categorias intimamente associa-
das no pensamento bossuediano. A primeira, enquanto chave de um méto-
do aplicado à interpretação da história política, está presente nas Sagradas
Escrituras; é também utilizada pelos teólogos dos primeiros tempos da Igreja
e por santo Agostinho, um dos seus maiores intérpretes e defensores. No
entanto, esse nexo apresenta nuanças mais específicas com Bossuet, no
século XVII. Mesmo colocando-se como herdeiro do Bispo de Hipona, o
autor do Z)ixcolzrs szzr / 'Hísfoire C/níverse/Ze distancia-se do mestre e atri-

bui novas características à interferência providencial. O interesse deste tra-

balho é mostrar a passagem das categorias religiosas para o plano político
no pensamento de Bossuet, tomando como fio condutor a idéia de Provi-

dência. Estamos diante de um autor que tem consciência de como o Cristi-

anismo toma para si pesados riscos quando afasta o seu prometo moral do
campo político.

# Professor do Departamento de Filosofia da Uiversidade Federal de Sergipe (UFS)



62 Menezes, E. Cadernos de Éf/ca e F//oso#a Po//f/ca 4. p. 61 -82. 2002

Providência é afirmação do ato onipotente e onisciente de Deus so-
bre o governo do mundo. O que distingue Bossuet da análise anterior é a
determinação do objetivo deste ato: a Providência é sempre dirigida ao
povo de Deus e à remissão dos eleitos. A partir de tal perspectiva, é possí-
vel encontrar um conceito de Providência como inibidora moral. A trajetó-

ria humana em busca do melhor não escapa ao jugo providencial a fim de

manter, em independência, uma liberdade que não se deve ensinar e impele
os povos a viver a seu bel-prazer, sem receio, disciplina ou constrangimen-
to. A regra é outra: não se pode ir contra a ordem divina. Tudo no universo
reclama e inspira um perfeito ordenamento. A idéia de Deus está calcada
nesta harmonia. O que aos nossos olhos finitos parece caos e desordem,
obedece a um decreto eterno e perfeito; não estamos sozinhos no mundo,
há uma sabedoria a nos govemar. É desta forma que a Providência acaba

por ser um princípio constante assegurando a coesão do conjunto dos hu-
manos na História. E mais, ela assume os contomos teológico-políticos

próprios aos interesses monarquistas e absolutos de Bossuet. O Deus do
autor do Sermopz sur Za Provídence não é um geâmetra (como aquele dos
filósofos do século XVII), ele é um Deus interessado pelos destinos políti-
cos das suas criaturas.

Com efeito, é possível falar de um proa delzcíaZísmo em Bossuet,
tamanha é a importância atribuída pelo autor ao tema (TRUCHET 23, p.
29. Cf. TERSTEGGE 22). O século XVll, em parte, se caracterizou por
esse ressurgimento da Providência ligada aos destinos históricos e políti-
cos (RAULET 20, p. 216-17) e Bossuet, neste sentido, é incontornável.
Habitualmente a palavra providência invoca uma idéia de proteção e segu-
rança: a bondade divina para com as suas criaturas; donde, entre os fiéis,
um sentimento de confiança. No entanto, na pena de Bossuet o termo re-
veste-se de um caráter defensivo, ela é uma arma de luta: ''Reunamo-nos

Cristãos para combater os inimigos de Deus vivo. (...) Não nos contente-
mos em lhes fazer ver que esta distribuição desigual do bem e do sofrimen-

to no mundo de forma alguma nega a Providência, mostremos ao contrário,
que ela a estabelece'' (BOSSUET 1 1, p. 79). Bossuet propõe claramente o
uso da Providência como arma dos cristãos no combate aos "detratores da

fé", isto é, contra os detratores da Igreja ,"se/?zpre ínve/zcó'e/ sobre a ferra' ,

pois a sua autoridade remonta ao Deus vivo: ''Eu falo após santo Agosti-



Menezes. E. Cadernos de Éf/ca e F//osofía Po/íf/ca 4, p. 61-82. 2002 63

nho, e santo Agostinho falou após o próprio Jesus Cristo" (BOSSUET 4,
T.VI, p. 485). Diante de tão prestigiosa herança, Bossuet investe-se, por-
tanto, da az{/orídade necessária à interpretação dos desígnios divinos.

Assim estribado, ele empenha-se num prometo audacioso e difícil: o
combate à irreligião e à crise moral de sua época. O início do sefsce/aros é
marcado por uma crise do sentimento religioso; crise aguda como aquelas
que caracterizam os períodos de rápido crescimento. Crise profunda como
aquelas que acompanham as modificações radicais das idéias e dos costumes.

A sequência de abalos provocados pela Reforma e pelo Renascimento, que
rompem com a tradição medieval e deslocam a cristandade, em presença
de novas idéias e de descobertas científicas, que sacodem as crenças huma-

nas, junta-se à repercussão das guerras civis, religiosas e estrangeiras. Os
transtornos políticos, económicos e sociais, além da permissividade dos
costumes, associados à instabilidade dos espíritos e à incerteza das condi-
ções da existência, lançam uma dúvida sobre as regras da vida moral, uma
í/zq líefude se instala nas almas atingidas por estas forças adversas e, paulati-

namente, são propaladas as noções nas quais estão os fundamentos da que-
bra da unidade da cristandade. Desta forma, se constitui uma moral autóno-

ma, independente e secularizada, que aparecerá não somente distinta e in-
dependente da religião, mas oposta a ela (Cf. CHEVALIER 13, p. 55 ss).

A reação frente a esses problemas não tarda, e no meio da turbulência

o poder eclesial se organiza e prepara uma renovação da fé. Esta tem nas
terras francesas uma base sólida, de onde lançará sua investida contra os

ímpios. Depois de uma era de discórdias e turbulências a França permanece
católica e a conversão de Henri IV em 1 593 transformou-se num signo des-

ta vitória do catolicismo na França. Este prestígio aos poucos se consolida.

A importância da religião católica na França de Luís XIV é fato co-
nhecido. Tomemos apenas enquanto amostra a surpreendente estatística
bibliográfica da época: entre 1660 e 1700, um em cada dois livros publica-

dos em Paras aborda questões religiosas (LANDRY & MORLIN 18, P.
136). A cultura cristã, tanto na vida cotidiana como na vida intelectual
desta época, é de uma influência extraordinária. A Igreja Católica é quase

onipotente: os seus vínculos com o Estado são oficiais, eles são mesmo
essenciais; através deles o sagrado se faz solene. O rei é soberano sob direi-

to divino, ele é "/e Jíeizfe/za/zf de Z)íeu", ou seja, a imagem de Deus trans-



64 Menezes, E. Cadernos de Ét/ca e F//oso/ía Po/íffca 4. p. 61-82. 2002

posta ao plano terreno. O clero é numeroso e tem poder, no campo e nas
cidades os padres gozam de autoridade espiritual, moral e intelectual in-
contestável. Tudo isto pode ser visto, talvez, como um indício da realiza-
ção de um velho projeto de santo Agostinho, quer dizer, o estreito relacio-
namento entre Estado e Igreja. O Bispo de Hipona concebeu uma compre-
ensão hierárquica do mundo, uma cosmologia política na qual as socieda-
des terrenas são microcosmos peregrinos em direção a um cumprimento
pleno, que só é alcançado numa ordem transcendente. O reino dos homens
exprime o reino celeste como réplica infiel. Nesta direção, a perspectiva
cosmológica é umjogo de equivalências hierárquicas. O Estado terreno e a
cidade de Deus não são pólos opostos: relacionam-se e complementam-se.

O primeiro deve apoiar essa última, através de sua representante

Magna, em sua propagação e em suas conquistas espirituais. Estribado em
Lucas ("A todos que encontrardes, obriga-os a entrar", XIV, 23), santo
Agostinho justifica a intolerância e recorte ao Estado para perseguir os
heréticos (no caso os Donatistas') e reconduzi-los à unidade da lgrejaz. O
aparato bélico do Estado põe-se a serviço da ''guerra santa". Mesmo dis-

tante da Africa ou de uma guerra santa, a Europa se vê rodeada de outros

tipos de heresias no século XVll e a idéia agostiniana é ainda de valor
inestimável, a força se faz mais necessária do que nunca. Em troca, a "San-

ta Madre'' se desvela em duas tarefas: fornecer substrato teórico ao poder
do Estado e agir, de acordo com a sua antiga vocação pedagógica, junto aos

soberanos. A primeira se expressa, como já ensinara o Z)e Ordene, através

da idéia de Providência (''Deus regula os mais ínfimos detalhes do mun-
do''3), que Santo Agostinho transporta para a história. A ordem dos eventos

querida por Deus escapa aos homens, ele permite o nascimento de reinos,
ele faculta a subida ao trono ou a ruína dos soberanos: "Deus... dá Ele

mesmo os reinos terrestres aos bons e aos maus, e Ele não o faz de modo

leviano e ao azar (pois ele é Deus e não a fortuna), mas segundo uma ordem

de acontecimentos e épocas que, se de nós ela é oculta, para Ele é perfeita-

mente conhecida. No entanto, a esta ordem de épocas Ele não está subme-
tido ou escravizado, porém a governa com maestria e a regula com preci-
são. Todavia, a felicidade Ele somente dá àqueles que são bons'' (AGOS-

TINHOI,T.XLI,p.141).



Menezes, E. Cadernos de Éf/ca e F//oso#a Po/íf/ca 4, p. 61-82, 2002 65

Como as idéias nasceram para serem veiculadas, aí se encontra a
segunda tarefa eclesiástica e dos dozzfores da Igreja. São eles os encanega-

dos dos conselhos e da formação dos princípios, eles sabem mais do que
ninguém: a educação é o melhor veículo para articular a teoria e a prática.
Desta maneira, Bossuet segue o prqeto agostiniano e, em seu Z)lscours sur

/ 'Hísrolre C/lzlverseJ/e escrito para o Dauphin de France, assim aconselha:
;Uma tal sinopse, senhor, vos propõe um grande espetáculo. Vedes todos

os séculos precedentes se desenvolverem, por assim dizer, em poucas ho-
ras diante de vossos olhos, vedes como os impérios sucedem uns aos outros

e como a religião em seus diferentes estados permanece igualmente e des-

de o começo do mundo até os nossos tempos." Na verdade, "(...) a religião
e o governo político são os dois pontos em tomo dos quais giram as coisas
humanas'' (BOSSUET 3, p. 3-4). Discursos, preleções, sermões, serão os

instrumentos pedagógicos de um teólogo-político que aprendeu bem a li-
ção do mestre: ''usando a linguagem, nós não visamos outra coisa a não ser
ensinar" (AGOSTINHO 1, T. XXXll, p. 1 194-95), afirma o santo.

Graças a todos esses elementos, o século XVll pode ser considerado
;o século de santo Agostinho" (DAGENS 15) e, por conseqüência, dos

que, de uma forma ou de outra dialogavam, aceitavam ou recusavam a sua

Hllosofia. Através da magistral investida no pensamento do autor da Cida-
de de Z)ezzs, resgatando as suas idéias políticas e pedagógicas e aplicando-

as ao seu tempo, Bossuet toma-se um expoente do seu século. Entretanto,
em que medida foi ele Hlel ao santo e até que ponto as idéias do mestre
foram esquecidas em prol de uma comunhão ainda mais eficaz entre a Igre-

ja e o Estado?
Inegavelmente o Z)e Civf/are Z)ei é a fonte principal do Z)íscours sur

/'His/ocre t//ziverse//e e dele Bossuet empresta uma visão geral da história

dirigida pela Providência. Contudo, este ''herdeiro infiel", nas palavras de
Marrou (MARROU 19, p. 196), porque irrespeitoso para com o mistério da
história, julga de modo soberano o sentido de cada acontecimento dos de-
sqos providenciais a ele e somente a ele revelados. Esta coragem desres-

peitosa é anunciada do seu púlpito ou em seus escritos quando ele afirTna,
por exemplo: Deus produziu o fenómeno Cromwell ("este homem de incrí-
vel profundidade de espírito, hipócrita refinado e hábil político, capaz de
tudo empreender e de tudo esconder") para ''instruir os reis a não deixarem



66 Menezes, E. Caderr?os de Ef/ca e F//oso#a Po//f/ca 4. p. 61 -82, 2002

sua Igreja'' e para influir sobre a alma de Henriette de trança. Bossuet, não

mais um historiador: ''Eu não sou aqui um historiador'' (BOSSUET 6, p.
37). O bispo toma-se profeta, ao contrário do outro padre (o de Hipona)
que parece não avançar tanto. Por outro lado, no Z)íscours, Bossuet distin-

gue Z.es empíres da Suífe de /a re/igfon , embora santo Agostinho nos livros
XV à XVlll do Z)e Cíl,í/afe l)eí, retrate a história das duas cidades imbri-

cando-as. Em resumo, o grande problema do autor das Orações F'únebres é

o exagero na radicalização da tese da interferência divina na ordem dos
acontecimentos (a guerra, por exemplo). A exatidão de Bossuet no indicar
a presença do ''dedo de Deus'' na história, é um ponto controverso em rela-
ção a santo Agostinho. Este só precisa alguns aspectos do Plano de Deus
quando a Bíblia já o havia feito.

Ora, é possível aceitar tão somente como ridícula (SELLIER 21, p.
453) a retomada da tese agostiniana da Providência, ou o exagero do Pre
ceptor do Z)azíp/zí/z, no trato das questões da história, pode ser explicado de
uma outra forma? Com efeito, o exagero parece um dos elementos mais
interessantes desta filosofia da história, pois como seu ponto de apoio, ele
permite a esta última maior eficácia em seus fins práticos imediatos, a sa-
ber, a conformação dos súditos cristãos aos coroados por Deus. A história

de Bossuet tem uma base teológico-política. Teologia e Política são cam-
pos de ação nos quais o exagero tem um papel contagiante, porque retórico.
Os sermões do bispo consagram-se a grandes temas e terminam todos com
um ensinamento prático'; esta sua capacidade manipuladora da linguagem

é empregada como força de combate (para usar uma palavra cara ao autor)
para persuadir, para fazer crer. Através da hipérbole, ele faz a ''torção''
entre o significante e o contexto e conclama a persuasão. Quando a Provi-
dência, no escrito do padre, se converte no ''olho" atento ao mínimo deta-
lhe ornamental do lírio ou ao instrutivo exemplo de Cromwell, ela é exage-
rada em seus significantes justamente para significar. A hipérbole difere da

argumentação habitual pelo deslocamento, motivo pelo qual ela não é
justificada ou preparada, porém lançada de forma brzz/aZ. O exagero não
tem medo do patético, ele remaneja-o e transforma-o em fino apelo, como
no Sermorz sur Ja compassion de Ja Saí/zíe Víerge: ''... quando eu vos vejo
desperdiçar o sangue de meu Filho, tomando a graça inútil..." (BOSSUET

9, p. 645). O exagerar reforça a observação e exprime o que as palavras não



Menezes, E. Cadernos de Éf/ca e F//oso#a Po//f/ca 4. p. 61-82, 2002 67

podem dizer ílz /or lm. Este tom demasiado não pretende a expressão da
realidade, porém busca demonstrar nossa impotência diante da realidade
tal como a sentimos.

Sem embargo, Bossuet acrescenta à hipérbole um outro traço, o ar-
gumento da autoridade, o que confere ao seu discurso uma singularidade e

uma força que a hipérbole sozinha não conseguiria sustentar. Todo qualifi-

cativo de ''sábio'' ou ''douto'' apresentado como notório, serve como uma
espécie de garantia de uma autoridade particular para o grande auditório.
Mais a autoridade é importante, mais o seu parecer é indiscutível; em últi-
ma instância, a autoridade divina sobrepuja todos os obstáculos a ela im-

postos pela razão: ''(. ..) Um mestre (Jesus) no qual transparece tanta autori-
dade, mesmo que a sua doutrina pareça obscura, merece de nós a confiança

em sua palavra: usam aadíre (...) Podereis reconhecer a sua autoridade, ao
levardes em conta o respeito a ele demonstrado por Moisés e Ellas; ou seja,
a lei e os profetas como eu expliquei(...) Não procurais as razões da verda-
de por ele ensinada: /ou/e Ja raíson, c'esf gu 'iJ a parlé" (BOSSUET 9, p.

1 17-121). O ponto conclusivo é dado ao argumento de autoridade sob seu
aspecto peremptório e absoluto. Observemos, no entanto, que este é ainda
corroborado pelo respeito testemunhado por outras autoridades, Moisés e
Elias. Sua força é revelada pelos obstáculos suplantados no caminho da
confiança e pelo substrato por ela mesmo fomecido para tal. Estamos em
presença de uma forma similar ao credo guia absurdzzm.

Apegado à rigidez da tradição, Bossuet põe a sua filosofia a serviço
de instituições historicamente ligadas a este sentimento, a Igreja e o Esta-
do, as mesmas, aliás, às quais ligou-se o pensamento de santo Agostinho.
Todavia, apesar de suas poucas mudanças essenciais, estas instituições es-

tão sob um outro vemiz no século XVll e a grande originalidade de Bossuet
foi exatamente manter-se fiel ao mestre, exagerando-o. Sobre antigas ba-
ses, o doutor de Meaux adapta suas respostas ''às novas objeções dos ateus:

Entre estas a mais significativa é a ausência divina da condução dos
destinos do homem. Para esta resposta, Bossuet utilizará todo o seu arsenal

teológico e retórico. Poderíamos dizer, observa o bispo, numa contraposição
negativa, que Deus em nada se assemelha aos trabalhadores terrenos. Es-
tes, por muito penaram em seus empreendimentos, estão contentes que a
execução os desincumba do trabalho e lhes garanta o sucesso. O Constru-



68 Menezes, E. Cadernos de Ef/ca e F//oso#a Po/ff/ca 4. p. 61-82. 2002

tor Celeste, ao contrário, está satisfeito com a obra prima saída de suas
mãos e não se recusa a mover/zar o que ele fez com tanto amor e é por ele
julgado digno de sua sabedoria. ''Assim", anuncia o Ser/}zo/z sur /a
Providence, "nós devemos entender este universo, e particularmente o géne-
ro humano, como o reino de Deus, governado e regido por ele mesmo se

gundo suas leis imutáveis'' (BOSSUET 1 1 , p. 79). A vontade em seu reino,
Deus orienta e conduz a partir de uma ordem universal tanto "os acidentes
inegulares que confundem a vida dos particulares", como ''os grandes e
memoráveis acontecimentos que decidem a sorte dos grandes impérios" e,

desta maneira, através de uma ''política celeste'' Ele nos govema.
O Bispo de Meaux enfatiza um goverrzo divino sobre o mundo. Este

aspecto confere à participação divina uma carga extremamente mais incisi-

va. Compreensível se pensarmos Bossuet antes como um político-teólogo
do que um teólogo-políticos. A Política permanece associada à Teologia.
Aquela é uma ramificação desta, pois as leis políticas são reflexas daquelas

elaboradas nos céus. O ''império do nosso Deus" (BOSSUET 11, p. 81)

pede obediência e conformidade, assim como as monarquias terrenas; elas
na verdade devem ser govemadas a partir de um princípio universal: ''pou-

co nos importa, Cristãos, conhecer por qual sabedoria somos regidos, se
não aprendermos também a nos conformar à ordem de seus desígnios"

A ordem política é filha legítima do direito divino. A constituição e
organização das nações têm sua base nas próprias palavras retiradas das
Sagradas Escrituras: ''Escutai lsrael, o Senhor nosso Deus é único. Tu ama-
rás o Senhor Deus de todo o teu coração, de toda a tua alma e com todas as
tuas forças"ó. O amor de Deus obriga os homens a se quererem uns aos
outros e assim nasce a sociedade. O primeiro império é a autoridade pater-
na, a Ihe suceder aparece a monarquia. Esta ''é a mais comum, a mais anti-
ga e também a mais natural forma de governo. O Povo de lsrael a ela se
submeteu, como sendo o governo universalmente recebido. Portanto, todo
o mundo começa por monarquias e quase todo o mundo nelas se conser-
vou, como no estado mais natural. Assim vimos que tem por base e modelo

o império paterno, isto é, o da própria natureza. Os /fome/zs nascem lodos
szZdíros: e o império paternal, que os acostuma a obedecer, acostuma-os, ao
mesmo tempo, a terem um só chefe; jamais se obtém igualmente maior'
força, porque tudo concorre para o mesmo fim" (BOSSUET 7, p. 52-53y



Menezes. E. Cadernos de Éf/ca e F//oso#a Po/íffca 4. p. 61 -82. 2002 69

Sem dúvida, um tal govemo perpetua-se, efetivamente, pelas mesmas cau-
sas que perpetuam o gênero humano: nada pode haver de mais natural -- o
filho primogênito sucede o pai. Neste ministério não há espaço para a divi-
são, mas somente para a força e a coesão. Foram as Próprias Escrituras que
prescreveram ao povo eleito a monarquia com as regras que Ihe são própri-
as. Neste sentido, a monarquia é sagrada. Os príncipes agem como minis-
tros de Deus e seus representantes na terra. Atentar contra eles é um sacri-
légio: a pessoa deles é sagrada porque seu cargo o é. "Dá-se aos reis o título
de cristo; são chamados os cristos ou os ungidos do Senhor". Ungidos por-
que receberam a bênção sagrada. Todavia, mesmo sem a aplicação exterior

dessa unção, eles são sagrados pelo cargo como representantes da majesta-
de divina, delegados pela Providência para a execução de seus desígnios. A

França, então, passa a ser o modelo atualizado deste esquema: ela pode
glorificar-se de ter a melhor constituição de Estado possível, e a mais con-
forme a estabelecida pelo próprio Deus. O que mostra a sabedoria dos an-

tepassados e a proteção particular de Deus para este reino. A realeza fran-
cesa fundamenta-se num simbolismo que transcende a pessoa do rei, em

tomo dele é criada toda uma ostentação de valor simbólico e a monarquia

passa a ter uma essência mística e inatingível, da qual Luiz XIV e sua
pompa cintilante foram o maior exemplo.

Não encontramos aqui simplesmente um panegírico da monarquia
respaldada no direito divino, mas uma alteração, uma adaptação para justi-
ficar uma estrutura política. Neste ponto entendemos a força do pensamen-

to político do preceptor do Dauphin. A Igreja católica sempre apoiou o
poder centralizado. Mas, nosso bispo vai além disto: no que precede, Bossuet
reforça a obediência incondicional ao príncipe, alicerçado no direito divi-
no. Contudo, ele acrescenta um ponto a este já tradicional. Com efeito, o

poder estabelecido vem sempre de Deus, a Z)eo; a Igreja, porém, jamais
ensinara a transmissão dIFere do poder à pessoa de um rei, objeto direto da

designação divina. Á Deo, de Deus, mas por intermédio do povo, per
popuJ zm, precisara São Tomas de Aquino e era esta a doutrina tradicional
da Igreja, como observa Chevallier (CHEVALLIER 14, p. 93). O direito
divino, que dispensava a necessidade do intermédio do povo, era uma dou-

trina monárquica e galicana. O Príncipe exaltado por Bossuet a ninguém
deve prestar contas daquilo que ordena: "Ele é absoluto em consideração



70 Menezes, E. Caderr70s de Ética e F//oso/la Po//f/ca 4. p. 61-82, 2002

ao constrangimento: não tendo nenhuma força capaz de coagir o soberano,
que, neste sentido, é independente de toda a autoridade humana'' (BOSSUET

7, p. 292). Quem constitui um príncipe soberano, coloca-lhe nas mãos todo
o conjunto, a autoridade soberana de julgar e todas as forças do Estado.

Colocar alhures a força, é dividir o Estado; é arruinar a paz pública; é cons-
tituir dois mandatários, ao contrário do que ensina os Evangelhos: ''nin-
guém pode servir a dois senhores'';

O mundo é guiado por uma ''ciência'' que ensina aos sujeitos como
se tornam'em dignos instrumentos da c07zd zfa slz/2eríor, eis o ponto central
da teoria de Bossuet sobre a Política.

Dessa perspectiva, é impossível pensar-se numa liberdade política e,
assim sendo, um dos elementos-chave da filosofia moderna é colocado em

questão por uma velha tradição iniciada com santo Agostinho: o problema
da liberdade. A proposta de análise bossuediana da Providência condiciona
de maneira radical a liberdade humana. Ela está, em primeiro plano, atrela-
da à idéia de obediência, cujo modelo encontra-se no Z,ívro dos Reis: ''a
obediência vale mais do que o sacrifício". O ato de obediência seja ele qual
for, está diretamente ligado a Deus. Obedecemos, obedecemos a Deus. Os

desígnios da Providência nos goverlzam. De acordo com a ''razão natural"
pensa Bossuet, Deus Ol-dena nossas ações e govema nossa liberdade, ao

conduzi-la de modo certo aos fins por Ele mesmo propostos. Tal idéia tem
fundamento no próprio conceito de Deus, pois nós o concebemos como
onisciente, onipotente, a tudo governando e fazendo o que ele quer de suas
criaturas. A ele deve-se referir todos os acontecimentos do mundo: "se as

criaturas livres não estão incluídas nesta ordem da Providência divina,

retiramo-las à conduta a sua excelência no universo, isto é, a condição de
criaturas inteligentes" (BOSSUET 5, p. 214). Nada mais absurdo do que
pensar ])eus fora do destino do governo dos povos, do estabelecimento e
da ruína dos Estados, de como eles são administrados, por quais príncipes
e por quais leis, ou pior, pensar todas estas coisas como produtos puramen-
te da liberdade humana, fora das mãos de Deus, sem que ele possa ter os
meios de modifica-los como Ihe apraz, enfim um mundo inteiramente fora
de qualquer dependência divina. A proposta defendida por Bossuet é sem
nenhuma dúvida oposta, mesmo se guarda um espaço para a liberdade. A
tese é a seguinte: os homens são /ívres, porém /zão são índepe/zdenres. Ela



Menezes. E. Cadernos de Éf/ca e F//oso/ía Po/íf/ca 4. p. 61-82. 2002 71

se fundamenta de modo claro e determinado na idéia de Providência: ''como

ela (a vontade de Deus) é a causa universal de tudo o que é, imprescindível

então que tudo o que é, não importa de qual maneira ele seja, venha Dele.

Por conseqüência, o uso da liberdade, com todos os efeitos dele dependen-
tes, deve estar incluído na ordem de sua providência; de outro modo, se
estabelece uma sorte de í/zdepe/zdê/zcfa na criatura e se reconhece, aí, uma

certa ordem da qual Deus não é a primeira causa'' (BOSSUET 5, p. 214-
15). A ordem do universo permite só a determinados setores a presença de

atos livres: posso ou não beber este vinho, posso ou não comer este fruto,
posso ou não ler tal livro, etc. A nossa liberdade estaria restrita ao domínio
dos pequenos ates, porém os grandes e decisivos acontecimentos estão nas
mãos da Providência. Em resumo: posso comer ou não uma maçã, mas
independe de mim a queda de um grande império. Não me pertence o agir
histórico. A condição de criatura estabelece uma indissolúvel dependência,
impedindo qualquer acesso dos homens aos destinos históricos. Ser depen-
dente significa, neste contexto, ser incompleto, fato que desautoriza o ho-

mem, enquanto incompletude, a alcançar uma idéia completa da destinação
imposta por Deus à humanidade. Esta ''ontologia da falta", da incompletude,

condena o homem para sempre ao estado de dependência, e a liberdade se
pulveriza mesmo se o estatuto de "criatura livre'' Ihe tome a "porção mais
nobre do universo e por isso mesmo ele é o mais digno de ser governado

por Deus'' (BOSSUET 5, p. 216). A liberdade não é instrumento de auto-
nomia, mas de reconhecimento. No simples ato livre de comer a maçã e
não a pêra me reconheço na falta, ao reconhecer minha incapacidade frente
à grandeza maior que criou não só a maçã ''escolhida'', mas a mim mesmo.

"E preciso crer: toda a ordem das coisas humanas está incluída naquela dos
decretos divinos. E longe de se imaginar Deus tendo dado a liberdade às
criaturas racionais (Falso/zlzables) para lhes colocar fora de suas mãos, deve-

se pensar o contrário, criando a liberdade, ele se reserva os meios certos
para conduzir onde Ihe aprouver'' (BOSSUET 5, p. 217). Pensar de outra
forma é indício de soberba. O padre lança assim por terra qualquer ousadia

em qualificar o homem como agerzre histórico e esta idéia perde todo sen-
tido. A proposta parece levar-nos a pensar a história, não como campo da
liberdade, mas como um grande tabuleiro de xadrez, no qual Deus joga
com ele mesmo um crer/zo ./ogo de paciência e diversão infinda. Pouco



72 Menezes. E. Cadernos de Éf/ca e Fi/oso/la Po//fica 4. p. 61 -82. 2002

importa nossas opiniões, tudo obedece a uma lógica pre-estabelecida pai-
rando acima de nossas blasfémias intelectuais. SÓ duas coisas são eviden-

tes para a ''razão natural" de Bossuet: uma, nós somos livres, mas all sons

do/zf ÍZ s 'agir e zfre naus; outra, as ações de nossa liberdade estão incluídas

nos decretos da divina Providência, e esta possui os meios certos de condu-

zi-las até seus fins (BOSSUET 5, p. 220). E/zfre /zós podemos também
jogar, podemos imaginar nossa liberdade como algo importante, como fun-
damento da filosofia, etc.; pura delícia reservada aos.pipos brincando nos
:Domínios do Senhor''

Não se pode ir contra a ordem divina. Tudo no universo reclama e
inspira um perfeito ordenamento. A idéia de Deus está calcada nesta har-
monia. Se Ele, perfeição absoluta, não imprimisse a sua marca, a ordem,
em sua criação, Ele não seria Deus. Portanto, o que aos nossos olhos in-
completos padece caos e desordem, obedece a um decreto eterno e perfeito;
não estamos sozinhos no mundo, há uma sabedoria a nos govemar: "Cris-
tãos, qualquer estranha confusão, qualquer desordem ou qualquer injustiça

apresentando-se nas coisas humanas, por mais que tudo isto pareça ter sido
trazido pela celeridade da sorte Morrtl/ze), coloquemos bem antes em nosso
espírito: tudo obedece a uma ordem, tudo é governado por máximas e um
conselho eterno e imutável se esconde entre todos estes acontecimentos

que o tempo parece desdobrar com uma tão estranha incerteza'' (BOSSUET
1 1, p. 8 1). Podemos comparar o mundo a certos quadros que parecem ape-
nas um jogo de perspectiva e nos mostram no início somente traços infor-
mes e uma mistura confusa de cores, como um ensaio de aprendiz ou uma
brincadeira de criança. Mas, tão logo o detentor do segredo de seus contor-
nos e formas passa a nos explicar e a nos conduzir pelo bom caminho na
sua observação, todas as linhas desiguais aprumam-se diante de nossas vis-

tas, todo o aspecto confuso se desfaz e nos deparamos com os alinhamen-
tos e suas justas proporções, lá onde antes não havia nenhuma aparência de
forma coerente.

Julgado pelo ponto de vista libertino e incrédulo, o mundo é esse
quadro percebido pelo primeiro olhar (confuso, embaraçado e sem propor-
ções definidas); já o ponto de vista cristão corresponde à segunda maneira
de olhar e a chave do segredo encontra-se na Providência. Ela nos faculta
perceber com mais nitidez os acontecimentos e as linhas diretivas regentes



Menezes. E. Caderr70s de Éf/ca e F//oso#a Po//f/ca 4. p. 61-82, 2002 73

do mundo, cujas conseqüências refletem a tranqüilidade e a felicidade en-
contradas nos corações dos adoradores de Crista. Quanto aos incrédulos e

suas inúteis dúvidas, eles não fazem senão exprimir a extrema infelicidade,

fruto da descrença, que habita em suas almas: ''Parem, infelizes, e não pre-

cipitam vossos julgamentos em assuntos tão importantesl Talvez
encontrareis naquilo que parece um conjunto confuso, uma arte escondida;

e se souberdes reencontrar o ponto através do qual é preciso olhar as coisas,
todas as desigualdades se retiHicarão e vereis somente sabedoria onde antes

imagináveis só desordem'' (BOSSUET 1 1, p. 83). A Providência aparece
na obra de Bossuet como arma no ''empreendimento militar'' (BOSSUET

1 1, p. 77) que ele tem em mira: o combate aos heréticos, ou seja, àqueles
que ousam ter uma opinião. Mas o que significa ter uma opinião? A res-
posta não é outra: opinar é seguir o seu próprio pensamento e seu sentimen-
to particular. O herético, portanto , é o amante da desordem. A ele se con-

trapõe o católico, homem no qual habita o sentimento do universal, aquele
que, sem ter sentimento particular, segue sem hesitar o propósito da Igreja

(BOSSUET 10, p. 1 12). A tarefa do autor dos Sermões é recuperar estas
ovelhas desgarradas, é recuperar a unidade do catolicismo ameaçada pelo
protestantismo e pelos libertinos.

Mais do que um empreendimento religioso, Bossuet tem clareza de

que a retomada da unidade católica é uma empreitada política. O bispo tem
por pressuposto a prioridade da Igreja de Romã: nela encontra-se o susten-

táculo de todas as outras igrejas. E necessário se faz recuperar o tempo
glorioso no qual os soberanos mantinham-se felizes por ter a ela obedecido
(BOSSUET 2, p. 184). A Igreja romana é definida por oposição àquelas
que se fragmentam e não possuem tradição. O grupo católico reconhece o

seu papel na condução da humanidade, a ele cabe o zelo pela herança dei-
xada para os homens pelo próprio Deus: "A Igreja de Jesus Crista, ciosa

guardiã dos dogmas que a ela foram entregues em depósito, a eles jamais

subtrai ou acrescenta algo, tampouco lhes pulveriza os pontos capitais, so-

mando-lhes coisas supérfluas. Todo o seu trabalho é o de fazer resplande-
cer as coisas que anteriormente foram entregues em suas mãos, é o de con-

firmar aquelas que foram suficientemente explicadas e de guardar as que
foram confirmadas e definidas'' (BOSSUET 8, p. 1 84). A esta verdade úni-



74 Menezes, E. Cadernos de Éf/ca e F//oso#a Po/íf/ca 4. p. 61 -82, 2002

ca e imutável o indivíduo deve se conformar, caso não queira cair em here-

sia, a exemplo de Pierre Judeu.
Entre 1686 e 1689 Judeu escreve Z,e//res pas/orales aux/Zdêles g zí

gémíssenf sons /a caprívifé de Babyio/ze, nesta obra o pastor proclama o
direito de insurreição: ''o uso do gládio dos príncipes não se estende às
consciências" (HAZARD 17, p. 259). Desta forma, Luiz XIV, ao utilizar a

força para oprimir as consciências, colocou-se fora da lei: a revolta é, daqui
para frente, legítima. Esta é uma tese que escandaliza, segundo Paul Hazard,

o prelado de Meuax. Ele dedica-se a refuta-la na Cílzquíê/7ze ater/íssime/zf
aaxprores/anis, afirmando o conteúdo sedicioso das máximas instigadoras
da subversão de todos os impérios ali escritas. Assim como a degradação

de todos os poderes estabelecidos por Deus por elas veiculada. Por longo

tempo os protestantes, na França e na Inglaterra, se rebelaram conta-a a
autoridade real e agora aquele ministro declara que se tem o direito de fazer

a guerra contra o seu próprio rei e seu país. Este espírito de revolta é abomi-
nável. ''A minha missão", esclarece Bossuet ''é vos provar que a vossa
reforma não é cristã, pois ela não é fiel aos príncipes constituídos, nem à

pátria'' (HAZARD 17, p. 259). Enganam-se os que pensam estar diante
apenas de uma querela religiosa. Aqui a religião conduz à política e o direi-
to natural intervém. Judeu está apoiado em Grotius. Bossuet conhece bem

Grotius: em sua opinião tratava-se de um sábio, é verdade, e bem intencio-
nado, mas com uma teoria perigosa que confundia o divino e o humano. O

que queria dizer ele com o seu direito natural? Imaginar que o povo é natu-
ralmente soberano é pensar que a humanidade, em seu estado primitivo, já
possui a idéia de um direito de soberania que Ihe é próprio, assim como do
poder que ela possui de delegar esta soberania a quem bem Ihe aprouver. A

exegese bossuediana encontra aqui um grave erro de princípio e uma con-
fusão terminológica. Não nos equivoquemos: o primeiro estado da huma-
nidade sendo uma anarquia cruel e violenta, e os primeiros grupos huma-
nos formados, como a razão nos permite supor, não por um povo, mas por
uma horda, como conceber então uma soberania que seria já uma espécie

de governo? ''Impossível pensar que nesse estado o povo fosse soberano,

pois não havia de fato ali nenhum povo. Talvez tenhamos nesse período
famílias, porém , mal governadas e mal firmadas; ali podemos bem ter um
bando (...), uma multidão confusa; mas não pode haver um povo, porque



Menezes. E. Cedemos de Éf/ca e F//oso#a Po//f/ca 4. p. 61-82. 2002 75

para tal supõe-se algo que codificasse regras e algum direito estabelecido,

o que acontece com os que começam a sair daquele estado infeliz, ou seja,
de anarquia'' (HAZARD 17, p. 260). Para ele, não há como imaginar uma
soberania delegada pela anarquia. Isto ferida a ordem política, cujo mode-
lo ela busca na harmonia da política celeste. E famosa a frase do bispo
francês: "os homens se agitam, Deus o conduz". Sem a interferência da
Providência a organização civil dos humanos seria impossível, eles cami-
nhariam em círculo.

Essa desejada independência natural é sempre recusada por Bossuet.

Pensa-la já seria indicativo de soberba. Eis um grande engano fomentado
pelo desvio orgulhoso da razão. "A Providência irradia sobre todos, desde
os maiores até os mais inferiores. Ela nutre os pequenos pássaros, que a
invocam desde o amanhecer pela melodia de seus cantos; e estas flores,
cuja beleza tão cedo fenece, Ela as veste tão espetacularmente durante o

pequeno momento de seu ser, que mesmo Salomão em sua glória não teve
nada de comparável a este ornamento. Vós, homens, feitos à Sua imagem,

por Ele iluminados com o seu conhecimento e chamados ao seu reino, podeis
vós acreditar em seu esquecimento para convosco, que sejais vós as únicas
criaturas sobre as quais os olhos sempre vigilantes de Sua providência pa-

tema) não seriam abertos?'' (BOSSUET 1 1, p. 86)9. A Providência está em

todo lugar, mesmo a natureza recebe o seu concurso e o homem, como
excelência da criação, a Ela não poderia escapar. Os olhos providenciais
observam e se encarregam dos mínimos detalhes: o revestimento sutil e

belo de uma flor ou a comida de um passarinho indefeso. Poder-se-ia afir-
mar que Bossuet aplica mais uma de suas metáforas; nenhum desacordo a
este respeito. Importa assinalar o que está por detrás do elemento metafóri-
co, a saber, a ingerência divina nos fenómenos naturais. A metáfora não
anula a mensagem, porém em muitos casos atenua o seu impacto. Deus não

deixa à criação o seu próprio curso, Ele intervém a cada momento e tudo se
passa como se as leis naturais estivessem diretamente atreladas ao Juiz
Supremo e, sem a sua interferência direta, elas perderiam a sua eficácia.
Todavia, esta interferência não se concretiza apenas numa harmonia mate-

mática, como pensavam alguns, Ele age também através das determina-
ções diretas na condução da história política dos humanos. Antes de ser um

Deus matemático, o Deus de Bossuet é político.



76 Menezes. E. Cedemos de Éf/ca e F//osofla Po//f/ca 4. p. 61 -82. 2002

Ora, como a primazia da criação, o homem não poderia eximir-se à
vigília atenta da Providência. A trajetória humana, em parte, é regida por
leis naturais e em parte por ''leis sociais'' ou ''leis políticas'' de organização
e desenvolvimento dos povos O esquema acima proposto para as leis natu-
rais, também é válido para as ''leis políticas"; todavia, a estas últimas é
preciso acrescentar ''a grande máxima do estado da política do céu
(BOSSUET 1 1, p. 85), ou seja, ''os desígnios de Deus, concebidos no seio
imenso desta imutável etemidade, não depende nem dos anos nem dos sé-
culos, que Ele vê passar diante dele como simples momentos" (BOSSUET
11, p. 87). A política divina redefine, assim, a história. Com efeito, se o
mundo e os homens estão entregues aos intentos providenciais, o sentido
da história deve ser dado em exclusiva consonância com eles e desta for-

ma, o desenvolvimento histórico ülca relativizado perante a eternidade. O
tempo histórico não passa de um momento frente aos olhos divinos, e por
qual razão deveríamos nós superestimá-lo? Entreguemo-lo ao seu curso
natural. Por querer aumentar a importância real do tempo histórico é que o

homem se perde em suas análises e vê só desordem onde deveria ver provi-.
dência e sabedoria: ''Deus, árbitro de todos os tempos, do centro de sua
eternidade desenvolve toda a ordem dos séculos, se reconhece como todo

poderoso e sabe que nada pode escapar às suas mãos soberanas...'
(BOSSUET 11, p. 88). Até os príncipes a ela(a ordem) não podem escapar.
A monarquia, pelo fato de ser absoluta, não quer dizer que esteja fora de

qualquer regra. A lei divina prescreve ao príncipe deveres mais estritos e
pesados do que ao mais miserável dos mortais. A autoridade real é sagrada,
mas é paternal; ela é absoluta, mas é submissa à razão. Se aquele que é

investido de um poder tão fantástico utiliza-o mal, deve tremer, pois ele
terá contas a prestar no dia dojulgamento (HAZARD 17, p. 25 1). Deve-se
observar, no entanto, que a obediência real a uma ordem superior não o
aproxima do povo. Responsável diante de Deus, o rei não precisa justificar
seus atos aos súditos, tampouco Ihe ouvir os palpites e conselhos. Atribuir

àqueles que devem obedecer a um poder eficaz sobre aqueles que Deus
destinou ao comando, seria um contra-senso, uma impiedade. Mesmo em
erro aparente, o monarca não deve nunca desmerecer o respeito e a obedi-
ência por parte do povo, que precisa, silenciosamente orar nestes momen-

tos de crise. Se assim não o fosse, haveria uma insurreição não só contra o



Menezes. E. Cadernos de Éf/ca e F//oso/7a Po//f/ca 4. p. 61-82. 2002 77

soberano, mas também contra Deus. Este mantém do alto sob o seu contro-

le as rédeas de todos os reinados: o príncipe comanda segundo a sua vonta-
de, colaborando assim para a consecução dos desígnios da Providência; o
povo obedece e espera, o esquecimento e os desvios desses princípios ex-
pressam a suprema impiedade de Judeu.

As criaturas descerradas por causa da soberba, resta a esperança:

''preparemo-nos, senhores, para a hora final, assistamos em espírito o últi-
mo dia, e, do patamar desta corte diante da qual nós compareceremos, con-
templamos as coisas humanas" (BOSSUET 1 1, p. 92). A história é lançada
numa expectativa e num temor em vista da vingança de Deus sobre os
homens, já experimentada muitas vezes no decorrer dos séculos: ''Sim, eu
atesto o Deus vivo manifestando em todos os séculos as marcas de sua

vingança" (BOSSUET 1 1, p. 92). E se, por sua vez, a Providência distribui

bens e dons, ela o faz reservando os melhores e os mais puros para a vida
./brzzra: "Esta sábia e edema Providência criou (...) dois tipos de bens: Ela

dispensa os bens enleados (mêlés) na vida presente e reserva os bens puros

à vida futura; além disto, estabeleceu esta lei: quem tiver demasiadamente

admirado os bens medíocres não terá o seu quinhão dos bens supremos:
(BOSSUET 11, p. 94). Invocando o santo de Hipona, Bossuet completa:
Deus quer que nós saibamos distinguir entre os bens por Ele repartidos na

vida presente, para servir de consolação aos cativos, e os por Ele reserva-
dos aos séculos vindouros, para fazer a felicidade de seus filhos; ou, para
dizer a]go mais forte, ])eus quer que nós saibamos distinguir entre os bens
verdadeiramente desprezíveis, distribuído por Ele aos seus inimigos, e aque-
les guardados de maneira preciosa para compartilhar somente com os seus

sewidores: Hoec omnia fribuit efiam maus, ne magna pendarLtur a bonés,
diz santo Agostinho (AGOSTINHO 1, T. LXXll, p. 14). Este Deus vinga-
tivo e implacável para com os seus inimigos possui, apesar de tudo, um
senso de reconhecimento: aos seus servidores Ele promete a Recompensa
final. O sentido da história é projetado em vista desta recompensa, e a Pro-
vidência funciona como o agente organizador que encaminha a trajetória
da humanidade rumo à Cidade de Deus. A filosofia de Bossuet está susten-

tada por uma teologia, que permite asseverar que Deus faz e conhece o
sentido da história. Deus eleva ou rebaixa os impérios, estabelece para cada
povo um destino e um papel; entre suas mãos, os reis e os Estados não



78 Menezes. E. Cadernos de Éf/ca e F//oso#a Po/ff/ca 4. p. 61-82, 2002

passam de instrumentos dos quais ele se utiliza para conduzir a humanida-
de para o seu celeste destino.

Desta forma, a história está prederermí/fada, o seu fim terá lugar

com o Juízo Final, suas recompensas e castigos. Do ponto de vista da
escatologia cristã, os grandes avanços do homem na história não querem
dizer muita coisa se pensarmos os destinos humanos nas mãos da Provi-
dência. Eles não são indícios de progresso real, porque este não reside no

esplendor humano, mas na glória de Deus. Em muitos casos, as conquistas
da humanidade não passam de ilusões oriundas do orgulho, elas são sem-

pre relativas, estão sempre comparadas com o absoluto divino. Se tomar-
mos o Direito como exemplo, ficará claro, a partir da ótica providencial,
que ele não passa de uma cópia imperfeita dos códigos divinos captados
pela inteligência incompleta do homem. O Direito nem sempre promove a
Justiça, seu alvo por excelência. Neste sentido, como falar do Direito em
termos de indicativo do progresso humano? Com efeito, ele deve ser visto

como uma expressão de um conselho divino em vista de um Hlm eterno.
Não só o Direito, mas também todas as obras humanas têm por meta esta

obediência eterna às determinações de um Deus que após a criação não se
retirou do mundo e deixou à liberdade do homem a construção de sua vida

e de seu trajeto.
Esse homem não é dono da sua história, nem do seu mundo. Os bens

que Ihe aguardam não são fruto do seu /rabaZho, mas de sua obediência,
nem tampouco eles poderão ser usufruídos na vida presente, mas só na vida
futura. Desta forma, a recomendação de Bossuet segue aquela do apóstolo
Jogo: ''não amais o mundo". Afastamento da terra, desprezo do homem
dois pontos centrais da antropo]ogia histórica de Bossuet: "Se ])eus en-
viou-lhe prosperidade, ele (o crente) recebe o presente do céu com submis-
são e louva a misericórdia que Ihe fez o bem ao reparti-lo com os miserá-
veis. Se, ao contrário, está na adversidade, ele pensa (se?zge): a prova pro-

duz a espera/zça, a guerra se faz para a paz e se a sua virtude combate, ela
será um dia coroada. Jamais desespera, pois ele nunca está sem um recurso.

Ele acredita sempre ouvir Jesus, o Salvador, gravando no fundo do seu
coração estas belas palavras: 'Não temais, pequeno rebanho, pois agradou
a vosso Pai vos dar um reino' . Assim, não importa a penúria (exrrémlre9 à

qual ele se vqa reduzido, jamais ouviremos de sua boca estas palavras



Menezes. E. Caderr?os de Éffca e F//oso#a Po/íf/ca 4. p. 61-82, 2002 79

infiéis, que ele perdeu todo o seu bem: porque poderia ele desesperar dian-
te da sorte, justamente ele ao qual foi reservado um reino inteiro, um reino

que não é outro senão aquele de Deus? Qual força pode abatê-lo, estando
sempre ele sustentado por uma tão bela esperança?''(BOSSUET 11, p. 99).

Todas as expectativas são depositadas no além-do-mundo e o progresso é
esvaziado do seu conteúdo material, para ser pensado a partir de uma espe-

ra calcada na obediência e na resignação.

A história completa, desta forma, o quadro interpretativo, integran-
do-se à política, que, por sua vez, deve refletir esta perspectiva e encontrar

na religião um porto seguro no qual poderá recolher provisões que a sus-
tentará na tarefa de guiar a sociedade dos humanos à sua verdadeira
doctinnrãn'wYWv-

Abstract: According to Bossuet's thought. there exísts a "celestial politics" that
must provide the modem for action, notably that of the sovereign who wishes to act
under the influx of Provídence and avoid haughtiness. God provides the wisdom to
the prince se he knows how to lead the peoples. as well as give them the íntelli-
gence to let themselves be led. In this sense, historícal Provídence. the central
idea in the bíshop of Meaux's phílosophy. cannot be understood if dissociated
from its politícal component. The paper intends to highlight and develop this aspect.
Key-words: Bossuet - Politics - History



80 Menezes. E. Caderr70s de Éf/ca e F//oso#a Po/ff/ca 4, p. 61-82. 2002

NOTAS

Seguidores de Donato(bispo de Cartago no século IV), são causadores de um movimento
herético que provoca um cisma na Igreja da Africa, neste período
2 (AGOSTINHO 1, T. XXXlll,cartas 93 e 185) "Façamos uso destes editas das autorida-
des teiTenas que devem ser reclamados c aplicados contra os heréticos ou cismáticos"(Quod
lutem pertinet ad terrenarum potestatum jussa, contra schismaticos aut haereticos vel
impetranda vel exserenda) (p. 327); "Quem será tão demente para negar que devemos ir
em sua ajuda valendo-nos das ordens imperiais, para liberta-los de tanto mal? Aqueles
propagadores do terror se vêm obrigados agora a temer. Através deste terror, ou bcm eles
se corrigem, ou bem fingem estar corrigidos e deixam em paz os antigos oprimidos aos
quais antes infligiam pavor." ÍQnís esr ram benze/zs qnf /zcger ísrls deó rIsSe per jlíisa
ilnperialia subveptiri, tlt de zango ertlerentur tRaIo, dum illi quis tiniebant timbre cogultíur.
et eodet71 tilliore aüt etianl ipso corria !ntllr, aut carte clult se correctos esse conjillgKnt,
correcris parcrf/zr, a qi fbrfs a/z/ea /inzeba/zl r; (p. 793); "Como servem a Deus os reis, a
não ser proibindo c castigando com rigorosa severidade os ates executados contra os man-
damentos de Deus?" rQ 0/7zodo ergo regas Z)omilzo Servi /tf í/z ri/zzo/'e, /zisí ea glfae co/zlrc

jtlssa Dominó .fiLlnl, religiosa severitaíe prohibendo aíqtK ptectendo?) (p. 801 ) Sobre o
conteúdo destas cartas, Bruch(BRUCH 12, p. ] 81) faz o seguinte comentário: a propósito
da intolerância, santo Agostinho se explica longamente nestas duas caras /zoye /zeg/ige/zcí-
adas, mas que constituem uma etapa imporia/zre /za /ifsrórfa do pe/zsame/zro crísrão. Ele
confessa ter primeiro pensado as conversões constrangidas como sem valor, mas ele lasti-
ma seu liberalismo ao constatar que os Donatistas, convertidos sob a pressão de um cons-
trangimento exterior, retomam efetivamente à unidade católica. O santo ainda cita, por
sua vez, o co/?zpe//e ínfrare e as Bem-aventuranças: "Felizes aqueles que são perseguidos

por causa dajustiça, pois é deles o reino dos céus". (Mateus, V, lO)
3 (AGOSTINHO 1, T. XXXll, p. 976) A mesma idéia é retomada no Co/zfra Académicos

(Agostinho 1, T. XXXll, p. 906): "Com efeito, talvez aquilo que chamamos vulgarmente
:fortuna", esteja submetido a alguma ordem secreta e chamamos "sorte" ("casum") a
elemento contido nas coisas cuja causa e a razão ignoramos (...) A divina Providência se
estende até n6s, isto não se pode de modo algum duvidar, creiam-me, as coisas são para

n(Ss o que elas devem ser". Bossuet (BOSSUET 3. p. 422) repete a mesma fórmula no seu
Díscotírs slfr / 'Hisfoíre C//zíverie//e: "Não falemos mais de acaso ou de sorte «orou/ze), ou
falemos somente de um nome com o qual cobrimos nossa ignorância.
4 "...vós deveis agora estar convencidos quc os pregadores do Evangelho não sobem em
seus púlpitos para ali pronunciar discursos vãos e para se fazer ouvir por diversão", con-
clui o Bispo no Sereno/z sur /a Paro]e de Diell (BOSSUET ]0, P. 148-49).
5 É imperioso não esquecer quc Bossuet Leve uma vida política intensa e chegou a scr
preceptor do Dauphin de France, filho de Luís XIV (1670). foi conselheiro do arcebispo
de Pauis nas questões do Jansenismo e o acompanhou a Porá-Royal. As relações político-
teológicas do sacerdote são evidentes e leva-o a "amenizar" o seu discurso no momento de
se referir aos seus aliados. Ele se lastima de vê "com freqtlência as grandezas do mundo
entre as mãos dos ímpios''. Ele lamenta os filhos de Abraão, o único povo que adora Deus,



Menezes, E. Cadernos de Éf/ca e F//osofla Po//fica 4, p. 61-82. 2002 81

relegado na Palestina a um canto da Ásia, enquanto soberbas monarquias orientais susten-
tam de forma armada as blasfémias de Maomé contra o Evangelho e encontram franca

expansão. Todavia, o momento no qual ele deve se t-aferir à Europa, que, aliás, não está
isenta também de atrocidades e blasfémias, reveste-se de uma outra expressividade e o

nosso bom padre invoca Jesus Crista, "o sábio distribuidor de coroas". e a lisonja toma
lugar: "Mas, talvez eu me esqueça e sonhe, lá onde os impérios e monarquias são referidos
por mim como tendo um presente de pouca importância. Não, não Senhores, eu não esque-

ço; não, não, eu não ignoro quão grande e quão augusto é o monarca que nos honra com
sua atenção, e eu sei bem constatar o quanto Deus é bondoso lá de seu lugar, quando Ihe
confia a guarda de tão grande e nobre parte do género humano, para protegê-la através do
seu poder" (BOSSUET 11, p. 96).
6 Mateus XXl1, 37.
7 Sobre a doutrina da monarquia absoluta em Bossuet, ver CHEVALLIER 14, Cap. IV.
8 Lulas XVI, 13.

9 Sobre as relações entre natureza e Providência, ver DUPÂQUIER 16.

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

1. AGOSTINHO. Opera amplia (Patrologiae Latinas). Paria, J-P Migne
Editeur, 1865.

2. BOSSUET. Sereno zs CAoísfs. Paria, Hachette, 1920

3.

4.

5.

6

7

Z)íscozzrs s lr / 'Híszofre C/nfverse/Je. Paria, Gamier, s.d.p

Instruction pastorale sur les promessas de I'Eglise. In: Oezzvres

compZêres de Bossuef. Paris, Lefàvre, 1836.

Oezzvres P/zilosop/ligue de Bossuer. (Avec une introduction et

des notes par L. de Lens). Paris, Hachette, 1857.

Oraiso/zs F'unêbres. (Nouvelle Édition, revue sur celle de 1689)

Paras, Eugêne Belin, s.d.p.

Politique tirée des propes pacotes de I' Ecriture Saiote. Gexxàve ,
Droz, 1967.



82 Menezes, E. Cadernos de Éf/ca e Fi/osofla Po//f/ca 4, p. 61 -82. 2002

8. BOSSUET. Pre/zzíerave fssemerzf am Prozesranrs. Paras, Ed. Lachat, 1689

ç). . Premiàre ittstruction pastorale sur tes promessses de t' Égtise.
Paras,. Ed. Lachat, 1700.

10. . Ser/no/zs. Paria, Garnier, s.d.p.

11. . Sereno/z star Za À/orf ef aufres Sermozzs. Paras, Gamier-
Flammarion, 1996.

12. BRUCH, J.-L. l,a Pbilosophie Re/ígleuse de R.a/zf. Paras, Aubier, 1968.

1 3. CHEVALIER, J. Hís/ocre de /a Perzsée. Tomo lll (La Pensée Modere).
Paris, Flammarion Éditeur, 196 1.

14. CHEVALLIER, J-J. Ás Grarzdes Obras PoZüícas de ;Waqzliave/ a /las-
sos dias. Trad. de Lydia Cristina. Rio de Janeiro, Agir, 1998.

15. DAGENS, J. ''Introduction". In: Revtze Xy7/' Síêc/e (Le siêcle de saint

Augustin), n. 135, avril-juin, 1982.

16. DUPÂQUIER, J. "Providence et Probabilité". In: Recue de Sy/zr/zêse

n. 1 17, jan.-mar., 1985

17. HAZARD, P. l,a Crise de Za Conscíe/zce Éluropée/zne. Paris, Fayard,
1961.

18. LANDRY, J-P. & MORLIN, 1. Z,a Z,ífféraflzre Fra/zçalse du XV7/e.
SíêcZe. Paras, Armand Colin, 1993.

19. MARROU, H-l. ''Augustinus Magister". In: Elrzzdes aEzgusfí/zfenrzes. T.

111. Paras,1954.

20. RAULET, G. Áz{/kZãrzíng.' Zes Z,umíêres Á/lema?ides. Paria, Gamier-
Flammarion,1995 .

21. SELLIER, P. Pesca/ ef saírzf Á gtzsrí/z. Paria, Albin Michel, 1995.

22. TERSTEGGE, G. "Providence as 'ldée-MaTtresse'". In 7he works of
Bosque/ (theme and stylistic motim). Washington, 1948.

23. TRUCHET, J. "Préface". ]n: Sermos stz/ Jcz ]14orf ef aufzes Ser/no/zs.
Paras, Gamier-Flammarion, 1996



Cadernos de Ética e Filosofia Política 4, p. 83-97, 20a2

Liberdade e Licenciosidade
no pensamento de Rousseau

Ricardo Monteagudo*

Resumo: O objetivo deste artigo é expor um dos paradoxos humanos apontados
por Rousseau: o homem é livre para fazer leis que organizam a sociedade e ao
mesmo não respeita as leis que faz. A apresentação deste problema no D/scurso
sopre a des/gua/dado e no Contrato soc/a/ nos permite mostrar a harmonia entre
as duas obras e. ademais. discutir uma curiosa dificuldade na tradução de uma
regência verbal.
Palavras-chave: Rousseau - contrato social - desigualdade - revolução - tradução

"Vis escravos sorriem com ar de mofa

ao ouvirem a palavra liberdade."
Rousseau, Confrafo Sacia/, 111, 12

;0 homem está condenado à liberdade.
Sartre, O existencialismo é üm hümanisnto

Para compreendermos a distinção que Rousseau faz entre liberdade
e licenciosidade, precisamos caracterizar a liberdade natural e seu desdo-

bramento em liberdade moral e política, de um lado, e licenciosidade, de
outro. A noção de lei e a integração entre a história hipotética do Z)íscurso
sobre a desigualdade e os princípios do direito político no Co/zfrafo socíaZ

* Doutorando no Departamento de Filosofia da USP e professor assistente no Departa
mento de Filosofia da UNESP.



84 Monteagudo. R.. Caderr70s de Éf/ca e Fi/oso#a Po/íf/ca 4, p. 83-97. 2002

são indispensáveis para verificarmos como a noção de liberdade está
implicada no direito natural' . Convém todavia inicialmente contextualizar
o problema.

O iluminismo francês foi um movimento de idéias que propunha a
reforma da Monarquia Francesa no século XVIII. A teoria da origem divi-

na do poder real não era mais considerada justa e procuravam-se novas
teorias para a sustentação ideológica do Estado. Após a Revolução Glorio-

sa na Inglaterra, no século anterior, o modelo da Monarquia parlamentar
inglesa fomentava novas reflexões. Afinal, o descendente do protetor de
Hobbes fora derrubado e em seu lugar ascendera o protetor de Locke. O

A/zcíen f?égíme estava com os dias contados: proliferavam autores que con-

testavam Bossuet e a tradição a que ele se aliava. Desde a Reforma, outras
interpretações tentavam reduzir o poder da Igreja no interior do Estado.
Nos países reformados, surgiu e se desenvolveu a teoria do direito natural
modemo, ou jusnaturalismo, que mudava a origem do Estado, retirando-a
da Providência Divina e passando-a para a natureza. Nesse caso, cada con-

cepção de natureza implicava numajustificação diferente do Estado. Tanto

Hobbes quanto Locke na Inglaterra, Althusius, Grotius, Pufendorf, Burla-
maqui podem ser citados como alguns de seus representantes. Na França,

todos os que consideravam inevitável a reforma da monarquia apresenta-
vam-se como herdeiros do jusnaturalismo: Montesquieu e Voltaire, entre

outros, na primeira metade do século XVlll, e em seguida o círculo de
escritores em tomo da EncycZopédíe de Diderot e d'Alembert. Por este
motivo, sofreram perseguições diversas da Monarquia francesa.

Rousseau, todavia, entre a doutrina oficial -- origem divina do po-
der real -- e a nova doutrina -- jusnaturalismo --, não concordava com
nenhuma das duas. Ademais, assinava suas obras como ''cidadão de Gene-

bra", orgulhoso da pequena república calvinista e do papel que cidadãos
comuns ali desempenhavam, ao contrário das grandes Monarquias euro-

péias. Para contestar ojusnaturalismo, era preciso tomar o mesmo procedi-
mento. retomar ao estado de natureza e redefini-lo adequadamente, bem

como melhor justificar a passagem do estado de natureza ao estado civil.
Este é o centro da questão que uma expressão de Montaigne exprime mara-

vilhosamente: ''oz) co/n/?zerzce Ja peru, oü./inír Ja c/zenzíse ?", ''onde começa

a pele, onde acaba a camisa?'' (aplld PRADO Jr 2, p. 50).



Monteagudo. R.. Cadernos de Ef/ca e F//oso#a Po/ítfca 4. p. 83-97. 2002 85

1 1

A primeira vez que o desa6iador título de "Cidadão de Genebra
apareceu 'Eoi no Discurso sobre a origem e oslündamentos da desigualda-
de entre os /fome/zs. Nesta obra, tratava-se de mostrar que o jusnaturalismo

modems não refletiu adequadamente sobre o direito natural porque mes-
clou características naturais e não-naturais ao definir o estado de natureza.

'Os filósofos que examinaram os fundamentos da sociedade sentiram to-
dos a necessidade de retomar até o estado de natureza, mas nenhum deles

chegou até ]á. [...] Todos, falando sem cessar de necessidade, avidez, opres-

são, desejo e orgulho, transportaram para o estado de natureza idéias que
tinham adquirido em sociedade. Falavam do homem selvagem e pintavam
o homem civil'' (ROUSSEAU 4, p. 132). Características do homem civil

que só são historicamente adquiridas não estão presentes no estado de na-
tureza (puro e simples), mas foram imiscuídas na definição: "Consideran-
do [o homem natura]], numa palavra, tal como deve ter saído das mãos da

natureza, vejo um animal menos forte do que uns, mais ágil do que outros,
mas, como um todo, organizado mais vantajosamente que os outros. Vejo-
o se furtando sob um carvalho, saciando a sede no primeiro riacho, encon-

trando seu leito ao pé da mesma árvore que Ihe fomeceu a refeição, e eis
suas necessidades satisfeitas" (íd. , p. 134-5). As poucas necessidades natu-

rais do homem estão todas satisfeitas e especialmente sem o auxílio de
outros homens.

Rousseau considera que o homem não era sociável no estado de na-
tureza. Todos os animais possuem dois sentimentos naturais, o amor-de-si

e a piedade, pelos quais a conservação de cada um e de toda a espécie é
disposta pela natureza (cf. íd., p. 156). O homem natural, todavia, dispunha
de mais duas características que o discriminavam dos outros animais: li-
berdade e perfectibilidade, ambas inativas no estado de natureza. Quando o
homem se sociabilizou, estas características se tomaram ativas e por meio

delas aprendeu a se comunicar e desenvolveu outras faculdades, entre elas
a razão: ''O homem tinha apenas no instinto tudo o que precisava para viver
no estado de natureza, na razão cultivada só tem o que precisa para viver

em sociedade'' (íd., p. 152).



86 Monteagudo. R.. Caderr70s de Éf/ca e F//oso#a Po/íf/ca 4, p. 83-97. 2002

Nesse momento em que o homem se sociabiliza, a liberdade e a
perfectibilidade despertam e a natureza do homem muda irrevel'sivelmente.

Com isso, o direito natural, que antes resultava apenas do amor-de-si e da
piedade, não é mais obedecido da mesma forma. "É do concurso e da com-

binação que nosso espírito é capaz de fazer destes dois princípios, [amor-
de-si e piedade natura]], sem que seja necessário de aí incluir o da sociabi-

lidade, que me parecem decorrer todas as regras do direito natural, regras
que a razão é em seguida forçada a restabelecer sobre outros./ündamenros,
quando por seus desenvolvimentos sucessivos chega a ponto de sufocar a
natureza'' (íd., p. 126). Com a sociabilização do homem, o direito natural

precisa de ou/ros./b/zdamenros que não apenas a natureza, pois a natureza
sozinha não é mais suficiente para reter o homem no estado social, já que o
homem é livre. Na natureza, os animais agem por instinto; em sociedade,
os homens agem por liberdade. Assim, os males da sociedade e da história
cabem ao homem, e não à natureza (nem a Deus). Algumas leis não-natu-

rais ou positivas, feitas pelo homem, estabilizam males que contrariam o
direito natural. O estado de natureza não justifica a desigualdade moral e
política que existe entre os homens, esta desigualdade nasceu com a histó-
ria. Com isso, ''a desigualdade, sendo quase nula no estado de natureza, tira
sua força e seu crescimento do desenvolvimento de nossas faculdades e

dos progressos do espírito humano, toma-se enfim es/áve/ e iegí?íma pelo
estabelecimento da propriedade e das leis''(fd. , p. 193), conclui o Z)ísczzrso

sobre a desíg aldade. A lei civil, portanto, e não a lei natural, protege a
desigualdade de forma estável e legítima. Há assim uma estabilidade que
contraria o direito natural. Como é possível, nesse caso, que o direito posi-
tivo contrarie o direito natural?

Rousseau traça então a história hipotética da humanidade e mostra
as diferentes ''revoluções'' da desigualdade até a situação atual: ''Se seguir-

mos o progresso da desigualdade nessas diferentes revoluções, verificare-
mos que o estabelecimento da lei e da propriedade foi seu primeiro termo,
a instituição da magistratura o segundo, e que o terceiro e último foi a
transformação do poder legítimo em poder arbitrário; de modo que o esta-
do de rico e de pobre foi autorizado pela primeira época, o de poderoso e
fraco pela segunda, e pela terceira o de senhor e escravo" (íd. , p. 1 87). Ora,
se o rei recebe seu poder de deus, como afirma Bossuet, se tem o poder de



Monteagudo. R., Cedemos de Éf/ca e F//osofia Po//f/ca 4. p. 83-97. 2002 87

fazer leis para os homens e por isso está acima da lei humana, como quer
Hobbes, então, segundo Rousseau, os outros homens são meros escravos.

Todavia, mesmo no momento em que o rei submeter-se à lei, ou ao poder
legislativo, como profere Locke, a desigualdade entre poderosos e fracos e
entre ricos e pobres permanece.

O homem viveu o período mais feliz da humanidade, sua "Era de
Ouro", logo após a sociabilização e antes da primeira revolução da desi-
gualdade, aquela que institui a divisão do trabalho e a separação entre ricos
e pobres. Por que aconteceu esta revolução? O que a tomou possível? ''Os
homens se acostumaram a se reunir diante das cabanas ou em torno de uma

grande árvore. [...] Cada um começou a o]har os outros e a querer ser o]ha-
do [...] Aque]e que cantava ou dançava me]hor, o mais bebo, o mais forte, o
mais esperto ou o mais eloquente se tomou o mais considerado, e esse foi o

primeiro passo para a desigualdade e para o vício ao mesmo tempo. Dessas
primeiras preferências nasceram de um lado a vaidade e o desprezo, de
outro a vergonha e a inveja. A fermentação destes novos gemles produziu
enfim compostos funestos à felicidade e à inocência'' (id., p. 169-70).
Manifestou-se uma preferência natural por si mesmo, um ''furor por distin-
guir-se", e lamentavelmente isso é inevitável: "a desigualdade de crédito e

de autoridade se toma inevitável entre os particulares assim que, reunidos
numa mesma sociedade, eles são forçados a se comparar entre si" (íd. , p.

1 88-9). Com isso os abusos e os vícios surgem em sociedade, para os quais
soluções são criadas e por sua vez tais soluções também se tomam meios
para novos abusos e novos vícios: ''os vícios que tornam necessárias as
instituições sociais são os mesmos que tornam nelas o abuso inevitável"

(fd. , p. 1 87). Portanto, numa palavra, o abuso é inevitável. Eis um parado-
xo nas coisas humanas: se todos eram iguais no estado de natureza, porque
no estado civil os homens querem ser diferentes? Quando agiam por instin-
to eram iguais, agora que são livres, querem ser diferentes. A lei natural

(direito natural) obriga igualmente a todos, mas os regulamentos humanos
não têm o mesmo efeito e eventualmente não são respeitados. Este abuso
de liberdade contra os regulamentos humanos livremente estabelecidos será
mais tarde chamado de licenciosidade.



88 Monteagudo, R.. Caderr70s de Éf/ca e F//oso#a Po/íffca 4, p. 83-97. 2002

l l l

Prosseguindo na revisão do direito natural, Rousseau procura novos
fundamentos para o direito e os encontra no direito político, expondo-os
numa obra posterior, mais madura: o Co/erra/o socíaZ, ozz os prírzcz@!os do
direíro poZúicoz. O exame do estatuto do direito político, todavia, só é
explicitado no Emz#io. Isto causou certa confusão entre os que usaram o
contrato social como programa político, notadamente Robespierre durante
a Revolução Francesa e também alguns comentadores modernos que não
notaram que Rousseau escrevia contra o Absolutismo.

O estatuto do direito político foi exposto no resumo do Confrafo que

deve ser ensinado ao Emílio por seu preceptor: "Quem quiser julgar sadia-

mente os govemos tais como existem é obrigado a reunir os dois conheci-

mentos, [os princípios do direito político e o direito positivo dos govemos
estabelecidosl: é preciso saber o que deve ser para bemju]gar o que é. [...]

Antes de observar, é preciso estabelecer regras para as observações, é pre-
ciso estabelecer uma escala para relacionar a ela as medidas que se tiram.

Nossos princípios de direito político são esta escala. Nossas medidas são as

leis políticas de cada país" (ROUSSEAU 6, p. 836-7). O que cumpre res-
saltar é que o direito político é não mais do que um ínsfr f/7ze/z/o feérico,
uma r({6erência para observar e compreender. Não se trata de leis perfeitas
e puras que devem ser impostas em nome do direito natural a todas as
sociedades. Pelo contrário, o que a referência delimita é o grau de liberda-

de pública, o grau de legitimidade.
Outra observação preliminar é sobre um ensaio intitulado ''Socieda-

de geral do gênero humano", que era um capítulo presente na primeira
versão do Contra/o sacia/ conhecida como A4an scríío de Genebra, e que,

contudo, não foi publicado pelo autor. Apesar de excluído da versão final,

é preciso comenta-lo. O verbete "Direito Natural'' da Enciclopédia escrito
por Diderot definia o homem virtuoso como aquele que seguia as luzes de
sua razão, conforme recomenda o direito natural. O homem é racional por-

que a natureza assim o fez com o objetivo de que a racionalidade fosse
utilizada. Há assim limites morais e de sociabilidade inscritos na própria
natureza humana por intermédio da razão. Nesse caso, o homem que não
consulta sua racionalidade, o homem ''independente" que não segue as leis



Monteagudo, R.. Caderr70s de Ef/ca e F//osofía Po/íf/ca 4. p. 83-97, 2002 89

de sua razão, rebaixa-se ao níve] do mais feroz, cruel e perigoso dos ani-

mais, deve por isso ser excluído da humanidade e tratado como tal (aliás,
encontra-se o mesmo argumento na Po/úíca de Aristóteles (ARISTOTELES
1, p. 1 1, 1253a), e em todos os jusnaturalistas, excito Hobbes).

Rousseau, por outro lado, contesta esta perspectiva e mostra que é
impossível um homem se tomar ''independente", pois a saída do estado de
natureza é irreversível, o homem era independente quando não dispunha

de moralidade e agora que a consciência, a racionalidade e a linguagem se
desenvolveram, a independência não é mais possível. Assim, o homem só
se toma feroz, cruel e perigoso em sociedade, isto é, ele aprende essa conduta

com a sociedade e somente na sociedade da qual faz parte. Em outras pa-

lavras, quando se sociabilizam, os homens se tomam irreversivelmente
dependentes entre si, criam leis que tomam possível a convivência ne-
cessária. O que será analisado no Co/z/raro socíaJ é a fonte legítima da lei

que toma os homens dependentes, a fonte legal da legalidade, a lei que rege

Pois bem, o Contra/o sacia/ vai estabelecer os princípios do direito

político no que ele tem de natural e no que ele tem de convencional. Rousseau
aâlrma: ''a ordem social é um direito sagrado que serve de base a todos os

outros. No entanto, este direito não vem da natureza e é, portanto, fundado
sobre convenções'' (ROUSSEAU 5, p. 352). A um tempo sagrado e profa-
no, nenhuma ordem social existe sem o direito. Este direito, por sua vez,
tem um fundamento que garante a convenção. Quais são, então, as condi-
ções que tomam possível uma convenção?

Quando Rousseau introduz a noção de vontade geral, que trata justa-
mente da metamorfose do direito natural em direito político, o recurso ao

estado de natureza é indispensável. No momento em que as forças da natu-
reza foram maiores que as forças individuais isoladas de cada homem no
estado de natureza, o gênero humano pereceria se não mudasse o modo de

vida. Já que se trata de força, trata-se de necessidade. Os homens isolados
não podem criar novas forças, mas podem unir as próprias forças formando
uma força comum que resista e supere a maior força da natureza. Esse era
o único meio disponível para não perecer. A força e a liberdade de cada um
eram os únicos instrumentos que possuíam. Sem a força, o homem não
teria o que unir para formar uma força maior, e sem a liberdade, o homem

a lei



90 Monteagudo. R., Cadernos de Éf/ca e F//oso#a Po//f/ca 4, p. 83-97, 2002

não desobedeceria a natureza para vencê-la. Para associar-se, o homem
concede sua força e sua liberdade naturais e recebe de volta uma liberdade
diferente(a ''liberdade convencional'') e ainda a proteção e defesa de todos

os associados. Daí a formulação do que Rousseau chama de ''problema
fundamental'' e que será resolvido pelo contrato social: ''cada um unindo-
se a todos só obedece no entanto a si mesmo permanecendo tão livre quan-

to antes'' (íd., p. 360):

A formulação do ''problema fundamental'' exprime a passagem
irreversível do estado de natureza ao estado civil, quando liberdade natural
se converte na ''liberdade convencional". Assim se entende as cláusulas do

contrato: ''alienação total de cada associado com todos seus direitos a toda
a comunidade". O homem natural perde o direito natural e o homem civil

ganha o direito político, ou o contrato social.
A associação da força natural de cada um criou a força comum que

superou a força da natureza. A liberdade natural de cada um, antes limitada

pela força natural, agora converte-se em liberdade moral e passa a ser limi-
tada pela força comum. O que é liberdade moral? E o contrato social. Em
outras palavras, com a associação, troca-se o isolamento e a independência

naturais pela sociabilidade e dependência civis, onde se desenvolve a cons-
ciência, a linguagem, a razão e outras faculdades. O contrato social apenas
exprime então a aquisição de moralidade e a instituição da soberania com o
abandono do estado de natureza. A liberdade e a força natural de cada um
não desaparece, apenas se metamorfoseia (de maneira irreversível) e se
desdobra em dois: liberdade e força particulares, liberdade e força morais
(ou civis).

Compreende-se então que ''a alienação total de cada associado'' não

exprime mais do que a irreversibilidade da passagem do estado de natureza
para o estado civil (ou moral). Aliena-se a liberdade natural em troca da
liberdade moral, aliena-se o direito natural em favor do direito político
(isto é, o direito propiciado pela associação). Daí a ''essência'' do pacto
social: ''Cada um de nós coloca em comum sua pessoa e todo seu poder sob

a suprema direção da vontade geral, e recebemos enquanto corpo cada
membro como parte indivisível do todo". Assim, vontade geral se define
por oposição à vontade particular a partir da metamorfose da liberdade
natural. Convém observar que não é possível falar em vontade natural, pois



Monteagudo. R.. Caderr70s de Éf/ca e Fi/oso/ía Po//f/ca 4. p. 83-97, 2002 91

vontade pressupõe consciência, pressupõe o prévio desenvolvimento da
sociabilidade.

Surge, com o pacto social, uma "dupla relação'' dos particulares com

o público e do público com os particulares: de um lado, os particulares
constituindo o público e formando a vontade geral; de outro, o público
conformando os particulares e submetendo a vontade particular. A vontade
particular que contraria a vontade geral, contraria a liberdade pública e
precisa por isso ser punida, o que equivale a ''força-la a ser livre'', isto é,

força-la a aceitar a moralidade de suas ações. Não há ação que não esteja
submetida a alguma comia de lei moral, a alguma fomla de vontade geral.
Assim, a vontade geral não apaga a vontade particular, apenas a orienta.

Vimos então que o pacto social exprime a sociabilização do homem,
que essa sociabilização implica no surgimento de leis não-naturais ou con-

vencionais, e que a convenção é condicionada pela liberdade (isto é, pela
conversão da liberdade natural em liberdade particular e liberdade públi-
ca). O inevitável abuso ocorre quando a liberdade particular contraria a

liberdade pública. Esse abuso é também chamado de licenciosidade, por
oposição à lei.

Há todavia leis muito diferentes: leis naturais, leis de deus (graças às
quais o homem é livre) e também leis feitas pelos homens. E de se imaginar
a confusão causada pelo uso da mesma palavra para assuntos tão distintos.
No E/7zz#fo, durante o resumo do Co/erra/o comentado acima, Rousseau afir-

ma que "este assunto é totalmente novo: a de$níção de /eí ainda está por
/azar" (ROUSSEAU 6, p. 834y. Preparando a dificuldade do assunto no
Co/zrraro, Rousseau pergunta: "Mas, enülm, o que é uma ]ei? [...] Quando
se disser o que é uma lei de natureza, não se saberá melhor o que é uma lei
de Estado" (ROUSSEAU 5, p. 378).

Ora, uma lei vale pelo que impõe, pelo grau de força que revela uma
medida segura para a obediência e pela origem desta força: "Toda justiça
vem de Deus, só Ele é sua fonte, mas se soubéssemos recebê-la de tão alto
não teríamos necessidade nem de govemo nem de leis. Sem dúvida há uma

justiça universal emanada unicamente da razão, mas essa justiça para ser
admitida entre nós deve ser recíproca'' (fd., ibid. ). A razão pode reconhecer
ajustiça universal, mas a reciprocidade destajustiça não é respeitada, caso
contrário não haveria desigualdade entre os homens. "Considerando /za-



92 Monteagudo. R.. Cadernos de Éf/ca e F//oso/ía Po/ética 4, p. 83-97. 2002

n2aname/zre as coisas, na falta de salzção /zaf raJ as leis da justiça são vãs
entre os homens, elas só fazem o bem do mau e o mal do justo, quando este
as observa com todo mundo sem que ninguém as observe com ele'' (íd.,

ibid.). O homem não observa a reciprocidade das leis para se beneficiar, e
com isso aquele que a observa sai prejudicado. A sanção da lei natural é
imediata, (a sanção da lei divina é mediada pela vida eterna) e a sanção da
lei humana é mediada pela lei humana. Por isso é impossível, portanto
contraditório, não respeitar a ]ei natural, mas é um paradoxo que possa ser

vantajoso não respeitar a lei humana, a lei que os homens fazem para si
mesmos. Eis a licenciosidade: usar a liberdade particular contra a liberdade

pública, contra a convenção que originalmente salvara o homem e que ago-
ra, por desvios de interesse, autoriza a desigualdade política.

Rousseau então infere uma nova definição: ''As leis são propriamen-

te as corzdíções da associação civil" (id., p. 380). Como vimos, não há
associação civil sem leis. E quem é o autor das leis senão aquele que se
constitui por elas, isto é, o povo: "0 povo submetido às leis deve ser seu

autor; só àqueles que se associam cabe regular as condições da sociedade
(íd., íbfd.). Entretanto, se são essas as co/zdíções de toda associação, como

explicar que existam !/!fiações, que existam fíranos que se colocam acima
da lei? ''Por si mesmo, o povo quer sempre o bem, mas por si mesmo ele
não o vê sempre. A vontade geral é sempre certa, mas o julgamento que a

guia não é sempre esclarecido" (id., ibid.). Pois é, a vontade geral não se
engana, mas o julgamento sim. Pouco adiante: ''Os particulares vêem o
bem que rejeitam, o público quer o bem que não vê". A disparidade entre o

particular e o público é o que permite a divergência no julgamento. Daí a
necessidade do legislador: ''E preciso obrigar uns [os particu]ares] a con-
formar suas vontades à sua razão; é preciso ensinar ao outro [o púb]ico] a

conhecer o que ele quer" (íd.). Em poucas palavras, podemos afirmar que,
assim como as leis são a expressão da vontade geral e condições para o

soberano, o legislador é aquele que conhece quais são estas condições-
Rousseau, todavia, aponta uma ressalva que impede o legislador de

se tomar um governante, pois estaria acima das leis e se tomaria tirano
(hobbesiano): ''Aquele que redige as leis não tem ou não deve ter nenhum

direito legislativo, e o povo mesmo não pode, quando o quiser, se despqar
deste direito incomunicável, pois segundo o pacto fundamental só a vonta-



Monteagudo. R., Caderr70s de Éf/ca e Ff/osofia Po//f/ca 4. p. 83-97. 2002
93

de gera[ obriga os particu]ares. [...] Assim, encontra-se na obra da legisla-

ção duas coisas que parecem incompatíveis: um empreendimento acima da
força humana e, para executa-lo, uma autoridade que não é nada" (fd., p
383). Nesse caso, o que é o legislador senão o ''espírito" do povo em sua
totalidade, com a finalidade de resgatar a liberdade pública? E preciso re-
conhecer entretanto que, sempre que o legislador tem uma tarefa histórica,

quando desce do nível conceitual para o campo do conflito de interesses,
alguma forma de Jura pela liberdade pública é necessária. Para retomar a
imagem das três revoluções da desigualdade no Z)ixcurso sobre a desfguaZ-

dade. esta luta seria uma contra-revolução da desigualdade no campo do

julgamento e da anão. Diríamos, hoje, que a luta se dá no campo ideológi-
co, que Rousseau, em seu tempo, chamava de opinião pública. Aquilo que
dá sustentação política ao Estado.

Como vimos, as leis que os homens fazem para si mesmos são rela-

ções internas que regem a vida de um corpo político, das quais Rousseau
lista quatro tipos: 1 ) as relações do todo com o todo, ou do Soberano com o
Estado, são as leis políticas; 2) a relação dos membros entre si ou com o

corpo inteiro são as leis civis; 3) a relação entre o homem e a lei, onde se
estabelecem as sanções, são as leis criminais; 4) finalmente, a mais impor'
tanto das relações, presente no coração dos cidadãos, são os usos, os costu-
mes e a opinião, que é justamente a parte de que se ocupa "em segredo" o

legislador quando parece ''se limitar a regulamentos particulares que não
são senão o arco da abóbada, da qual os costumes, mais lentos para nascer,

formam enfim a chave inquebrável" (íd. , p. 394). A chave dos três primei-

ros tipos de relações internas a um corpo político (ou tipos de leis) se dá,
portanto, no campo da opinião, que é o quarto tipo de relaçãos. Eis a ori-
gem da força das leis humanas, que antecede a fomia de governo, que ante-

cede até mesmo o poder legislativo.
A força das leis não depende de govemo (como em Hobbes e Locke),

mas de opinião, de acordo, de aceitação. Por isso, na história hipotética do
Z)íscllrso sobre a desagua/Jade, a magistratura (ou governo) pode aparecer

somente na segunda revolução da desigualdade. Pode-se concluir, a partir

daí, que a opinião pública é não apenas a chave das leis, mas, especialmen-
te, a chave da história. O dever ser da história seria a liberdade pública, a

reciprocidade da lei, mas, posto que o abuso não pode ser contido, a licen-



94 Monteagudo. R.. Cadernos de Éf/ca e F//oso#a Po/ff/ca 4. p. 83-97. 2002

ciosidade vem a ser e a história se caracteriza pela decadência. Daí as três
revoluções da desigualdade.

Dessa forma, a licenciosidade e a liberdade exprimem sempre um
pal'adoro, pois a liberdade é sagrada, faz parte da natureza humana e por
isso nunca pode ser eliminada ou anulada, mas o abuso é inevitável. A
liberdade natural possibilita ao mesmo tempo a criação da lei(moral e po-
lítica) e o desl-esperto pela lei instituída. Daí discriminarmos, de um lado,
liberdade moral e política e, de outro, licenciosidade; de um lado, consciência
e,de outro,abuso.

Abstract: The purpose of this paper is to consider one af the human paradoxes
indicated by Rousseau: the man is free to make laws that organize the socíety and
at the same time doesn't respect laws he does. This problem on Discourse of
inequality and on Social contract allows us to examine the harmony between this
two works and, further. to discuss a curious difficulty in the translatíon of a verbal
regency.
Key-words: Rousseau - social contract - inequalíty - revolution - translation



Monteagudo. R., Cadernos de Éf/ca e F//oso#a Po//fica 4, p. 83-97. 2002 95

NOTAS

[ A idéía original desce trabalho era expor os problemas que envolvem a tradução de uma
regência verbal no enunciado do contrato social em Rousseau. Pretendo aqui retomar bre-
vemente esta questão e algumas de suas conseqtlências. Dada a especificidade do caso,
esta discussão se encontra numa longa nota adiante.
2 Há uma evolução do conceito de legitimidade no pensamento de Rousseau entre o Seglrlz-

do díscllrso (1754)e o Confrafo Sacia/ (1762). Na primeira obra, a legitimidade se opõe à
validade e exprime apenas a estabilidade da lei; na segunda, exprime ao mesmo tempo a
reciprocidade da lei no nível conceptual e a estabilidade da lei no nível histórico, motivo
pelo qual se falará em grau de legitimidade. O assunto é extenso e contém algumas indica-
ções neste ensaio
3 Podemos aqui verificar a sutileza na tradução da regência verbal referida em nota anteri-
or. A formulação completa do "problema fundamental" é a seguinte, em francês: "Trouver
une forme d'association qui défende et protege l)E toute la force commune la personne et
les biens de chaque associé, et par laquelle chacun s'unissant à teus n'obéisse pourtant
qu'à lui-même et reste aussi libré qu'auparavant" (ROUSSEAU 4, p. 360). Numa tradu-
ção literal corneta: "Encontrar uma forma de associação que defenda e proteja CO/t/ toda
a força comum a pessoa e os bens de cada associado, e pela qual cada um se unindo a todos

só obedeça no entanto a si mesmo e permaneça tão livre quanto antes". A regência verbal

do verbo em francês "défendre et protéger de toute la force commune la personne et les
biens de chaque associé" parece indicar que a pessoa e os bens de cada associado será
defendido DA força comum, ou seja, CONTRA a força comum, o que é estranho, pois, se
a associação cria a força comum, como a associação pode ao mesmo tempo ser a favor e
contra si mesma? Antes da associação, como vimos, o homem vivia solitário e apenas
precisou se unir em sociedade quando as forças da natureza ultrapassaram a força de um
homem isolado. A interpretação da leitura exige, portanto, que se traduza como "defender
e proteger COM a força comum". Duas traduções italianas, duas inglesas e uma alemã que
consultei apresentavam COM a força comum: "dlge/zda e proregga con íu//a /a /orça
'd({áe/zd andprorecr with l/le w/zo/e/orbe"; "die mit dergenzelnsam KraÚ". Por outro lado,

a única edição espanhola que encontrei tinha, ao contrário, "d(:fender y proteger de /a
/uerza comi m", e das onze traduções diferentes para o português, nove optaram por "de
fender DA força comum". Sem dúvida, trata-se de um galicismo -- a utilização de uma
regência francesa no idioma português. Todavia, a consulta em diversos dicionários mos-
tra que esta regência utilizada por Rousseau com este significado é de fato incomum no
idioma francês, embora ocorra. Um dos dicionários (LITTRÊ 1) cita uma ocorrência idên-
tica na /Vovó É7e/o&a corretamente traduzida na edição da EdUnicamp: "Un coeur sensible
se défend de toute sa force contre cette more antecipée" (ROUSSEAU 7, p. 399). "Um
coração sensível defende-se COM toda a sua força contra essa morte antecipada
(ROUSSEAU 8, p. 350). Outra interpretação possível porém equivocada era a de que a
associação defenderia a pessoa da força comum por que já haveria uma referência aos
futuros abusos da força comum contra a associação, isto é, nos abusos do governo contra
o povo, como se a força comum do soberano implicasse sempre na existência de um go



96 Monteagudo.. R.. Cadernos de Éf/ca e Fi/osofia Po//f/ca 4. p. 83-97. 2002

verno. Nesse caso, o campo semântico da expressão "déláe/odre ef proteger de q íe/q e
c#ose" abrigada tanto o proteger de algo quanto o proteger com algo, como se Rousseau,
no momento de expor o problema já indicasse (dialeticamente) que a solução seria um
novo problema maior que o primeiro, isto é, que a instituição do governo implicaria na
oposição permanente entre o povo e o governo, na oposição permanente entre o direito
(que exige a igualdade) e a história (que institui a desigualdade). Rousseau pretenderia
abrigar desde o princípio a possibilidade do abuso. Ora, pelo contrário, o abuso contra a
associação pressupõe a existência prévia da associação, e o "problema fundamental", cuja

solução é o contrato, exprime apenas o meio pelo qual uma associação vem a ser. A insti-
tuição do soberano antecede e independe da instituição do govemo. Isto é claramente
indicado em pelo menos dois momentos da análise de Rousseau: 1- ao combater os pre-
conceitos dos jusnaturalistas: "Antes de examinar o ato pelo qual um povo elege um rei,
seria bom examinar o ato pelo qual um povo é um povo, pois este ato, sendo necessaria-
mente anterior ao outro. é o verdadeiro fundamento da sociedade" (ROUSSEAU 5. p

359); 2- pelo título do capítulo 16 do livro 111 do Co/zrralo: "De como a instituição de um
governo não é de modo algum um contrato
4 "Posto que nada além da vontade geral obriga os súditos, procuraremos como se manifes-
ta essa vontade, por quais sinais podemos estar seguros em reconhecê-la, o que é uma lei
e quais são os verdadeiros caracteres da lei. Este assunto é totalmente novo: a d(Ú/lição de
Zei ai/zda está porjaiep'" (ROUSSEAU 6, p. 842; grifo meu)
5 Daí a importância da retórica no pensamento de Rousseau.



Monteagudo. R., Cadernos de Éf/ca e F//oso/la Po/íf/ca 4, p. 83-97. 2002
97

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

1 . ARISTOTE. Polírique. Trad. J.Aubonnet. Paris, Gallimard, 1993.

2. LITTRÉ, É. Z)ícrfo/z/zaíre de /a La/zgue Françafse. Paras, Gallimard
Hachette, 1964.

3. PRADO Jr, B. ''A filosoHla das Luzes e as metamorfoses do espírito
libertino". /lz: NOVAES, A. (org.). Z,iberfínos & l,íber/árias. São

Paulo, Companhia das Letras, 1996.

4. ROUSSEPLU. ].-]. Discotlrs SLtr I' origine de I' inégalité parei les hommes.

//z: ROUSSEAU, J.-J. Oeuvres complêfes, T. 3. Collection Pléiade.

Paria, Gallimard, 1964.

5.

6.

7

8.

9

Z)[t colzfraf social. /rz: ROUSSEAU, J.-J. Oeuvres compiêres.
T. 3. Collection Pléiade. Paras, Gallimard, 1964.

EmíZe. /rz: ROUSSEAU, J.-J. Oeuvres conzplêres, T. 4. Collec
tion Pléiade. Pauis, Gallimard, 1964.

Z,a noveiZe Heloike. /lz: ROUSSEAU, J.-J. Oezívres complêres:

t.2. Collection Pléiade. Paras, Gallimard, 1964.

A nova HeZoüa. Trad. Fúlvia Moretto. Campinas/São Paulo,

Unicamp/Hucitec, 1994.

Discurso sobre a origem e os afundamentos da desigualdade
e/zfre os /homens. Trad. Lourdes Machado. /n. ROUSSEAU. Cola-

ção "Os Pensadores". São Paulo, Abril, 1978.

Co/zfraío social. Trad. Lourdes Machado. /n: ROUSSEAU.

Colação ''Os Pensadores". São Paulo, Abril, 1978.

10





Cadernos de Ética e Filosofia Política 4. p. 99-q \4. 20Q2

O soberano como idéia e a filosofia
como uso público da razão

Daniel Tourinho Peres*

umo: o objetivo deste artigo é analisar alguns aspectos da filosofia política de
Kant. Meu fio condutor é a relação entre princípios práticos discursivos e sua
realização na praxis. o que se dá por meio do uso público da razão. Nessa reali-
zação, o uso público da razão tem como seu papel fundamental a produção de
esquemas, ou si.mbolos, das idéias práticas. tornado possível a passagem entre
estas, como unidades discursivas a pnoH, e a realidade sensível. ou seja, entre
princípios transcendentais e mundo efetivo
Palavras-chave: idéias práticas - esquematismo prático - uso publico da razão -
história da filosofia

O político, ainda que se ocupe com questões de fato -- procedendo

àquilo que chamamos de análise de conjuntura --, tem uma visada para o
futuro, mesmo quando o que ele visa é deixar tudo como está. Menos do

que analisar o que motiva uma ou outra ação humana, o que ele pretende é

dirigi-la, dar-lhe um norte, por assim dizer. O filósofo, por sua vez, preten-
de estabelecer verdades apodícticas; pretende possuir um discurso ao qual,

em princípio, nada escapa. Quando a filosofia se ocupa do político, ques-

tões de fato são encerradas em uma chave na qual não se encaixam sem
problemas: qzzíd./urss, o que de direito. Assim, não raro a filosofia e os
filósofos são vistos como potências subversivas: Platão não é menos sub-

# Professor do Departamento de Filosofia da Universidade Federal da Bahia. doutoran-

do no Departamento de Filosofia da USP, membro do Grupo de Lógica e FilosoHla
Política do Cebrap e participante do Projeto Temático FAPESP "Moral. Polítca e Di-

reuo: uma investigação a patir da obra de Jürgen Habermas". Recebe bolsa Capes.
programa PICDT.



100 Peres. D.T.. Cadernos de Éf/ca e F//oso#a Po/íf/ca 4. p. 99-114. 2002

versivo do que Marx, simplesmente subverte numa outra direção. Volta e
meia, da acusação passa-se à condenação e à execução da sentença, o caso
Sócrates sendo o melhor exemplo, porque o mais rico em conseqtlencias.

Menos do que uma separação entre filosofia e política, o que tal condena-

ção instaura é uma nova forma de relação, na qual a dignidade da política
cede diante da dignidade da sabedoria, sem que esta última, contudo, abdi-

que dos negócios da cidade. Muito pelo contrário, a aposta de Platão no
governo de um rei filósofo parece ser a única viável, face à inconstância
das opiniões, que não obstante emitem sentenças definitivas; e se é possí-
vel rever' as opiniões, nem sempre -- ou quase nunca -- é possível reparar os

males e injustiças delas decorrentes.
Se ao longo da história a relação entre filosofia e política vem so-

frendo diferentes modulações, ao menos uma questão é sempre recorrente:

quais as condições para o exercício do bom governo? Kant certamente não
é um filósofo que economiza elogios a seus predecessores; mas dentre to-
dos, de uma lista que inclui Aristóteles, Rousseau, Hobbes, cume, Leibniz
e ainda outros mais, talvez seja Platão aquele que recebe as maiores glóri-

as, ele que é chamado, na Cz"ífíca da Razão Ptlra, de o filósofo sublime. Tal

elogio nos importa tanto mais porque se dirige à questão que estamos tra-
tando aqui, à questão do bom governo, do governo justo. Certo, tal elogio
não se faz sem restrições, Kant logo se apressa a afirmar que ''Platão en-
contrava suas idéias em tudo o que era prático, isto é, que assenta na liber-

dade" (KANT 5, p 309), já que ele não pretende, como Platão, estender o
uso das idéias à consideração da natureza, ao menos não com o mesmo

ímpeto e confiança. O que Kant louva em Platão é justamente sua recusa
em ''extrair da experiência" os conceitos que dizem do uso prático da ra-
zão, os conceitos que regem o domínio da liberdade, com o que se impede
toda e qualquer confusão entre o caso e sua regra. Como escreve Kant:

Que ninguém jamais possa agir em adequação com o que
contém a idéia pura de virtude, não prova que h4a qualquer
coisa de quimérico nesse pensamento. Com efeito, todo o
juízo acerca do valor ou desvalor moral só é possível me-
diante essa ideia; por conseguinte, ela serve de fundamen-
to. necessariamente, a qualquer' aproximação à perfeição

moral, por muito que dela nos mantenham afastados im-



Peres, D.T.. Cadernos de Éf/ca e F//oso#a Po/íf/ca 4. p. 99-114. 2002 1 01

pedimentos da natureza humana, cujo grau nos é indeter
minável" (KANT 5, p. 310).

E isso que vale para a moral, para a perfeição moral, vale igualmente
para a política,pois:

:Uma constituição, que tenha por finalidade a /}záxima /i-
óerdczde A mana, segundo leis que permitam que a /lóer-
dade de um possa coexistir com a de todos os outros..., é)
pelo menos uma idéia necessária, que deverá servir não só
de fundamento a todo o primeiro projeto de constituição po-
lítica, mas também a todas as leis, e na qual, inicialmente, se
deverá abstrair dos obstáculos presentes, que talvez prove-
nham menos da inelutável natureza humana do que de terem
sido descuradas as idéias autênticas em matéria de legisla-
ção" (KANT 5, p. 310).

As idéias, ou conceitos da razão, possuem realidade objetiva, reali-
dade que não pode ser negada por qualquer ''experiência pretensamente
contrária'', que de resto não existiria, tivessem as instituições sido funda-
das de acordo com elas. Kant, em seu suposto platonismo, toma a idéia de
uma constituição civil perfeita como arquétipo, do qual deve se aproximar
cada vez mais a constituição legal dos homens.

Mas Kant não é Platão, e de resto considera-lo como "renovador da

metafísica platónica", como o faz Cattaneo (CATTANE0 2, p. 5), não é
afimlar grande coisa, já que toda a história da metafísica se reporta a Platão.

Importa então começarmos a marcar diferenças, o que pode ser feito justa-
mente lendo de um modo mais atento as duas passagem citadas acima. Pois
se o que afasta o homem da virtude, -- da perfeição moral --, é a natureza
humana e seus impedimentos quanto a sua conformidade à ideia, em maté-
ria de legislação exterior vemos se sobrepor à natureza humana ainda um
outro obstáculo, qual sda, o descuido com relação às autênticas idéias em
matéria de legislação, obstáculo talvez ainda mais determinante para o
descompasso denunciado entre arquétipo e legislação efetiva. Basta lem-

brarmos de uma passagem da Paz Pe/perua para começarmos a perceber a

distância entre Kant e Platão: ''O problema do estabelecimento do Estado,
por mais duro que soe, tem solução, inclusive para um povo de demónios



102 Peres, D.T.. Cadernos de Ef/ca e F//osofla Po/íf/ca 4, p. 99-114. 2002

(KANT 13, p. 146). Nenhuma chance para um filósofo nascido em meio a
um tal povo, que irá permanecer demónio, nunca tornando-se anjo. Quan-
do, na Cr#ica da razão p ra, Kant levanta uma objeção a Brucker, não é

porque esteja advogando sem mais a causa de Platão; pois não é tanto ao
fato de Brucker considerar ridícula a opinião segundo a qual ''nunca um

príncipe seria bom se não participasse nas idéias'' que Kant dirige sua críti-
ca, mas sim ao rápido descarte de um tal pensamento, que Kant pretende
justamente submeter a um novo esforço de análise (KANT 5, p- 3 10/3 1 1)-
Formulando os termos do problema em uma linguagem mais platónica que

kantiana, se perguntaria pelo sentido dessa ''participação''; por sua vez, em
termos kantianos, trata-se de saber como ela é possível e como, por meio
dela, é instituída a mediação entre pensamento e realidade, entre idéia e
aquilo que se pensa sob ela: em última instância, no domínio da filosofia
prática, trata-se da passagem entre dever ser e ser.

No parágrafo 5 1 da l)o&ífrína do Z)freira, vemos Kant aHlrmar que os
três poderes presentes no Estado correspondem a uma idéia pura do sobe-
rano e que essa idéia possui realidade objetiva; mas a tal idéia, na medida
em que é um ser de razão, falta ainda uma pessoa física que Ihe dê dimen-
são de eficácia sobre a vontade do povo. Não se pretende aqui dar conta de

todo este parágrafo que mobiliza todos os pl'oblemas da filosofia política
de Kant. O que interessa é ressaltar uma dimensão fundamental da teoria
kantiana da representação política. Pois a pessoa física que dota de eficácia
a idéia de soberano nada mais é que seu representante, ou melhor, é o modo

de apresentação da vontade unificada do povo, unificação que provém a
príorída razão.

Pensar a política, o poder político, sob o registro da representação
por si só já é forte razão para afastarmos Kant do platonismo. Mas em
verdade, com Platão temos uma concepção da natureza do govemante que

deixa marcas profundas mesmo na filosofia política moderna, de tal modo

que Wolff, por exemplo, em seu Reí-$Zós(2áo, não hesita em professar a
doutrina de Platão. A teoria é muito conhecida, ao menos em suas linhas

gerais, das quais não se irá além. Na Caíra V7/, Platão defende justamente
a tese, que é objeto de escámio de Brucker, de que "a espécie humana não
verá o fim de seus males antes que a espécie dos puros e verdadeiros filóso-

fos chegue ao poder, ou que aqueles que detêm o poder se tomem, graças a



Peres. D.T.. Cadernos de Ef/ca e F//oso/ía Po//f/ca 4. p. 99-1 14. 2002 103

um favor do céu, realmente ütlósofos" (326 a). É com a intenção de formar

um verdadeiro filósofo que Platão parte para Siracusa, onde o jovem Denis

parece dar provas de certo pendor para a Êllosofia, a confiar no testemunho
de Dion e de seus amigos. A esta confiança na filosofia e na sua capacidade
de dotar o homem de certa divindade, deve ser acrescida ainda uma outra

vantagem: é mais fácil persuadir um homem do que toda uma multidão,
vantagem que não é de pouca monta para alguém que não se mostra muito
amigo da democracia ateniense. Ao invés de apresentar suas teses sob o
registro da isonomia da agora, melhor é exercer influência sobre a alma
daquele que possui o poder, fazendo dele um eleito e participe do mundo
das idéias. A Academia, se forma sábios, forma também bons govemantes.

Na Caíra V7/, se Platão advoga sua tese, não é menos verdade que

ela contém um depoimento do seu fracasso, cujas razões não cabe aqui
analisar. Kant sabe bem do drama que atormenta Platão; sabe bem que a
tarefa não é nada fácil. Na /agia de umcz Àfs/órfã /zfversa/ de unz pozzro de

vista cos/ topo/íra, sexta proposição, podemos ler que o problema do esta-
belecimento de uma sociedade civil que administre universalmente o direi-
to é o "mais difícil e o que será resolvido por último''(KANT 7, p. 15). Mas

qual é a di6lculdade? O homem é um animal que necessita de um senhor;
mas este senhor, não podendo ser encontrado a não ser na espécie humana,
também ele necessita de um senhor. Como escreve Kant,

;0 chefe supremo deve serjusto por sí mzesnzo e todavia ser
um homem. Esta tarefa é, por isso, a mais difícil de todas;
sua solução perfeita é impossível: de uma madeira tão
retorcida, da qual o homem é feito, não se pode fazer nada de
roto. Apenas a aproximação a esta idéia nos é ordenada:
(KANT 7, P. 16)

Mas como tentar esta aproximação? Mais ainda, como estamlos se-

guros de que seguimos pela via correra? O âllósofo exercitado na crítica e
que tcm como objeto de reflexão o político possui em sua razão princípios
a priori que Ihe permitem avaliar o quanto o caso se aproxima ou não da

regra. Mas se a idéia de contrato social originário, aplicação do imperativo
categórico ao domínio da política, tem um sentido muito mais negativo
que positivo, ou sqa, se avalia uma determinada ação como justa ou injus-



104 Peres, D.T.. Cadernos de Éf/ca e F//oso#a Po/íf/ca 4. p. 99-114, 2002

ta, por ser simplesmente formal dificilmente dá ensejo a um programa de
ação. Quanto ao governante, se ele deve ter "conceitos exatos da natureza
de uma constituição possível, grande experiência adquirida através dos acon-

tecimentos do mundo e uma boa vontade predisposta a aceitar essa cons-
tituição'', deve também ser um filósofo? Com relação a este ponto a respos-
ta de Kant é inequívoca: na Paz Perpétua, se podemos ler que ''as máximas

dos filósofos sobre as condições de possibilidade da paz pública devem ser

tomadas em consideração pelos Estados", não deixamos de ler, por outro
lado, que ''não é de esperar nem também de desejar que os reis filosofem
ou que os filósofos se tomem reis, porque a posse do poder prejudica ine-
vitavelmente o livre juízo da razão'' (KANT 13, p. 150). Com Kant, esse
anti-Platão, temos, na feliz expressão de Gerhardt, a filosofia abdicando do

Sabemos que a solução do problema da instituição de um Estado
administrando universalmente o direito só será resolvido, segundo Kant,
após muitas tentativas frustradas, após muitas guerras e muita violência.
Como afirma Kant, a história do homem, história da liberdade, tem seu
início pelo mal. Certo, é na história que buscamos traços indicativos da
realização dos princípios da razão, história que falando à espécie humana
quase toma prescindível falarmos do homem, do indivíduo humano. Mas,
por outro lado, são estes mesmos indivíduos que servem de veículos à ra-
zão, ou melhor, são eles que se pretendem portadores de direito, são eles
que pretendem ter direitos. Aqui tocamos em um ponto que perpassa toda a

obra de Kant, ao menos depois da primeira Crítica; pois o que significa
estabelecer os limites da razão, senão analisar-lhe as pretensões quanto à
sua legitimidade? Ora, nesta análise, determinar as condições de
aplicabilidade dos princípios não é tarefa de menor importância que a aná-
lise dos princípios, pois é tão somente com o momento de sua aplicação
que os princípios podem ter assegurada sua legitimidade. O esquematismo,
se na ordem das matérias segue a dedução transcendental, na ordem das

razões já opera furtivamente quando Kant principia a analisar a questão do

que é de direito.

O problema da mediação entre o empírico (sensível) e o transcendental

(inteligível) também está posto para a Htlosoüia prática de Kant. Basta que

nos lembremos das diferentes formulações que recebe o imperativo cate-

trono



Peres, D.T.. Cadernos de Éf/ca e F//oso#a Po/ífica 4. p. 99-114, 2002 105

górico, cuja intenção é justamente toma-lo sensível, ou melhor, fazer com
que ganhe força na alma humana, para o que o aproximamos da sensibili-
dade. Particu]armente no que nos interessa, o que é a ]Wer(Ú'siga dos Cos-
ízzmes se não a determinação dos princípios de aplicação do princípio fun-
damental, do imperativo categórico? Mesmo que Kant não pretenda, na
fundamentação da sua Hilosoüia prática, ceder terreno a qualquer antropolo-

gia, é inegável que, ao tratarmos da aplicabilidade dos princípios racionais
práticos, a antropologia reivindica seus direitos. Vejamos ainda quais as
primeiras definições que Kant apresenta da ]ntrodução à ]l/e/a/Bica dos
Costumes\

"A/acz{/dada de desdar é a faculdade de ser, por meio de
suas representações, causa dos objetos destas representações.
A faculdade de um ser agir em confomlidade com suas re-
presentações chama-se vida" (KANT 1 1, p. 21 1).

Por sua vez, na Crúíca do Jzz&o, onde belo e sublime podem ser
tomados como símbolos da moralidade e em cuja segunda parte se trata de
analisar o problema do organismo, ou seja, de um análogo da vida, Kantjá
não mais se dirige aos seres racionais, mas ao homem. São muitos os elos
que podem ser descosidos e pouco o tempo para urdir todos de modo
satisfatório. Se afirmarmos, talvez por analogia, mas de toda forma seguin-

do Kant, que há um esquematismo do direito racional', onde está, justa-
mente, a diferença? Na primeira Crítica, o esquematismo visava analisar a
possibilidade de conceitos a priori servirem de síntese para intuições sen-
síveis, onde se vê cumprida, para a filosofia teórica, a tarefa de dar conta do

'problema da relação entre conceitos a priori e objetos dados na experiên-

cia", problema que, segundo Longuenesse -- que aqui segue a Vleeschauwer

-- consiste na invenção do problema crítico (LONGUENESSE 20, p. 4). A
partir desta solução, aprendemos que resta a experiência como a única pe-

dra de toque da verdade e falsidade de nossos juízos, e é justamente nisso
que, para a filosofia prática, Kant, platónico ou não, fincara pé. Na Hllosofia

prática, no inverso da filosofia teórica, é a experiência, o mundo sensível,
que Kant considera como a mãe das aparências, como fonte de erro e de
equívoco (KANT 5, p. 3 12).



106 Peres. D.T., Cadernos de Éf/ca e Fi/osoffa Po//f/ca 4, p. 99-114. 2002

Mas há que recusar, então, toda e qualquer referência à experiência?
Sim, a menos que não mais a tomemos como estando confinada nos limites
do mecanismo. Não é necessário recorrermos à terceira Cr#!ca para ver-

mos como estão imbricadas as questões que tratam do organismo, dos se-
res vivos e da política; na primeira Cr#fca podemos ler que ''uma planta,
um animal, a ordenação regular da estrutura do mundo... mostram, clara-
mente, que apenas são possíveis segundo idéias'' (KANT 5, p. 31 1), para
logo em seguida Kant escrever:

'Em relação aos princípios da moralidade, da legislação e da
religião, em que as idéias tornam possível, antes de tudo, a
própria experiência (a experiência do bem), embora nunca
possam nela ser perfeitamente expressas, esta tentativa -- de

se elevar da consideração(...) da ordem do mundo até a liga-
ção arquitetânica dessa ordem segundo fins, isto é, segundo
idéias -- tem um particular mérito, que não se reconhece por-
que o julgamos segundo regras empíricas, cuja validade, como
princípios, devia ser anulada pelas idéias"(KANT 5, p. 3 12).

Como as idéias podem tornar possível uma experiência? Não era
esta a função que Kant atribuía às categorias, às quais corresponde uma

intuição sensível que vem a ser, justamente, sintetizadas como objeto? Como
as idéias podem ser condição de uma experiência, se sua marca distintiva,

com relação aos conceitos puros do entendimento, consiste em que ne-
nhum objeto lhes corresponde, ao menos não de modo perfeito? Essa expe-

riência, que aqui surge como experiência do bem, mas que certamente po-
deria ser a experiência dojusto, tem menos o sentido de uma Elz:óabru/zg do
que de uma ETZebnís'; é uma experiência do mundo, mas de um mundo que
não é vivido como simples mecanismo, e sim como liberdade, ou, se prefe-
rirem, como unidade possível, porque necessária, entre mecanismo e liber-
dade. Nós sabemos, ao menos depois da Cr#fca do Jaüo, que o princípio
que torna possível a compatibilidade entre mecanismo e liberdade não se
encontra na natureza, mas no supra-sensível. Certo, não há nenhum uso
determinante possível de um tal princípio, mas tão-somente um uso para a
faculdade de julgar reflexionante (KANT 8, p. 339). Mas cabe ressaltar o
paradoxo: o que tentávamos era estabelecer uma mediação entre o empírico



Peres, D.T.. Cadernos de Éffca e Filosofia Po//fica 4. p. 99-1 14, 2002 107

e o transcendental prático; o que temos agora, é que tal mediação não pare-
ce ser possível sem um desvio pelo supra-sensível, região que Kant, no
pequeno texto "0 que significa orientar-se no pensamento?" não hesita em
afim\ar ser "um espaço incomensurável e para nós preenchido pela noite

profunda" (KANT 10, p. 44).
Kant, contudo, insiste em que a simples idéia de um mundo moral,

de um mundo inteligível, tem realidade prática, o que significa não apenas
que somos obrigados a pensar, a julgar nossas ações segundo a ordenação

de tal mundo inteligível. Afimiar, em sentido forte, que a idéia de tal mun-
do também possui realidade objetiva é sustentar que "deve ter influência
sobre o mundo sensível" (KANT 5, p. 641), de forma que mundo inteligí-
vel e mundo sensível tomam-se o mais próximo possível um do outro. Ora,

é na Z)o /Fina do Z)irefro que vemos nossa questão talvez posta em sua
formulação mais radical. Sem põr em dúvida a realidade obletiva da idéia
de uma constituição jurídica perfeita (KANT 1 1, p. 372), Kant afirma:

;Aquilo que não pode ser representado a não ser pela razão
pura, aquilo que deve ser contado entre as idéias, às quais
nenhum objeto adequado pode ser dado na experiência, como
é o caso de uma co/zsfir lição jzzrz'dica perfeita entre os ho-
mens, isso é a coisa em si mesma" (KANT 1 1, p. 372).

Essa passagem causa uma forte vertigem: aquilo ela parece negar
para sempre é justamente uma resposta positiva a toda esperança futura,
para nós que sabemos o que devemos fazer. Devemos sair do estado de
natureza e instituir uma sociedade civil que administre universalmente o

direito; nenhuma garantia nos é dada, porém, de que nossas pretensões, de

resto legítimas, serão atendidas. Mesmo a interpretação de Adickes, que lê
tal passagem como um raciocínio por analogia, de modo que a coisa em si
não é uma idéia, mas Ihe é apenas semelhante, na medida em que se distin-

gue de todo o fenomênico (ADICKES 1, p. 46), não nos ajuda muito. O
que está em jogo é uma mediação possível, uma passagem possível entre
fenómeno e aquilo que não pode nunca ser dado como fenómeno, seja este
último uma idéia ou a coisa em si.

Nenhuma intuição sensível pode nos servir de garantia, e não é na

experiência, por mais importante que esta seja para nossas decisões de fato,



108 Peres, D.T.. Cadernos de Éf/ca e F//oso#a Po//fica 4, p. 99-1 14, 2002

que encontraremos o princípio capaz de nos orientar para uma solução.
Nenhuma intuição sensível, nenhum objeto empírico, mas tampouco qual-
quer intuição intelectual ou entendimento intuitivo. Se Kant guarda res-
peito por Platão, qual não é seu tom de mofa em relação a um certo pla-
tonismo redivivo, cujas verdades só se deixariam revelar aos iniciados,
mas que ''infelizmente não se deixam enunciar nem comunicar universal-

mente pela linguagem" (KANT 9, p. 389). Dirigindo-se aos arrogantes que
pretendem possuir uma intuição intelectual, ou mesmo um sentimento ca-
paz de lhes pâr em contato imediato com o mundo inteligível, Kant não
economiza em ironia: eles não fazem filosofia, eles dão uma de filósofos
(KANT 9, P. 395).

Contra esta filosofia de um tom superior, Kant afirma o caráter irre-

mediavelmente discursivo do entendimento ao mesmo tempo em que diz
ser a filosofia um conhecimento por conceitos. Se ainda é imprescindível
uma sensibilização das idéias, é necessário contudo guardar que jamais se
sai do âmbito discursivo. Como afirma Lehmann, Kant "apenas exclui a
possibilidade de uma realização intuitiva da intuição intelectual; nós pode-
mos 'realiza-la' discursivamente" (LEHMANN 19, p. 166). A ser assim,
parece ser este o sentido da típica: como a lei moral é uma idéia da razão e

não um conceito do entendimento, ela deve se aplicar não a uma intuição,
mas sim a um conceito -- e se autêntica, a um conceito puro do entendimen-
to. Mais ainda, como observa Krüger, na típica o que temos é uma exposi-

ção indireta da idéia, e, menos do que a exposição da ideia em um olÜeto (a
ação moral), o que obtemos éjustamente uma regra de reflexão. Ao estabe-
lecemlos uma analogia entre lei moral e lei da natureza, obtemos uma regra

que se ''assemelha à regra de reflexão sobre o objeto que deve ser exposto
no sentido próprio'' (KRtJGER 18, p. 122), mas que não Ihe é idêntica. Se
a típica, ainda com Krüger, é a ''instrução moral exala" -- e podemos incluir
aí a política --, é porque ela se exerce sobre nossas representações mais

comuns e vulgares, aquelas que estão mais próximas da vida e de seus
anseios. Menos do que determinar o caso da regra, o que ela nos revela é
justamente a regra que acompanha de modo surdo e imanente todas as nos-
sas pretensões de direito. O que nós pensamos, quando declaramos ter um

direito? O que nós pensamos quando decidimos por um ou outro govemo
que acreditamos ser o mais justo?



Peres. D.T.. Cadernos de Effca e F//oso/ia Po/íffca 4. p. 99-114, 2002 109

E o caráter discursivo do conhecimento âllosófico que garante sua

comunicabilidade. Que o belo seja símbolo da moralidade, significa que
este sentimento que gozamos diante da natureza ou de uma obra de arte,
sentimento que é antes de tudo privado, ao ser transposto em um juízo
pretende possuir uma validade universal. A Crúíca do Jiz&o, em certa me
dada, pode ser tomada como o limite da comunicação, pois nela não há
comunicação de nenhum conteúdo, mas apenas do próprio ato da faculda-
de de julgar. Tal certamente não é o caso seja da razão teórica, seja da razão
prática, cujas formas se revelam conteúdos, matérias a serem comunicadas,
tão logo façamos abstração, para a razão teórica, do estado atual de nossa
consciência empírica e nos devemos até a unidade transcendental da cons-
ciência em geral, e, para a razão prática, quando abstraímos das determina-

ção particulares de nosso arbítrio e nos pensamos em nossos atos como
subordinados à vontade geral.

Mas a verdade é que avançamos muito pouco; pois, se com relação à
razão teórica temos caução da experiência como pedra de toque da verdade

ou falsidade de nossos juízos, o que nos garante, no domínio da razão práti-

ca, que pensamos de modo correto nossa subordinação à vontade geral? O

que nos garante, ao âim e ao cabo, que vivemos sob um governo cujas
medidas são as mais justas possíveis? Quanto a este último ponto, o impe-
rativo categórico, em sua formulação de contrato originário, adianta bem
pouco, a menos que o soberano saiba como pensa efetivamente o povo-
Essa garantia se verá realizada na filosofia como uso público da razão,
como trabalho de esclarecimento do povo quanto a seus direitos e do sobe-

rano quanto ao que, aos olhos do povo, é justo, fomecendo ao poder políti-
co o sentido das suas reformas. O valor de uma lei reside na possibilidade

de sua comunicação passar sem restrição, isto é, em sua universalidade.

Assim, a publicização é o critério para se avaliar o acordo ou desacordo
entre a moral, entendida como direito natural, e o direito positivo, entre os
princípios racionais do direito político e a política (KANT 13, p 17 1). Mas
é também na esfera pública que todas as opiniões podem e devem ser ex-

postas e avaliadas quanto ao seu grau de assentimento possível e denunci-
ado todo juízo que tenha validade tão-somente privada, mas que, ainda
assim, pretende se comunicar e se valer como objetivo. Se o ülm da política
é a união dos Hino de todos e seu respectivo acordo, -- o que só pode dar-se



l l o Peres. D.T.. Cadernos de Ef/ca e F//oso#a Po/íf/ca 4. p. 99-114. 2002

no direito -, se tal acordo se funda transcendentalmente no nível dos juízos
como formas e ''levando em conta os resultados de sua própria atividade''s,
então não parece menos certo que tal acordo se vai tecendo empiricamente
no níveldas opiniões.

Kant certamente não é Cícero, e muito menos Górgias, que não acei-
ta qualquer distinção entre ser e aparência, entre verdade e fidedignidade
(G/czllbwílrdígkeír); mas, contra Platão, ele não recusa o mundo da coxa.
Como os sofistas, ele toma o discurso como uma instância fundamental da

ação política e retoma, assim, se não uma marca característica da democra-

cia grega', ao menos do republicanismo romano. Afirmar que o filósofo
deve instruir, a um só tempo, povo e soberano significa afirmar que a ver-
dade deve, antes de tudo, ser fidedigna, ou seja, deve parecer verdadeira
ou, mais ainda, deve ser ''verdade" provável, deve ser aproximação da cer-
teza. E esta sua característica que permite a passagem entre idealidade e
rea[idade social (OESTERRE]CH 22, p. 6)5. Mas esta atividade, Kant não

a reserva aos filósofos, pois não os considera como uma classe privilegiada:

na Paz Perpérzza, antes de proceder à defesa da liberdade, para a classe dos

filósofos, de emitirem publicamente suas opiniões, ele dissolve qualquer
sentido que tal classe poderia possuirá. A sua defesa se dirige, isso sim, ao
homem ilustrado, ou em vias de ilustração. É como sábio, como filósofo do

mundo que Kant fala, e não como filósofo de escola, esse especialista em
sutilezas metafísicas. Para terminar, cito mais uma vez Kant, a propósito
do filósofo como legislador da razão humana: "Neste sentido, seria dema-

siado orgulhoso chamar-se a si próprio de filósofo e pretender ter igualado
o arquétipo, que não existe a não ser em pensamento'' (KANT 5, p. 661).

Abstract: the aím of this paper ís to analyse some aspects of Kant's political phi-
losophy. The clue of the analysis is the relationship between discursive practical
principles and its achievement in praxis. by means of the public use of reason. In
this achivement, the public use of reason has a fundamental role in the production
of the schemata - or symbols - for the practical ideas, making possible the transi-
tion between them. as a pHod discursive uníts. and sensible reallity. that is to say.
between transcendental principles and effective world
Key-words: practial ideal - practical schematicism - public use of reason -- history
ofphilosophy



Peres, D.T.. Caderr?os de Éf/ca e F//oso/ía Po//fica 4. p. 99-114, 2002 l l l

NOTAS

l Ainda que não esteja ausente da Dorlfrirza do Direíro (Cf. por exemplo, KANT 1 1, p-
268. onde Kant afirma que apenas um conceito puro do entendimento pode ser subsumido

a um conceito da razão), o problema do esquematismo do direito aparece de modo claro
nos 7'rapa//zos prepararívos para a dozlrri/za do direlro: "0 conflito nos princípios do
direito - em relação aos objetos externos do arbítrio - repousa nisto: que se toma o esque-
ma do direito pelo próprio direito, que é apenas uma relação intelectual entre arbítrios
segundo leis da liberdade. Este deve encontrar-se antes no fundamento e a regra do
esquematismo encontra-se sob ele, de modo que o esquema não é o fundamento do direi-
to" (KANT 14, p. 274).
2 Sigo aqui uma indicação de Krtlger: "A antropologia repousa sobre um modo de experi-
ência que reconhece os 'sujeitos corporais' em sua unidade enquanto tal; ela se integra no
todo da experiência dos seres vivos em geral: experiência da vida. O conhecimento antro-
pológico das aptidões e faculdades do homem é uma parte, a parte superior, da /e/eo/agia
(KRt)GER 18, p. 63). É evidente que tal experiência, antes de tudo humana, não tem o
sentido de fundamento, assim como a rifa/zrtl/zg não possui qualquer caráter fundante

para a razão teórica; contudo, ela não pode ser excluída do âmbito da razão prática, a
menos que se queira insistir no formalismo kantiano como sendo vazio, ou seja, como
uma ética simplesmente formal. Mas ela também de forma alguma pode ser tomada coma
uma experiência pessoal e individual, ainda que perpassa os indivíduos; seu palco é a
história, ela é experiência da espécie humana. Experiência do progresso da cultura, ela é,
como escreve Kant na sua .4/zrropo/agia, "conhecimento do homem como cidadão do
mundo" (KANT 17, p. 1 20); a referência a um indício de tal progresso, que equivale a uma
experiência de justo e mesmo de uma disposição moral da espécie humana, pode ser en-
contrado talvez em uma passagem dos ConPfros dai /'ac idades, na qual Kant se refere à

revolução francesa: "esta revolução, eu digo, encontra porém nos espíritos de todos os
espectadores uma ramada de posição (. -) que não pode ter outra causa que uma disposição
moral na espécie humana" (KANT 16, p. 85)
3 Cf. Giannotti. em um outro contexto: "a verdade não se constitui numa combinação de
opiniões, mas se ülmla no processo de julgar levando em conta os resultados de sua pró-
pria atividade" (GIANNOTTI 4, P. 1 8).
4 "Com o surgimento da democracia na Grécia, cai por terra, no campo do político, a
fronteira entre discurso e ação: o discurso é tomado como centro da ação política
(OESTERREICH 22, p. 69). E evidente que a aproximação tem limites, principalmente se
consideramlos a afia-mação de Kant na Paz Perpé/lfa, onde a democracia, no sentido pró-
prio do termo, é apresentada como necessariamente despótica (KANT 13, p. 130) . Pode-
se argumentar, scm dúvida, de que ele pensa aí na democracia direta, e não na democracia
como uma forma de governo representativo, o quc vem a ser o caso a partir dos modernos.
das revoluções modernas. Tanto na Doutrina do Direito (KANT 11, p. 341), como na
resposta a Benjamin Constant (KANT 12, p. 429), Kant fala em sistema representativo, o
que não significa necessariamente democracia, tal como a entendemos; porém, nos Traba-
//zos Preparatórios à Paz Perpétua, podemos ler que a forma republicana de governo é



112 Peres, D.T.. Cadernos de Éf/ca e Fi/oso#a Po/ff/ca 4, p. 99-114. 2002

uma constituição democrática em um sistema representativo, e Kant a distingue, o que não
ocorre na Paz Perpétua, da simples democracia como forma de govemo despótica (KANT
15, p. 166). Sem dúvida que vai muito além dos objetivos deste trabalho, mas seria tam-
bém interessante chamar a atenção para as análises de Bemard Manin (em MANIN 21),
onde a distinção entre antigos e modernos a propósito do que seria um governo democrá-
tico é levemente desfocada, porquanto também na democracia grega se encontra elemen-

tos inequívocos de representação. ou melhor, de seleção, entre o povo, dos mais capazes
para a representa-lo. Importa saber por que os mudemos adoraram justamente o critério
que os antigos consideravam aristocrático, a saber, a eleição. De resto, menos do que um
governo de todos, as análises de Manin conduzem a pensar que se tratava muito mais de
um governo de todos os cidadãos que se./w/lavam capazes de exercer o poder, como no
caso da magistratura, por exemplo. Com relação às magistraturas, ver MANIN 21, p. 26
5 Skinner talvez escreva algo semelhante, ao afirmar que "o que é possível fazer em polí-
tica é em geral limitado pelo que é possível legitimar" (Skinner 24, p. 86). Sobre as distin-
ções entre parecer verdadeiro, ou verossimilidade, e probabilidade como maior grau de
aproximação da certeza, ver KANT 6, p. 80.
6 Sobre a análise de tal dissolução, ver GERHARDT 3, p. 171-195.



Peres, D.T.. Cadernos de Éf/ca e F//oso#a Po/íf/ca 4. p. 99-114. 2002 113

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

[ . AD]CKES. ]<kz7zr zzd das Z)í/zg a/z síc/z. Berlin, Rolf Heisen, 1924

2. CAT'TPLtlEO, M. A. Meta$sica de! diritto e ragione pura: stüdio su!

'p/aforismo gfzirídíco dí Ã.alzf". Milão, Giuffrê, 1984.

3. GERHARDT, V. "Der Thronverzicht der Philosophie. (Jber das modere

Verhãltinis von Philosophie und Politik bei Kant". In: HOFFE,
Otfried. Zzzm erige/z Frfede?z. Akademie, Berlin, 1995.

4. GIANNOTTI, J.A. 4prese/oração do À/uzzdo. São Paulo, Companhia das
Letras, 1995.

5. KANT, 1. Crítica da J?anão Pura. Trad. de Manuela Pinto dos Santos e
Alexandre Fradique Morujão. Lisboa, Gulbenkian, 1989.

6. Z,ógfca. Trad. de Guido de Almeida. Rio de Janeiro, Tempo
Brasileiro, 1992

7. Ideia de uma história universo! de um ponto de vista cosmopo-

Zira. Trad. de Ricardo Terra e Rodrigo Naves. São Paulo, Brasiliense,
1986

8.

9.

Crúlca da F'aczzldade do Judo. Trad. de Valério Rohden e

Antõnio Marquês. Lisboa, INCM, 1992.

Von einem neüerdings erhobenen vomehmen Ton in der Phi-
[osop/z[e. ]n: ](an/s ]Verke. Akademie Textausgabe VIII. Berlin
Walter de Gruter, 1968.

10. O que signe#ca oriepz/ar-se no pensamelz/o, in Kant, .4 paz

pezpérua e oizfros opzísclzZos. Trad. de Artur Morão. Lisboa, Ed.
70, 1992.

1 1

12

l)íe À/erapãyslk der Síffen. In: X12znrs Werke. Akademie Tex
tausgabe VI. Berlin, Walter de Gruter, 1968.

''Sobre o suposto direito de mentir por amor à humanidade".

In: Kant, 1. .4 paz pe/perua e ozlfros opzZscuZos. Trad. de Artur
Morão. Lisboa, Ed. 70, 1992.



114 Peres. D.T.. Caderr70s de Éf/ca e F//oso#a Po/íf/ca 4, p. 99-1 14. 2002

1 3. . "À Paz perpétua". In: Kant, 1. Á paz peyérua e outros opzís-

clt/os. Trad. de Artur Mordo. Lisboa, Edições 70, 1992.

L4. . Vorarbeitert ztt Die Metaph)sik der Sitten. IB'. Karts gesamtnet-

fe Soar Pe/z, V. XXIII. Berlin, Walter de Gruyter, 1955.

15. . Vorarbeiten Zum Ewigen Frieden. In: Karts gesammelte
Sc/zreÊen XXIII. Berlin, Walter de Gruyter, 1955.

16. . ''O conflito das faculdades". In: Kant, 1. .4 paz perpéf la e

outros opzísc /os. Trad. de Artur Moção. Lisboa, Edições 70, 1992.

11. . Atttrhopotogie in pragmatischer Hinsicht. IB'. Karts Werke.
Akademie Textausgabe VII. Berlin, Walter de Gruter, 1968.

18. KRtiGER. Crff/q e e/ À/ora/e c/zez Jklbrzf. Paria, Beauchesne, 1961.

19. LEHMANN. ''System und Geschichte in Kants Philosophie". In:
Beitrãge zur Geschichte und Interpretation der Philosophie Karts.
Berlin, Walter de Gruyter, 1969.

20. LONGUENESSE. ](tzlzf e/ Ze pouvoír de./uger. Paria, PUF, 1993.

21. MANIN, B. Z,es prí/zcípes du gozzverneme/zf représenfafíf Paria,
Flammarion, 1996.

22. OESTERREICH. P/zí/os0/2Ae/z aZs po/ífísc/ze l,e/crer. Darmstadt,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

23. PLATAO. Carta V77. Paria, Gamier, s/d.

24. SKINNER, Q. Z.!beldade arzres do Zíberalísmo. Trad. de Raul Fiker.
São Paulo, Unesp, 1999.

25. IRAI..1FF. Le philosophe-roi et le roi-philosophe. Par\s, Vrin, s/d.



Cadernos de Ética e Filosofia Política 4, p. qq 5-4a. 20a2

Hegele o princípio daliberdade
individual do liberalismo

Cesar Augusto Ramos*

Resumo: A filosofia de Hegel pode ser entendida como o resultado de sua insa-
tisfação em relação à forma de realização da liberdade adotada pelo liberalismo
clássico na Modernidade. Este artigo pretende mostrar uma concepção comuni-
tária de liberdade(assim chamada de liberdade positiva) defendida por Hegel. em
oposição à concepção individualista liberal (liberdade negativa). Contudo. quan-
do a liberdade é enraizada na comunidade etico-política (S/ff//chke/f), a liberdade
individual não é negada. Pelo contrário. esta liberdade -- denominada por Hegel
de subjetiva e realizada pela Modernidade -- é uma característica constituinte da
própria idéía delíberdade.
Palavras-chaves Hegelianismo -- Liberalismo -- Modernidade -- Liberdade.

A âilosoõia política de Hegel tem no princípio da liberdade o ele-
mento fundamental para a análise do Estado e da sociedade. Inserido no

âmbito da discussão sobre a natureza do poder político iniciada pela escola
chamada de [)ireito Natural moderno, o hege]ianismo foi confrontado com

teorias que tomavam a liberdade como objeto principal na análise do Esta-
do e do indivíduo, reconhecendo-a como um dos aspectos essenciais para a
compreensão da sociedade e do homem.

Concebida como uma teoria radical da vontade livre, a /'íZosoÚa do
Z)freira de Hegel teve de fazer um ajuste de contas com as teorias do Direi-
to Natural moderno, cuja âllosofia estava, também, centrada no tema da
liberdade. Ao destacar a importância deste tema - tanto a chamada "liber-
dade negativa'' na versão hobbesiana como também a assim denominada

+ Professor do Departamento de Filosofia da Universidade Federal do Paraná



1 1 6 Ramos.C.A Caderr?os de Éf/ca e F//oso/ía Po//f/ca 4. p. ll 5-40. 2002

'liberdade positiva'' na versão rousseauísta e kantiana - os filósofos desta
escola lançaram as bases do individualismo político culminando na teoria
dos direitos do homem e do cidadão da Revolução Francesa. Segundo essa

doutrina, o contrato é o elemento de constituição da saciares cíviZfs e deve

ser compreendido como instrumento da vontade livre dos indivíduos sin-
gularmente considerados. Consequentemente, o poder do Estado passa a
ser avaliado na relação que ele mantém com a liberdade dos sujeitos politi-
camente associados e circunscrito aos seus interesses. Seguindo a trilha

lançada pelo jusnaturalismo moderno, o liberalismo clássico aprofunda a
questão da liberdade individual fazendo deste princípio um paradigma para
a filosofia política.

Como crítico das posições do Jusnaturalismo moderno e também do
liberalismo clássico, a filosofia hegeliana abriu flanco para a acusação de

ser um pensamento que opera com a lógica transpessoal e mistificadora do
Estado, através da qual a realidade Hlnita dos sujeitos é anulada em proveito
da totalidade estatal negando, assim, a liberdade individual. Já no século

passado o hegelianismo tornou-se alvo da crítica dos pensadores liberais
ou simpáticos ao princípio da liberdade individual'

O hegelianismo político foi, deste modo, interpretado como a filoso-
fia que diviniza o Estado em diversos matizes: ora como glorificação do
regime político prussiano (H.Heller, F.Rosenzweig, T.Litt, J.Dewey,
L.T.Hobhouse, S.Hook, J.Plamenatz), ora como ideólogo do Estado fecha-

do e totalitário inimigo da sociedade aberta das democracias ocidentais
(K.Popper), ora como inspirador da ideologia de um poder mistiÊlcador e
salvador (E.Topitsch), ora como mentor do mito do Estado forte (E.Cassirer).

A reação contra essa interpretação ocorreu precisamente a partir do
resgate do princípio da liberdade individual ou subjetiva na filosofia
hegeliana. Hegel passou a ser considerado como pensador da moderna so-
ciedade politicamente organizada segundo os elementos do Estado de di-
reito, organizado segundo o princípio da liberdade. Essa interpretação, cha-
mada de liberal, manifestou-se na França (E.Weil, E.Fleischmann,
J.D'Hondt, F.Grégoire, J-C.Pinson, H.Denis, J-F Kervégan, e outros), na
Inglaterra e nos Estados Unidos da América (T.M.Knox, J.N.Findlay,
W.Kaufmann, Z.Pelczynski, S.Avineri, C.Taylor), na Itália (D.Losurdo),
na Alemanha (J.Ritter, G.Rohrmoser, R.Maurer, O.Marquard, H.Lübbe).



Ramos. C.A.. Cadernos de Et/ca e Fi/osofla Po/íf/ca 4. p. ll 5-40. 2002
117

Estudos mais recentes da obra de Hegel demonstraram a improcedência

das acusações de que o filósofo nega a liberdade individual e os direitos da
pessoa'.

Um outro viés interpretativo, derivado da visão liberal do hegelia-
nismo na ênfase à liberdade individual, procura iluminar a filosofia políti-

ca de Hegel a partir da perspectiva histórica da sua relação com a tradição
do pensamento político que remonta à Aristóteles (K.-H. llting) e, princi-

palmente, ao direito natural moderno (M. Riedel, N. Bobbio, M. Bienen-
stock, B. Bourgeois). Esses autores enfatizam que, conforme a solução que

Hegel dá à tradição, o seu pensamento pode ser melhor avaliado em rela-
ção às teses dos mudemos (inclusive as liberais), definindo, assim, a sua
posição progressista (liberal) ou conservadora, mas nunca totalitária.

A leitura liberal de Hegel, embora corneta ao enfatizar a importância
do tema da liberdade na sua filosofia -- opondo-se às análises de um hegelia-

nismo anta-liberal --, deve ser atenuada e vista num contexto maior da filoso-

üla política hegeliana, particularmente na sua relação com o Direito Natural
moderno. Assim, investigar essa relação constitui tarefa importante na for-

mulação do pensamento político hegeliano, e fornece elementos significa-
tivos e esclarecedores na comparação de Hegel com os modernos, particu-

lamlente quanto à concepção de liberdade, considerada um dos aspectos
decisivos na definição do perfil liberal ou conservador do seu pensamento.

E provável que a postura hegeliana diante dos princípios do libera-
lismo, particulamlente a liberdade individual, pode ser entendida como o
resultado do projeto conciliador entre os ideais da organicidade política da

póZís com os elementos da modernidade, revelada pela necessidade históri-
ca da liberdade subjetiva dos tempos modernos. Nesse sentido, a intenção
de Hegel consiste na recepção crítica (especulativa) do princípio liberal da
liberdade individual -- já presente nas teorias do Direito Natural moderno --
à luz da incorporação, também crítica (histórica), da tradição holística da

política clássica. Por outras palavras, o individualismo dos modemos é criti-
cado e. no entanto, a liberdade individual permanece e se articula dialetica-

mente com a noção de auto-referencialidade da lógica hegeliana, a qual se
desdobra na concepção política organicista presente na Filosofa do l)irei/o.

Como é possível conciliar o projeto hegeliano com a afirmação do

princípio da liberdade individual sem recorrer aos cânones da doutrina libe-



1 1 8 Ramos. C.A.. Cadernos de Éf/ca e F//osofiâ Po/ífica 4. p. ll 5-40. 2002

ral, fora dos quais esse princípio parece não encontrar solo de sustentação?
Enfim, se o liberalismo afirma a primazia dos direitos do indivíduo, podem
eles subsistir apesar da crítica hegeliana ao individualismo moderno?3

A nossa análise, na tentativa de responder a essas indagações, come-

ça expondo as duas concepções de liberdade (negativa e positiva) segundo

a conhecida distinção estabelecida por l.Berlin (na parte l deste ensaio).
Vamos examinar, em seguida, a concepção comunitária da liberdade de-

fendida por Hegel, a qual não exclui a liberdade individual (subjetiva) pre-
sente nas teorias do Direito Natural modemo e incorporada no liberalismo
clássico (parte 11). Em terceiro lugar, é preciso demonstrar que a liberdade

individual ou do arbítrio possui limites, exigindo a sua radicalização no
elemento lógico da Idéia (de liberdade), instância da mais absoluta auto-

referencialidade. (parte 111). 0 direito abstrato é elemento essencial (pres-
suposto abstrato) para a realização (concreta) da liberdade individual que

requer uma instância comunitária (social e política) da SÍ///ícAkeír (partes
IV e V). Finalmente algumas considerações sobre o ''liberalismo'' hegelia-
no: limites e possibilidades (parte VI).

A filosofia reconhece o tema da liberdade como um dos aspectos
essenciais para a análise da sociedade e do homem. O pensamento político
ocupou-se longamente deste assunto na filosofia política modema com
Hobbes, Locke, Rousseau, Kant, Hegel, Marx, B.Constant, J.S. Mill,
Toqueville e, nos nossos dias, com Habennas, 1. Berlin, Ch. Taylor, J. Rawls
e outros.

O problema, contudo, não está no reconhecimento da importância
da liberdade. Nisso há um acordo entre as filosofias políticas. ''O desacor-
do fundamental -- observa A. Wellmer -- diz respeito à questão de saber se

a idéia de liberdade deveria ser explicada em primeiro lugar do ponto de
vista do indivíduo ou do ponto de vista coletivo" (WELLMER 19, p. 506).

Com base nesse desacordo, o próprio Wellmer propõe duas concepções
sobre a liberdade: uma ílzdívidua/is/cz e outra comzz/zííária.



Ramos, C.A.. Caderr?os de Éf/ca e F//osofia Po//f/ca 4. p. ll 5-40, 2002 1 1 9

Tais concepções apresentam pressupostos filosóficos e antropológi-

cos divergentes. A concepção individualista toma como ponto de partida
indivíduos isolados que possuem, individualmente, um direito à liberdade
como uma prerrogativa própria a cada homem. O individualismo é uma
doutrina que dá prioridade ao indivíduo e a seus direitos sobre a sociedade.

Ele pode ser formulado como um atomismo, isto é, como a visão "acerca
da natureza humana e da condição humana que (entre outras coisas) toma
plausível a primazia dos direitos... e afirma a auto-suficiência do homem
isolado ou do indivíduo'' (TAYLOR 16, p. 41). Em oposição ao sentido

político (público) da koínomía polfríké dos gregos, particularmente na ver-
são aristotélica, a escola do Direito Natural moderno dissemina esta con-
cepção no pensamento político moderno, reivindicando a autoridade do
indivíduo e a prioridade da liberdade individual.

Se com o Direito Natural moderno o Estado é pensado a partir do
indivíduo, a preocupação da política consiste em organiza-lo adequada-

mente na sociedade civil em função da liberdade individual e de acordo
com regras racionais do direito. Dessa organização decorre a autoridade

política de um corpo artificial produzido pelo contrato que tem por finali-
dade, segundo maior ou menor grau de poder, proteger a liberdade e os
direitos individuais, particulamlente o de propriedade, elementos impor-
tantes para o bem-estar dos cidadãos.

Em contraste com a tradição que afirmava que o indivíduo só atinge
sua plenitude e só se realiza como homem no seio da comunidade, o ho-

mem moderno postula direitos a partir da matriz do sujeito. A antiga pri-
mazia dos deveres à comunidade se desloca para os direitos naturais dos
indivíduos, sendo a liberdade o mais básico de todos eles.

O tradicional debate entre a liberdade individual e a liberdade políti-
ca ou comunitária foi recolocado no século XX por l.Berlin no seu ensaio
:l)uas concepções de Z,íberdade." Neste ensaio, o autor distingue dois sig-

nificados para a liberdade. No significado negativo, a liberdade é a ausên-
cia de impedimentos, barreiras ou restrições externas para que alguém pos-

sa fazer ou deixai- de fazer aquilo tem desejo de fazer. Um homem não é
livre quando sua ação é obstruída ou coagida por outrem. A coerção signi-
fica uma deliberada intervenção de alguém que restringe a liberdade naqui-
lo que o indivíduo poderia agir ou deixar de agir de outra forma caso não



120 Ramos. C.A.. Cadernos de Éf/ca e F//oso#a Po/íf/ca 4. p. 1 1 5-40, 2002

existisse essa interferência. A liberdade é negativa no sentido de alguém

estar livre da (libero /Pom) interferência indevida de outros homens ou
instituições. Ao deâtnir liberdade como a "ausência de impedimentos ex-
ternos, impedimentos que muitas vezes tiram parte do poder que cada um
tem de fazer o que quer", Hobbes inspira esta concepção de liberdade.

No sentido positivo, a liberdade decorre de um desejo do indivíduo

de ser seu próprio senhor. De inspiração rousseauísta, este conceito de Zí-
berdade para «reedonz fo) opera com a idéia de autonomia da vontade, e
de independência do sujeito como condição básica para a realização do ser
humano. Assim, a liberdade significa a autonomia da vontade para agir
segundo a autodeterminação do sujeito.

Para Berlin, esses dois conceitos de liberdade envolvem concepções
distintas e até irreconciliáveis sobre os fins e o sentido da vida, com evi-

dentes conseqüências políticas. A liberdade negativa pressupõe o pluralismo

ético, a diversidade de concepções sobre a idéia de melhor vida e diferentes
estilos de comportamento. Numa sociedade aberta e democrática, na qual a
diversidade de modos de vida coexiste, a concepção negativa de liberdade
é fundamental. Entendida como ausência de coerção, o homem permanece
livre do controle da esfera social e livre das imposições que a sociedade,

mesmo que de forma majoritária, julga o que deve ser seguido pelos indiví-
duos, definindo, assim, suas próprias escolhas.

A concepção positiva defende a idéia de autarquia do ser humano,

pela qual o indivíduo deve ser sempre senhor de si mesmo. Segundo Berlin,
essa segunda concepção é antimoderna, pois supõe uma noção potencial-
mente totalitária do bem comum para o homem. ''Historicamente falando,

a concepção 'positiva' de liberdade como senhor de si é, na teoria e na
prática, a que mais facilmente se presta a este desdobramento da personali-
dade entre, de um lado, um eu transcendente posto em instância de contro-

le, e de outro, um conjunto empírico de desejos de paixões que é preciso
disciplinar e dominar'' (BERLIN 1, p. 182). O autor conclui que a idéia
democrática de auto-governo não deve estar presente no conceito liberal de
liberdade, pois ele favorece a noção de domínio e de interferência dos ou-
tros nas ações do sujeito.

Essa valorização da liberdade negativa como a mais adequada para
as sociedades modernas continua a orientar uma significativa tendência do



Ramos, C.A.. Cadernos de Éf/ca e F//oso#a Po/ff/ca 4. p. ll 5-40. 2002
121

liberalismo contemporâneo, presente, por exemplo, num autor representa-
tivo desta linha de pensamento, o norte-americano J.Rawls. O princípio

rawlsiano da prioridade do justo sobre o bem, ou seja, que cada pessoa,
tendo igual direito a um ''esquema plenamente adequado de iguais direitos
e liberdades básicas, sendo cada esquema compatível com o mesmo esque-

ma para todos" (RAWLS 14, p. 35), define a liberdade como valor
inegociável. A liberdade do ponto de vista procedimental é definida como
uma garantia ao indivíduo portador de direitos contra aquilo que os outros,

e a própria maioria numa decisão democrática, poderiam querer. Isso sig-
nifica dizer que não se pode sacrificar a liberdade individual em nome do
bem comum.

Após o triunfo do individualismo na escola do direito natural mo-
derno e no liberalismo clássico, e que se revelou de forma programática
nos direitos do homem e do cidadão a partir do século XVlll, a força cons-
tituidora da idéia de comunidade (kofrzo/zía, co/nuníras) de fundo aristotélico,

associada à idéia de constituição social do eu, é retomada de forma crítica

(ela deve ser articulada com o elemento moderno da liberdade individual)
na filosofia hegeliana da história e do Estado no começo do séc. XIIX. Estas

idéias têm continuidade nas doutrinas socialistas deste século e em signifi-
cativas teorias sociológicas do século XX. Na década de 70, particular-
mente nos Estados Unidos, esses elementos são retomados pelos filósofos

chamados comunitaristas, tais como C.Taylor, M.Sandel, A.Mclntyre,
M.Walzer, J.Raz e outros. O alvo maior é a obra de J.Rawls que, inspirado

na filosofia prática de Kant, renova o liberalismo político propondo uma
teoria da justiça em bases diferentes daquelas defendidas pelos teóricos do
liberalismo utilitarista4

As teorias comunitárias, comenta Wellmer, "não interrogam apenas

a premissa antropológica fundamental das teorias individualistas, mas --
junto com essa premissa -- a noção individualista da liberdade individual
enquanto tal" (WELLMER 19, P. 508).

Os homens são detemunados segundo formas sociais e intersubjetivas
de vida: os "indivíduos são essencialmente indivíduos sociais e se, na sua

própria individualidade, eles são constituídos e - como eles efetivamente o
são - penetrados pela cultura, pelas tradições e pelas instituições da socie-

dade à qual eles pertencem, então sua liberdade deve, ela também, ter um



122 Ramos.C.A Cadernos de Ética e Filosofia Política 4. p. \ q 5-40. 2002

caráter social. Mesmo enquanto liberdade fndfvíduaZ, esta liberdade deve
ter um caráter co/n lnírárío, ou pelo menos um aspecto essencialmente co-
munitário, exprimindo-se e manifestando-se na maneira como o indivíduo
participa e contribui para as práticas comunitárias da sociedade. Deste modo,

o lugar originário da ]iberdade não seria o indivíduo iso]ado, mas uma so-
ciedade que é o medízzm da individuação realizado mediante a socializa-
ção; a liberdade deveria, então, ser pensada como residindo em última ins-

tância nas estruturas, nas instituições, nas práticas e tradições de um todo
social mais vasto'' (íd., ibid.). Nessa medida, a liberdade enquanto autode-
terminação é, ao mesmo tempo, individual e coletiva, particular e pública,
demonstrando um caráter instrumental pessoal e um caráter normativo
intersubjetívo.

1 1

Com efeito, a concepção comunitária e positiva de liberdade, em
oposição ao modelo liberal-individualista da liberdade negativa, encontra
na filosofia política hegeliana uma elaboração paradigmática. Contudo, ao
enraizar a liberdade na comunidade ético-política (SíffZfc/zkelr), o filósofo
não anula a chamada liberdade individual. Pelo contrário, esta liberdade,

denominada por Hegel de subjetiva e revelada pela modemidade, constitui
um traço essencial do próprio conceito de liberdade

O grande progresso da modernidade, enfatiza Hegel, consiste no re-
conhecimento da subjetividade como momento abso]uto. A ]iberdade sub-
jetiva configura-se a partir da autonomia da vontade individual, determi-
nando a ação e o pensamento não mais por critérios exteriores e heterõnomos.

A alavanca que move os tempos modemos está apoiada sobre um princípio
que se basta a si mesmo: a liberdade. '' O princípio do estado modemo
manifesta que tudo o que o indivíduo faz deve estar medrado pela sua von-

tade'' (HEGEL 7, $299). Na medida em que a ação individual é definida
pelo "princípio da particularidade", o interesse de cada um, a busca da
felicidade pessoal, a defesa e a promoção dos direitos individuais devem
ser respeitados e submetidos à mediação da vontade livre do sujeito. E isso
é uma conquista dos tempos modemos: "o direito da parffcuZarídade do



Ramos. C.A.. Cadernos de Éf/ca e F//osofia Po//f/ca 4. p. ll 5-40, 2002 123

sujeito de encontrar sua satisfação ou, o que é o mesmo, o direito da /íbe/"-

dado slíZI/Crivo, constitui o ponto crítico e central na diferença entre o tem-
po mover/zo e a anrígüidade'' (íd., $ 124).

Esse princípio da liberdade subjetiva se constitui em fato histórico
concreto apenas na modernidade ao configurar-se na exterioridade da figu-
rajurídica da pessoa e do proprietário, e ao interiorizar-se na subjetividade
de um sujeito moral que tem em si mesmo, na sua consciência, o critério e
o fundamento de seu agir livre. Mas é apenas na noção do indivíduo mem-

bro de uma comunidade, onde os interesses pessoais e a liberdade subjetiva
aparecem como direitos elementares irrenunciávéis e prerrogativas de uma
subjetividade, que o sujeito modemo torna-se uma realidade efetiva.

Mas a liberdade subjetiva é o resultado de um processo histórico. O

princípio luterano de que o homem se acha determinado por si mesmo a ser
livre consolidou-se na cultura da .4ze#/ãrzzng, na.visão da sociedade e do

trabalho dos economistas ingleses estimulada pela Revolução Industrial
Inglesa, no ideal político da Revolução Francesa. Pela .4ze#/àrung, o ho-
mem encontra em si mesmo o verdadeiro conteúdo e a explicação suficien-

te da realidade (moral e política) com exclusão de qualquer autoridade que

não seja a autonomia do sujeito e a luz da sua própria razão. A Revolução
Industrial Inglesa lançou as bases de uma sociedade livre dos vínculos tra-
dicionais de produção afirmando a validade dos interesses de cada indiví-

duo e de suas riquezas calçadas no valor do trabalho como força produtiva
autónoma. Enfim, a Revolução Francesa lutou pelo cumprimento político
do princípio da liberdade ao pretender a efetivação revolucionária do ele-
mento básico da liberdade: uma vontade que quer a si mesma. Princípio
indeterminado e fomtal que, na filosoHla kantiana, despontou na sua ex-
pressão abstrata, e, entre os franceses, sobreveio na tentativa de sua realiza-

ção prática. Para Hegel, a Revolução Francesa, a despeito das suas con-
tradições, delineou-se como a expressão política de um movimento históri-

co de constituição da liberdade que culminou na ação da vontade (revolu-
cionária) decidida a lutar pela validade política e jurídica do princípio da
liberdade.

Esses movimentos culturais, económicos e políticos da história mo-
dema da Europa atestam uma só verdade: os conceitos de liberdade e de

subjetividade são princípios revelados pela modernidade e devem regê-la.



124 Ramos.C.A Cadernos de Ética e Filosofia Paiítica 4. p. qq 5-40, 2Q02

Do ponto de vista político, o Estado que desconhecer ou não proteger a
liberdade subjetiva que se exprime no agir livre na vida moral, nos direitos
individuais, na independência pessoal no trabalho, no direito de proprieda-
de privada e na realização económica dos indivíduos, está ultrapassado
pela evidência de verdade que o conceito de liberdade impõe nos tempos
madamas, e, portanto, sem nenhum fundamento de racionalidade histórica.

l l l

Apesar da valorização da liberdade subjetiva dos modernos, ela não

esgota o sentido pleno que, aos olhos de Hegel, a liberdade deve ter. Ela é

apenas um aspecto do conceito de liberdade e se restringe ao indivíduo na
sua particularidade. Trata-se da liberdade de escolha que Hegel dá o nome
de liberdade do arbítrio (WfJZkür), pela qual a vontade detém o poder de
livre escolha de algo a partir dos seus impulsos e inclinações.

A análise de Hegel aborda o processo interno da escolha da chamada

liberdade negativa. Se é verdade que esta se dá na ausência de impedimen-
tos extemos coatores, o indivíduo deve, finalmente, para que a sua liberda-

de não fique no vazio, escolher uma das alternativas da escolha e realiza-la
através de um ato de decisão. Sem o elemento mediador do ato decisório, o
conteúdo não se determina e nem se realiza exteriormente. O pressuposto

de uma vontade reflexiva que se retira para si, independente de um conteú-

do, sêm a ele se reduzir e sem ser afetada por qualquer impedimento exter-
no, é fundamental para a liberdade da vontade.

Mas esse é apenas um momento (negativo) da liberdade. O fato dela
conter "a livre reflexão que abstrai de tudo'' não significa que ela não de-
pende de algum conteúdo, aquele que é escolhido para realizar. O parado-
xal é que a vontade arbítrio, ao se efetivar provando-se a si mesma, precisa
exercer-se como potência que escolhe um conteúdo, e nessa escolha ela

torna-se dependente dele. Ora, essa dependência opera o rebaixamento e a
negação do próprio arbítrio. Para negar essa negação, a vontade volta-se

para si mesma e retoma de novo o processo que se repete indefinidamente,
atestando o caráter de "má inâinitude" do arbítrio.



Ramos, C.A.. Cadernos de Éf/ca e F//oso#a Po/íf/ca 4. p. ll 5-40, 2002 125

Esse movimento circular da vontade-arbítrio resulta na sua própria
limitação o que, em princípio, revela o caráter ambíguo dessa liberdade. A

exigência da separação entre forma e conteúdo prescreve a condição neces-
sária para o distanciamento da vontade no ato da escolha. Enquanto forma,
ela não está presa a nenhum conteúdo, mantendo sempre a virtualidade da
escolha e a possibilidade de investir num conteúdo particular qualquer es-
colhido: ela é, pois, a livre faculdade de fazer o que quer. No entanto, não
se pode querer tudo, mas apenas algo determinado. Nesse querer algo, a
vontade limita-se revelando a sua contradição: ela é, ao mesmo tempo,
liberdade (ausência de determinação) e determinação, isto é, a necessidade

de firmar um conteúdo que é contingente e particular. ''No arbítrio, o con-
teúdo não está determinado pela natureza da minha vontade, mas pela con-
tingência, depende, portanto, deste conteúdo, e esta é a contradição que
reside no arbítrio'' (HEGEL 7, $ 15). A vontade, em relação ao conteúdo
para o qual ela livremente se determina no ato da escolha, é apenas o árbí-
fro subjetivo dos desejos. Mas ao eleger um impulso ela abandona sua
condição fonnal e passa a executar a escolha: ela é, então, arbúrío.

Com o livre-arbítrio, a análise da vontade livre desemboca no elogio

à liberdade individual enquanto liberdade que autonomamente arbitra se-
gundo os critérios da particularidade em favor deste ou daquele conteúdo.
Trata-se da liberdade de um sujeito que quer (e só assim é indivíduo) e que
quer livremente (e só assim é indivíduo livre): "uma vontade sem liberdade

é uma palavra vazia de sentido, assim, a liberdade só é realidade efetiva
apenas como vontade, como sujeito" (!d., $4).

Mas esse elogio ao arbítrio ''em poder fazer tudo o que se quer'
limita-se ao aspecto da autodeterminação formal da liberdade, de uma li-
berdade "na qual não se tem ainda a menor idéia do que são a vontade livre
em-si, o direito, a eticidade, etc'' (íd., $ 15). Ao afirmar sua liberdade indi-

vidual pelo arbítrio, tendo nesta liberdade a medida de sua ação, o indiví-
duo é o árbitro e sua vontade individual opera sem a presença de uma me-
dida universal.

A partir das contradições desta liberdade na sua infinita reposição,
Hegel vai propor um momento superior, demonstrando a necessidade de
uma liberdade em-si e para-si, cuja referência seja ela mesma e não um
outro. ''A vontade existente em-si e para-si é verdadeíramen/e l/!/i/zí/a por-



126 Ramos, C.A.. Cadernos de Éf/ca e F//oso#a Po/íf/ca 4. p. ll 5-40, 2002

que seu objeto é ela mesma, ou seja, não é um outro, nem um /íml/e para
ela, mas que nele ela é trazida de volta a si mesma" (íd., $22). A liberdade
arbítrio se restringe ao elemento da alteridade revelado pelo conteúdo. En-
quanto que ''vontade verdadeira consiste em que aquilo que se quer, seu
conteúdo, seja idêntico a ela, isto é, que a liberdade queira a liberdade'' (íd.,

O fato da liberdade alcançar o estatuto díalético de uma liberdade
em-si e para-si, onde ela possui em si mesma o seu ser-aí, representa a mais
absoluta auto-referencialidade, característica essencial do conceito de li-

berdade. "SÓ nesta liberdade, diz Hegel, a vontade está absolutamente co/z-

sfgo /vzesma (bei síc/z) porque ela não se relaciona a nada a não ser a si
mesma, e assim toda relação de dependência de qualquer outro desapare-
ce. Ela é verdadeira, ou melhor, ela é a própria verdade, porque seu deter-
minar-se consiste em ser no seu ser-aí rZ)Usei/z)..." (Id., $21) O verdadeiro
e concreto ser-aí da vontade livre em-si e para-si constitui, precisamente, a

Sífflíc/zkeff, na qual a liberdade individual encontra sua razão de ser.
C) fundamento da liberdade subjetiva é a sua auto-referencialidade

(o estar-consigo-mesmo -- bet síc/z seílz), de algum modo já presente na
liberdade individual (subjetiva). A vontade livre possui nela mesma o fun-
damento do agir. Na medida em que age livremente, ela permanece nela

mesma, pois livre é aquilo que, como o Espírito, tem o seu ser para si
mesmo, permanece no seu próprio elemento.

A liberdade, definida pela categoria da auto-referencialidade
(Beisíc/zselbssefn) caracteriza, também, a natureza lógica do próprio con-
ceito, bem como da subjetividade. "Assim, o Espírito está puramente em si
e nisso ele é livre, pois a liberdade consiste justamente em estar consigo
mesmo no seu Outro, em depender de si, em ser a atividade determinante
de si mesmo (...) A liberdade existe apenas lá onde não há para mim ne-
nhum Outro que não sqa eu mesmo" (HEGEL 5, p. 477) Ser livre é tran-
sitar no seu próprio elemento, isto é, na própria liberdade, tendo em si
mesmo a razão de ser do agir autónomo.

De igual modo, essa auto-referencialidade constitui, também, a de-

terminação essencial do Espírito: "a liberdade é a essência própria do Espí-
rito e a sua própria rea/idade ( Ãeffva." (Hegel 6, $482). O Espírito é uma

singularidade que se traduz numa relação idêntica a si e livre em si mesmo;



Ramos. C.A., Cadernos de Éf/ca e F//oso/7a Po/ff/ca 4, p. ll 5-40. 2002 127

uma atividade que se repõe constantemente através da exteriorização de
sua auto-referencialidade, portanto, uma livre subjetividade. ''Formalmen-

te a essência do Espírito é, por conseguinte, a /íberdade, a absoluta negati-

vidade do conceito enquanto identidade consigo mesmo. Segundo essa
detemunação formal, ele pode abstrair-se de toda exterioridade, de sua pró-

pria exterioridade, do seu próprio ser-aí (Z)asefn), pode suportar a negação
de sua imediatidade individual, sua dor infinita; isto é, pode manter-se afir-

mativo nessa negatividade e ser idêntico a si" (íd., $382).

Éjustamente a livre atividade dos homens na produção histórica das
suas instituições sociais, culturais e políticas que Hegel quer compreender
como produto da liberdade e da atividade do Espírito. O homem só pode
estar consigo mesmo na objetivação de suas ações e junto com os outros
em relações de intersubj etividade. O direito, as instituições políticas e soci-
ais são realizações comunitárias que trazem o sinal da sua própria razão de
ser: a liberdade que não se reduz à sua dimensão meramente individual.

Desse ponto de vista, é possível compreender a tese hegeliana ex-

posta no começo da FÍ/osoÚa do Z)íreffo de que a "a idéia do direito é a
liberdade e para apreendê-la verdadeiramente é preciso conhecê-la no seu
conceito e no seu ser-aí (Dasefny' (Hegel 7, $ 1). O direito não tem o signi-

ficado estrito de leis jurídicas, mas de uma filosofia que compreende a
realidade social, política e jurídica dos homens como o "ser-aí de todas as

detemnnações da liberdade."
Como Idéia, a liberdade deve ser vista na articulação lógica da idea-

lidade (conceptual) com a sua realização: a liberdade que se desdobra num
ser-aí. Assim, no desenvolvimento da Idéia de liberdade, cada nível que ela

alcança corresponde a um determinado ser-aí do conceito autárquico de
liberdade. Tanto a liberdade da pessoa (jurídica) e do sqeito moral, bem

como as realizações objetivas, concretas e comunitárias na família, na so-
ciedade civil burguesa e no Estado, concretizam a existência empanca, o
ser-aí da auto-referencialidade da liberdade. O conceito de liberdade, en-

quanto idealidade pressuposta no conteúdo ideal da sua auto-referenciali-
dade, efetiva-se na configuração concreta de suas exposições, tanto a nível
individual como social e político, revelando um conteúdo real.

O propósito da Piloso!#a do Díreíro é, pois, a exposição do desen-
volvimento diabético da realização da liberdade: "o sistema do direito é o



128 Ramos. C.A.. Caderr70s de Éf/ca e Ff/oso#a Po/íf/ca 4. p. ll 5-40. 2002

reino da liberdade efetivamente realizada (verwfrk/ic/zrelz Frei/zeí/), o mun-

do do Espírito, mundo que o Espírito produz a partir dele mesmo como
uma segunda natureza" (id., $4). Esse desenvolvimento se perfaz no movi-

mento que percorre o direito abstrato, passa pela moralidade, chegando à
efetividade da Sfff/ic/zkeír nas esferas comunitárias da família e da socieda-
de civil burguesa culminando no Estado.

lv

Hegel pretende integrar a liberdade subjetiva da modernidade numa
substancialidade ética, isto é, pensar o indivíduo e a sua liberdade no movi-

mento de realização de uma liberdade não monadológica. O liberalismo
pensa o indivíduo a partir da sua identidade física, psicológica e moral,
cqa especificidade e discernibilidade permite-lhe ser sujeito de direitos e
uma individualidade livre, auto-suficiente. Trata-se de uma individualida-

de que existe de per se e subsiste sempre referido a si mesmo. Hegel diz
que esse indivíduo e sua liberdade individual é um inevitável produto his-

tórico, mas ao radicalizar essa auto-referencialidade do indivíduo, o filóso-
fo percebe que a estratégia dialética de ir às raízes da liberdade revela o seu

fundamento auto-referencial, a eticidade, que supera e ao mesmo tempo
conserva aliberdadeindividual.

Mas se essa perspectiva distancia Hegel da concepção liberal de in-

divíduo e de liberdade, nem por isso o filósofo deixa de integrar como
momento fundamental no processo de rea]ização da liberdade a liberdade
da vontade individual na esfera do direito abstrato, pressuposto para a li-
berdade comunitária da SÍ///íc/zÊeíf.

A individualidade liberal, enquanto herdeira da concepção de indi-
víduo do Jusnaturalismo moderno, é absorvida por Hegel na esfera (abstra-

ta) da figura da pessoa como sujeito de direito e se constitui num primeiro
momento no processo de constituição das individualidades. Num segundo
momento, o indivíduo emerge na referência à sua subjetividade, quando
então o sujeito moral da 71/ora/í/ãf surge numa determinação mais efetiva

da liberdade. Contudo, essas duas dimensões do indivíduo são pressupos-
tos que efetivamente se concretizam na vida social e política da eticidade



Ramos,C.A Cadernos de Ética e Filosofia Política 4, p. qq 5-40. 2002 129

comunitária, o fundamento dessas dimensões. Aqui, também, o indivíduo

possui várias determinações: membro da família, da sociedade civil bur-
guesa (o bourgeoís) e membro do Estado (o clroyen). Em cada uma dessa

esferas, a individua]idade e a ]iberdade individual estão vinculadas a uma
sociabilidade de enter-relação, cuja referência não é mais o indivíduo, mas
uma alteridade comunitária (familiar, civil, política) pela qual o indivíduo
deixa de ser um átomo.

A FÍ/osoÚa do l)irei/o, na primeira parte (O direito absfraro), apre-
senta o estatuto abstrato da pessoa cuja detemlinação está na imediatidade

da figura da pessoa (jurídica) que se aülrma na singularidade formal de sua

exclusividade. Trata-se de um pressuposto abstrato que exclui o processo
dialético das relações intersubjetivas. Esta figura é a mais imediata referên-
cia a si mesma de uma vontade livre compreendida, já de início, como
sujeito de direito. No direito abstrato, o indivíduo surge na abstração da
pessoa (jurídica) na condição de uma igualdade, também formal, de todos
os indivíduos. Destarte, o princípio do direito, nesse nível, prescreve: "sega

uma pessoa e respeite os outros como pessoas" (id., S36).
A originalidade da noção do direito abstrato está em assegurar a es-

fera do direito como âmbito do reconhecimento do direito absoluto do in-

divíduo, mas que apenas se efetiva na esfera da sociedade civil burguesa,
onde a pessoa formal e a imediatidade do direito são superadas e conserva-

das na figura concreta do sujeito membro da sociedade-civil. Esta socieda-
de, caracterizada por relações sociais de reconhecimento, pressupõe a con-
dição conceptual básica e indispensável do relacionamento social: a indivi-
dualidade jurídica na pressuposição da pessoa como sujeito de direitos. A
sociabilidade moderna se tece na relação de indivíduos, homens livres que

possuem a capacidade jurídica de livremente dispor das coisas e de ser
objeto de proteção enquanto sujeitos de direito, de tal forma que uma ação
social contrária ao direito revela-se, também, lesiva à liberdade individual

e ofensiva à integridade da pessoa.
A sociedade civil burguesa dá efetividade ao direito e à propriedade

na sua "realidade efetiva, como propriedade garantida e protegida pela ad-
ministração da justiça." Na observação de llting, "antes de iniciar uma dis-
cussão dos problemas da vida social no estado, Hegel estabelece ele mes-
mo a tarefa de definir o âmbito dessa norma fundamental, que cada indiví-



130 Ramos.C.A Cadernos de Etica e Filosofia Política 4, p. 1'1 5-4D. 2002

duo humano é primeiramente e antes de tudo um sujeito de direitos''
(ILTING 9, p. 94). Contudo, acentua llting, em relação ao conjunto da
filosofia política de Hegel, esse ponto de partida liberal, essa ênfase no
direito individual como pressuposto para as relações sociais é insuficiente

para compreender o Estado. "Apesar de partir do princípio liberal da auto-
nomia do indivíduo, Hegel (diferentemente de Kant) não é um teórico do
estado liberal que garante e respeita os direitos e as liberdades do indiví-
duo. Como a maior parte dos teóricos contemporâneos do estado democrá-
tico-liberal, ele não pensa que apenas princípios liberais são suficientes
para uma teoria compreensiva do estado modemo" (fd., p. 95). Hegel per-
cebe que sem a presença de uma autoridade pública, sem a potência do
Estado, os direitos individuais não teriam nenhuma garantia para o seu
exercício e nenhum fundamento último para a sua postulação.

V

Ao reivindicar esse momento inicial abstrato, a diferença do proce-
dimento de Hegel em relação ao de Kant (e também ao de Rawls na chama-

da "posição original") consiste nisso: o direito abstrato, na figura básica da
liberdade individual, vale como princípio pela sua própria racionalidade --
e neste aspecto todos concordam - sua realização, no entanto, deve romper

com o dualismo entre a normatividade (a validade racional do direito) e a
sua efetividade (a sua realização concreta no Estado).

A perspectiva comunitarista de Hegel permite-lhe tomar um ponto
de partida, visto na imediatidade de um momento abstrato, que será supe-
rado quando a sua verdade for revelada por um processo de concretização

que culmina na eticidade (SÍ/rlfc/zkeír). Nesse momento, o que era racional-
mente abstrato é subsumido na realidade social da racionalidade concreta

desta eticidade, a qual passa a ser a medida do justo, desfazendo-se, assim,

o dualismo entre a normatividade do direito e a sua realização social.

É justamente a prioridade da Síff/íc/zkeíf na sua complexidade social
e política -- quando entra em cena aquilo que é comum, mesmo na disper-
são e atomização desta sociedade trivializada pela astúcia da razão -- que

potencia socialmente aquilo que permanecia uma pressuposição necessá-



Ramos. C.A.. Cadernos de Ef/ca e F//oso#a Po//f/ca 4. p. ll 5-40. 2002 1 31

ria, embora abstrata. A abstração do princípio transcendental da liberdade

de uma posição original é resolvido quando o problema volta-se para a
justificação do indivíduo e da sua liberdade a partir de uma medida comu-
nitária que Ihe compreende, medida essa que não se reduz nem ao ''metro'
particular de cada indivíduo e nem à idealidade de princípios trancendentais.
Para Kant, como para Rawls, o dualismo entre o direito abstrato e a socie-
dade real permanece porque o conceito de racionalidade desdobra-se numa

idealização nomnativa permanecendo separados, apesar de um ser a alma
gêmea do outro.

E no espaço comum da Sír//ic/zkeír, das instituições e da práticas
sociais produzindo hábitos, interesses e vínculos comuns, que a liberdade
individual perde o estatuto abstrato de algo referido e recluso à tautologia
do princípio formal e auto-referente da liberdade. Como afirma Wellmer,
''a liberdade negativa é transformada em liberdade comunitária através das
instituições e das práticas da autodetemiinação, uma tal liberdade comuni-

tária, lá onde ela existe, é necessariamente reflexiva: ela torna-se seu pró-
prio objetivo [...] na medida em que e]as se integram nas interpretações que

os indivíduos dão a partir deles, à sua identidade e às suas orientações prá-

ticas..." (WELLMER 19, p. 536). Em tempos hegelianos isso significa di-
zer que, quando a liberdade individual do direito abstrato toma-se objeto
de ação no espaço público da S!///ichkeír, ela toma-se, por isso mesmo,
auto-referente pela mediação desse espaço, superando, mas também con-
servando, a sua referencialidade monadológica.

Mas por que esse recurso à Idéia de liberdade e, em última instância,

ao Estado como momento ético substancial, fundamento e condição neces-
sária para a liberdade individual? Hegel percebe que a época moderna está
marcada pelo subjetivismo que libera o indivíduo de forças estranhas à sua
vontade e liberdade, constituindo-o em sujeito autónomo. A desmedida da
liberdade individual significa não só a possibilidade -- doravante inscrita na
própria lógica da liberdade subjetiva - de uma inülnta auto-posição do su-

jeito sem limites e sem freios culminando na exacerbação de uma consci-
ência ególatra ou nos paroxismos do eu, como também a ruptura com os
laços substanciais da tradição das instituições sociais e políticas, dos vín-

culos de sangue e culturais da comunidade, resvalando-se, assim, para um
total niilismo.



132 Ramos. C.A.. Caderrlos de Éf/ca e F//oso#a Po//f/ca 4. p. ll 5-40. 2002

Uma vez assentada a necessidade histórica e especulativa das virtu-
des e dos limites da liberdade individual na modernidade, Hegel vai se
voltar ao ideal grego da organicidade política. Essa "retomada'' crítica da

póZís, do paradigma aristotélico do homem como animal político -- da fina-
lidade pública do indivíduo e do seu destino como cidadão, da superiorida-
de do Estado sobre a sociedade civil burguesa --, oferece a Hegel os ele-
mentos teóricos para superar as deficiências, as cisões e as contradições

que a liberdade individual produz na sua ilimitada atividade'

VI

Hegel aceita a liberdade individual da modernidade; rejeita, contu-
do, as consequências do seu potencial de realização. A saída que o filósofo

apresenta consiste em canalizar institucionalmente esse potencial de reali-
zação da liberdade individual, ou seja, como algo que se perfaz numa for-
ma superior de liberdade ao se objetivar nas leis, nas instituições e nos
costumes de um povo- Assim procedendo, Hegel pretende traduzir os prin-

cípios abstratos do Direito e da liberdade negativa numa concepção positi-
va, comunitária, de liberdade, pela qual a liberdade tomar-se-ia política.
Ao escolher essa estratégia, o hegelianismo paga um alto preço, pois
substancializa a liberdade na figura do Estado, o que terá como conseqijên-
cia a impossibilidade de assumi-la sob a forma da democracia(num espaço

público que não se dilui no Estado) como única expressão possível de uma
liberdade comunitária no mundo moderno.

Ao pensar o Estado como força de integração e conciliação para evi-
tar as consequências deletérias da subversiva criatividade da liberdade dos
indivíduos que se autonomizam, Hegel tem dificuldade de aceitar o pró-
prio paf/zos da democracia moderna revelada pelos conflitos do pluralismo
democrático. Ao invés de assumir as consequências de uma eticidade libe-

ral, o filósofo pensa a vida ético-política marcada pela reconciliação que o
hábito produz a partir da virtude cívica do patriotismo (Gesínrzu/zg) inscrita
na universalidade da substância ética.

Se Hegel foi um pensador sensível aos princípios do liberalismo,
particularmente em relação ao tema nuclear da liberdade do indivíduo, en-



Ramos. C.A.. Cadernos de Éf/ca e Fi/oso#a Po/íf/ca 4, p. ll 5-40. 2002 133

tão a interpretação do filósofo como pensador antiliberal está equivocada.
Esta análise, fteqüentemente assumida pelos defensores do liberalismo, toma

por base algumas passagens do texto hegeliano vendo nelas o comprometi-
mento da liberdade individual face à defesa de um Estado autoritário pro-

movida por Hegel. Por exemplo: ''é somente no Estado que o homem tem
uma existência conforme à razão (...) tudo que o homem é, ele deve ao
Estado: é aí que reside seu ser. Apenas pelo Estado ele tem todo seu valor,
toda sua realidade espiritual'' (HEGEL 8, p. 136). Ou, o "Estado é o abso-
luto e imóvel fim último (...) este âm último tem um direito superior ao
indivíduo cujo supremo dever é ser membro do Estado'' (HEGEL 7, $258).
Ou ainda: "as detemiinações da vontade individual são levadas por meio
do Estado a uma existência objetiva e somente por seu intermédio alcan-

çam a sua verdade e sua realização. O Estado é a única condição para con-
seguir o fim e o bem-estar particulares" (íd., $261y

No século passado, R.Haym (HegeZ zínd seípze Zei/) inaugura a acu-
sação de que a glorificação de Estado na filosofia hegeliana conduz ao
estatismo. Mais recentemente, K.Popper(7be opezz SocíeO azia í/s Elzemíes)

coloca Hegel na trilha daqueles que propugnaram um Estado totalitário,
tribal. Popper estabelece a correlação teórica entre o holismo totalitarista e
o anti-individualismo. Hegel seria o elo que faltava entre Platão e o totali-
tarismo modems.

Em direção oposta a esta interpretação, a análise "liberal" vê o hege-

lianismo político como uma doutrina da liberdade compatível com o Esta-
do moderno. Estudos mais recentes da obra de Hegel demonstraram a im-

procedência das acusações de que o filósofo nega a liberdade individual e
os dheitos da pessoa. J.Ritter observa que "para Hegel a liberdade da sub-
jetividade e sua realização tornou-se a substância e o fundamento do Esta-
do moderno. Durante quase um século acreditou-se ülrmemente que a sua
filosoüla política fazia violências ao indivíduo e à sua liberdade sacrifican-

do-o ao Estado todo poderoso. Foi apenas nos últimos anos que se compre'
endeu o lugar central que ocupam na filosofia de Hegel a individualidade e
a sua liberdade subjetiva" (RITTER 15, p. 83y.

Apesar de acatar o princípio liberal da autonomia do indivíduo, Hegel
não compartilha da concepção liberal de Estado. O próprio princípio da
liberdade individual e as consequências que dele decorrem na instrumenta-



134 Ramos.C.A. Cadernos de Éf/ca e Fi/oso#a Po/ff/ca 4. p. ll 5-40. 2002

lização do Estado pensado a partir da lógica contratualista do direito priva-
do é insuficiente para a fundamentação do Estado modemo. A autonomia e
superioridade ética e política deste último deve ser o fundamento suficien-
te para os direitos e liberdades individuais. Sem o Estado, o direito e a
liberdade individual não têm nenhuma garantia para sua efetiva realização
e nenhuma base para a sua postulação.

Diferentemente da concepção liberal, a autoridade pública deve in-
tervir na sociedade civil burguesa para assegurar os direitos da pessoa(uni-
versalmente estatuídos como pressupostos emanados da Idéia de liberda-
de) e o bem-estar daqueles que são prejudicados pelo funcionamento ''libe-
ral" do sistema económico desta sociedade. Para Hegel, a pobreza está ins-

crita na própria lógica de funcionamento do sistema produtivo baseado na
produção de bens e de riquezas . "A questão da miséria e a forma de remediá-

la tornou-se um problema que agita e atormenta as sociedades modernas
(HEGEL 7, $244), afirma o filósofo referindo-se à desmedida com que a
particularidade opera na produção de riquezas que, inevitavelmente, geram
o desequilíbrio e a consequente desagregação social e rebaixamento ético-
político do homem. Nessa situação, o próprio princípio da liberdade indivi-
dual é ameaçado.

A análise hegeliana da sociedade civil burguesa demonstrou que essa

sociedade, definida como o ''campo de batalha do interesse privado de to-
dos contra todos", (fd., $289), revela a necessidade da sua superação em
direção a um princípio superior da eticidade consignado na figura do Esta-
do. A referência ao elemento hobbesiano do be/Jum omnium contra om/zes

leva Hegel a compartilhar com o autor do Z,evía/ã a idéia de que a raciona-
lidade da vida social dos indivíduos só é possível pela constituição do Es-
tado na sua plena autonomia e soberania. A sociedade civil atesta, na pró-
pria dinâmica do seu funcionamento, contradições e insuficiências que exi-

gem a presença do Estado.
Na medida em que os mecanismo sociais de fomlação do indivíduo

(a escola, as corporações, a administração da jus.tiça, o poder de polícia),
não conseguem resolver as contradições dessa sociedade, particulamlente

a pauperização que sobrevive ao lado da riqueza, a ação da autoridade pú-
blica na sociedade toma-se uma exigência para a manutenção do equilíbrio
social, garantindo a sobrevivência da sociedade e o funcionamento da or-



Ramos, C.A.. Cadernos de Éf/ca e F//oso#a Po//f/ca 4, p. ll 5-40. 2002 135

dem privada. A interferência do Estado revela-se decisiva para evitar a
desagregação social, evitando, assim, que o indivíduo sucumba na limita-

ção de sua existência socioeconómica e jamais alcance a plenitude da vida
no Estado.

Se, de um lado, Hegel compartilha do princípio liberal no acolhi-
mento do postulado da liberdade individual e na separação entre Estado e
sociedade civil -- na sua capacidade de criação de espaços privados que
constitui para o exercício da liberdade dos indivíduos e para a realização de
fins particulares na promoção do bem-estar --, de outro lado, repudia a idéia

liberal do privilégio desta sociedade que torna o Estado mero instrumento
para a realização dos interesses privados. Hegel aceita a liberdade econó-
mica e, por isso mesmo, o intervencionismo estatal não se imiscui e nem se

rebaixa às práticas dos mecanismos económicos da sociedade civil burgue-
sa motivadas pelo mercado e pelo lucro. Entende que é, justamente, na
separação do Estado da sociedade civil que os interesses económicos estão

melhor assegurados. No entanto, nega a subordinação da cidadania, do in-

teresse público, do sentido político da convivência humana aos Hino priva-
dos dessasociedade.

Ao criticar a filosofia política do liberalismo, -- particulamlente a
limitação que esta teoria oferece à compreensão da liberdade e à funda-
mentação do Estado a partir do princípio da liberdade individual --, e ao

rejeitar a instrumentalização do Estado aos interesses privados, o hegelia-
nismo político exclui qualquer possibilidade de diálogo com a filosofia
liberal? A resposta a essa questão supõe paradigmas diferentes de filosofia

política. Mas, apesar das diferenças, é possível demonstrar aspectos ''libe-
rais'' no pensamento de Hegel. AHlnal, a instância da esfera privada voltada

para a liberdade individual e organizada segundo os princípios económicos

da livre concorrência exige um sistema social e regras jurídicas avessas ao
domínio do Estado.

Esses aspectos devem ser pensados no contexto maior da õilosoHla

política hegeliana. Assim, por exemplo, a noção de poder (orgânico,
integrador) para Hegel acaba por prevalecer sobre a concepção minimalista
e dispersiva da filosofia liberal. Amparado por essa concepção de poder, o

Estado hegeliano permanece sempre a última instância, não só para a solu-
ção dos conflitos como também a razão de ser da própria liberdade subjeti-



136 Ramos, C.A.. Cedemos de Éf/ca e F//oso#a Po/ff/ca 4. p. ll 5-40. 2002

va. No ideal liberal da separação entre Estado e sociedade civil, Hegel vê
como uma necessidade que demonstra a superioridade do primeiro diante

da exigência do seu caráter integrador ético-político em relação à desagre-
gação liberalizante do individualismo. O poder do Estado hegeliano opera
não só como necessidade interna, como potência imanente de congrega-

ção, mas também como necessidade externa, isto é, como poder interven-
cionista. Enfim, o Estado hegeliano se constitui em elemento que possibi-
lita, inclusive, a constante reposição da sociedade civil burguesa evitando,
assim, o seu inevitável processo de autodissolução se abandonada à lógica

do seu próprio funcionamento.
É provável que a postura hegeliana diante dos princípios do libera-

lismo, particularmente a liberdade individual, pode ser entendida como o
resultado do prometo conciliador de Hegel entre os ideais da organicidade

política da póZls com os elementos da modernidade revelados pela necessi-
dade histórica dos tempos modernos. Nesse sentido, a intenção de Hegel
consiste na recepção crítica (especulativa) do princípio liberal da liberdade

individual, já presente nas teorias do Direito Natural modemo, à luz da
incorporação, também crítica (histórica), da tradição holística da política
clássica. Por outras palavras, o individualismo dos modernos é criticado e,

no entanto, a liberdade individual permanece e se articula dialeticamente
com a noção de auto-referencialidae da lógica hegeliana, a qual se desdo-

bra na concepção política organicista presente na FÍJosc$a do Díreíro.
Portanto, a solução hegeliana para os dilemas da liberdade individu-

al não é tão simples e tornou-se, no mínimo, problemática quanto à
plausibilidade teórica e frustrante na sua realização política, resumida na
tese exposta no parágrafo 260 da FÍJosc@a do l)irei/o.' "o princípio dos
Estados modernos tem este vigor e profundidade prodigiosos, de deixar o

princípio da subjetividade desenvolver-se plenamente até o exfre/no
subsiste/zfe por sí da particularidade pessoal e, ao mesmo tempo, de
reconduzi-]o [o princípio da subjetividade] à u/zídczde subsfa/leia/, e, as-
sim. de conservar esta nele mesmo'' (HEGEL 7, $260). A questão perma-

nece: se o hegelianismo move-se no universo da lógica auto-referente da
Ideia de liberdade, então sua Htlosofia política é compatível e conciliável
com o tema da liberdade do indivíduo, que parece resistir às tentativas,

mesmo que teóricas, de- conciliação com qualquer forma de holismo?



Ramos. C.A.. Cadernos de Éf/ca e F//oso#a Po//fica 4. p. ll 5-40. 2002 137

Se a solução hegeliana não satisfaz plenamente, o contraponto que o
hegelianismo oferece ao ao universalismo abstrato do liberalismo é fecun-

do e pertinente no horizonte do debate atual. Ora, a tensão na tentativa de
conciliar a liberdade negativa e a liberdade comunitária está no âmago do

próprio prometo político da modernidade. Recorrendo, uma vez mais, e con-
cluindo com Wellmer: "Se a liberdade no mundo moderno repousa sobre
um dualismo normativo -- aquele que opõe a liberdade 'negativa' à liberda-
de 'positiva' ou comunitária -- então a idéia universalista de liberdade com-
porta ela própria uma tensão diabética.(...) Nós podemos interpretar esta
tensão dialética como uma tensão entre o individualismo e o espírito de
comunidade na idéia modema de democracia. A liberdade negativa é ao

mesmo tempo uma condição prévia da liberdade comunitária no mundo
moderno e um potencial de desintegração, uma fonte de conflitos, uma
ameaça virtual para todos os laços de solidariedade entre os indivíduos. A
liberdade negativa, tal como Hegel a percebeu, representa o elemento de
desunião, que é constitutiva de toda forma moderna de liberdade comuni-
tária" (WELLMER 19, p. 537).

Abstract: Hegel's philosophy can be understood as the result of his insatisfaction
in relation to the form of freedom achieved in the Modernity wích is adopted by
classical liberalism. This article intends to show a communitarian conception of
freedom (algo called positive freedom) defended by Hegel. in opposition to the
individualist liberal conception (negatíve freedom). However, when the freedom is
rooted in the ethical-political community (S/ff//chkefí), the individual freedom is not
denied. On the contrary. this freedom -- called subjective by Hegel and accom-
plished by Modernity - is a constituent feature of the very idea of freedom.
Key-wards: Hegelianism -- Liberalísm -- Modernity -- Freedom



138 Ramos,C.A Cadernos de Ética e Fiiosafia Política 4, p. l \ 5-4a. 20a2

NOTAS

HAYM (em HAYM 4) inaugura, já no século passado, a acusação de que a filosofia
política de Hegel conduz ao estatismo e à negação da liberdade individual.
2 Ritcer observa que "para Hegel a liberdade da subjetividade c sua realização tornou-se a
substância e o fundamento do Estado moderno. Durante quase um século acreditou-se
firmemente que a sua filosofia política fazia violências ao indivíduo e à sua liberdade
sacrificando-o ao Estado todo poderoso. Foi apenas nos últimos anos que se compreendeu

o lugar central que ocupam na filosofia de Hegel a individualidade e a sua liberdade sub-
jetiva" (RITTER 15).
3 Essa ambivalência de Hegel é também destacada por C.Taylor. O autor observa que "a

contribuição de Hegel para o moderno liberalismo é complicada, ambivalente e de duplo
aspecto. Há algo de muito importante nele. e também, algo de potencialmente desastroso'
(TAYLOR 17, P. 64).
ÇDe certa forma, a crítica ao liberalismo dos anos 80 inspira-se não só em Marx, mas
também em Hegel e em Aristóteles. Nitidamente de fundo hegeliano é a posição de C.Taylor
no seu ataque ao "atomismo" liberal que coloca o indivíduo e a liberdade individual como
valores absolutos, já que esta liberdade se impôs pela abstração de todas as práticas cole-
tivas e das instituições que a mantêm. C.Mouffe observa que os "comunitaristas dizem
que não se pode definir o direito antes do bem, pois é através da participação do homem na
comunidade que define o bem que nós podemos ter um sentido do direito e uma concepção
dajustiça" (MOUFFE 1 1, p. 107)
5 Segundo llting, Hegel pretende "rea/fiar sob ai condições dos /empos /?foder/zos esta

Ideia da liberdade que reúne ttão só o setlttdo de contutüdade dos antigos, tuas ta»\bén\ a
ídéia mover/za de índívz'duo atílõ/tomo " (ILTING 10, p. 58). Também Jean-Claude Pinson

apresenta a filosofia política de Hegel como o resultado de uma síntese de duas tradições
opostas da filosoHla política: uma que remonta a Locke, coloca no centro os direitos do
indivíduo face ao Estado é assumida e aprofundada pelo liberalismo. A outra, baseada na
exigência de justiça, considera antes o interesse coletivo e recorre à intervenção do Estado
para assegurar aos cidadãos aquilo que se pode designar como direitos fundamentais. Pinson
conclui quc o "liberalismo hegeliano s6 pode ser 'temperado' por um 'holismo' predomi-
nante" (PINSON 12, p. 212)
6 Bienenstock observa que a "assimilação da filosofia política à glorinlcação do /Wac/lrs/aar,

de um Estado de poder proto-bismarckiano está tradicionalmente associada, na literatura
sobre Hegel, aos nomes do célebre historiador alemão F.Meinecke (We/rbÍirgerrunz EI/zd
Nado/za/sraat, de 1911) e de H.Heller (Nega/ lnd díe /zafío/za/e Mac/zrsgeda/zke l/z
Deilfscãland, de 1921)" (BIENENSTOCK 2, p. 45).
7Também as análises em WEIL 18, BOURGEOIS 3, PLANTY-BONJOUR 13 e outros

parecem confirmar a tese de que a filosofia política de Hegel pode ser vista como uma
teoria cuja preocupação principal gira em tomo do tema da liberdade, tanto do ponto de
vista institucional como individual.



Ramos. C.A.. Cadernos de Éf/ca e F//oso/ía Po/íf/ca 4. p. ll 5-40. 2002 139

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

1. BERLIN, 1. EJoge de /a l,fberré. Trad. J. Camaud et J. Lahana. Paras
Calmann-Lévy, 1988.

2. BIENENSTOCK. Po/íríque dzí./ezlne bege/. /é/za /80/-/80ó. Pauis, PUF.
1992

3. BOURGEOIS, B. P/zí/osop/zfe ef droi/s de Z'Aomme. Paria, PUF, 1990.

4. HAYM. Nega/ und seílze Zeí/. Berlin, Gaertner, /857.

5. HEGEL, G.W.F. Elzcyc/opédíe des Sele/ices P/zí/osop/ligues, T. 1. Trad
Bemard Bourgeois. Paras, Vrin, 1970.

Enzyklopàdie der Philosophischen Wissenschaften im

Gníndrísse (1830). Hamburgo, Felix Meiner, 1969.

Grundlinien der Philosophie des Rechts odes Naturrecht und
Sraarswísse/zsc/za@ ím Grundrísse. Werke 7. Frankfurt am Main,
Suhrkamp, 1970.

Z,a raíson dons Z'/zfs/o/re. Trad. K. Papaioannou. Paras, lO/18,

6.

7.

8.

1965.

9. ILTING, K. H. ''The Structure of Hegel's Philosophy of Right". //z: A
PeÀezyng\ç\ Qed. ). Hegel' s potitical philosoph), probtems and pers-
pecríves. Cambridge, 1971.

'La forme logique et systématique de la Philosophie du Droit'
/n : Planty-Bonjour, G. (ed.). HegeZ ef Za F'/zílosop/zie dzl Z)roí/. Paras:
PUF, 1979.

1 1 . MOUFFE, C. "Le Libéralisme Americain et ses Critiques". /lz: Esprír.
Maré, 1987. Paras, /987.

12. PINSON, J.-C. HegeZ, /e dro!/ ef Je Jíbéra/isme. Paria, PUF, 1989.

13. PLANTY-BONJOUR, G. Z,e prover /zégélíen. Paras, Vrin, 1993.

14. RAWLS, J. O Z,ibera/esmo Po/í?íco. Trad. João Sedas Nunes. Lisboa
Presença, 1996.

10.



140 Ramos. C.A.. Cadernos de Éf/ca e Fi/oso#a Po/íf/ca 4. p. ll 5-40. 2002

1 5 . RITTER, J. HegeJ ef Za Révo/lírio/z Fra/zçaise. Paris, Beauchesne, 1970

16. TAYLOR, C. "Atomism". .í/z: Alkis Kontos (ed.). Powers Possessíons

and Freedom. Essa)s in Rondar of C. B. Mctcpherson. 'tatonta,
Univ. of Toronto Press, 1979.

17. TAYLOR, C. ''O legado ambíguo de Hegel para o liberalismo". /lz:
Comell, D. ef aJJÍ (ed.). HegeZ and Legal 7heoW. Nova York,
Routledge, 1996.

18. WEIL, E. HegeZ e/ /'Éfa/. Paris, Vrin, 1974.

lg. WELLMER, A. ''Modêles de la liberté dons le monde moderne". /lz

Críflque, T. XLV, n' 505-506, 1989. Paras, 1989.



Cademos de Ética e Filosofia Política 4, p. q4\-56, 2a02

A noção gramsciana de Estado
e aleitura de Bobbio

Anata Helena Schlesener'':

Resumo: O presente artigo aborda a noção de Estado a partir de fragmentos dos
Cadernos do Cárcere. de Antonío Gramsci para examinar alguns aspectos da
leitura de Norberto Bobbio, confrontando com ooutras leituras da teoria de Gramsci.
Para tanto. partimos da análise do artigo de Bobbio "Gramsci e a concepção de
sociedade civil" para mostrar que o método de oposição de contrários possibilita
reduzir o conteúdo da teoria de Gramsci às premissas do idealismo.
Palavras-chave: Estado -- sociedade civil -- hegemonia

No decorrer da elaboração de sua teoria política, fruto de sua ativi-
dade junto aos trabalhadores de Turim ou de suas reflexões carcerárias

sobre os desdobramentos da política no âmbito do capitalismo do início do
século, Gramsci sempre se mostrou um ferrenho crítico do liberalismo,
tanto em seu aspecto económico quanto político e ideológico. Ao longo de
vários fragmentos dos Cadernos, Gramsci se esforçou em esclarecer como
a concepção liberal se consolidou a partir de um discurso que separa dico-
tomicamente estrutura de superestrutura quando, na verdade, essas instân-
cias se entrelaçam, se implicam reciprocamente e interagem dialeticamente.

A concepção liberal, ao separar mecanicamente o económico do po-
lítico-ideológico, criou um instrumento mistificador que se constituiu his-
toricamente em sua força política, com repercussões no discurso mecanicista

de esquerda, principalmente no movimento sindical, que entendeu que as
mudanças, em geral, se desencadeavam a partir do económico; mas, para

# Professora do Departamento de Filosofia da Universidade Federal do Paraná(UFPR)



142 Schlesener. A.H. Cadernos de Éf/ca e F;/oso#a Po//fica 4. p. 141 -56. 2002

Gramsci, nos países capitalistas nenhum equilíbrio de forças se rompe por
causas mecânicas imediatas e sim pelo papel que os problemas económi-
cos imediatos desempenham no contexto dos conflitos políticos, permeados

pelo ideológico. Pode-se separar as instâncias para análise, ''por razões di-
dáticas", mas a realidade é sempre mais complexa e precisa ser abordada

como um conjunto orgânico e dinâmico de relações de força (GRAMSCI
2, Q. 13, par. 17, p. 1587y

Existem leituras de Gramsci que procuram demonstrar que, princi-

palmente a partir da influência de Croce, há um conteúdo liberal em sua
teoria, que se expressalia numa inspiração idealista, bem como em subesti-
mar as questões de economia. Em nosso entender, Gramsci superou o idea-

lismo croceano, criticando-o como expressão hegeliana da dialética e afir-
mação do racionalismo liberal2; a questão económica permeia o seu texto,
sendo tratada tanto diretamente quanto no estudo da relação dialética entre

estrutura e superestrutura e, principalmente, na teoria do Estado.

Retomamos a noção gramsciana de Estado a partir de alguns frag-
mentos dos Ceder/zos do Cárcere, para contrapor a leitura de Norberto
Bobbio e salientar seus limites. Desconsiderando a organicidade e histori-

cidade do texto gramsciano, Bobbio reduziu a reflexão política de Gramsci
a critérios hermenêuticos antinõmicos e abriu a possibilidade de uma redu-

ção de seu pensamento aos pressupostos do liberalismo.

1 . A noção gramsciana de Estado

Inicialmente desejamos frisar que entendemos os escritos gramscianos
como um conjunto elaborado ao longo de uma vida em que o autor produz,
revê, amplia e reformula seu trabalho teórico, cotejado com o processo de
organização dos trabalhadores e as conjunturas históricas específicas que
Gramsci analisou; a noção de Estado foi gerada no bojo das lutas políticas

que se concretizaram nos conselhos de fábrica, depois reformulada a partir
do contato direto com a experiência russa e o trabalho de Lenin e, mais
tarde, ampliada nos Caderlzos do Cárcere, a partir da constatação de mu-
danças substanciais na sociedade capitalista, das novas formas de imperia-

lismo e da complexidade do capitalismo das décadas de 20-30, que conse-



Schlesener. A.H. Cadernos de Efíca e FI/oso/ia Po//f/ca 4, p. 141-56. 2002 143

guia se desenvolver apesar das crises económicas e que tinha um reforço
ideológico nas classes médias.

Ante essa nova configuração histórica, em que o elemento económi-
co não apresentava condições de determinar rupturas políticas relevantes,

fazia-se necessário pensar novas estratégias revolucionárias, que deveriam
se encaminhar no sentido de uma mudança do modo de pensar das multi-
dões (PAGGI 3, p. 379). Já em 1926 Gramsci tendia, na sua reformulação

da noção de Estado, a "recuperar a sua antiga idéia de mudança como cria-
ção de uma nova cultura e de uma nova civilização" (PAGGI 3, p. 380).

As reflexões sobre a hegemonia burguesa revelam que esta se cons-

titui como direção política e cultural e se realiza quando se consegue uma
unanimidade de pensamento, isto é, quando classes sociais ou grupos hete-
rogêneos aceitam e se reúnem em tomo de um projeto político; a formação
do consenso se apresenta como um trabalho de conquista de um pensar
homogêneo que sustente a ação dos que detém o poder; a alteração das
relações hegemónicas supõe, portanto, a elaboração de um pensar autóno-

mo, a partir de um processo de organização política. A constatação do pa-
pel da ideologia como prática de poder e do entrelaçamento de económico,

político e cultural no contexto do capitalismo moderno pemiite a Gramsci
reformular o conceito de Estados

Os Cadernos do Cárcere são de difícil leitura e interpretação, não
apenas pelas circunstâncias em que foram escritos, mas por apresentarem
uma teoria pol ítica inovadora, tanto em relação à teoria leniniana quanto ao
pensamento de Marx, transformado a partir de sua relação com Maquiavel.
Nos limitamos a discorrer sobre alguns pontos que consideramos relevan-
tes para contrapor o conceito gramsciano de Estado à leitura liberal.

A noção de Estado é renovada no contexto do marxismo a partir do
significado de sociedade política (que detém os mecanismos de repressão)
e da sociedade civil como espaço de formação do consenso e de difusão da
concepção de mundo das classes dominantes entre todas as camadas da

população. Longe de serem dicotõmicas, sociedade política e sociedade
civil se interrelacionam e há entre elas uma integração dialética de funções.
A noção gramsciana de Estado inclui em sua estrutura a sociedade civil e é
por meio da relação dessas duas instâncias que se realiza a hegemonia da

burguesia.



144 Schlesener, A.H. Cadernos de Ética e F//oso/7a Po/fffca 4, p. 141-56, 2002

O Estado é entendido como um complexo político e ideológico que
tem a finalidade de "adequar a 'civilização' e a moralidade das mais amplas

massas populares às necessidades do desenvolvimento continuado do apa-

relho económico de produção'' (GRAMSCI 2, Q. 13 XXX, par. 7, p. 1566y;
o Estado tem, portanto, uma tarefa educativa, que desempenha a partir da
interrelação das funções coercitivas e das funções formadoras do consen-
so; essa primeira definição permite não só uma crítica radical ao pensa-
mento liberal, mas também se contrapõe frontalmente à teoria das etapas.

Assim como a sociedade política não se identifica com o govemo e
com os instrumentos de coerção, também a sociedade civil não se restringe
à simples esfera do livre mercado de bens materiais, mas ambas desempe-

nham um papel fundamental na produção e aplicação de valores para a
consolidação do poder. A vida estatal se concretiza como uma rede ampla
de relações de poder e as classes dirigentes desenvolvem, por meio desses
mecanismos, uma atividade teórica e prática no sentido de manter a coesão
social em tomo de seus interesses.

Nos Ceder/zos do Cárcere Gramsci alerta contra o erro teórico que,
na relação entre sociedade política e sociedade civil, transforma uma dis-
tinção metódica em oposição real, esquecendo que, na verdade, ambas se
integram e formam o Estado; trata-se de desvelar a dinâmica das forma-
ções sociais que, na estrutura do Estado, se apresentam como ''todo o com-
plexo de atividades práticas e teóricas com que a classe dirigentejustifica e
não só mantém o seu domínio mas consegue obter o consenso ativo dos
govemados'' (GRAMSCI 2, Q. 15 11, par. 10, p. 1765). Assim, a luta de
classes, por exemplo, é muito mais complexa do que o simples confronto
de interesses económicos e a política não se reduz aos mecanismos de exer-
cício do poder ou da coerção, mas permeia todas as instâncias do social. A
separação entre a sociedade política como instância do público e a socieda-

de civil como o lugar dos interesses privados e do livre mercado, posta pelo
liberalismo, é um mecanismo que possibilita ocultar a dominação burguesa
para melhor exercê-la. Pressuposta a separação, torna-se possível normatizar

a desigualdade real por meio da regulamentação e aplicação do direito,
entendendo-a como mera desigualdade formal.

Desse modo, as relações hegemónicas se concretizam por meio da

atuação de sociedade política e sociedade civil sendo que à primeira cabe a



Schlesener, A.H. Cadernos de Éí/ca e F#osofia Po/íflca 4. p. 141-56, 2002 145

regulamentação e sustentação de relações que se garantem pela vivência

produzida na sociedade civil, enquanto o espaço em que se veicula um
modo de pensar que delimita o horizonte de compreensão da realidade.
Essa difusão se faz de modo contínuo e, à medida que um modo de pensar

vai sendo assimilado sem crítica, permeia as manifestações culturais das
classes dominadas e induz um sentimento de resignação diante da ordem
existente. Trata-se de uma concepção de mundo que passa a fazer parte da
vida e do conjunto das manifestações populares tendo, portanto, um caráter

político eideológico.
Assim, ao reformular a noção de Estado, Gmmsci também desloca e

amplia a questão da luta de classes, mostrando que ela é muito mais que um
conflito de interesses entre classes que se opõe no âmbito económico, mas
possui um aspecto cultural do qual se realimenta; as relações de poder e as
contradições se engendram em todos os pontos da sociedade, entendida em

seu conjunto como vida estatal. IJm projeto político das classes trabalha-
doras deve questionar as relações de poder no interior da sociedade civil

tendo em vista a tomada do poder ou a desestruturação do Estado em sua
totalidade.

A noção de hegemonia implica exercer um domínio económico, re-
vestido de direção política e cultural: grande parcela do trabalho de forma-
ção de uma concepção de mundo, base da direção política, cabe aos inte-

lectuais cuja atuação se liga ao exercício da hegemonia, por meio do apare-
lho coercitivo (Sociedade Política) para amoldar a massa popular ao tipo
de produção e à economia de dado momento histórico, bem como das cha-
madas organizações privadas (Sociedade Civil) pela formação de um modo
de pensar homogêneo. Para as classes trabalhadoras, alterar tais relações
implica produzir um pensamento autónomo, a parir da organização políti-
ca e da elaboração de uma identidade de classe.

Nesse contexto, a luta pela hegemonia não pode ser pensada como

um processo gradual, por etapas, que se caracterizaria primeiro em con-
quistar a direção cultural e depois o poder político, porque o Estado deve
ser entendido como um complexo em que os aparelhos ideológicos se com-
binam com o aparato repressivo, tratando-se de desestruturar intimamente
o Estado. Explicitar um processo de luta como altemativa real depende de
cada momento e das especificidades históricas de cada realidade. Não se



146 Schlesener, A.H. Caderr70s de Éf/ca e F//oso/ía Po/íf/ca 4. p. 141-56. 2002

pode ignorar a dialeticidade e a historicidade do pensamento de Gramsci,
sob pena de toma-lo um instrumento funcional, apto a ser aplicado a qual-
quersituação.

Para as classes dominadas, pensar sua luta política no âmbito da opo-

sição entre sociedade política e sociedade civil significa reduzir seu prometo
revolucionário aos limites do instituído, isto é, da democracia burguesa e

dos simples direitos de cidadania; as conquistas graduais de espaço (ou
posições) são ilusórias porque também se inserem na estratégia dominante
de absorção ou incorporação das classes subaltemas ao seu projeto político.

Tendo como pressuposto que a luta das classes dominadas é por uma
:nuova civiltà'' e um novo Estado, os grupos que se enfrentam pela

hegemonia precisam estar conscientes não apenas de sua tarefa histórica
mas também do papel que o adversário desempenha e defende, ou seja, ao

desvelar os mecanismos por meio dos quais as classes dominantes procu-
ram instaurar um processo de mudanças no interior das relações de poder,

sem grandes traumatismos sociais, Gramsci não o faz para que as classes
trabalhadoras se insiram ou se adaptem ao prqeto burguês, mas sim para

que o questíonem e criem seus próprios instrumentos de luta. E preciso
conhecer para subtrair-se do discurso e das práticas hegemónicas e dar res-

postas concretas e revolucionárias. Gramsci não propõe aos trabalhadores
uma estratégia de busca do consenso, mas mostra como o consenso é um
instrumento das classes dominantes para manter a dominação, ou seja, pro-
cura desmistificar a política do consenso.

A construção de uma ''nuova civiltà'' implica entender a natureza do

Estado e perceber a articulação que existe entre consenso e coerção, para
não transformar a luta das classes trabalhadoras em ''conquista de posi-
ções'' no interior do Estado burguês. O exercício da hegemonia como prá-
tica cotidiana que articula coerção e consenso pode ser identificado em
vários momentos dos Ceder/zos, na reflexão sobre a estrutura do Estado, no

papel do Direito no Estado liberal, na atuação dos meios de comunicação
na formação da opinião pública e, principalmente, na caracterização do
Estado como ''educador", isto é, uma instância que, interferindo sobre as

forças económicas, desenvolvendo uma determinada atuação política e
exercendo uma função no sentido de concretizar uma concepção de mun-
do, cria ''um tipo de civilização e de cidadão", por meio de instituições



Schlesener, A.H. Cadernos de Éf/ca e FÍ/oso/ía Po/íf/ca 4. p. 141-56. 2002 147

como a escola, o direito e os tribunais, por exemplo (GRAMSCI 2, Q. 13
XXX, par. 1 1, p. 1570-1571).

No bojo da estrutura do Estado, Gramsci procura pensar também as

relações entre os indivíduos e, destes, com as instituições, na concepção de

direito que, longe de ser neutra, desempenha um papel político de classe e
cumpre determinados fins dentro da estrutura instituída. O direito é um dos
instrumentos de formação de uma concepção de mundo homogênea, que

'tende a fazer desaparecer certos costumes e atitudes e difundir outros" e é
elaborado no sentido de alcançar a máxima eficácia em resultados positi-

vos (GRAMSCI 2, Q. 13 XXX, par. 1 1, p. 1570).
Para Gramsci, a "unidade histórica das classes dirigentes acontece

no Estado" e não se deve crer que "tal unidade seja puramente jurídica e

política", mas se concretiza como o resultado das relações orgânicas entre
as instâncias económica, política e ideológica. Por outro lado, "as classes
subaltemas, por definição, não são unificadas e não podem se uniâtcar en-
quanto não possam tornar-se 'Estado': a sua história, portanto, está
entrelaçada àquela da sociedade civil, é uma função 'desagregada' e
descontínua da história da sociedade civil'' (GRAMSCI 2, Q 25 XXlll, par.

5, p. 2287-2288). Ora, essa compreensão da natureza do Estado e da situa-
ção das classes dirigentes e subalternas no contexto da sociedade capitalis-
ta o leva a buscar formas de rompimento com o campo ideológico domi-

nante e a construção de uma unidade de classe no interior da sociedade

civil. Nesse contexto, para as classes trabalhadoras, a busca do consenso
deve aliar-se ao exercício do dispenso, isto é, à sua afirmação como classe

a partir da elaboração de um pensamento autónomo, capaz de propor um
prometo políticoinovador.

Daí a importância dos intelectuais na teoria gramsciana porque, as-
sim como atuam na sustentação do poder instituído, também desempenham
um papel fundamental no processo de desconstrução do discurso
hegemónico por meio da crítica, bem como na elaboração de um pensa-
mento autónomo das classes dominadas: por meio da teorização de suas
práticas (que, ante o saber instituído, se constituem em não-saber), bem
como da apropriação da herança cultural (ou saber dos dominantes),
reelaborada de acordo com o seu prqeto político e revolucionário, as clas-



148 Schlesener, A.H. Cadernos de Ef/ca e F//oso#a Po/íf/ca 4. p. 141-56. 2002

ses trabalhadoras constroem a sua própria identidade de classe e sua pró-
pria concepção de mundo.

Este é, portanto, o sentido que vislumbramos na relação entre políti-
ca e cultura: a sociedade deve ser entendida como um conjunto em que as
relações de poder e as contradições se engendram, o Estado se concretiza
na relação entre sociedade política e sociedade civil e a economia, a políti-
ca e a ideologia são instâncias que se entrelaçam e interagem dialeticamente.
Se o discurso e as práticas liberais andem sociedade política de sociedade
civil(com base na cisão entre o económico e o político), para melhor exer-
cer sua dominação, cabe às classes dominadas desconstruir esse discurso e
não incorpora-lo.

Os dois aspectos da luta política, romper os limites da institucionali-
dade burguesa e elaborar um pensamento autónomo, não podem ser
dissociados: por isso, não se pode separar também ''guerra de posições" de

''guerra de movimento" ou direção de coerção no bojo da hegemonia. Esta

questão possibilitou leituras controversas, que permitiram adaptar concei-
tos gramscianos a uma prática liberal; um dos problemas que permeiam
tais interpretações se refere à diabética entre conservação e inovação que,
conforme Gramsci, pode traduzir-se, na linguagem moderna, em
"reformismo'' assumido como programa, ou seja, é um mecanismo político
das sociedades modernas, onde as organizações intimas tornam-se mais

complexas e o exercício do poder implica a formação do consentimento de

grandes massas, a ''guerra de movimento transforma-se cada vez mais em
guerra de posição"; não se pode dizer, porém, que "guerra de movimento'
e "guerra de posição" sejam mecanismos que se excluam ou sejam concei-
tos tomados independentemente por Gramsci(GRAMSCI 2, Q. 13 XXX,
par. 7,p. 1566).

Uma das leituras que procuram explicitar a relação entre ''guerra de

posições'' e "guerra de movimento" no contexto da teoria gramsciana do
Estado foi a de Nicos Poulantzas, segundo o qual tais mecanismos devem
ser entendidos no âmbito de uma mudança da ''relação de forças intima
dos aparelhos de Estado"; as lutas políticas se constituem em um "longo
processo de tomada do poder numa via democrática ao socialismo'' que
consiste, essencialmente, em "desenvolver, fortalecer, coordenar e dirigir
os centros de resistência difusos de que as massas sempre dispõem no seio



Schlesener. A.H. Cadernos de Éffca e F//oso#a Po//f/ca 4, p. 141-56, 2002 149

das redes estatais, nelas criando e desenvolvendo outras", de modo que

estes centros se constituam, "no terreno estratégico que é o Estado, os efe-
tivos centros do poder real". O autor acentua que não se trata de "uma
simples alternativa entre guerra frontal de movimento e guerra de posições

pois essa última, no entender de Gramsci, consiste sempre num cerco do
Estado-praça forte'' (POULANTZAS 4, p. 296).

Poulantzas ainda se pergunta se esta colocação, que não coincide

com a política direcionada para a instituição da dualidade de poderes, não
abre a perspectiva de um novo reformlsmo, nos moldes daquele apontado
pela Terceira Intemacional, para a qual "é reformista toda estratégia que se
diferencie daquela do duplo poder", pressupondo-se que a ''única ruptura
radical quanto à tomada de poder do Estado'' que ''permite escapar ao
refomnsmo, é a ruptura entre o Estado" enquanto instrumento da burgue-
sia e "seu suposto exterior absoluto, o segundo poder", constituído pelas
massas (POULANTZAS 4, p. 296-297).

Ainda no entender de Poulantzas, esta posição da Terceira Internaci-

onal não impediu uma forma específica de reformismo, gerada por ''uma
concepção instrumental do Estado". Atribuir ou não a Gramsci o rótulo de
refomusta exige uma explicitação maior do conceito e da complexidade da

política no contexto vivido pelo autor. É necessário frisar, ainda com
Poulantzas, que:

;Modificar a relação de forças interna ao Estado não signifi-
ca reformas sucessivas numa contínua progressividade, con-
quista peça por peça de uma maquinaria estatal ou simples
ocupação de postos ou cúpulas governamentais. Significa
exatamente um movimento de rupturas reais, cujo ponto cul-
minante, e certamente existirá um, reside na inclinação da
relação de forças em favor das massas populares no campo
estratégico do Estado" (POULANTZAS 4, p. 297).

Embora perceba a complexidade da estrutura estatal no contexto da
teoria gramsciana e entenda que a ''via democrática para o socialismo não

significa simples via parlamentar ou eleitoral" (POULANTZAS 4, p. 297),
Poulantzas se propõe pensar vias de transfomlação que preservem e ampliam

as conquistas históricas como o sufrágio universal e o pluralismo político e



150 Schlesener. A.H. Cadernos de Éf/ca e Ff/osoíla Po/íffca 4. p. 141 -56. 2002

ideológico, bem como garantam e ampliam as liberdades políticas. Em nosso

entender, as propostas ficam em aberto também em Poulantzas, até porque
dependem das especificidades históricas de cada momento.

Essa questão é complicada e polêmica no texto de Gramsci, visto
que para ele se tratava de transformar o Estado em sua estrutura intima,

bem como de evitar tanto o ''refomlismo", no sentido de adaptação ao pro-
cesso político vigente, quanto uma nova forma autoritária de Estado. Da
perspectiva revolucionária, a ''guerra de posições'' se caracterizaria como
um processo de continuada oposição intema, por parte das classes subalter-
nas, diante das novas formas de controle das massas e de dominação que
traduzem a força e o controle hegemónico da burguesia; essa resistência
programada deveria se fazer com o objetivo de abalar o conjunto da estru-

tura, isto é, deveria combinar-se com a "guena de movimento", ou sqa,
vincular-se a um prometo revolucionário que visasse mudanças decisivas no
âmbito da totalidade do Estado e da hegemonia.

E preciso ter em conta ainda que, quando Gramsci recorre ao concei-

to "guerra de posições", aplica-o em um duplo sentido: tanto como resis-
tência e organização das classes subaltemas quanto como um instrumento
de poder das classes burguesas para a restauração ou reorganização do po-

der e da economia capitalista, no bojo de um processo de "revolução passi-

va", isto é, um processo de mudanças no interior das relações de poder sem
grandes traumatismos sociais. Embora Gramsci vislumbre a importância e
o peso do domínio ideológico nas sociedades capitalistas modemas, as for-
mas de dominação se ampliaram e se tomaram mais complexas, principal-
mente a partir dos novos mecanismos de comunicação.

Os conceitos gramscianos não devem ser tomados abstratamente e
sua aplicação depende sempre da análise da correlação de forças de cada
situação específica. Gramsci chamou a atenção para a dinâmica intima das

organizações sociais, que envolvem não apenas os componentes estrutu-
rais tradicionais, mas implicam a ideologia como prática de poder; ao mos-

trar a complexidade e diversidade de elementos em que se fundam as rela-
ções de poder, realizava a crítica tanto do sindicalismo, que sedimentava
seu discurso na estrutura económica e suas crises, quanto do idealismo, que
acentuava o papelda cultura.



Schlesener. A.H. Cadernos de Éf/ca e F//oso#a Po//f/ca 4. p. 141 -56. 2002 151

E evidente que um texto fragmentário, se tomado aleatoriamente,
abre a possibilidade de múltiplas interpretações e pode referendar as mais
diversas posições políticas; se, mais que o contexto histórico anual, as in-
terpretações de Gramsci sugerem que não cabe falar de revolução, mas
apenas em ''processo lento e molecular", em ''conquista de posições", não
se pode reduzir seu pensamento a essa leitura. E preciso tomar o conjunto
de sua obra e respeitar sua historicidade para buscar-lhe o sentido mais
aproximado.

2. Bobbio e a noção gramsciana de sociedade civil

A partir dessas colocações, passemos à leitura de Bobbio, tomando
como referência o ensaio Z,a socierà cíví/e í/z Gramscí (BOBBIO 1, p. 38-
65y, publicado em 1969 e que se notabilizou como um dos primeiros a
salientar o conceito de sociedade civil como central na teoria gramsciana.

Não podemos deixar de reconhecer os méritos do trabalho de Bobbio

como teórico da filosofia política, leitor de Hegel e Hobbes ou mesmo, no
caso da leitura de Gramsci, na atenção que despertou em tomo do conceito
de sociedade civil. A grande virtude de Bobbio, em nosso entender, está na

facilidade em desenvolver conteúdos difíceis dentro de uma esquematização
didática e uma argumentação que os toma acessíveis e agradáveis. As res-
salvas que temos em relação a tais abordagens é que, em nossa opinião, a
forma não se dissocia do conteúdo e a didática nem sempre combina com a
dialética que permeia certos textos, deixando lacunas e gerando ambigüi-
dades difíceis de superar. No caso da leitura de Gramsci, as simplificações

decorrentes da aplicação de um instrumental hermenêutico que aborda os

problemas a partir da redução dos conceitos a uma oposição dicotõmica
prqudica o conteúdo da teoria política gramsciana. Nos ateremos, aqui, ao
ensaio citado e não à extensa obra de Bobbio.

Nesse ensaio, Bobbio apresenta um esboço do conceito de sociedade

civil em Hegel e Marx, para acentuar que Gramsci introduz ''uma profunda
inovação com respeito a toda a tradição marxista" ao entender que a socie-
dade civil "não pertence ao momento da estrutura, mas ao da superestrutu-

ra'' (BOBBIO 1, p. 48). A partir dessa primeira dicotomia entre estrutura e



152 Schlesener, A.H. Cadernos de.Ef/ca e Ff/oso#a Po/ít/ca 4, p. 141-56. 2002

superestrutura, oconem as outras oposições entre económico e ético-polí-
tico, vida espiritual e vida material, necessidade e liberdade, objetivo e
subjetivo e, no interior da superestrutura, entre sociedade civil e Estado. A
sociedade civil, oposta ao Estado, seria o espaço em que se elaborariam as

ideologias, reflexo das condições materiais.
Em seguida, Bobbio procura mostrar que o conceito gramsciano de

sociedade civil deriva de Hegel (e não de Marx), particularmente da leitura

da FÍ/oscÜa do Z)freira; porém Gramsci, na opinião de Bobbio, subverte o

sentido hegeliano ao entender a sociedade civil como um momento da su-
perestrutura, para explicitar o ''sentido de hegemonia política e cultural de
um grupo social sobre a sociedade inteira, como conteúdo ético do Estado''

(GRAMSCI 2, Q. 6 Vlll, p. 703. Apud. BOBBIO 1, p. 50-5 1). Essa citação
vem interpretada no contexto da antítese entre sociedade política e socie-
dade civil. Ora, a dicotomia como método de interpretação desvia do senti-
do dialético e retira o conteúdo da definição gramsciana, que assume outro
significado se lida a partir do pressuposto que sociedade política e socieda-
de civil se integram e interagem formando a totalidade do Estado.

A partir desse direcionamento, o passo seguinte de Bobbio é mostrar

que Gramsci se distancia de Marx e elabora uma teoria idealista, traduzin-
do a influência croceana que, de resto, também se enraiza em Hegel. Essa
leitura decorre da oposição dualista inicial entre estrutura e superestrutura:
''se em Marx a sociedade civil se identifica com a estrutura, o deslocamen-

to da sociedade civil do campo da estrutura para o da superestrutura reali-

zado por Gramsci tem uma influência decisiva sobre a sua própria concep-
ção das relações entre estas duas instâncias'' (BOBBIO 1, p. 52).

A dicotomia entre conceitos como opostos que se excluem permite
encaminhar a argumentação no sentido de demonstrar que, na teoria
gramsciana, prevalecem os elementos superestruturais, caracterizados nas

noções de consciência, liberdade, reforma intelectual e moral, Estado éti-
co-Político.

Sempre no contexto de oposições dicotâmicas, Bobbio acentua as
diferenças entre Gramsci e Lenin com respeito à noção de hegemonia: em
Lenin esse conceito tem um significado restrito, de direção política; Gramsci

o amplia, atribuindo-lhe o sentido de direção cultural, sendo que este signi-
ficado não exclui o primeiro, mas o integra. Desse modo, o conceito muda



Schlesener. A.H. Cadernos de Ef/ca e Fi/oso/7a Po//f/ca 4. p. 141-56. 2002 153

de extensão e de qualidade: remete-se não apenas à criação de um novo
aparato estatal, mas implica a difusão e a atualização de uma nova concep-

ção de mundo(BOBBIO 1, p. 61). E nesse contexto que a teoria de Gramsci
assume uma nova dimensão em relação à teoria de Lenin e abre a perspec-
tiva de considerar o papel da sociedade civil: ''a hegemonia é o momento
de soldadura entre determinadas condições objetivas e o domínio de fato

de um determinado grupo dirigente: esse momento de sutura acontece na
sociedade civil" (BOBBIO 1, p. 62).

Esta interpretação, corneta no sentido das diferenças entre Gramsci e

Lenin, se altera ao ser desenvolvida no bojo das várias antinomias citadas
e, principalmente, da oposição dicotâmica entre sociedade política e socie-
dade civil, considerada como momento da superestrutura. Embora teorica-

mente reconheça a nova dimensão que assume o conceito de hegemonia na
formação de uma vontade coletiva e na elaboração e difusão de uma nova
concepção de mundo, Bobbio cinde coerção de direção, abrindo a possibi-
lidade de se pensar a organização de parcelas da sociedade civil contra o
Estado. Se, no texto gramsciano, a noção de sociedade civil abarca tanto o
económico, quanto o político e o ideológico, isto é, traduz toda a vida da

sociedade, na leitura de Bobbio ela se reduz às relações ideológicas; se,
para Gramsci, as classes trabalhadoras constroem na sociedade civil a he-
gemonia constituindo-se em sua identidade de classe e organizando-se no
sentido da gestão coletiva da sociedade, nos limites da análise de Bobbio a

sociedade civil acaba se delimitando como o espaço de conquistas graduais

que não colocam em discussão a ruptura efetiva do Estado.
Em termos de orientação política, se a dicotomia modifica a teoria

gramsciana de Estado, do qual a sociedade civil é parte constituinte, ela é
plena de sentido no bojo do pensamento liberal e da redução do pensamen-
to de Gramsci aos pressupostos do liberalismo. No âmbito dessa leitura, o

aparato estatal detém o monopólio da coerção e a sociedade civil se apre-
senta como um ''espaço autónomo" (BOBBIO 1, p. 62) a conquistar.

Esta é uma forma de leitura que ignora, ainda, uma observação im-
portante de Gramsci sobre a facilidade com que as classes dominantes pro-
curam tirar proveito dos processos de mudança no interior das relações de

poder (GRAMSCI 2, Q. 13 XXX, par. 7, p. 1565-1567). As práticas libera-



154 Schlesener, A.H. Ca(ferros de Éf/ca e F//osofia Po//fica 4, p. 141-56, 2002

lizantes servem para integrar as forças renovadoras ao próprio processo de

reprodução do sistema económico e político vigente.
Nesse contexto, não se questiona o Estado no seu conjunto comple-

xo e contraditório e se passa a privilegiar a atuação política no campo
institucional, reduzida à ''conquista de espaços'' ou, como mais claramente
se coloca, conquista da cidadania; não se trata mais de um projeto socialis-
ta, mas de uma simples integração das classes trabalhadoras na democracia

e na cidadania burguesas, isto é, tal leitura acaba por excluir do horizonte
das discussões e da ação os antagonismos de classes.

O ensaio de Bobbio sobre o conceito de sociedade civil em Gramsci

gerou muitas polêmicas e foi contestado por vários autores marxistas'; já
acentuámos a importância do seu trabalho no sentido de alertar para o pa-
pel desse conceito na obra de Gramsci', porém, ao entender que Gramsci
privilegia a superestrutura e identiHlcar no texto gramsciano duas dicotomias
(estrutura-superestrutura e força-consenso) a partir das quais encaminha

sua leitura, Bobbio reduz o pensamento de Gramsci a paradigmas que não

se aplicam a um pensamento profundamente dialético e crítico; Gramsci é
reduzido aos limites que ele próprio havia criticado na polêmica com o
idealismo.

Bobbio também se restringe a poucos fragmentos e não considera a
obra em seu conjunto e sua historicidade e não busca relações do conceito
de sociedade civil com outras noções que formam o conjunto do pensa-
mento gramsciano. Dessa forma, a teoria política de Gramsci foi transfor-
mada num corpo de conceitos formais e abstratos, isto é, um instrumental
redutível aos pressupostos do liberalismo e aplicáveis indistintamente a
qualqueroutrarealidade.

Bobbio é apresentado no Brasil como um dos principais comentadores
de Gramsci, mas pouco ou nada se sabe da crítica a que foi submetido na

Itália. Graças a interpretações como a sua, um pensamento profundamente
crítico em relação às interpretações e práticas liberais foi transformado em
um corpo teórico abstrato e funcional para, assim, respaldar propostas re-

formistas de ação.

Abstract: The present article is related the concept of State focusing a selection
from the Prison Notebooks. writed by Antonio Gramscí. to examine some aspects



Schlesener, A.H. Cadernos de Éf/ca e Ff/oso#a Po//fica 4. p. 141-56. 2002 155

from Bobbío's interpretations. as well discussing il with other interpretations of
Gramsci's theory. For it, we go away from the analysis of Bobbíos's article "Gramsci
and the Conception of Civil Society" to show how the method of opposition of
contrary enables to restrict Gramsci's theory on the premises of idealism.
Key-words: State - civil society - hegemony

NOTAS

1 Esses escritos correspondem a 1933-1934.
2 Entre os textos de Marx que foram a referência de Gramsci na crítica ao idealismo croceano
tepçtçls: Miséria da $1oso$a, Prefácio à Crítica da Economia Política, A questão Judaica e
A Sagrada Fama/ia, citados ao longo de fragmentos.
3 Essa abordagem gerou leituras controversas; entre elas, podemos citar Louis Althusser,
Perry Anderson e Norberto Bobbio, cujas interpretações de Gramsci, em que pesem as
profundas diferenças teóricas entre esses autores, coincidem na dicotomia entre económi-
co e ideológico, na oposição entre estrutura e superestrutura. Dessa dicotomia decorrem
suas interpretações da noção de Estado, que implicam também em leituras diferenciadas
de Marx

4 Nos concentramos nesse parágrafo, embora o tema perpasse todo o Cademo 13.
5 Apresentado pela primeira vez no Co/zveg/zo ín/erpzazío/za/e dí srudl granjeia/zí, Cagliari.
abril de 1967

6 Um dos principais polemizadores foi J. Texier, nos ensaios: TEXIER, J. "ll concetto di
società civile' e I'independenza personale". In: VV. AA., Gramsci e í/ marxismo

co/zrenzpora/zeo (convegno realizzato a Siena, 1987) Romã: Riuniti, 1990, e TEXIER, J.
Gramsci teorice delle sovrastíutture e il concerto di società civile". In: Crítica JWarxisra.

1968, n. 6, p. 81-97.
7 Entre as divergências de Texier com Bobbio, podemos salientar que, para Texier, o
conceito gramsciano fundamental não é o de sociedade civil, mas o de bloco histórico.



156 Schlesener, A.H. Caderr70s de Ef/ca e F//oso#a Po//fica 4, p. 141-56. 2002

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

l

2

3

4

5

6

7

8

BOBBIO, N. "La società civile in Gramsci". In: Saggí s l Gra/7zscí.
Milano, Feltrinelli, 1990.

GRAMSCI, A. ater/zí deZ Cárcere. Tolino, Einaudi, 1977.

PPtGG\, L. Le strategie del potere in Grau'tsci -- Tra fascismo e socialis
mo. Romã, Riuniti, 1984.

POULANTZAS, N. O Estado, o Poder, o Sacia/is/zzo. Rio de Janeiro,
Graal, 1985.

SEMERARO, G. Gramscí e a sociedade cíví/. Petrópolis, Vozes, 1999.

VACCA, G. Gramscí e Tog/!afrí. Romã, Riuniti, 1994.

VV. AA. Gramscí e Ja ctllrllra corzre/rzporanea / (Convegno realizzato a

Cagliari, 1967). Romã, Riuniti, 1975.

VV. AA., Gramscí e Í/ mdrxísrrzo co/z/emporaneo (Convegno realizzato

a Siena, 1987) Romã, Riuniti, 1990.



Cadernos de Etica e Fi:asofia Política 4, p. 1 57-68, 2002

O materialismo histórico
como concepção antiliberal

José Crisóstomo de Souza*

Resumo: O artigo apresenta a concepção de Marx (e Engels). seu materialismo
histórico. na forma em que está desenvolvido na Ideologia Alemã, como um "ultra-
comunitarismo", como um antiliberalismo ontológica e antropologicamente funda-
do. Em tal concepção, como pretendemos mostrar, as demandas particulares do
indivíduo empírico, realmente existente, suas pretensões de sujeito autónomo.
ficam inteiramente desqualíficadas.
Palavras-chave: Marx -- Feuerbach -- Stirner -- materialismo histórico -
antíliberalísmo

O presente texto trata de registrar algumas formulações ontológicas
e antropológicas de Marx (e Engels) na /deoZogía ÁJemã referidas ao con-
texto de sua polêmica e diferenciação com relação a posições de seus con-
correntes na esquerda hegeliana: Ludwig Feuerbach, Bruno Bauer e Max
Stimer. Tomando ao pé da letra as formulações de Marx, e seguindo sua
démarc/ze por meio de frequentes citações, o texto apresenta a concepção
materialista da história como uma concepção essencialmente antiliberal,
como um libelo contra as pretensões do sujeito individual e de sua consci-
ência como pessoal, de representarem por si alguma coisa, mesmo e espe-
cialmente em oposição ao "real", isto é, como consciência crítica. A con-
cepção marxiana opera na verdade uma completa resolução do indivíduo
"abstrato'' e "consciente de si", despojado de qualquer negatividade pró-
pria, na substância única e universal do real como "atividade sensível", e
na sociedade como expressão do ser genérico (Cafre/zgswesen) do homem.

# Professor titular do Departamento de Filosofia da Universidade Federal da Bahia



1 58 Souza. J.C Cadernos de Etica e Filosofa Política 4, p. q 57-68. 2002

Se, em 1 845, Marx e Feuerbach estão sendo atacados por Bruno Bauer

e Max Stirner como partidários da ''substância'' ou Hy/é (sícy, a resposta
de Marx e Engels na /deo/agia Á/emã não é menos um libelo contra a
consciência própria do sujeito ''pessoal" baueriano e contra a individuali-
dade "única'' stirneriana. E não é por acaso que a crítica às pretensões da
consciência de representar algo além da "consciência do ser" atravessa todo
o texto da obrar. Retirando qualquer autonomia ou atividade própria a esse

princípio da subjetividade, Marx espera livrar-se de uma vez por todas não
só do "crítico negativo'' baueriano, como também do ''egoísta'' stimeriano,
absolutamente singular e supostamente "nadificador" do mundo e das idéi-

as. Pois, mesmo que a concepção de Max Stirner não seja propriamente
:consciencialista", como seria a de Bruno Bauer, seu indivíduo deve ser

único "não somente pelo ser e pela ação, mas também pela consciência'
(STIRNER 22, p. 406; ide z 23, p. 450) -- esta como lugar de afirmação da
subjetividade e de livre reinterpretação da realidade.

Houve um tempo em que o jovem Friedrich Engels imaginava-se
um ''templário'' da consciência de si(ENGELS 4, p. 238), e o jovem Karl
Marx, em nome dela, declarava guerra a "todos os deuses do céu e da terra'

(cf. SASS 16, p. 97). Alguns anos depois, contudo, aquela vaidosa senhora

não se contentava em ser ''do homem'' (genérico) e ameaçava igualmente
devora-lo como a qualquer outro deus ou medida. Pois representava um
saber da própria distinção ou mesmo superioridade do eu, como personali-
dade soberana e individualidade própria; um saber da superioridade do eu

autónomo, não apenas com relação à religião, a Deus e ao Estado (prussiano),
mas também frente à natureza, à comunidade, aos ideais substanciais e aos

pensamentos hipostasiados.

Agora que a consciência, opondo-se à natureza e ao mundo(enquan-
to ''coisa em si e por si'', isto é, enquanto substância), passava a ameaçar
também a unidade substancial do gênero humano e a objetividade da es-
sência que Ihe corresponde (cf. BAUER 2, p. 127 e p.132-4), Marx con-
cluía que o "espiritualismo" (síc) de Bauer era o maior inimigo do "huma-
nismo real" (seu e de Feuerbach) na Alemanha (cf. MARX 15, prefácio).
Apenas para, no momento seguinte, enfrentar-se com a negatividade sub-
jetiva stirneriana, radicada num caprichoso "não pensar" ainda mais
dissolvedor do que a consciência de si baueriana3



Souza, J.C., Cadernos de Éf/ca e F//oso/ía Po/ífica 4. p. 157-68. 2002 159

Antes de Marx, o velho Hegel já havia enfrentado as reivindicações
da modema consciência subjetiva enquanto "personalidade livre e infinita'
e tratado de compatibilize-las com a substancialidade da vida ética e do
Estado'. "0 fato de que o homem pensa e de que quer encontrar no seu
pensamento o fundamento da vida ética'' e do Estado, no entanto, ameaça
sempre deixar esta ''à mercê do capricho'' e da "opinião vazia'' -- Hegel
reconhece (HEGEL 8, p. 3-4). Quanto a Marx, este resolve buscar fora do

idealismo - mas também, claro, fora do empirismo - uma resolução mais
completa do indivíduo ''abstrato'' e consciente de si, na substância única e
universal da comunidade.

Para Maré, na /deoZog/a Á/e/7zã, é essencialmente a divisão do traba-

lho (ou, o que é a mesma coisa, a propriedade privada) que cinde o gênero
humano em espécies opostas (as classes sociais). E que o fragmenta em
espécimes diversos e dispersos, com suas opiniões e volições supostamen-
te pessoais, opostas ao que é em si universal e objetivo. Nesse caso, a cons-
ciência pessoal, pela qual o indivíduo é "livre'' e ''infinito" (pela suposta
capacidade de abstrair seu eu das determinações do mundo objetivo), não

passa da consciência desse homem "abstrato''s. Um homem cuja liberdade
só existiria na "representação'' e na ''imaginação" (MARX 15, p. 147), su-
bordinado que está, enquanto indivíduo, a uma todo-poderosa potência
objetiva (idem 12, p. 91; fde/}z 13, p. 94-5; idem 14, p. 75-6).

Aparentemente, há apenas uma consciência em que Marx confia: a
ciência, impessoal consciência do gêneroó. Pois aí não é mais a subjetividade

que se afirma; ela simplesmente se volta para o mundo para conhecê-lo.
Bem antes da disjunção entre ''substância'' e "consciência de si" ser proposta
pelo "liberalismo radical" de Bruno Bauer, o jovem Schelling entendera
que a idéia de um mundo ''inteligível e objetivo" era contraditória com a
assunção da "personalidade subjetiva'' e da "liberdade de vontade'' (cf.
SCHELLING 17). Se é assim, Marx espinozeanamente abre mão dessa
imaginária ''liberdade ideológica'', e da trêfega "individualidade contingen-
te" a que corresponde, optando decididamente pela "ciência real": "Onde

começa a vida real e a ciência real e positiva, cessam as frases sobre a
consciência, e um saber real deve ocupar o seu lugar" (MARX 13, p. 51;
idem 14, p. 27).



160 Souza. J.C Cadernos de Ética e Filosofia Política 4. p. \ 57-68, 20a2

Na /deoZogía .4/emã, apelando à divisão do trabalho, a concepção
materialista da história revela-se capaz de recusar quaisquer autonomia e

potência efetivas a toda consciência. Ao mesmo tempo dando conta de sua
aparência de autonomia e oposição com relação ao "mundo real", bem como
da coercitividade de suas formas "religiosas" e "fantasmagóricas'' com re-

lação ao indivíduos. Pois, mesmo quando a ''expressão consciente" que os
indivíduos têm de suas condições de vida é "imaginária", isso também é
"conseqüência de seu modo limitado de atividade e de suas estreitas rela-
ções sociais" (MARX 13, p. 50; idem 14, p. 26).

De acordo com a concepção marxiana, não é propriamente a consci-
ência que distingue os homens dos animais. Quem o faz é a produção ma-
terial para suas necessidades (idem 13, p. 45; idem 14, p. 21), com a qual
surgem e se desenvolvem as relações sociais8. De modo que os homens
desde logo têm entre si "um sistema de laços materiais", que se desenvolve
historicamente, sem que a consciência (como religião, moral ou política)
intervenha aí de forma atava ou determinante. "Sem que exista ainda qual-

quer absurdidade política ou religiosa que, por acréscimo, reuna-os'' -- Marx
conclui(MARX 13, p. 58-9). E somente depois que o comportamento e as
relações entre os homens já estão definidos pelas circunstâncias da produ-

ção "que descobrimos que o homem tem também uma 'consciência' ou
espírito'" (íd., ibid.).

Assim, os "seres supremos'' e as "cadeias espirituais'' (valores, cren-

ças, ideais, todos universais) que dominam e oprimem os indivíduos -- como

na religião, na moral e nas ideologias em geral -- são antes a ''expressão
idealista", para o indivíduo isolado (o da divisão do trabalho), de cadeias e
limites muito reais, "naturais" e ''sociais'' (!d. , p. 58 e p.61). E, naturalmen-
te, o que os homens não puseram pela consciência, ou enquanto indivíduos

isolados, da mesma maneira não poderão renegar isoladamente e pela cons-

ciência -- se é que jamais poderão fazê-lo, completamente, por alguma ou-
tra forma.

A ''consciência real", Marx declara (seguindo Feuerbach), é a lin-
guagem, "a que existe também para os outros homens" (íd., p. 59)9. Sua
produção está "direta e intimamente ligada" à atividade humana, como uma
"emanação'' do seu "comportamento material" (íd., p. 50). Ela é sempre

um produto social e representa, antes de mais nada, a ''consciência do meio



Souza, J.C Cadernos de Etica e Filosofia Política 4, p. q57-68. 2Q02 161

sensível mais próximo'' e do "nexo com os outros indivíduos" (íd., p. 59).
A consciência representa a ''expressão consciente" de suas relações e ativi-
dades reais, de sua "produção" e "intercâmbio". Admitir outra coisa, diz
Maré, seria supor que os homens possuem "um outro espírito'' --
incondicíonado, pessoal, privado ( 1) -- além daquele que têm como "indiví-
duos reais e materialmente condicionados" (MARX 13, p. 50; idem 14, p.

São os homens que produzem a política, a moral, a religião, etc, --

mas enquanto "reais e ativos." O que para Marx significa, antes de mais
nada, ''condicionados por um desenvolvimento determinado das forças pro-

dutivas e das relações correspondentes". O que quer dizer que "a consciên-
cia não pode ser outra coisa senão o ser consciente, e que o ser dos homens
é o seu processzzs vital" (Id. ibid., id., ibid.). Portanto, desse modo, o pen'
lamento é praticamente um atributo da "substância'', como se fosse esta
que toma consciência nos homens individuais. E a verdade da consciência
deixa de ser a consciência de si e se toma o ser consciente.

Ora, este ser, se de alguma forma é o indivíduo, está longe de repre-

sentar aquele eu que se volta sobre si mesmo e que entende ser alguma
coisa por si mesmo. Por trás dele e de ''sua" consciência está o mundo (o
mundo ''do homem", naturalmente), e não vice-versa. É de Feuerbach a
fómtula, que Marx parafraseia seguidamente na /geologia Alemã, de que
''o idealismo erra quando procura a origem das idéias no homem isolado'
'existente para si", como uma "alma" (cf. FEUERBACH 6, p. 185); o que

permite ao autor da Essência do Crlsffa/zísmo concluir que ''é o homem
que pensa, não o eu'' (id., p. 194). O que por sua vez não passa de uma
implicação de sua fórmula mais geral, segundo a qual "a verdadeira rela-
ção entre o pensamento e o ser reduz-se a isso: o pensamento é predicado,
o ser é sujeito, o primeiro provém do segundo, e não o segundo do primei-
ro'' (FEUERBACH 7, p. 120).

SÓ que, tomando como realidade primeira os indivíduos avulsos da-

dos pela intuição sensível, o "empirista" Feuerbach, ao contrário de Marx,
não consegue constituir efetivamente o ser genérico (o Ga#zzngswesen que
é o homem) sem a colaboração da pouco confiável consciência, ou, pior
ainda, do sentimento subjetivo (ainda que natural). Sob esse aspecto, o
ponto de partida de Marx é infinitamente mais conseqüente, podendo-se

26)



162 Souza. J.C Cadernos de Etica e Fi:osofia Política 4. p. '1 57-68, 20a2

quase dizer que, para ele, o mundo, como totalidade, é tanto o ser de que se
tem consciência quanto o ser que fem essa consciência. Segundo Marx, ''os

pensamentos dos homens'' sempre foram os que eles têm ''sobre si mes-

mos'' e "sobre suas condições de existência". E tal consciência, diz ele,
necessariamente não é apenas do "indivíduo isolado", mas "de toda a socie-

dade na qual vivem" (MARX 13, p. 210; fde/n 14, p. 167).

Como se explica, então, a consciência ''crítica", e mesmo a consci-
ência "religiosa", em dissociação ou oposição com relação ao real? E aqui
que nos deparamos, em Marx, com a própria explicação/lustinlcação da
crença num ''ser supremo'' (1), bem como em valores morais e ideológicos
universais e inteiramente objetivos (para Stirner e Bauer, sempre ''religio-
sos"), capazes de se imporem ao sujeito individual como coisas em si.
Deparamo-nos com a justificação do que se chamaria hoje em dia, no cam-
po da filosoüla, de um fundamento forte. l)esde quando as condições de
existência e as relações aí envolvidas tomam-se independentes dos homens,
diz Marx, elas vão necessariamente ''exprimir-se na consciência sob a for-

ma de determinações decorrentes do conceito de homem (genérico)" (id.,
ibid.; íd., ibid. ) -- ou de Deus, ou do que seja. Pois "mesmo as fantasmagorias

no cérebro humano são sublimações que resultam necessariamente do pro-
cesso de vida material

Assim, Marx conclui, "as formas de consciência" (moral, religiosa,
filosófica, etc) "perdem toda aparência de autonomia e de desenvolvimen-
to próprio": "Não é a consciência que determina a vida, mas a vida que
determina a consciência". E já sabemos que Maré não quer dizer com isso

a vida pessoal, mas um certo processzís vital (dotado de sentido), que é, em
última análise, a História. "Mesmo quando, como em toda ideologia, os
homens e suas relações nos aparecem de cabeça para baixo, como numa
câmara escura, este fenómeno decorre do processo de vida histórico'' (id. ,

P. 50-1;jd.,P. 26-7).
E, ao dizer isso, Marx consegue, contra Bruno Bauer e Max Stimer,

estabelecer o "homem genérico'' (e os valores associados a ele) fora da

consciência e num inexorável devir para sua completa realização. As fic-
ções idealistas, ''os laços da moral", os ''seres supremos", etc -- Marx sus-
tenta -- "são apenas a expressão mental idealista'' (no "indivíduo isolado'')
:de cadeias e limites muito empíricos" para a produção e para o intercâm-



Souza. J.C.. Cedemos de Éf/ca e F//oso#a Po//f/ca 4. p. 157-68, 2002 163

bio entre os homens (íd., p. 61; id., p. 32y'. O outro lado da consciência
:alienada", que concebe o universal como oposto aos indivíduos, é a repre-

sentação que esses têm de si mesmos como "isolados" ou ''abstraídos" de
suasrelações naturais e sociais.

Na raiz da dissociação da consciência com relação à realidade, e
inclusive de sua oposição a ela, está a divisão do trabalho -- que se toma
efetiva "a partir do momento em que se opera uma divisão entre o trabalho
material e o intelectual" (fd., p. 60; fd. , p. 3 1). Depois disso, "a consciência
pode imaginar que não é apenas a consciência da prática existente, e que
representa realmente alguma coisa sem representar nada de real"i i. É então

que ela se faz ''pessoal", "crítica", etc (como em Bauer e Stimer) -- à parte
da prática, da ''massa" e da "comunidade".

Trata-se, é claro, para Marx, de uma emancipação aparente. Mesmo

quando a consciência entra em contradição com a realidade (quando critica
a realidade, por exemplo), "isso só pode deconer do fato de que as relações

sociais existentes entraram em contradição com a força produtiva existen-
te" (id., !bíd., íd., ibid.). Se abolimlos "de novo'' (1), diz Marx, a divisão do
trabalho, que separa a atividade material da intelectual, estará afastada a

possibilidade de que a realidade e a consciência entrem outra vez em conflito.

Desse modo, as fomlas e os supostos produtos - hipostasiados - da
consciência não poderiam ser dissolvidos pela crítica intelectual e pela cons-
ciência de si, "mas unicamente pela derrubada prática das relações sociais

concretas de onde saíram" (MARX 13, p. 70)::. É o Him da consciência
enquanto negatividade oposta ao que é geral e objetivo. Além do mais, diz

Marx como golpe de misericórdia, "pouco importa o que a consciência
empreenda isoladamente; a força motriz da história, da religião, da âlloso-
6la e de qualquer teoria não é a crítica, mas 'a revolução'" (!d., p. 60).

Entretanto, Marx não apenas chama a revolução de "verdadeira for-
ça motriz da história'' (em lugar da crítica). Em dado momento, ele chega a
convocar expressamente, co/zfra a crúíca, o proletariado, travestido em
"substância" que se "rebela'' contra a consciência de si(id. , p. 70y.;. O que
é mais um indício de que a negatividade objetiva e material que ele conce-
be, não apenas representa a única e verdadeira força contra a "positividade"
do mundo (o s/a/ i que), como também contra a "negatividade
alegadamente não substancial da subjetividade. Contra a negatividade pró-



164 Souza. J.C., Cadernos de Éf/ca e F//oso#a Po//f/ca 4. p. 1 57-68. 2002

proa da crítica subjetiva, pessoal e "egoísta" - do tipo da de Bauer e, princi-
palmente, de Stimer.

Temos aqui a insurreição da massa, da substância, ou do objeto, con-
tra os adversários de Marx na esquerda hegeliana. O ülm para os berlinenses

"abstratos", que -- em nome da subjetividade livre -- imaginam aniquilar
toda e qualquer "cadeia real'' que submeta os homens. O fim para die F'reíelz,
:os Livres", os liberais radicais de Berlim, filósofos que se permitem livre-

mente (re)interpretar o que existe -- o que, segundo Maré, equivaleria a
'aceita-lo por meio de uma interpretação diferente" (MARX 13, p. 44;
MARX 14, P. 20).

E a consciência comunista como consciência crítica e efetiva negati-

vidade? Bem, essa, para Maré, é ''substancial", historicamente legitimada,
solidamente respaldada pela negatividade própria da substância, do real, a

qual simplesmente expressa. "Surge por necessidade", diz ele, quando as
forças produtivas, no quadro das relações vigentes, "tomam-se forças des-
truidoras." Como consciência do caráter absolutamente ''necessário'' da

revolução, ela tem a necessariedade dessa. Mesmo que, como Marx reco-
nhece, só a própria revolução possa toma-la mais do que a consciência de

alguns poucos indivíduos iluminados (íd., p. 67-8; íd., p. 69) Em todo
caso. a consciência dos indivíduos continua aqui despojada de qualquer
atividade ou negatividade pr(ipriat4

Ludwig Feuerbach, segundo Marx sugere, é o iniciador da "crítica

positiva", que, como ''superação positiva(síc) da religião'', não desemboca
no nadais. Marx a desenvolve como ciência, crítica que não é subjetiva. Por

certo, ele, mesmo na /deo/agia Á/emã, não é nenhum ''positivista". Apenas
localiza a negatividade no nível da própria vida material, isto é, da ''subs-
tância". Quando então se trata de uma negatividade "substancial", que, sob

o capitalismo, seria unicamente a da revolução socialista. Ou, pelo menos,

sempre uma negatividade que deve remeter a um movimento global
totalizante, político e histórico. Se a revolução não é tudo, é pelo menos a

pedra de toque para a apreciação de outras negatividades. O que Marx
desqualifica como ''ideologia'' é o que está fora disso, é a negatividade que
em última análise radica (apenas) na subjetividade. Na subjetividade que
não se encontra comprometida com uma certa universalidade substancial

pressuposta. AÍ está o forte viés antiliberal da concepção de Maré que,



Souza. J.C Cadernos de Ética e Fiiasofia Política 4. p. q 57-68, 20Q2 165

mais do que qualquer filósofo político comunitarista dos nossos dias, afir-
ma uma conexão essência/, suas/a/zcíaZ, entre os indivíduos, que estabele-

ce pra eles um fim comum, um interesse geral substancial, objetivamente
estabelecido, no mais forte sentido. Uma hamlonia para além de qualquer
mera congruência de demandas individuais, propósitos pessoais e interes-

ses particulares; uma harmonia para além, como diria Marx, de suas meras
vontades erepresentações.

Abstract: The article presents Marx's (and Engels's) conception, historical mate-
rialism. ín the way that it is developed in the German Ideology. as an 'ultra-
communitarianism', as an ontologically and anthropologícally founded antilibera-
lism. According to such conception. as we try to show, the prívate demands of the
really existing, empirical individual, her claims as an autonomous subject. turn out
to be entirely disqualified.
Key-words: Marx - Feuerbach - Stirner - historical materialism - antiliberalism

NoTAs

l Refiro-me aos artigos de Bauer e Stimer no vo1. 3 da Miga/zd's Vierre#aArsc/zreÊ, de
Leipzig, que se seguiram à publicação de 4 Sagrada Família, de Marx e Engels, e às
primeiras respostas dos aliados de Marx - Meses Hess e Feuerbach -- a O único e Sida
Propriedade, de Max Stirner. Os artigos de Bauer e Stirner são respectivamente
Charakreris/it Z.zzdwlg FeuerbacAs e Reze/zse/zfen Slír/zero. Para maiores informações so-

bre esse contexto de discussão, ver SOUZA 19 e os primeiros capítulos de SOUZA 20.
2 A palavra "consciência" aparece várias vezes anotada à margem, no manuscrito da /deo-

!agia Alemã.
3 A aH3rmação do não-pensar, sobre o pensamento, é uma das teses de Max Stirner no
União e Sua Propriedade. Para uma apresentação de parte importante das idéias e do
argumento de Stimer, ver SOUZA 18.



166 Souza. J.C.. Cadernos de Éf/ca e Fi/oso#a Po//fica 4. p. 157-68. 2002

4 Em outros tempos, Platão tentara simplesmente dar cabo daquele "invasor corruptível",
que já se anunciava no discurso dos soõlstas (HEGEL 8, p. 8 e lO).

5 Para Marx. seria esse o verdadeiro estatuto da intcrioriclade cristã separada do mundo.
que inevitavelmente reverteria, segundo Maré, ao egoísiDojudaico original, e corresponderia
hoje ao indivíduo da sociedade civil moderna. A esse respeito, ver, por exemplo, "A Ques-
tão Judaica", artigo de Marx pub]icado nos Á/2a]s Franco-Á/e/7zães.

6 A definição de ciência como consciência do género é de Ludwig Feuerbach em
FEUERBACH 5, p. 1-2, e foi encampada por Marx em MARX 10, p. 63
' Que a teoria de Marx, junto com a neutralização da consciência, envolve a supressão da
Figa/z/zeír(individualidade própria), é algo que pode ser visto em sua argumentação(sem-
pre em nome da produção e da divisão do trabalho) contra o "caráter pessoal" da obra de
arte o que até para Gilbcrt Badia (responsável por apresentação e notas da edição france-
sa) parece exagerada (MARX 13, p. 18).

' A produção, acrescenta Marx, envolve a "ação conjugada" dos indivíduos cujo "modo de
cooperação" e "estágio social" são determinados pelo nível de desenvolvimento das for-
ças produtivas (MARX 13, p. 58)
9 Compare-se com Feuerbach, para quem a consciência dc si "está essencialmente ligada à

de um [u". e, portanto, à ]inguagem, que se torna a própria "realização do gênero; o põr-se
em relação do eu com o tu, destinado a representar a unidade do gênero pela supressão do
isolamento individual" (FEUERBACH 4, p. 22)
io Para Marx, o que é uma cadeia sob a divisão do trabalho, tornar-se-ia uÚ limite natural
no comunismo, limite esse que não serásentido como coerção
' ' "A partir desse momento", acha Marx, "a consciência está em condição de se emancipar
do mundo e de passar à fol'mação da teoria 'pura', da teologia, da filosofia, da moral, etc
(MARX 13, P. 60; MARX 14, P. 31).

lz Derrubada que, entretanto, para Marx, poder-se-ia dizcr, deve ser antes a realização -- e
não de forma alguma a dissolução -- da filosofia, da moral, da religião. Isto é, a realização
de certos "produtos da consciência", como o ideal do homem genérico e "comunitário
que encontra sua matriz no pensamento platónico e cristão.
3Trata-se de um trecho riscado por Marx no manuscrito
i4 Como diz o marxista Rosenthal, qualquer "caráter criador" e "ativo" atribuído à consci

ência "só pode ser entendido como resultado da atividade produtiva do homem", "depen
de do reflexo do mundo objetivo e é determinado por ele" (YUDIN & ROSENTHAL 25

IS Cf. MARX 10, p. 2 e 99. Marx = acho que isso está de fato em questão -: receia que a
crítica hegeliana da religião possa levar ao niilismo, à indiferença e ao individualismo do
sujeito; ou, pelo menos, possa não conduzir, de forma impositiva, ao ideal socialista

P.403)



Souza, J.C., Cadernos de Éf/ca e FNoso/fa Po//f/ca 4, p. 1 57-68. 2002 167

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

1. BAUER, B. "Charakteristik Ludwig Feuerbachs" (1845). //z. viga/zds
Víerfe aArsc/zreP, vo1. 3. Leipzig, Wigands, 1845.

''The Genus and the Crowd'' (1844). In: The PbilosopÀícaZ
Forram, vo1. 8, nos. 2-4. Boston University, 1978.

3. ENGELS, F. ''Schelling et la Rivelazione". /n. 7Warx & EngeZs (1)Fere
CompZere, vo1. 2. Romã, Editora Riuniti, 1980.

4. FEUERBACH, L. "Conüibution à la Critique de la Philosophie de Hegel:

/zz.- À/an{6esres P/zíiosop/ligues. Pauis, PUF, 1960.

Z,'Essence dzz Cbrfsfíaníxme. Paras, Maspero, 1968.

"Príncipes de la Philosophie de I'Avenir". /lz: Feuerbach,
it/an áes/es PÀÍJosop;ligues. Paras, PUF, 1960.

"Thêses Provisoires pour la Réfomle de la Philosophie". /lz.
Feuerbach, Jt/arzeÓesres Phí/osop/ligues. Paras, PUF, 1960.

8. HEGEL, G.W.F. PÀÍ/osop;zy of Rig;zf. Trad. de T. M. Knox. Oxford,
Oxford University Press, 1980.

9. HESS, M. "Die letzten Philosophen". /nr LÕWITH, Karl. Z)le /bege/sebe
Z,izzke. Stuttgart, Friedrich Frommann Verlag, 1962.

10. MARX, K. il/anzlscr!/s de .7844. Paras, Editions Sociales, 1972.

ll. . "Über Bruno Bauer: die Judenfrage". /lz. LÕWITH, l(arl.

Díe /bege/sc/ze Z,í/zke. Stuttgart, Friedrich Frommann Verlag, 1962.

Elementos Fundamentales para la Crítica de ta Economia

Poli?íca (Borrador). Buenos Abres, Siglo XXI, 1973.

13. . Z,'.rdéoZogie 41/emalzde. Paras, Editions Sociales, 1968.

14. MARX, K. & ENGELS, F. Díe dez{/sc/ze /deo]ogie. fn. ]14arx & ElzgeZs

Wer#e, Vo1. 3. Berlim, Dietz, 1958.

l,a Sainíe r'amí/Je. Paras, Editions Sociales, 1972.

2.

5.

6.

7.

12.

15.



168 Souza, J.C.. Cadernos de Éf/ca e F//oso#a Po//f/ca 4, p. 157-68. 2002

16. SAIS, H.-M. ''Bruno Bauer's Critical Theory". //z. The PAf/osop/zícaJ

/?orum, Vo1. 8, n. 2-4. Boston University.

17. SCHELLING, F. "Cartas Filosóâlcas sobre o Dogmatismo e o Criti-
cismo", I' carta. Coleção ''Os Pensadores". Abril Cultural, São
Paulo,1984.

18. SOUZA, José Crisóstomo de. "0 Ateísmo Anta-Humanista e Anti-
Feuerbachiano de Max Stirner". /n.' Cadernos de Elrica e FflosoÚa
Pol#fca, n. 3. São Paulo, USP, 2001.

19

20

21

'0 Homem Genérico como Te/os Imanente da História, em

Karl Marx". /n. Resgate, n. 6. Campinas, Unicamp, 1996.

'Stimer e a Verdade sobre a Ideologia Alemã". In : .4 Eles/ão

da /ndlvldzzalidade. Campinas, Edunicamp, 1994.

Ascensão e Queda do Sujeito no Movimento Jovem Hegetia
rzo. Salvador, Edufba, 1991.

22. STIRNER, M. l)er EÍ/zzlge u/zd se1lz Elígenf m (1845), Stuttgart, Philip
Reclam, 1981.

23 Z,'C/níque ef sa Propríefé, Paria, Stock et Plus, 1978

24 ''Rezensenten Stirners". /n.- Z,e Fazlx Prízzcipe de /Varre

Educarlon & 1,'.4nf/crlrlque (edição bilingüe). Paras, Aubier
Montaigne, 1974.

25. YUDIN, P. & ROSENTHAL, M. .4 Z)ícfíoPza/y ofP/zi/osop/zy. Moscou
Progress Publishers, 1967.



Cadernos de Etica e Filosofia Política 4. 2002 169

Contents

9

45

61

83

Power and Liberty in Spinoza's Politica
MARILENA CHAUI

The moral of history
VINICIUS DE FIGUEIREDO

Bossuet: Politics and Providence
EDMELSON MENEZES

Liberty and Licentiousness in Rousseau
RICARDO MONTEAGUDO

99 The sovereign as idea and philosophy
as the public use ofreason
DANIEL TOURINHO PERES

115 Hegel and the liberal's principie
of individual freedom
CESAR AUGUSTO RAMOS

141 . Gramsci on State
and the Bobbio's interpretation
ANIMA HELENA SCHLESENER

1 57 Historical materialism
as an antiliberalconception
JOSÉ CRISÓSTOMO DE SOUZA



170 Cadernos de Ética e Filosofia Política 4, 2002

INSTRUÇÕESPARAOSAUTORES

l Os trabalhos enviados para publica-
ção devem ser inéditos, conter no
máximo 20 laudas (30 linhas x 70
toques) e obedecer às normas técni-
cas da ABNT (NB 61 e NB 65)
adaptadas para textos filosóficos.

obedecendo às normas de referên-
cia bibliográfica da ABNT (NBR
6023).

3 A comissão executiva reserva-se o
direito de aceitar, recusar ou reapre-
sentar o original ao autor com su-
gestões de mudanças. Os relatores
de parecer permanecerão em sigilo.

2 Os artigos devem ser acompanhados
de resumo de até 50 palavras, em
português e inglês rabsfracr), pala-
vras-chave em português e inglês e
referências bibliográficas. As obras
citadas devem ser ordenadas alfabe-

ticamente pelo sobrenome do autor
e numeradas em ordem crescente,

4 Trabalhos produzidos em microcom-
putadores devem ser enviados em
disquetes de 3 1/2" em padrão com-
patível com PC (formato RTF ou
Microsoft Word).

NOTESTOCONTRIBUTORS

l Articles are considered on the as-
sumption that they have not been
published wholly or in part, else-
where. Contributions should not
normally exceed twenty double-
space pagos.

A summary abstract of up to 50
words should be attached to the
article. A bibliographical lisa of cited
referentes beginning with the ãu-
thor's last name, initials, followed

by the year of publication in paren-
theses, should be headed 'Referen-
ces' and placed on a separate sheet
in alp.habetical order.

All articles will be strictly refereed.:3

9.
4. Contributors should send two cop-

ias or alternatively one hard copy
and one soft copa(DOSformat 3 1/
2" disc in Microsoft Word).





LIVRARIA HUMANITAS-DISCURSO

Av. Prof. Luciano Gualbcno. 3 15 - Cid. Universitária
05508-900- São Pauta--SP- Brasil
Tcl: 309 1-3728 / Tclcfax: 309 1-3796

HUMANITAS - DISTRIBUIÇÃO

Rua do Lago. 7 1 7 - Cid. Univcnitária
05508-900 -- São Paulo -- SP -- Bnasil

Telefax: 3091-4589
c-mail: pubfflch@cdu.usp. br

http:/7www. fflch.usp.btAumani tas

Ficam técnica

Fomlato

Papel miolo: oK-sct 75 g/m:

15.5 x 21 cm

!mp ssãoda capa

capa: cartolina amaRIa 240 g/m

linpnssão e acabantenlo

pato
Gdfica - FFLCH/USP

NÉincm de páginas

'Rra8eltl

170

800 exemplares


