C?dernos de
Etica e
Filosofia Politica

o Paulo — 2002

a

S

ISSN 1517-0128



8210-41G1 NSSI
c00g — ojned 0gs

ICa

r

ia Pol

Ica e
ilosof

Et
F

Cadernos de



sy
USP - UNIVERSIDADE DE SA0 PAULO
Reitor: Prof. Dr. Adolpho José Melfi
Vice-Reitor: Prof. Dr. Hélio Nogucira da Cruz

!Fév

FFLCH - FACULDADE DE FILOSOFIA,
LETRAS E CIENCIAS HUMANAS

Diretor: Prof. Dr. Sedi Hirano

Vice-Diretora: Prof. Dr*. Eni de Mesquita Samara

Humrarites

CONSELHO EDITORIAL DA HUMANITAS
Editor: Prof. Dr. Milton Meirn do Nascimento (Filosofia)
Membros: Prof. Dr. José Jeremias de Oliveira Filho {Ciéncias Sociais)
Prof. Dr. Victor Knoll (Filosofia)
Prof®. Dr*. Sueli Angclo Furlan (Geografia)
Prof*, D", Vera Licia de Amara! Ferlini (Hist6ria)
Prof®. Dr*, Beth Brait (Letras)

Proibida a reproduglio parcial ou integral, desta obra, por qualquer meio
eletrdnico, mecfinico, inclusive por processo xerogrifico, sem permissio
expressa do editor (Lei n®, 9.610, de 19.02.98).

Todos os direitos desta ediciio reservados 3:
Humanitas FFLCH/USP
Rua do Lago, 717 - Cid. Universitfria
05508-900 - S0 Paulo ~ SP - Brasil
Tel.: 3091-2920/ Telefax; 3091-4593
e-mail; editfich@edu.usp.br
http://www.fflch.usp.br/humanitas

Impresso no Brasil / Printed in Brazil
Setembro 2002



Cadernos de

Etlca

4 Filosofia
. Politica



Cadernos de Etica e Filosofia Politica

n° 4, Sao Paulo, 2002
issn 1517-0128
publicagdo semestral

Comissdo Editorial e Executiva: Antdnio José Pereira Filho, Edson
Luis de Almeida Teles, Maria das Gragas de Souza, Paulo Jonas de
Lima Piva, Ricardo Monteagudo e Yara Frateschi.

Conselho Editorial: Bento Prado Jr., Luiz Fernando Batista Franklin de
Matos, Maria das Gragas de Souza, Marilena de Souza Chaui, Milton Meira
do Nascimento, Newton Bignotto, Renato Janine Ribeiro, Rolf Kuntz, Ruy
Fausto, Sérgio Cardoso.

Departamento de Filosofia

Chefe: Olgdria Chain Féres Matos

Vice-Chefe: Maria das Gragas de Souza

Coordenador do Programa de Pés-Graduag¢do: Andréa Loparic

Enderego para correspondéncia e aquisicgo:
Profa. Dra. Maria das Gragas de Souza
Departamento de Filosofia — USP

Av. Prof. Luciano Gualberto, 315

05508-900 - S3o Paulo — SP — Brasil

Tel.: (Oxx11) 3091-3761 — Fax: (Oxx11) 3031-2431
E-mail: cefp@usp.br

Cadernos de Etica e Filosofia Politica é uma publicaggo do Depto. de Filosofia da USP
Editoracfio eletrénica: Guilherme Rodrigues Neto

Capa: Edson Teles, sobre tela “Target” (1974), de Jaspers Johns

Tiragem: 800 exemplares



Sumario

9 Poder e liberdade: a politica em Espinosa
MARILENA CHAUI

45 A moral da histdria
ViNicius DE FIGUEIREDO

61 Bossuet: Politica e Providéncia
EpmiLson Menezes

83 Liberdade e Licenciosidade
no pensamento de Rousseau
RicarRDo MONTEAGUDO

99 O soberano como idéia
e a filosofia como uso publico da razao
DaNiEL TourINHO PERES

115 Hegel e o principio da liberdade
individual do liberalismo
CEesArR Aucusto RaMos

141 A nogao gramsciana de Estado
e a leitura de Bobbio
ANITA HELENA SCHLESENER

157 O materialismo histoérico
como concepgao antiliberal
Josg CRISOSTOMO DE Souza






Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, 2002

Apresentacao

Os oito artigos deste nimero trazem a publico alguns dos trabalhos
apresentados no coléquio “O conceito de Estado na filosofia politica mo-
derna e contemporanea”, promovido pelo Departamento de Filosofia da
Universidade Federal do Parand (UFPR), de 17 a 20 de abril de 2000. Ao
longo do evento, que teve o apoio do CNPq, APUF-PR, Secretaria do Esta-
do da Cultura /PR, Pré-Reitoria de Pesquisa e P6s-Graduagio (UFPR) e do
Instituto Brasileiro de Estudos Juridicos (IBEJ), trinta e quatro pesquisado-
res de diversas institui¢des de ensino superior apresentaram-se a uma audi-
éncia diversificada, cuja participacio foi muito além do que antecipavam
0s proéprios organizadores.

A reunido de pesquisadores de 4reas diversas — Etica, Filosofia Poli-
tica, Histdria, Ciéncia Politica e Direito — confirmou o que ja se suspeitava:
o debate atual em tormo do Estado tem muito a ganhar, quando transcorre a
luz do pensamento politico moderno, no interior do qual seu conceito se
firmou como tema e referéncia necessérios. A questio de fundo sugerida
aos conferencistas foi a seguinte: que contribui¢des as analises de questdes
cldssicas da politica moderna auxiliam a compreender as transformagdes
por que estd passando atualmente o Estado?






Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 9-44, 2002

Poder e liberdade:
a politica em Espinosa

Marilena Chaui*

Resumo: Procura-se demonstrar que os fundamentos da politica espinosana
encontram-se em sua ontologia e, particularmente, em sua concepgdo do ser
humano como esséncia singular que é efeito imanente ou parte da poténcia abso-
lutamente infinita da substancia. A poténcia singular humana chama-se conatus e
dela Espinosa deduz tanto o direito natural como o direito civil. Procura-se tam-
bém demonstrar que a ontologia determina a maneira como Espinosa concebe o
sujeito politico — a multitudo —, seu poder e sua liberdade, considerando a demo-
cracia o mais natural dos regimes politicos.

Palavras-chave: Espinosa — Politica — conatus — Direito Natural — Direito Civil

1) Necessidade e liberdade

A tradicdo teolégico-metafisica estabeleceu um conjunto de distin-
¢des com que pretendia separar liberdade e necessidade. Dizia que € “por
natureza” o que acontece “‘por necessidade” e, ao contrdrio, que € “por
vontade” o que acontece “por liberdade”. A operag@o necessdria cabia a
causa eficiente enquanto a agdo livre cabia 2 articulag@o entre a causa for-
mal (a esséncia do agente) e a causa final (o télos da agdo), de sorte que a
liberdade se efetuava com relacido a fins. Identificando o natural e o neces-
sério, de um lado, e o voluntdrio e o livre, de outro, essa tradi¢do afirmou
que Deus, sendo onipotente e onisciente, ndo poderia agir por necessidade,
mas somente por liberdade e, portanto, somente por vontade. Da mesma
maneira, feito a imagem e semelhanga de Deus, 0 homem era concebido

* Professora do Departamento de Filosofia da Universidade de Sdo Paulo.



10 Chaui, M., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 9-44, 2002

como um agente livre porque dotado de vontade livre. A necessidade natu-
ral era explicada como operagio da causa eficiente, enquanto a liberdade
divina e humana era explicada como operacdo da causa final. Agir em vista
de fins pressupde inteligéncia ou razio; por isso mesmo a agao voluntdria
era tida como agiio inteligente enquanto a operagdo natural ou necessaria
era tida como automatismo cego e bruto. Essas distingdes levaram a cir-
cunscrever as a¢des humanas sob uma questdo precisa: o que estd e o que
ndo estd em nosso poder? E a resposta foi: nio estdo em nosso poder o que
se faz por necessidade natural e por intervengio da fortuna ou do acaso;
est4d em nosso poder o contingente, entendido como o possivel, isto €, a
alternativa entre fins contririos cuja realizagio depende de uma escolha
deliberada. Apenas Deus tem o poder sobre o necessério, o possivel e o
contingente e foi por decis3o absolutamente livre de Sua vontade, isto &,
por uma decisdo contingente, que o mundo foi criado do nada.

Ora, se o mundo é contingente, porque fruto de uma escolha contin-
gente de Deus, entfo as leis da Natureza e as verdades (como as da mate-
mdtica) sdo, em si mesmas, contingentes, sé se tornando necessérias por
um decreto divino, que as conserva imutaveis. Assim, a necessidade natu-
ral identificou-se com o ato divino de decretar leis, ou seja, a necessidade
nada mais era senfo a autoridade de Deus, que decide arbitrariamente, en-
quanto assim o desejar, que 2 e 2 serdo 4, a soma dos dngulos internos de
um tridngulo serd igual a dois dngulos retos, os corpos pesados cairdo, os
astros girardo elipticamente nos céus, etc. Ou como escreveu Descartes,
Deus quer contingentemente que as verdades eternas ¢ as leis naturais se-
jam necessdrias. Por Sua Providéncia, Deus pode fazer com que tais coisas
sejam sempre da mesma maneira — necessarias para nés, mas contingentes
em si mesmas —, como também pode manifestar a onipoténcia de Sua liber-
dade fazendo-as sofrer alteragdes, como no caso dos milagres. Compreen-
de-se, entdo, porque tradicionalmente liberdade e necessidade foram con-
sideradas opostas e contrdrias, pois a primeira foi imaginada como escolha
contingente de alternativas possiveis, e a segunda como decreto de uma
autoridade absoluta.

Politicamente, essa tradi¢do teoldgico-metafisica incidiu na formu-
lagdo de duas teorias mestras do direito natural, nas quais o vinculo entre
direito natural e vontade livre se desdobrava em duas dire¢des. A primeira



Chaui, M., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 9-44, 2002 11

é a do direito natural objetivo, segundo a qual a vontade de Deus cria a
Natureza como ordem juridica primeva, decretando uma justi¢a origindria
que fixa a hierarquia dos seres segundo seus graus de perfei¢io e poder,
determina as formas de mando e obediéncia, autoriza certas a¢des e inter-
dita outras, de sorte que nascemos com o sentimento natural do justo e do
injusto. H4, pois uma ordem juridica natural que antecede a ordem positiva
ou a ordem juridico-politica cuja qualidade ou perfeicédo € avaliada por sua
proximidade ou distincia da ordem natural; o “bom regime” e o “regime
politico corrupto” sdo avaliag@es determinadas pelo conhecimento da boa
ordem natural juridica. A segunda teoria € a do direito natural subjetivo,
segundo a qual a razdo e a vontade distinguem o homem das meras coisas
e o fazem ser uma pessoa cujo direito natural é “o ditado da razdo”, que the
ensina quais atos sao conformes e quais sdo contrarios a sua natureza raci-
onal. Agora, € a idéia de uma natureza humana universal que serve de cri-
tério para avaliar se a ordem politica estd ou ndo conforme a Natureza, isto
¢, conforme a natureza racional dos homens. A teoria do direito natural
objetivo tem seu fundamento na vontade divina, enquanto a teoria do direi-
to natural subjetivo funda-se na vontade racional do homem.

A tradigio teoldgico-metafisica ergueu-se sobre uma imagem de
Deus, forjando a divindade como pessoa transcendente (isto €, separada do
mundo), dotada de vontade onipotente e entendimento onisciente, criadora
de todas as coisas a partir do nada (imaginando Deus a semelhanca dos
artifices e artesdos), legisladora e monarca do universo, que pode, 3 manei-
ra de um principe que governa segundo seu bel-prazer, suspender as leis
naturais por atos extraordindrios de sua vontade (os milagres) e que pune
ou recompensa 0 homem, criado por Ele & Sua imagem e semelhanga, do-
tado de livre-arbitrio e destinatdrio preferencial de toda a obra divina da
cria¢do. Essa imagem faz de Deus um super-homem que cria ¢ governa
todos os seres de acordo com os designios ocultos de Sua vontade a qual
opera segundo fins inalcan¢dveis por nosso entendimento. Incompreensi-
vel, Deus se apresenta com qualidades humanas superlativas: bom, justo,
misericordioso, colérico, amoroso, vingador. Ininteligivel, oferece-se por
meio de imagens da Natureza, tida como artefato divino ou criatura harmo-
niosa, bela, boa, destinada a suprir todas as necessidades e caréncias huma-
nas e regida por leis que a organizam como ordem juridica natural. Essa



12 Chaui, M., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 9-44, 2002

tradi¢do, que sustenta a filosofia politica cristi, serd demolida pela obra de
Espinosa.

Espinosa parte de um conceito muito preciso, o de substdncia, 15to €,
de um ser que existe em si e por si mesmo, que pode ser concebido em si e
por si mesmo e sem o qual nada existe nem pode ser concebido. Toda
substancia € substancia por ser causa de si (causa de sua esséncia, de sua
existéncia e da inteligibilidade de ambas) e, ao causar-se a si mesma, causa
a existéncia e a esséncia de todos os seres do universo. Causa de si, a subs-
tincia existe e age pela poténcia absolutamente infinita de sua prépria na-
tureza e por isso mesmo é incondicionada. Ou, como demonstra Espinosa,
é o ser absolutamente infinito, pois o infinito ndo € o sem comego e sem
fim (mero infinito negativo) e sim o que causa a si mesmo e produz a si
mesmo incondicionadamente (infinito positivo).

Causa de si inteligivel em si e por si mesma, a esséncia da substéncia
absoluta é constituida por infinitos atributos infinitos em seu género, isto &,
por infinitas ordens simultineas de realidade, sendo por isso uma esséncia
infinitamente complexa e internamente diferenciada em infinitas estrutu-
ras reais infinitas. Existente em si e por si, esséncia absolutamente comple-
xa, a substincia absoluta é poténcia absoluta de auto-produgio e de produ-
¢io de todas as coisas. A existéncia e a esséncia da substéncia sdo idénticas
3 sua poténcia ou forga infinita para existir em si e por si, para ser interna-
mente complexa e para fazer existir todas as coisas. Ora, se uma substancia
& o que existe por si e em si pela forga de sua prépria poténcia a qual €
idéntica 2 sua esséncia, e se esta € a complexidade infinita de infinitas or-
dens de realidade infinitas, torna-se evidente que sé pode haver uma tnica
substincia, caso contrério terfamos que admitir um ser infinito limitado
por outro ser infinito, o que é absurdo. H4, portanto, uma Unica e mesma
substincia absolutamente infinita constituindo o universo inteiro, e essa
substincia é eterna ndo porque no tenha comeco nem fim no tempo, mas
porque nela ser e agir sio um sé e 0 mesmo. Essa substdncia é Deus.

Ao causar-se a si mesmo, fazendo existir sua prépria esséncia, Deus
faz existir todas coisas singulares que O exprimem porque sdo efeitos de
Sua poténcia infinita. Em outras palavras, a existéncia da substéncia abso-
lutamente infinita é, simultaneamente, a existéncia de tudo o que sua po-
téncia gera e produz, pois, demonstra Espinosa, no mesmo sentido em que



Chaui, M., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 9-44, 2002 13

Deus € causa de si Ele é também a causa de todas coisas. Conclui-se, por-
tanto, que ndo houve nem poderia haver criagio contingente do mundo. O
mundo € eterno porque exprime a causalidade eterna de Deus, ainda que
nele as coisas tenham duragdo, surgindo e desaparecendo sem cessar, ou
melhor, passando incessantemente de uma forma a outra.

Deus, demonstra Espinosa, ndo € causa eficiente transitiva de todas
coisas, isto €, ndo é uma causa que se separa dos efeitos apGs havé-los
produzido, mas € causa eficiente imanente de seus efeitos, nio se separa
deles, e sim exprime-se neles e eles O exprimem.

H4, assim, duas maneiras de ser e de existir: a da substincia e seus
atributos (existéncia em si e por si) e a dos efeitos imanentes 2 substincia
(existéncia em outro e por outro). A esta segunda maneira de existir, Espi-
nosa dd o nome de modos da substdncia. Os modos ou modifica¢des sdo
efeitos imanentes necessdrios produzidos pela poténcia dos atributos subs-
tanciais. A substincia e seus atributos, enquanto atividade infinita que pro-
duz a totalidade do real, Espinosa di o nome de Natureza Naturante. A
totalidade dos modos produzidos pelos atributos, designa com o nome de
Natureza Naturada. Gragas a causalidade imanente, a totalidade constitui-
da pela Natureza Naturante e pela Natureza Naturada é a unidade eterna e
infinita cujo nome € Deus. A imanéncia estd concentrada na expressio cé-
lebre: Deus sive Natura. “‘Deus, ou seja, a Natureza”,

Da imanéncia decorre que a poténcia ou o poder de Deus ndo € senéo
a poténcia ou o poder da Natureza inteira. A ordem natural nio é uma
ordem juridica decretada por Deus, e sim a ordem e conexdo necessirias de
causas e efeitos produzidos pela poténcia imanente da substincia. Assim, o
que chamamos de “leis da Natureza” nio sio decretos divinos, mas expres-
sdes determinadas da poténcia absoluta da substincia. Nada nos impede,
diz Espinosa no Tratado teoldgico-politico, de chamarmos essas leis natu-
rais de leis divinas naturais ou direito da Natureza, desde que compreenda-
mos que as leis naturais s3o leis divinas porque nada mais sdo sendo a
poténcia da substincia. Se sdo elas o direito de Natureza, entéo € preciso
concluir que direito e poténcia sdo idénticos, ou, como escreve Espinosa,
Jus sive potentia, *“direito, ou seja, poténcia”.

Dos infinitos atributos infinitos da substincia absoluta, conhecemos
dois: o Pensamento e a Extensdo. A atividade da poténcia do atributo Pen-



14 Chaui, M., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 9-44, 2002

samento produz uma modificagio infinita imediata, o Intelecto de Deus ou
a conexio necessdria e verdadeira de todas idéias, e produz também modi-
ficacdes finitas ou modos finitos, isto &, as mentes (ou o que vulgarmente
se chama de almas). A atividade da poténcia do atributo Extensdo produz
uma modificacio infinita imediata, o Universo Material, isto &, as leis fisi-
cas da Natureza como propor¢des determinadas de movimento e de repou-
50, e produz também modificagdes finitas ou modos finitos, os corpos. Idéias
e corpos, ou mentes e corpos sdo modos finitos imanentes a substancia
absoluta, exprimindo-a de maneira determinada, segundo a ordem e cone-
x40 necessarias que regem todos os seres do universo. Tudo o que existe,
portanto, possui causa determinada e necesséria para existir e ser tal como
é: é da esséncia dos atributos causar necessariamente as esséncias € potén-
cias de todos os modos; é da esséncia dos modos infinitos encadear ordena-
damente as leis causais universais que regulam a existéncia e as operagdes
dos modos finitos. E todos modos finitos, porque exprimem a poténcia
universal da substincia, sio também causas que produzem efeitos necessa-
rios. Isso significa, de um lado, que tudo o que existe € uma poténcia ou
uma causa que produz efeitos, e, de outro, que nada ha de contingente no
universo, pois tudo € causalmente necessario.

Para tudo o que existe hd uma causa necesséria e tudo 0 que nido
possuir uma causa determinada nio existe, demonstra Espinosa na Etica.
Tudo o que existe, existe pela esséncia e poténcia necessdrias dos atributos
e modos de Deus e por isso, tudo o que existe ¢ duplamente determinado
quanto 2 existéncia e & esséncia, isto é, os modos finitos sdo determinados
a existir e a ser pela atividade necessaria dos atributos divinos e pela ordem
e conexdo necessarias de causas e efeitos na Natureza Naturada. Nada é
indeterminado no universo, pois a substdncia se auto-determina por sua
prépria esséncia e os demais seres sdo determinados pela poténcia da subs-
tdncia modificada.

Assim sendo, o que s3o o possivel e o contingente? Chamamos pos-
sivel, explica Espinosa, aquilo que vemos acontecer, mas desconhecemos
as causas verdadeiras e necessdrias de sua produgdo. O possivel € nossa
ignorancia quanto & causa de alguma coisa. Chamamos contingente, expli-
ca o filésofo, aquilo cuja natureza € tal que nos parece que tanto poderia ser
como nio ser, pois desconhecemos a esséncia da coisa e ndo sabemos se



Chaui, M., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 9-44, 2002 15

pode ou nio ser. O contingente € nossa ignorancia quanto a esséncia de
alguma coisa. O possivel e o contingente sdo imagens e com elas forjamos
0 campo imagindrio da liberdade.

Compreende-se, entdo, porque, em lugar das distingdes tradicionais
entre “‘por natureza/por vontade” e “por necessidade/por liberdade”, a Gni-
ca distingdo verdadeira admitida por Espinosa € a que existe no interior da
prépria necessidade: o necessdrio pela esséncia € o necessdrio pela causa.
H4 um ser necessdrio por sua prdpria natureza ou por sua esséncia — Deus
— e hd seres necessarios pela causa — os seres singulares, efeitos imanentes
da poténcia necessédria de Deus. Necessidade e liberdade ndo sio idéias
opostas, mas concordantes e complementares, pois a liberdade ndo € a in-
determinacio que precede uma escolha contingente nem € a indetermina-
cdo dessa escolha. A liberdade € a manifestagdo espontinea e necessaria da
forga ou poténcia interna da esséncia da substincia (no caso de Deus) e da
poténcia interna da esséncia dos modos finitos (no caso dos humanos).

Dizemos que um ser € livre quando, pela necessidade interna de sua
esséncia e de sua poténcia, nele se identificam sua maneira de existir, de
ser e de agir. A liberdade ndo €, pois, escolha voluntdria nem auséncia de
causa (ou uma agio sem causa), e a necessidade ndo € mandamento, lei ou
decreto externos que forgariam um ser a existir e agir de maneira contréria
a sua esséncia. Isto significa que uma politica conforme a natureza humana
s6 pode ser uma politica que propicie o exercicio da liberdade e, dessa
maneira, possuimos, desde ja, um critério seguro para avaliar os regimes
politicos segundo realizem ou impecam o exercicio da liberdade.

2) Conatus: direito é poder

Tudo o que existe exprime num modo certo (isto €, assim e nio de
outra maneira) e determinado (isto é, por esta conexdo de causas e por
nenhuma outra) a esséncia da substéncia. Visto que a esséncia e a poténcia
da substancia sdo idénticas, tudo o que existe exprime num modo certo e
determinado a poténcia da substincia. Ora, a poténcia substancial € a for¢a
para produzir-se a si mesma e, simultaneamente, produzir necessariamente
todas as coisas. Se estas sdo expressdes certas e determinadas da poténcia



16 Chaui, M., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 9-44, 2002

substancial, entdo também sio poténcias ou for¢as que produzem efeitos
necessarios. Assim sendo, as modificagdes finitas do ser absolutamente
infinito sfo poténcias de agir ou de produzir efeitos necessdrios. A essa
poténcia de agir singular e finita, Espinosa dd o nome de conatus, esfor¢o
de auto-perseveragio na existéncia. O ser humano é um conatus e € pelo
conatus que ele é uma parte da Natureza ou uma parte finita da poténcia
absolutamente infinita da substéncia.

Unido de um corpo e uma mente, os seres humanos nao sao substén-
cias criadas e sim modos finitos da substincia constituidos por modifica-
¢oes da Extensdo e do Pensamento, isto €, sdo efeitos imanentes da ativida-
de dos atributos substanciais. Ou, como demonstra Espinosa, o homem é
uma parte da Natureza e exprime de maneira certa e determinada a esséncia
e a poténcia dos atributos substanciais. De maneira certa: um ser humano €
uma singularidade que possui uma forma singular e ndo outra e nenhuma
outra. De maneira determinada: a forma singular de um ser humano € pro-
duzida pela a¢do causal necessdria da Natureza Naturante (os atributos subs-
tanciais) e pelas opera¢des necessdrias dos modos infinitos dos atributos,
isto &, pelas leis da Natureza Naturada (o mundo).

O que € o corpo humano? Um modo finito do atributo Extenséo
constituido pela unido de uma pluralidade de corptsculos duros, moles e
fluidos relacionados entre si pela harmonia e equilibrio de suas proporgdes
de movimento e repouso. Essa unido de corpos ou unio corporum € uma
singularidade, isto €, uma unidade estruturada: ndo € um agregado de par-
tes nem uma méquina de movimentos, mas um organismo, ou unidade de
conjunto, e equilibrio de ag¢des internas interligadas de érgéos. E um indi-
viduo, pois, como explica Espinosa, quando um conjunto de partes interli-
gadas agem em conjunto e simultaneamente como uma causa Unica para
produzir um determinado efeito, essa unidade de agdo constitui uma indi-
vidualidade. Sobretudo, é um individuo dindmico, pois o equilibrio interno
é obtido por mudangas internas continuas e por relagdes externas continu-
as, formando um sistema de ag@es e reagdes centripeto e centrifugo, de
sorte que, por esséncia, o corpo € relacional: € constituido por relagGes
internas entre seus 6rgdos, por relagdes externas com outros Corpos € por
afecgdes, isto é, pela capacidade de afetar outros corpos e ser por eles afe-
tado sem se destruir, regenerando-se com eles e os regenerando. O corpo,



Chaui, M., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 9-44, 2002 17

estrutura complexa de a¢des e reagSes, pressupde a intercorporeidade como
origindria. E isso sob dois aspectos: de um lado, porque ele €, enquanto
individuo singular, uma unido de corpos; de outro, porque sua vida se rea-
liza na coexisténcia com outros corpos extermos. De fato, ndo sé o corpo
estd exposto a ac¢do de todos os outros corpos exteriores que o rodeiam e
dos quais precisa para conservar-se, regenerar-se e transformar-se, como
ele préprio € necessdrio a conservagio, regeneracio e transformacéo de
outros corpos. Um corpo humano € tanto mais forte, mais potente, mais
apto a conservagio, i regeneragéo e a transformacfo, quanto mais ricas e
complexas forem suas rela¢des com outros corpos, isto €, quanto mais amplo
e complexo for o sisterna das afec¢des corporais.

O que € a mente humana? Um modo do atributo Pensamento, por-
tanto, uma for¢a pensante ou um ato de pensar. Como modo do pensamen-
to, a mente € uma idéia (pois os modos finitos do atributo Pensamento séo
idéias) e uma idéia € um ato de pensamento. Pensar € perceber ou imaginar,
raciocinar, desejar e refletir. A mente humana €, pois, uma atividade
pensante que se realiza como percepgio ou imaginagdo, razdo, desejo €
reflexdo. O que € pensar, nessas varias formas? E afirmar ou negar alguma
coisa, tendo dela consciéncia (na percepg¢do ou imagina¢io e na razio) e
tendo consciéncia dessa consciéncia (na reflexio). Isto significa que a mente,
como idéia ou poténcia pensante, € uma idéia que tem id€ias (as idéias que
a mente tem sfo os ideados, isto €, os contetidos pensados por ela). Em
outras palavras, porque € um ser pensante, a mente estd natural e essencial-
mente voltada para os objetos que constituem os contetidos ou as significa-
¢Oes de suas idéias. E de sua natureza estar internamente ligada a seu obje-
to (ou o ideado) porque ela nio € sendo atividade de pensé-lo. Ora, de-
monstra Espinosa, o primeiro objeto que constitui a atividade pensante da
mente humana € o seu corpo e por isso a mente ndo € sendo idéia do corpo.
E porque ela é o poder para a reflexdo, a mente, consciente de ser conscien-
te de seu corpo, é também idéia da idéia do corpo, ou seja, € idéia de si
mesma, ou idéia da idéia. Se o corpo humano € unido de corpos, a mente
humana € conexio de idéias (conexio idearum) ou seja, a atividade causal
de uma singularidade cujo ser é ser uma idéia que produz idéias. Em outras
palavras, a uniio corporal e a conexdo mental s3o as atividades que consti-
tuem a singularidade individual.



18 Chaui, M., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 9-44, 2002

A mente humana ndo é uma substdncia animica independente, uma
alma meramente alojada no corpo para guid-lo, dirigi-lo e domind-lo. Modo
finito do pensamento, atividade pensante definida como conhecimento de
seu corpo e dos corpos exteriores por intermédio de seu corpo préprio (pois
ela os conhece pela maneira como afetam seu corpo e pela maneira como
este os afeta), ¢ como conhecimento de si mesma, a mente humana nio estd
alojada numa por¢ao bruta de matéria, mas estd unida ao seu objeto, ao seu
corpo vivente. Isto significa que quanto mais rica e complexa for a experi-
éncia corporal (ou o sistema das afec¢des corporais), tanto mais rica e com-
plexa serd a experiéncia mental, ou seja, tanto mais a mente ser capaz de
perceber e compreender uma pluralidade de coisas, pois, demonstra Espi-
nosa, nada acontece no corpo de que a mente ndo forme uma imagem ou
uma idéia (mesmo que estas sejam confusas, parciais e mutiladas). E quan-
to mais rica a experiéncia mental, mais rica e complexa a reflexdo, isto é, o
conhecimento que a mente terd de si mesma. Evidentemente, o corpo ndo
causa pensamentos na mente, nem a mente causa as agdes corporais: ela
percebe e interpreta o que se passa em seu Corpo € em si mesma. Assim, as
afecgdes corporais sao os afetos da mente, seus sentimentos e suas idéias.
Unidos, corpo e mente constituem um ser humano como singularidade ou
individualidade compléxa em rela¢do continua com todos os outros. A
interssubjetividade €, portanto, origindria.

Os individuos singulares sdo conatus, ou seja, uma forga interna que
unifica todas as suas operag¢des e a¢des para permanecer na existéncia, per-
manéncia que ndo significa apenas permanecer em seu proprio estado (como
a pedra, por exemplo), mas para regenerar-se continuamente, transformar-
se e realizar-se (cbmo 0s vegetais e os animais). O conatus, demonstra
Espinosa na Parte III da Etica, é a esséncia atual do corpo e da mente.

Que significa defini-lo como esséncia atual? Significa, em primeiro
lugar, dizer que um ser humano nfo € a realizagio particular de uma essén-
cia universal ou de uma “natureza humana®, mas uma singularidade indivi-
dual por sua prépria esséncia. Em segundo, que o conatus ndo € uma incli-
nago ou uma tendéncia virtual ou potencial, mas uma for¢a que estd sem-
pre em agdo. Em terceiro, e por conseqiiéncia, significa que a esséncia de
um ser singular € sua atividade, ou seja, as operagdes e agdes que realiza
para manter-se na existéncia e que essas operagdes e agdes sio logicamente



Chaui, M., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 9-44, 2002 19

anteriores a sua distingio como irracionais ou racionais, certas ou erradas,
boas ou mds. Em quarto lugar, e sobretudo, a afirmagio de que o conatus é
a esséncia atual de um ser singular nos leva a compreender que os apetites
(no corpo) e as voli¢gdes (na mente), que constituem os desejos humanos,
ndo sdo inclinagdes ou tendéncias virtuais que se atualizariam quando en-
contrassem uma finalidade de realizagdo, e sim que s3o os aspectos atuais
do conatus e, por isso mesmo, sdo causas eficientes determinadas por ou-
tras causas eficientes e néo por fins. Do conatus decorre, portanto, a defini-
¢80 espinosana da esséncia do homem:

“O desejo (cupiditas) € a prépria esséncia do homem enquanto con-
cebida como determinada a fazer algo, em virtude de uma afec¢do qual-
quer nela encontrada” (Etica, III, Def.I das Definicdes dos Afetos).

Se o desejo € a esséncia de um homem singular enquanto determina-
da a fazer algo, isto significa ndo sé que essa esséncia é uma causa que
produz efeitos, mas também que estar determinado a alguma coisa nio é
sinal de auséncia de liberdade, a menos que esta seja imaginada como um
poder para fazer ou ndo fazer alguma coisa por ser um poder indeterminado.
Como explica Espinosa:

“O homem € livre na exata medida em que tem o poder para
existir e agir segundo as leis da natureza humana (...), a li-
berdade ndo se confunde com a contingéncia. E porque a
liberdade é uma virtude ou perfei¢io, tudo quanto no ho-
mem decorre da impoténcia ndo pode ser imputado a liber-
dade. Assim, quando consideramos um homem como livre
ndo podemos dizer que o € porque pode deixar de pensar ou
porque possa preferir um mal a um bem (...). Portanto, aque-
le que existe e age por uma necessidade de sua prdpria natu-
reza, age livremente (...). A liberdade nfo tira a necessidade
de agir, mas a pde” (Tratado politico, 11, §§ 7 e 11).

Para a exposicao das idéias politicas de Espinosa, convém retermos
o0s seguintes aspectos da teoria do conatus:

* um individuo singular € uma estrutura complexa e dindmica de
operagdes e agdes que o conservam, regeneram e transformam, asseguran-
do a permanéncia na existéncia e nio a realizacio particular de uma essén-
cia universal;



20 Chaui, M., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 9-44, 2002

« a complexidade individual corpérea conduz a duas conseqiiéncias
fundamentais: em primeiro lugar, sendo o individuo composigdo de indivi-
duos, segue-se que a Natureza pode ser definida como um individuo extre-
mamente complexo, composto de infinitos modos finitos da extensdo e do
pensamento, constituido por infinitas causalidades individuais, conservan-
do-se pela conservagdo da proporcionalidade de seus constituintes; em se-
gundo lugar, conseqiiéncia decisiva para a politica, assim como o indivi-
duo é unio corporum e conexio idearum e assim como a Natureza € um
imenso individuo complexo, as uniones corporum e as conexiones idearum
podem pela a¢do comum, constituir um individuo complexo novo: a multi-
tudo que, tanto no Tratado teoldgico-politico como no Tratado politico,
constitui o sujeito politico, sem seja preciso recorrer ao conceito de contrato;

» se 0 conatus define uma esséncia singular atual, isso significa que
os aspectos universais de alguma coisa ndo podem constituir sua esséncia,
mas ser apenas propriedades que ela compartilha com outras. Essas propri-
edades universais e comuns s3o o que Espinosa designa com o conceito de
nogdo comum, definida como aquilo que € comum as partes e ao todo e se
encontra em todas elas. Sistema de rela¢Ses necessdrias de concordincia
interna e necessaria entre as partes de um todo, a nogdo comum exprime as
relagdes intrinsecas de concordéncia ou conveniéncia entre aqueles indivi-
duos que, por possuirem determina¢des comuns, fazem parte do mesmo
todo. Assim, ser parte da Natureza significa, de um lado, ser uma esséncia
atual ou singular que é uma poténcia de existir e agir; e, de outro, possuir
qualidade, propriedades ou aspectos comuns com outras que participam do
mesmo todo. Se, portanto, a teoria do conatus como individualidade com-
plexa nos permite compreender a génese da multitudo como corpo politico,
a teoria da no¢do comum nos permite compreender porque a multitudo se
forma;

* 0 conatus é a poténcia interna que define essa singularidade indivi-
dual e essa poténcia € uma for¢a que pode aumentar ou diminuir, depen-
dendo da maneira como cada singularidade se relaciona com outras ao efe-
tuar seu trabalho de auto-conservagéo. A intensidade da forga do conatus
diminui se singularidade for afetada pelas outras de tal maneira que se tor-
na inteiramente dependente delas; e aumenta se a singularidade nio perder
independéncia e autonomia ao ser afetada por outras e ao afetd-las;



Chaui, M., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 8-44, 2002 21

* a diminui¢do e o0 aumento da for¢a do conatus indicam que o dese-
jo (cupiditas) pode realizar-se inadequadamente ou adequadamente. A re-
aliza¢do € inadequada quando o conatus individual é apenas uma causa
parcial das operagdes do corpo e da mente porque € determinado pela po-
téncia de causas externas que o impelem nessa ou naquela dire¢ao, domi-
nando-o e diminuindo sua forga. A realizagéo é adequada quando o conatus
aumenta sua forga por ser a causa total e completa das agdes que realiza,
relacionando-se com as forgas exteriores sem ser impelido, dirigido ou
dominado por ¢las;

* o nome da inadequagio é paixdo (a passividade diante do poderio
das forgas externas); o nome da adequagdo € agdo (a atividade autdnoma
que coexiste com as forgas externas sem se submeter a elas). Espinosa é
enfatico ao demonstrar que tanto na inadequagio-paixdo como na adequa-
¢do-agdo 0 conatus estd sempre operando, de sorte que os humanos singu-
lares se esforcam sempre para conservar-se, que o facam passivamente,
quer o facam ativamente. A causa da inadequagao-paixdo € a imaginagao,
isto é, o conhecimento das coisas por intermédio de imagens confusas, par-
ciais e mutiladas que, mantendo-nos na ignorancia das causas verdadeiras
das coisas e de suas a¢®es, nos levam a inventar explicacdes, cadeias causais
e interpreta¢des que ndo correspondem a realidade. A causa da adequagédo
é o conhecimento racional e reflexivo, que nos levam a conhecer a génese
necessdria das coisas, sua ordem e suas conexdes necessarias, suas essé€nci-
as e seu sentido verdadeiro. Na paixdo, porque o desejo estd determinado
pelas causas externas, os homens sdo contririos uns aos outros, cada qual
imaginando ndo sé que sua vida depende da posse das coisas exteriores,
mas sobretudo imaginando que essa posse deve ser exclusiva, mesmo que
para isso seja preciso destruir outros homens que disputam a posse de um
bem. Na agdo, porque o desejo é internamente auto-determinado e néo de-
pende da posse de coisas exteriores, os homens conhecem as nogdes co-
muns, isto é, reconhecem o que possuem em comum com outros, desco-
brem em que podem concordar e em que podem ser Uteis uns aos outros, e
compreendem como podem conviver em paz, seguranca e liberdade.

Espinosa € um racionalista — a realidade ¢ inteiramente inteligivel e
pode ser plena e totalmente conhecida pela razdo humana —, mas néo € um
intelectualista, pois ndo admite que basta ter uma idéia verdadeira de algu-



22 Chaui, M., Cadernos de Etica e Filosofia Polltica 4, p. 9-44, 2002

ma coisa para que isso nos leve da inadequagdo-paixdo & adequagio-acio,
ou seja, para que se transforme a qualidade de nosso desejo (escreve na
Parte IV da Etica: ndo desejamos uma coisa porque seja boa, nem lhe te-
mos aversdo por ser m4, e sim € boa porque a desejamos e € ma porque lhe
temos aversdo). Além disso, também ndo admite que passamos da paixdo a
a¢do por um dominio da mente sobre o corpo — somos passivos de corpo e
mente ou somos ativos de corpo € mente, a um corpo passivo corresponde
uma mente passiva € a um corpo ativo, uma mente ativa. Nem passamos da
inadequagdo-paixdo a adequagdo-agdo por um dominio que a razdo possa
ter sobre o desejo, pois, como demonstra na Etica, uma paixio sé é vencida
por outra paixdo mais forte e contraria e ndo por uma idéia verdadeira.

A passagem da inadequag@o-paixdo a adequagdo-agdo depende do
jogo afetivo e da forga do desejo. Imagens e idéias sdo interpretagdes de
nossa vida corporal e mental e do mundo que nos rodeia. Ora, o que se
passa em nosso corpo — as afec¢des — € experimentado por nés sob a forma
de afetos (alegria, tristeza, amor, dio, medo, esperanga, cdlera, indignagio,
citime, gléria) e por isso ndo hd imagem alguma nem idéia alguma que nio
possua conteddo afetivo e nfo seja uma forma de desejo. Sdo esses afetos,
ou a dimenséo afetivo-desejante das imagens e das idéias, que aumentam
ou diminuem a intensidade do conatus. Isto significa que somente a mu-
danga na qualidade do afeto pode nos levar ao conhecimento verdadeiro, e
ndo o contrdrio, e € por isso que um afeto sé € vencido por outro mais forte
e contrdrio, ¢ ndo por uma idéia verdadeira. Uma imagem-afeto ou uma
idéia-afeto sdo paixdo quando sua causa é uma forga externa, e s3o agiio
quando sua causa somos nds mesmos, ou melhor, quando somos capazes
de reconhecer que ndo hd causa externa para o desejo, mas apenas interna.

Os afetos ou desejos ndo possuem todos a mesma forga ou intensidade:
alguns sdo fracos ou enfraquecedores do conatus, enquanto outros sio for-
tes e fortalecedores do conatus. Sdo fracos todos os afetos nascidos da triste-
za, pois esta € definida por Espinosa como o sentimento de que nossa po-
téncia de existir de agir diminui em decorréncia de uma causa externa; sdo
fortes os afetos nascidos da alegria, isto é, do sentimento de que nossa
poténcia de existir e agir aumenta em decorréncia de uma causa externa.
Assim, o primeiro movimento de fortalecimento do conatus ocorre quando
passa de paixOes tristes a paixdes alegres e & no interior das paixdes alegres



Chaui, M., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 9-44, 2002 23

que, fortalecido, ele pode passar a agdo, isto €, ao sentimento de que o
aumento da poténcia de existir e agir depende apenas de si mesmo como
causa interna. Quando o conhecimento racional e reflexivo sdo experimenta-
dos como uma alegria maior do que qualquer outra, essa alegria é o primei-
ro instante da passagem ao verdadeiro e a agdo. Como a mente € idéia do
corpo, serd ativa ou passiva juntamente com ele. Isto significa que a liber-
dade, entendida como atividade cuja causa € a forga auténoma do conatus,
se refere ndo s6 2 mente mas também ao corpo e € definida como a capaci-
dade do corpo e da mente para a pluralidade simulténea, isto &, a liberdade
€ a complexidade e a riqueza de afecgdes, afetos e idéias simultdneos que
tém no préprio corpo e na prépria mente sua causa eficiente necessdria.

A ética e a politica transcorrem nesse espago afetivo do conatus-
cupiditas do qual dependem a paix@o e o imagindrio, de um lado, a agdo ¢
o conhecimento verdadeiro, de outro.

Conatus € o que a filosofia politica espinosana designa com o con-
ceito de direito natural:

“Por direito natural entendo as préprias leis ou regras da
Natureza conforme as quais se fazem todas coisas, ou seja, a
prépria poténcia da Natureza. Disso segue que o direito na-
tural de toda a Natureza e, portanto, de todo individuo, se
estende até chegar seu poder. Por conseguinte, tudo quanto
cada homem faz em virtude das leis de sua natureza, o faz
com 0 méximo direito da Natureza, e possui tanto direito
quanto possui de poder” (Tratado politico, 11, § 4).

Deus sive natura e jus sive potentia sio os fundamentos do pensa-
mento politico espinosano.

3) A politica

Do ponto de vista politico, a teoria espinosana do conatus aponta
dois problemas a serem resolvidos e, a0 mesmo tempo, ndo s orienta a
solug@o como também sustenta a formulagao das principais idéias politicas
de Espinosa.



24 Chaui, M., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. $-44, 2002

O primeiro problema é: se o conatus é o desejo de auto-conservagio,
se o direito natural € a poténcia individual enquanto parte da poténcia da
Natureza inteira, se essa poténcia € uma liberdade natural que se estende
até onde tiver forca para se estender, sem que nada lhe proiba ou coiba a
acdo, como explicar que os homens possam viver em serviddo? Mais im-
portante ainda: se o conatus € desejo, como explicar que os homens dese-
jem a serviddo e a confundam com a liberdade? Assim, o primeiro proble-
ma que o pensamento politico deve resolver se refere A génese da submis-
sdo e da dominagao.

No entanto, o segundo problema € exatamente o inverso do primei-
ro. De fato, o conatus da mente humana € o desejo de conhecer e sua for¢a
aumenta quando passa do conhecimento imaginativo — ou de um sistema
de crengas e preconceitos sem fundamento na realidade — ao conhecimento
racional das leis da Natureza e ao conhecimento reflexivo de si mesma e de
seu corpo como partes da Natureza. Espinosa demonstra que um dos efei-
tos mais importantes da paixdo € fazer com os homens sejam contrarios
uns aos outros porque os objetos do desejo sdo imaginados como posse ou
propriedade de um sé e cada um imagina que se fortalece se puder enfra-
quecer os outros e privad-los do que desejam. O estado de Natureza € essa
guerra ilimitada de todos contra todos, pois € natural e necessério que cada
um, buscando fortalecer seu préprio conatus, deseje o aumento de sua pré-
pria for¢a e de seu préprio poder e julgue que para tanto precisa diminuir o
poder dos demais. Se € assim na paix@o ou na imaginagéo, entretanto, Espi-
nosa demonstra que, sob a conduta da razdo e na agéo, os homens nao se
combatem uns aos outros, pois, conhecendo as no¢des comuns (ou as pro-
priedades comuns as partes de um mesmo todo), sabem que € pela concor-
déincia e pela paz que cada um e todos aumentarfio a forga de seus conatus
e sua prépria liberdade. Em outras palavras, a razio ensina que € preciso
fortalecer o que os homens possuem em comum ou ¢ que compartilham
naturalmente sem disputa, pois nisso reside o aumento da vida e da liberda-
de de cada um. Ora, diz Espinosa, se todos homens fossem conduzidos pela
razdo, nao precisariam da politica para viver em paz e na liberdade.

Assim, o conatus parece gerar dois efeitos opostos: ou a servidio,
como preco da vida em comum, ou o isolamento dos homens racionais,



Chaui, M., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 9-44, 2002 25

como prego da liberdade. No primeiro caso, a politica é um fardo ameaga-
dor; no segundo, indtil.

No entanto, essa colocagéo € falaciosa. Em momento algum Espino-
sa afirma que a politica € instituida pela razio — o que faria a serviddo
inexplicdvel. Pelo contrdrio, considera a domina¢do tdo natural como a
liberdade colocando como um axioma que “ndo existe na Natureza nenhu-
ma coisa singular que nio exista outra mais potente e mais forte do que ela.
Mas dada uma coisa qualquer, € dada outra mais potente pela qual a pri-
meira pode ser destruida” (Etica 1v, ax. 1). Nem por isso, porém, afirma
que a vida politica é instituida contra a razdo — o que a faria inutil e mesmo
perigosa para os homens racionais. Pelo contrério, nio s6 afirma na Etica e
no Tratado politico que o homem racional deseja a companhia de outros,
como ainda declara que somente na vida politica 0 homem vive uma vida
propriamente humana. O que os problemas assinalados indicam, e a aber-
tura do Tratado politico afirma, é que nio se trata de encontrar a génese da
politica narazio e sim no conatus-cupiditas, seja ele racional ou passional.

“Todos os homens, sejam barbaros ou cultivados, estabele-
cem em toda parte costumes € se ddo um estatuto civil, e ndo
é dos ensinamentos da razdo, mas da natureza comum dos
homens, isto € de sua condi¢io que se devem deduzir os fun-
damentos naturais do poder” (Tratado politico, 1, §7).

“Da natureza comum dos homens, isto €, de sua condi¢do” devem
ser deduzidos os fundamentos naturais do poder (fundamenta naturalia
imperii). Por natureza, dizem a Etica, o Tratado teolégico-politico e o Tra-
tado politico, os homens ndo sdo contrdrios as lutas, ao édio, a célera, d
inveja, 2 ambigfo ou 4 vinganga. Nada do que lhes aconselha a cupiditas é
contrario 4 sua natureza e, por natureza, “todos os homens desejam gover-
nar e nenhum deseja ser governado”. Donde a questdo: a experiéncia mos-
tra que todos os homens, “sejam barbaros ou cultivados”, estabelecem cos-
tumes e se ddo um estatuto civil e ndo o fazem porque a razéo assim os
determina, mas porque a cupiditas assim o deseja. Resta saber se a razio
pode encontrar as causas e os fundamentos do que lhe mostra a experién-
cia. Pode a razdo determinar como e por que os homens sdo capazes de
vida social e politica?



26 Chaui, M., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 9-44, 2002

A resposta pressupde, em primeiro lugar, o abandono do racionalis-
mo juridico que caracterizava as teorias do direito natural, e, em segundo
lugar, o efeito dessas teorias, isto é, a distancia entre teoria e prética. De
fato, o racionalismo juridico partia da idéia de uma natureza humana raci-
onal, capaz de dominar apetites e desejos. Ora, escreve Espinosa na abertu-
ra do Tratado politico:

“A crermos nos filésofos, as lutas interiores causadas em nés
por nossos afetos seriam prova de que os sentimentos sao
vicios humanos e de que neles caimos por nossa culpa. Por
iss0, os fildsofos costumam zombar dos afetos, lamenté-los
ou reprimi-los e chegam a detesti-los quando pretendem pa-
recer homens irrepreensiveis. Acreditam-se divinos quando
prodigalizam louvores a uma natureza humana que nao exis-
te em parte alguma e quando vituperam em seus discursos
aquela que realmente existe. Concebem os homens ndo como
sd30, mas como gostariam que fosse” (Tratado politico, 1, §1).

Essa imagem de uma natureza humana inexistente que seria o funda-
mento da politica produz um efeito imediato:

“Eis porque a maioria escreve sitiras em vez de uma éticae,
no que tange a politica, jamais dizem algo que possa ser pos-
to em prética, concebendo-a tanto como uma quimera quan-
to como uma utopia (...). De todas as ciéncias que podem ser
aplicadas, a politica, uentemente, surge como aquela onde a
teoria mais se distincia da préxis. Ndo h4 homens mais in-
competentes para conduzir uma Repiiblica do que os tedri-
cos, isto &, os filésofos™ (Trarado politico, 1, § 1).

A subvers3o espinosana nio se interrompe ai. Se ndo € na razio que
devemos buscar a origem da politica, nfo € na moral que haveremos de
encontrar a causa da estabilidade e seguranga de um regime politico:

“Uma Cidade cuja salvagio depende da lealdade de alguns e
cujos negdeios, para serem bem dirigidos, exigem que seus
condutores ajam lealmente, ndo terd qualquer estabilidade.
(...) Pouco importa a seguranga da Cidade 0 motivo interior



Chaui, M., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 9-44, 2002 27

que tenham os homens para administrar os negécios, desde
que os administrem bem. De fato, a liberdade de alma ou
forga de &nimo é um virtude privada. A virtude necessaria &
Cidade € a seguranga” (Tratado politico, 1, § 1).

Num tom que lembra Maquiavel, Espinosa afirma que a paz, a esta-
bilidade ¢ a liberdade politicas ndo dependem das virtudes morais dos
governantes e sim da qualidade das instituigdes piiblicas, que os obrigam a
agir em favor da Cidade e ndo contra ela, independentemente do fato de
que sejam homens dominados pela paixio ou guiados pela razio.

Se a génese da vida politica ndo se encontra na vontade de Deus nem
na razdo e virtude dos homens, e se o direito natural € uma poténcia de
existir e agir que desconhece o bem e 0 mal, o justo e injusto, onde locali-
zar a causa do politico? Essa causa € o préprio direito natural.

De fato, o conatus desconhece valores e, em estado de Natureza,
nada projbe que os homens sejam contrdrios uns aos outros, invejosos,
coléricos, vingativos ou assassinos. Todavia, 0 conatus estd submetido a
uma lei natural e € sempre determinado por ela: a do (til. Ainda que a
imaginagdo dos homens passionais desconheca a verdadeira utilidade (co-
nhecida por homens racionais), o principio da utilidade determina suas agdes,
uma vez que o Util ndo é sendo o que é experimentado como auxilio 3 auto-
conservacdo. Em estado de Natureza, o til gera nos homens dois reconhe-
cimentos: em primeiro lugar, que a guerra de todos contra todos nio forta-
lece ninguém e enfraquece a todos, pois, vivendo sob o medo reciproco,
ninguém € senhor de si ¢ livre; em segundo lugar, reconhecem que para
sobreviver cada um precisa de muitas coisas que sozinho ndo pode conse-
guir, mas que as obterd na cooperagio com outros. Assim, o ttil ensina ao
conatus que € bom livrar-se do medo, adquirir seguranca e cooperar “a fim
de que possam gozar da melhor maneira o préprio direito natural de agir e
viver, sem dano para si e para os outros” (Tratado teolégico-politico, XVI).
Ou como diz, sem moralismo Espinosa, os homens passam do estado de
Natureza ao Estado civil quando descobrem que lhes € mais vantajoso tro-
car muitos medos por um dnico temor, aquele inspirado pela lei.

Se a vida politica nasce para que os homens possam melhor gozar
seu direito natural, isto significa ndo s6 que o direito natural & a causa da



28 Chaui, M., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 9-44, 2002

politica, mas também que € uma causa eficiente imanente ao direito civil e
este ndo pode suprimi-lo sem suprimir-se. Ora, uma das marcas mais inde-
léveis do direito natural é que por ele todos homens desejam governar e
nenhum deseja ser governado. Se o direito civil nasce para dar eficdcia ao
direito natural, entdo a vida politica em que o direito civil melhor realiza o
direito natural é aquela em que o desejo de governar e nao ser governado
pode concretizar-se. A forma politica dessa realizacio é a democracia e por
isso, afastando-se da tradigio da filosofia politica, que sempre julgou a
monarquia a primeira forma politica, Espinosa afirma que a “a democracia
é o mais natural dos regimes politicos” ou o absolutum imperium, o poder
absoluto.

O direito natural é, pois, a causa eficiente imanente do direito civil e
este & o direito natural coletivo ou o direito natural da multitudo, isto é,da
massa como agente politico:

“0 direito da Cidade € definido pela poténcia da massa
(potentia multitudinis) que é conduzida de algum modo pelo
mesmo pensamento € essa unido das mentes ndo pode ser
concebida se a Cidade ndo visa realizar aquilo que a razdo
ensina a todos os homens que é \til esperar” (Tratado politi-
co, 111, § 3).

Aparentemente, a instauragdo da Cidade € uma convengao, tanto mais
que em cada Cidade os mesmos atos serdo julgados de maneira diversa
segundo a lei. Em outras palavras, o direito civil e os deveres civis parecem
ser produtos de uma convengao arbitrdria ou de uma norma convencionada
entre os homens a partir de certos critérios de utilidade comum. A primeira
vista, os textos espinosanos permitem essa leitura. No entanto, sabemos
que Espinosa declara distinguir-se de Hobbes porque, a0 contrario deste
dltimo, conserva o direito natural no interior do direito civil, o que signifi-
ca que o direito civil prolonga o direito natural € que a vida politica é a vida
natural numa outra dimens3o. Estd em jogo aqui a discussdo milenar acer-
ca da fundagfio politica como determinada pela Natureza ou produzida por
uma convengio. A determinagdo do justo e do injusto, do crime e do bem
comum sé ocorre depois da instauragio da lei e, portanto, neste nivel, tais
valores nio podem ser naturais. Porém, seria tomar a causa pelo efeito se



Chaui, M., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 9-44, 2002 29

disséssemos que o convencionalismo decorrente da lei define o préprio ser
da lei. Esta institui o politico fundando-se na natureza humana, definida
como uma parte da Natureza e como poténcia natural ou desejo.

A questdo da génese do social e do politico ndo € a da partilha nem a
da distribui¢fio de certos bens para regular a igualdade ou a desigualdade
naturais — esse momento regulador da partilha de bens € posterior a0 advento
da lei e, mais do que isto, € determinado por ela tanto assim que, por exem-
plo, a forma monérquica exige, como condigio de conservagéo, a proprie-
dade nacional do solo e dos produtos do comércio, enquanto a forma aris-
tocratica devera proteger a propriedade privada dos bens. A questdo funda-
dora concerne 3 participagdo no poder e 3 distribuigio da poténcia coletiva
no interior da sociedade criada por ela. A poténcia individual € natural e a
lei vem lhe dar um novo sentido ao fazé-la ndo mais simples parte da Natu-
reza, mas parte de uma comunidade politica. A lei determina a partitha dos
bens porque determina primeiro a forma da participagio no poder.

“Q direito daquele que tem o poder piiblico, isto &, a sobera-
nia, é apenas o direito natural que ndo se define pela potén-
cia de cada um dos cidaddos tomados isoladamente, mas
pela massa conduzida, de certa maneira, por um unico pen-
samento. Isto significa que o corpo e alma do Estado tém um
direito medido por sua poténcia, como era o caso do direito
de Natureza; cada cidadao ou stdito tem, pois, tanto menos
direito quanto mais poténcia tiver a Cidade e, conseqiiente-
mente, segundo o direito civil, nenhum cidaddo pode ter ou
possuir alguma coisa sendo aquilo que pode reivindicar por
um decreto da Cidade. Se a Cidade di a alguém o direito e,
portanto, o poder de viver segundo suas préprias disposi-
¢Oes, ela se despoja de seu préprio direito e o transfere aque-
le a quem deu tal poder. Se ela d4 esse poder a duas ou a
vdrias pessoas, divide a Cidade e cada um daqueles que tem
o poder vive segundo suas préprias disposi¢des. Se, enfim,
ela d4 tal poder a cada um dos cidaddos, ¢la se autodestrdi,
deixa de existir e regressamos ao estado de Natureza. Tudo
isto é bastante manifesto e conseqilentemente ndo se pode de
modo algum conceber que a institui¢do da Cidade permita a
cada cidaddo viver segundo sua disposigdo: o direito natural
pelo qual cada um € juiz de si mesmo desaparece necessari-



30 Chaui, M., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 9-44, 2002

amente no estado civil. Digo expressamente: a institui¢do
da Cidade, pois o direito natural nio cessa de existir no es-
tado civil. Tanto no estado de Natureza quanto no estado
civil o homem age segundo as leis da Natureza e cuida de
seus interesses, pois em cada um desses dois estados € a es-
peranca ¢ o medo que levam a fazer ou ndo fazer isto ou
aquilo, e a principal diferen¢a entre os dois estados estd em
que no estado civil todos t€m os mesmos medos e esperan-
¢as e a seguranga tem as mesmas causas para todos, € a regra
de vida (ratio vivendi) € comum, 0 que ndo suprime, mas
pelo contrdrio conserva, a faculdade de julgar de cada um.
Com efeito, quem decidiu obedecer a todas as injun¢des da
Cidade, seja porque teme sua poténcia, seja porque ama a
tranquilidade, cuida da seguranca dela e de seus interesses
pessoais segundo sua prépria disposi¢do” (Tratado politico,
111, § 2; grifos meus).

Esse longo texto determina a equivaléncia entre o direito e o poder
da soberania, cada um se estendendo até onde se estender o outro. Além
disto, se a poténcia soberana e o direito da soberania sdo definidos pela
poténcia coletiva, contudo, esta nfo se confunde com a soma das poténcias
individuais tomadas isoladamente, pois a poténcia ndo é tomada
aritmEticamente, e sim geometricamente. Em outras palavras, a
proporcionalidade define a forma do regime politico porque define a forma
do exercicio do poder a partir da maneira pela qual a soberania € instituida
e das relagdes que a partir dela se estabelecem entre os membros do corpo
politico. Em suma, a poténcia da soberania é medida por sua incomensura-
bilidade frente a simples soma dos poderes individuais. H4 uma relagéo
inversamente proporcional entre a poténcia civil e a individual, ou seja, a
cidade € tanto mais poderosa quanto maior for sua poténcia é comparada a
dos individuos isolados, e serd tanto menos poderosa quanto menor for sua
poténcia comparada a de seus cidaddos, ndo havendo perigo maior para a
Cidade do que a pretensdo de alguns particulares, enquanto particulares,
em se arvorar de defensores da lei.

A instaurag¢io da Cidade € fundagdo de uma poténcia inédita e Espi-
nosa ja antecipa a dedugio das formas politicas: a transferéncia da sobera-
nia a um s6 identifica a Cidade com um tinico homem em quem a Cidade



Chaui, M., Cadernios de Etica e Filosofia Politica 4, p. 9-44, 2002 31

fica concentrada, todos os outros cidaddos estando, assim, reduzidos a
impoténcia. Trata-se da monarquia, onde a proporcionalidade se encontra
quase proxima de zero. A transferéncia da soberania a alguns divide a Ci-
dade, pois a soberania vem encarnar-se em uma parte do corpo social e
despoja a outra de todo o poder. Estamos na aristocracia. Enfim, a sobera-
nia se transfere para cada um dos individuos, j4 ndo hd Cidade, mas regres-
50 ao estado de Natureza — estado de guerra a autodestrui¢@o da vida poli-
tica. Nas entrelinhas do discurso podemos ler a peculiaridade da democra-
cia e de sua proporcionalidade — aqui a soberania ndo é transferida a nin-
guém, nem se encarna em alguns, mas est4 distribuida no interior do corpo
social e politico, sendo participada por todos sem ser repartida ou fragmen-
tada entre seus membros. Assim, mais do que na diferenga frente 2 monar-
quia e & aristocracia, € na oposi¢o ao processo de autodestrui¢io da Cida-
de que melhor se revela a democracia, pois nela a soberania nio se encon-
tra dividida, mas simplesmente participada. Na democracia mantém-se in-
tegralmente o principio fundador da politica, qual seja, o de que a poténcia
soberana € tanto maior quanto menor a poténcia individual de seus mem-
bros e, sobretudo, a afirmagdo do Tratado teoldgico-politico, segundo a
qual a vida politica transcorre em um espago onde os concidadéos decidi-
ram agir de comum acordo ou a agir em comum, mas nfo abdicaram de seu
direito natural de pensar ¢ julgar individualmente.

Contudo, se a Jei € fundada em Natureza e se é a poténcia natural que
determina a proporcionalidade da lei, no entanto, Espinosa opera uma revi-
ravolta nessa dedugdo, e a lei vai agora emergir como fundamento do pré-
prio direito natural. Por esta razdo o texto, anteriormente citado, garantia
simultaneamente que o direito natural desaparece com o direito civil e que
este nfo suprime aquele. Para compreendemos essa reviravolta do discurso
precisamos perceber que uma nova questio entra em cena e gragas a ela
entenderemos ndo sé a questdo da proporcionalidade, mas também o que
faz com que uma experiéncia seja experiéncia politica. O que agora entra
em cena € o fendmeno da opresséo.

“Como no estado de Natureza cada um é seu préprio senhor
(sui juris) desde que possa precaver-se para néo sofrer a opres-
sdo de um outro e que, sozinho, se esforga em vao para se



32 Chaui, M., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 9-44, 2002

precaver contra todos, isto significa que enquanto o direito
natural humano for determinado pela poténcia de cada um,
esse direito ser4, na realidade, nulo ou pelo menos terd uma
existéncia puramente de opinifo, pois ndo hd qualquer meio
seguro para conservé-lo (...), o direito de natureza, no que
concerne ao género humano, dificilmente pode ser concebi-
do senfio quando os homens tem direitos comuns, terras que
podem habitar e cultivar juntos, quando podem cuidar para a
manutengio de sua poténcia, proteger-se, repelir toda vio-
Iéncia e viver segundo um consenso comum a todos. Quanto
maior o nimero daqueles assim reunidos em um corpo, mais
terdio em comum o direito (...). Quando os homens tém direi-
tos comuns e estio conduzidos como se fosse por um tnico
pensamento, é certo que cada um tem menos direito do que
todos reunidos que o sobrepassam em poténcia, isto €, na
realidade, cada um niio tem sobre a Natureza nenhum direi-
to, a nio ser aquele que Ihe é conferido pelo consenso co-
mum. Por outro lado, tudo que lhe é ordenado por um con-
senso comum ele é obrigado a fazer ou, ainda, se tem o direi-
to de obrigi-lo” (Tratado politico, 111, §§ 15 e 16).

O direito natural, uma vez definido pelo negativo — ndo ser senhor
de si — é algo que nfio existe ou que s6 tem existéncia como opinido. Isto €:
trata-se de uma abstra¢io. Compreende-se a afirmagao do Tratado politico
de que s6 na Cidade os homens vivem uma vida concreta ou propriamente
humana. Um direito ou poténcia s6 existe realmente quando pode ser con-
servados e exercidos, pois Espinosa ndo define a poténcia como virtualidade,
mas como um poder atual. Ora, no estado de Natureza nio ha direito de
natureza efetivo. Esta distingdo entre estado de Natureza e direito de natu-
reza é fundamental. O estado da natureza é real — 0 homem € uma parte da
Natureza causado por outras e interagindo com elas. Porém, essa “parte da
Natureza” é algo abstrato, pois néo nos diz o que é uma parte humana da
Natureza. Como parte da Natureza, o homem € um conatus como outro
qualquer, mas sua poténcia é inexistente porque nesse nivel ndo encontra
meios para conservd-la, pois, como demonstra a Etica, 0 homem & uma
parte da Natureza cuja forga ¢ infinitamente menor do que a de todas as
outras que o rodeiam atuando sobre ele. Por outro lado, o Tratado politico
retoma a demonstragao feita na Etica de que, enquanto seres passionais, os



Chaui, M., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 9-44, 2002 33

homens se dividem e nada tém em comum sendo o desejo de dominar 0s
demais para que estes vivam segundo as paixdes de seus dominadores.
Esse estado de guerra &, pois, um estado universal definido pelo desejo de
que o outro seja um alter ego e pela necessidade conseqiente do exercicio
reciproco da opressao.

A opressio define simultaneamente o estado de Natureza e seu limi-
te. O direito natural se estende até onde se estender a poténcia de cada um
e, por principio, € ilimitado. Todo desejo que chegue ao seu cumprimento
efetivo define o alcance da poténcia natural. Ora, esse desejo, ilimitado por
principio, é concretamente limitado. E mais: engendra um circuito da opres-
sdo reciproca tal que o0 medo da destruigao pessoal suplanta todos os outros
afetos. Ora, o0 medo, como demonstra a Etica, é uma paixdo triste e odiosa
que por isto freia, enfraquece e aniquila a poténcia individual. Eis porque o
direito natural, estando separado daquilo que permite sua realiza¢go efeti-
va, isto é, por ser uma abstrago, dd lugar a uma igualdade fantasmagérica
que se realiza sob a forma real da desigualdade absoluta: porque todos
temem a todos (nisto sdo iguais) cada um aspira a oprimir todos 0s outros
(nisto se fazem desiguais).

O direito natural em estado de Natureza é uma abstragdo no sentido
espinosano do termo, isto é, o que se encontra separado da causa origindria
que lhe confere sentido e realidade. Em estado de Natureza o direito natu-
ral (poténcia de conservagdo) encontra-se separado de seu poder vital. O
direito natural, definido como poténcia da Natureza inteira, € uma realida-
de concreta. E definido como poténcia de cada parte da Natureza também &
conereto, pois sua positividade decorre daquela que o todo possui. Porém,
visto que a poténcia da natureza nio se confunde com as leis darazdo e das
voligdes humanas, essa poténcia ndo estd ainda suficientemente determi-
nada para definir o que seja um direito natural humano. Nesta perspectiva,
em estado de Natureza o direito natural tem realidade (o homem é parte da
Natureza), mas esta realidade é abstrata (o direito natural define um desejo
de poder que se consome na impoténcia). A situagdo do direito natural em
estado de Natureza é exatamente aquela em que cada um, desejando para si
todo o poder, trabalha para oprimir todos os outros que lhe aparecem, inevi-
tavelmente, sob a roupagem do inimigo, isto €, como causa de medo e de
édio, portanto de tristeza e de enfraquecimento do conatus. Por outro lado,



34 Chaui, M., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 9-44, 2002

cada um ndo podendo algar-se ao pleno poder, sucumbe vitima de seu pré-
prio apetite. E neste sentido que o direito natural se oferece como uma
realidade abstrata, determinada por operagdes imagindrias de exercicio da
poténcia e que sdo, na realidade, manifestagdes de impoténcia. Movido
pelo medo de outrem e pela esperanga de esmagé-lo, o estado de Natureza
revela a precariedade e inexisténcia do direito natural, quando, precaria-
mente, a poténcia é exercida como violéncia.

Estado de Natureza ¢ direito natural ndo pressupdem, portanto isola-
mento, mas soliddo, encravada numa intersubjetividade fundada no ani-
quilamento e no medo reciprocos. E que Espinosa use os termos solidio,
serviddo e barbdrie como sindnimos € suficiente para que percebamos qual
€ o cariter especifico de abstragio de uma poténcia que s6 pode cumprir-se
com a morte do outrem. E, no entanto, argumento espinosano decisivo, se
a desigualdade real engendrada pelo direito natural ndo fosse a forma ima-
gindria da igualdade, o direito civil seria impossivel. Ao mesmo tempo,
compreendemos por que a lei ndo parte da regulamentagio da posse ou
propriedade, mas a antecede, pois, caso contrdrio, legitimaria a violéncia e
jamais inauguraria o poder.

No estado de Natureza a situag@o indeterminada das partes, que sdo
todas iguais e ndo chegam a alcangar-se como singularidades determina-
das, faz com que tudo seja comum a todos e, por isso mesmo, tudo seja
cobigado e invejado igualmente por todos. Assim, a igualdade indeterminada
ou abstrata produz a desigualdade absoluta, de sorte que a instauragdo da
Cidade corresponderd ao momento em que a determinagdo da singularida-
de de cada uma das partes poder4 ser reconhecida por todas as outras justa-
mente porque a fundag@o social e politica define o que lhes é verdadeira-
mente comum € que permanecia ignorado na indeterminagio natural.

O direito civil, reconhecimento social da poténcia individual, é con-
creto e positivo na exata medida em que o direito natural é abstrato e negati-
vo. Eis porque, afinal, a lei funda o préprio direito natural ao fundar o direi-
to civil, pois sé por intermédio deste Gltimo o primeiro pode concretizar-se.

Contudo, justamente porque a lei conserva o direito natural transfor-
mando-o, a questdo do politico serd para Espinosa uma questio de propor-
cionalidade. Com efeito, a lei pode desfazer aquilo que ela prépria institu-
ira. Isto significa que a lei capaz de manter a instauragdo é aquela capaz de



Chaui, M., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 9-44, 2002 35

delimitar as fronteiras do direito natural e do direito civil, e de impedir que
este retorne a situacdo precdria do primeiro. Esta conclusio conduz a trés
outras: a primeira € a de que o ato de fundagdo da Cidade inscreve-se numa
necessidade natural indeterminada que a lei vem determinar, conferindo-
lhe uma realidade que ndo possuia antes dessa fundagéo; a segunda é a de
que a lei sé € possivel porque retoma aquilo que ja estava posto na natureza
humana, isto €, a paixdo e os conflitos; essa retomada, no entanto, s é
possivel porque a lei vem dar realidade a uma razdo operante que atua no
real sem que a imaginacfo dela se aperceba e que define o (itil como aquilo
que favorece a conservagdo do ser, impedido, de fato, pela opresséo, pois,
como dird o Capitulo 9 do Tratado politico, “querer estabelecer a igualda-
de entre desiguais € absurdo”. Finalmente, em terceiro lugar, como o direi-
to natural € efetivado pelo direito civil, o social vive sob o risco permanen-
te de que o primeiro usurpe o segundo, isto €, de que a poténcia individual
queira tomar o lugar da soberania, coisa perfeitamente compreensivel, vis-
to que a vida politica ndo € inaugurada como um ato da razdo, mas como
racionalidade operante no interior das paixdes. E o direito natural nio é
contrério as lutas, ao édio, a célera e ao engodo, pois sdo “aconselhados
pelo apetite”, visto que “a Natureza nio estd submetida as leis da razio
humana que tendem unicamente & utilidade verdadeira e a conservagdo dos
homens”. Em outras palavras, o advento da vida social e politica ndo € o
advento da “boa razdo” humana que dominari as paixdes, condenard os
vicios, eliminara os conflitos e estabelecera definitivamente a paz ¢ a con-
cdrdia entre os homens.

Dessas conclusdes impde-se uma outra: a de que a Cidade ndo cessa
de instituir-se. Com efeito, a Cidade € habitada por um conflito entre a
poténcia coletiva e a poténcia individual que, como todo conflito, segundo
a Etica, s6 pode ser resolvido se uma das partes tiver poder para satisfazer
e limitar a outra, pois uma paixo nunca é vencida por uma razéo ou por
uma idéia, mas por uma outra paixdo mais forte do que ela. Assim, a todo
momento a lei tem que ser reafirmada, porque a todo momento o desejo de
opressdo, que define o direito natural, reaparece no interior do direito civil:

“Cada um deseja que os demais vivam segundo sua prépria
disposi¢do, aprovando e rejeitando tudo aquilo que um sé



36 Chaui, M., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 9-44, 2002

aprova ou rejeita; donde resulta que todos querendo ser igual-
mente os primeiros, os conflitos ndo cessam de explodir en-
tre todos e se esforgam para se esmagar reciprocamente, € 0
vencedor se glorifica muito mais por ter dominado um ad-
versirio do que por ter conseguido algum bem” (Tratado
politico, IX, § 5).

Isto explica porque Espinosa demonstra que o inimigo politico € sem-
pre interno e sé ocasionalmente externo, pois o inimigo nada mais € do que
o direito natural de um ou de alguns particulares que operam a fim de con-
seguir um poderio de tal envergadura que possam tomar o lugar da sobera-
nia. E esse risco niio depende da boa ou m4 institui¢do da Cidade — toda
Cidade contém esse perigo — e sim da capacidade que a poténcia soberana
tenha, ou nfio, para controlar aquilo que lhe d4 origem e que se concretiza
através dela.

A politica ndo cria nem elimina os conflitos, como nio transforma a
natureza humana passional — apenas permite lidar com eles de maneira
nova, e a diferenca entre os regimes politicos decorre de sua capacidade ou
incapacidade para satisfazer ao desejo que todos os homens tém de gover-
nar e de ndo serem governados.

Da mesma maneira que a lei confere realidade ao direito natural dan-
do-lhe um estatuto politico, mas encontra naquele direito seu ponto de par-
tida para a fundago politica, assim também, o direito natural pode operar
tanto como garantia da lei quanto como risco de seu aniquilamento. Com
efeito, como o poder da poténcia soberana € medido pela sua proporgdo
inversa frente ao poder da poténcia dos cidaddos, quando um ou alguns
dentre eles estdo investidos de tamanho poder que € suficiente para tomar a
soberania, a lei foi aniquilada. Por outro lado, sendo a poténcia da sobera-
nia medida também pela poténcia proporcional que confere a cada um dos
cidaddos, quando estes podem, em nome da lei, impedir a usurpagdo do
poder soberano, isto significa que o direito natural dos cidaddos foi sufici-
entemente poderoso para defender a lei. Tanto em um caso como no outro,
a medida do direito natural é sempre a mesma, isto €, concerne ao poder do
povo. Quando este se encontra despojado do direito natural em decorréncia
da desmedida do poder da poténcia individual daquele (ou daqueles) que
agcambarcou o poder soberano, estamos em plena tirania. Quando o povo se



Chaui, M., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 8-44, 2002 37

encontra investido de todo direito natural pela proporcionalidade que se
estabelece entre este € o poder da poténcia soberana, estamos na democra-
cia. Percebe-se, entdo, que o numero de governantes, nem a forma eletiva
ou representativa nio determinam a forma do corpo politico. Esta € deter-
minada exclusivamente pela proporgio de poder que se estabelece entre.a
soberania e o povo.

Uma vez que o direito € medido pelo poder e que ser livre é ser
senhor de si, a medida do direito, do poder e da liberdade exige a compre-
ensdo de cada forma politica a partir da distribuigdo proporcional das po-
téncias que a constituem. Por esta medida saberemos qual estado € melhor,
qual € superior e qual € livre. De maneira genérica, cada forma politica ¢
melhor quanto menor o risco de tirania, isto é, de passagem do direito so-
berano ao direito natural de um $6 homem ou de um punhado de homens.
Cada regime politico é superior a outro quanto menor for o nimero de
disposi¢es institucionais necessdrias para impedir o risco da ditadura. E,
enfim, um corpo politico é mais livre do que outro quando nele os cidaddos
correm o menor risco da opressio porque sua autonomia € tanto maior
quanto maior o poder da Cidade. Conseqiientemente, quanto mais livre for
uma cidade, menor serd seu risco de ser oprimida por outras.

Isto significa, por exemplo, que um corpo politico mondrquico € um
dos mais sujeitos a ser dominado por outro porque seus stditos j4 se habi-
tuaram de tal maneira a ser dominados por um sé homem que, passar da
submissio a um dominante a obediéncia a um outro, lhes € indiferente. Ao
contrério, na democracia, a autonomia individual estando claramente fir-
mada na autonomia coletiva, cada um e todos estdo dispostos a lutar até a
morte para impedir tanto o risco da usurpagio interna quanto o da invasio
externa. Ora, apesar de o filésofo demonstrar que todo e qualquer corpo
politico pode apresentar em graus varidveis o melhor, o superior e o livre,
torna-se claro que o pardmetro subjacente a esses critérios € a politica de-
mocrética nfio sé porque nela a causa universal da vida politica (a distri-
buicio proporcional do poder) coincide com a causa singular da instaura-
¢do democrdtica, mas também porque nela a questao da preservagio se
transforma.

. Com efeito, quando Espinosa deduz a monarquia, uma questao pre-
side o caminho dedutivo: quais as institui¢des necessérias para limitar o



38 Chaui, M., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 9-44, 2002

poder do rei e jamais deixd-lo sozinho no governo? Na deducéo da aristo-
cracia, a questdo central que orienta o percurso €: visto que a aristocracia se
caracteriza pela visibilidade da diferenca das classes e que apenas uma
delas detém o poder, quais as institui¢des necessdrias para evitar a oligar-
quia e a burocracia? Ora, no caso da democracia Espinosa apenas afirma
que ¢ ela a soberania coletiva € de tal modo decisiva para a liberdade indi-
vidual que o Unico cuidado dos cidaddos € o de impedir que os postos de
decisdo sejam ocupados por individuos que tenham lagos pessoais de de-
pendéncia com outros, pois isto os levaria a dirigir a coisa piiblica sob a
forma do favor, tnico tipo de relagdo que eles préprios parecem conhecer.

Se a democracia revela o sentido da vida politica, a tirania, por sua
vez, exibe os avatares da experiéncia politica.

Ao iniciar o Tratado politico, Espinosa afirma que a paixfio imagina
a liberdade como um “império em um império”. Forma incessante de ca-
réncia, a paixdo engendra imagens do que poderia satisfazé-la, saciando
seu estado de privagdo pela posse de algo tido como um bem e, dentre
todos os bens almejados, ter a posse sobre um outro homem parece ser o
bem supremo. Dessa maneira, ser livre aparece imaginariamente como ser
senhor de outrem e a liberdade se define ndo por sua oposi¢do & escravidio,
mas pela posse de escravos. A razdo, porém, aconselha aos homens que
vivam em paz, pois sem esta jamais seus desejos serdo satisfeitos, sendo de
maneira extremamente precdria. A racionalidade que assim aconselha a
paz aos homens néo se reveste, porém, de uma forma néo-passional: racio-
nalidade operante, apenas aconselha os seres passionais a preferir o menor
dentre dois males. Entre o risco de ficar na dependéncia do poder de um
outro e o de ficar na dependéncia de um poder comum, a segunda alterna-
tiva se impde. O primeiro movimento da liberdade consiste, assim, na fun-
dacdo da Cidade, pois nesta a liberdade se determina como aptiddo para
nao cair sob o poder de outrém.

A Cidade mais livre e poderosa, isto €, a mais autdénoma, é aquela
cujos cidadaos a ela se submetem porque respeitam e temem sua poténcia
ou porque amam a vida civil. Em um primeiro momento, Espinosa deter-
mina a poténcia da Cidade designando seu limite, isto é, aquilo que escapa
necessariamente ao seu poder.



Chaui, M., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 9-44, 2002 39

Assim, tudo aquilo que a Cidade ndo puder exigir dos cidaddos, seja
por ameaga ou por promessa, estéd fora de seu poder. O que escapa ao poder
da Cidade? Tudo aquilo a que a natureza humana tem horror ¢ que, se lhe
fosse imposto, desencadearia a firia e a indigna¢do popular. Em suma,
escapa ao poder da Cidade tudo o que a faga odiada pelos cidadaos, de
sorte que o que lhe escapa € o negativo, desde que nos lembremos que €
negativo tudo aquilo que ao enfraquecer uma poténcia pode aniquild-la.
Ora, o 6dio € a mais aniquiladora das paixdes e, portanto, neste primeiro
momento, Espinosa apenas assinala que a Cidade nédo pode ser odiosa nem
odiada, pois se assim for, ird aniquilar-se, isto €, perder4 a poténcia por ter
desejado um poder impossivel. Parricidio, matricidio, fratricidio,
infanticidio, genocidio, falso-testemunho, amor pelo que se odeia, édio pelo
que se ama, renuncia ao direito de julgar e de se exprimir — eis o que é
impossivel a Cidade exigir. No entanto, os exemplos trazidos pela experi-
éncia e espalhados aqui e ali no decorrer do Tratado politico deixam claro
que essas exigéncias sio realmente feitas aos cidaddos e constituem o con-
tetido prescrito pelas leis tirdnicas. Ora, para Espinosa o conceito de im-
possivel, além de designar aquilo que nio pode existir por esséncia (um
negativo absoluto), também designa tudo aquilo que, vindo a existir em
uma esséncia determinada, produz sua autodestrui¢io (negativo operante e
real), Assim sendo, compreenderemos que a tirania € impossivel nédo por-
que ndo possa existir, pois de fato existe, mas sim porque nela se 1€ a morte
da vida politica, embora tiranos e tiranizados tenham a ilusio de viver.

A realidade insana da tirania permite compreender a primeira exi-
géncia politica de proporcionalidade Com efeito, a desmedida do poder
tirdnico revela que:

“Uma exigéncia que provoque a indignacio geral nada tem a
ver com o direito da Cidade. Certamente, obedecendo a Na-
tureza, os homens conspirardo contra ela seja em decorrén-
cia de um temor comum, seja pelo desejo de vinganga por
algum mal comum, e visto que o direito da Cidade se define
pela poténcia comum do povo, € certo que o direito e a po-
téncia da Cidade diminuem, pois criou motivos para que os
cidaddos conspirassem contra ela. Certamente, a Cidade tem
perigos a temer e assim como no estado de Natureza o ho-



40 Chaui, M., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 9-44, 2002

mem tem mais razdes para temer porque € menos indepen-
dente, assim também a Cidade é menos senhora de si quanto
mais temer seus cidaddos” (Tratado politico, IX, § 9).

Se a Cidade deve temer seus inimigos, precisa instituir-se de manei-
ra a impedir que encontrem meios para surgir e para justificar-se. Isto sig-
nifica, por um lado, que a Cidade deve ser respeitada e temida pelos cida-
dios, mas que s6 pode sé-lo na medida em que suas exigéncias forem pro-
porcionais ao que a massa pode respeitar e temer sem se enfurecer. A sobe-
rania s6 pode existir sob a condigfo expressa de nfo ser odiada porque ndo
¢ odiosa. Se a Cidade exigir mais ou se exigir menos, deixard de ser um
corpo politico:

“Q poder que temos em vista exercer ndo deve ser medido
apenas pela poténcia do agente, mas também pela aptiddo
que o paciente oferece. Se digo que tenho o direito de fazer o
que quiser com esta mesa, certamente néo significa que po-
derei fazé-la pastar capim. Assim também, embora digamos
que homens ndo dependem de si mesmos, mas da Cidade,
ndo queremos dizer que possam perder a natureza humana e
revestir-se de uma outra (...). Entendemos que, sob certas
condigdes, a Cidade inspire temor e respeito e que, cessadas
tais condigGes, ndo hd mais temor nem respeito, de sorte que
a Cidade deixa de existir. Assim, para conservar-se senhora
de si, a Cidade deve manter as causas do temor e do respeito,
sem as quais deixa de ser Cidade” (Tratado politico, IV, § 5).

A fundagio politica ndo &, pois, mutagio da natureza humana em
uma outra que lhe seria estranha. O trecho acima citado tem varios alvos.
Por um lado, retoma a abertura do Tratado politico em sua recusa de escre-
ver uma politica utépica, destinada a homens que deveriam ser o que nao
podem realmente ser. Por outro lado, se é na Cidade que os homens vivem
uma vida realmente humana, a afirmag@o contém uma critica da tirania,
pois nesta os homens sio reduzidos & animalidade temerosa e a passividade
do rebanho. Est4 presente também a recusa de que a instauragéo da Cidade
seja destrui¢io do direito natural, pois este € a primeira determinagéo da
natureza humana como poténcia de agir.



Chaui, M., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 9-44, 2002 41

Justamente porque a vida politica ndo é mutagio da natureza huma-
na, mas sua concretizagio, o direito natural dard as causas do temor e do
respeito a Cidade, de sorte que ndo se poderd dizer que estes so causados
pela legislacdo civil, visto que esta é um efeito da instituicdo da Cidade.
Dizer que o direito natural fornece a primeira medida do poder politico,
significa dizer que a Cidade n3o poderd tornar-se inimiga de si mesma e
que, portanto, os conflitos que a habitam sé podem ser conflitos dos cida-
ddos sob a lei e ndo dos cidaddos contra a lei. Se a Cidade for capaz de
impedir a usurpagio da lei por particulares, sem que isto signifique supres-
sio dos conflitos sociais, terd determinado sua autonomia e seu poder. Te-
mer e respeitar a Cidade ndo poderd, entéo, confundir-se com o medo nem
com o édio, pois quem odeia ndo teme e quem teme, ndo respeita:

“Uma Cidade que nio suprimiu as causas das sedi¢les e
na qual a guerra é um temor constante e as leis, freqlientemente,
violadas, de sorte que ndo difere muito do estado de Natureza (...).
Tanto os vicios quanto a licenga excessiva e a insubmissdo dos
cidaddos devam ser imputados a Cidade e, em contrapartida, sua
virtude e constancia no respeito a lei devem ser atribuidos a virtu-
de da Cidade e ao estabelecimento de um direito civil absoluto
(...). Se numa Cidade os cidaddos ndo tomam das armas porque
estdo prisioneiros do terror ndo se deve dizer que ai reina a paz,
mas que nela ndo hd guerra. A paz ndo é mera auséncia de guerra,
mas uma virtude que se origina da for¢a do espirito, pois nela a
obediéncia é o desejo constante de seguir o direito comum da Ci-
dade” (Tratado politico, V, § 2, 3, 4; grifos meus).

O Tratado teoldgico-politico dissera que a obediéncia diminui a li-
berdade sem, contudo, implicar escraviddo, pois o escravo € aquele que
age para o bem de um outro que lhe ordena uma agao, enquanto o agente
que cumpre uma ordem porque nela se realiza seu proprio desejo nao pode
ser tido como escravo. Por outro lado, como os dois tratados politicos de-
monstram, na democracia (ao contrdrio dos demais regimes politicos), a
obediéncia exprime apenas a recriag@o ininterrupta da Cidade, pois nela se
obedece a uma lei que no momento de sua instauragdo foi posta por todos



42 Chaui, M., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 8-44, 2002

os agentes politicos, de sorte que ao obedecé-la, obedecem a si préprios
enquanto cidaddos. A dimensdo da obediéncia € apenas a repetigao ou rei-
teracfo, na dimensio do imagindrio, do ato fundador da Cidade, pois neste
ato, simbdlico, a criagdo da poténcia coletiva engendra a incomensurabili-
dade entre a soberania e os particulares que vivem sob ela. A obediéncia é
um ato segundo ou derivado e, por isso mesmo, exprime muito mais a
virtude da Cidade do que a dos cidaddos, pois a Cidade obedecida s6 pode
ser aquela cuja instauragdo cumpre o desejo do agente e a aptiddo do paci-
ente. Ao transferir para a soberania tanto o vicio quanto a virtude dos cida-
ddos, Espinosa procura distinguir a escraviddo e a liberdade no nivel da
prépria Cidade e n3o a de cada um de seus membros. Se numa Cidade o
principio fundador € impotente para suprimir a sec¢o, visto ndo ser esta um
conflito entre os cidaddos, mas entre eles e a lei da Cidade, entdo, a Cidade
ainda nio foi verdadeiramente instaurada, pois falta-lhe aquilo que a cons-
titui como tal: o poder da poténcia soberana para ser reconhecida como
soberana.

A guerra civil assinala, portanto, a injusti¢a da Cidade e a necessida-
de de destrui-la para que tenha lugar a uma nova e verdadeira fundagao. Eis
porque numa Cidade onde os cidaddos néo tomam das armas porque estio
aterrorizados, a injustica € maior do que naquela onde explodem as rebeli-
des. Nio sdo os homens que sdo bons ou maus, virtuosos ou viciosos, mas
a Cidade, pois “ndo hé pecado antes da lei”. Uma populag@o que vive em
paz por medo ou por inércia, ndo vive numa Cidade, mas na soliddo ¢ a
Cidade nio € habitada por homens, mas por um rebanho solitério. Donde a
segunda norma da proporcionalidade, decorrente da “aptiddo que o pacien-
te oferece”: € preciso, na instauragdo da Cidade, que agente e paciente cons-
tituam um #nico sujeito politico. Eis porque o momento fundador de um
corpo politico, seja ele qual for, tem a multitudo como sujeito politico.

Distinguindo a Cidade “estabelecida por uma populagéo livre” e uma
outra, “estabelecida por conquista sobre uma populagio vencida”, Espino-
sa nio as distingue pelo direito civil, pois neste nivel, diz o fildsofo, sdo
indistintas. Isto significa que a diferencga entre elas ndo € dada pelo critério
classico da legitimidade ou ilegitimidade do poder. Espinosa distingue en-
tre uma Cidade *‘que tem o culto pela vida” e € instituida pela esperanga e
uma outra que, submetida pelo medo, “apenas procura escapar da morte”.



Chaui, M., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 9-44, 2002 43

A primeira € livre; a segunda, escrava. A Cidade que enfrenta o risco da
morte imposto pelo direito natural e vence o perigo supremo pela esperan-
¢a da vida politica, € espago da liberdade. Aquele que aceita estar vivo para
ndo enfrentar o risco da morte € escravo.

A diferenca entre a Cidade livre e a Cidade escrava ndo passa, por-
tanto, pelo direito civil, mas pelo sentido da vida coletiva instaurada por
elas, pois diferem quanto aos dispositivos institucionais de conservagao e
quanto ao principio de sua fundagdo. E Espinosa ja dissera haver enorme
diferenca entre “‘comandar apenas porque se tem o encargo da coisa publi-
ca e comandar e governar o melhor possivel a coisa publica”. Assim, a
segunda regra da proporcionalidade nao tem como questdo a simples
convenientia entre a lei e a natureza humana, mas entre o poder ¢ a liberdade.

Abstract: Our target is to demonstrate that the foundations of Spinosa’s politics
are situated in his ontology and, specialy, in his conception of human being as
singular essence wich is an imanent effect or a part of the absolute infinity potency
of the substance. The singular human potency is called conatus from wich Spino-
sa deduces the natural right and the civil right. We are also trying to demonstrate
that the ontology determines how Spinosa conceives the political subject — the
multitudo — his power and his liberty, considering that democracy is the most natu-
ral of all regimes.

Key-words: Spinosa — Politics — conatus — Natural Right — Civil Right



44 Chaui, M., Cadermos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 9-44, 2002

REerFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

1. ESPINOSA. Spinoza Opera. Im Auftrag der Heidelberger Akademie
der Wissenschaften herausgegeben von Carl Gebhardt, 4 vols.
Heildelberg, Carl Winter, 1972.

2. . Etica demonstrada a maneira dos gedmetras; Tratado politi-
co [e outros textos]. Trad. e notas de Joaquim de Carvalho (Etica,
Parte I), José Ferreira Gomes (Etica, Partes II-III), Anténio Simdes
(Etica, Partes IV-V); e de Manoel de Castro (Tratado politico). Sio
Paulo, Abril Cultural, 1973 (Col. Os Pensadores).

3. . Tratado teoldgico-politico. Trad., introd. e notas de Diogo
Pires Aurélio. Lisboa, IN-CM, 1988.

4., . Etica demonstrada em ordem geométrica. Parte I: De Deus.
Trad. inédita do grupo de Estudos Espinosanos da USP, sob dir. de
Marilena de Souza Chaui. Sdo Paulo, 2001 (inédito).



Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 45-60, 2002

A moral da histéria®

Vinicius de Figueiredo™*

Resumo: A despeito de tudo o que os separa, Constant e Hegel t€m em comum o
diagnéstico conforme o qual a inovagdo da politica moderna frente a sua forma
classica consiste em que, nela, a liberdade se realiza indiretamente: ela requer,
respectivamente, o mercado ou o Estado. Argumentamos de inicio que 1) o moti-
vo dessa convergéncia de fundo é a compreensdo moderna da politica como
ambito no qual a consciéncia moral, tornada privada no limiar do Esclarecimento,
adquire sua expressao publica; 2) o éxito dessa expresséo é assegurado, nestes
dois autores, pela filosofia da histéria, no que revelam sua proximidade a Kant.
Ocorre que o vinculo entre modernidade e moralidade foi reinterpretado & luz da
crise da teleologia, como ilustram os dois paradigmas teéricos examinados no
passo seguinte deste ensaio: a sociologia positiva e a teoria do discurso. A refe-
réncia feita a estas duas vertentes visa indagar até que ponto tais alternativas ao
modelo teleolégico ddo conta dos problemas que o suscitaram.
Palavras-chave: Estado — mercado - teleologia — discurso

E conhecida a disting3o proposta por Benjamin Constant entre a li-
berdade dos Antigos e a liberdade dos Modemos. A liberdade moderna
define-se negativamente: ela reside em agir sem ser limitado pelo Estado.
A dos Antigos, positivamente: ela passa pelo exercicio ativo, direto e cole-

* Esse texto foi apresentado no Coléquio “O conceito de Estado na filosofia politica
moderna e contemporénea”, realizado em Curitiba, em abril de 1999. A verséo final
beneficiou-se de sua discussdo junto ao grupo “Fundamentos da politica — Ensaios
sobre a politica de Aristételes”, coordenado por Alberto Alonse Munoz, no Centro
Brasileiro de Anélise ¢ Planejamento (CEBRAP), em junho de 2001.

** Professor do Departamento de Filosofia da Universidade Federal do Parand (UFPR).



46 Figueiredo, V., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 45-60, 2002

tivo da politica por cada cidado da polis. Para Constant, estas duas liber-
dades sdo exercidas em dominios opostos. Enquanto entre os Antigos a
intervengao do individuo nas questdes piiblicas tinha por contrapartida sua
escraviddo nos assuntos privados, submetidos ao controle coletivo, entre
os Modemos a liberdade que o individuo exerce na vida privada tem por
contrapartida o fato de que ele se v& despojado da faculdade de intervir
efetivamente nos assuntos publicos.

Para Constant, porém, esta limita¢do moderna ndo faz problema, pois
ela é concomitante a uma modificagéo relativa a natureza do governo. Ao
invés do que ocorria na polis, o governo moderno néo requer dos cidados
sua deliberagdo sobre os assuntos publicos, que tampouco a reivindicam. E
este desinteresse mituo entre os particulares e sua representagdo piiblica €
mais que bem vindo, pois, na vida moderna, a institui¢do de “uma vida
feliz e honrosa” prescinde do Estado. A peripécia do texto reside nisto: a
faculdade de escolha de cada particular, que constituiria “um crime € um
sacrilégio para os antigos” (CONSTANT 6, p. 11), tornou-se o instrumento
principal da realizagdo do bem comum. A mudanga tem uma razo precisa,
que reside na importancia assumida pelo comércio nos tempos modernos.

“O comércio dé i propriedade uma qualidade nova: a circula-
¢io; sem circulagdo, a propriedade nio é mais que usufruto;
a autoridade pode sempre influir no usufruto, pois pode im-
pedir o gozo dele; mas a circulagdo poe um obstdculo invisi-
vel e invencivel a essa agdo do poder social” (CONSTANT
6, p. 22).

E notavel a maneira como Constant antevé, nessa linha de racioci-
nio, o tema da subordinagdo do Estado ao capital, em voga hoje em dia:

“a forga € indtil, o dinheiro esconde-se ou foge; todas as ope-
ragdes do Estado ficam suspensas. O crédito ndo tinha a
mesma influéncia entre os antigos; seus governos eram mais
fortes que os particulares; em nossos dias esses s0 mais for-
tes que os poderes politicos; (...) para se obter os favores da
riqueza, & preciso servi-la” (CONSTANT 6, p. 22).



Figueiredo, V., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 45-60, 2002 47'

Seria incorreto, todavia, ver aqui qualquer premedita¢io dos temas
da ciéncia politica atual. Convergindo, embora com diagndsticos contem-
poraneos, sobre o modo pelo qual a circulagio do capital redefine as in-
cumbeéncias tradicionalmente assumidas pelo Estado, Constant difere delas
no essencial. Para ele, a emancipagdo do econdmico diante do estatal atesta
que a liberdade moderna dispensa o Estado para se realizar politicamente.
Nao custa acentuar o que se segue deste diagndstico: em sua matriz, o pen-
samento liberal exprime um engajamento com a politizagdo das relagdes
sociais, situando-se, nesta medida, nos antipodas do que, a crer em um
nimero expressivo de andlises recentes, constitui a principal ameaga do
mercado & politica. Para Constant, ao contrario, a redugio da agio estatal é
0 que torna possivel a politica.

Em vista disso, tem-se dito que o liberalismo cl4ssico foi a ideologia
de um processo cujas conseqiiéncias reais sé agora se tornaram explicitas.
Vai noutra linha a retrospecgo proposta aqui. Ao invés de buscar no libe-
ralismo cldssico a origem das politicas neoliberais, por que niao examinar
se a diferenga que os separa ndo termina por revelar a premissa comum
sobre a qual, por um bom tempo, operou a alternativa cldssica entre Estado
e mercado? Constant oferece-nos o parimetro: ao investir o mercado de
suas prerrogativas sem abrir mio da tese de que a politica é a realizacdo
piblica da liberdade, ele incita-nos a ver em seu argumento a variante de
uma matriz especulativa mais ampla, cujas premissas, hoje problematizadas,
foram partilhadas por adversarios e partiddrios do Estado. Pode bem ser
que, a despeito da atualidade da retérica liberal, estejamos assistindo, ao
invés do aprofundamento do liberalismo cldssico, & desaparigdo da lingua-
gem na qual ele se constituiu.

Nada mais avesso ao liberalismo de Constant do que a tese hegeliana
de que a liberdade sé se realiza no Estado. A critica de Hegel a filosofia
pratica kantiana gira em torno desse ponto: Kant, e depois dele, Fichte,
teriam se contentado em assimilar a liberdade 3 consciéncia moral indivi-
dual e, detendo-se em sua dimensdo subjetiva, teriam ignorado a necessi-



48 Figueiredo, V., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 45-60, 2002

dade de ultrapassar tais limites rumo 2 eticidade, na qual entra em cena o
Estado. Como, entdo, sugerir que alguma cumplicidade una a Filosofia do
direito com o argumento de Constant?

Ao definir a eticidade como ultrapassagem do direito abstrato € da
moralidade', Hegel apoia-se na convicgdo de que apenas no plano ético,
com a entrada em cena do Estado, a liberdade moral se realiza plenamente.
S6 entdo a unidade exterior alcangada na sociedade civil, concebida como
sistema de dependéncia generalizada no qual os individuos se ligam uns
a0s outros como meios para a obtengdo de fins particulares (HEGEL 13,
§183), adquire a unidade nio contraditSria requerida pela liberdade. Com-
preende-se a critica de matriz hegeliana ao liberalismo: enquanto se manti-
ver presa a seu principio — o da particularidade dos individuos que a com-
pdem e que buscam no seu interior sua propria satisfagdo — a sociedade
civil nfo assegura a vida ética. Hegel, jd se disse, ap6ia-se no liberalismo
para subverter seus resultados. Mas isso também significa que ele o faz
recorrendo a um conjunto de significagdes compartilhadas. Uma vez que a
sociedade civil é momento ou mediagio que conduz da liberdade do indi-
viduo tornado autdnomo a eticidade, a mesma critica que aponta sua supe-
racio pelo Estado reconhece que ela, sociedade civil, detém alguma verda-
de. N#o surpreende que Hegel acolha, sob a designagdo da “particularida-
de” ou do “individuo”, a acepgio de liberdade proposta pela tradigdo libe-
ral retomada por Constant — o que € atestado pelo inicio do §182 da Filoso-
fia do direito, onde se 1€ que 0 particular “é a pessoa concreta que ¢ ela
mesma seu préprio fim” (HEGEL 13, p. 339 )2

Nao surpreende, por isso, que esses textos tio dispares admitam con-
vergéncias de fundo. Embora Constant afirme que a liberdade individual
prescinde do Estado para revelar-se o principio que promove o bem co-
mum, ele acorda-se com Hegel sobre a defini¢éo do meio social como es-
pago no qual a liberdade individual se projeta publicamente — o que € dizer
que ele também a desloca do lugar de origem em que se via mantida pela
mé4 abstragio de que Hegel ndo cansa de acusar as teorias contratualistas. E
o coméreio em sua forma moderna o que, para Constant, responde pela
eficdcia politica dessa proje¢do, que, a seu Ver, dispensa o Estado. Hegel,
por sua parte, faz deste Gltimo a instdncia que regula e subordina a si a
atividade mercantil operante na sociedade civil burguesa. Num e noutro



Figueiredo, V., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 45-60, 2002 49

caso, a liberdade, embora possuindo uma génese privada, é tema de uma
explicitagio e percorre um movimento, em cujo termo ela adquire uma
significagio publica, a partir da qual se relaciona com o Estado — quer '
limitando-o, como faz a liberdade individual de Constant, que o comércio
originado por ela converte em forma de poder superior aos governos, quer
requerendo-o, como em Hegel, para quem o antagonismo econdmico de-
manda uma regulamentagio juridico-estatal.

Em suma, se Hegel e Constant divergem sobre a maneira pela qual a
liberdade individual, projetando-se no espago piiblico, ultrapassa seu dm-
bito de origem rumo ao bem comum, esta oposi¢3o transcorre sob uma
mesma premissa. Nos dois casos, a interpretago da natureza e das fungdes
do Estado é presidida por uma questdo de ordem inicialmente moral: a
realiza¢#o publica da liberdade individual necessita ou prescinde do Esta-
do? O Estado aparece, no plano analitico em que se movem Constant ¢
Hegel, como conceito derivado: aqui e ali, sua natureza e suas atribuigdes
sio determinadas conforme uma questdo prévia, relativa ao modo pelo qual
a liberdade moral se realiza no plano piblico-politico. Kant jd ndo se depa-
rara com este mesmo problema quando, apds inscrever a autonomia moral
em uma comunidade ética inteligivel através da universalidade da agéo
requerida pelo imperativo categdrico, perseguiu os desdobramentos da li-
berdade sob o viés juridico da Doutrina do direito? Que, por esta €poca, a
politica ja se tornara depositéria de uma promessa ética, reiterada por auto-
res que poderiam estar situados dali em diante em campos ideoldgicos opos-
tos, atesta-o a extensio assumida pela filosofia pritica kantiana, cuja filo-
sofia politica antecipa a divergéncia entre Constant e Hegel, internalizando-
a nos termos da articulagio de uma doutrina juridica do Estado com um
conceito liberal da esfera piiblica burguesa. Embora correndo os riscos in-
trinsecos a todo esquema, procuremos, a seguir, responder a duas pergun-
tas. Primeiro, o que exige, e segundo, o que permite esse tipo de projegdo
do singular no universal, j4 presente em Kant, e operante de forma explici-
ta, mas ao modo de duas solugdes opostas, em Constant e Hegel.



50 Figueiredo, V., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 45-60, 2002

1) A modernidade evocada por Constant e por Hegel comecga quan-
do a reflexdo ético-politica fez da moralidade privada o modelo normativo
e a referéncia principal de sua problematica (KOSELLECK 16 e HABER-
MAS 11). De quando datar o momento em que moral e politica passaram a
ser compreendidas como ordens distintas uma da outra, a ponto de, adian-
te, a politica tornar-se objeto de uma moralizagdo, cuja medida € tomada de
uma instancia originariamente apolitica — a moralidade privada? Respondé-
lo exigiria fazer a arqueologia de uma consciéncia moral que se destacou
de toda medida publica, para entdo, em um momento ulterior, subordinar a
sua certeza moral os valores veiculados publicamente. Seguem-se apenas
algumas indicagdes.

Sem grandes riscos, pode-se fixar o terminus a quo de nosso proble-
ma em meados do século XVII. No interior do cddigo de conduta cortesdo
sistematizado por Castiglione, em 1528, a moral, atrelada que esta a apresen-
tagdo piiblica do agente, em nada deixa entrever o aparecimento ulterior da
intengfo ou Gesinnung kantiana que, avessa a qualquer avaliagdo externa
objetiva, retém, no ambito das motivagdes inescrutdveis, o valor moral da
agdo’. No século XVII, em contrapartida, surgem indicios claros da consti-
tui¢do de uma interioridade moral, oposta a ordem piiblico-politica. O “du-
plo pensamento”, de Pascal, exprime a dualidade entre a ordem publica,
artificial e um dmbito “mais oculto, porém mais verdadeiro” (PASCAL 22,
p- 81), abrigo de nossa natureza moral e motivo de nossa indiferencga ante
relagdes de hierarquia que pautam a vida civil — as “grandezas de estabele-
cimento”. Nicole, em linha semelhante, condena o amour-propre sem per-
der a ocasido de formular sua economia: € esta fonte secreta que, infletindo
no desejo de ser amado, conduz os homens a perseguir a aprovagio alheia,
de modo que, embora egoismo e caridade estejam em completa oposi¢io
do ponto de vista moral, igualam-se quanto a seus efeitos (NICOLE 21, p.
381 ss.). Como se depreende daqui, a interiorizag@o da consciéncia moral é
paralela a certeza, consolidada no fim do século XVII, de que sua perfor-
mance exterior € irrelevante do ponto de vista ético. Assim, por exemplo, a
procura da gldria, veiculada até ali pelo ideal aristocratico como fonte da
virtude, passa a ser tida como outro nome para o egoismo®. E sobre esse



Figueiredo, V., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 45-60, 2002 51

legado que parte significativa do Esclarecimento ird operar, quando, ao
lado da “invencdo da autonomia moral”, fizer da racionalidade prética ins-
trumental o principal alicerce da ordem civil. Kant € muito claro a respeito:

“Aqueles que té€m fixo diante de si o préprio ¢ amado eu
como tnico ponto de referéncia de todos os seus esforgos, e
que buscam fazer girar tudo em volta do interesse préprio,
como em volta de um grande eixo, constituem a maioria.
Nada também poderia ser mais vantajoso, pois estes sdo 0s
mais assiduos, ordeiros e prudentes; ddo aprumo e solidez ao
todo, na medida em que, mesmo despropositadamente, tor-
nam-se tteis ao bem publico, provendo as necessidades
exigidas e oferecendo a base sobre a qual almas delicadas
podem propagar beleza e harmonia” (KANT 15, p. 45).

E facil ver que subjaz a essas palavras modelo idéntico ao de que
partird Constant para nos certificar de que a liberdade individual, quando
exercida plenamente, produz beneficios coletivos, assegurando o bem co-
mum. Por razdes andlogas, Hegel ird fazer do Estado o término do movi-
mento de que € objeto a liberdade subjetiva: a consciéncia moral, que ele
satiriza sob a figura da bela alma, € incapaz de promover por si mesma a
racionalidade prética, cujo desenvolvimento agora incorpora de modo de-
cisivo a agdo estratégica tipica das sociedades modernas. A liberdade nega-
tiva podera tornar-se positiva, a persecugio de fins particulares podera pro-
duzir um excedente coletivo, ¢ até mesmo o virtuoso kantiano, exce¢do no
grande quadro da natureza humana, podera apostar no progresso moral da
humanidade — mas isso porque a particularidade, mesmo sem o saber, tem
por vocac¢io inequivoca o universal.

2) Resta saber como, do ponto de vista especulativo, se cumpre 0
postulado conforme o qual a liberdade individual, projetando-se publica-
mente, possa realizar-se no plano ético-politico. A pista fornecem-nos
Constant e Hegel, que, se viu acima, insistem no cardter moderno da ques-
tdo em pauta. Nisto j4 ndo hd um indicio de que a via cléssica para se
responder ao problema da relagdo entre o particular e o universal, que pas-
sava pelo recurso a um cosmos hierarquizado e inteligivel por si mesmo,
estaria irremediavelmente bloqueada em fun¢@o da especificidade da liber-



52 Figueiredo, V., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 45-60, 2002

dade moderna? Se é licito afirmar que a retomada da solidariedade cldssica
entre ética e politica, em um contexto modificado pela sincope inédita ope-
rando de inicio entre elas, passou a depender de uma revisdo do conceito
cldssico de finalidade, Kant assume um lugar estratégico decisivo na for-
mulagéo de nosso problema. A instincia singular, ensina-nos a Critica do
Juizo, realiza sua vocagio universal sem nenhum conceito universal previ-
amente estipulado; é, alids, gragas a essa conformidade ndo objetiva do
caso a regra, que tem no belo o seu paradigma, que os conceitos poderdo
ser legitimamente considerados representagdes empiricas das coisas exis-
tentes. Assim como também se poderd postular que, desprovida de qual-
quer intengdo prévia, a liberdade individual ird realizar sua aptiddo a ser
principio da vida ética. No argumento liberal, nisto préximo de Hegel, agi-
mos perseguindo fins privados e, a despeito de nossa intengdo, a persecugdo
desses fins promove o bem comum. Essa propor¢do entre o particular € o
universal exprime um acordo contingente entre duas instancias heterogé-
neas uma a outra, a conformidade entre elas sendo o testemunho de que a
contingéncia se encontra submetida a uma legalidade, imprevista mas bem
vinda. Na medida em que nio depende da identidade inicial entre particu-
lar e universal, essa legalidade do contingente — a “finalidade”, como a
define Kant na 3? Critica (KANT 14, p. 34) — ¢ pacificadora: ela assegura
que a diferenga que anima o movimento por meio do qual o particular se
distingue de si mesmo para projetar-se na diversidade serd, ao fim e ao
cabo, reunido sob a unidade do conceito. No fim das contas, a diferenca
serd reconduzida a identidade, a particularidade revelando sua inscri¢édo no
sisterna de uma histéria universal, reinterpretagio da idéia cldssica de tota-
lidade (LEBRUN 18) que infunde nas a¢des humanas o finalismo que fora
banido da natureza pela ciéncia moderna e que possibilita ao analista rea-
ver o tragado normativo das agdes humanas. Gragas a filosofia da histéria,
estas viram-se subsumidas ao fim ético sob o qual permaneceu sendo com-
preendida a politica.



Figueiredo, V., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 45-60, 2002 53

\'%

Até quando, porém, a teleologia prestou-se a nos assegurar que sin-
gular e universal se conformam um ao outro? Que o universal se confun-
disse com o Estado, na linha de Hegel, ou fosse visto como inerente as leis
do mercado, conforme a matriz liberal — num e noutro caso, a teleologia
nos certificava de que o jogo de forgas da economia seria sempre traduzido
em termos nio puramente mecanicos, a particularidade vendo-se, no fim
das contas, inscrita em um sistema organizado, cujo fim dltimo inclufa a
realizagio publica da liberdade. A crer em um bom nimero de andlises
recentes, o prognostico teleoldégico esbarra com o exército dos que se véem
postos & margem do Estado e do mercado, sugerindo que a alternativa po-
litica no interior da qual um e outro se contrapunham como promotores de
inclusdo do particular no universal tenha dado vez a um processo de
despolitizagdo sem precedentes, que, recusando ao ideal ético toda pers-
pectiva de realizagdo, termina pondo em xeque a propria acepgdo moderna
da politica (COLLIOT-THELENE 5). Admitir que a crise da filosofia da
histdria possua essa abrangéncia nos incita a examinar se as vias tomadas
pela reflexdo politica apds o abandono da perspectiva teleoldgica néo ter-
minaram por reconduzir 3 ordem do dia as dificuldades que ela havia bus-
cado resolver. Pela segunda vez, serd preciso abreviar nosso percurso e
resumir o exame dos problemas deixados no rastro dos acertos de conta
com a via trilhada de Kant a Hegel a apenas dois casos:

1) Vimos que a indisposi¢8o passageira entre particular ¢ universal
foi contornada através do vinculo entre politica e teleologia. Ora, esse aval
i efetuacio politica da ética torna-se dispensivel tdo logo abandonemos o
que Constant e Hegel tomaram como evidéncia: a idéia de que a liberdade
moral tem de politizar-se e de que, no fundo, a politica deva ser compreendi-
da mediante uma finalidade de ordem pratico-moral. “N&o € possivel definir
uma ‘associagio politica’ — mesmo o Estado — com referéncia ao fim de sua
‘acdio de associagdo’” (WEBER 24, p. 34). Com essa interdigdo, Weber
polemizava com a filosofia da hist6ria a0 mesmo tempo em que instituia as
bases para a construgao de uma sociologia descritiva, cuja génese, como se
sabe, nio teria sido possivel sem o abandono da perspectiva teleoldgica. A
primeira vista, razdes de método teriam levado Weber a suprimir de ante-



54 Figueiredo, V., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 45-60, 2002

mio o problema que havia engendrado a filosofia da histéria, abortando,
assim, qualquer elo essencial entre politica e racionalidade histdrica.
Ocorre que o apego da sociologia weberiana ao positivo nio signifi-
cou a exclusio categdrica de toda e qualquer perspectiva normativa. A co-
mecar na medida em que a compreensio weberiana do Estado, ao pdr em
primeiro plano os aspectos intrinsecos a sua dominagdo, também comporta
uma reconstrugo da nossa modernidade politica. Dai porque o que é co-
mum se entender sob a figura da ruptura — Weber reunindo as condigbes
para que a sociedade moderna se tornasse tema de uma ciéncia positiva,
que, emancipada de veleidades metafisicas, se defrontava pela primeira
vez com a verdade inelutdvel do poder — renove, aprofundando-o, o compro-
misso selado pela época moderna entre histéria e Estado. Por certo, € preci-
so ndo confundir a Historie com a Weltgeschichte, que Weber abandona;
mas também é fato que reconstruir a modernidade como advento do Estado
€ 0 mesmo que ver no processo de sua supremacia diante de formas pré-
estatais de dominagdo o movimento no interior do qual se torna outra vez
operante a oposi¢io entre razio e irrazio (COLLIOT-THELENE 4). Para
Weber, a dominagéo legal tipificada pelo Estado néo é s6 desencantamento
do mundo, ela marca o advento de uma instincia de identificagdo coletiva
baseada na “encarnagdo institucional de uma abstragdo”, a saber: a sobera-
nia (COLLIOT-THELENE 5, p. 12). Dai ser licito afirmar que, embora
tenha rompido com a teleologia, a andlise de Weber permaneceu tendo
como um de seus motivos centrais as prerrogativas normativas adquiridas
historicamente pelo Estado. Outro € o quadro, quando um mercado mundi-
al muito diferente do imaginado pelos liberais do século XVIII comega a
pdr em xeque a dominagdo daquele Estado que, no fim do século XIX,
Weber concluiu ser matriz da racionalidade moderna. Desprendida do nicleo
estatal, no interior do qual foi concebida por Weber, a positividade perse-
guida pela atual political science nio se assemelha a um fato cuja relevan-
cia politica se furta a toda ponderagéo que nfo seja meramente estatistica?
2) Além desse progressivo apego ao positivo, a reflexdo politica bus-
cou contomar as dificuldades reveladas pela filosofia da histéria por outra
via, representada pela aposta de que as condi¢des €tico-normativas
requeridas pela “boa politica” poderiam ser apropriadas conscientemente
pelos agentes sociais. A astdcia da razdo, recurso mediante o qual a teleologia



Figueiredo, V., Cademos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 45-60, 2002 55

se assegurava de que, sem o saber, os homens contribuem para a realizagio
do bem comum, uma vertente do pensamento contemporineo pretendeu
substituir a transparéncia da comunicagéo. Sob essa Gtica, a ironia — que,
na perspectiva teleoldgica, confere as a¢cdes uma finalidade diversa (uni-
versal) da particularidade a que se atém os individuos — d4 vez & uma
interagdo lingiifstica, concebida como situagido em que os agentes subme-
tem suas “pretensdes de validade” a um processo de explicitacdo
presumivelmente inscrito no funcionamento da prépria linguagem. Enquanto
a teleologia articulava sistema valendo-se da prerrogativa de que a particu-
laridade diz outra coisa do que supde dizer — o foco narrativo da histéria €
o Absoluto e os homens ndo sabem o que falam —, a teoria do discurso
desloca as condi¢des de realizagio da finalidade para o terreno das deman-
das formuladas de antemado pelos préprios falantes. Na condigdo de mem-
bros de uma comunidade lingiiistica, eles tém acesso a “‘uma tradi¢do par-
tilhada intersubjetivamente” (HABERMAS 9, p. 88), a partir da qual con-
Sensos sao possiveis.

Essa abordagem, como se intui aqui, reformula os temas da filosofia
da histéria. A modernidade de que j4 se haviam ocupado diferentemente
Constant e Hegel, de um lado, e Weber, de outro, recebe nova interpreta-
¢do: sua marca genuina € agora identificada na aposta de que a racionalida-
de pode ser obra da finitude sem prejuizo de seus contetidos utépicos
(HABERMAS 10). No plano analitico, essa énfase no empenho dos agen-
tes em formular por conta e risco sua prépria normatividade se traduz pela
exigéncia — da qual quem se situava no registro da ironia absoluta ou no da
dominagdo explicita podia prescindir de inicio — de que seja possivel isolar
a a¢ao comunicativa da agfo estratégica, em que a persecuc¢do dos fins
individuais demite o elemento ético a ser recuperado no plano do entendi-
mento, Verstindigung (HABERMAS 12, p. 70-76). Em conformidade com
isso, a interagdo entre falantes e ouvintes ndo podera ter qualquer carater
impositivo’, passando a depender da elaboragdo de uma teoria do significa-
do que, estipulando no que reside o sentido de uma proposigao, fornega ao
exame das condig¢Oes de validade de uma expressao a racionalidade requerida
pelo acordo entre individuos®. Dai a linguagem ser concebida como a
“corporifica¢@o de normas institucionalizadas da interagdo social”, na qual
se sedimenta “o acordo mutuo que ji perdura por milénios quanto ao senti-



56 Figueiredo, V., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 45-60, 2002

do normativo obrigatério das coisas e das situagdes” (APEL 1, 238). Dado
que o aprendizado lingiifstico internaliza tais normas, babilitando todo agen-
te, enquanto falante, a interagir socialmente, o ajuste das condutas depen-
deré apenas de sua interpelagdo miitua na condigéo de “membros do mun-
do vital de sua comunidade lingiifstica compartilhada intersubjetivamente”
(HABERMAS 12, p. 69). Por outras palavras, o bom termo da ag&o orien-
tada para fins transcorre sob o fundo de um Lebenswelt corporificado na
linguagem (APEL 1, p. 238), territério no qual se efetivam “relagdes de
reconhecimento reciproco” (HABERMAS 9, p. 111) — de modo que a rea-
lizacdo da vocagdo universal da particularidade possa prescindir de todo
componente coercitivo e dos designios secretos da histéria, posto que ja
assegurada no nivel do entendimento prévio a toda agéo particular’.

Até que ponto, porém, a teoria do discurso nao retoma, por outra via,
as dificuldades que pairam sobre o argumento teleolégico? Pois, ao desta-
car a unidade significativa de uma proposi¢io de sua aplicagdo efetiva no
interior de um processo lingiifstico, situando suas condi¢3es de inteligibili-
dade no terreno prévio do mundo da vida, o tedrico do discurso s6 faz
antecipar o universal, que a filosofia da histdria fazia pairar a0 modo deum
deus ex machina ao fim do processo, para o ambito preliminar a toda agéo
social, agora ao modo de um pressuposto dado. Se esse deslocamento faz
com que o particular néo seja investido de uma racionalidade que ele mes-
mo ignora, como no argumento teleolégico, € porque, segundo o tedrico do
discurso, o agente dispde de antemdo das condigdes de acesso a ela. Dai
porque o presumivel ganho advindo com o abandono da teleologia pela
teoria do discurso torne-se questiondvel: sua suposigio de que as condi-
¢Bes do reconhecimento miituo se encontram dadas aos agentes na margem
da linguagem expurga do processo lingiiistico toda inventividade normativa,
perdendo de vista que, sé a partir de seu interior, os agentes individualizam
e ajustam suas representagdes — cuja identidade, pressuposta no inicio do
percurso interativo, é modificada pelos processos efetivos de identifica-
¢iod. Daf a suspeita, hoje em voga, com a qual terminamos este ensaio: que
vantagem pode haver em radicalizar a linguistic turn no programa de uma
“guinada pragmdtica”, para, partindo dai, retomar a dimensdo emancipadora
da modernidade, se, como parece-nos ser o caso aqui, o universal permane-
ce sendo concebido abstratamente?’



Figueiredo, V., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 45-60, 2002 57

Abstract: In spite of their disagreements, Constant and Hegel agree that modern
politics breaks with classical politics since modern freedom makes itself effective
only with the mediation introduced by the market or by the State. | shall argue that
1) this common argumentation originates in modern interpretation of politics as the
realm in which moral consciousness obtains its public expression. 2) what ensure
this process is the teleological approach first developed by Kant. Considering that
the nexus betweeen modernity and morality was reinterpreted when teleology turned
in crises, | follow general aspects of positive sociology and theory of discourse
with the purpose to point out some intrinsic difficulties these two paradigms carry
with them.

Key-words: State — market — teleology — discourse

NoTas

1A eticidade ¢ a unidade do bem subjetivo e do bem objetivo, existente em e para si. E
nela que se completa a reconciliagio” (Hegel, §141, apud LEFEVRE E MACHEREY 19,
p. 21). .

2Que mais € a “dupla valéncia” (MULLER 20, p. 21) da liberdade negativa — a um s6
tempo, conformagio de fins particulares e antagonismo que se volta contra a prépria par-
ticularidade —, sendo uma interpretagio desfavordvel da solugo liberal, que, ndo obstante,
ratifica seus termos? Para a convergéncia entre Constant e Hegel tal como apresentada
aqui (TORRES 23, Introdugio).

10 valor do cortesdo, ao contrario, reside na nobreza, na aparéncia fisica e, principalmente
em “uma certa graga e, como se diz, uma expresso que o torne & primeira vista gricil e
amdvel, e seja um elemento que acompanhe todas as suas agdes, € 0 identifique imediata-
mente como digno da convivéncia e dos favores de todo grande senhor” (CASTIGLIONE
3, p- 29).

4“Todas as virtudes dos homens perdem-se no interesse, como os rios perdem-se no mar”
(LA ROCHEFOUCAULD 17, p. 301). Ver BENICHOU 2, pp. 128 e ss.

5“Na perspectiva de falantes e ouvintes, um acordo nio pode ser imposto a partir de fora
e nem ser forgado por uma das partes” (HABERMAS 12, p. 71).

6“Na linguagem, as dimensdes do significado e da validez estdo ligadas internamente”
(HABERMAS 12, p. 77).

7 A idéia de um fundo fenomenol6gico, por referéncia ao qual transcorre toda forma de
comunicagiio, parece ser, portanto, capital para a teoria do discurso. Como “metainstituigao
de todas as institui¢des”, diz Apel, a linguagem “¢ ao mesmo tempo ¢ desde o inicio uma



58 Figueiredo, V., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 45-60, 2002

instancia normativamente obrigatéria que ndo abandona os individuos ao arbitrio de seus
préprios pensamentos, mas os obriga, enquanto queiram manter viva a comunicagio, a um
acordo mituo intersubjetivo sobre as normas sociais” (APEL 1, 238/239).

$“Sem levar em consideragio esta necessidade dum juizo efetivo, duma operagio prética
e aprendida, que esteja atenta para seus préprios resultados, que confirmem o ajuste das
defini¢bes iniciais e das préticas intersubjetivas, nio hd entendimento possivel”
(GIANNOTTI 7, p. 21).

% A andlise de cunho materialista que inspira essa conclusio n3o € discutida aqui porque,
ao contrério de boa parte da atual political science e da teoria do discurso, ela nos parece
essencialmente aporética, como atesta o viés que adota ao abordar a sociabilidade contem-
porédnea: “Por que ndo retomar a 6ptica de Marx, que vé nessa sociabilidade um logos
prético, cuja racionalidade j4 contém um grau de irracionalidade?” (GIANNOTTI 8, 106).
Registre-se, em todo caso, o que j4 se insinua como eventual dificuldade: dada a “raciona-
lidade irracional do Capital” (GIANNOTTI 8, p. 92) — outra maneira de dizer que a moral
da histéria comporta a imoralidade permanente —, que sentido pode ser ainda reservado
para o conceito de “moralidade objetiva” (GIANNOTTI 8, 332)?

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

1. APEL, K-O . Transformagdo da filosofia. (Tradugdo de Paulo Astor
Soethe). Sdo Paulo, Loyola, 2000.

2. BENICHOU, P. Morales du grand siécle. Paris, Gallimard, 1948,

3. CASTIGLIONE, B. O cortesdo (Tradugéo de Carlos N. M. Louzada).
Sao Paulo, Martins Fontes, 1997.

4. COLLIOT-THELENE. Le désenchantement de I’Etat — de Hegel a Max
Weber. Paris, Minuit, 1992,

5. COLLIOT-THELENE. “O conceito de politica posto & prova pela
mundializac@o”. In: Revista de Sociologia e Politica, vol. 12, junho
1999, p. 7-20.

6. CONSTANT, B. “Da liberdade dos antigos e dos modernos™. In: Filoso-
fia Politica 2. Rio Grande do Sul, L&PM, 1985.

7. GTIANNOTTI J. A. “Habermas: mao e contra-mao”. In: Novos Estudos
— Cebrap, vol. 31, outubro de 1991, p. 7-23.



Figueiredo, V., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 45-60, 2002 59

8 GIANNOTTI, J. A. Certa heranga marxista. Sdo Paulo, Companhia das
Letras, 2000.

9. HABERMAS, J. Consciéncia moral e agir comunicativo. (Trad.: Guido
de Almeida). Rio de Janeiro, Tempo Brasileiro, 1989.

10. . Der philosophische Diskurs der Moderne. Frankfurt am Main,
Suhrkamp. 1985.

11. . Mudanca estrutural da esfera piiblica. Rio de Janeiro, Tem-
po Brasileiro, 1984.

12. . Pensamento pds-metafisico. Rio de Janeiro, Tempo Brasilei-
ro, 1990.

13. HEGEL, G. Grundlinien der Philosophie des Rechts. In: Gesammelte
Schriften. Vol. 7. Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1970.

14. KANT, L. Critica da faculdade do juizo. (Trad. Valério Rohden e Anto-
nio Marques). Rio de Janeiro, Forense Universitdria, 1993.

15. KANT, I. Observagées sobre o sentimento do belo e do sublime. (Trad.
Vinicius de Figueiredo). Campinas, Papirus, 2000.

16. KOSELLECK, R. Critica e crise. (Trad. Luciana V-B. Castelo-Bran-
co.) Rio de Janeiro, Contraponto, 1999.

17. LAROUCHEFOUCAULD. Buvres compleétes. Paris: Gallimard, 1964.

18. LEBRUN, G. Kant e o fim da metafisica. (Trad. Carlos Alberto R. de
Moura). Sdao Paulo, Brasiliense, 1993.

19. LEFEBVRE, J-P. & MACHEREY, P. Hegel ¢ a sociedade. Sdo Paulo,
Discurso Editorial, 1999.

20. MULLER, M. “A génese conceitual do Estado ético”. In: Filosofia
Politica — Nova Série, 2, 1998, p. 9-38.

21. NICOLE, P. Essais de morale. Paris, PUF, 1999,

22. PASCAL, B. Pensamentos sobre a politica (Trad. Paulo Neves). Sdo
Paulo, Martins Fontes, 1994.



60 Figueiredo, V., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 45-60, 2002

23. TORRES, J. C. B. Figuras do Estado Moderno. Sio Paulo, Brasiliense,
1989.

24. WEBER, M. Economia e sociedade — vol. 1 (Trad. Regis Barbosa e
Karen E. Barbosa). Brasilia, UnB, 1991.



Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 61-82, 2002

Bossuet:
Politica e Providéncia

Edmilson Menezes”

Resumo: Segundo o pensamento de Bossuet, ha uma “politica celeste” que deve
fornecer o modelo para a agéo, destacadamente a do soberano que deseja agir
sob o influxo da Providéncia e afastar-se da soberba. Deus fornece a devida sa-
bedoria ao principe para saber conduzir os povos, bem como lhes da a inteligén-
cia para se deixarem conduzir. Neste sentido, a Providéncia histérica, idéia cen-
tral na filosofia do bispo de Meaux, ndo pode ser entendida dissociada do seu
componente politico. O artigo procura evidenciar e desenvolver este aspecto.
Palavras-chave: Bossuet — Politica — Histéria.

Providéncia, Histéria e Politica sio categorias intimamente associa-
das no pensamento bossuediano. A primeira, enquanto chave de um méto-
do aplicado a interpretac@o da histdria politica, est4 presente nas Sagradas
Escrituras; € também utilizada pelos teSlogos dos primeiros tempos da Igreja
e por santo Agostinho, um dos seus maiores intérpretes e defensores. No
entanto, esse nexo apresenta nuangas mais especificas com Bossuet, no
século XVII. Mesmo colocando-se como herdeiro do Bispo de Hipona, o
autor do Discours sur I’Histoire Universelle distancia-se do mestre e atri-
bui novas caracteristicas a interferéncia providencial. O interesse deste tra-
balho € mostrar a passagem das categorias religiosas para o plano politico
no pensamento de Bossuet, tomando como fio condutor a idéia de Provi-
déncia. Estamos diante de um autor que tem consciéncia de como o Cristi-
anismo toma para si pesados riscos quando afasta o seu projeto moral do
campo politico.

* Professor do Departamento de Filosofia da Uiversidade Federal de Sergipe (UFS).



62 Menezes, E. Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 61-82, 2002

Providéncia é afirmacdo do ato onipotente e onisciente de Deus so-
bre o governo do mundo. O que distingue Bossuet da andlise anterior € a
determinagio do objetivo deste ato: a Providéncia é sempre dirigida ao
povo de Deus e & remissdo dos eleitos. A partir de tal perspectiva, € possi-
vel encontrar um conceito de Providéncia como inibidora moral. A trajetd-
ria humana em busca do melhor ndo escapa ao jugo providencial a fim de
manter, em independéncia, uma liberdade que ndo se deve ensinar e impele
0s povos a viver a seu bel-prazer, sem receio, disciplina ou constrangimen-
to. A regra é outra: ndo se pode ir contra a ordem divina. Tudo no universo
reclama e inspira um perfeito ordenamento. A idéia de Deus estd calcada
nesta harmonia. O que aos nossos olhos finitos parece caos e desordem,
obedece a um decreto eterno e perfeito; ndo estamos sozinhos no mundo,
h4 uma sabedoria a nos govemnar. E desta forma que a Providéncia acaba
por ser um principio constante assegurando a coesdo do conjunto dos hu-
manos na Histéria. E mais, ela assume os contornos teolégico-politicos
préprios aos interesses monarquistas e absolutos de Bossuet. O Deus do
autor do Sermon sur la Providence ndo é um gedmetra (como aquele dos
fil6sofos do século XVII), ele é um Deus interessado pelos destinos politi-
cos das suas criaturas.

Com efeito, é possivel falar de um providencialismo em Bossuet,
tamanha é a importancia atribuida pelo autor ao tema (TRUCHET 23, p.
29. Cf. TERSTEGGE 22). O século XVII, em parte, se caracterizou por
esse ressurgimento da Providéncia ligada aos destinos histéricos e politi-
cos (RAULET 20, p. 216-17) e Bossuet, neste sentido, € incontornivel.
Habitualmente a palavra providéncia invoca uma idéia de protecéo e segu-
ranga: a bondade divina para com as suas criaturas; donde, entre os fiéis,
um sentimento de confianga. No entanto, na pena de Bossuet o termo re-
veste-se de um cardter defensivo, ela € uma arma de luta: “Reunamo-nos
Cristdos para combater os inimigos de Deus vivo. (...) Ndo nos contente-
mos em lhes fazer ver que esta distribui¢io desigual do bem e do sofrimen-
to no mundo de forma alguma nega a Providéncia, mostremos ao contrério,
que ela a estabelece” (BOSSUET 11, p. 79). Bossuet propde claramente o
uso da Providéncia como arma dos cristdos no combate aos “detratores da
f&”, isto é, contra os detratores da Igreja ,“sempre invencivel sobre aterra”,
pois 2 sua autoridade remonta ao Deus vivo: “Eu falo apés santo Agosti-



Menezes, E. Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 61-82, 2002 63

nho, e santo Agostinho falou apés o préprio Jesus Cristo” (BOSSUET 4,
T.VIL, p. 485). Diante de t3o prestigiosa heranga, Bossuet investe-se, por-
tanto, da autoridade necessdria a interpretacdo dos designios divinos.
Assim estribado, ele empenha-se num projeto audacioso e dificil: o
combate 2 irreligido e a crise moral de sua época. O inicio do seiscentos é
marcado por uma crise do sentimento religioso; crise aguda como aquelas
que caracterizam os periodos de rapido crescimento. Crise profunda como
aquelas que acompanham as modificagdes radicais das idéias e dos costumes.
A seqiiéncia de abalos provocados pela Reforma e pelo Renascimento, que
rompem com a tradi¢do medieval e deslocam a cristandade, em presenga
de novas idéias e de descobertas cientificas, que sacodem as crengas huma-
nas, junta-se a repercuss3o das guerras civis, religiosas e estrangeiras. Os
transtornos politicos, econdmicos e sociais, além da permissividade dos
costumes, associados 2 instabilidade dos espiritos e 4 incerteza das condi-
¢des da existéncia, langam uma ddvida sobre as regras da vida moral, uma
inquietude se instala nas almas atingidas por estas forgas adversas e, paulati-
namente, sdo propaladas as nogdes nas quais estdo os fundamentos da que-
bra da unidade da cristandade. Desta forma, se constitui uma moral auténo-
ma, independente e secularizada, que aparecerd nao somente distinta e in-
dependente da religido, mas oposta a ela (Cf. CHEVALIER 13, p. 55 ss).
A reagio frente a esses problemas néo tarda, e no meio da turbuléncia
o poder eclesial se organiza e prepara uma renovagdo da fé. Esta tem nas
terras francesas uma base sélida, de onde langard sua investida contra os
impios. Depois de uma era de discérdias e turbuléncias a Franga permanece
catélica e a conversdo de Henri IV em 1593 transformou-se num signo des-
ta vitdria do catolicismo na Franga. Este prestigio aos poucos se consolida.
A importincia da religido catdlica na Franga de Luis XIV € fato co-
nhecido. Tomemos apenas enquanto amostra a surpreendente estatistica
bibliografica da época: entre 1660 e 1700, um em cada dois livros publica-
dos em Paris aborda questdes religiosas (LANDRY & MORLIN 18, p.
136). A cultura cristd, tanto na vida cotidiana como na vida intelectual
desta época, é de uma influéncia extraordinéria. A Igreja Catélica € quase
onipotente: os seus vinculos com o Estado sdo oficiais, eles sao mesmo
essenciais; através deles o sagrado se faz solene. O rei € soberano sob direi-
to divino, ele € “le lieutenant de Dieu”, ou seja, a imagem de Deus trans-



64 Menezes, E. Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 61-82, 2002

posta ao plano terreno. O clero € numeroso e tem poder, no campo e nas
cidades os padres gozam de autoridade espiritual, moral e intelectual in-
contestdvel. Tudo isto pode ser visto, talvez, como um indicio da realiza-
¢do de um velho projeto de santo Agostinho, quer dizer, o estreito relacio-
namento entre Estado e Igreja. O Bispo de Hipona concebeu uma compre-
ensdo hierdrquica do mundo, uma cosmologia politica na qual as socieda-
des terrenas sdo microcosmos peregrinos em dire¢do a um cumprimento
pleno, que s6 € alcangado numa ordem transcendente. O reino dos homens
exprime o reino celeste como réplica infiel. Nesta direg@o, a perspectiva
cosmoldgica é um jogo de equivaléncias hierdrquicas. O Estado terrenoe a
cidade de Deus néo sdo pdlos opostos: relacionam-se ¢ complementam-se.

O primeiro deve apoiar essa ltima, através de sua representante
Magna, em sua propagacdo e em suas conquistas espirituais. Estribado em
Lucas (“A todos que encontrardes, obriga-os a entrar”, XIV, 23), santo
Agostinho justifica a intolerdncia e recorre ao Estado para perseguir os
heréticos (no caso os Donatistas') e reconduzi-los a unidade da Igreja2. O
aparato bélico do Estado pde-se a servigo da “guerra santa”. Mesmo dis-
tante da Africa ou de uma guerra santa, a Europa se vé rodeada de outros
tipos de heresias no século XVII e a idéia agostiniana € ainda de valor
inestimdvel, a for¢a se faz mais necesséria do que nunca. Em troca, a “San-
ta Madre” se desvela em duas tarefas: fornecer substrato tedrico ao poder
do Estado e agir, de acordo com a sua antiga vocagio pedagdgica, junto aos
soberanos. A primeira se expressa, como ja ensinara o De Ordine, através
da idéia de Providéncia (“Deus regula os mais infimos detalhes do mun-
do’), que Santo Agostinho transporta para a histéria. A ordem dos eventos
querida por Deus escapa aos homens, ele permite o nascimento de reinos,
ele faculta a subida ao trono ou a ruina dos soberanos: “Deus... dd Ele
mesmo 0s reinos terrestres aos bons e ao0s maus, e Ele nio o faz de modo
leviano e a0 azar (pois ele € Deus e nio a fortuna), mas segundo uma ordem
de acontecimentos e épocas que, se de nds ela € oculta, para Ele € perfeita-
mente conhecida. No entanto, a esta ordem de épocas Ele nédo estd subme-
tido ou escravizado, porém a governa com maestria e a regula com preci-
sdo. Todavia, a felicidade Ele somente d4 aqueles que sdo bons” (AGOS-
TINHO 1, T. XLI, p. 141).



Menezes, E. Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 81-82, 2002 65

Como as idéias nasceram para serem veiculadas, ai se encontra a
segunda tarefa eclesidstica e dos doutores da Igreja. Sio eles os encarrega-
dos dos conselhos e da formagdo dos principios, eles sabem mais do que
ninguém: a educacio € o melhor veiculo para articular a teoria e a pratica.
Desta maneira, Bossuet segue o projeto agostiniano e, em seu Discours sur
I’Histoire Universelle escrito para o Dauphin de France, assim aconselha:
“Uma tal sinopse, senhor, vos propde um grande espeticulo. Vedes todos
os séculos precedentes se desenvolverem, por assim dizer, em poucas ho-
ras diante de vossos olhos, vedes como os impérios sucedem uns aos outros
e como a religido em seus diferentes estados permanece igualmente e des-
de o come¢o do mundo até os nossos tempos.” Na verdade, *“(...) a religido
e o governo politico sdo os dois pontos em torno dos quais giram as coisas
humanas” (BOSSUET 3, p. 3-4). Discursos, prelegdes, sermdes, serao os
instrumentos pedagdgicos de um teSlogo-politico que aprendeu bem a li-
¢do do mestre: “usando a linguagem, nds ndo visamos outra coisa a ndo ser
ensinar”’ (AGOSTINHO [, T. XXXII, p. 1194-95), afirma o santo.

Gragas a todos esses elementos, o século XVII pode ser considerado
“o século de santo Agostinho” (DAGENS 15) e, por conseqiiéncia, dos
que, de uma forma ou de outra dialogavam, aceitavam ou recusavam a sua
filosofia. Através da magistral investida no pensamento do autor da Cida-
de de Deus, resgatando as suas idéias politicas e pedagdgicas e aplicando-
as ao seu tempo, Bossuet torna-se um expoente do seu século. Entretanto,
em que medida foi ele fiel ao santo e até que ponto as idéias do mestre
foram esquecidas em prol de uma comunh@o ainda mais eficaz entre a Igre-
jae o Estado?

Inegavelmente o De Civitate Dei é a fonte principal do Discours sur
I’Histoire Universelle e dele Bossuet empresta uma visdo geral da histéria
dirigida pela Providéncia. Contudo, este “herdeiro infiel”, nas palavras de
Marrou (MARROU 19, p. 196), porque irrespeitoso para com o mistério da
histéria, julga de modo soberano o sentido de cada acontecimento dos de-
sejos providenciais a ele e somente a ele revelados. Esta coragem desres-
peitosa é anunciada do seu pilpito ou em seus escritos quando ele afirma,
por exemplo: Deus produziu o fendmeno Cromwell (“‘este homem de incri-
vel profundidade de espirito, hipderita refinado e habil politico, capaz de
tudo empreender e de tudo esconder”) para “instruir os reis a ndo deixarem



66 Menezes, E. Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 61-82, 2002

sua Igreja” e para influir sobre a alma de Henriette de Franga. Bossuet, ndo
mais um historiador: “Eu ndo sou aqui um historiador” (BOSSUET 6, p.
37). O bispo torna-se profeta, ao contrario do outro padre (o de Hipona)
que parece nao avangar tanto. Por outro lado, no Discours, Bossuet distin-
gue Les empires da Suite de la religion , embora santo Agostinho nos livros
XV a XVIII do De Civitate Deli, retrace a histéria das duas cidades imbri-
cando-as. Em resumo, o grande problema do autor das Orag¢des Fiinebres é
o exagero na radicalizag@o da tese da interferéncia divina na ordem dos
acontecimentos (a guerra, por exemplo). A exatiddo de Bossuet no indicar
a presenca do “dedo de Deus” na histéria, € um ponto controverso emrela-
¢d0 a santo Agostinho. Este s6 precisa alguns aspectos do Plano de Deus
quando a Biblia ja o havia feito.

Ora, € possivel aceitar tdo somente como ridicula (SELLIER 21, p.
453) a retomada da tese agostiniana da Providéncia, ou o exagero do Pre-
ceptor do Dauphin, no trato das questdes da histéria, pode ser explicado de
uma outra forma? Com efeito, o exagero parece um dos elementos mais
interessantes desta filosofia da histéria, pois como seu ponto de apoio, ele
permite a esta Ultima maior eficicia em seus fins praticos imediatos, a sa-
ber, a conformagio dos suditos cristdos aos coroados por Deus. A histéria
de Bossuet tem uma base teoldgico-politica. Teologia e Politica sdo cam-
pos de a¢fo nos quais 0 exagero tem um papel contagiante, porque retdrico.
Os sermdes do bispo consagram-se a grandes temas e terminam todos com
um ensinamento pratico®; esta sua capacidade manipuladora da linguagem
é empregada como forga de combate (para usar uma palavra cara ao autor)
para persuadir, para fazer crer. Através da hipérbole, ele faz a “tor¢io”
entre o significante e o contexto e conclama a persuasdo. Quando a Provi-
déncia, no escrito do padre, se converte no “olho” atento ao minimo deta-
lhe ornamental do lirio ou ao instrutivo exemplo de Cromwell, ela € exage-
rada em seus significantes justamente para significar. A hipérbole difere da
argumentagdo habitual pelo deslocamento, motivo pelo qual ela néo €
justificada ou preparada, porém langada de forma brutal. O exagero nio
tem medo do patético, ele remaneja-o e transforma-o em fino apelo, como
no Sermon sur la compassion de la Sainte Vierge: ... quando eu vos vejo
desperdigar o sangue de meu Filho, tornando a graga indtil...” (BOSSUET
9, p. 645). O exagerar reforga a observagio e exprime o que as palavras nao



Menezes, E. Cadernos de Etica e Filoscfia Politica 4, p. 61-82, 2002 67

podem dizer in torum. Este tom demasiado nfo pretende a expressédo da
realidade, porém busca demonstrar nossa impoténcia diante da realidade
tal como a sentimos.

Sem embargo, Bossuet acrescenta a hipérbole um outro trago, o ar-
gumento da autoridade, o que confere ao seu discurso uma singularidade e
uma forga que a hipérbole sozinha ndo conseguiria sustentar. Todo qualifi-
cativo de “sdbio” ou “douto” apresentado como notério, serve como uma
espécie de garantia de uma autoridade particular para o grande auditdrio.
Mais a autoridade € importante, mais o seu parecer € indiscutivel; em ulti-
ma instincia, a autoridade divina sobrepuja todos os obstaculos a ela im-
postos pela razio: “(...) Um mestre (Jesus) no qual transparece tanta autori-
dade, mesmo que a sua doutrina parega obscura, merece de nds a confianca
em sua palavra: ipsum audite (...) Podereis reconhecer a sua autoridade, ao
levardes em conta o respeito a ele demonstrado por Moisés e Elias; ou seja,
a lei e os profetas como eu expliquei (...) No procureis as razdes da verda-
de por ele ensinada: toute la raison, c’est qu’il a parlé” (BOSSUET 9, p.
117-121). O ponto conclusivo € dado ao argumento de autoridade sob seu
aspecto peremptdrio e absoluto. Observemos, no entanto, que este € ainda
corroborado pelo respeito testemunhado por outras autoridades, Moisés e
Elias. Sua for¢a é revelada pelos obstdculos suplantados no caminho da
confianga e pelo substrato por ela mesmo fornecido para tal. Estamos em
presen¢a de uma forma similar ao credo quia absurdum.

Apegado a rigidez da tradigio, Bossuet pde a sua filosofia a servigo
de institui¢Oes historicamente ligadas a este sentimento, a Igreja e o Esta-
do, as mesmas, alids, as quais ligou-se o pensamento de santo Agostinho.
Todavia, apesar de suas poucas mudangas essenciais, estas instituigdes es-
td0 sob um outro verniz no século XVII e a grande originalidade de Bossuet
foi exatamente manter-se fiel ao mestre, exagerando-o. Sobre antigas ba-
ses, o doutor de Meaux adapta suas respostas “as novas objegdes dos ateus”.

Entre estas a mais significativa é a auséncia divina da condug@o dos
destinos do homem. Para esta resposta, Bossuet utilizard todo o seu arsenal
teoldgico e retérico. Poderiamos dizer, observa o bispo, numa contraposi¢do
negativa, que Deus em nada se assemelha aos trabalhadores terrenos. Es-
tes, por muito penarem em seus empreendimentos, estdo contentes que a
execugdo os desincumba do trabalho e lhes garanta o sucesso. O Constru-



68 Menezes, E. Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 61-82, 2002

tor Celeste, ao contrdrio, estd satisfeito com a obra prima saida de suas
maos e nao se recusa a governar o que ele fez com tanto amor e € por ele
julgado digno de sua sabedoria. “Assim”, anuncia o Sermon sur la
Providence, ‘“nés devemos entender este universo, e particularmente o géne-
ro humano, como o reino de Deus, governado e regido por ele mesmo se-
gundo suas leis imutdveis” (BOSSUET 11, p. 79). A vontade em seu reino,
Deus orienta e conduz a partir de uma ordem universal tanto “os acidentes
irregulares que confundem a vida dos particulares”, como “os grandes e
memoraveis acontecimentos que decidem a sorte dos grandes impérios” e,
desta maneira, através de uma “politica celeste” Ele nos governa.

O Bispo de Meaux enfatiza um governo divino sobre o mundo. Este
aspecto confere a participagdo divina uma carga extremamente mais incisi-
va. Compreensivel se pensarmos Bossuet antes como um politico-tedlogo
do que um tedlogo-politico®. A Politica permanece associada a Teologia.
Aquela é uma ramificagfo desta, pois as leis politicas sdo reflexas daquelas
elaboradas nos céus. O “império do nosso Deus” (BOSSUET 11, p. 81)
pede obediéncia e conformidade, assim como as monarquias terrenas; elas
na verdade devem ser governadas a partir de um principio universal: “pou-
co nos importa, Cristdos, conhecer por qual sabedoria somos regidos, se
nio aprendermos também a nos conformar a ordem de seus designios”.

A ordem politica ¢ filha legitima do direito divino. A constitui¢do e
organizacdo das nagdes tém sua base nas proprias palavras retiradas das
Sagradas Escrituras: “Escutai Israel, o Senhor nosso Deus € inico. Tu ama-
ras o Senhor Deus de todo o teu coragéo, de toda a tua alma e com todas as
tuas forgas™. O amor de Deus obriga os homens a se quererem uns aos
outros e assim nasce a sociedade. O primeiro império € a autoridade pater-
na, a lhe suceder aparece a monarquia. Esta “é a mais comum, a mais anti-
ga e também a mais natural forma de governo. O Povo de Israel a ela se
submeteu, como sendo o governo universalmente recebido. Portanto, todo
o mundo comeg¢a por monarquias e quase todo o mundo nelas se conser-
vou, como no estado mais natural. Assim vjmos que tem por base e modelo
0 império paterno, isto €, o da prépria natureza. Os homens nascem todos
siuditos: e o império paternal, que os acostuma a obedecer, acostuma-os, a0
mesmo tempo, a terem um s chefe; jamais se obtém igualmente maior
forga, porque tudo concorre para 0 mesmo fim” (BOSSUET 7, p. 52-53)’.



Menezes, E. Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 61-82, 2002 69

Sem ddvida, um tal governo perpetua-se, efetivamente, pelas mesmas cau-
sas que perpetuam o género humano: nada pode haver de mais natural — o
filho primogénito sucede o pai. Neste ministério ndo hd espago para a divi-
s30, mas somente para a for¢a e a coesdo. Foram as Proprias Escrituras que
prescreveram ao povo eleito a monarquia com as regras que the sdo prépri-
as. Neste sentido, a monarquia é sagrada. Os principes agem como minis-
tros de Deus e seus representantes na terra. Atentar contra eles € um sacri-
légio: a pessoa deles € sagrada porque seu cargo o €. “D4-se aos reis o titulo
de cristo; sdo chamados os cristos ou os ungidos do Senhor”. Ungidos por-
que receberam a béngdo sagrada. Todavia, mesmo sem a aplicag@o exterior
dessa ungio, eles sio sagrados pelo cargo como representantes da majesta-
de divina, delegados pela Providéncia para a execugio de seus designios. A
Franga, entdo, passa a ser o modelo atualizado deste esquema: ela pode
glorificar-se de ter a melhor constitui¢fio de Estado possivel, e a mais con-
forme a estabelecida pelo préprio Deus. O que mostra a sabedoria dos an-
tepassados e a protecio particular de Deus para este reino. A realeza fran-
cesa fundamenta-se num simbolismo que transcende a pessoa do rei, em
torno dele é criada toda uma ostentagio de valor simbdlico e a monarquia
passa a ter uma esséncia mistica e inatingivel, da qual Luiz XIV e sua
pompa cintilante foram o maior exemplo.

Nio encontramos aqui simplesmente um panegirico da monarquia
respaldada no direito divino, mas uma alteragdo, uma adaptagao para justi-
ficar uma estrutura politica. Neste ponto entendemos a forga do pensamen-
to politico do preceptor do Dauphin. A Igreja catdlica sempre apoiou 0
poder centralizado. Mas, nosso bispo vai além disto: no que precede, Bossuet
reforga a obediéncia incondicional ao principe, alicer¢ado no direito divi-
no. Contudo, ele acrescenta um ponto a este ja tradicional. Com efeito, o
poder estabelecido vem sempre de Deus, a Deo; a Igreja, porém, jamais
ensinara a transmissio direta do poder 4 pessoa de um rei, objeto direto da
designacdo divina. A Deo, de Deus, mas por intermédio do povo, per
populum, precisara Sdo Tomds de Aquino e era esta a doutrina tradicional
da Igreja, como observa Chevallier (CHEVALLIER 14, p. 93). O direito
divino, que dispensava a necessidade do intermédio do povo, era uma dou-
trina mondrquica e galicana. O Principe exaltado por Bossuet a ninguém
deve prestar contas daquilo que ordena: “Ele ¢ absoluto em consideragao



70 Menezes, E. Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 61-82, 2002

ao constrangimento: ndo tendo nenhuma forga capaz de coagir o soberano,
que, neste sentido, € independente de toda a autoridade humana” (BOSSUET
7,p- 292). Quem constitui um principe soberano, coloca-lhe nas méos todo
o conjunto, a autoridade soberana de julgar e todas as for¢as do Estado.
Colocar alhures a forga, € dividir o Estado; € arruinar a paz publica; é cons-
tituir dois mandatérios, ao contrério do que ensina os Evangelhos: “nin-
guém pode servir a dois senhores’™.

O mundo € guiado por uma “ciéncia” que ensina aos sujeitos como
se tornarem dignos instrumentos da conduta superior, eis o ponto central
da teoria de Bossuet sobre a Politica.

Dessa perspectiva, € impossivel pensar-se numa liberdade politicae,
assim sendo, um dos elementos-chave da filosofia moderna é colocado em
questdo por uma velha tradigdo iniciada com santo Agostinho: o problema
daliberdade. A proposta de andlise bossuediana da Providéncia condiciona
de maneira radical a liberdade humana. Ela estd, em primeiro plano, atrela-
da a 1déia de obediéncia, cujo modelo encontra-se no Livro dos Reis: “a
obediéncia vale mais do que o sacrificio”. O ato de obediéncia seja ele qual
for, esté diretamente ligado a Deus. Obedecemos, obedecemos a Deus. Os
designios da Providéncia nos governam. De acordo com a “razdo natural”,
pensa Bossuet, Deus ordena nossas agdes € governa nossa liberdade, ao
conduzi-la de modo certo aos fins por Ele mesmo propostos. Tal idéia tem
fundamento no préprio conceito de Deus, pois nés o concebemos como
onisciente, onipotente, a tudo governando e fazendo o que ele quer de suas
criaturas. A ele deve-se referir todos os acontecimentos do mundo: “se as
criaturas livres ndo estdo incluidas nesta ordem da Providéncia divina,
retiramo-las 4 conduta a sua exceléncia no universo, isto é, a condicdo de
criaturas inteligentes” (BOSSUET 5, p. 214). Nada mais absurdo do que
pensar Deus fora do destino do governo dos povos, do estabelecimento e
da ruina dos Estados, de como eles sdo administrados, por quais principes
e por quais leis, ou pior, pensar todas estas coisas como produtos puramen-
te da liberdade humana, fora das méos de Deus, sem que ele possa ter os
meios de modifici-los como lhe apraz, enfim um mundo inteiramente fora
de qualquer dependéncia divina. A proposta defendida por Bossuet é sem
nenhuma divida oposta, mesmo se guarda um espago para a liberdade. A
tese € a seguinte: os homens sdo livres, porém ndo sdo independentes. Ela



Menezes, E. Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 61-82, 2002 71

se fundamenta de modo claro e determinado na idéia de Providéncia: “como
ela (a vontade de Deus) é a causa universal de tudo o que €, imprescindivel
entdio que tudo o que é, ndo importa de qual maneira ele seja, venha Dele.
Por conseqiiéncia, o uso da liberdade, com todos os efeitos dele dependen-
tes, deve estar incluido na ordem de sua providéncia; de outro modo, se
estabelece uma sorte de independéncia na criatura e se reconhece, ai, uma
certa ordem da qual Deus ndo € a primeira causa” (BOSSUET 5, p. 214-
15). A ordem do universo permite s6 a determinados setores a presenga de
atos livres: posso ou ndo beber este vinho, posso ou ndo comer este fruto,
posso ou ndo ler tal livro, etc. A nossa liberdade estaria restrita a0 dominio
dos pequenos atos, porém os grandes e decisivos acontecimentos estdo nas
mios da Providéncia. Em resumo: posso comer ou ndo uma magd, mas
independe de mim a queda de um grande império. No me pertence o agir
histérico. A condigdo de criatura estabelece uma indissoliivel dependéncia,
impedindo qualquer acesso dos homens aos destinos histéricos. Ser depen-
dente significa, neste contexto, ser incompleto, fato que desautoriza o ho-
mem, enquanto incompletude, a alcangar uma idéia completa da destinagao
imposta por Deus 4 humanidade. Esta “ontologia da falta”, da incompletude,
condena o homem para sempre ao estado de dependéncia, e a liberdade se
pulveriza mesmo se o estatuto de “criatura livre” lhe torne a “por¢éo mais
nobre do universo e por isso mesmo ele é o mais digno de ser governado
por Deus” (BOSSUET 3, p. 216). A liberdade nio € instrumento de auto-
nomia, mas de reconhecimento. No simples ato livre de comer a magi e
nio a péra me reconheco na falta, ao reconhecer minha incapacidade frente
3 grandeza maior que criou néo sé a magd “escolhida”, mas a mim mesmo.
“E preciso crer: toda a ordem das coisas humanas estd incluida naquela dos
decretos divinos. E longe de se imaginar Deus tendo dado a liberdade as
criaturas racionais (raisonnables) para lhes colocar fora de suas mios, deve-
se pensar o contrdrio, criando a liberdade, ele se reserva os meios certos
para conduzir onde lhe aprouver” (BOSSUET 5, p. 217). Pensar de outra
forma é indicio de soberba. O padre langa assim por terra qualquer ousadia
em qualificar o homem como agente histérico e esta idéia perde todo sen-
tido. A proposta parece levar-nos a pensar a histéria, ndo como campo da
liberdade, mas como um grande tabuleiro de xadrez, no qual Deus joga
com ele mesmo um eterno jogo de paciéncia e diversdo infinda. Pouco



72 Menezes, E. Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 61-82, 2002

importa nossas opinides, tudo obedece a uma l6gica pre-estabelecida pai-
rando acima de nossas blasfémias intelectuais. S6 duas coisas sdo eviden-
tes para a “‘razdo natural” de Bossuet: uma, nds somos livres, mas au sens
dont il s’agit entre nous; outra, as agdes de nossa liberdade estdo incluidas
nos decretos da divina Providéncia, e esta possui os meios certos de condu-
zi-las até seus fins (BOSSUET 5, p. 220). Entre nés podemos também
jogar, podemos imaginar nossa liberdade como algo importante, como fun-
damento da filosofia, etc.; pura delicia reservada aos filhos brincando nos
“Dominios do Senhor”.

Nio se pode ir contra a ordem divina. Tudo no universo reclama e
inspira um perfeito ordenamento. A idéia de Deus estd calcada nesta har-
monia. Se Ele, perfei¢iio absoluta, ndo imprimisse a sua marca, a ordem,
em sua cria¢@o, Ele ndo seria Deus. Portanto, o que aos nossos olhos in-
completos parece caos e desordem, obedece a um decreto eterno e perfeito;
ndo estamos sozinhos no mundo, hd uma sabedoria a nos governar: “Cris-
tdos, qualquer estranha confusdo, qualquer desordem ou qualquer injustica
apresentando-se nas coisas humanas, por mais que tudo isto pareca ter sido
trazido pela celeridade da sorte (fortune), coloquemos bem antes em nosso
espirito: tudo obedece a uma ordem, tudo € governado por méximas e um
conselho eterno e imutdvel se esconde entre todos estes acontecimentos
que o tempo parece desdobrar com uma tfo estranha incerteza” (BOSSUET
11, p. 81). Podemos comparar o mundo a certos quadros que parecem ape-
nas um jogo de perspectiva e nos mostram no inicio somente tragos infor-
mes e uma mistura confusa de cores, como um ensaio de aprendiz ou uma
brincadeira de crianga. Mas, tdo logo o detentor do segredo de seus contor-
nos e formas passa a nos explicar e a nos conduzir pelo bom caminho na
sua observagao, todas as linhas desiguais aprumam-se diante de nossas vis-
tas, todo o aspecto confuso se desfaz e nos deparamos com os alinhamen-
tos e suas justas proporg¢des, 14 onde antes néo havia nenhuma aparéncia de
forma coerente.

Julgado pelo ponto de vista libertino e incrédulo, o mundo € esse
quadro percebido pelo primeiro olhar (confuso, embaragado e sem propor-
¢Bes definidas); ja o ponto de vista cristio corresponde a segunda maneira
de olhar e a chave do segredo encontra-se na Providéncia. Ela nos faculta
perceber com mais nitidez os acontecimentos e as linhas diretivas regentes



Menezes, E. Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 61-82, 2002 73

do mundo, cujas conseqiiéncias refletem a tranqiiilidade e a felicidade en-
contradas nos coragdes dos adoradores de Cristo. Quanto aos incrédulos e
suas intiteis ddvidas, eles ndo fazem senfo exprimir a extrema infelicidade,
fruto da descrenga, que habita em suas almas: “Parem, infelizes, e nio pre-
cipitem vossos julgamentos em assuntos tio importantes! Talvez
encontrareis naquilo que parece um conjunto confuso, uma arte escondida;
e se souberdes reencontrar o ponto através do qual é preciso olhar as coisas,
todas as desigualdades se retificardo e vereis somente sabedoria onde antes
imagindveis s6 desordem” (BOSSUET 11, p. 83). A Providéncia aparece
na obra de Bossuet como arma no “empreendimento militar” (BOSSUET
11, p. 77) que ele tem em mira: o combate aos heréticos, ou seja, aqueles
que ousam ter uma opinido. Mas o que significa ter uma opinido? A res-
posta ndo € outra: opinar € seguir o seu préprio pensamento € seu sentimen-
to particular. O herético, portanto , € o amante da desordem. A ele se con-
trapde o catdlico, homem no qual habita o sentimento do universal, aquele
que, sem ter sentimento particular, segue sem hesitar o propésito da Igreja
(BOSSUET 10, p. 112). A tarefa do autor dos Sermdes é recuperar estas
ovelhas desgarradas, € recuperar a unidade do catolicismo ameagada pelo
protestantismo e pelos libertinos.

Mais do que um empreendimento religioso, Bossuet tem clareza de
que a retomada da unidade catélica € uma empreitada politica. O bispo tem
por pressuposto a prioridade da Igreja de Roma: nela encontra-se o susten-
tdculo de todas as outras igrejas. E necessdrio se faz recuperar o tempo
glorioso no qual os soberanos mantinham-se felizes por ter a ela obedecido
(BOSSUET 2, p. 184). A Igreja romana é definida por oposi¢do aquelas
que se fragmentam e ndo possuem tradigdo. O grupo catélico reconhece o
seu papel na condu¢do da humanidade, a ele cabe o zelo pela heranga dei-
xada para os homens pelo préprio Deus: “A Igreja de Jesus Cristo, ciosa
guardid dos dogmas que a ela foram entregues em depésito, a eles jamais
subtrai ou acrescenta algo, tampouco lhes pulveriza os pontos capitais, so-
mando-lhes coisas supérfluas. Todo o seu trabalho € o de fazer resplande-
cer as coisas que anteriormente foram entregues em suas maos, € o de con-
firmar aquelas que foram suficientemente explicadas e de guardar as que
foram confirmadas e definidas” (BOSSUET 8, p. 184). A esta verdade tni-



74 Menezes, E. Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 61-82, 2002

ca e imutdvel o individuo deve se conformar, caso nio queira cair em here-
sia, a exemplo de Pierre Jurieu.

Entre 1686 e 1689 Jurieu escreve Lettres pastorales aux fidéles qui
gémissent sous la captivité de Babylone, nesta obra o pastor proclama o
direito de insurrei¢do: “o uso do glddio dos principes ndo se estende as
consciéncias” (HAZARD 17, p. 259). Desta forma, Luiz XIV, ao utilizar a
forga para oprimir as consciéncias, colocou-se fora da lei: a revolta €, daqui
para frente, legitima. Esta é uma tese que escandaliza, segundo Paul Hazard,
o prelado de Meuax. Ele dedica-se a refutd-la na Cinquiéme avertissiment
aux protestants, afirmando o contetido sedicioso das maximas insti gadoras
da subversdo de todos os impérios ali escritas. Assim como a degradagéo
de todos os poderes estabelecidos por Deus por elas veiculada. Por longo
tempo os protestantes, na Franga e na Inglaterra, se rebelaram contra a
autoridade real e agora aquele ministro declara que se tem o direito de fazer
a guerra contra o seu préprio rei e seu pafs. Este espirito de revolta ¢ abomi-
ndvel. “A minha missdo”, esclarece Bossuet “é¢ vos provar que a vossa
reforma nio € cristd, pois ela ndo é fiel aos principes constituidos, nem a
patria” (HAZARD 17, p. 259). Enganam-se os que pensam estar diante
apenas de uma querela religiosa. Aqui a religiio conduz a politicae o direi-
to natural intervém. Jurieu estd apoiado em Grotius. Bossuet conhece bem
Grotius: em sua opinido tratava-se de um sibio, € verdade, e bem intencio-
nado, mas com uma teoria perigosa que confundia o divino ¢ 0 humano. O
que queria dizer ele com o seu direito natural? Imaginar que o povo € natu-
ralmente soberano é pensar que a humanidade, em seu estado primitivo, ja
possui a idéia de um direito de soberania que lhe & proprio, assim como do
poder que ela possui de delegar esta soberania a quem bem lhe aprouver. A
exegese bossuediana encontra aqui um grave erro de principio e uma con-
fusdo terminoldgica. Ndo nos equivoquemos: o primeiro estado da huma-
nidade sendo uma anarquia cruel e violenta, e os primeiros grupos huma-
nos formados, como a razdo nos permite supor, ndo por um povo, mas por
uma horda, como conceber entio uma soberania que seria ji uma espécie
de governo? “Impossivel pensar que nesse estado o povo fosse soberano,
pois ndo havia de fato ali nenhum povo. Talvez tenhamos nesse periodo
familias, porém , mal governadas e mal firmadas; ali podemos bem ter um
bando (...), uma multiddo confusa; mas ndo pode haver um povo, porque



Menezes, E. Cadernos de Etica e Filosofia Polltica 4, p. 61-82, 2002 75

para tal supe-se algo que codificasse regras e algum direito estabelecido,
0 que acontece com 0s que comegam a sair daquele estado infeliz, ou seja,
de anarquia” (HAZARD 17, p. 260). Para ele, nao hd como imaginar uma
soberania delegada pela anarquia. Isto feriria a ordem politica, cujo mode-
lo ela busca na harmonia da politica celeste. E famosa a frase do bispo
francés: “os homens se agitam, Deus o conduz”. Sem a interferéncia da
Providéncia a organizagio civil dos humanos seria impossivel, eles cami-
nhariam em circulo.

Essa desejada independéncia natural € sempre recusada por Bossuet.
Pensd-la ja seria indicativo de soberba. Eis um grande engano fomentado
pelo desvio orgulhoso da razdo. “A Providéncia irradia sobre todos, desde
os maiores até os mais inferiores. Ela nutre os pequenos passaros, que a
invocam desde o amanhecer pela melodia de seus cantos; e estas flores,
cuja beleza tdo cedo fenece, Ela as veste tio espetacularmente durante o
pequeno momento de seu ser, que mesmo Salomao em sua gléria ndo teve
nada de compardvel a este ornamento. V&s, homens, feitos & Sua imagem,
por Ele iluminados com o seu conhecimento e chamados ao seu reino, podeis
v6s acreditar em seu esquecimento para Convosco, que sejais vés as inicas
criaturas sobre as quais os olhos sempre vigilantes de Sua providéncia pa-
ternal ndo seriam abertos?”’ (BOSSUET 11, p. 86)°. A Providéncia estd em
todo lugar, mesmo a natureza recebe o seu concurso ¢ 0 homem, como
exceléncia da criacdo, a Ela ndo poderia escapar. Os olhos providenciais
observam e se encarregam dos minimos detalhes: o revestimento sutil e
belo de uma flor ou a comida de um passarinho indefeso. Poder-se-ia afir-
mar que Bossuet aplica mais uma de suas metiforas; nenhum desacordo a
este respeito. Importa assinalar o que est4 por detras do elemento metafri-
co, a saber, a ingeréncia divina nos fendmenos naturais. A metéafora néo
anula a mensagem, porém em muitos casos atenua o seu impacto. Deus nédo
deixa a criagdo o seu proprio curso, Ele intervém a cada momento e tudo se
passa como se as leis naturais estivessem diretamente atreladas ao Juiz
Supremo e, sem a sua interferéncia direta, elas perderiam a sua eficicia.
Todavia, esta interferéncia nao se concretiza apenas numa harmonia mate-
matica, como pensavam alguns, Ele age também através das determina-
¢des diretas na condug@o da histéria politica dos humanos. Antes de ser um
Deus matemdtico, o Deus de Bossuet € politico.



76 Menezes, E. Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 61-82, 2002

Ora, como a primazia da cria¢do, o homem ndo poderia eximir-se a
vigilia atenta da Providéncia. A trajetéria humana, em parte, é regida por
leis naturais e em parte por “leis sociais™ ou “leis politicas” de organizagio
e desenvolvimento dos povos. O esquema acima proposto para as leis natu-
rais, também € valido para as “leis politicas”; todavia, a estas udltimas é
preciso acrescentar “a grande mdxima do estado da politica do céu”
(BOSSUET 11, p. 85), ou seja, “os designios de Deus, concebidos no seio
imenso desta imutédvel eternidade, ndo depende nem dos anos nem dos sé-
culos, que Ele vé passar diante dele como simples momentos” (BOSSUET
11, p. 87). A politica divina redefine, assim, a histéria. Com efeito, se o
mundo e os homens estdo entregues aos intentos providenciais, o sentido
da histdria deve ser dado em exclusiva consondncia com eles e desta for-
ma, 0 desenvolvimento histdrico fica relativizado perante a eternidade. O
tempo histérico ndo passa de um momento frente aos olhos divinos, e por
qual razdo deveriamos nés superestimd-lo? Entreguemo-lo ao seu curso
natural. Por querer aumentar a importéncia real do tempo histérico € que o
homem se perde em suas analises e vé s6 desordem onde deveria ver provi-
déncia e sabedoria: “Deus, drbitro de todos os tempos, do centro de sua
eternidade desenvolve toda a ordem dos séculos, se reconhece como todo
poderoso e sabe que nada pode escapar ds suas maos soberanas...”
(BOSSUET 11, p. 88). Até os principes a ela (a ordem) ndo podem escapar.
A monarquia, pelo fato de ser absoluta, ndo quer dizer que esteja fora de
qualquer regra. A lei divina prescreve ao principe deveres mais estritos e
pesados do que ao mais miserdvel dos mortais. A autoridade real é sagrada,
mas ¢ paternal; ela é absoluta, mas € submissa a razdo. Se aquele que é
investido de um poder tio fantdstico utiliza-o mal, deve tremer, pois ele
terd contas a prestar no dia do julgamento (HAZARD 17, p. 251). Deve-se
observar, no entanto, que a obediéncia real a uma ordem superior ndo o
aproxima do povo. Responsdvel diante de Deus, o rei ndo precisa justificar
seus atos aos suditos, tampouco lhe ouvir os palpites e conselhos. Atribuir
aqueles que devem obedecer a um poder eficaz sobre aqueles que Deus
destinou ao comando, seria um contra-senso, uma impiedade. Mesmo em
erro aparente, 0 monarca niao deve nunca desmerecer o respeito e a obedi-
éncia por parte do povo, que precisa, silenciosamente orar nestes momen-
tos de crise. Se assim ndo o fosse, haveria uma insurrei¢io néio sé contra o



Menezes, E. Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 61-82, 2002 77

soberano, mas também contra Deus. Este mantém do alto sob o seu contro-
le as rédeas de todos os reinados: o principe comanda segundo a sua vonta-
de, colaborando assim para a consecugdo dos designios da Providéncia; o
povo obedece e espera, o esquecimento e os desvios desses principios ex-
pressam a suprema impiedade de Jurieu.

As criaturas desterradas por causa da soberba, resta a esperanca:
“preparemo-nos, senhores, para a hora final, assistamos em espirito o tlti-
mo dia, e, do patamar desta corte diante da qual nés compareceremos, con-
templemos as coisas humanas” (BOSSUET 11, p. 92). A histéria é langada
numa expectativa € num temor em vista da vingan¢a de Deus sobre os
homens, jd experimentada muitas vezes no decorrer dos séculos: “Sim, eu
atesto o Deus vivo manifestando em todos os séculos as marcas de sua
vinganca” (BOSSUET 11, p. 92). E se, por sua vez, a Providéncia distribui
bens e dons, ela o faz reservando os melhores e os mais puros para a vida
Sfutura: “Esta sabia e eterna Providéncia criou (...) dois tipos de bens: Ela
dispensa os bens enleados (mélés) na vida presente e reserva os bens puros
a vida futura; além disto, estabeleceu esta lei: quem tiver demasiadamente
admirado os bens mediocres néo terd o seu quinhao dos bens supremos”
(BOSSUET 11, p. 94). Invocando o santo de Hipona, Bossuet completa:
Deus quer que nds saibamos distinguir entre os bens por Ele repartidos na
vida presente, para servir de consolagdo aos cativos, e os por Ele reserva-
dos aos séculos vindouros, para fazer a felicidade de seus filhos; ou, para
dizer algo mais forte, Deus quer que néds saibamos distinguir entre os bens
verdadeiramente despreziveis, distribuido por Ele aos seus inimigos, e aque-
les guardados de maneira preciosa para compartilhar somente com os seus
servidores: Hoec omnia tribuit etiam malis, ne magni pendantur a bonis,
diz santo Agostinho (AGOSTINHO 1, T. LXXII, p. 14). Este Deus vinga-
tivo e implacdvel para com os seus inimigos possui, apesar de tudo, um
senso de reconhecimento: aos seus servidores Ele promete a Recompensa
final. O sentido da histdria é projetado em vista desta recompensa, e a Pro-
vidéncia funciona como o agente organizador que encaminha a trajetéria
da humanidade rumo & Cidade de Deus. A filosofia de Bossuet estd susten-
tada por uma teologia, que permite asseverar que Deus faz e conhece o
sentido da histéria. Deus eleva ou rebaixa os impérios, estabelece para cada
povo um destino e um papel; entre suas maos, os reis e os Estados nio



78 Menezes, E. Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 61-82, 2002

passam de instrumentos dos quais ele se utiliza para conduzir a humanida-
de para o seu celeste destino.

Desta forma, a histéria estd predeterminada, o seu fim terd lugar
com o Juizo Final, suas recompensas e castigos. Do ponto de vista da
escatologia cristi, os grandes avangos do homem na histéria ndo querem
dizer muita coisa se pensarmos os destinos humanos nas mios da Provi-
déncia. Eles nio sio indicios de progresso real, porque este ndo reside no
esplendor humano, mas na gléria de Deus. Em muitos casos, as conquistas
da humanidade nio passam de ilusdes oriundas do orgulho, elas sdo sem-
pre relativas, estdo sempre comparadas com o absoluto divino. Se tomar-
mos o Direito como exemplo, ficard claro, a partir da dtica providencial,
que ele nio passa de uma cGpia imperfeita dos cédigos divinos captados
pela inteligéncia incompleta do homem. O Direito nem sempre promove a
Justica, seu alvo por exceléncia. Neste sentido, como falar do Direito em
termos de indicativo do progresso humano? Com efeito, ele deve ser visto
como uma expressio de um conselho divino em vista de um fim eterno.
Nio s6 o Direito, mas também todas as obras humanas tém por meta esta
obediéncia eterna as determinagdes de um Deus que apds a criagdo ndo se
retirou do mundo e deixou 2 liberdade do homem a construg@o de sua vida
e de seu trajeto.

Esse homem nio é dono da sua histdria, nem do seu mundo. Os bens
que lhe aguardam ndo sdo fruto do seu trabalho, mas de sua obediéncia,
nem tampouco eles podero ser usufruidos na vida presente, mas s na vida
futura. Desta forma, a recomendagio de Bossuet segue aquela do apdstolo
Jodo: “ndio ameis o mundo”. Afastamento da terra, desprezo do homem
dois pontos centrais da antropologia histérica de Bossuet: “Se Deus en-
viou-lhe prosperidade, ele (o crente) recebe o presente do céu com submis-
sdo e louva a misericérdia que lhe fez o bem ao reparti-lo com os misera-
veis. Se, a0 contririo, estd na adversidade, ele pensa (songe): a prova pro-
duz a esperanga, a guerra se faz para a paz e se a sua virtude combate, ela
serd um dia coroada. Jamais desespera, pois ele nunca estd sem um recurso.
Ele acredita sempre ouvir Jesus, o Salvador, gravando no fundo do seu
corago estas belas palavras: ‘Néo temais, pequeno rebanho, pois agradou
a vosso Pai vos dar um reino’. Assim, nfo importa a peniria (extrémité) a
qual ele se veja reduzido, jamais ouviremos de sua boca estas palavras



Menezes, E. Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 61-82, 2002 79

infiéis, que ele perdeu todo o seu bem: porque poderia ele desesperar dian-
te da sorte, justamente ele ao qual foi reservado um reino inteiro, um reino
que nio € outro sendo aquele de Deus? Qual forga pode abaté-lo, estando
sempre ele sustentado por uma tio bela esperanga?”’ (BOSSUET 11, p. 99).
Todas as expectativas sdo depositadas no além-do-mundo e o progresso é
esvaziado do seu contetido material, para ser pensado a partir de uma espe-
ra calcada na obediéncia e na resignagio.

A histéria completa, desta forma, o quadro interpretativo, integran-
do-se a politica, que, por sua vez, deve refletir esta perspectiva e encontrar
na religido um porto seguro no qual poder4 recolher provisdes que a sus-
tentard na tarefa de guiar a sociedade dos humanos 2 sua verdadeira
destinagdo.

Abstract: According to Bossuet's thought, there exists a “celestial politics” that
must provide the model for action, notably that of the sovereign who wishes to act
under the influx of Providence and avoid haughtiness. God provides the wisdom to
the prince so he knows how to lead the peoples, as well as give them the intelli-
gence to let themselves be led. In this sense, historical Providence, the central
idea in the bishop of Meaux's philosophy, cannot be understood if dissociated
from its political component. The paper intends to highlight and develop this aspect.
Key-words: Bossuet — Politics ~ History



80 'Menezes, E. Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 61-82, 2002

NoTtas

' Seguidores de Donato (bispo de Cartago no século [V), sdo causadores de um movimento
herético que provoca um cisma na Igreja da Africa, neste perfodo.

2(AGOSTINHO 1, T. XXXIIl,cartas 93 e 185) “Fagamos uso destes editos das autorida-
des terrenas que devem ser reclamados e aplicados contra os heréticos ou cisméticos”(Quod
autem pertinet ad terrenarum potestatum jussa, contra schismaticos aut haereticos vel
impetranda vel exserenda) (p. 327); “Quem ser4 tdo demente para negar que devemos ir
em sua ajuda valendo-nos das ordens imperiais, para libertd-los de tanto mal? Aqueles
propagadores do terror se vém obrigados agora a temer. Através deste terror, ou bem eles
se corrigem, ou bem fingem estar corrigidos ¢ deixam em paz os antigos oprimidos aos
quais antes infligiam pavor.” (Quis est tam demens qui neget istis debuisse per jussa
imperialia subveniri, ut de tanto eruerentur malo, dum illi quos timebant timere coguntur,
et eodem timore aut etiam ipsi corriguntur, aut certe cum se correctos esse confingunt,
correctis parcunt, a quibus antea timebantur) (p. 793); “Como servem a Deus os reis, a
ndo ser proibindo ¢ castigando com rigorosa severidade os atos executados contra os man-
damentos de Deus?” (Quomodo ergo reges Domino serviunt in timore, nisi ea quae contra
jussa Domini fiunt, religiosa severitate prohibendo atque plectendo?) (p. 801). Sobre o
conteddo destas cartas, Bruch (BRUCH 12, p. 181) faz o seguinte comentdrio: a propdsito
da intolerancia, santo Agostinho se explica longamente nestas duas cartas hoje negligenci-
adas, mas que constituem uma efapa importante na histéria do pensamento cristdo. Ele
confessa ter primeiro pensado as conversdes constrangidas como sem valor, mas ele lasti-
ma seu liberalismo ao constatar que os Donatistas, convertidos sob a pressdo de um cons-
trangimento exterior, retornam efetivamente  unidade catélica. O santo ainda cita, por
sua vez, o compelle intrare e as Bem-aventurangas: “Felizes aqueles que sio perseguidos
por causa da justica, pois é deles o reino dos céus”. (Mateus, V, 10).

3(AGOSTINHO 1, T. XXXII, p. 976) A mesma idéia é retomada no Contra Académicos
(Agostinho 1, T. XXXII, p. 906): “Com efeito, talvez aquilo que chamamos vulgarmente
“fortuna”, esteja submetido a alguma ordem secreta e chamamos “sorte” (“casum”) o
elemento contido nas coisas cuja causa e a razio ignoramos (...) A divina Providéncia se
estende até nés, isto ndo se pode de modo algum duvidar, creiam-me, as coisas sido para
nés o que elas devem ser”. Bossuet (BOSSUET 3, p. 422) repete a mesma férmula no seu
Discours sur l'Histoire Universelle: “Nao falemos mais de acaso ou de sorte (fortune), ou
falemos somente de um nome com o gual cobrimos nossa ignorancia.”

44 v6s deveis agora estar convencidos que os pregadores do Evangelho nio sobem em
seus pilpitos para ali pronunciar discursos vaos e para se fazer ouvir por diversao”, con-
clui o Bispo no Sermon sur la Parole de Dieu (BOSSUET 10, p. 148-49).

5E imperioso ndo esquecer que Bossuet teve uma vida politica intensa e chegou a ser
preceptor do Dauphin de France, filho de Lufs XIV (1670), foi conselheiro do arcebispo
de Paris nas questdes do Jansenismo e o acompanhou a Port-Royal. As relagdes politico-
teolégicas do sacerdote séo evidentes e leva-0 a “amenizar” o seu discurso no momento de
se referir aos seus aliados. Ele se lastima de v& “com freqiiéncia as grandezas do mundo
entre as mios dos fmpios”. Ele lamenta os filhos de Abrado, o inico povo que adora Deus,



Menezes, E. Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 61-82, 2002 81

relegado na Palestina a um canto da Asia, enquanto soberbas monarquias orientais susten-
tam de forma armada as blasfémias de Maomé contra o Evangelho e encontram franca
expansio. Todavia, 0 momento no qual ele deve se referir & Europa, que, alids, ndo estd
isenta também de atrocidades e blasfémias, reveste-se de uma outra expressividade e o
nosso bom padre invoca Jesus Cristo, “o sébio distribuidor de coroas”, e a lisonja toma
lugar: “Mas, talvez eu me esquega e sonhe, 14 onde os impérios e monarquias sio referidos
por mim como tendo um presente de pouca importancia. N4o, ndo Senhores, eu nio esque-
¢0; ndo, ndo, eu nio ignoro quio grande e quio augusto € o monarca que nos honra com
sua ateng?io, € eu sei bem constatar o quanto Deus é bondoso 14 de seu lugar, quando lhe
confia a guarda de tdo grande e nobre parte do género humano, para protegé-la através do
seu poder” (BOSSUET 11, p. 96).

¢ Mateus XXII, 37.

7 Sobre a doutrina da monarquia absoluta em Bossuet, ver CHEVALLIER 14, Cap. IV.
§Lucas XVI, 13.

9 Sobre as relagdes entre natureza e Providéncia, ver DUPAQUIER 16.

REFerRENCIAS BIBLIOGRAFICAS

1. AGOSTINHO. Opera Omnia (Patrologiae Latinae). Paris, J-P Migne
Editeur, 1865.

2. BOSSUET. Sermons Choisis. Paris, Hachette, 1920.
3. . Discours sur I’Histoire Universelle. Paris, Gamier, s.d.p.

4, . Instruction pastorale sur les promesses de I’Eglise. In: Oeuvres
compleétes de Bossuet. Paris, Lefévre, 1836.

5. . Oeuvres Philosophique de Bossuet. (Avec une introduction et
des notes par L. de Lens). Paris, Hachette, 1857.

6. . Oraisons Funébres. (Nouvelle Edition, revue sur celle de 1689).
Paris, Eugéne Belin, s.d.p.

7. . Politique tirée des propes paroles de I’Ecriture Sainte. Geneve,
Droz, 1967.



82 Menezes, E. Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 61-82, 2002

8. BOSSUET. Premier avertissement aux Protestants. Paris, Ed. Lachat, 1689.

9. . Premiére instruction pastorale sur les promessses de I’Eglise.
Paris, Ed. Lachat, 1700.

10. . Sermons. Paris, Garnier, s.d.p.

11. . Sermon sur la Mort et autres Sermons. Paris, Garnier-
Flammarion, 1996.

12. BRUCH, J.-L. La Philosophie Religieuse de Kant. Paris, Aubier, 1968.

13. CHEVALIER, J. Histoire de la Pensée. Tomo Il (La Pensée Moderne).
Paris, Flammarion Editeur, 1961.

14. CHEVALLIER, J-J. As Grandes Obras Politicas de Maquiavel a nos-
sos dias. Trad. de Lydia Cristina. Rio de Janeiro, Agir, 1998.

15. DAGENS, 1. “Introduction”. In: Revue XVII¢ Siécle (Le siécle de saint
Augustin), n. 135, avril-juin, 1982.

16. DUPAQUIER, J. “Providence et Probabilité”. In: Revue de Synthése.
n. 117, jan.-mar., 1985

17. HAZARD, P. La Crise de la Conscience Européenne. Paris, Fayard,
1961.

18. LANDRY, J-P. & MORLIN, L. La Littérature Francaise du XVlIle.
Siécle. Paris, Armand Colin, 1993.

19. MARROU, H-I. “Augustinus Magister”. In: Etudes augustiniennes. T.
I1I. Paris,1954.

20. RAULET, G. Aufklirung: les Lumiéres Allemandes. Paris, Garnier-
Flammarion,1995.

21. SELLIER, P. Pascal et saint Augustin. Paris, Albin Michel, 1995.

22. TERSTEGGE, G. “Providence as ‘Idée-Maitresse’”. In The works of
Bossuet (theme and stylistic motif). Washington, 1948.

23. TRUCHET, J. “Préface”. In: Sermon sur la Mort et autres Sermons.
Paris, Garnier-Flammarion, 1996.



Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 83-97, 2002

Liberdade e Licenciosidade
no pensamento de Rousseau

Ricardo Monteagudo™

Resumo: O objetivo deste artigo & expor um dos paradoxos humanos apontados
por Rousseau: o homem é livre para fazer leis que organizam a sociedade e ao
mesmo héo respeita as leis que faz, A apresentagao deste problema no Discurso
sobre a desigualdade e no Contrato social nos permite mostrar a harmonia entre
as duas obras e, ademais, discutir uma curiosa dificuidade na tradugac de uma
regéncia verbal.

Palavras-chave: Rousseau — contrato social — desigualdade — revolugio — tradugéo

“Vis escravos sorriem com ar de mofa
ao ouvirem a palavra liberdade.”
Rousseau, Contrato Social, I11, 12

“Q homem est4 condenado a liberdade.”
Sartre, O existencialismo é um humanismo

Para compreendermos a distingéio que Rousseau faz entre liberdade
e licenciosidade, precisamos caracterizar a liberdade natural e seu desdo-
bramento em liberdade moral e politica, de um lado, e licenciosidade, de
outro. A nogdo de lei e a integrag@o entre a histdria hipotética do Discurso
sobre a desigualdade e os principios do direito politico no Contrato social

* Doutorando no Departamento de Filosofia da USP e professor assistente no Departa-
mento de Filosofia da UNESP.



84 Monteagudo, R., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 83-97, 2002

sdo indispensdveis para verificarmos como a nogdo de liberdade estd
implicada no direito natural'. Convém todavia inicialmente contextualizar
o problema.

O iluminismo francés foi um movimento de idéias que propunha a
reforma da Monarquia Francesa no século XVIIL. A teoria da origem divi-
na do poder real nfo era mais considerada justa e procuravam-se novas
teorias para a sustentagdo ideoldgica do Estado. ApSs a Revolugao Glorio-
sa na Inglaterra, no século anterior, o modelo da Monarquia parlamentar
inglesa fomentava novas reflexdes. Afinal, o descendente do protetor de
Hobbes fora derrubado e em seu lugar ascendera o protetor de Locke. O
Ancien Régime estava com os dias contados: proliferavam autores que con-
testavam Bossuet e a tradi¢do a que ele se filiava. Desde a Reforma, outras
interpretagdes tentavam reduzir o poder da Igreja no interior do Estado.
Nos paises reformados, surgiu e se desenvolveu a teoria do direito natural
moderno, ou jusnaturalismo, que mudava a origem do Estado, retirando-a
da Providéncia Divina e passando-a para a natureza. Nesse caso, cada con-
cepgio de natureza implicava numa justificago diferente do Estado. Tanto
Hobbes quanto Locke na Inglaterra, Althusius, Grotius, Pufendorf, Burla-
magqui podem ser citados como alguns de seus representantes. Na Franca,
todos os que consideravam inevitavel a reforma da monarquia apresenta-
vam-se como herdeiros do jusnaturalismo: Montesquieu e Voltaire, entre
outros, na primeira metade do século XVIII, e em seguida o circulo de
escritores em torno da Encyclopédie de Diderot e d’Alembert. Por este
motivo, sofreram persegui¢des diversas da Monarquia francesa.

Rousseau, todavia, entre a doutrina oficial — origem divina do po-
der real — e a nova doutrina — jusnaturalismo —, nio concordava com
nenhuma das duas. Ademais, assinava suas obras como “cidaddo de Gene-
bra”, orgulhoso da pequena repiiblica calvinista e do papel que cidaddos
comuns ali desempenhavam, ao contrério das grandes Monarquias euro-
péias. Para contestar o jusnaturalismo, era preciso tomar 0 mesmo procedi-
mento, retornar ao estado de natureza e redefini-lo adequadamente, bem
como melhor justificar a passagem do estado de natureza ao estado civil.
Este é o centro da questdo que uma expressio de Montaigne exprime mara-
vilhosamente: “ot commence la peau, ot finit la chemise?”, “‘onde comega
a pele, onde acaba a camisa?” (apud PRADO Jr 2, p. 50).



Monteagudo, R., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 83-97, 2002 85

A primeira vez que o desafiador titulo de “Cidaddo de Genebra”
apareceu foi no Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualda-
de entre os homens. Nesta obra, tratava-se de mostrar que o jusnaturalismo
moderno nao refletiu adequadamente sobre o direito natural porque mes-
clou caracteristicas naturais e nio-naturais ao definir o estado de natureza.
“Os filésofos que examinaram os fundamentos da sociedade sentiram to-
dos a necessidade de retornar até o estado de natureza, mas nenhum deles
chegou até 14. [...] Todos, falando sem cessar de necessidade, avidez, opres-
sdo, desejo e orgulho, transportaram para o estado de natureza idéias que
tinham adquirido em sociedade. Falavam do homem selvagem e pintavam
0 homem civil” (ROUSSEAU 4, p. 132). Caracteristicas do homem civil
que s6 sio historicamente adquiridas ndo estdo presentes no estado de na-
tureza (puro e simples), mas foram imiscuidas na definigao: “Consideran-
do [0 homem natural], numa palavra, tal como deve ter saido das maos da
natureza, vejo um animal menos forte do que uns, mais 4gil do que outros,
mas, como um todo, organizado mais vantajosamente que os outros. Vejo-
o se fartando sob um carvalho, saciando a sede no primeiro riacho, encon-
trando seu leito a0 pé da mesma 4rvore que lhe forneceu a refeigdo, e eis
suas necessidades satisfeitas” (id., p. 134-5). As poucas necessidades natu-
rais do homem estio todas satisfeitas e especialmente sem o auxilio de
outros homens.

Rousseau considera que o homem ndo era socidvel no estado de na-
tureza. Todos os animais possuem dois sentimentos naturais, 0 amor-de-si
e a piedade, pelos quais a conservagdo de cada um e de toda a espécie €
disposta pela natureza (cf. id., p. 156). O homem natural, todavia, dispunha
de mais duas caracteristicas que o discriminavam dos outros animais: li-
berdade e perfectibilidade, ambas inativas no estado de natureza. Quando o
homenm se sociabilizou, estas caracterfsticas se tornaram ativas e por meio
delas aprendeu a se comunicar e desenvolveu outras faculdades, entre elas
arazio: “O homem tinha apenas no instinto tudo o que precisava para viver
no estado de natureza, na razio cultivada s6 tem o que precisa para viver
em sociedade” (id., p. 152).



86 Monteagudo, R., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 83-97, 2002

Nesse momento em que o homem se sociabiliza, a liberdade e a
perfectibilidade despertam e a natureza do homem muda irreversivelmente.
Com isso, o direito natural, que antes resultava apenas do amor-de-si e da
piedade, nio é mais obedecido da mesma forma. “E do concurso e da com-
binagio que nosso espirito é capaz de fazer destes dois principios, {amor-
de-si e piedade natural], sem que seja necessério de af incluir o da sociabi-
lidade, que me parecem decorrer todas as regras do direito natural, regras
que a razdo € em seguida forgada a restabelecer sobre outros fundamentos,
quando por seus desenvolvimentos sucessivos chega a ponto de sufocar a
natureza” (id., p. 126). Com a sociabiliza¢io do homem, o direito natural
precisa de outros fundamentos que nio apenas a natureza, pois a natureza
sozinha no € mais suficiente para reter o homem no estado social, j4 que o
homem € livre. Na natureza, os animais agem por instinto; em sociedade,
os homens agem por liberdade. Assim, os males da sociedade e da histdria
cabem ao homem, e nio & natureza (nem a Deus). Algumas leis ndo-natu-
rais ou positivas, feitas pelo homem, estabilizam males que contrariam o
direito natural. O estado de natureza no justifica a desigualdade moral e
politica que existe entre os homens, esta desigualdade nasceu com a histé-
ria. Comisso, ““a desigualdade, sendo quase nula no estado de natureza, tira
sua forca e seu crescimento do desenvolvimento de nossas faculdades e
dos progressos do espirito humano, torna-se enfim estdvel e legitima pelo
estabelecimento da propriedade e das leis” (id., p. 193), conclui o Discurso
sobre a desigualdade. A lei civil, portanto, e nfo a lei natural, protege a
desigualdade de forma estdvel e legitima. H4 assim uma estabilidade que
contraria o direito natural. Como € possivel, nesse caso, que o direito posi-
tivo contrarie o direito natural?

Rousseau traga entdo a histéria hipotética da humanidade e mostra
as diferentes “revolugdes” da desigualdade até a situagZo atual: “Se seguir-
mos o progresso da desigualdade nessas diferentes revolugdes, verificare-
mos que o estabelecimento da lei e da propriedade foi seu primeiro termo,
a instituicdo da magistratura o segundo, e que o terceiro e dltimo foi a
transformacio do poder legitimo em poder arbitririo; de modo que o esta-
do de rico e de pobre foi autorizado pela primeira época, o de poderoso e
fraco pela segunda, e pela terceira o de senhor e escravo” (id., p. 187). Ora,
se o rei recebe seu poder de deus, como afirma Bossuet, se tem o poder de



Monteagudo, R., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 83-97, 2002 87

fazer leis para os homens e por isso est4 acima da lei humana, como quer
Hobbes, entdo, segundo Rousseau, os outros homens sio meros escravos.
Todavia, mesmo no momento em que o rei submeter-se a lei, ou ao poder
legislativo, como profere Locke, a desigualdade entre poderosos e fracos e
entre ricos e pobres permanece.

O homem viveu o periodo mais feliz da humanidade, sua “Era de
Ouro”, logo apds a sociabilizag¢do e antes da primeira revolucio da desi-
gualdade, aquela que institui a divisdo do trabalho e a separagdo entre ricos
e pobres. Por que aconteceu esta revolugdo? O que a tornou possivel? “Os
homens se acostumaram a se reunir diante das cabanas ou em torno de uma
grande drvore. [...] Cada um comegou a olhar os outros e a querer ser olha-
do[...] Aquele que cantava ou dangava melhor, o mais belo, o mais forte, o
mais esperto ou o mais elogiiente se tornou o mais considerado, e esse foi o
primeiro passo para a desigualdade e para o vicio a0 mesmo tempo. Dessas
primeiras preferéncias nasceram de um lado a vaidade e o desprezo, de
outro a vergonha e a inveja. A fermentagao destes novos germes produziu
enfim compostos funestos a felicidade e a inocéncia” (id., p. 169-70).
Manifestou-se uma preferéncia natural por si mesmo, um “furor por distin-
guir-se”, e lamentavelmente isso € inevitdvel: “‘a desigualdade de crédito e
de autoridade se torna inevitdvel entre os particulares assim que, reunidos
numa mesma sociedade, eles sdo forgados a se comparar entre si” (id., p.
188-9). Com isso os abusos e os vicios surgem em sociedade, para os quais
solugBes sdo criadas e por sua vez tais solu¢des também se tornam meios
para novos abusos e novos vicios: “os vicios que tornam necessarias as
institui¢des sociais sio os mesmos que tornam nelas o abuso inevitivel”
(id., p. 187). Portanto, numa palavra, o abuso & inevitdvel. Eis um parado-
X0 nas coisas humanas: se todos eram iguais no estado de natureza, porque
no estado civil os homens querem ser diferentes? Quando agiam por instin-
to eram iguais, agora que sdo livres, querem ser diferentes. A lei natural
(direito natural) obriga igualmente a todos, mas os regulamentos humanos
ndo tém o mesmo efeito e eventualmente nio sdo respeitados. Este abuso
de liberdade contra os regulamentos humanos livremente estabelecidos serd
mais tarde chamado de licenciosidade.



88 Monteagudo, R., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 83-97, 2002

Prosseguindo na revisao do direito natural, Rousseau procura novos
fundamentos para o direito e os encontra no direito politico, expondo-os
numa obra posterior, mais madura: o Contrato social, ou os principios do
direito politico®. O exame do estatuto do direito politico, todavia, sé &
explicitado no Emilio. Isto causou certa confusdo entre os que usaram 0
contrato social como programa politico, notadamente Robespierre durante
a Revolucdo Francesa e também alguns comentadores modernos que nao
notaram que Rousseau escrevia contra o Absolutismo.

O estatuto do direito politico foi exposto no resumo do Contrato que
deve ser ensinado ao Emilio por seu preceptor: “Quem quiser julgar sadia-
mente os governos tais como existem € obrigado a reunir os dois conheci-
mentos, [os principios do direito politico e o direito positivo dos governos
estabelecidos]: é preciso saber o que deve ser para bem julgar o que é. [...]
Antes de observar, é preciso estabelecer regras para as observagdes, € pre-
ciso estabelecer uma escala para relacionar a ela as medidas que se tiram.
Nossos principios de direito politico sdo esta escala. Nossas medidas s&o as
leis politicas de cada pais” (ROUSSEAU 6, p. 836-7). O que cumpre res-
saltar é que o direito politico é ndo mais do que um instrumento tedrico,
uma referéncia para observar e compreender. Néo se trata de leis perfeitas
e puras que devem ser impostas em nome do direito natural a todas as
sociedades. Pelo contrério, o que a referéncia delimita € o grau de liberda-
de piiblica, o grau de legitimidade.

Outra observagio preliminar é sobre um ensaio intitulado “Socieda-
de geral do género humano”, que era um capitulo presente na primeira
versio do Contrato social conhecida como Manuscrito de Genebra, e que,
contudo, ndo foi publicado pelo autor. Apesar de excluido da verséo final,
é preciso comenté-lo. O verbete “Direito Natural” da Enciclopédia escrito
por Diderot definia 0 homem virtuoso como aquele que seguia as luzes de
sua raziio, conforme recomenda o direito natural. O homem € racional por-
que a natureza assim o fez com o objetivo de que a racionalidade fosse
utilizada. H4 assim limites morais e de sociabilidade inscritos na prépria
natureza humana por intermédio da razdo. Nesse caso, 0 homem que nao
consulta sua racionalidade, o homem “independente” que nio segue as leis



Monteagudo, R., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 83-97, 2002 89

de sua razdo, rebaixa-se ao nivel do mais feroz, cruel e perigoso dos ani-
mais, deve por isso ser excluido da humanidade e tratado como tal (alias,
encontra-se 0 mesmo argumento na Politica de Aristételes (ARISTOTELES
1, p. 11, 1253a), e em todos os jusnaturalistas, exceto Hobbes).

Rousseau, por outro lado, contesta esta perspectiva e mostra que €
impossivel um homem se tornar “independente”, pois a saida do estado de
natureza ¢ irreversivel, o homem era independente quando ndo dispunha
de moralidade e agora que a consciéncia, a racionalidade e a linguagem se
desenvolveram, a independéncia ndo é mais possivel. Assim, o homem s6
se torna feroz, cruel e perigoso em sociedade, isto €, ele aprende essa conduta
com a sociedade e somente na sociedade da qual faz parte. Em outras pa-
lavras, quando se sociabilizam, os homens se tornam irreversivelmente
dependentes entre si, criam leis que tornam possivel a convivéncia ne-
cessdria. O que sera analisado no Contrato social é a fonte legitima da lei
que torna os homens dependentes, a fonte legal da legalidade, a lei que rege
a lei.

Pois bem, o Contrato social vai estabelecer os principios do direito
politico no que ele tem de natural e no que ele tem de convencional. Rousseau
afirma: “a ordem social é um direito sagrado que serve de base a todos os
outros. No entanto, este direito ndo vem da natureza e €, portanto, fundado
sobre convengdes” (ROUSSEAU 5, p. 352). A um tempo sagrado e profa-
no, nenhuma ordem social existe sem o direito. Este direito, por sua vez,
tem um fundamento que garante a convengdo. Quais sdo, entdo, as condi-
¢Bes que tornam possivel uma convengdo?

Quando Rousseau introduz a nogdo de vontade geral, que trata justa-
mente da metamorfose do direito natural em direito politico, o recurso ao
estado de natureza € indispensdvel. No momento em que as for¢as da natu-
reza foram maiores que as forgas individuais isoladas de cada homem no
estado de natureza, o género humano pereceria se nio mudasse o modo de
vida. J4 que se trata de forga, trata-se de necessidade. Os homens isolados
nio podem criar novas forgas, mas podem unir as préprias forgas formando
uma forga comum que resista e supere a maior forga da natureza. Esse era
o tinico meio disponivel para ndo perecer. A forga e a liberdade de cada um
eram os Unicos instrumentos que possufam. Sem a for¢a, o homem nio
teria o que unir para formar uma for¢a maior, e sem a liberdade, o homem



80 Monteagudo, R., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 83-97, 2002

nio desobedeceria a natureza para vencé-la. Para associar-se, 0 homem
concede sua forca e sua liberdade naturais e recebe de volta uma liberdade
diferente (a “liberdade convencional”) e ainda a protecdo e defesa de todos
os associados. Daf a formulagdo do que Rousseau chama de “problema
fundamental” e que serd resolvido pelo contrato social: *cada um unindo-
se a todos sé obedece no entanto a si mesmo permanecendo tdo livre quan-
to antes” (id., p. 360)*.

A formulagio do “problema fundamental” exprime a passagem
irreversivel do estado de natureza ao estado civil, quando liberdade natural
se converte na “liberdade convencional”. Assim se entende as clausulas do
contrato: “alienagfo total de cada associado com todos seus direitos a toda
a comunidade”. O homem natural perde o direito natural e o homem civil
ganha o direito politico, ou o contrato social.

A associagd@o da forga natural de cada um criou a forca comum que
superou a for¢a da natureza. A liberdade natural de cada um, antes limitada
pela forga natural, agora converte-se em liberdade moral e passa a ser limi-
tada pela forca comum. O que ¢ liberdade moral? E o contrato social. Em
outras palavras, com a associagdo, troca-se o isolamento e a independéncia
naturais pela sociabilidade e dependéncia civis, onde se desenvolve a cons-
ciéncia, a linguagem, a razdo e outras faculdades. O contrato social apenas
exprime entdo a aquisi¢do de moralidade e a institui¢io da soberania com o
abandono do estado de natureza. A liberdade e a forga natural de cada um
ndo desaparece, apenas se metamorfoseia (de maneira irreversivel) e se
desdobra em dois: liberdade e forga particulares, liberdade e forga morais
(ou civis).

Compreende-se entdo que “a alienagdo total de cada associado” nio
exprime mais do que a irreversibilidade da passagem do estado de natureza
para o estado civil (ou moral). Aliena-se a liberdade natural em troca da
liberdade moral, aliena-se o direito natural em favor do direito politico
(isto &, o direito propiciado pela associagdo). Dai a “esséncia” do pacto
social: “Cada um de nés coloca em comum sua pessoa e todo seu poder sob
a suprema dire¢io da vontade geral, e recebemos enquanto corpo cada
membro como parte indivisivel do todo”. Assim, vontade geral se define
por oposigio & vontade particular a partir da metamorfose da liberdade
natural. Convém observar que néo € possivel falar em vontade natural, pois



Monteagudo, R., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 83-97, 2002 91

vontade pressupde consciéncia, pressupde o prévio desenvolvimento da
sociabilidade.

Surge, com o pacto social, uma “dupla relagdo” dos particulares com
o piblico e do piblico com os particulares: de um lado, os particulares
constituindo o piiblico e formando a vontade geral; de outro, o piblico
conformando os particulares e submetendo a vontade particular. A vontade
particular que contraria a vontade geral, contraria a liberdade piblica e
precisa por isso ser punida, o que equivale a “for¢é-la a ser livre”, isto é,
forgd-la a aceitar a moralidade de suas a¢des. Ndo h4 agdo que nio esteja
submetida a alguma forma de lei moral, a alguma forma de vontade geral.
Assim, a vontade geral ndo apaga a vontade particular, apenas a orienta.

Vimos entdo que o pacto social exprime a sociabilizagio do homem,
que essa sociabilizagdo implica no surgimento de leis nio-naturais ou con-
vencionais, e que a convengio € condicionada pela liberdade (isto é, pela
conversdo da liberdade natural em liberdade particular e liberdade ptibli-
ca). O inevitdvel abuso ocorre quando a liberdade particular contraria a
liberdade piblica. Esse abuso é também chamado de licenciosidade, por
oposi¢io a lei.

Ha todavia leis muito diferentes: leis naturais, leis de deus (gragas as
quais 0 homem € livre) e também leis feitas pelos homens. E de se imaginar
a confusdo causada pelo uso da mesma palavra para assuntos tao distintos.
No Emilio, durante o resumo do Contrato comentado acima, Rousseau afir-
ma que “este assunto € totalmente novo: a defini¢do de lei ainda estd por
Jazer” (ROUSSEAU 6, p. 834)*. Preparando a dificuldade do assunto no
Contrato, Rousseau pergunta: “Mas, enfim, o que é uma lei? [...] Quando
se disser 0 que € uma lei de natureza, no se saberd melhor o que € uma lei
de Estado” (ROUSSEAU 5, p. 378).

Ora, uma lei vale pelo que impde, pelo grau de forga que revela uma
medida segura para a obediéncia e pela origem desta forga: “Toda justica
vem de Deus, sé Ele € sua fonte, mas se soubéssemos recebé-la de tio alto
ndo teriamos necessidade nem de governo nem de leis. Sem diivida h4 uma
justi¢a universal emanada unicamente da razdo, mas essa justiga para ser
admitida entre nés deve ser reciproca” (id., ibid.). A razdo pode reconhecer
a justica universal, mas a reciprocidade desta justi¢a ndo é respeitada, caso
contrdrio nio haveria desigualdade entre os homens. “Considerando Au-



92 Monteagudo, R., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 83-97, 2002

manamente as coisas, na falta de sang¢do natural as leis da justiga sao vas
entre os homens, elas s6 fazem o bem do mau e o mal do justo, quando este
as observa com todo mundo sem que ninguém as observe com ele” (id.,
ibid.). O homem n#o observa a reciprocidade das leis para se beneficiar, e
com isso aquele que a observa sai prejudicado. A sangao da lei natural €
imediata, (a sangdo da lei divina é mediada pela vida eterna) e a sancdo da
lei humana é mediada pela lei humana. Por isso é impossivel, portanto
contraditério, nio respeitar a lei natural, mas é um paradoxo que possa ser
vantajoso nio respeitar a lei humana, a lei que os homens fazem para si
mesmos. Eis a licenciosidade: usar a liberdade particular contra a liberdade
piblica, contra a convengio que originalmente salvara o homem e que ago-
ra, por desvios de interesse, autoriza a desigualdade politica.

Rousseau entio infere uma nova definigdo: “As leis sdo propriamen-
te as condi¢des da associagdo civil” (id., p. 380). Como vimos, néo hé
associacdo civil sem leis. E quem € o autor das leis sendo aquele que se
constitui por elas, isto €, o povo: “O povo submetido as leis deve ser seu
autor; s6 aqueles que se associam cabe regular as condigGes da sociedade™
(id., ibid.). Entretanto, se sdo essas as condi¢des de toda associagdo, como
explicar que existam infragdes, que existam riranos que se colocam acima
da lei? “Por si mesmo, o povo quer sempre o bem, mas por si mesmo ele
nio o vé sempre. A vontade geral € sempre certa, mas O julgamento que a
guia ndo é sempre esclarecido” (id., ibid.). Pois €, a vontade geral nio se
engana, mas o julgamento sim. Pouco adiante: “Os particulares véem o
bem que rejeitam, o pablico quer o bem que néo v&”. A disparidade entre 0
particular e o piiblico € o que permite a divergéncia no julgamento. Dai a
necessidade do legislador: “E preciso obrigar uns [os particulares] a con-
formar suas vontades A sua razio; é preciso ensinar ao outro [o publico] a
conhecer o que ele quer” (id.). Em poucas palavras, podemos afirmar que,
assim como as leis sdo a expressdo da vontade geral e condigGes para o
soberano, o legislador € aquele que conhece quais s&o estas condigdes.

Rousseau, todavia, aponta uma ressalva que impede o legislador de
se tornar um governante, pois estaria acima das leis ¢ se tornaria tirano
(hobbesiano): “Aquele que redige as leis ndo tem ou nao deve ter nenhum
direito legislativo, e 0 povo mesmo nio pode, quando o quiser, se despojar
deste direito incomunicavel, pois segundo o pacto fundamental s6 a vonta-



Monteagudo, R., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 83-97, 2002 83

de geral obriga os particulares. [...] Assim, encontra-se na obra da legisla-
¢3o duas coisas que parecem incompativeis: um empreendimento acima da
forca humana e, para executi-lo, uma autoridade que nao € nada” (id., p.

383). Nesse caso, o que & o legislador sendo o “espirito” do povo em sua
totalidade, com a finalidade de resgatar a liberdade publica? E preciso re-
conhecer entretanto que, sempre que o legislador tem uma tarefa histérica,
quando desce do nivel conceitual para o campo do conflito de interesses,
alguma forma de luta pela liberdade pdblica é necessaria. Para retomar a
imagem das trés revolugdes da desigualdade no Discurso sobre a desigual-
dade, esta luta seria uma contra-revolugdo da desigualdade no campo do
julgamento e da agdo. Diriamos, hoje, que a luta se dd no campo ideolégi-
co, que Rousseau, em seu tempo, chamava de opinido publica. Aquilo que
d4 sustentagio politica ao Estado.

Como vimos, as leis que os homens fazem para si mesmos séo rela-
¢Bes internas que regem a vida de um corpo politico, das quais Rousseau
lista quatro tipos: 1) as relagdes do todo com o todo, ou do Soberano com o
Estado, sdo as leis politicas; 2) a relagdo dos membros entre si ou com 0
corpo inteiro sdo as leis civis; 3) a relagdo entre o homem e a lei, onde se
estabelecem as sancdes, sdo as leis criminais; 4) finalmente, a mais impor-
tante das relacdes, presente no coragio dos cidaddos, s30 0s usos, os costu-
mes e a opinido, que é justamente a parte de que se ocupa “em segredo” o
legislador quando parece “se limitar a regulamentos particulares que néo
sdo sendo o arco da abdbada, da qual os costumes, mais lentos para nascer,
formam enfim a chave inquebrdvel” (id., p. 394). A chave dos trés primei-
ros tipos de relagdes internas a um corpo politico (ou tipos de leis) se d4,
portanto, no campo da opinido, que € o quarto tipo de relagdo’®. Eis a ori-
gem da forga das leis humanas, que antecede a forma de governo, que ante-
cede até mesmo o poder legislativo.

A forca das leis nfo depende de governo (como em Hobbes e Locke),
mas de opinido, de acordo, de aceitagdo. Por isso, na historia hipotética do
Discurso sobre a desigualdade, a magistratura (ou governo) pode aparecer
somente na segunda revolugdo da desigualdade. Pode-se concluir, a partir
dai, que a opinifo pablica é ndo apenas a chave das leis, mas, especialmen-
te, a chave da histéria. O dever ser da histéria seria a liberdade piblica, a
reciprocidade da lei, mas, posto que o abuso ndo pode ser contido, a licen-



94 Monteagudo, R., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 83-97, 2002

ciosidade vem a ser e a histria se caracteriza pela decadéncia. Daf as trés
revolugdes da desigualdade.

Dessa forma, a licenciosidade e a liberdade exprimem sempre um
paradoxo, pois a liberdade € sagrada, faz parte da natureza humana e por
isso nunca pode ser eliminada ou anulada, mas o abuso é inevitivel. A
liberdade natural possibilita a0 mesmo tempo a criagdo da lei (moral e po-
litica) e o desrespeito pela lei instituida. Dai discriminarmos, de um lado,
liberdade moral e politica e, de outro, licenciosidade; de um lado, consciéncia
e, de outro, abuso.

Abstract: The purpose of this paper is to consider one of the human paradoxes
indicated by Rousseau: the man is free to make laws that organize the society and
at the same time doesn't respect laws he does. This problem on Discourse of
inequality and on Social contract allows us to examine the harmony between this
two works and, further, to discuss a curious difficulty in the translation of a verbal
regency.

Key-words: Rousseau — social contract — inequality — revolution — translation



Monteagudo, R., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 83-97, 2002 95

NoTas

'A idéia original deste trabalho era expor os problemas que envolvem a tradugio de uma
regéncia verbal no enunciado do contrato social em Rousseau. Pretendo aqui retomar bre-
vemente esta questdio e algumas de suas conseqiiéncias. Dada a especificidade do caso,
esta discuss@o se encontra numa longa nota adiante.

2H4 uma evolugéo do conceito de legitimidade no pensamento de Rousseau entre o Segun-
do discurso (1754)e o Contrato social (1762). Na primeira obra, a legitimidade se opde &
validade e exprime apenas a estabilidade da lei; na segunda, exprime 20 mesmo tempo a
reciprocidade da lei no nivel conceitual e a estabilidade da lei no nivel histérico, motivo
pelo qual se falard em grau de legitimidade. O assunto é extenso e contém algumas indica-
¢des neste ensaio.

3Podemos aqui verificar a sutileza na tradugdo da regéncia verbal referida em nota anteri-
or. A formulago completa do “problema fundamental” é a seguinte, em francés: “Trouver
une forme d’association qui défende et protége DE toute la force commune la personne et
les biens de chaque associé, et par laquelle chacun s’unissant  tous n’obéisse pourtant
qu’a lui-méme et reste aussi libre qu’auparavant” (ROUSSEAU 4, p. 360). Numa tradu-
¢do literal correta: “Encontrar uma forma de associagdo que defenda e proteja COM toda
a forga comum a pessoa e os bens de cada associado, e pela qual cada um se unindo a todos
s6 obedega no entanto a si mesmo e permanega tio livre quanto antes”. A regéncia verbal
do verbo em francés “défendre et protéger de toute la force commune la personne et les
biens de chaque associé” parece indicar que a pessoa e os bens de cada associado serd
defendido DA forga comum, ou seja, CONTRA a for¢a comum, o que é estranho, pois, se
a associagdo cria a forga comum, como a associa¢io pode a0 mesmo tempo ser a favor e
contra si mesma? Antes da associagio, como vimos, 0 homem vivia solitdrio e apenas
precisou se unir em sociedade quando as forgas da natureza ultrapassaram a forga de um
homem isolado. A interpretagio da leitura exige, portanto, que se traduza como “defender
e proteger COM a forga comum”, Duas tradugGes italianas, duas inglesas e uma alemi que
consultei apresentavam COM a forga comum: “difenda e protegga con tutta la forza™;
“defend and protect with the whole force”; “die mit der gemeinsam Kraft”. Por outro lado,
a tinica edigfo espanhola que encontrei tinha, ao contrdrio, “defender y proteger de la
Suerza comum”, ¢ das onze tradugdes diferentes para o portugués, nove optaram por “de-
fender DA forga comum”. Sem divida, trata-se de um galicismo — a utilizagio de uma
regéncia francesa no idioma portugués. Todavia, a consulta em diversos diciondrios mos-
tra que esta regéncia utilizada por Rousseau com este significado é de fato incomum no
idioma francés, embora ocorra. Um dos diciondrios (LITTRE 1) cita uma ocorréncia idén-
tica na Nova Heloisa corretamente traduzida na edigio da EdUnicamp: “Un coeur sensible
se défend de toute sa force contre cette mort antecipée” (ROUSSEAU 7, p. 399). “Um
coragdo sensivel defende-se COM toda a sua forga contra essa morte antecipada”
(ROUSSEAU 8, p. 350). Outra interpretagio possivel porém equivocada era a de que a
associagiio defenderia a pessoa da for¢a comum por que ji haveria uma referéncia aos
futuros abusos da forga comum contra a associagio, isto €, nos abusos do governo contra
0 povo, como se a forga comum do soberano implicasse sempre na existéncia de um go-



96 Monteagudo, R., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 83-97, 2002

verno. Nesse caso, 0 campo semantico da expressdo “defendre et proteger de quelque
chose” abrigaria tanto o proteger de algo quanto o proteger com algo, como se Rousseau,
no momento de expor o problema j4 indicasse (dialeticamente) que a solugao seria um
novo problema maior que o primeiro, isto €, que a instituigao do governo implicaria na
oposigio permanente entre o povo € O gOVEIno, na oposi¢do permanente entre o direito
{que exige a igualdade) e a histéria (que institui a desigualdade). Rousseau pretenderia
abrigar desde o principio a possibilidade do abuso. Ora, pelo contrério, 0 abuso contra a
associagdo pressupde a existéncia prévia da associagdo, e o “problema fundamental”, cuja
solugdo & o contrato, exprime apenas o meio pelo qual uma associagfio vem a ser. A insti-
tui¢dio do soberano antecede e independe da institui¢éo do governo. Isto é claramente
indicado em pelo menos dois momentos da anélise de Rousseau: 1- ao combater 0s pre-
conceitos dos jusnaturalistas: “Antes de examinar o ato pelo qual um povo elege um rei,
seria bom examinar o ato pelo qual um povo é um povo, pois este ato, sendo necessaria-
mente anterior ao outro, é o verdadeiro fundamento da sociedade” (ROUSSEAU 3, p.
359); 2- pelo tftulo do capitulo 16 do livro 11l do Contrato: “De como a institui¢ao de um
governo nio é de modo algum um contrato”.

4“Pgsto que nada além da vontade geral obriga os siditos, procuraremos como se manifes-
ta essa vontade, por quais sinais podemos estar seguros em reconhecé-la, o que é uma lei
¢ quais sio os verdadeiros caracteres da lei. Este assunto € totalmente novo: a definigdo de
lei ainda estd por fazer” (ROUSSEAU 6, p. 842; grifo meu).

$Daf a importancia da ret6rica no pensamento de Rousseau.



Monteagudo, R., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 83-97, 2002 97

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

1. ARISTOTE. Politique. Trad. J.Aubonnet. Paris, Gallimard, 1993.

2. LITTRE, E. Dictionnaire de la Langue Frangaise. Paris, Gallimard-
Hachette, 1964.

3. PRADO Jr, B. “A filosofia das Luzes e as metamorfoses do espirito
libertino”. In: NOVAES, A. (org.). Libertinos & Libertdrios. Sao
Paulo, Companhia das Letras, 1996.

4. ROUSSEAU, I.-J. Discours sur l'origine de I'inégalité parmi les hommes.
In: ROUSSEAU, J.-J. Oeuvres complétes, T. 3. Collection Pléiade.
Paris, Gallimard, 1964.

5. _Du contrat social. In: ROUSSEAU, J.-]. Oeuvres complétes,
T. 3. Collection Pléiade. Paris, Gallimard, 1964.

6. _Emile. In: ROUSSEAU, J.-I. Oeuvres complétes, T. 4. Collec-
tion Pléiade. Paris, Gallimard, 1964.

7. . La novelle Heloise. In: ROUSSEAU, I.-J. Oeuvres compleétes,

t.2. Collection Pléiade. Paris, Gallimard, 1964.

8. . A nova Heloisa. Trad. Filvia Moretto. Campinas/Sdo Paulo,
Unicamp/Hucitec, 1994.

9. _ Discurso sobre a origem e os fundamentos da desigualdade
entre os homens. Trad. Lourdes Machado. In: ROUSSEAU. Cole-
¢do “Os Pensadores”. Sdo Paulo, Abril, 1978.

10. . Contrato social. Trad. Lourdes Machado. In: ROUSSEAU.
Colegio “Os Pensadores”. Sio Paulo, Abril, 1978.






Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 99-114, 2002

O soberano como idéia e a filosofia
como uso publico da razio

Daniel Tourinho Peres*

Resumo: o objetivo deste artigo é analisar alguns aspectos da filosofia politica de
Kant. Meu fio condutor é a relagdo entre principios praticos discursivos e sua
realizagao na praxis, 0 que se da por meio do uso publico da razdo. Nessa reali-
zagao, 0 uso publico da razdo tem como seu papel fundamental a producéo de
esquemas, ou simbolos, das idéias praticas, tornado possivel a passagem entre
estas, como unidades discursivas a prior, e a realidade sensivel, ou seja, entre
principios transcendentais e mundo efetivo.

Palavras-chave: idéias praticas ~ esquematismo pratico — uso publico da razao -~
historia da filosofia

O politico, ainda que se ocupe com questdes de fato — procedendo
aquilo que chamamos de andlise de conjuntura —, tem uma visada para o
futuro, mesmo quando o que ele visa & deixar tudo como esti. Menos do
que analisar o que motiva uma ou outra agdo humana, o que ele pretende €
dirigi-la, dar-lhe um norte, por assim dizer. O filésofo, por sua vez, preten-
de estabelecer verdades apodicticas; pretende possuir um discurso ao qual,
em principio, nada escapa. Quando a filosofia se ocupa do politico, ques-
toes de fato sdo encerradas em uma chave na qual nfo se encaixam sem
problemas: quid juris, o que de direito. Assim, ndo raro a filosofia e os
filésofos sdo vistos como poténcias subversivas: Platio ndo é menos sub-

* Professor do Departamento de Filosofia da Universidade Federal da Bahia, doutoran-
do no Departamento de Filosofia da USP, membro do Grupo de Légica e Filosofia
Politica do Cebrap e participante do Projeto Temético FAPESP “Moral, Politca e Di-
reito: uma investigagdo a patir da obra de Jiirgen Habermas”. Recebe bolsa Capes,
programa PICDT. '



100 Peres, D.T,, Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 99-114, 2002

versivo do que Marx, simplesmente subverte numa outra diregdo. Volta e
meia, da acusagdo passa-se & condenagio e a execugdo da sentenga, 0 €aso
Sécrates sendo o melhor exemplo, porque o mais rico em conseqiiéncias.
Menos do que uma separagio entre filosofia e politica, o que tal condena-
¢do instaura é uma nova forma de relagéo, na qual a dignidade da politica
cede diante da dignidade da sabedoria, sem que esta tltima, contudo, abdi-
que dos negécios da cidade. Muito pelo contrério, a aposta de Platdo no
governo de um rei fildsofo parece ser a tnica viavel, face 2 inconstancia
das opinibes, que ndo obstante emitem sentengas definitivas; e se € possi-
vel rever as opinides, nem sempre — ou quase nunca — € possivel reparar 0s
males e injusticas delas decorrentes.

Se ao longo da histéria a relagdo entre filosofia e politica vem so-
frendo diferentes modulagdes, ao menos uma questdo € sempre recorrente:
quais as condigdes para o exercicio do bom governo? Kant certamente nao
¢ um filésofo que economiza elogios a seus predecessores; mas dentre to-
dos, de uma lista que inclui Aristételes, Rousseau, Hobbes, Hume, Leibniz
e ainda outros mais, talvez seja Platio aquele que recebe as maiores glori-
as, ele que é chamado, na Critica da Razéo Pura, de o filésofo sublime. Tal
elogio nos importa tanto mais porque se dirige a questdo que estamos tra-
tando aqui, & questdo do bom governo, do governo justo. Certo, tal elogio
ndo se faz sem restri¢des, Kant logo se apressa a afirmar que “Platdo en-
contrava suas idéias em tudo o que era prético, isto €, que assenta na liber-
dade” (KANT 5, p 309), ja que ele ndo pretende, como Platdo, estender o
uso das idéias & consideracdo da natureza, a0 menos ndo com O MESMO
{mpeto e confianga. O que Kant louva em Platdo € justamente sua recusa
em “extrair da experiéncia” os conceitos que dizem do uso pritico da ra-
zi0, os conceitos que regem o dominio da liberdade, com o que se impede
toda e qualquer confusdo entre o caso € sua regra. Como escreve Kant:

“Que ninguém jamais possa agir em adequagdo com 0 que
contém a idéia pura de virtude, ndo prova que haja qualquer
coisa de quimérico nesse pensamento. Com efeito, todo o
juizo acerca do valor ou desvalor moral s6 é possivel me-
diante essa idéia; por conseguinte, ela serve de fundamen-
to, necessariamente, a qualquer aproximagio & perfeigao
moral, por muito que dela nos mantenham afastados im-



Peres, D.T., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 99-114, 2002 101

pedimentos da natureza humana, cujo grau nos € indeter-
mindvel” (KANT 5, p. 310).

E isso que vale para a moral, para a perfei¢do moral, vale ignalmente
para a politica, pois:

“Uma constituigdo, que tenha por finalidade a mdxima li-
berdade humana, segundo leis que permitam que a liber-
dade de um possa coexistir com a de todos os outros..., é
pelo menos uma idéia necessdria, que deverd servir ndo sé
de fundamento a todo o primeiro projeto de constitui¢do po-
litica, mas também a todas as leis, e na qual, inicialmente, se
devera abstrair dos obsticulos presentes, que talvez prove-
nham menos da inelutdvel natureza humana do que de terem
sido descuradas as idéias auténticas em matéria de legisla-
¢do” (KANT 5, p. 310).

As idéias, ou conceitos da razao, possuem realidade objetiva, reali-
dade que nao pode ser negada por qualquer “experiéncia pretensamente
contrdria”, que de resto nfo existiria, tivessem as institui¢des sido funda-
das de acordo com elas. Kant, em seu suposto platonismo, toma a idéia de
uma constitui¢io civil perfeita como arquétipo, do qual deve se aproximar
cada vez mais a constitui¢c@o legal dos homens.

Mas Kant ndo € Platio, e de resto considerd-lo como “renovador da
metafisica platénica”, como o faz Cattaneoc (CATTANEO 2, p. 5), ndo é
afirmar grande coisa, ja que toda a historia da metafisica se reporta a Platfo.
Importa entdo comegarmos a marcar diferengas, o que pode ser feito justa-
mente lendo de um modo mais atento as duas passagem citadas acima. Pois
se o que afasta o homem da virtude, — da perfei¢do moral —, € a natureza
humana e seus impedimentos quanto a sua conformidade a idéia, em maté-
ria de legislagcio exterior vemos se sobrepor a natureza humana ainda um
outro obstaculo, qual seja, o descuido com relagdo as auténticas idéias em
matéria de legislagdo, obstaculo talvez ainda mais determinante para o
descompasso denunciado entre arquétipo e legislacdo efetiva. Basta lem-
brarmos de uma passagem da Paz Perpétua para comecarmos a perceber a
distancia entre Kant e Platfio: ““O problema do estabelecimento do Estado,
por mais duro que soe, tem solugéo, inclusive para um povo de demdnios”



102 Peres, D.T., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 99-114, 2002

(KANT 13, p. 146). Nenhuma chance para um filésofo nascido em meio a
um tal povo, que ird permanecer demdnio, nunca tornando-se anjo. Quan-
do, na Critica da razdo pura, Kant levanta uma objegio a Brucker, ndo €
porque esteja advogando sem mais a causa de Platdo; pois ndo € tanto ao
fato de Brucker considerar ridicula a opinifio segundo a qual “nunca um
principe seria bom se nfio participasse nas idéias” que Kant dirige sua criti-
ca, mas sim ao rdpido descarte de um tal pensamento, que Kant pretende
justamente submeter a um novo esforgo de andlise (KANT 5, p. 3 10/311).
Formulando os termos do problema em uma linguagem mais platonica que
kantiana, se perguntaria pelo sentido dessa “participa¢do”; por sua vez, em
termos kantianos, trata-se de saber como ela é possivel e como, por meio
dela, é instituida a mediagdo entre pensamento ¢ realidade, entre idéia e
aquilo que se pensa sob ela: em iltima instancia, no dominio da filosofia
pratica, trata-se da passagem entre dever ser e ser.

No parigrafo 51 da Doutrina do Direito, vemos Kant afirmar que os
trés poderes presentes no Estado correspondem a uma idéia pura do sobe-
rano e que essa idéia possui realidade objetiva; mas a tal idéia, na medida
em que é um ser de razdo, falta ainda uma pessoa fisica que lhe dé dimen-
sdo de eficdcia sobre a vontade do povo. Ndo se pretende aqui dar conta de
todo este paragrafo que mobiliza todos os problemas da filosofia politica
de Kant. O que interessa é ressaltar uma dimensio fundamental da teoria
kantiana da representagio politica. Pois a pessoa fisica que dota de eficdcia
aidéia de soberano nada mais € que seu representante, ou melhor, € o modo
de apresentagdo da vontade unificada do povo, unifica¢do que provém a
priori da razdo.

Pensar a politica, o poder politico, sob o registro da representagao
por si s6 ja é forte razdo para afastarmos Kant do platonismo. Mas em
verdade, com Platio temos uma concepgao da natureza do governante que
deixa marcas profundas mesmo na filosofia politica moderna, de tal modo
que WOolff, por exemplo, em seu Rei-fildsofo, ndo hesita em professar a
doutrina de Platfo. A teoria é muito conhecida, a0 menos em suas linhas
gerais, das quais ndo se ird além. Na Carta VII, Platdo defende justamente
a tese, que é objeto de escdrnio de Brucker, de que ““a espécie humana nao
veri o fim de seus males antes que a espécie dos puros e verdadeiros filéso-
fos chegue ao poder, ou que aqueles que detém o poder se tornem, gragas a



Peres, D.T., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 99-114, 2002 103

um favor do céu, realmente filésofos” (326 a). E com a intencio de formar
um verdadeiro filésofo que Platfio parte para Siracusa, onde o jovem Denis
parece dar provas de certo pendor para a filosofia, a confiar no testemunho
de Dion e de seus amigos. A esta confianca na filosofia e na sua capacidade
de dotar o homem de certa divindade, deve ser acrescida ainda uma outra
vantagem: é mais facil persuadir um homem do que toda uma multidéo,
vantagem que nio é de pouca monta para alguém que ndo se mostra muito
amigo da democracia ateniense. Ao invés de apresentar suas teses sob o
registro da isonomia da 4gora, melhor é exercer influéncia sobre a alma
daquele que possui o poder, fazendo dele um eleito e participe do mundo
das idéias. A Academia, se forma sdbios, forma também bons governantes.

Na Carta VII, se Platio advoga sua tese, ndo é menos verdade que
ela contém um depoimento do seu fracasso, cujas razdes ndo cabe aqui
analisar. Kant sabe bem do drama que atormenta Platio; sabe bem que a
tarefa nio é nada ficil. Na Idéia de uma histdéria universal de um ponto de
vista cosmopolita, sexta proposi¢do, podemos ler que o problema do esta-
belecimento de uma sociedade civil que administre universalmente o direi-
to é o “mais dificil e o que ser4 resolvido por dltimo” (KANT 7, p. 15). Mas
qual ¢ a dificuldade? O homem € um animal que necessita de um senhor;
mas este senhor, ndo podendo ser encontrado a ndo ser na espécie humana,
também ele necessita de um senhor. Como escreve Kant,

“O chefe supremo deve ser justo por si mesmo € todavia ser
um homem. Esta tarefa €, por isso, a mais dificil de todas;
sua solucdo perfeita é impossivel: de uma madeira tdo
retorcida, da qual o homem é feito, no se pode fazer nada de
reto. Apenas a aproximagio a esta idéia nos é ordenada”
(KANT 7, p. 16) .

Mas como tentar esta aproximagao? Mais ainda, como estarmos se-
guros de que seguimos pela via correta? O filésofo exercitado na critica e
que tem como objeto de reflexdo o politico possui em sua razio principios
a priori que lhe permitem avaliar o quanto o caso se aproxima ou ndo da
regra. Mas se a idéia de contrato social origindrio, aplicagdo do imperativo
categérico ao dominio da politica, tem um sentido muito mais negativo
que positivo, ou seja, se avalia uma determinada agdo como justa ou injus-



104 Peres, D.T., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 99-114, 2002

ta, por ser simplesmente formal dificilmente d4 ensejo a um programa de
acdo. Quanto ao governante, se ele deve ter “‘conceitos exatos da natureza
de uma constitui¢io possivel, grande experiéncia adquirida através dos acon-
tecimentos do mundo e uma boa vontade predisposta a aceitar essa cons-
titui¢do”, deve também ser um filésofo? Com relagio a este ponto a respos-
ta de Kant € inequivoca: na Paz Perpétua, se podemos ler que “as maximas
dos filésofos sobre as condi¢des de possibilidade da paz piiblica devem ser
tomadas em consideragio pelos Estados”, ndo deixamos de ler, por outro
lado, que “ndo € de esperar nem também de desejar que os reis filosofem
ou que os fildsofos se tornem reis, porque a posse do poder prejudica ine-
vitavelmente o livre juizo da razdo” (KANT 13, p. 150). Com Kant, esse
anti-Platio, temos, na feliz expressido de Gerhardt, a filosofia abdicando do
trono.

Sabemos que a solugdo do problema da institui¢do de um Estado
administrando universalmente o direito sd serd resolvido, segundo Kant,
apds muitas tentativas frustradas, apds muitas guerras e muita violéncia.
Como afirma Kant, a historia do homem, histdria da liberdade, tem seu
inicio pelo mal. Certo, € na histéria que buscamos tragos indicativos da
realizagio dos principios da razao, histéria que falando a espécie humana
quase torna prescindivel falarmos do homem, do individuo humano. Mas,
por outro lado, sdo estes mesmos individuos que servem de veiculos & ra-
zdo, ou melhor, sfo eles que se pretendem portadores de direito, s@o eles
que pretendem ter direitos. Aqui tocamos em um ponto que perpassa toda a
obra de Kant, ao menos depois da primeira Critica; pois o que significa
estabelecer os limites da razfio, sendo analisar-lhe as pretensdes quanto a
sua legitimidade? Ora, nesta andlise, determinar as condi¢&es de
aplicabilidade dos principios ndo € tarefa de menor importincia que a ané-
lise dos principios, pois € tdo somente com o momento de sua aplicagio
que os principios podem ter assegurada sua legitimidade. O esquematismo,
se na ordem das matérias segue a deducdo transcendental, na ordem das
razdes ja opera furtivamente quando Kant principia a analisar a questio do
que ¢ de direito.

O problema da mediagao entre o empirico (sensivel) e o transcendental
(inteligivel) também estd posto para a filosofia pratica de Kant. Basta que
nos lembremos das diferentes formulagdes que recebe o imperativo cate-



Peres, D.T., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 99-114, 2002 105

gérico, cuja inten¢do é justamente tornd-lo sensivel, ou melhor, fazer com
que ganhe forga na alma humana, para o que o aproximamos da sensibili-
dade. Particularmente no que nos interessa, o que é a Metafisica dos Cos-
tumes se ndo a determinag¢do dos principios de aplicacdo do principio fun-
damental, do imperativo categdrico? Mesmo que Kant ndo pretenda, na
fundamentag@o da sua filosofia prética, ceder terreno a qualquer antropolo-
gia, é inegdvel que, ao tratarmos da aplicabilidade dos principios racionais
préticos, a antropologia reivindica seus direitos. Vejamos ainda quais as
primeiras defini¢des que Kant apresenta da Introducdo & Metafisica dos
Costumes:

“A faculdade de desejar é a faculdade de ser, por meio de
suas representagdes, causa dos objetos destas representagdes.
A faculdade de um ser agir em conformidade com suas re-
presenta¢les chama-se vida” (KANT 11, p. 211).

Por sua vez, na Critica do Juizo, onde belo e sublime podem ser
tomados como simbolos da moralidade e em cuja segunda parte se trata de
analisar o problema do organismo, ou seja, de um andlogo da vida, Kant ja
ndo mais se dirige aos seres racionais, mas a0 homem. Sio muitos os fios
que podem ser descosidos e pouco o tempo para urdir todos de modo
satisfatério. Se afirmarmos, talvez por analogia, mas de toda forma seguin-
do Kant, que hd um esquematismo do direito racional', onde estd, justa-
mente, a diferenga? Na primeira Critica, o esquematismo visava analisar a
possibilidade de conceitos a priori servirem de sintese para intuigdes sen-
siveis, onde se v& cumprida, para a filosofia tedrica, a tarefa de dar conta do
“problema da relagdo entre conceitos a priori e objetos dados na experién-
cia”, problema que, segundo Longuenesse — que aqui segue a Vleeschauwer
~ consiste na invengdo do problema critico (LONGUENESSE 20, p. 4). A
partir desta solugdo, aprendemos que resta a experiéncia como a dnica pe-
dra de toque da verdade e falsidade de nossos juizos, e € justamente nisso
que, para a filosofia prdtica, Kant, platdnico ou néo, fincard pé. Na filosofia
prética, no inverso da filosofia tedrica, € a experiéncia, o mundo sensivel,
que Kant considera como a mde das aparéncias, como fonte de erro e de
equivoco (KANT 5, p. 312).



106 Peres, D.T., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 99-114, 2002

Mas hé que recusar, entdo, toda e qualquer referéncia a experiéncia?
Sim, a menos que nfo mais a tomemos como estando confinada nos limites
do mecanismo. Nio é necessdrio recorrermos a terceira Critica para ver-
mos como estdo imbricadas as questdes que tratam do organismo, dos se-
res vivos e da politica; na primeira Critica podemos ler que “uma planta,
um animal, a ordenagdo regular da estrutura do mundo... mostram, clara-
mente, que apenas sio possiveis segundo idéias” (KANT 5, p. 311), para
logo em seguida Kant escrever:

“Em relagdo aos principios da moralidade, da legislagdo e da
religido, em que as idéias tornam possivel, antes de tudo, a
propria experiéncia (a experiéncia do bem), embora nunca
possam nela ser perfeitamente expressas, esta tentativa — de
se elevar da consideragio (...) da ordem do mundo até a liga-
¢do arquitetdnica dessa ordem segundo fins, isto €, segundo
idéias — tem um particular mérito, que néo se reconhece por-
que o julgamos segundo regras empiricas, cuja validade, como
principios, devia ser anulada pelas idéias” (KANT 5, p. 312).

Como as idéias podem tornar possivel uma experiéncia? Néo era
esta a fung¢do que Kant atribufa as categorias, as quais corresponde uma
intui¢do sensivel que vem a ser, justamente, sintetizadas como objeto? Como
as idéias podem ser condigdo de uma experiéncia, se sua marca distintiva,
com relagcdo aos conceitos puros do entendimento, consiste em que ne-
nhum objeto lhes corresponde, ao menos ndo de modo perfeito? Essa expe-
riéncia, que aqui surge como experiéncia do bem, mas que certamente po-
deria ser a experiéncia do justo, tem menos o sentido de uma Erfahrung do
que de uma Erlebnis?; é uma experiéncia do mundo, mas de um mundo que
ndo é vivido como simples mecanismo, e sim como liberdade, ou, se prefe-
rirem, como unidade possivel, porque necessdria, entre mecanismo e liber-
dade. N6s sabemos, ao menos depois da Critica do Juizo, que o principio
que torna possivel a compatibilidade entre mecanismo e liberdade nio se
encontra na natureza, mas no supra-sensivel. Certo, ndo hd nenhum uso
determinante possivel de um tal principio, mas tdo-somente um uso para a
faculdade de julgar reflexionante (KANT 8, p. 339). Mas cabe ressaltar o
paradoxo: o que tentdvamos era estabelecer uma mediagdo entre o empirico



Peres, D.T., Cademnos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 99-114, 2002 107

e o transcendental pratico; o que temos agora, € que tal mediag&o ndo pare-
ce ser possivel sem um desvio pelo supra-sensivel, regido que Kant, no
pequeno texto “O que significa orientar-se no pensamento?” nio hesita em
afirmar ser “um espago incomensuravel e para nés preenchido pela noite
profunda” (KANT 10, p. 44).

Kant, contudo, insiste em que a simples idéia de um mundo moral,
de um mundo inteligivel, tem realidade prética, o que significa ndo apenas
que somos obrigados a pensar, a julgar nossas agdes segundo a ordenagio
de tal mundo inteligivel. Afirmar, em sentido forte, que a idéia de tal mun-
do também possui realidade objetiva € sustentar que “deve ter influéncia
sobre o mundo sensivel” (KANT 5, p. 641), de forma que mundo inteligi-
vel e mundo sensivel tornam-se o mais proximo possivel um do outro. Ora,
é na Doutrina do Direito que vemos nossa questao talvez posta em sua
formulagio mais radical. Sem pér em didvida a realidade objetiva da idéia
de uma constitui¢io juridica perfeita (KANT 11, p. 372), Kant afirma:

“Aquilo que ndo pode ser representado a ndo ser pela razéo
pura, aquilo que deve ser contado entre as idéias, as quais
nenhum objeto adequado pode ser dado na experiéncia, como
¢ o caso de uma constitui¢do juridica perfeita entre os ho-
mens, isso & a coisa em si mesma” (KANT 11, p. 372).

Essa passagem causa uma forte vertigem: aquilo ela parece negar
para sempre € justamente uma resposta positiva a toda esperanga futura,
para nés que sabemos o que devemos fazer. Devemos sair do estado de
natureza e instituir uma sociedade civil que administre universalmente o
direito; nenhuma garantia nos é dada, porém, de que nossas pretensdes, de
resto legitimas, serdo atendidas. Mesmo a interpretagio de Adickes, que 1€
tal passagem como um raciocinio por analogia, de modo que a coisa em si
nio é uma idéia, mas lhe é apenas semelhante, na medida em que se distin-
gue de todo o fenoménico (ADICKES 1, p. 46), néo nos ajuda muito. O
que estd em jogo é uma mediagdo possivel, uma passagem possivel entre
fendmeno e aquilo que nio pode nunca ser dado como fendmeno, seja este
tltimo uma idéia ou a coisa em si.

Nenhuma intui¢io sensivel pode nos servir de garantia, e ndo € na
experiéncia, por mais importante que esta seja para nossas decisoes de fato,



108 Peres, D.T., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 99-114, 2002

que encontraremos o principio capaz de nos orientar para uma solugdo.
Nenhuma intui¢do sensivel, nenhum objeto empirico, mas tampouco qual-
quer intui¢do intelectual ou entendimento intuitivo. Se Kant guarda res-
peito por Platdo, qual ndo € seu tom de mofa em relagdo a um certo pla-
tonismo redivivo, cujas verdades s6 se deixariam revelar aos iniciados,
mas que “infelizmente nio se deixam enunciar nem comunicar universal-
mente pela linguagem” (KANT 9, p. 389). Dirigindo-se aos arrogantes que
pretendem possuir uma intuigfo intelectual, ou mesmo um sentimento ca-
paz de lhes por em contato imediato com o mundo inteligivel, Kant nio
economiza em ironia: eles ndo fazem filosofia, eles ddo uma de filésofos
(KANT 9, p. 395).

Contra esta filosofia de um tom superior, Kant afirma o cariter irre-
mediavelmente discursivo do entendimento ao mesmo tempo em que diz
ser a filosofia um conhecimento por conceitos. Se ainda € imprescindivel
uma sensibiliza¢do das id€ias, € necessario contudo guardar que jamais se
sai do dmbito discursivo. Como afirma Lehmann, Kant “apenas exclui a
possibilidade de uma realizagdo intuitiva da intuigo intelectual; ns pode-
mos ‘realizd-la’ discursivamente” (LEHMANN 19, p. 166). A ser assim,
parece ser este o sentido da tipica: como a lei moral € uma idéia da razio e
nio um conceito do entendimento, ela deve se aplicar ndo a uma intuigdo,
mas sim a um conceito — e se auténtica, a um conceito puro do entendimen-
to. Mais ainda, como observa Kriiger, na tipica 0 que temos € uma exposi-
¢do indireta da idéia, e, menos do que a exposi¢do da idéia em um objeto (a
ag¢do moral), o que obtemos é justamente uma regra de reflexdo. Ao estabe-
lecermos uma analogia entre lei moral e lei da natureza, obtemos uma regra
que se “assemelha a regra de reflexdo sobre o objeto que deve ser exposto
no sentido préprio” (KRUGER 18, p. 122), mas que nio lhe é idéntica. Se
a tipica, ainda com Kriiger, € a “instrugio moral exata” — e podemos incluir
ai a politica —, € porque ela se exerce sobre nossas representagdes mais
comuns e vulgares, aquelas que estdo mais préximas da vida e de seus
anseios. Menos do que determinar o caso da regra, o que ela nos revela é
justamente a regra que acompanha de modo surdo e imanente todas as nos-
sas pretensdes de direito. O que nés pensamos, quando declaramos ter um
direito? O que nés pensamos quando decidimos por um ou outro governo
que acreditamos ser o mais justo?



Peres, D.T., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 99-114, 2002 109

E o caréter discursivo do conhecimento filoséfico que garante sua
comunicabilidade. Que o belo seja simbolo da moralidade, significa que
este sentimento que gozamos diante da natureza ou de uma obra de arte,
sentimento que é antes de tudo privado, ao ser transposto em um juizo
pretende possuir uma validade universal. A Critica do Juizo, em certa me-
dida, pode ser tomada como o limite da comunicagdo, pois nela ndo ha
comunicagio de nenhum conteido, mas apenas do préprio ato da faculda-
de de julgar. Tal certamente néo é o caso seja da razdo tedrica, seja darazdo
pratica, cujas formas se revelam contetidos, matérias a serem comunicadas,
tdo logo fagamos abstragdo, para a razdo tedrica, do estado atual de nossa
consciéncia empirica e nos elevemos até a unidade transcendental da cons-
ciéncia em geral, e, para a razdo pritica, quando abstraimos das determina-
¢do particulares de nosso arbitrio e nos pensamos em nossos atos como
subordinados & vontade geral.

Mas a verdade é que avangamos muito pouco; pois, se com relagéo a
razio tedrica temos caugio da experiéncia como pedra de toque da verdade
ou falsidade de nossos juizos, o que nos garante, no dominio da razao prati-
ca, que pensamos de modo correto nossa subordinagdo a vontade geral? O
que nos garante, ao fim e ao cabo, que vivemos sob um governo cujas
medidas sdo as mais justas possiveis? Quanto a este Gltimo ponto, o impe-
rativo categérico, em sua formulagdo de contrato origindrio, adianta bem
pouco, a menos que o soberano saiba como pensa efetivamente o povo.
Essa garantia se veré realizada na filosofia como uso piblico da razao,
como trabalho de esclarecimento do povo quanto a seus direitos e do sobe-
rano quanto ao que, aos olhos do povo, é justo, fornecendo ao poder politi-
co o sentido das suas reformas. O valor de uma lei reside na possibilidade
de sua comunicagdio passar sem restrigdo, isto €, em sua universalidade.
Assim, a publicizagdo € o critério para se avaliar o acordo ou desacordo
entre a moral, entendida como direito natural, e o direito positivo, entre os
principios racionais do direito politico e a politica (KANT 13, p. 17 1). Mas
¢ também na esfera piiblica que todas as opinides podem e devem ser ex-
postas e avaliadas quanto ao seu grau de assentimento possivel e denunci-
ado todo juizo que tenha validade tdo-somente privada, mas que, ainda
assim, pretende se comunicar e se valer como objetivo. Se o fim da politica
¢ a unifio dos fins de todos e seu respectivo acordo, — o que s6 pode dar-se



110 Peres, D.T., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 99-114, 2002

no direito —, se tal acordo se funda transcendentalmente no nivel dos juizos
como formas e “levando em conta os resultados de sua prépria atividade’”,
entdo ndo parece menos certo que tal acordo se vai tecendo empiricamente
no nivel das opinides.

Kant certamente néo € Cicero, e muito menos Gérgias, que nio acei-
ta qualquer distingdo entre ser e aparéncia, entre verdade e fidedignidade
(Glaubwiirdigkeir);, mas, contra Platio, ele nfio recusa o mundo da doxa.
Como os sofistas, ele toma o discurso como uma instiancia fundamental da
agdo politica e retoma, assim, se ndo uma marca caracteristica da democra-
cia grega‘, a0 menos do republicanismo romano. Afirmar que o filésofo
deve instruir, a um s6 tempo, povo e soberano significa afirmar que a ver-
dade deve, antes de tudo, ser fidedigna, ou seja, deve parecer verdadeira
ou, mais ainda, deve ser “verdade” provavel, deve ser aproximagio da cer-
teza. E esta sua caracteristica que permite a passagem entre idealidade e
realidade social (OESTERREICH 22, p. 6)°. Mas esta atividade, Kant nio
areserva aos filésofos, pois ndo os considera como uma classe privilegiada:
na Paz Perpétua, antes de proceder a defesa da liberdade, para a classe dos
filésofos, de emitirem publicamente suas opinides, ele dissolve qualquer
sentido que tal classe poderia possuir®. A sua defesa se dirige, isso sim, ao
homem ilustrado, ou em vias de ilustragio. E como sébio, como filésofo do
mundo que Kant fala, e ndo como filésofo de escola, esse especialista em
sutilezas metafisicas. Para terminar, cito mais uma vez Kant, a propésito
do filésofo como legislador da razdo humana: “Neste sentido, seria dema-
siado orgulhoso chamar-se a si préprio de filésofo e pretender ter igualado
0 arquétipo, que ndo existe a ndo ser em pensamento” (KANT 3, p. 661).

Abstract: the aim of this paper is to analyse some aspects of Kant's political phi-
losophy. The clue of the analysis is the relationship between discursive practical
principles and its achievement in praxis, by means of the public use of reason. In
this achivement, the public use of reason has a fundamental role in the production
of the schemata — or symbols — for the practical ideas, making possible the transi-
tion between them, as a priori discursive units, and sensible reallity, that is to say,
between transcendental principles and effective world.

Key-words: practial ideas — practical schematicism — public use of reason — history
of philosophy



Peres, D.T., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 89-114, 2002 111

NoTas

! Ainda que nZo esteja ausente da Doutrina do Direito (Cf. por exemplo, KANT 11, p.
268, onde Kant afirma que apenas um conceito puro do entendimento pode ser subsumido
a um conceito da razio), o problema do esquematismo do direito aparece de modo claro
nos Trabalhos preparativos para a doutrina do direito: “O conflito nos principios do
direito — em relagio aos objetos externos do arbitrio ~ repousa nisto: que se toma o esque-
ma do direito pelo préprio direito, que & apenas uma relago intelectual entre arbitrios
segundo leis da liberdade. Este deve encontrar-se antes no fundamento e a regra do
esquematismo encontra-se sob ele, de modo que o esquema nio é o fundamento do direi-
0" (KANT 14, p. 274).

2 Sigo aqui uma indicagio de Kriiger: “A antropologia repousa sobre um modo de experi-
éncia que reconhece os ‘sujeitos corporais” em sua unidade enquanto tal; ela se integra no
todo da experiéncia dos seres vivos em geral: experiéncia da vida. O conhecimento antro-
polégico das aptiddes e faculdades do homem € uma parte, a parte superior, da teleologia”
(KRUGER 18, p. 63). E evidente que tal experiéncia, antes de tudo humana, no tem o
sentido de fundamento, assim como a Erfahrung nio possui qualquer cariter fundante
para a razio te6rica; contudo, ela ndo pode ser excluida do ambito da razdo prética, a
menos que se queira insistir no formalismo kantiano como sendo vazio, ou seja, como
uma ética simplesmente formal. Mas ela também de forma alguma pode ser tomada como
uma experiéncia pessoal ¢ individual, ainda que perpasse os individuos; seu palco € a
histéria, ela é experiéncia da espécie humana. Experiéncia do progresso da cultura, ela €,
como escreve Kant na sua Antropologia, “conhecimento do homem como cidaddo do
mundo” (KANT 17, p. 120); areferéncia aum indicio de tal progresso, que equivale auma
experiéncia de justo e mesmo de uma disposigdo moral da espécie humana, pode ser en-
contrado talvez em uma passagem dos Conflitos das Faculdades, na qual Kant se refere 2
revolugdo francesa: “esta revolugio, eu digo, encontra porém nos espiritos de todos os
espectadores uma tomada de posi¢do (...) que néo pode ter outra causa que uma disposi¢io
moral na espécie humana” (KANT 16, p. 85).

3 Cf. Giannotti, em um outro contexto: “a verdade nio se constitui numa combinagio de
opinibes, mas se firma no processo de julgar levando em conta 0s resultados de sua pré-
pria atividade” (GIANNOTTI 4, p. 18).

4 “Com o surgimento da democracia na Grécia, cai por terra, no campo do politico, a
fronteira entre discurso e agio: o discurso é tomado como centro da agdo politica”
(OESTERREICH 22, p. 69). E evidente que a aproximago tem limites, principalmente se
considerarmos a afirmago de Kant na Paz Perpétua, onde a democracia, no sentido pré-
prio do termo, ¢ apresentada como necessariamente despética (KANT 13, p. 130) . Pode-
se argumentar, sem divida, de que ele pensa af na democracia direta, e ndo na democracia
como uma forma de governo representativo, 0 que vem a ser 0 caso a partir dos modernos,
das revolugdes modernas. Tanto na Doutrina do Direito (KANT 11, p. 341), como na
resposta a Benjamin Constant (KANT 12, p. 429), Kant fala em sistema representativo, 0
que nio significa necessariamente democracia, tal como a entendemos; porém, nos Traba-
lhos Preparatdrios & Paz Perpérua, podemos ler que a forma republicana de governo €



112 Peres, D.T., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 99-114, 2002

uma constitui¢do democritica em um sistema representativo, e Kant a distingue, o que nio
ocorre na Paz Perpétua, da simples democracia como forma de governo despética (KANT
15, p. 166). Sem divida que vai muito além dos objetivos deste trabalho, mas seria tam-
bém interessante chamar a atengio para as anélises de Bernard Manin (em MANIN 20,
onde a distingdo entre antigos e modernos a propésito do que seria um governo democré-
tico € levemente deslocada, porquanto também na democracia grega se encontra elemen-
tos inequfvocos de representagio, ou melhor, de selegdo, entre o povo, dos mais capazes
para a representé-lo. Importa saber por que os modernos adotaram justamente o critério
que os antigos consideravam aristocrético, a saber, a elei¢do. De resto, menos do que um
governo de todos, as andlises de Manin conduzem a pensar que se tratava muito mais de
um governo de todos os cidaddos que se julgavam capazes de exercer o poder, como no
caso da magistratura, por exemplo. Com relagio as magistraturas, ver MANIN 21, p. 26.
3 Skinner talvez escreva algo semelhante, ao afirmar que “o que € possivel fazer em poli-
tica ¢ em geral limitado pelo que & possivel legitimar” (Skinner 24, p. 86). Sobre as distin-
¢Ges entre parecer verdadeiro, ou verossimilidade, e probabilidade como maior grau de
aproximagcio da certeza, ver KANT 6, p. 80.

¢ Sobre a andlise de tal dissolugfio, ver GERHARDT 3, p- 171-195.



Peres, D.T., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. §9-114, 2002 113

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

1. ADICKES. Kant und das Ding an sich. Berlin, Rolf Heisen, 1924.

2. CATTANEO, M. A. Metafisica del diritto e ragione pura: studio sul
“platonismo giuridico di Kant”. Mildo, Giuffre, 1984.

3. GERHARDT, V. “Der Thronverzicht der Philosophie. Uber das moderne
Verhiltinis von Philosophie und Politik bei Kant”. In: HOFFE,
Otfried. Zum ewigen Frieden. Akademie, Berlin, 1995.

4. GIANNOTT], J.A. Apresentagdo do Mundo. Sao Paulo, Companhia das
Letras, 1995.

5. KANT, l. Critica da Razdo Pura. Trad. de Manuela Pinto dos Santos e
Alexandre Fradique Morujdo. Lisboa, Gulbenkian, 1989.

6. . Logica. Trad. de Guido de Almeida. Rio de Janeiro, Tempo
Brasileiro, 1992

7. . Idéia de uma histéria universal de um ponto de vista cosmopo-
lita. Trad. de Ricardo Terra e Rodrigo Naves. Sdo Paulo, Brasiliense,
1986.

&. . Critica da Faculdade do Juizo. Trad. de Valério Rohden ¢
Antbnio Marques. Lisboa, INCM, 1992.

9. . Von einem neuerdings erhobenen vornehmen Ton in der Phi-

losophie. In: Kants Werke. Akademie Textausgabe VIII. Berlin,
Walter de Gruter, 1968.

10. . O que significa orientar-se no pensamento, in Kant, A paz
perpétua e outros opisculos. Trad. de Artur Mordo. Lisboa, Ed.
70, 1992.

11. . Die Metaphysik der Sitten. In: Kants Werke. Akademie Tex-
tausgabe VI. Berlin, Walter de Gruter, 1968.

12. . “Sobre o suposto direito de mentir por amor & humanidade”.

In: Kant, 1. A paz perpétua e outros opisculos. Trad. de Artur
Morido. Lisboa, Ed. 70, 1992.



114 Peres, D.T., Cadernos de Etica ¢ Filosofia Politica 4, p. 99-114, 2002

13. . “A Paz perpétua”. In: Kant, I. A paz perpétua e outros opiis-
culos. Trad. de Artur Mordo. Lisboa, Edi¢des 70, 1992.

14. . Vorarbeiten zu Die Metaphysik der Sitten. In: Kants gesammel-
te Schriften, V. XXIII. Berlin, Walter de Gruyter, 1955.

15. . Vorarbeiten Zum Ewigen Frieden. In: Kants gesammelte
Schriften XXIII. Berlin, Walter de Gruyter, 1955.

16. . “O conflito das faculdades”. In: Kant, I. A paz perpétua e
outros opiisculos. Trad. de Artur Morao. Lisboa, Edi¢des 70, 1992.
17. . Antrhopologie in pragmatischer Hinsicht. In: Kants Werke.

Akademie Textausgabe VII. Berlin, Walter de Gruter, 1968.
18. KRUGER. Critique et Morale chez Kant. Paris, Beauchesne, 1961.

19. LEHMANN. “System und Geschichte in Kants Philosophie”. In:
Beitriige zur Geschichte und Interpretation der Philosophie Kants.
Berlin, Walter de Gruyter, 1969.

20. LONGUENESSE. Kant et le pouvoir de juger. Paris, PUF, 1993.

21. MANIN, B. Les principes du gouvernement représentatif. Paris,
Flammarion, 1996.

22. OESTERREICH. Philosophen als politische Lehrer. Darmstadt,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

23. PLATAO. Carta VII. Paris, Garnier, s/d.

24. SKINNER, Q. Liberdade antes do liberalismo. Trad. de Raul Fiker.
S&o Paulo, Unesp, 1999.

25. WOLFF. Le philosophe-roi et le roi-philosophe. Paris, Vrin, s/d.



Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 115-40, 2002

Hegel e o principio da liberdade
individual do liberalismo

Cesar Augusto Ramos™

Resumo: A filosofia de Hegel pode ser entendida como o resultado de sua insa-
tisfag8o em relagdo a forma de realizag&o da liberdade adotada pelo liberalismo
classico na Modernidade. Este artigo pretende mostrar uma concepgdo comuni-
taria de liberdade (assim chamada de liberdade positiva) defendida por Hegel, em
oposigao a concepgéo individualista liberal (liberdade negativa). Contudo, quan-
do a liberdade & enraizada na comunidade etico-politica (Sittlichkeif), a liberdade
individual ndo € negada. Pelo contrario, esta liberdade — denominada por Hegel
de subjetiva e realizada pela Modernidade — & uma caracteristica constituinte da
propria idéia de liberdade.

Palavras-chave: Hegelianismo — Liberalismo — Modernidade — Liberdade.

A filosofia politica de Hegel tem no principio da liberdade o ele-
mento fundamental para a analise do Estado e da sociedade. Inserido no
ambito da discussdo sobre a natureza do poder politico iniciada pela escola
chamada de Direito Natural moderno, o hegelianismo foi confrontado com
teorias que tomavam a liberdade como objeto principal na anilise do Esta-
do e do individuo, reconhecendo-a como um dos aspectos essenciais para a
compreensdo da sociedade e do homem.

Concebida como uma teoria radical da vontade livre, a Filosofia do
Direito de Hegel teve de fazer um ajuste de contas com as teorias do Direi-
to Natural moderno, cuja filosofia estava, também, centrada no tema da
liberdade. Ao destacar a importéncia deste tema — tanto a chamada “liber-
dade negativa” na versdo hobbesiana como também a assim denominada

* Professor do Departamento de Filosofia da Universidade Federal do Parani.



116 Ramos, C.A., Cadernos de Etica e Filosofia Poilftica 4, p. 115-40, 2002

“liberdade positiva” na versdo rousseauista e kantiana — os filosofos desta
escola langaram as bases do individualismo politico culminando na teoria
dos direitos do homem e do cidadéio da Revolugio Francesa. Segundo essa
doutrina, o contrato é o elemento de constituigao da societas civilis e deve
ser compreendido como instrumento da vontade livre dos individuos sin-
gularmente considerados. Consequentemente, o poder do Estado passa a
ser avaliado na relagio que ele mantém com a liberdade dos sujeitos politi-
camente associados e circunscrito aos seus interesses. Seguindo a trilha
Jangada pelo jusnaturalismo moderno, o liberalismo cldssico aprofunda a
questo da liberdade individual fazendo deste principio um paradigma para
a filosofia politica.

Como critico das posi¢des do Jusnaturalismo moderno e também do
liberalismo cléssico, a filosofia hegeliana abriu flanco para a acusagédo de
ser um pensamento que opera com a l6gica transpessoal e mistificadora do
Estado, através da qual a realidade finita dos sujeitos € anulada em proveito
da totalidade estatal negando, assim, a liberdade individual. J& no século
passado o hegelianismo tornou-se alvo da critica dos pensadores liberais
ou simpdticos ao principio da liberdade individual'.

O hegelianismo politico foi, deste modo, interpretado como a filoso-
fia que diviniza o Estado em diversos matizes: ora como glorificagdo do
regime politico prussiano (H.Heller, F.Rosenzweig, T.Litt, J.Dewey,
L.T.Hobhouse, S.Hook, J.Plamenatz), ora como ideélogo do Estado fecha-
do e totalitirio inimigo da sociedade aberta das democracias ocidentais
(K.Popper), ora como inspirador da ideologia de um poder mistificador e
salvador (E.Topitsch), ora como mentor do mito do Estado forte (E.Cassirer).

A reacdo contra essa interpretagdo ocorreu precisamente a partir do
resgate do principio da liberdade individual ou subjetiva na filosofia
hegeliana. Hegel passou a ser considerado como pensador da moderna so-
ciedade politicamente organizada segundo os elementos do Estado de di-
reito, organizado segundo o principio da liberdade. Essa interpretagao, cha-
mada de liberal, manifestou-se na Franga (E.Weil, E.Fleischmann,
J.D’Hondt, F.Grégoire, J-C.Pinson, H.Denis, J-F Kervégan, e outros), na
Inglaterra e nos Estados Unidos da América (T.M.Knox, J.N.Findlay,
W.Kaufmann, Z.Pelczynski, S.Avineri, C.Taylor), na Itdlia (D.Losurdo),
na Alemanha (J.Ritter, G.Rohrmoser, R Maurer, O.Marquard, H.Liibbe).



Ramos, C.A., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 115-40, 2002 117

Estudos mais recentes da obra de Hegel demonstraram a improcedéncia
das acusagdes de que o fildsofo nega a liberdade individual e os direitos da
pessoa’.

Um outro viés interpretativo, derivado da viso liberal do hegelia-
nismo na &nfase 2 liberdade individual, procura iluminar a filosofia politi-
ca de Hegel a partir da perspectiva histérica da sua relagdo com a tradi¢do
do pensamento politico que remonta & Aristételes (K.-H. Ilting) e, princi-
palmente, ao direito natural moderno (M. Riedel, N. Bobbio, M. Bienen-
stock, B. Bourgeois). Esses autores enfatizam que, conforme a solugdo que
Hegel d4 a tradigo, o seu pensamento pode ser melhor avaliado em rela-
¢do as teses dos modernos (inclusive as liberais), definindo, assim, a sua
posicio progressista (liberal) ou conservadora, mas nunca totalitdria.

A leitura liberal de Hegel, embora correta ao enfatizar a importancia
do tema da liberdade na sua filosofia — opondo-se as andlises de um hegelia-
nismo anti-liberal —, deve ser atenuada e vista num contexto maior da filoso-
fia politica hegeliana, particularmente na sua relagdo com o Direito Natural
moderno. Assim, investigar essa relagio constitui tarefa importante na for-
mulagdo do pensamento politico hegeliano, e fornece elementos significa-
tivos e esclarecedores na comparagio de Hegel com os modernos, particu-
larmente quanto a concepgao de liberdade, considerada um dos aspectos
decisivos na definicio do perfil liberal ou conservador do seu pensamento.

E provivel que a postura hegeliana diante dos principios do libera-
lismo, particularmente a liberdade individual, pode ser entendida como o
resultado do projeto conciliador entre os ideais da organicidade politica da
pélis com os elementos da modernidade, revelada pela necessidade histéri-
ca da liberdade subjetiva dos tempos modernos. Nesse sentido, a intengdo
de Hegel consiste na recepgao critica (especulativa) do principio liberal da
liberdade individual — j4 presente nas teorias do Direito Natural moderno -
3 luz da incorporagdo, também critica (histérica), da tradi¢do holistica da
politica cldssica. Por outras palavras, 0 individualismo dos modernos € criti-
cado e, no entanto, a liberdade individual permanece e se articula dialetica-
mente com a nogio de auto-referencialidade da l6gica hegeliana, a qual se
desdobra na concepgdo politica organicista presente na F. ilosofia do Direito.

Como & possivel conciliar o projeto hegeliano com a afirmacao do
principio da liberdade individual sem recorrer aos canones da doutrina libe-



118 Ramos, C.A., Cadernos de Etfica e Filosofia Politica 4, p. 115-40, 2002

ral, fora dos quais esse principio parece nio encontrar solo de sustentacio?
Enfim, se o liberalismo afirma a primazia dos direitos do individuo, podem
eles subsistir apesar da critica hegeliana ao individualismo moderno?.

A nossa andlise, na tentativa de responder a essas indagacdes, come-
¢a expondo as duas concepgdes de liberdade (negativa e positiva) segundo
a conhecida distingdo estabelecida por I.Berlin (na parte I deste ensaio).
Vamos examinar, em seguida, a concep¢io comunitdria da liberdade de-
fendida por Hegel, a qual ndo exclui a liberdade individual (subjetiva) pre-
sente nas teorias do Direito Natural moderno e incorporada no liberalismo
cldssico (parte IT). Em terceiro lugar, é preciso demonstrar que a liberdade
individual ou do arbitrio possui limites, exigindo a sua radicalizagio no
elemento l6gico da Idéia (de liberdade), instincia da mais absoluta auto-
referencialidade. (parte III). O direito abstrato é elemento essencial (pres-
suposto abstrato) para a realizagdo (concreta) da liberdade individual que
requer uma instincia comunitaria (social e politica) da Sizslichkeit (partes
IV e V). Finalmente algumas consideragdes sobre o “liberalismo™ hegelia-
no: limites e possibilidades (parte VI).

A filosofia reconhece o tema da liberdade como um dos aspectos
essenciais para a andlise da sociedade e do homem. O pensamento politico
ocupou-se longamente deste assunto na filosofia politica moderna com
Hobbes, Locke, Rousseau, Kant, Hegel, Marx, B.Constant, J.S. Mill,
Toqueville e, nos nossos dias, com Habermas, I. Berlin, Ch. Taylor, J. Rawls
e outros.

O problema, contudo, ndo estd no reconhecimento da importancia
da liberdade. Nisso hd um acordo entre as filosofias politicas. “O desacor-
do fundamental — observa A. Wellmer — diz respeito 4 questdo de saber se
a idéia de liberdade deveria ser explicada em primeiro lugar do ponto de
vista do individuo ou do ponto de vista coletivo” (WELLMER 19, p. 506).
Com base nesse desacordo, o préprio Wellmer propde duas concepgdes
sobre a liberdade: uma individualista e outra comunitdria.



Ramos, C.A., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 115-40, 2002 119

Tais concepgdes apresentam pressupostos filoséficos e antropolégi-
cos divergentes. A concep¢io individualista toma como ponto de partida
individuos isolados que possuem, individualmente, um direito i liberdade
como uma prerrogativa prépria a cada homem. O individualismo é uma
doutrina que d4 prioridade ao individuo e a seus direitos sobre a sociedade.
Ele pode ser formulado como um atomismo, isto é, como a visio “acerca
da natureza humana e da condi¢do humana que (entre outras coisas) torna
plausivel a primazia dos direitos... ¢ afirma a auto-suficiéncia do homem
isolado ou do individuo” (TAYLOR 16, p. 41). Em oposi¢do ao sentido
politico (puiblico) da koinomia politiké dos gregos, particularmente na ver-
sdo aristotélica, a escola do Direito Natural moderno dissemina esta con-
cepgdo no pensamento politico modemo, reivindicando a autoridade do
individuo e a prioridade da liberdade individual.

Se com o Direito Natural moderno o Estado é pensado a partir do
individuo, a preocupagéo da politica consiste em organizi-lo adequada-
mente na sociedade civil em fun¢io da liberdade individual e de acordo
com regras racionais do direito. Dessa organizagdo decorre a autoridade
politica de um corpo artificial produzido pelo contrato que tem por finali-
dade, segundo maior ou menor grau de poder, proteger a liberdade e os
direitos individuais, particularmente o de propriedade, elementos impor-
tantes para o bem-estar dos cidadios.

Em contraste com a tradi¢do que afirmava que o individuo s6 atinge
sua plenitude e sé se realiza como homem no seio da comunidade, o ho-
mem moderno postula direitos a partir da matriz do sujeito. A antiga pri-
mazia dos deveres a comunidade se desloca para os direitos naturais dos
individuos, sendo a liberdade o mais bésico de todos eles.

O tradicional debate entre a liberdade individual e a liberdade politi-
ca ou comunitéria foi recolocado no século XX por I.Berlin no seu ensaio
“Duas concepgoes de Liberdade.” Neste ensaio, o autor distingue dois sig-
nificados para a liberdade. No significado negativo, a liberdade € a ausén-
cia de impedimentos, barreiras ou restrigdes externas para que alguém pos-
sa fazer ou deixar de fazer aquilo tem desejo de fazer. Um homem nio é
livre quando sua a¢io € obstruida ou coagida por outrem. A coergio signi-
fica uma deliberada intervengio de alguém que restringe a liberdade naqui-
lo que o individuo poderia agir ou deixar de agir de outra forma caso nio



120 Ramos, C.A., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 115-40, 2002

existisse essa interferéncia. A liberdade é negativa no sentido de alguém
estar livre da (liberty from) interferéncia indevida de outros homens ou
instituigGes. Ao definir liberdade como a “auséncia de impedimentos ex-
ternos, impedimentos que muitas vezes tiram parte do poder que cada um
tem de fazer o que quer”, Hobbes inspira esta concepgio de liberdade.

No sentido positivo, a liberdade decorre de um desejo do individuo
de ser seu préprio senhor. De inspiragdo rousseauista, este conceito de li-
berdade para (freedom to) opera com a idéia de autonomia da vontade, e
de independéncia do sujeito como condigdo bésica para a realizagdo do ser
humano. Assim, a liberdade significa a autonomia da vontade para agir
segundo a autodeterminagio do sujeito.

Para Berlin, esses dois conceitos de liberdade envolvem concepgoes
distintas e até irreconcilidveis sobre os fins e o sentido da vida, com evi-
dentes consegiiéncias politicas. A liberdade negativa pressupde o pluralismo
ético, a diversidade de concepgdes sobre a idéia de melhor vida e diferentes
estilos de comportamento. Numa sociedade aberta e democritica, na qual a
diversidade de modos de vida coexiste, a concepgdo negativa de liberdade
¢ fundamental. Entendida como auséncia de coer¢do, 0 homem permanece
livre do controle da esfera social e livre das imposi¢des que a sociedade,
mesmo que de forma majoritdria, julga o que deve ser seguido pelos indivi-
duos, definindo, assim, suas préprias escolhas.

A concepgio positiva defende a idéia de autarquia do ser humano,
pela qual o individuo deve ser sempre senhor de si mesmo. Segundo Berlin,
essa segunda concepgdo € antimoderna, pois supde uma nogéo potencial-
mente totalitiria do bem comum para o homem. “Historicamente falando,
a concepgdo ‘positiva’ de liberdade como senhor de si ¢, na teoria e na
prética, a que mais facilmente se presta a este desdobramento da personali-
dade entre, de um lado, um eu transcendente posto em instincia de contro-
le, e de outro, um conjunto empirico de desejos de paixdes que € preciso
disciplinar e dominar” (BERLIN 1, p. 182). O autor conclui que a idéia
democritica de auto-governo ndo deve estar presente no conceito liberal de
liberdade, pois ele favorece a nogio de dominio e de interferéncia dos ou-
tros nas a¢des do sujeito.

Essa valorizagio da liberdade negativa como a mais adequada para
as sociedades modernas continua a orientar uma significativa tendéncia do



Ramos, C.A., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 115-40, 2002 121

liberalismo contemporéneo, presente, por exemplo, num autor representa-
tivo desta linha de pensamento, o norte-americano J.Rawls. O principio
rawlsiano da prioridade do justo sobre o bem, ou seja, que cada pessoa,
tendo igual direito a um “esquema plenamente adequado de iguais direitos
e liberdades basicas, sendo cada esquema compativel com o mesmo esque-
ma para todos” (RAWLS 14, p. 35), define a liberdade como valor
inegocidvel. A liberdade do ponto de vista procedimental ¢ definida como
uma garantia ao individuo portador de direitos contra aquilo que os outros,
e a prépria maioria numa decisdo democritica, poderiam querer. Isso sig-
nifica dizer que ndo se pode sacrificar a liberdade individual em nome do
bem comum.

Apés o triunfo do individualismo na escola do direito natural mo-
derno e no liberalismo cléssico, e que se revelou de forma programatica
nos direitos do homem e do cidadio a partir do século XVIII, a for¢a cons-
tituidora da idéia de comunidade (koinonia, comunitas) de fundo aristotélico,
associada 3 idéia de constitui¢io social do eu, é retomada de forma critica
(ela deve ser articulada com o elemento moderno da liberdade individual)
na filosofia hegeliana da histéria e do Estado no comego do séc. XIX. Estas
idéias tém continuidade nas doutrinas socialistas deste século e em signifi-
cativas teorias sociolégicas do século XX. Na década de 70, particular-
mente nos Estados Unidos, esses elementos sio retomados pelos filésofos
chamados comunitaristas, tais como C.Taylor, M.Sandel, A.McIntyre,
M.Walzer, J.Raz ¢ outros. O alvo maior é a obra de J.Rawls que, inspirado
na filosofia pratica de Kant, renova o liberalismo politico propondo uma
teoria da justica em bases diferentes daquelas defendidas pelos tedricos do
liberalismo utilitarista*,

As teorias comunitdrias, comenta Wellmer, “ndo interrogam apenas
a premissa antropol6gica fundamental das teorias individualistas, mas —
junto com essa premissa — a nogao individualista da liberdade individual
enquanto tal” (WELLMER 19, p. 508).

Os homens sio determinados segundo formas sociais e intersubjetivas
de vida: os “individuos sio essencialmente individuos sociais e se, na sua
prépria individualidade, eles sdo constituidos e — como eles efetivamente o
sdo — penetrados pela cultura, pelas tradiges e pelas institui¢des da socie-
dade i qual eles pertencem, entdo sua liberdade deve, ela também, ter um



122 Ramos, C.A., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 115-40, 2002

cardter social. Mesmo enquanto liberdade individual, esta liberdade deve
ter um cardter comunitdrio, ou pelo menos um aspecto essencialmente co-
munitério, exprimindo-se ¢ manifestando-se na maneira como o individuo
participa e contribui para as praticas comunitérias da sociedade. Deste modo,
o lugar origindrio da liberdade nio seria o individuo isolado, mas uma so-
ciedade que € o medium da individuagdo realizado mediante a socializa-
¢do; a liberdade deveria, entio, ser pensada como residindo em tltima ins-
tdncia nas estruturas, nas institui¢des, nas préticas e tradi¢des de um todo
social mais vasto” (id., ibid.). Nessa medida, a liberdade enquanto autode-
terminagio €, a0 mesmo tempo, individual e coletiva, particular e piblica,
demonstrando um cardter instrumental pessoal e um cardter normativo
intersubjetivo.

Com efeito, a concepgdo comunitéria e positiva de liberdade, em
oposi¢do ao modelo liberal-individualista da liberdade negativa, encontra
na filosofia politica hegeliana uma elaborag&o paradigmdtica. Contudo, ao
enraizar a liberdade na comunidade ético-politica (Sittlichkeit), o fildsofo
n3o anula a chamada liberdade individual. Pelo contrdrio, esta liberdade,
denominada por Hegel de subjetiva e revelada pela modernidade, constitui
um trago essencial do préprio conceito de liberdade .

O grande progresso da modernidade, enfatiza Hegel, consiste no re-
conhecimento da subjetividade como momento absoluto. A liberdade sub-
jetiva configura-se a partir da autonomia da vontade individual, determi-
nando a a¢do e 0 pensamento ndo mais por critérios exteriores e heterdnomos.
A alavanca que move os tempos modernos estd apoiada sobre um principio
que se basta a si mesmo: a liberdade. “ O principio do estado moderno
manifesta que tudo o que o individuo faz deve estar mediado pela sua von-
tade” (HEGEL 7, §299). Na medida em que a acéo individual é definida
pelo “principio da particularidade”, o interesse de cada um, a busca da
felicidade pessoal, a defesa e a promogio dos direitos individuais devem
ser respeitados e submetidos & mediagéo da vontade livre do sujeito. E isso
€ uma conquista dos tempos modernos: “o direito da particularidade do



Ramos, C.A., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 115-40, 2002 123

sujeito de encontrar sua satisfagdo ou, 0 que € 0 mesmo, o direito da liber-
dade subjetiva, constitui o ponto critico e central na diferenca entre o tem-
po moderno e a antigiiidade” (id., §124).

Esse principio da liberdade subjetiva se constitui em fato histérico
concreto apenas na modernidade ao configurar-se na exterioridade da figu-
ra juridica da pessoa e do proprietério, e ao interiorizar-se na subjetividade
de um sujeito moral que tem em si mesmo, na sua consciéncia, o critério e
o fundamento de seu agir livre. Mas é apenas na nogio do individuo mem-
bro de uma comunidade, onde os interesses pessoais € a liberdade subjetiva
aparecem como direitos elementares irrenunciavéis e prerrogativas de uma
subjetividade, que o sujeito moderno torna-se uma realidade efetiva.

Mas a liberdade subjetiva é o resultado de um processo histérico. O
principio luterano de que o homem se acha determinado por si mesmo a ser
livre consolidou-se na cultura da Aufkldrung, na visio da sociedade e do
trabalho dos economistas ingleses estimulada pela Revolucio Industrial
Inglesa, no ideal politico da Revolugdo Francesa. Pela Aufkldrung, o ho-
mem encontra em si mesmo o verdadeiro conteddo e a explicagdo suficien-
te da realidade (moral e politica) com exclusio de qualquer autoridade que
ndo seja a autonomia do sujeito e a luz da sua prépria razdo. A Revolugio
Industrial Inglesa langou as bases de uma sociedade livre dos vinculos tra-
dicionais de produgio afirmando a validade dos interesses de cada indivi-
duo e de suas riquezas calcadas no valor do trabalho como forga produtiva
autdnoma. Enfim, a Revolugdo Francesa lutou pelo cumprimento politico
do principio da liberdade ao pretender a efetivacgio revoluciondria do ele-
mento basico da liberdade: uma vontade que quer a si mesma. Principio
indeterminado e formal que, na filosofia kantiana, despontou na sua ex-
pressdo abstrata, e, entre os franceses, sobreveio na tentativa de sua realiza-
¢do prética. Para Hegel, a Revolugéo Francesa, a despeito das suas con-
tradig3es, delineou-se como a expressdo politica de um movimento histéri-
co de constitui¢do da liberdade que culminou na agfio da vontade (revolu-
ciondria) decidida a lutar pela validade politica e juridica do principio da
liberdade.

Esses movimentos culturais, econdmicos e politicos da histéria mo-
derna da Europa atestam uma s6 verdade: os conceitos de liberdade e de
subjetividade sdo principios revelados pela modernidade e devem regé-la.



124 Ramos, C.A., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 115-40, 2002

Do ponto de vista politico, o Estado que desconhecer ou ndo proteger a
liberdade subjetiva que se exprime no agir livre na vida moral, nos direitos
individuais, na independéncia pessoal no trabalho, no direito de proprieda-
de privada e na realizagdo econdmica dos individuos, estd ultrapassado
pela evidéncia de verdade que o conceito de liberdade impde nos tempos
modernos, e, portanto, sem nenhum fundamento de racionalidade histérica.

Apesar da valorizagdo da liberdade subjetiva dos modernos, ela néo
esgota o sentido pleno que, aos olhos de Hegel, a liberdade deve ter. Elaé
apenas um aspecto do conceito de liberdade e se restringe ao individuo na
sua particularidade. Trata-se da liberdade de escolha que Hegel dd o nome
de liberdade do arbitrio (Willkiir), pela qual a vontade detém o poder de
livre escolha de algo a partir dos seus impulsos e inclinagdes.

A anilise de Hegel aborda o processo interno da escolha da chamada
liberdade negativa. Se é verdade que esta se d4 na auséncia de impedimen-
tos externos coatores, o individuo deve, finalmente, para que a sua liberda-
de nio fique no vazio, escolher uma das alternativas da escolha e realiza-la
através de um ato de decisdo. Sem o elemento mediador do ato decisério, 0
contetido nio se determina e nem se realiza exteriormente. O pressuposto
de uma vontade reflexiva que se retira para si, independente de um conted-
do, sem a ele se reduzir e sem ser afetada por qualquer impedimento exter-
no, é fundamental para a liberdade da vontade.

Mas esse € apenas um momento (negativo) da liberdade. O fato dela
conter “a livre reflexo que abstrai de tudo” nio significa que ela ndo de-
pende de algum contetido, aquele que € escolhido para realizar. O parado-
xal & que a vontade arbitrio, ao se efetivar provando-se a si mesma, precisa
exercer-se como poténcia que escolhe um contetdo, e nessa escolha ela
torna-se dependente dele. Ora, essa dependéncia opera o rebaixamento e a
negacio do proprio arbitrio. Para negar essa negagao, a vontade volta-se
para si mesma e retoma de novo o processo que se repete indefinidamente,
atestando o carater de “m4 infinitude” do arbitrio.



Ramos, C.A., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 115-40, 2002 125

Esse movimento circular da vontade-arbitrio resulta na sua prépria
limitagdo o que, em principio, revela o cardter ambiguo dessa liberdade. A
exigéncia da separacdo entre forma e contetido prescreve a condi¢io neces-
sdria para o distanciamento da vontade no ato da escolha. Enquanto forma,
ela ndo estd presa a nenhum contetdo, mantendo sempre a virtualidade da
escolha e a possibilidade de investir num contetido particular qualquer es-
colhido: ela €, pois, a livre faculdade de fazer o que quer. No entanto, ndo
se pode querer tudo, mas apenas algo determinado. Nesse querer algo, a
vontade limita-se revelando a sua contradi¢do: ela é, a0 mesmo tempo,
liberdade (auséncia de determinagio) e determinagio, isto &, a necessidade
de firmar um contetdo que € contingente e particular. “No arbitrio, o con-
teido ndo estd determinado pela natureza da minha vontade, mas pela con-
tingéncia, depende, portanto, deste contetdo, e esta é a contradi¢do que
reside no arbitrio” (HEGEL 7, §15). A vontade, em rela¢do ao contetido
para o qual ela livremente se determina no ato da escolha, € apenas o drbi-
tro subjetivo dos desejos. Mas ao eleger um impulso ela abandona sua
condigdo formal e passa a executar a escolha: ela &, entdo, arbitrio.

Com o livre-arbitrio, a andlise da vontade livre desemboca no elogio
a liberdade individual enquanto liberdade que autonomamente arbitra se-
gundo os critérios da particularidade em favor deste ou daquele contetddo.
Trata-se da liberdade de um sujeito que quer (e s6 assim € individuo) e que
quer livremente (e s6 assim é individuo livre): “uma vontade sem liberdade
€ uma palavra vazia de sentido, assim, a liberdade sé € realidade efetiva
apenas como vontade, como sujeito” (id., §4).

Mas esse elogio ao arbitrio “em poder fazer tudo o que se quer”
limita-se ao aspecto da autodeterminagio formal da liberdade, de uma li-
berdade “na qual ndo se tem ainda a menor idéia do que sdo a vontade livre
em-si, o direito, a eticidade, etc” (id., §15). Ao afirmar sua liberdade indi-
vidual pelo arbitrio, tendo nesta liberdade a medida de sua ag#o, o indivi-
duo € o drbitro e sua vontade individual opera sem a presenga de uma me-
dida universal.

A partir das contradigdes desta liberdade na sua infinita reposicgo,
Hegel vai propor um momento superior, demonstrando a necessidade de
uma liberdade em-si e para-si, cuja referéncia seja ela mesma e nio um
outro. “A vontade existente em-si e para-si € verdadeiramente infinita por-



126 Ramos, C.A., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 115-40, 2002

que seu objeto é ela mesma, ou seja, ndo € um outro, nem um limite para
ela, mas que nele ela € trazida de volta a si mesma” (id., §22). A liberdade
arbitrio se restringe ao elemento da alteridade revelado pelo contetdo. En-
quanto que “vontade verdadeira consiste em que aquilo que se quer, seu
contetdo, seja idéntico a ela, isto &, que a liberdade queira a liberdade™ (id.,
§21).

O fato da liberdade alcangar o estatuto dialético de uma liberdade
em-si e para-si, onde ela possui em si mesma o seu ser-af, representa a mais
absoluta auto-referencialidade, caracteristica essencial do conceito de 1i-
berdade. “Sé nesta liberdade, diz Hegel, a vontade est4 absolutamente con-
sigo mesma (bei sich) porque ela ndo se relaciona a nada a néo ser a si
mesma, e assim toda relaciio de dependéncia de qualquer outro desapare-
ce. Ela é verdadeira, ou melhor, ela é a prépria verdade, porque seu deter-
minar-se consiste em ser no seu ser-af (Dasein)...” (id., §21) O verdadeiro
e concreto ser-ai da vontade livre em-si e para-si constitui, precisamente, a
Sittlichkeit, na qual a liberdade individual encontra sua razdo de ser.

O fundamento da liberdade subjetiva é a sua auto-referencialidade
(o estar-consigo-mesmo — bei sich sein), de algum modo ja presente na
liberdade individual (subjetiva). A vontade livre possui nela mesma o fun-
damento do agir. Na medida em que age livremente, ela permanece nela
mesma, pois livre é aquilo que, como o Espirito, tem o seu ser para si
mesmo, permanece no seu préprio elemento.

A liberdade, definida pela categoria da auto-referencialidade
(Beisichselbssein) caracteriza, também, a natureza légica do proprio con-
ceito, bem como da subjetividade. “Assim, o Espirito estd puramente em si
e nisso ele é livre, pois a liberdade consiste justamente em estar consigo
mesmo no seu Outro, em depender de si, em ser a atividade determinante
de si mesmo (...) A liberdade existe apenas 14 onde ndo hd para mim ne-
nhum Outro que nio seja eu mesmo” (HEGEL 5, p. 477). Ser livre € tran-
sitar no seu préprio elemento, isto €, na prépria liberdade, tendo em si
mesmo a razio de ser do agir autonomo.

De igual modo, essa auto-referencialidade constitui, também, a de-
terminagio essencial do Espirito: “a liberdade € a esséncia prépria do Espi-
rito e a sua propria realidade efetiva.” (Hegel 6, §482). O Espirito é uma
singularidade que se traduz numa relagdo idéntica a si e livre em si mesmo;



Ramos, C.A., Cadernos de Etica & Filosofia Politica 4, p. 115-40, 2002 127

uma atividade que se repde constantemente através da exteriorizagdo de
sua auto-referencialidade, portanto, uma livre subjetividade. “Formalmen-
te a esséncia do Espirito é, por conseguinte, a liberdade, a absoluta negati-
vidade do conceito enquanto identidade consigo mesmo. Segundo essa
determinagio formal, ele pode abstrair-se de toda exterioridade, de sua pré-
pria exterioridade, do seu proprio ser-af (Dasein), pode suportar a negagao
de sua imediatidade individual, sua dor infinita; isto é, pode manter-se afir-
mativo nessa negatividade e ser idéntico a si” (id,, §382).

E justamente a livre atividade dos homens na produgao histérica das
suas institui¢des sociais, culturais e politicas que Hegel quer compreender
como produto da liberdade e da atividade do Espirito. O homem sé pode
estar consigo mesmo na objetivagio de suas agdes e junto com 0s Outros
em relagBes de intersubjetividade. O direito, as institui¢es politicas e soci-
ais sdo realizacGes comunitdrias que trazem o sinal da sua prépria razao de
ser: a liberdade que néo se reduz a sua dimensdo meramente individual.

Desse ponto de vista, é possivel compreender a tese hegeliana ex-
posta no comego da Filosofia do Direito de que a “a idéia do direito € a
liberdade e para apreendé-la verdadeiramente é preciso conhecé-la no seu
conceito e no seu ser-ai (Dasein)” (Hegel 7, §1). O direito ndo tem o signi-
ficado estrito de leis juridicas, mas de uma filosofia que compreende a
realidade social, politica e juridica dos homens como o “‘ser-ai de todas as
determinagdes da liberdade.”

Como Idéia, a liberdade deve ser vista na articulagdo I6gica da idea-
lidade (conceitual) com a sua realizagio: a liberdade que se desdobra num
ser-af. Assim, no desenvolvimento da Idéia de liberdade, cada nivel que ela
alcanca corresponde a um determinado ser-ai do conceito autdrquico de
liberdade. Tanto a liberdade da pessoa (juridica) e do sujeito moral, bem
como as realizagdes objetivas, concretas € comunitérias na familia, na so-
ciedade civil burguesa e no Estado, concretizam a existéncia empirica, 0
ser-af da auto-referencialidade da liberdade. O conceito de liberdade, en-
quanto idealidade pressuposta no conteddo ideal da sua auto-referenciali-
dade, efetiva-se na configuragio concreta de suas exposicdes, tanto a nivel
individual como social e politico, revelando um conteddo real.

O propésito da Filosofia do Direito €, pois, a exposi¢io do desen-
volvimento dialético da realizagio da liberdade: “‘o sistema do direito € o



128 Ramos, C.A., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 115-40, 2002

reino da liberdade efetivamente realizada (verwirklichten Freiheit), o mun-
do do Espirito, mundo que o Espirito produz a partir dele mesmo como
uma segunda natureza” (id., §4). Esse desenvolvimento se perfaz no movi-
mento que percorre o direito abstrato, passa pela moralidade, chegando a
efetividade da Sittlichkeit nas esferas comunitérias da familia e da socieda-
de civil burguesa culminando no Estado.

v

Hegel pretende integrar a liberdade subjetiva da modernidade numa
substancialidade ética, isto €, pensar o individuo e a sua liberdade no movi-
mento de realiza¢do de uma liberdade ndo monadolégica. O liberalismo
pensa o individuo a partir da sua identidade fisica, psicolgica e moral,
cuja especificidade e discernibilidade permite-lhe ser sujeito de direitos e
uma individualidade livre, auto-suficiente. Trata-se de uma individualida-
de que existe de per se e subsiste sempre referido a si mesmo. Hegel diz
que esse individuo e sua liberdade individual é um inevitavel produto his-
térico, mas ao radicalizar essa auto-referencialidade do individuo, o filéso-
fo percebe que a estratégia dialética de ir as raizes da liberdade revela o seu
fundamento auto-referencial, a eticidade, que supera € a0 mesmo tempo
conserva a liberdade individual.

Mas se essa perspectiva distancia Hegel da concepgio liberal de in-
dividuo e de liberdade, nem por isso o filésofo deixa de integrar como
momento fundamental no processo de realizacio da liberdade a liberdade
da vontade individual na esfera do direito abstrato, pressuposto para a li-
berdade comunitdria da Sittlichkeit.

A individualidade liberal, enquanto herdeira da concepgdo de indi-
viduo do Jusnaturalismo moderno, é absorvida por Hegel na esfera (abstra-
ta) da figura da pessoa como sujeito de direito e se constitui num primeiro
momento no processo de constitui¢do das individualidades. Num segundo
momento, o individuo emerge na referéncia i sua subjetividade, quando
entdo o sujeito moral da Moralitéit surge numa determinagdo mais efetiva
da liberdade. Contudo, essas duas dimensdes do individuo sio pressupos-
tos que efetivamente se concretizam na vida social e politica da eticidade



Ramos, C.A., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 115-40, 2002 129

comunitdria, o fundamento dessas dimensdes. Aqui, também, o individuo
possui vérias determinagdes: membro da familia, da sociedade civil bur-
guesa (o bourgeois) e membro do Estado (o citoyen). Em cada uma dessa
esferas, a individualidade e a liberdade individual estdo vinculadas a uma
sociabilidade de inter-relagdo, cuja referéncia ndo € mais o individuo, mas
uma alteridade comunitaria (familiar, civil, politica) pela qual o individuo
deixa de ser um 4tomo.

A Filosofia do Direito, na primeira parte (O direito abstrato), apre-
senta o estatuto abstrato da pessoa cuja determinagio estd na imediatidade
da figura da pessoa (juridica) que se afirma na singularidade formal de sua
exclusividade. Trata-se de um pressuposto abstrato que exclui o processo
dialético das relagdes intersubjetivas. Esta figura € a mais imediata referén-
cia a si mesma de uma vontade livre compreendida, ja de inicio, como
sujeito de direito. No direito abstrato, o individuo surge na abstragéo da
pessoa (juridica) na condi¢io de uma igualdade, também formal, de todos
os individuos. Destarte, o principio do direito, nesse nivel, prescreve: “seja
uma pessoa e respeite os outros como pessoas” (id., §36).

A originalidade da nogio do direito abstrato estd em assegurar a es-
fera do direito como Ambito do reconhecimento do direito absoluto do in-
dividuo, mas que apenas se efetiva na esfera da sociedade civil burguesa,
onde a pessoa formal e a imediatidade do direito sdo superadas e conserva-
das na figura concreta do sujeito membro da sociedade-civil. Esta socieda-
de, caracterizada por relagdes sociais de reconhecimento, pressupde a con-
di¢io conceitual bésica e indispensdvel do relacionamento social: a indivi-
dualidade juridica na pressuposigio da pessoa como sujeito de direitos. A
sociabilidade moderna se tece na relagdo de individuos, homens livres que
possuem a capacidade juridica de livremente dispor das coisas e de ser
objeto de prote¢do enquanto sujeitos de direito, de tal forma que uma agéo
social contrdria ao direito revela-se, também, lesiva a liberdade individual
e ofensiva 4 integridade da pessoa.

A sociedade civil burguesa d4 efetividade ao direito e a propriedade
na sua “realidade efetiva, como propriedade garantida e protegida pela ad-
ministragio da justiga.” Na observagio de Ilting, “antes de iniciar uma dis-
cussdo dos problemas da vida social no estado, Hegel estabelece ele mes-
mo a tarefa de definir o 4mbito dessa norma fundamental, que cada indivi-



130 Ramos, C.A., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 115-40, 2002

duo humano € primeiramente e antes de tudo um sujeito de direitos”
(ILTING 9, p. 94). Contudo, acentua Ilting, em relagdo ao conjunto da
filosofia politica de Hegel, esse ponto de partida liberal, essa énfase no
direito individual como pressuposto para as relagdes sociais € insuficiente
para compreender o Estado. “Apesar de partir do principio liberal da auto-
nomia do individuo, Hegel (diferentemente de Kant) ndo é um tedrico do
estado liberal que garante e respeita os direitos e as liberdades do indivi-
duo. Como a maior parte dos tedricos contemporaneos do estado democra-
tico-liberal, ele ndo pensa que apenas principios liberais sdo suficientes
para uma teoria compreensiva do estado moderno” (id., p. 95). Hegel per-
cebe que sem a presenga de uma autoridade puiblica, sem a poténcia do
Estado, os direitos individuais ndo teriam nenhuma garantia para o seu
exercicio e nenhum fundamento altimo para a sua postulagio.

Vv

Ao reivindicar esse momento inicial abstrato, a diferenca do proce-
dimento de Hegel em relago ao de Kant (e também ao de Rawls na chama-
da “posigdo original”) consiste nisso: o direito abstrato, na figura bésica da
liberdade individual, vale como principio pela sua prépria racionalidade —
e neste aspecto todos concordam — sua realizagdo, no entanto, deve romper
com o dualismo entre a normatividade (a validade racional do direito) e a
sua efetividade (a sua realizagio concreta no Estado).

A perspectiva comunitarista de Hegel permite-lhe tomar um ponto
de partida, visto na imediatidade de um momento abstrato, que serd supe-
rado quando a sua verdade for revelada por um processo de concretizagdo
que culmina na eticidade (Siztlichkeit). Nesse momento, o que era racional-
mente abstrato € subsumido na realidade social da racionalidade concreta
desta eticidade, a qual passa a ser a medida do justo, desfazendo-se, assim,
o dualismo entre a normatividade do direito e a sua realizagdo social.

E justamente a prioridade da Siztlichkeit na sua complexidade social
e politica — quando entra em cena aquilo que € comum, mesmo na disper-
sdo e atomizagdo desta sociedade trivializada pela asticia da razido ~ que
potencia socialmente aquilo que permanecia uma pressuposi¢ido necessa-



Ramos, C.A., Cagdernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 115-40, 2002 131

ria, embora abstrata. A abstragio do principio transcendental da liberdade
de uma posigdo original € resolvido quando o problema volta-se para a
justificagdo do individuo e da sua liberdade a partir de uma medida comu-
nitdria que lhe compreende, medida essa que ndo se reduz nem ao “metro”
particular de cada individuo e nem 4 idealidade de principios trancendentais.
Para Kant, como para Rawls, o dualismo entre o direito abstrato e a socie-
dade real permanece porque o conceito de racionalidade desdobra-se numa
idealiza¢do normativa permanecendo separados, apesar de um ser a alma
gémea do outro.

E no espaco comum da Sittlichkeit, das institui¢des e da préticas
sociais produzindo hébitos, interesses e vinculos comuns, que a liberdade
individual perde o estatuto abstrato de algo referido e recluso a tautologia
do principio formal e auto-referente da liberdade. Como afirma Wellmer,
“a liberdade negativa € transformada em liberdade comunitdria através das
Institui¢des e das préticas da autodeterminagdo, uma tal liberdade comuni-
téria, 14 onde ela existe, é necessariamente reflexiva: ela torna-se seu pré-
prio objetivo [...] na medida em que elas se integram nas interpretagdes que
os individuos ddo a partir deles, 4 sua identidade e as suas orientagdes pra-
ticas...” (WELLMER 19, p. 536). Em termos hegelianos isso significa di-
zer que, quando a liberdade individual do direito abstrato torna-se objeto
de agdo no espago publico da Sirtlichkeit, ela torna-se, por isso mesmo,
auto-referente pela mediagéio desse espago, superando, mas também con-
servando, a sua referencialidade monadoldgica.

Mas por que esse recurso a Idéia de liberdade e, em tltima instincia,
ao Estado como momento ético substancial, fundamento e condi¢o neces-
sdria para a liberdade individual? Hegel percebe que a época modema estd
marcada pelo subjetivismo que libera o individuo de forgas estranhas 4 sua
vontade e liberdade, constituindo-o em sujeito autdnomo. A desmedida da
liberdade individual significa ndo s6 a possibilidade — doravante inscrita na
propria l6gica da liberdade subjetiva — de uma infinta auto-posigio do su-
Jeito sem limites e sem freios culminando na exacerbagio de uma consci-
€ncia egblatra ou nos paroxismos do eu, como também a ruptura com os
lagos substanciais da tradigdo das institui¢des sociais e politicas, dos vin-
culos de sangue e culturais da comunidade, resvalando-se, assim, para um
total niilismo.



132 ) Ramos, C.A., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 115-40, 2002

Uma vez assentada a necessidade histérica e especulativa das virtu-
des e dos limites da liberdade individual na modernidade, Hegel val se
voltar ao ideal grego da organicidade politica. Essa “retomada” critica da
pdlis, do paradigma aristotélico do homem como animal politico — da fina-
lidade piiblica do individuo e do seu destino como cidaddo, da superiorida-
de do Estado sobre a sociedade civil burguesa —, oferece a Hegel os ele-
mentos tedricos para superar as deficiéncias, as cisdes € as contradigdes
que a liberdade individual produz na sua ilimitada atividade’.

Vi

Hegel aceita a liberdade individual da modernidade; rejeita, contu-
do, as consegqiiéncias do seu potencial de realizagdo. A saida que o filésofo
apresenta consiste em canalizar institucionalmente esse potencial de reali-
zacio da liberdade individual, ou seja, como algo que se perfaz numa for-
ma superior de liberdade ao se objetivar nas leis, nas institui¢des e nos
costumes de um povo. Assim procedendo, Hegel pretende traduzir os prin-
cipios abstratos do Direito e da liberdade negativa numa concepgao positi-
va, comunitaria, de liberdade, pela qual a liberdade tornar-se-ia politica.
Ao escolher essa estratégia, o hegelianismo paga um alto prego, pois
substancializa a liberdade na figura do Estado, o que terd como conseqiién-
cia a impossibilidade de assumi-la sob a forma da democracia (num espago
publico que ndo se dilui no Estado) como {inica expressdo possivel de uma
liberdade comunitdria no mundo moderno.

Ao pensar o Estado como forga de integragéo e conciliagdo para evi-
tar as consegiiéncias deletérias da subversiva criatividade da liberdade dos
individuos que se autonomizam, Hegel tem dificuldade de aceitar o pro-
prio pathos da democracia moderna revelada pelos conflitos do pluralismo
democrético. Ao invés de assumir as conseqiiéncias de uma eticidade libe-
ral, o fildsofo pensa a vida ético-politica marcada pela reconciliagdo que o
habito produz a partir da virtude civica do patriotismo (Gesinnung) inscrita
na universalidade da substancia ética.

Se Hegel foi um pensador sensivel aos principios do liberalismo,
particularmente em relagdo ao tema nuclear da liberdade do individuo, en-



Ramos, C.A., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 115-40, 2002 133

tio a interpretagio do filésofo como pensador antiliberal estd equivocada.
Esta andlise, freqiientemente assumida pelos defensores do liberalismo, toma
por base algumas passagens do texto hegeliano vendo nelas o comprometi-
mento da liberdade individual face & defesa de um Estado autoritdrio pro-
movida por Hegel. Por exemplo: “é somente no Estado que o homem tem
uma existéncia conforme i razio (...) tudo que o homem &, ele deve ao
Estado: é af que reside seu ser. Apenas pelo Estado ele tem todo seu valor,
toda sua realidade espiritual” (HEGEL 8, p. 136). Ou, o “Estado € o abso-
luto e imével fim dltimo (...) este fim dltimo tem um direito superior ao
individuo cujo supremo dever é ser membro do Estado” (HEGEL 7, §258).
Ou ainda: “as determinag¢des da vontade individual sdo levadas por meio
do Estado a uma existéncia objetiva e somente por seu intermédio alcan-
cam a sua verdade e sua realizagdo. O Estado € a Ginica condig¢do para con-
seguir o fim e 0 bem-estar particulares” (id., §261).

No século passado, R.Haym (Hegel und seine Zeit) inaugura a acu-
sacdo de que a glorificagdo de Estado na filosofia hegeliana conduz ao
estatismo. Mais recentemente, K.Popper (The open Society and its Enemies)
coloca Hegel na trilha daqueles que propugnaram um Estado totalitério,
tribal. Popper estabelece a correlagdo tedrica entre o holismo totalitarista e
o anti-individualismo. Hegel seria o elo que faltava entre Platdo e o totali-
tarismo moderno. '

Em direg3o oposta a esta interpretagdo, a andlise “liberal” v€ o hege-
lianismo politico como uma doutrina da liberdade compativel com o Esta-
do moderno. Estudos mais recentes da obra de Hegel demonstraram a im-
procedéncia das acusages de que o filésofo nega a liberdade individual e
os direitos da pessoa. J.Ritter observa que “para Hegel a liberdade da sub-
jetividade e sua realizagdo tornou-se a substéncia e o fundamento do Esta-
do moderno. Durante quase um século acreditou-se firmemente que a sua
filosofia politica fazia violéncias ao individuo e a sua liberdade sacrifican-
do-o ao Estado todo poderoso. Foi apenas nos @ltimos anos que se compre-
endeu o lugar central que ocupam na filosofia de Hegel a individualidade e
a sua liberdade subjetiva” (RITTER 15, p. 83)".

Apesar de acatar o principio liberal da autonomia do individuo, Hegel
niio compartilha da concepgdo liberal de Estado. O préprio principio da
liberdade individual e as conseqiiéncias que dele decorrem na instrumenta-



134 Ramos, C.A., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 115-40, 2002

lizagdo do Estado pensado a partir da l6gica contratualista do direito priva-
do é insuficiente para a fundamentagio do Estado moderno. A autonomia e
superioridade ética e politica deste dltimo deve ser o fundamento suficien-
te para os direitos e liberdades individuais. Sem o Estado, o direito e a
liberdade individual ndo tém nenhuma garantia para sua efetiva realizagdo
¢ nenhuma base para a sua postulagao.

Diferentemente da concepgao liberal, a autoridade piblica deve in-
tervir na sociedade civil burguesa para assegurar os direitos da pessoa (uni-
versalmente estatuidos como pressupostos emanados da Idéia de liberda-
de) e o bem-estar daqueles que sdo prejudicados pelo funcionamento “libe-
ral” do sistema econdmico desta sociedade. Para Hegel, a pobreza estd ins-
crita na prépria légica de funcionamento do sistema produtivo baseado na
producdo de bens e de riquezas . ““A questdo da miséria e a forma de remedia-
la tornou-se um problema que agita e atormenta as sociedades modernas”
(HEGEL 7, §244), afirma o filésofo referindo-se a desmedida com que a
particularidade opera na produgao de riquezas que, inevitavelmente, geram
o desequilibrio e a conseqilente desagregagio social e rebaixamento ético-
politico do homem. Nessa situagio, o préprio principio da liberdade indivi-
dual € ameagado.

A anilise hegeliana da sociedade civil burguesa demonstrou que essa
sociedade, definida como o “campo de batalha do interesse privado de to-
dos contra todos”, (id., §289), revela a necessidade da sua superagio em
dire¢8o a um principio superior da eticidade consignado na figura do Esta-
do. A referéncia ao elemento hobbesiano do bellum omnium contra omnes
leva Hegel a compartilhar com o autor do Leviata a idéia de que a raciona-
lidade da vida social dos individuos sé é possivel pela constitui¢do do Es-
tado na sua plena autonomia e soberania. A sociedade civil atesta, na pré-
pria dindmica do seu funcionamento, contradi¢des e insuficiéncias que exi-
gem a presenca do Estado.

Na medida em que os mecanismo sociais de formagéo do individuo
(a escola, as corporagdes, a administragdo da justica, o poder de policia),
ndo conseguem resolver as contradi¢Ses dessa sociedade, particularmente
a pauperizagdo que sobrevive ao lado da riqueza, a a¢do da autoridade pi-
blica na sociedade torna-se uma exigéncia para a manutengéo do equilfbrio
social, garantindo a sobrevivéncia da sociedade e o funcionamento da or-



Ramos, C.A., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 115-40, 2002 135

dem privada. A interferéncia do Estado revela-se decisiva para evitar a
desagregagio social, evitando, assim, que o individuo sucumba na limita-
¢do de sua existéncia socioecondmica e jamais alcance a plenitude da vida
no Estado.

Se, de um lado, Hegel compartilha do principio liberal no acolhi-
mento do postulado da liberdade individual e na separagio entre Estado e
sociedade civil — na sua capacidade de criagdo de espagos privados que
constitui para o exercicio da liberdade dos individuos e para a realizagdo de
fins particulares na promogio do bem-estar —, de outro lado, repudia a idéia
liberal do privilégio desta sociedade que torna o Estado mero instrumento
para a realizagio dos interesses privados. Hegel aceita a liberdade econd-
mica e, por isso mesmo, o intervencionismo estatal nfo se imiscui e nem se
rebaixa as préticas dos mecanismos econdmicos da sociedade civil burgue-
sa motivadas pelo mercado e pelo lucro. Entende que é, justamente, na
separagdo do Estado da sociedade civil que os interesses econdmicos estio
melhor assegurados. No entanto, nega a subordinagio da cidadania, do in-
teresse publico, do sentido politico da convivéncia humana aos fins priva-
dos dessa sociedade.

Ao criticar a filosofia politica do liberalismo, — particularmente a
limitagdo que esta teoria oferece & compreensdo da liberdade e 3 funda-
mentacdo do Estado a partir do principio da liberdade individual —, e ao
rejeitar a instrumentalizagdo do Estado aos interesses privados, o hegelia-
nismo politico exclui qualquer possibilidade de didlogo com a filosofia
liberal? A resposta a essa questdo supde paradigmas diferentes de filosofia
politica. Mas, apesar das diferencas, € possivel demonstrar aspectos “libe-
rais” no pensamento de Hegel. Afinal, a instincia da esfera privada voltada
para a liberdade individual e organizada segundo os principios econdmicos
da livre concorréncia exige um sistema social e regras juridicas avessas ao
dominio do Estado.

Esses aspectos devem ser pensados no contexto maior da filosofia
politica hegeliana. Assim, por exemplo, a nogio de poder (orginico,
integrador) para Hegel acaba por prevalecer sobre a concepg¢io minimalista
e dispersiva da filosofia liberal. Amparado por essa concepgio de poder, o
Estado hegeliano permanece sempre a tltima instancia, nio s6 para a solu-
¢do dos conflitos como também a razido de ser da prépria liberdade subjeti-



136 Ramos, C.A., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 115-40, 2002

va. No ideal liberal da separacio entre Estado e sociedade civil, Hegel vé
como uma necessidade que demonstra a superioridade do primeiro diante
da exigéncia do seu cardter integrador ético-politico em relagdo a desagre-
gacio liberalizante do individualismo. O poder do Estado hegeliano opera
nio s6 como necessidade interna, como poténcia imanente de congrega-
¢io, mas também como necessidade externa, isto é, como poder interven-
cionista. Enfim, o Estado hegeliano se constitui em elemento que possibi-
lita, inclusive, a constante reposi¢do da sociedade civil burguesa evitando,
assim, o seu inevitével processo de autodissolugdo se abandonada a légica
do seu préprio funcionamento.

E provivel que a postura hegeliana diante dos principios do libera-
lismo, particularmente a liberdade individual, pode ser entendida como o
resultado do projeto conciliador de Hegel entre os ideais da organicidade
politica da pélis com os elementos da modernidade revelados pela necessi-
dade histérica dos tempos modernos. Nesse sentido, a intengéo de Hegel
consiste na recepgdo critica (especulativa) do principio liberal da liberdade
individual, ja presente nas teorias do Direito Natural moderno, a luz da
incorporagdo, também critica (histdrica), da tradigdo holistica da politica
cldssica. Por outras palavras, o individualismo dos modernos € criticado e,
no entanto, a liberdade individual permanece ¢ se articula dialeticamente
com a nogio de auto-referencialidae da 16gica hegeliana, a qual se desdo-
bra na concepgao politica organicista presente na F: ilosofia do Direito.

Portanto, a solugio hegeliana para os dilemas da liberdade individu-
al nio é tdo simples e tornou-se, no minimo, problemdtica quanto a
plausibilidade tedrica e frustrante na sua realizagdo politica, resumida na
tese exposta no pardgrafo 260 da Filosofia do Direito: “o principio dos
Estados modernos tem este vigor e profundidade prodigiosos, de deixar o
principio da subjetividade desenvolver-se plenamente até o extremo
subsistente por si da particularidade pessoal e, a0 mesmo tempo, de
reconduzi-lo [o principio da subjetividade] A unidade substancial, e, as-
sim, de conservar esta nele mesmo” (HEGEL 7, §260). A questdo perma-
nece: se o hegelianismo move-se no universo da lgica auto-referente da
Idéia de liberdade, entdio sua filosofia politica é compativel e concilidvel
com o tema da liberdade do individuo, que parece resistir as tentativas,
mesmo que tedricas, de conciliagdo com qualquer forma de holismo?



Ramos, C.A., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 115-40, 2002 137

Se a solugdo hegeliana ndo satisfaz plenamente, o contraponto que o
hegelianismo oferece ao ao universalismo abstrato do liberalismo € fecun-
do e pertinente no horizonte do debate atual. Ora, a tensdo na tentativa de
conciliar a liberdade negativa e a liberdade comunitéria estd no 4mago do
préprio projeto politico da modernidade. Recorrendo, uma vez mais, € con-
cluindo com Wellmer: “Se a liberdade no mundo moderno repousa sobre
um dualismo normativo — aquele que opde a liberdade ‘negativa’ a liberda-
de ‘positiva’ ou comunitdria — ent3o a idéia universalista de liberdade com-
porta ela prépria uma tensio dialética.(...) N6s podemos interpretar esta
tensdo dialética como uma tensfo entre o individualismo e o espirito de
comunidade na idéia moderna de democracia. A liberdade negativa € ao
mesmo tempo uma condi¢do prévia da liberdade comunitdria no mundo
moderno e um potencial de desintegragdo, uma fonte de conflitos, uma
ameagca virtual para todos os lagos de solidariedade entre os individuos. A
liberdade negativa, tal como Hegel a percebeu, representa o elemento de
desunido, que € constitutiva de toda forma moderna de liberdade comuni-
tdria” (WELLMER 19, p. 537).

Abstract: Hegel's philosophy can be understood as the result of his insatisfaction
in relation to the form of freedom achieved in the Modernity wich is adopted by
classical liberalism. This article intends to show a communitarian conception of
freedom (also called positive freedom) defended by Hegel, in opposition to the
individualist liberal conception (negative freedom). However, when the freedom is
rooted in the ethical-political community (Sittfichkeit), the individual freedom is not
denied. On the contrary, this freedom — called subjective by Hegel and accom-
plished by Modernity — is a constituent feature of the very idea of freedom.
Key-words: Hegelianism — Liberalism — Modernity — Freedom



138 Ramos, C.A., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 115-40, 2002

NoTas

"HAYM (em HAYM 4) inaugura, j4 no século passado, a acusagdo de que a filosofia
politica de Hegel conduz ao estatismo e 2 negacéo da liberdade individual.

2Ritter observa que “para Hegel a liberdade da subjetividade e sua realizag@o tornou-se a
substincia e o fundamento do Estado moderno. Durante quase um século acreditou-se
firmemente que a sua filosofia politica fazia violéncias ao individuo e 2 sua liberdade
sacrificando-o ao Estado todo poderoso. Foi apenas nos dltimos anos que se compreendeu
o lugar central que ocupam na filosofia de Hegel a individualidade e a sua liberdade sub-
jetiva” (RITTER 15).

3 Essa ambivaléncia de Hegel é também destacada por C.Taylor. O autor observa que “a
contribui¢io de Hegel para o0 moderno liberalismo é complicada, ambivalente e de duplo
aspecto. H4 algo de muito importante nele, e também, algo de potencialmente desastroso”
(TAYLOR 17, p. 64).

“De certa forma, a critica ao liberalismo dos anos 80 inspira-se ndo s6 em Marx, mas
também em Hegel e em Aristételes. Nitidamente de fundo hegeliano é a posi¢do de C.Taylor
no seu ataque ao “atomismo” liberal que coloca o individuo e a liberdade individual como
valores absolutos, j& que esta liberdade se impds pela abstragdo de todas as praticas cole-
tivas e das institui¢des que a mantém. C.Mouffe observa que os “comunitaristas dizem
que ndo se pode definir o direito antes do bem, pois ¢ através da participagio do homem na
cominidade que define 0 bem que nés podemos ter um sentido do direito e uma concepgo
da justica” (MOUFEFE 11, p. 107).

5 Segundo Ilting, Hegel pretende “realizar sob as condi¢bes dos tempos modernos esta
idéia da liberdade que reiine ndo sé o sentido de comunidade dos antigos, mas também a
idéia moderna de individuo auténomo” (ILTING 10, p. 58). Também Jean-Claude Pinson
apresenta a filosofia politica de Hegel como o resultado de uma sintese de duas tradigSes
opostas da filosofia politica: uma que remonta a Locke, coloca no centro os direitos do
individuo face ao Estado € assumida e aprofundada pelo liberalismo. A outra, baseada na
exigéncia de justiga, considera antes o interesse coletivo e recorre & intervengio do Estado
para assegurar 20s cidaddos aquilo que se pode designar como direitos fundamentais. Pinson
conclui que o “liberalismo hegeliano s6 pode ser ‘temperado’ por um ‘holismo’ predomi-
nante” (PINSON 12, p. 212).

¢Bienenstock observa que a “assimilagdo da filosofia politica & glorificagdo do Machtstaat,
de um Estado de poder proto-bismarckiano est4 tradicionalmente associada, na literatura
sobre Hegel, aos nomes do célebre historiador alemdo F.Meinecke (Weltbiirgertum und
Nationalstaat, de 1911) e de H.Heller (Hegel und die nationale Machtsgedanke in
Deutschland, de 1921)” (BIENENSTOCK 2, p. 45).

TTambém as andlises em WEIL 18, BOURGEOIS 3, PLANTY-BONJOUR 13 ¢ outros
parecem confirmar a tese de que a filosofia politica de Hegel pode ser vista como uma
teoria cuja preocupagio principal gira em torno do tema da liberdade, tanto do ponto de
vista institucional como individual.



Ramos, C.A., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 115-40, 2002 139

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

1. BERLIN, 1. Eloge de la Liberté. Trad. J. Carnaud et J. Lahana. Paris,
Calmann-Lévy, 1988.

2. BIENENSTOCK. Politique du jeune Hegel. Iéna 1801-1806. Paris, PUF,
1992,

3. BOURGEOIS, B. Philosophie et droits de I’homme. Paris, PUF, 1990.
4. HAYM. Hegel und seine Zeit. Berlin, Gaertner, 1857.

5. HEGEL, G.W.F. Encyclopédie des Sciences Philosophiques, T. 1. Trad.
Bemard Bourgeois. Paris, Vrin, 1970.

6. - Enzyklopddie der Philosophischen Wissenschaften im

Grundrisse (1830). Hamburgo, Felix Meiner, 1969.

7. . Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Naturrecht und
Staatswissenschaft im Grundrisse. Werke 7. Frankfurt am Main,
Suhrkamp, 1970.

8. . La raison dans I’histoire. Trad. K. Papaioannou. Paris, 10/18,
1965.

9. ILTING, K. H. “The Structure of Hegel’s Philosophy of Right”. In: A
Pelezynski (ed.). Hegel’s political philosophy, problems and pers-
pectives. Cambridge, 1971.

10. . “La forme logique et systématique de la Philosophie du Droit”.
In: Planty-Bonjour, G. (ed.). Hegel et la Philosophie du Droit. Paris,
PUF, 1979.

11. MOUFFE, C. “Le Libéralisme Americain et ses Critiques”. In: Esprit.
Mars, 1987. Paris, 1987.

12. PINSON, J.-C. Hegel, le droit et le libéralisme. Paris, PUF, 1989.
13. PLANTY-BONJOUR, G. Le projet hégélien. Paris, Vrin, 1993.

14. RAWLS, J. O Liberalismo Politico. Trad. Jodo Sedas Nunes. Lisboa,
Presenca, 1996.




140 Ramos, C.A., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 115-40, 2002

15. RITTER, J. Hegel et la Révolution Frangaise. Paris, Beauchesne, 1970.

16. TAYLOR, C. “Atomism”. In: Alkis Kontos (ed.). Powers Possessions
and Freedom. Essays in honour of C. B. Macpherson. Toronto,
Univ. of Toronto Press, 1979.

17. TAYLOR, C. “O legado ambiguo de Hegel para o liberalismo™. In:
Cornell, D. et alli (ed.). Hegel and Legal Theory. Nova York,

Routledge, 1996. .
18. WEIL, E. Hegel et ['Etat. Paris, Vrin, 1974

19. WELLMER, A. “Modeéles de la liberté dans le monde moderne”. In:
Critigue, T. XLV, n° 505-506, 1989. Paris, 1989.



Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 141-56, 2002

A nogao gramsciana de Estado
e a leitura de Bobbio

Anita Helena Schlesener®

Resumo: O presente artigo aborda a nogao de Estado a partir de fragmentos dos
Cadernos do Carcere, de Antonio Gramsci para examinar alguns aspectos da
leitura de Norberto Bobbio, confrontando com ooutras leituras da teoria de Gramsci.
Para tanto, partimos da analise do artigo de Bobbio “Gramsci e a concepgao de
sociedade civil” para mostrar que o método de oposigio de contrarios possibilita
reduzir o contetdo da teoria de Gramsci as premissas do idealismo.
Palavras-chave: Estado — sociedade civil — hegemonia

No decorrer da elaboragdo de sua teoria politica, fruto de sua ativi-
dade junto aos trabalhadores de Turim ou de suas reflexdes carcerdrias
sobre os desdobramentos da politica no 4mbito do capitalismo do inicio do
século, Gramsci sempre se mostrou um ferrenho critico do liberalismo,
tanto em seu aspecto econdmico quanto politico e ideolégico. Ao longo de
vérios fragmentos dos Cadernos, Gramsci se esforgou em esclarecer como
a concepgdo liberal se consolidou a partir de um discurso que separa dico-
tomicamente estrutura de superestrutura quando, na verdade, essas instan-
cias se entrelagam, se implicam reciprocamente e interagem dialeticamente.

A concep¢ao liberal, ao separar mecanicamente o econdmico do po-
litico-ideolégico, criou um instrumento mistificador que se constituiu his-
toricamente em sua forga politica, com repercussdes no discurso mecanicista
de esquerda, principalmente no movimento sindical, que entendeu que as
mudangas, em geral, se desencadeavam a partir do econdmico; mas, para

* Professora do Departamento de Filosofia da Universidade Federal do Parand (UFPR).



142 Schlesener, A.H. Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 141-56, 2002

Gramsci, nos paises capitalistas nenhum equilibrio de for¢as se rompe por
causas mecénicas imediatas e sim pelo papel que os problemas econdmi-
cos imediatos desempenham no contexto dos conflitos politicos, permeados
pelo ideolégico. Pode-se separar as instancias para andlise, “por razdes di-
ddticas”, mas a realidade é sempre mais complexa e precisa ser abordada
como um conjunto orginico e dindmico de relagdes de forca (GRAMSCI
2,Q. 13, par. 17, p. 1587)".

Existem leituras de Gramsci que procuram demonstrar que, princi-
palmente a partir da influéncia de Croce, hd um contetdo liberal em sua
teoria, que se expressaria numa inspiragao idealista, bem como em subesti-
mar as questdes de economia. Em nosso entender, Gramsci superou o idea-
lismo croceano, criticando-o como expressio hegeliana da dialética e afir-
magio do racionalismo liberal?; a questdo econdmica permeia o seu texto,
sendo tratada tanto diretamente quanto no estudo da relagdo dialética entre
estrutura e superestrutura e, principalmente, na teoria do Estado.

Retomamos a nogdo gramsciana de Estado a partir de alguns frag-
mentos dos Cadernos do Cdrcere, para contrapor a leitura de Norberto
Bobbio e salientar seus limites. Desconsiderando a organicidade e histori-
cidade do texto gramsciano, Bobbio reduziu a reflexdo politica de Gramsci
a critérios hermenéuticos antindmicos e abriu a possibilidade de uma redu-
¢do de seu pensamento aos pressupostos do liberalismo.

1. A nogédo gramsciana de Estado:

Inicialmente desejamos frisar que entendemos os escritos gramscianos
como um conjunto elaborado ao longo de uma vida em que o autor produz,
revé, amplia e reformula seu trabalho tedrico, cotejado com o processo de
organizagdo dos trabalhadores e as conjunturas histéricas especificas que
Gramsci analisou; a nogio de Estado foi gerada no bojo das lutas politicas
que se concretizaram nos conselhos de fabrica, depois reformulada a partir
do contato direto com a experiéncia russa e o trabalho de Lenin e, mais
tarde, ampliada nos Cadernos do Cdrcere, a partir da constata¢do de mu-
dangas substanciais na sociedade capitalista, das novas formas de imperia-
lismo e da complexidade do capitalismo das décadas de 20-30, que conse-



Schlesener, A.H. Cadernos de Elica e Filosofia Politica 4, p. 141-56, 2002 143

guia se desenvolver apesar das crises econdmicas e que tinha um refor¢o
ideoldgico nas classes médias.

Ante essa nova configuracdo histdrica, em que o elemento econdmi-
co n3o apresentava condigdes de determinar rupturas politicas relevantes,
fazia-se necessério pensar novas estratégias revoluciondrias, que deveriam
se encaminhar no sentido de uma mudang¢a do modo de pensar das multi-
ddes (PAGGI 3, p. 379). J4 em 1926 Gramsci tendia, na sua reformulagéo
da nogio de Estado, a “recuperar a sua antiga idéia de mudanga como cria-
¢do de uma nova cultura e de uma nova civilizagao” (PAGGI 3, p. 380).

As reflexdes sobre a hegemonia burguesa revelam que esta se cons-
titui como direcdo politica e cultural e se realiza quando se consegue uma
unanimidade de pensamento, isto €, quando classes sociais ou grupos hete-
rogéneos aceitam e se redinem em torno de um projeto politico; a formacao
do consenso se apresenta como um trabalho de conquista de um pensar
homogéneo que sustente a agido dos que detém o poder; a altera¢do das
relacGes hegemdnicas supde, portanto, a elaborac@o de um pensar auténo-
mo, a partir de um processo de organizagio politica. A constatagio do pa-
pel da ideologia como pratica de poder e do entrelagcamento de econdmico,
politico e cultural no contexto do capitalismo moderno permite a Gramsci
reformular o conceito de Estado®.

Os Cadernos do Cdrcere sao de dificil leitura e interpretagio, ndo
apenas pelas circunstincias em que foram escritos, mas por apresentarem
uma teoria politica inovadora, tanto em relacéo a teoria leniniana quanto ao
pensamento de Marx, transformado a partir de sua relagio com Maquiavel.
Nos limitamos a discorrer sobre alguns pontos que consideramos relevan-
tes para contrapor o conceito gramsciano de Estado a leitura liberal.

A nogdo de Estado € renovada no contexto do marxismo a partir do
significado de sociedade politica (que detém os mecanismos de repressao)
e da sociedade civil como espago de formagao do consenso e de difusdo da
concepgao de mundo das classes dominantes entre todas as camadas da
populagio. Longe de serem dicotdmicas, sociedade politica e sociedade
civil se interrelacionam e hé entre elas uma integragdo dialética de fungdes.
A nogdo gramsciana de Estado inclui em sua estrutura a sociedade civil e €
por meio da relagdo dessas duas instincias que se realiza a hegemonia da
burguesia.



144 Schlesener, A.-H. Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 141-56, 2002

O Estado € entendido como um complexo politico e ideoldgico que
tem a finalidade de “adequar a ‘civilizacdo’ e a moralidade das mais amplas
massas populares ds necessidades do desenvolvimento continuado do apa-
relho econémico de produgio” (GRAMSCI 2, Q. 13 XXX, par. 7, p.1566)*
o Estado tem, portanto, uma tarefa educativa, que desempenha a partir da
interrelagdo das fung®es coercitivas e das funcdes formadoras do consen-
s0; essa primeira defini¢do permite ndo sé uma critica radical ao pensa-
mento liberal, mas também se contrapde frontalmente a teoria das etapas.

Assim como a sociedade politica ndo se identifica com o governo e
com os instrumentos de coergdo, também a sociedade civil ndo se restringe
a simples esfera do livre mercado de bens materiais, mas ambas desempe-
nham um papel fundamental na produgiio e aplicagio de valores para a
consolidagdo do poder. A vida estatal se concretiza como uma rede ampla
de relag¢Ges de poder e as classes dirigentes desenvolvem, por meio desses
mecanismos, uma atividade tedrica e pratica no sentido de manter a coesdo
social em torno de seus interesses.

Nos Cadernos do Cdrcere Gramsci alerta contra o erro tedrico que,
na relacdo entre sociedade politica e sociedade civil, transforma uma dis-
tingdo metddica em oposigdo real, esquecendo que, na verdade, ambas se
integram e formam o Estado; trata-se de desvelar a dindmica das forma-
¢Ges sociais que, na estrutura do Estado, se apresentam como “todo o com-
plexo de atividades préticas e tedricas com que a classe dirigente justificae
ndo sé mantém o seu dominio mas consegue obter o consenso ativo dos
governados” (GRAMSCI 2, Q. 15 II, par. 10, p. 1765). Assim, a luta de
classes, por exemplo, € muito mais complexa do que o simples confronto
de interesses econdmicos ¢ a politica ndo se reduz aos mecanismos de exer-
cicio do poder ou da coer¢do, mas permeia todas as instincias do social. A
separacdo entre a sociedade politica como instancia do piiblico e a socieda-
de civil como o lugar dos interesses privados e do livre mercado, posta pelo
liberalismo, € um mecanismo que possibilita ocultar a dominagéo burguesa
para melhor exercé-la. Pressuposta a separagio, torna-se possivel normatizar
a desigualdade real por meio da regulamentagdo e aplicagdo do direito,
entendendo-a como mera desigualdade formal.

Desse modo, as relagdes hegemonicas se concretizam por meio da
atuacdo de sociedade politica e sociedade civil sendo que a primeira cabe a



Schlesener, A.H. Cademnos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 141-56, 2002 145

regulamentagio e sustentacio de relagBes que se garantem pela vivéncia
produzida na sociedade civil, enquanto o espago em que se veicula um
modo de pensar que delimita o horizonte de compreensio da realidade.
Essa difusdo se faz de modo continuo e, 3 medida que um modo de pensar
vai sendo assimilado sem critica, permeia as manifestagdes culturais das
classes dominadas e induz um sentimento de resignag¢io diante da ordem
existente. Trata-se de uma concepgio de mundo que passa a fazer parte da
vida e do conjunto das manifestagdes populares tendo, portanto, um cariter
politico e ideoldgico.

Assim, ao reformular a no¢ao de Estado, Gramsci também desloca e
amplia a questio da luta de classes, mostrando que ela € muito mais que um
conflito de interesses entre classes que se opde no Ambito econémico, mas
possui um aspecto cultural do qual se realimenta; as relagdes de poder e as
contradi¢Bes se engendram em todos os pontos da sociedade, entendida em
seu conjunto como vida estatal. Um projeto politico das classes trabalha-
doras deve questionar as relagdes de poder no interior da sociedade civil
tendo em vista a tomada do poder ou a desestrutura¢@o do Estado em sua
totalidade.

A nogio de hegemonia implica exercer um dominio econdmico, re-
vestido de direcdo politica e cultural: grande parcela do trabalho de forma-
¢do de uma concepgdo de mundo, base da diregéo politica, cabe aos inte-
lectuais cuja atuagio se liga ao exercicio da hegemonia, por meio do apare-
1ho coercitivo (Sociedade Politica) para amoldar a massa popular ao tipo
de produgdo e & economia de dado momento histérico, bem como das cha-
madas organizacGes privadas (Sociedade Civil) pela formagio de um modo
de pensar homogéneo. Para as classes trabalhadoras, alterar tais relagdes
implica produzir um pensamento autdnomo, a partir da organizagio politi-
ca e da elaboragio de uma identidade de classe.

Nesse contexto, a luta pela hegemonia nfio pode ser pensada como
um processo gradual, por etapas, que se caracterizaria primeiro em con-
quistar a diregdo cultural e depois o poder politico, porque o Estado deve
ser entendido como um complexo em que os aparelhos ideolégicos se com-
binam com o aparato repressivo, tratando-se de desestruturar internamente
o Estado. Explicitar um processo de luta como alternativa real depende de
cada momento e das especificidades histéricas de cada realidade. N3o se



146 Schlesener, A.H. Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 141-56, 2002

pode ignorar a dialeticidade e a historicidade do pensamento de Gramsci,
sob pena de tornd-lo um instrumento funcional, apto a ser aplicado a qual-
quer situagao.

Para as classes dominadas, pensar sua luta politica no dmbito da opo-
si¢do entre sociedade politica e sociedade civil significa reduzir seu projeto
revoluciondrio aos limites do instituido, isto €, da democracia burguesa e
dos simples direitos de cidadania; as conquistas graduais de espago (ou
posicdes) sdo ilusérias porque também se inserem na estratégia dominante
de absorgdo ou incorporagio das classes subalternas ao seu projeto politico.

Tendo como pressuposto que a luta das classes dominadas € por uma
“nuova civiltd” e um novo Estado, os grupos que se enfrentam pela
hegemonia preciéam estar conscientes ndo apenas de sua tarefa histdrica
mas também do papel que o adversdrio desempenha e defende, ou seja, ao
desvelar os mecanismos por meio dos quais as classes dominantes procu-
ram instaurar um processo de mudangas no interior das relagdes de poder,
sem grandes traumatismos sociais, Gramsci néo o faz para que as classes
trabalhadoras se insiram ou se adaptem ao projeto burgués, mas sim para
que o questionem e criem seus préprios instrumentos de luta. E preciso
conhecer para subtrair-se do discurso e das praticas hegemdnicas e dar res-
postas concretas e revoluciondrias. Gramsci néo propde aos trabalhadores
uma estratégia de busca do consenso, mas mostra cOmo O CONsenso € um
instrumento das classes dominantes para manter a dominag@o, ou seja, pro-
cura desmistificar a politica do consenso.

A construgio de uma “nuova civiltd” implica entender a natureza do
Estado e perceber a articulagdo que existe entre consenso e coergdo, para
ndo transformar a luta das classes trabalhadoras em “conquista de posi-
¢Bes” no interior do Estado burgués. O exercicio da hegemonia como pra-
tica cotidiana que articula coer¢do e consenso pode ser identificado em
varios momentos dos Cadernos, na reflex3o sobre a estrutura do Estado, no
papel do Direito no Estado liberal, na atuagdo dos meios de comunicagéo
na formagio da opinido publica e, principalmente, na caracterizagdo do
Estado como “educador”, isto €, uma instincia que, interferindo sobre as
forcas econdmicas, desenvolvendo uma determinada atuagdo politica e
exercendo uma fungéo no sentido de concretizar uma concepgdo de mun-
do, cria “um tipo de civilizagdo e de cidadao”, por meio de institui¢des



Schlesener, A.H. Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 141-56, 2002 147

como a escola, o direito e os tribunais, por exemplo (GRAMSCI 2, Q. 13
XXX, par. 11, p. 1570-1571).

No bojo da estrutura do Estado, Gramsci procura pensar também as
relagdes entre os individuos e, destes, com as instituigdes, na concep¢ao de
direito que, longe de ser neutra, desempenha um papel politico de classe e
cumpre determinados fins dentro da estrutura instituida. O direito € um dos
instrumentos de formagdo de uma concep¢io de mundo homogénea, que
“tende a fazer desaparecer certos costumes e atitudes e difundir outros” e é
elaborado no sentido de alcancar a méaxima efic4cia em resultados positi-
vos (GRAMSCI 2, Q. 13 XXX, par. 11, p. 1570).

Para Gramsci, a “unidade histdrica das classes dirigentes acontece
no Estado” e ndo se deve crer que “tal unidade seja puramente juridica €
politica”, mas se concretiza como o resultado das relagSes orgéanicas entre
as instincias econdmica, politica e ideoldgica. Por outro lado, “as classes
subalternas, por definicdo, ndo sdo unificadas e ndo podem se unificar en-
quanto ndo possam tornar-se ‘Estado’: a sua histéria, portanto, estd
entrelacada aquela da sociedade civil, € uma fungio ‘desagregada’ e
descontinua da histéria da sociedade civil” (GRAMSCI 2, Q 25 XXIII, par.
5, p. 2287-2288). Ora, essa compreensdo da natureza do Estado e da situa-
¢do das classes dirigentes e subalternas no contexto da sociedade capitalis-
ta o leva a buscar formas de rompimento com o campo ideolégico domi-
nante e a constru¢do de uma unidade de classe no interior da sociedade
civil. Nesse contexto, para as classes trabalhadoras, a busca do consenso
deve aliar-se ao exercicio do dissenso, isto €, a sua afirmagio como classe
a partir da elaboragido de um pensamento autdnomo, capaz de propor um
projeto politico inovador.

Dai a importancia dos intelectuais na teoria gramsciana porque, as-
sim como atuam na sustenta¢io do poder instituido, também desempenham
um papel fundamental no processo de desconstru¢do do discurso
hegeménico por meio da critica, bem como na elaboragdo de um pensa-
mento auténomo das classes dominadas: por meio da teorizagio de suas
praticas (que, ante o saber instituido, se constituem em nio-saber), bem
como da apropriagdo da heranga cultural (ou saber dos dominantes),
reelaborada de acordo com o seu projeto politico e revoluciondrio, as clas-



148 Schlesener, A.H. Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 141-56, 2002

ses trabalhadoras constréem a sua prépria identidade de classe e sua pro-
pria concepg¢io de mundo.

Este é, portanto, o sentido que vislumbramos na relag@o entre politi-
ca e cultura: a sociedade deve ser entendida como um conjunto em que as
relagGes de poder e as contradi¢des se engendram, o Estado se concretiza
na relagfo entre sociedade politica e sociedade civil e a economia, a politi-
ca e a ideologia sdo instincias que se entrelacam e interagem dialeticamente.
Se o discurso e as praticas liberais cindem sociedade politica de sociedade
civil (com base na cisdo entre o econdmico e o politico), para melhor exer-
cer sua dominag#o, cabe as classes dominadas desconstruir esse discurso e
néo incorpora-lo.

Os dois aspectos da luta politica, romper os limites da institucionali-
dade burguesa e elaborar um pensamento autdénomo, ndo podem ser
dissociados: por isso, ndo se pode separar também “guerra de posigdes” de
“guerra de movimento” ou diregio de coer¢do no bojo da hegemonia. Esta
questdo possibilitou leituras controversas, que permitiram adaptar concei-
tos gramscianos a uma pratica liberal; um dos problemas que permeiam
tais interpretagdes se refere a dialética entre conservagdo e inovagao que,
conforme Gramsci, pode traduzir-se, na linguagem moderna, em
“reformismo” assumido como programa, ou seja, € um mecanismo politico
das sociedades modernas, onde as organiza¢des internas tornam-se mais
complexas e o exercicio do poder implica a formagédo do consentimento de
grandes massas, a “‘guerra de movimento transforma-se cada vez mais em
guerra de posi¢do”; ndo se pode dizer, porém, que “guerra de movimento”
e “guerra de posi¢a0” sejam mecanismos que se excluam ou sejam concei-
tos tomados independentemente por Gramsci (GRAMSCI 2, Q. 13 XXX,
par. 7, p. 1566).

Uma das leituras que procuram explicitar a relagdo entre “guerra de
posigdes” e “guerra de movimento” no contexto da teoria gramsciana do
Estado foi a de Nicos Poulantzas, segundo o qual tais mecanismos devem
ser entendidos no Ambito de uma mudanga da “relagio de forgas interna
dos aparelhos de Estado”; as lutas politicas se constituem em um “longo
processo de tomada do poder numa via democritica ao socialismo™ que
consiste, essencialmente, em “desenvolver, fortalecer, coordenar e dirigir
os centros de resisténcia difusos de que as massas sempre dispdem no seio



Schlesener, A.H. Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 141-56, 2002 149

das redes estatais, nelas criando e desenvolvendo outras”, de modo que
estes centros se constituam, “no terreno estratégico que é o Estado, os efe-
tivos centros do poder real”. O autor acentua que nio se trata de “uma
simples alternativa entre guerra frontal de movimento e guerra de posi¢des
pois essa Gltima, no entender de Gramsci, consiste sempre num cerco do
Estado-praga forte” (POULANTZAS 4, p. 296).

Poulantzas ainda se pergunta se esta colocagio, que ndo coincide
com a politica direcionada para a institui¢do da dualidade de poderes, néo
abre a perspectiva de um novo reformismo, nos moldes daquele apontado
pela Terceira Internacional, para a qual “é reformista toda estratégia que se
diferencie daquela do duplo poder”, pressupondo-se que a “Gnica ruptura
radical quanto i tomada de poder do Estado” que “permite escapar ao
reformismo, € a ruptura entre o Estado” enquanto instrumento da burgue-
sia e “seu suposto exterior absoluto, o segundo poder”, constituido pelas
massas (POULANTZAS 4, p. 296-297).

Ainda no entender de Poulantzas, esta posi¢do da Terceira Internaci-
onal ndo impediu uma forma especifica de reformismo, gerada por “uma
concepgao instrumental do Estado”. Atribuir ou ndo a Gramsci o rétulo de
reformista exige uma explicitagdo maior do conceito e da complexidade da
politica no contexto vivido pelo autor. E necessério frisar, ainda com
Poulantzas, que:

“Modificar a relagfo de forgas interna ao Estado nio signifi-
ca reformas sucessivas numa continua progressividade, con-
quista peca por pega de uma maquindria estatal ou simples
ocupacdo de postos ou cidpulas governamentais. Significa
exatamente um movimento de rupturas reais, cujo ponto cul-
minante, e certamente existird um, reside na inclinagdo da
relagdo de forgas em favor das massas populares no campo
estratégico do Estado” (POULANTZAS 4, p. 297).

Embora perceba a complexidade da estrutura estatal no contexto da
teoria gramsciana e entenda que a “via democrdtica para o socialismo ndo
significa simples via parlamentar ou eleitoral” (POULANTZAS 4, p. 297),
Poulantzas se propde pensar vias de transformagao que preservem e ampliem
as conquistas histéricas como o sufrdgio universal e o pluralismo politico e



150 Schlesener, A H. Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 141-56, 2002

ideoldgico, bem como garantam e ampliem as liberdades politicas. Em nosso
entender, as propostas ficam em aberto também em Poulantzas, até porque
dependem das especificidades histéricas de cada momento.

Essa questdo é complicada e polémica no texto de Gramsci, visto
que para ele se tratava de transformar o Estado em sua estrutura interna,
bem como de evitar tanto o “reformismo”, no sentido de adaptagio ao pro-
cesso politico vigente, quanto uma nova forma autoritdria de Estado. Da
perspectiva revoluciondria, a “guerra de posi¢des” se caracterizaria como
um processo de continuada oposi¢do interna, por parte das classes subalter-
nas, diante das novas formas de controle das massas e de dominagio que
traduzem a forga e o controle hegemdnico da burguesia; essa resisténcia
programada deveria se fazer com o objetivo de abalar o conjunto da estru-
tura, isto €, deveria combinar-se com a “guerra de movimento”, ou seja,
vincular-se a um projeto revoluciondrio que visasse mudangas decisivas no
ambito da totalidade do Estado e da hegemonia.

E preciso ter em conta ainda que, quando Gramsci recorre ao concei-
to “guerra de posi¢des”, aplica-o em um duplo sentido: tanto como resis-
téncia e organizacio das classes subalternas quanto como um instrumento
de poder das classes burguesas para a restaurago ou reorganizagao do po-
der e da economia capitalista, no bojo de um processo de “revolugdo passi-
va”, isto €, um processo de mudangas no interior das relagdes de poder sem
grandes traumatismos sociais. Embora Gramsci vislumbre a importincia e
o peso do dominio ideoldgico nas sociedades capitalistas modernas, as for-
mas de dominag@o se ampliaram e se tornaram mais complexas, principal-
mente a partir dos novos mecanismos de comunicag@o.

Os conceitos gramscianos ndo devem ser tomados abstratamente e
sua aplica¢@o depende sempre da andlise da correlagio de forcas de cada
situagdo especifica. Gramsci chamou a atengdo para a dindmica interna das
organizagdes sociais, que envolvem ndo apenas os componentes estrutu-
rais tradicionais, mas implicam a ideologia como pritica de poder; a0 mos-
trar a complexidade e diversidade de elementos em que se fundam as rela-
¢des de poder, realizava a critica tanto do sindicalismo, que sedimentava
seu discurso na estrutura econdmica e suas crises, quanto do idealismo, que
acentuava o papel da cultura.



Schlesener, A.H. Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 141-56, 2002 151

E evidente que um texto fragmentirio, se tomado aleatoriamente,
abre a possibilidade de miiltiplas interpretacdes e pode referendar as mais
diversas posig¢des politicas; se, mais que o contexto histérico atual, as in-
terpretagdes de Gramsci sugerem que nio cabe falar de revolugdo, mas
apenas em ‘“‘processo lento e molecular”, em “conquista de posi¢des”, ndo
se pode reduzir seu pensamento a essa leitura. E preciso tomar o conjunto
de sua obra e respeitar sua historicidade para buscar-lhe o sentido mais
aproximado.

2. Bobbio e a nog¢ao gramsciana de sociedade civil:

. " A partir dessas colocag¢des, passemos a leitura de Bobbio, tomando
como referéncia o ensaio La societa civile in Gramsci (BOBBIO 1, p. 38-
65)°, publicado em 1969 e que se notabilizou como um dos primeiros a
salientar o conceito de sociedade civil como central na teoria gramsciana.

Nio podemos deixar de reconhecer os méritos do trabalho de Bobbio
como tedrico da filosofia politica, leitor de Hegel e Hobbes ou mesmo, no
caso da leitura de Gramsci, na aten¢do que despertou em torno do conceito
de sociedade civil. A grande virtude de Bobbio, em nosso entender, estd na
facilidade em desenvolver contetidos dificeis dentro de uma esquematizagao
didatica e uma argumentagfo que os torna acessiveis e agraddveis. As res-
salvas que temos em relagio a tais abordagens € que, em nossa opinido, a
forma ndo se dissocia do contetido e a diddtica nem sempre combina com a
dialética que permeia certos textos, deixando lacunas e gerando ambigi-
dades dificeis de superar. No caso da leitura de Gramsci, as simplifica¢Ges
decorrentes da aplica¢do de um instrumental hermenéutico que aborda os
problemas a partir da redugdo dos conceitos a uma oposi¢io dicotbmica
prejudica o conteddo da teoria politica gramsciana. Nos ateremos, aqui, ao
ensaio citado e ndo a extensa obra de Bobbio.

Nesse ensaio, Bobbio apresenta um esbogo do conceito de sociedade
civil em Hegel e Marx, para acentuar que Gramsci introduz “uma profunda
inovagdo com respeito a toda a tradi¢do marxista” ao entender que a socie-
dade civil “ndo pertence a0 momento da estrutura, mas ao da superestrutu-
ra” (BOBBIO 1, p. 48). A partir dessa primeira dicotomia entre estrutura e



152 Schlesener, A.H. Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 141-56, 2002

superestrutura, ocorrem as outras oposigdes entre econdmico e €tico-poli-
tico, vida espiritual e vida material, necessidade e liberdade, objetivo e
subjetivo e, no interior da superestrutura, entre sociedade civil e Estado. A
sociedade civil, oposta ao Estado, seria o espago em que se elaborariam as
ideologias, reflexo das condi¢Ges materiais.

Em seguida, Bobbio procura mostrar que o conceito gramsciano de
sociedade civil deriva de Hegel (e ndo de Marx), particularmente da leitura
da Filosofia do Direito, porém Gramsci, na opinido de Bobbio, subverte o
sentido hegeliano ao entender a sociedade civil como um momento da su-
perestrutura, para explicitar o “sentido de hegemonia politica e cultural de
um grupo social sobre a sociedade inteira, como contetido ético do Estado”
(GRAMSCI 2, Q. 6 VIIL, p. 703. Apud. BOBBIO 1, p. 50-51). Essa citagdo
vem interpretada no contexto da antitese entre sociedade politica e socie-
dade civil. Ora, a dicotomia como método de interpretagio desvia do senti-
do dialético e retira o conteddo da defini¢do gramsciana, que assume outro
significado se lida a partir do pressuposto que sociedade politica e socieda-
de civil se integram e interagem formando a totalidade do Estado.

A partir desse direcionamento, o passo seguinte de Bobbio € mostrar
que Gramsci se distancia de Marx e elabora uma teoria idealista, traduzin-
do a influéncia croceana que, de resto, também se enraiza em Hegel. Essa
leitura decorre da oposi¢do dualista inicial entre estrutura e superestrutura:
“se em Marx a sociedade civil se identifica com a estrutura, o deslocamen-
to da sociedade civil do campo da estrutura para o da superestrutura reali-
zado por Gramsci tem uma influéncia decisiva sobre a sua propria concep-
¢do das relagdes entre estas duas instancias” (BOBBIO 1, p. 52).

A dicotomia entre conceitos como opostos que se excluem permite
encaminhar a argumentagdo no sentido de demonstrar que, na teoria
gramsciana, prevalecem os elementos superestruturais, caracterizados nas
no¢des de consciéncia, liberdade, reforma intelectual e moral, Estado éti-
co-politico.

Sempre no contexto de oposigdes dicotdmicas, Bobbio acentua as
diferencas entre Gramsci e Lenin com respeito a nogio de hegemonia: em
Lenin esse conceito tem um significado restrito, de dire¢io politica; Gramsci
o amplia, atribuindo-lhe o sentido de dire¢@o cultural, sendo que este signi-
ficado ndo exclui o primeiro, mas o integra. Desse modo, o conceito muda



Schlesener, A.H. Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 141-56, 2002 153

de extensdo e de qualidade: remete-se ndo apenas & criacdo de um novo
aparato estatal, mas implica a difusdo e a atualizacdo de uma nova concep-
¢do de mundo (BOBBIO 1, p. 61). E nesse contexto que a teoria de Gramsci
assume uma nova dimensio em relagdo a teoria de Lenin e abre a perspec-
tiva de considerar o papel da sociedade civil: “a hegemonia € 0 momento
de soldadura entre determinadas condig¢des objetivas e o dominio de fato
de um determinado grupo dirigente: esse momento de sutura acontece na
sociedade civil” (BOBBIO 1, p. 62).

Esta interpretagio, correta no sentido das diferencas entre Gramsci e
Lenin, se altera ao ser desenvolvida no bojo das vérias antinomias citadas
e, principalmente, da oposigdo dicotdmica entre sociedade politica e socie-
dade civil, considerada como momento da superestrutura. Embora teorica-
mente reconhega a nova dimens#o que assume o conceito de hegemonia na
formagdo de uma vontade coletiva e na elaboragio e difusdo de uma nova
concepgio de mundo, Bobbio cinde coergdo de direcdo, abrindo a possibi-
lidade de se pensar a organizagdo de parcelas da sociedade civil contra o
Estado. Se, no texto gramsciano, a nogdo de sociedade civil abarca tanto o
econdmico, quanto o politico e o ideoldgico, isto é, traduz toda a vida da
sociedade, na leitura de Bobbio ela se reduz as relagdes ideolégicas; se,
para Gramsci, as classes trabalhadoras constréem na sociedade civil a he-
gemonia constituindo-se em sua identidade de classe ¢ organizando-se no
sentido da gestdo coletiva da sociedade, nos limites da anélise de Bobbio a
sociedade civil acaba se delimitando como o espago de conquistas graduais
que ndo colocam em discussdo a ruptura efetiva do Estado.

Em termos de orientagdo politica, se a dicotomia modifica a teoria
gramsciana de Estado, do qual a sociedade civil € parte constituinte, ela é
plena de sentido no bojo do pensamento liberal e da redugio do pensamen-
to de Gramsci aos pressupostos do liberalismo. No &mbito dessa leitura, o
aparato estatal detém o monopdlio da coer¢do e a sociedade civil se apre-
senta como um “espago autdnomo” (BOBBIO 1, p. 62) a conquistar.

Esta € uma forma de leitura que ignora, ainda, uma observagdo im-
portante de Gramsci sobre a facilidade com que as classes dominantes pro-
curam tirar proveito dos processos de mudancga no interior das relagtes de
poder (GRAMSCI 2, Q. 13 XXX, par. 7, p. 1565-1567). As priticas libera-



154 Schlesener, A.H. Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 141-56, 2002

lizantes servem para integrar as forgas renovadoras ao préprio processo de
reprodugio do sistema econdmico e politico vigente.

Nesse contexto, ndo se questiona o Estado no seu conjunto comple-
xo e contraditdrio e se passa a privilegiar a atuagdo politica no campo
institucional, reduzida & “conquista de espagos” ou, como mais claramente
se coloca, conquista da cidadania; ndo se trata mais de um projeto socialis-
ta, mas de uma simples integra¢do das classes trabalhadoras na democracia
e na cidadania burguesas, isto €, tal leitura acaba por excluir do horizonte
das discussdes e da agfio os antagonismos de classes.

O ensaio de Bobbio sobre o conceito de sociedade civil em Gramsci
gerou muitas polémicas e foi contestado por virios autores marxistas®; jd
acentuamos a importancia do seu trabalho no sentido de alertar para o pa-
pel desse conceito na obra de Gramsci’, porém, ao entender que Gramsci
privilegia a superestrutura e identificar no texto gramsciano duas dicotomias
(estrutura-superestrutura e forca-consenso) a partir das quais encaminha
sua leitura, Bobbio reduz o pensamento de Gramsci a paradigmas que ndo
se aplicam a um pensamento profundamente dialético e critico; Gramsci €
reduzido aos limites que ele préprio havia criticado na polémica com o
idealismo.

Bobbio também se restringe a poucos fragmentos e nio considera a
obra em seu conjunto e sua historicidade e ndo busca relagtes do conceito
de sociedade civil com outras nogdes que formam o conjunto do pensa-
mento gramsciano. Dessa forma, a teoria politica de Gramsci foi transfor-
mada num corpo de conceitos formais e abstratos, isto €, um instrumental
redutivel aos pressupostos do liberalismo e aplicdveis indistintamente a
qualquer outra realidade.

Bobbio é apresentado no Brasil como um dos principais comentadores
de Gramsci, mas pouco ou nada se sabe da critica a que foi submetido na
Itdlia. Gragas a interpretagdes como a sua, um pensamento profundamente
critico em relagdo as interpretagdes e praticas liberais foi transformado em
um corpo tedrico abstrato e funcional para, assim, respaldar propostas re-
formistas de ag3o.

Abstract: The present article is related the concept of State focusing a selection
from the Prison Notebooks, writed by Antonio Gramsci, to examine some aspects



Schlesener, A.H. Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 141-56, 2002 155

from Bobbio's interpretations, as well discussing il with other interpretations of
Gramsci's theory. For it, we go away from the analysis of Bobbios's article “Gramsci
and the Conception of Civil Society” to show how the method of opposition of
contrary enables to restrict Gramsci's theory on the premises of idealism.
Key-words: State — civil society — hegemony

NoTas

! Esses escritos correspondem a 1933-1934.

2 Entre os textos de Marx que foram a referéncia de Gramsci na critica ao idealismo croceano
temos: Miséria da filosofia, Prefdcio a Critica da Economia Politica, A questdo Judaica e
A Sagrada Familia, citados ao longo de fragmentos.

3 Essa abordagem gerou leituras controversas; entre elas, podemos citar Louis Althusser,
Perry Anderson e Norberto Bobbio, cujas interpretagdes de Gramsci, em que pesem as
profundas diferengas teéricas entre esses autores, coincidem na dicotomia entre econdmi-
co e ideolégico, na oposi¢do entre estrutura e superestrutura. Dessa dicotomia decorrem
suas interpretag8es da nogio de Estado, que implicam também em leituras diferenciadas
de Marx.

4 Nos concentramos nesse pardgrafo, embora o tema perpasse todo o Caderno 13.

5 Apresentado pela primeira vez no Convegno internazionale di studi gramsciani, Cagliari,
abril de 1967.

6 Um dos principais polemizadores foi J. Texier, nos ensaios: TEXIER, J. “Il concetto di
‘societd civile’ e I'independenza personale”. In: VV. AA., Gramsci e il marxismo
contemporaneo (convegno realizzato a Siena, 1987) Roma: Riuniti, 1990, e TEXIER, J.
“Gramsci teorice delle sovrastrutture e il concetto di societa civile”. In: Critica Marxista.
1968, n. 6, p. 81-97.

7 Entre as divergéncias de Texier com Bobbio, podemos salientar que, para Texier, 0o
conceito gramsciano fundamental nio é o de sociedade civil, mas o de bloco histérico.



156 Schlesener, A.H. Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 141-56, 2002

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

1. BOBBIO, N. “La societa civile in Gramsci”. In: Saggi su Gramsci.
Milano, Feltrinelli, 1990.

2. GRAMSCI, A. Quaderni del Carcere. Torino, Einaudi, 1977.

3. PAGGI, L. Le strategie del potere in Gramsci — Tra fascismo e socialis-
mo. Roma, Riuniti, 1984,

4. POULANTZAS, N. O Estado, o Poder, o Socialismo. Rio de Janeiro,
Graal, 1985.

5. SEMERARO, G. Gramsci e a sociedade civil. Petrépolis, Vozes, 1999.
6. VACCA, G. Gramsci e Togliarti. Roma, Riuniti, 1994.

7. VV. AA. Gramsci e la cultura contemporanea I (Convegno realizzato a
Cagliari, 1967). Roma, Riuniti, 1975.

8. VV. AA., Gramsci e il marxismo contemporaneo (Convegno realizzato
a Siena, 1987) Roma, Riuniti, 1990.



Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 157-68, 2002

O materialismo histérico
como concepgao antiliberal

José Criséstomo de Souza*

Resumo: O artigo apresenta a concepgao de Marx (e Engels), seu materialismo
histérico, na forma em que esta desenvolvido na ldeologia Alema, como um “ultra-
comunitarismo”, como um antiliberalismo ontolégica e antropologicamente funda-
do. Em tal concepg¢éo, como pretendemos mostrar, as demandas particulares do
individuo empirico, realmente existente, suas pretensdes de sujeito autdonomo,
ficam inteiramente desqualificadas.

Palavras-chave: Marx — Feuerbach — Stirner — materialismo histérico —
antiliberalismo

O presente texto trata de registrar algumas formula¢des ontoldgicas
e antropoldgicas de Marx (e Engels) na Ideologia Alema referidas ao con-
texto de sua polémica e diferenciagio com relagdo a posi¢des de seus con-
correntes na esquerda hegeliana: Ludwig Feuerbach, Bruno Bauer e Max
Stirner. Tomando ao pé da letra as formulagdes de Marx, e seguindo sua
démarche por meio de freqiientes citagdes, o texto apresenta a concepgio
materialista da histéria como uma concepcdo essencialmente antiliberal,
como um libelo contra as pretensdes do sujeito individual e de sua consci-
éncia como pessoal, de representarem por si alguma coisa, mesmo e espe-
cialmente em oposigdo ao “real”, isto &, como consciéncia critica. A con-
cep¢do marxiana opera na verdade uma completa resolugao do individuo
“abstrato” e “consciente de si”, despojado de qualquer negatividade pro-
pria, na substncia tinica e universal do real como “atividade sensivel”, e
na sociedade como expressao do ser genérico (Gattungswesen) do homem.

* Professor titular do Departamento de Filosofia da Universidade Federal da Bahia.



158 Souza, J.C., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 157-68, 2002

Se, em 1845, Marx e Feuerbach estfio sendo atacados por Bruno Bauer
e Max Stirner como partidarios da “substincia” ou Hylé (sic)', a resposta
de Marx e Engels na Ideologia Alemd@ nio € menos um libelo contra a
consciéncia propria do sujeito “pessoal’” baueriano e contra a individuali-
dade “Unica” stirneriana. E ndo € por acaso que a critica as pretensdes da
consciéncia de representar algo além da *“consciéncia do ser” atravessa todo
o texto da obra® Retirando qualquer autonomia ou atividade prépria a esse
principio da subjetividade, Marx espera livrar-se de uma vez por todas nao
s6 do “critico negativo” baueriano, como também do “egoista” stirneriano,
absolutamente singular e supostamente “nadificador”” do mundo e das idéi-
as. Pois, mesmo que a concepg¢io de Max Stirner ndo seja propriamente
“consciencialista”, como seria a de Bruno Bauer, seu individuo deve ser
inico “ndo somente pelo ser e pela a¢do, mas também pela consciéncia”
(STIRNER 22, p. 406; idem 23, p. 450) — esta como lugar de afirmagdo da
subjetividade e de livre reinterpretagfio da realidade.

Houve um tempo em que o jovem Friedrich Engels imaginava-se
um “templério” da consciéncia de si (ENGELS 4, p. 238), e o jovem Karl
Marx, em nome dela, declarava guerra a “todos os deuses do céu e da terra”
(cf. SASS 16, p. 97). Alguns anos depois, contudo, aquela vaidosa senhora
ndo se contentava em ser “do homem” (genérico) e ameacava igualmente
devora-lo como a qualquer outro deus ou medida. Pois representava um
saber da propria distingdo ou mesmo superioridade do eu, como personali-
dade soberana e individualidade prépria; um saber da superioridade do eu
autdnomo, ndo apenas com relacdo a religido, a Deus e ao Estado (prussiano),
mas também frente a natureza, 8 comunidade, aos ideais substanciais e aos
pensamentos hipostasiados.

Agora que a consciéncia, opondo-se a natureza e a0 mundo (enquan-
to “‘coisa em si e por si”, isto €, enquanto substincia), passava a ameacar
também a unidade substancial do género humano e a objetividade da es-
séncia que lhe corresponde (cf. BAUER 2, p. 127 e p.132-4), Marx con-
clufa que o “espiritualismo” (sic) de Bauer era o0 maior inimigo do “huma-
nismo real” (seu e de Feuerbach) na Alemanha (cf. MARX 15, preficio).
Apenas para, no momento seguinte, enfrentar-se com a negatividade sub-
jetiva stirneriana, radicada num caprichoso *“ndo pensar” ainda mais
dissolvedor do que a consciéncia de si baueriana®.



Souza, J.C., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 157-68, 2002 159

Antes de Marx, o velho Hegel jd havia enfrentado as reivindicagdes
da moderna consciéncia subjetiva enquanto “personalidade livre e infinita”
e tratado de compatibilizd-las com a substancialidade da vida ética e do
Estado®. “O fato de que o homem pensa e de que quer encontrar no seu
pensamento o fundamento da vida ética” e do Estado, no entanto, ameaga
sempre deixar esta “a mercé do capricho” e da “opinido vazia” — Hegel
reconhece (HEGEL 8§, p. 3-4). Quanto a Marx, este resolve buscar fora do
idealismo — mas também, claro, fora do empirismo — uma resolugdo mais
completa do individuo “abstrato” e consciente de si, na substancia dnica e
universal da comunidade.

Para Marx, na Ideologia Alemd, € essencialmente a divisdo do traba-
lho (ou, o que € a mesma coisa, a propriedade privada) que cinde o género
humano em espécies opostas (as classes sociais). E que o fragmenta em
espécimes diversos e dispersos, com suas opinides e voli¢des supostamen-
te pessoais, opostas ao que € em si universal e objetivo. Nesse caso, a cons-
ciéncia pessoal, pela qual o individuo € “livre” e “infinito” (pela suposta
capacidade de abstrair seu eu das determinag¢des do mundo objetivo), nao
passa da consciéncia desse homem “abstrato™. Um homem cuja liberdade
s existiria na “representacdo” e na “imaginagao” (MARX 15, p. 147), su-
bordinado que estd, enquanto individuo, a uma todo-poderosa poténcia
objetiva (idem 12, p. 91; idem 13, p. 94-5; idem 14, p. 75-6).

Aparentemente, hd apenas uma consciéncia em que Marx confia: a
ciéncia, impessoal consciéncia do género®. Pois af ndo é mais a subjetividade
que se afirma; ela simplesmente se volta para o mundo para conhecé-lo.
Bem antes da disjun¢io entre “substincia” e “consciéncia de si” ser proposta
pelo “liberalismo radical” de Bruno Bauer, o jovem Schelling entendera
que a idéia de um mundo “inteligivel e objetivo” era contraditéria com a
assun¢do da “personalidade subjetiva” e da “liberdade de vontade” (cf.
SCHELLING 17). Se € assim, Marx espinozeanamente abre méio dessa
imagindria “liberdade ideoldgica”, e da tréfega “individualidade contingen-
te” a que corresponde, optando decididamente pela “ciéncia real”: “Onde
comega a vida real e a ciéncia real e positiva, cessam as frases sobre a
consciéncia, e um saber real deve ocupar o seu lugar” (MARX 13, p. 51;
idem 14, p. 27).



160 Souza, J.C., Cadermos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 157-68, 2002

Na Ideologia Alema, apelando a divisdo do trabalho, a concepgio
materialista da histéria revela-se capaz de recusar quaisquer autonomia e
poténcia efetivas a toda consciéncia. Ao mesmo tempo dando conta de sua
aparéncia de autonomia e oposi¢io com relagio ao “mundo real”, bem como
da coercitividade de suas formas “religiosas” e “fantasmagoricas” com re-
lagdo ao individuo’. Pois, mesmo quando a “expressdo consciente™ que os
individuos tém de suas condi¢des de vida é “imagindria”, isso também €
“conseqiiéncia de seu modo limitado de atividade e de suas estreitas rela-
¢Oes sociais” (MARX 13, p. 50; idem 14, p. 26).

De acordo com a concepgdo marxiana, nao é propriamente a consci-
éncia que distingue os homens dos animais. Quem o faz € a produgéo ma-
terial para suas necessidades (idem 13, p. 45; idem 14, p. 21), com a qual
surgem e se desenvolvem as relagdes sociais®. De modo que os homens
desde logo tém entre si “um sistema de lagos materiais”, que se desenvolve
historicamente, sem que a consciéncia (como religido, moral ou politica)
intervenha af de forma ativa ou determinante. “Sem que exista ainda qual-
quer absurdidade politica ou religiosa que, por acréscimo, reuna-os” — Marx
conclui (MARX 13, p. 58-9). E somente depois que 0 comportamento e as
relagdes entre os homens jé estdo definidos pelas circunstancias da produ-
¢do “que descobrimos que o homem tem também uma ‘consciéncia’ ou
‘espirito’” (id., ibid.).

Assim, os “seres suprermos” e as “cadeias espirituais” (valores, cren-
¢as, ideais, todos universais) que dominam e oprimem os individuos —como
na religido, na moral e nas ideologias em geral — sdo antes a “expressdo
idealista”, para o individuo isolado (o da divisdo do trabalho), de cadeias e
limites muito reais, “naturais” e “sociais” (id., p. 58 e p.61). E, naturalmen-
te, 0 que os homens nfo puseram pela consciéncia, ou enquanto individuos
isolados, da mesma maneira ndo poderao renegar isoladamente e pela cons-
ciéncia — se € que jamais poderdo fazé-lo, completamente, por alguma ou-
tra forma.

A “consciéncia real”, Marx declara (seguindo Feuerbach), € a lin-
guagem, “a que existe também para os outros homens” (id., p. 59)°. Sua
produgdo estd “direta e intimamente ligada” a atividade humana, como uma
“emanagio” do seu “comportamento material” (id., p. 50). Ela € sempre
um produto social e representa, antes de mais nada, a “consciéncia do meio



Souza, J.C., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 157-68, 2002 161

sensivel mais préximo” e do “‘nexo com os outros individuos” (id., p. 59).
A consciéncia representa a “expressio consciente” de suas relagdes e ativi-
dades reais, de sua “produgdo” e “intercdmbio”. Admitir outra coisa, diz
Marx, seria supor que os homens possuem “um outro espirito” —
incondicionado, pessoal, privado (1) - além daquele que tém como “indivi-
duos reais e materialmente condicionados” (MARX 13, p. 50; idem 14, p.
26).

SHo os homens que produzem a politica, a moral, a religido, etc, —
mas enquanto “reais e ativos.” O que para Marx significa, antes de mais
nada, “condicionados por um desenvolvimento determinado das forgas pro-
dutivas e das relages correspondentes”. O que quer dizer que “a conscién-
cia ndo pode ser outra coisa sendo o ser consciente, e que o ser dos homens
& o seu processus vital” (id., ibid.; id., ibid.). Portanto, desse modo, o pen-
samento é praticamente um atributo da “substancia”, como se fosse esta
que toma consciéncia nos homens individuais. E a verdade da consciéncia
deixa de ser a consciéncia de si e se torna o ser consciente.

Ora, este ser, se de alguma forma € o individuo, estd longe de repre-
sentar aquele eu que se volta sobre si mesmo e que entende ser alguma
coisa por si mesmo. Por tris dele e de “sua” consciéncia estd o mundo (o
mundo “do homem”, naturalmente), e ndo vice-versa. E de Feuerbach a
férmula, que Marx parafraseia seguidamente na Ideologia Alemd, de que
“0 idealismo erra quando procura a origem das idéias no homem isolado”,
“existente para si”, como uma “alma” (cf. FEUERBACH 6, p. 185); o que
permite ao autor da Esséncia do Cristianismo concluir que “¢€ 0 homem
que pensa, nio o eu” (id., p. 194). O que por sua vez ndo passa de uma
implicagdo de sua férmula mais geral, segundo a qual “a verdadeira rela-
¢3o entre o pensamento ¢ o ser reduz-se a isso: o pensamento € predicado,
o ser é sujeito, o primeiro provém do segundo, e nao o segundo do primei-
ro” (FEUERBACH 7, p. 120).

S6 que, tomando como realidade primeira os individuos avulsos da-
dos pela intuigdo sensivel, o “empirista” Feuerbach, ao contrario de Marx,
nio consegue constituir efetivamente o ser genérico (0 Gattungswesen que
¢ 0 homem) sem a colaboragio da pouco confidvel consciéncia, ou, pior
ainda, do sentimento subjetivo (ainda que natural). Sob esse aspecto, o
ponto de partida de Marx ¢ infinitamente mais conseqiiente, podendo-se



162 Souza, J.C., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 157-68, 2002

quase dizer que, para ele, o mundo, como totalidade, € tanto o ser de que se
tem consciéncia quanto o ser que fem essa consciéncia. Segundo Marx, “os
pensamentos dos homens” sempre foram os que eles tém “sobre si mes-
mos” e ‘“sobre suas condi¢Bes de existéncia”. E tal consciéncia, diz ele,
necessariamente nao € apenas do “individuo isolado”, mas “de toda a socie-
dade na qual vivem” (MARX 13, p. 210; idem 14, p. 167).

Como se explica, entdo, a consciéncia “critica”, e mesmo a consci-
éncia “religiosa”, em dissociago ou oposi¢io com relagdo ao real? E aqui
que nos deparamos, em Marx, com a propria explicagido/justificagdo da
crenga num “‘ser supremo” (1), bem como em valores morais e ideoldgicos
universais e inteiramente objetivos (para Stirner e Bauer, sempre “religio-
s0s”), capazes de se imporem ao sujeito individual como coisas em si.
Deparamo-nos com a justificagdo do que se chamaria hoje em dia, no cam-
po da filosofia, de um fundamento forte. Desde quando as condi¢les de
existéncia e as relagGes af envolvidas tornam-se independentes dos homens,
diz Marx, elas vio necessariamente “exprimir-se na consciéncia sob a for-
ma de determinagdes decorrentes do conceito de homem (genérico)” (id.,
ibid.; id., ibid.) — ou de Deus, ou do que seja. Pois “mesmo as fantasmagorias
no cérebro humano sdo sublimagdes que resultam necessariamente do pro-
cesso de vida material”.

Assim, Marx conclui, “as formas de consciéncia” (moral, religiosa,
filos6fica, etc) “perdem toda aparéncia de autonomia e de desenvolvimen-
to préprio”: “Nio é a consciéncia que determina a vida, mas a vida que
determina a consciéncia”. E jd sabemos que Marx ndo quer dizer com isso
a vida pessoal, mas um certo processus vital (dotado de sentido), que €, em
tltima andlise, a Hist6ria. “Mesmo quando, como em toda ideologia, os
homens e suas relagdes nos aparecem de cabeca para baixo, como numa
cimara escura, este fendmeno decorre do processo de vida histérico” (id.,
p. 50-1; id., p. 26-7).

E, ao dizer isso, Marx consegue, contra Bruno Bauer e Max Stirner,
estabelecer 0 “homem genérico” (e os valores associados a ele) fora da
consciéncia e num inexordvel devir para sua completa realizagdo. As fic-
¢Oes idealistas, “os lagos da moral”, os “seres supremos”, etc — Marx sus-
tenta — “sdo0 apenas a expressdo mental idealista” (no “individuo isolado’)
“de cadeias e limites muito empiricos” para a produgdo e para o intercim-



Souza, J.C., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 157-68, 2002 163

bio entre os homens (id., p. 61; id., p. 32)°. O outro lado da consciéncia
“alienada”, que concebe o universal como oposto aos individuos, é a repre-
sentagdo que esses tém de si mesmos como “isolados” ou “abstraidos” de
suas relacGes naturais e sociais.

Na raiz da dissociacdo da consciéncia com relag@o a realidade, e
inclusive de sua oposi¢io a ela, estd a divisdo do trabalho — que se torna
efetiva “a partir do momento em que se opera uma divisio entre o trabalho
material e o intelectual” (id., p. 60; id., p. 31). Depois disso, “a consciéncia
pode imaginar que nio € apenas a consciéncia da pratica existente, e que
representa realmente alguma coisa sem representar nada de real”!!. E entio
que ela se faz “pessoal”, “critica”, etc (como em Bauer e Stirner) — 2 parte
da prética, da “massa” e da “comunidade”.

Trata-se, € claro, para Marx, de uma emancipag¢io aparente. Mesmo
quando a consciéncia entra em contradi¢do com a realidade (quando critica
a realidade, por exemplo), “isso s6 pode decorrer do fato de que as relagdes
sociais existentes entraram em contradi¢io com a forga produtiva existen-
te” (id., ibid.; id., ibid.). Se abolirmos “de novo” (1), diz Marx, a divisdo do
trabalho, que separa a atividade material da intelectual, estard afastada a
possibilidade de que a realidade e a consciéncia entrem outra vez em conflito.

Desse modo, as formas e os supostos produtos — hipostasiados — da
consciéncia ndo poderiam ser dissolvidos pela critica intelectual e pela cons-
ciéncia de si, “mas unicamente pela derrubada pratica das relagdes sociais
concretas de onde sairam” (MARX 13, p. 70)'2. E o fim da consciéncia
enquanto negatividade oposta ao que € geral e objetivo. Além do mais, diz
Marx como golpe de misericérdia, “pouco importa o que a consciéncia
empreenda isoladamente; a forga motriz da histéria, da religido, da filoso-
fia e de qualquer teoria ndo € a critica, mas ‘a revolugdo’” (id., p. 60).

Entretanto, Marx ndo apenas chama a revolug¢io de “‘verdadeira for-
¢a motriz da histéria” (em lugar da critica). Em dado momento, ele chega a
convocar expressamente, contra a critica, o proletariado, travestido em
“substéncia” que se “rebela” contra a consciéncia de si (id., p. 70). O que
€ mais um indicio de que a negatividade objetiva e material que ele conce-
be, ndo apenas representa a tnica e verdadeira forga contra a “positividade”
do mundo (o status quo), como também contra a “negatividade”
alegadamente ndo substancial da subjetividade. Contra a negatividade pré-



164 Souza, J.C., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 157-68, 2002

pria da critica subjetiva, pessoal e “egoista” —do tipo da de Bauer e, princi-
palmente, de Stirner.

Temos aqui a insurreigdo da massa, da substancia, ou do objeto, con-
tra os adversérios de Marx na esquerda hegeliana. O fim para os berlinenses
“abstratos”, que — em nome da subjetividade livre — imaginam aniquilar
toda e qualquer “cadeia real” que submeta os homens. O fim para die Freien,
“os Livres”, os liberais radicais de Berlim, filésofos que se permitem livre-
mente (re)interpretar o que existe — o que, segundo Marx, equivaleria a
“aceitd-lo por meio de uma interpretagdo diferente” (MARX 13, p. 44;
MARX 14, p. 20).

E a consciéncia comunista como consciéncia critica e efetiva negati-
vidade? Bem, essa, para Marx, ¢ “substancial”, historicamente legitimada,
solidamente respaldada pela negatividade prépria da substéncia, do real, a
qual simplesmente expressa. “Surge por necessidade”, diz ele, quando as
forcas produtivas, no quadro das relagdes vigentes, “tornam-se forcas des-
truidoras.” Como consciéncia do cardter absolutamente “necessirio” da
revolugio, ela tem a necessariedade dessa. Mesmo que, como Marx reco-
nhece, s6 a prépria revolucdo possa tornd-la mais do que a consciéncia de
alguns poucos individuos iluminados (id., p. 67-8; id., p. 69). Em todo
caso, a consciéncia dos individuos continua aqui despojada de qualquer
atividade ou negatividade propria*.

Ludwig Feuerbach, segundo Marx sugere, é o iniciador da “critica
positiva”, que, como “superagdo positiva (sic) da religido”, ndo desemboca
nonada'. Marx a desenvolve como ciéncia, critica que ndo € subjetiva. Por
certo, ele, mesmo na Ideologia Alemd, ndo é nenhum “positivista”. Apenas
localiza a negatividade no nivel da prépria vida material, isto €, da “subs-
tancia”. Quando entfo se trata de uma negatividade “substancial”, que, sob
o capitalismo, seria unicamente a da revolugdo socialista. Ou, pelo menos,
sempre uma negatividade que deve remeter a um movimento global
totalizante, politico ¢ histérico. Se a revolugdo néo € tudo, € pelo menos a
pedra de toque para a apreciagdo de outras negatividades. O que Marx
desqualifica como “ideologia” é o que estd fora disso, ¢ a negatividade que
em Gltima analise radica (apenas) na subjetividade. Na subjetividade que
nio se encontra comprometida com uma certa universalidade substancial
pressuposta. Af estd o forte viés antiliberal da concepgao de Marx que,



Souza, J.C., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 157-68, 2002 165

mais do que qualquer fil6sofo politico comunitarista dos nossos dias, afir-
ma uma conexio essencial, substancial, entre os individuos, que estabele-
ce pra eles um fim comum, um interesse geral substancial, objetivamente
estabelecido, no mais forte sentido. Uma harmonia para além de qualquer
mera congruéncia de demandas individuais, propdsitos pessoais e interes-
ses particulares; uma harmonia para além, como diria Marx, de suas meras
vontades e representacoes.

Abstract: The article presents Marx’s (and Engels’s) conception, historical mate-
rialism, in the way that it is developed in the German Ideology, as an ‘“ultra-
communitarianism”, as an ontologically and anthropologically founded antilibera-
lism. According to such conception, as we try to show, the private demands of the
really existing, empirical individual, her claims as an autonomous subject, turn out
to be entirely disqualified.

Key-words: Marx — Feuerbach — Stirner - historical materialism — antiliberalism

NoTas

! Refiro-me aos artigos de Bauer e Stimer no vol. 3 da Wigand’s Vierteljahrschrift, de
Leipzig, que se seguiram 2 publicagdo de A Sagrada Familia, de Marx e Engels, e as
primeiras respostas dos aliados de Marx — Moses Hess e Feuerbach ~a O Unico e Sua
Propriedade, de Max Stirner. Os artigos de Bauer e Stirner s3o respectivamente
Charakteristik Ludwig Feuerbachs e Rezensenten Stirners. Para maiores informagdes so-
bre esse contexto de discussdo, ver SOUZA 19 e os primeiros capftulos de SOUZA 20.

2 A palavra “consciéncia” aparece vérias vezes anotada & margem, no manuscrito da Ideo-
logia Alemd.

3 A afirmagio do ndo-pensar, sobre ¢ pensamento, € uma das teses de Max Stirner no
Unico e Sua Propriedade. Para uma apresentagio de parte importante das idéias e do
argumento de Stirner, ver SOUZA 18.



166 Souza, J.C., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 157-68, 2002

*Em outros tempos, Platdo tentara simplesmente dar cabo daquele “invasor corruptivel”,
que j4 se anunciava no discurso dos sofistas (HEGEL 8, p. 8 ¢ 10).

5Para Marx, seria esse o verdadeiro estatuto da interioridade cristd separada do mundo.
que inevitavelmente reverteria, segundo Marx, ao egofsmo judaico original, ¢ corresponderia
hoje ao individuo da sociedade civil moderna. A esse respeito, ver, por exemplo, “A Ques-
tdo Judaica”, artigo de Marx publicado nos Anais Franco-Alemdes.

¢ A definigdo de ciéncia como consciéncia do género é de Ludwig Feuerbach em
FEUERBACH 5, p. 1-2, e foi encampada por Marx em MARX 10, p. 63.

7Que a teoria de Marx, junto com a neutralizagio da consciéncia, envolve a supressio da
Eigenheit (individualidade prépria), € algo que pode ser visto em sua argumentagfo (sem-
pre em nome da produgfo e da divisdo do trabalho) contra o “caréter pessoal” da obra de
arte — o que até para Gilbert Badia (responsdvel por apresentagdo e notas da edi¢o france-
sa) parece exagerada (MARX 13, p. 18).

¥ A produg3o, acrescenta Marx, envolve a “agdo conjugada” dos individuos cujo “modo de
cooperagdo” e “estdgio social” sdo determinados pelo nivel de desenvolvimento das for-
¢as produtivas (MARX 13, p. 58). :
*Compare-se com Feuerbach, para quem a consciéncia de si “est4 essencialmente ligada 3
de um w”, e, portanto, 4 linguagem, que se torna a prépria “realiza¢io do género; o por-se
em relag@o do eu com o tu, destinado a representar a unidade do género pela supressio do
isolamento individual” (FEUERBACH 4, p. 22).

'9Para Marx, o que é uma cadeia sob a divisfo do trabalho, tornar-se-ia um limite natural
no comunismo, limite esse que néio serd'sentido como coergio.

'1“A partir desse momento”, acha Marx, “a consciéncia estd em condigio de se emancipar
do mundo e de passar a formagao da teoria ‘pura’, da teclogia, da filosofia, da moral, etc”
(MARX 13, p. 60; MARX 14, p. 31).

2Derrubada que, entretanto, para Marx, poder-se-ia dizer, deve ser antes a realizagiio — e
nio de forma alguma a dissolugio — da filosofia, da moral, da religido. Isto é, a realizagdo
de certos “produtos da consciéncia”, como o ideal do homem genérico ¢ “comunitério”,
que encontra sua matriz no pensamento platénico e cristio.

¥ Trata-se de um trecho riscado por Marx no manuscrito.

14Como diz o marxista Rosenthal, qualquer “carater criador” e “ativo” atribuido  consci-
éncia “sé pode ser entendido como resultado da atividade produtiva do homem™, “depen-
de do reflexo do mundo objetivo e é determinado por ele” (YUDIN & ROSENTHAL 25,
p. 403). . .

¥ Cf. MARX 10, p. 2 e 99. Marx — acho que isso estd de fato em questiio — receia que a
critica hegeliana da religifio possa levar ao niilismo, a indiferenga e ao individualismo do
sujeito; ou, pelo menos, possa ndo conduzir, de forma impositiva, ao ideal socialista.



Souza, J.C., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 157-68, 2002 167

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

1. BAUER, B. “Charakteristik Ludwig Feuerbachs” (1845). In: Wigands
Vierteljahrschrift, vol. 3. Leipzig, Wigands, 1845.

2. . “The Genus and the Crowd” (1844). In: The Philosophical
Forum, vol. 8, nos. 2-4. Boston University, 1978.

3. ENGELS, F. “Schelling et la Rivelazione”. In: Marx & Engels Opere
Complete, vol. 2. Roma, Editora Riuniti, 1980.

4. FEUERBACH, L. “Contribution a la Critique de la Philosophie de Hegel”.
In: Manifestes Philosophiques. Paris, PUF, 1960.

5. . L’Essence du Christianisme. Paris, Maspero, 1968.

o

. “Principes de la Philosophie de I’Avenir”. In: Feuerbach,
Manifestes Philosophiques. Paris, PUF, 1960.

7. . “Théses Provisoires pour la Réforme de la Philosophie”. In:
Feuerbach, Manifestes Philosophiques. Paris, PUF, 1960.

8. HEGEL, G.W.F. Philosophy of Right. Trad. de T. M. Knox. Oxford,
Oxford University Press, 1980.

9. HESS, M. “Die letzten Philosophen”. In: LOWITH, Karl. Die hegelsche
Linke. Stuttgart, Friedrich Frommann Verlag, 1962.

10. MARX, K. Manuscrits de 1844. Paris, Editions Sociales, 1972.

11. . “Uber Bruno Bauer: die Judenfrage”. In: LOWITH, Karl.
Die hegelsche Linke. Stuttgart, Friedrich Frommann Verlag, 1962.

12. . Elementos Fundamentales para la Critica de la Economia
Politica (Borrador). Buenos Aires, Siglo XXI, 1973.

13. . L’ldéologie Allemande. Paris, Editions Sociales, 1968.

14. MARX, K. & ENGELS, F. Die deutsche Ideologie. in: Marx & Engels
Werke, Vol. 3. Berlim, Dietz, 1958.

15. . La Sainte Famille. Paris, Editions Sociales, 1972.



168 Souza, J.C., Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, p. 157-68, 2002

16. SASS, H.-M. “Bruno Bauer’s Critical Theory”. In: The Philosophical
Forum, Vol. §, n. 2-4. Boston University.

17. SCHELLING, F. “Cartas Filoséficas sobre o Dogmatismo e o Criti-
cismo”, 1* carta. Colegdo “Os Pensadores”. Abril Cultural, Séo
Paulo, 1984.

18. SOUZA, José Criséstomo de. “O Ateismo Anti-Humanista e Anti-
Feuerbachiano de Max Stirner”. In: Cadernos de Etica e Filosofia
Politica, n. 3. Sdo Paulo, USP, 2001.

19. . “O Homem Genérico como Telos Imanente da Histéria, em
Karl Marx”. In: Resgate, n. 6. Campinas, Unicamp, 1996.

20. . “Stirner e a Verdade sobre a Ideologia Alema”. In: A Questdo
da Individualidade. Campinas, Edunicamp, 1994.

21. . Ascensdo e Queda do Sujeito no Movimento Jovem Hegelia-
no. Salvador, Edufba, 1991.

22. STIRNER, M. Der Einzige und sein Eigentum (1845), Stuttgart, Philip
Reclam, 1981.

23. . L’Unique et sa Proprieté, Paris, Stock et Plus, 1978.

24. . “Rezensenten Stirners”. In: Le Faux Principe de Notre
Education & L’Anticritique (edigdo bilingiie). Paris, Aubier
Montaigne, 1974.

25. YUDIN, P. & ROSENTHAL, M. A Dictionary of Philosophy. Moscou,
Progress Publishers, 1967.



Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, 2002

45

61

83

99

115

141

157

Contents

Power and Liberty in Spinoza‘s Politics
MARILENA CHAUI

The moral of history
VINICIUS DE FIGUEIREDO

Bossuet: Politics and Providence
EpomiLsoN MENEZES

Liberty and Licentiousness in Rousseau
Ricarpo MONTEAGUDO

The sovereign as idea and philosophy
as the public use of reason
DanieL TourRINHO PERES

Hegel and the liberal’s principle
of individual freedom
Cesar Aucusto Ramos

Gramsci on State
and the Bobbio’s interpretation
ANITA HELENA SCHLESENER

Historical materialism
as an antiliberal conception
Jostg CRISOSTOMO DE Souza

169



170

Cadernos de Etica e Filosofia Politica 4, 2002

INSTRUCOES PARA OS AUTORES

1. Os trabalhos enviados para publica-

¢do devem ser inéditos, conter no
méximo 20 laudas (30 linhas x 70
toques) e obedecer as normas técni-
cas da ABNT (NB 61 e NB 65)
adaptadas para textos filoséficos.

2. Os artigos devem ser acompanhados

1.

de resumo de até 50 palavras, em
portugués e inglés (abstract), pala-
vras-chave em portugués e inglés e
referéncias bibliogréficas. As obras
citadas devem ser ordenadas alfabe-
ticamente pelo sobrenome do autor
e numeradas em ordem crescente,

obedecendo s normas de referén-
cia bibliografica da ABNT (NBR
6023).

A comissdo executiva reserva-se o
direito de aceitar, recusar ou reapre-
sentar o original ao autor com su-
gestdes de mudangas. Os relatores
de parecer permanecerio em sigilo.

4. Trabalhos produzidos em microcom-

putadores devem ser enviados em
disquetes de 3 1/2" em padrio com-
pativel com PC (formato RTF ou
Microsoft Word).

NOTES TO CONTRIBUTORS

Articles are considered on the as-
sumption that they have not been
published wholly or in part, else-
where. Contributions should not

normally exceed twenty double-

space pages.

A summary abstract of up to 50
words should be attached to the
article. A bibliographical list of cited
references beginning with the au-
thor’s last name, initials, followed

by the year of publication in paren-
theses, should be headed ‘Referen-
ces’ and placed on a separate sheet
in alphabetical order.

3. All articles will be strictly refereed.

4.

Contributors should send two cop-
ies or alternatively one hard copy
and one soft copy (DOS format 3 1/
2" disc in Microsoft Word).






LivRARIA HUMARITAS-DISCURSO
Av. Prof, Luciano Gualberto, 315 - Cid. Universitdria
05508-900 - S3o Paulo — SP - Brasil
Tel: 3091-3728 / Telefax: 3091-3796

Formaro

Papel

Impressiio da capa
Impressdo e acabamenio
Niimero de pdginas

Tiragem

HumANITAS — DISTRIBUICAO
Rua do Lago, 717 = Cid. Universitdria
05508-900 - Siio Paulo — SP = Brasil
Telefax: 3091-4589
c-mail: pubffich@cdu.usp. br
hup://www.m:h.usp.brn\umanims

Ficha técnica

155x21cm

miolo: off-set 75 g/m?

capa: cartolina amarela 240 g/m?
preto

Gréfica - FFLCH/USP

170

800 exemplares



