
 
Cadernos de Língua e Literatura Hebraica  

Universidade de São Paulo  
ISSN 2317-8051 - No. 27 (2025) 

_________________________________ 

 

182 

 

NO POMAR DAS ROMÃS:  

CORDOVERO, A KABBALAH E A MÍSTICA JUDAICA NO PARDÊS RIMONIM 

 

IN THE POMEGRANATE ORCHARD: 

CORDOVERO, KABBALAH, AND JEWISH MYSTICISM IN PARDÊS RIMONIM 

 

Maria Lucia Guilherme* 
Saul Kirschbaum** 

 
CORDOVERO, Moshe. Pardês Rimonim: Pomar das Romãs. Tradução de Rav Yair Alon. São Paulo: 

Diego Raigorodsky, 2024. 

 

Resumo: A tradução do Pardês Rimonim, de Moisés Cordovero, é um marco para os estudos de Cabalá 

em língua portuguesa. Essa obra, originalmente escrita no século XVI, é um dos tratados mais 

abrangentes e sistemáticos sobre a mística judaica, explorando conceitos centrais da Cabalá como as 

Sefirot, Ein Sof e a criação. A tradução busca preservar a precisão conceitual e a beleza literária da obra, 

tornando acessível um texto clássico fundamental para estudiosos e interessados no pensamento 

cabalístico. 

  

Palavras-chave: Moisés Cordovero. Mística Judaica. Cabalá. 

 

Abstract: The translation of Pardes Rimonim by Moses Cordovero marks a milestone for Kabbalah 

studies in Portuguese. This work, originally written in the 16th century, is one of the most in depth and 

systematic treatises on Jewish mysticism, exploring focal kabbalistic concepts such as the Sefirot, Ein 

Sof, and the creation. The translation aims to preserve conceptual accuracy and literary beauty of the 

book, making this fundamental text accessible to scholars and enthusiasts of Kabbalistic thought.  

 

keywords: Moses Cordovero. Jewish Mysticism. Kabbalah. 

 

 

 

 

 

 

* Mestre em Letras pelo Programa de Pós-Graduação de Letras Estrangeira e Tradução da Faculdade de Filosofia, 

Letras e Ciências Humanas (FFLCH) da Universidade de São Paulo (USP); pesquisadora do LABÔ – 

Laboratório de Política, Comportamento e Mídia da Fundação São Paulo.  

E-mail: <marchi.malucia@gmail.com>. 
** Doutor em Letras pela FFLCH/USP, PPG Língua Hebraica, Literatura e Cultura Judaicas; Pós-doutor pela 

UNICAMP; professor do Centro Cristão de Estudos Judaicos; pesquisador do LABÔ – Laboratório de Política, 

Comportamento e Mídia da Fundação São Paulo.  

E-mail: <saul.kirschbaum@gmail.com>. 



 

No Pomar das Romãs: Cordovero, a Kabbalah e a Mística Judaica no Pardês Rimonim –  

Maria Lucia Guilherme e Saul Kirschbaum 

______________________________________________________________________ 

183 

 

1.Apresentação 

 

O que é o divino? Como se manifesta? O que é a alma? Como o humano pode se 

relacionar com a divindade? Qual o sentido da vida? De que depende a Redenção? Estas são 

questões trabalhadas dentro do chamado conhecimento místico. 

A obra Pardês Rimonim: Pomar das Romãs, de Rav Moshe Cordovero, é um dos textos 

mais relevantes e sistemáticos da mística judaica. Escrita originalmente em 1548, na cidade de 

Safed (Sfat), na Galileia, a obra propõe uma organização abrangente do pensamento cabalístico. 

Seu título em hebraico, língua em que foi escrita, significa “Pomar das Romãs”, uma metáfora 

rica que remete à abundância e à multiplicidade de conhecimentos esotéricos contidos na 

tradição judaica. Com a publicação em português em 2024, pela tradução de Rav Yair Alon, o 

leitor de língua portuguesa passa a ter acesso a um texto de referência que até então era restrito 

a estudiosos com domínio do hebraico e do aramaico. Esta tradução preenche uma lacuna 

significativa nos estudos judaicos no Brasil, oferecendo uma chave de leitura para temas 

fundamentais como a natureza do divino, o processo da emanação, o papel da alma e a busca 

da redenção. 

 

 

2. Contextualização Histórica e Intelectual 

 

Com o objetivo de acompanharmos a leitura do Pardês Rimonim, algumas abordagens 

para questões como as acima referidas são necessárias.  

O primeiro termo a ser trabalhado é a Cabalá, Cabala ou Kabbalah1 que corresponde ao 

sistema de pensamento místico e esotérico dentro do judaísmo que visa a entender a essência 

de Deus e o funcionamento do universo. A palavra, em hebraico, significa “recebido”, indicando 

que se trata de conhecimentos obtidos por revelação. Outrossim, que são transmitidos de mestre 

para discípulo, estabelecendo uma tradição. 

Quanto à etimologia do termo misticismo, Walter Rehfeld (1986, p. 11) explica que há 

uma raiz comum às palavras mística, misticismo, mistagogo, mistério, ou seja, o mi, que deriva 

do grego myein, fechar. Essas  palavras, então, têm a ver com fechar. Ainda segundo esse 

pensador, uma experiência humana milenar aprendeu a fechar os meios de comunicação com o 

mundo exterior, permitindo que aconteçam novas experiências. 

 

1 Adotamos, arbitrariamente, a grafia Kabbalah. 



 
Cadernos de Língua e Literatura Hebraica  

Universidade de São Paulo  
ISSN 2317-8051 - No. 27 (2025) 

_________________________________ 

 

184 

 

 Segundo a narrativa bíblica, a Torá2 foi entregue por Deus a Moisés no Monte Sinai 

pouco após a saída da escravidão no Egito. Uma leitura rabínica afirma que, além destes 

primeiros cinco livros referidos como Torá escrita, Moisés teria recebido de Deus, na mesma 

ocasião, outro corpo de ensinamentos, chamado de Torá Oral, que veio a ser fixado por escrito 

no chamado Talmud3. Os místicos judeus, por sua vez, afirmam que na verdade Moisés recebeu 

também um terceiro ensinamento, a Kabbalah. 

 Diversos documentos integram a Kabbalah. O mais importante deles, chamado Zohar, 

palavra hebraica que significa “esplendor” ou “radiância”, tem sua autoria atribuída a Moisés 

de León4 (1240 -1305), que o teria escrito entre 1280 e 1286 na Espanha.  

O Zohar é uma obra fundamental da literatura cabalística judaica, que inclui 

comentários sobre os aspectos místicos da Torá e interpretações das escrituras, bem como 

material sobre misticismo e cosmogonia mítica; contém ainda discussões sobre a natureza de 

Deus, a origem e a estrutura do universo, a natureza das almas, a Redenção. 

Conforme observa Walter Rehfeld (1986, p. 75), devemos reconhecer a existência de 

dois conjuntos de textos, a Kabbalah palestinense e a espanhola; para o autor, a palestinense é 

muito mais influente, pois está sob o impacto do sofrimento. O desenvolvimento da Kabbalah 

palestinense atinge seu auge na cidade de Safed, no século XVI, na esteira da expulsão dos 

judeus da Espanha (1492) e da conversão à força em Portugal (1497), tornando a relação entre 

exílio e redenção seu eixo central; foi desenvolvida no quadro de vazio existencial decorrente 

das terríveis perseguições que acometeram os judeus nos séculos XIV e XV, em particular os 

eventos antes referidos.  

 Dentro deste universo cabalístico, encontra-se Moshe Cordovero (1522–1570), nascido 

em Córdoba, Espanha, e posteriormente radicado em Safed, que foi uma das figuras mais 

proeminentes do misticismo judaico. Segundo Meyer Waxman (1960, vol. II, p. 414), 

Cordovero destacou-se como o mais erudito e prolífico dos cabalistas de Safed, onde tornou-se 

discípulo de Joseph Karo, sendo reconhecido tanto por sua profundidade teórica quanto por sua 

capacidade sistematizadora. Em Safed, Cordovero interessou-se pelo estudo da Kabbalah, ao 

que se devotou com todo o fervor. Após adquirir conhecimento exaustivo de todos os meandros 

dos ensinamentos místicos, começou a escrever suas próprias obras. Não obstante sua pouca 

 

2 Torá: também conhecida como Pentateuco. São os primeiros cinco livros, ou rolos, das Escrituras Sagradas, base 

da instrução e orientação judaica. 
3 Talmud: coleção de escritos que cobrem toda a gama de leis e tradições judaicas, compiladas e editadas entre o 

terceiro e sexto séculos. 
4  1240, Guadalajara, Espanha – 1305, Arévalo, Espanha. 



 

No Pomar das Romãs: Cordovero, a Kabbalah e a Mística Judaica no Pardês Rimonim –  

Maria Lucia Guilherme e Saul Kirschbaum 

______________________________________________________________________ 

185 

 

idade na época, seus livros obtiveram o reconhecimento dos cabalistas mais idosos e se 

disseminaram por todo o mundo judaico. 

Gershom Scholem, filósofo e historiador especialista em mística judaica, afirma que o 

sábio Rav Moshe Cordovero foi sem dúvida o maior dos teóricos da mística judaica, tendo sido 

o primeiro a procurar esclarecer o processo dialético que as Sefirot5 percorrem em seu 

desenvolvimento e que se realizam, antes de tudo, dentro de cada uma; isto é, não na interação 

com as demais. Segundo ele, foi Cordovero quem tentou interpretar os diversos estágios de 

emanação como estágios do pensar divino e quem mais claramente pensou o conflito intrínseco 

entre as tendências teísticas e panteísticas na teologia mística da Kabbalah.  

Ainda segundo Scholem, as ideias de Cordovero “resumem-se na fórmula – um século 

antes de Spinoza e Malebranche -, que ‘Deus é toda a realidade, mas nem toda realidade é 

Deus’” (SCHOLEM. 1972. p.255). 

Retomando as observações de Waxman, acrescente-se que, segundo ele, por seu espírito 

sistematizante, Cordovero tornou-se o expositor por excelência da Kabbalah, coroando sua obra 

com o Pardês Rimonim, que contém o conjunto de seus ensinamentos cabalísticos e lida 

praticamente com cada fase da Kabbalah.  

Para Scholem (1972), o Pardês Rimonim surgiu como uma tentativa de organizar de 

forma lógica e coerente o vasto e complexo corpo doutrinário da Kabbalah, especialmente as 

ideias contidas no Zohar, principal obra da mística judaica medieval. 

Como os pontos de vista de Cordovero são baseados nas doutrinas contidas no Zohar e 

em outras obras cabalísticas, temos no Pardês um completo sistema da Kabbalah e sua obra 

supriu todos os estudantes com um guia confiável em seus complexos labirintos. 

 

 

3. Conteúdo e Estrutura da Obra 

 

Obra essencial para compreender a mística judaica, o Pardês, finalmente, após quase 

meio milênio, está agora ao alcance do leitor brasileiro, na competente tradução de Rav Yair 

Alon, nom de plume de Diego Raigorodsky.  

 O tradutor, nascido em Israel e naturalizado brasileiro, possui ordenação rabínica – 

semichah – pela WebYeshivá de Ranaana (2016-2017), graduação em linguística em 2008 pela 

Universidade de São Paulo (USP) e mestrado em Língua Hebraica, Literatura e Cultura Judaicas 

 

5 Sefirot: plural de Sefirah. As dez emanações divinas que estruturam o universo.  



 
Cadernos de Língua e Literatura Hebraica  

Universidade de São Paulo  
ISSN 2317-8051 - No. 27 (2025) 

_________________________________ 

 

186 

 

pela mesma instituição em 2015, com a dissertação “O Talmud babilônico e o estabelecimento 

da lei: uma análise dos métodos hermenêuticos empregados pelos sábios amoraítas”. Editor, 

revisor e tradutor (hebraico, aramaico, português, inglês e espanhol), Raigorodsky é especialista 

em Estudos Judaicos pela The Open University of Israel, além de fundador e CEO da Yair Alon 

Cabalistic Studies. 

Quanto à estrutura da obra, o Pardês Rimonim está organizado em trinta e dois portões, 

shearim em hebraico, subdivididos em duzentos e setenta capítulos. Cada portão aborda um 

tema específico da mística judaica, desde a descrição das Sefirot até discussões sobre a natureza 

da alma, os mundos espirituais, a criação e a Redenção. 

O conteúdo da obra reflete não apenas uma preocupação metafísica, mas também uma 

proposta ética e existencial. Como explica Anderson Rosa (2024, p.18), o Pardês Rimonim 

analisa, entre outros, os diversos estágios da criação, desde a emanação da primeira Sefirah até 

a formação dos mundos inferiores.  

Ao apresentar a natureza do ser humano como um microcosmo e sua relação com o 

macrocosmo divino, Cordovero ofereceu uma concepção ética do universo, ou seja, um 

caminho para a humanidade em sua busca da Redenção, sustentando assim a atualidade do 

Pardês. 

 

 

4. Contribuições e Impacto 

 

O impacto do Pardês Rimonim é amplo e se estende por séculos. Sua  importância está 

no fato de que Cordovero conseguiu consolidar diferentes correntes literárias cabalísticas em 

um sistema coerente e racional, facilitando a compreensão e a transmissão desses ensinamentos. 

Seu pensamento serviu de base para o desenvolvimento posterior da Kabbalah luriana, que 

aprofundou aspectos como o tsimtsum6, os mundos espirituais e o tikun olam7. 

Segundo Bracha Sack (1987, p. 363), a disseminação das ideias cabalísticas no século 

XVII deve-se, em grande medida, às contribuições de Cordovero e de Isaac Luria. Entretanto, 

os cabalistas posteriores muitas vezes se viram diante da necessidade de escolher entre os 

sistemas teológicos cordoveriano e luriano, dada a densidade e a influência de ambos. 

 

6 a retração divina. 
7 a reparação cósmica. 



 

No Pomar das Romãs: Cordovero, a Kabbalah e a Mística Judaica no Pardês Rimonim –  

Maria Lucia Guilherme e Saul Kirschbaum 

______________________________________________________________________ 

187 

 

A principal contribuição de Cordovero está na organização racional da Kabbalah, que 

até então apresentava-se majoritariamente como um conjunto de ensinamentos esotéricos 

dispersos e muitas vezes contraditórios. Sua obra não apenas clarifica, mas também torna 

possível o estudo sistemático da mística judaica. Pode-se dizer que Cordovero fez pela 

Kabbalah o que Maimônides fizera pelo Talmud. 

Para ilustrar a complexidade dos temas a que Cordovero se dedica, e para enfatizar sua 

preocupação didática, transcrevemos um trecho do Pardês Rimonim: 

 

É bem conhecido daqueles que estão envolvidos na sabedoria oculta que não 

há discussão a respeito do número de Sefirot. Todos concordam que são dez. 

Este é um dos assuntos em que existe concordância em relação a elas, como 

vemos no Sêfer Ietsirá, atribuída a Abraão, nosso patriarca, ou atribuídos por 

alguns ao Rabi Akiva; mas isso é incorreto. As palavras desse livro são tão 

profundas e ocultas que, embora haja muitos comentaristas dele, eles não 

conseguem compreender muitas de suas partes. Contudo, explicaremos suas 

palavras da melhor maneira possível, dentro dos limites da nossa humilde 

compreensão. Eis o que está escrito lá: Dez Sefirot sem substância, no número 

dos dez dedos. Cinco contra cinco e um pacto único de equilíbrio no meio; na 

circuncisão da língua e na circuncisão do órgão sexual. (Cordovero, 2024, 

p. 47) 
 
 

No contexto contemporâneo, a tradução cuidadosa feita por Rav Yair Alon, 

acompanhada de notas que facilitam a compreensão de conceitos complexos, não é apenas um 

feito acadêmico; é também um marco para os estudos judaicos em língua portuguesa.  

 

 

5. Considerações Finais 

 

O Pardês Rimonim não é uma obra apenas de interesse religioso ou esotérico. Trata-se 

de uma contribuição fundamental para quem busca compreender a tradição judaica, suas 

concepções sobre o divino, o universo e a condição humana. 

A publicação em português amplia significativamente o acesso à mística judaica, 

permitindo que estudiosos, pesquisadores e interessados possam dialogar com uma tradição 

que, por séculos, permaneceu inacessível para quem não dominava suas línguas originais. 

A clareza expositiva de Cordovero, aliada à qualidade da tradução de Rav Yair Alon, 

fazem deste livro uma referência indispensável não apenas para os estudos judaicos, mas 

também para a história das religiões, a filosofia da religião e para os estudos sobre 

espiritualidade. 



 
Cadernos de Língua e Literatura Hebraica  

Universidade de São Paulo  
ISSN 2317-8051 - No. 27 (2025) 

_________________________________ 

 

188 

 

 

 

Referências 

 
CORDOVERO, Moshe. Pardês Rimonim: pomar das romãs. Tradução de Rav Yair Alon. São 

Paulo: Diego Raigorodsky, 2024. 

 

REHFELD, Walter. Introdução à mística judaica. São Paulo: Ícone Editora, 1986. 

 

ROSA, Anderson. “Prefácio ao Pardês Rimonim” in: CORDOVERO, Moshe. Pardês 

Rimonim: pomar das romãs. Tradução de Rav Yair Alon. São Paulo: Diego Raigorodsky, 2024. 

 

SACK, Bracha. “The influence of Cordovero on seventeenth-century Jewish thought.” In: 

TWERSKY, Isadore; SEPTIMUS, Bernard (org.). Jewish Thought in the Seventeenth Century. 

Cambridge, MA; London: Harvard University Press, 1987. 

 

SCHOLEM, Gershom. As grandes correntes da mística judaica. Tradução de J. Guinsburg e 

equipe. São Paulo: Perspectiva, 1972. 

 

WAXMAN, Meyer. A History of Jewish Literature. New Jersey: Thomas Yoseloff Ltd, 1960. 


