
Cadernos de Literatura em Tradução, n. 23, p. 000-000 1

C A D E R N O S
D E    L I T E R A T U R A    E M    T R A D U Ç Ã O

30

Clássicos greco-latinos traduzidos por mulheres no Brasil



112 Maria Aparecida de Oliveira Silva. Se a virtude pode ser ensinada, de Plutarco: tradução...

 Se a virtude pode ser ensinada, de Plutarco:  
tradução e comentário

Maria Aparecida de Oliveira Silva1

Resumo: Esta é a primeira tradução em língua portuguesa no Brasil do brevíssimo tratado plutarquia-
no intitulado Se a virtude pode ser ensinada. Notamos que os conceitos citados por Plutarco encontram 
paralelo no pensamento platônico, em especial no diálogo Mênon. Nesse tratado, Plutarco reflete 
sobre a importância do ensino e do aprendizado da virtude. Sob essa perspectiva, Plutarco coloca 
em discussão se é possível ensinar a prudência, a justiça e o bem viver (439A) do mesmo modo que 
é feito no aprendizado dos ofícios e das demais artes (439B). 

Palavras-chave: Plutarco; virtude; neoplatonismo; educação antiga.

Abstract: This is the first Portuguese translation in Brazil of the very brief Plutarchan treatise titled 
Whether Virtue Can Be Taught. We note that the concepts cited by Plutarch parallel Platonic thought, 
especially in the Meno dialogue. In this treatise, Plutarch reflects on the importance of teaching and 
learning virtue. From this perspective, Plutarch discusses whether it is possible to teach prudence, 
justice and good living (439A) in the same way as is done in the learning of crafts and other arts (439B).

Keywords: Plutarch; virtue; neoplatonism; ancient education.

1	 Professora colaboradora e líder do Grupo CNPq LABHAM/UFPI. Pesquisadora do Grupo Heródoto 
-UNIFESP e do Taphos – MAE/USP.  Pesquisadora do Grupo CNPq Linceu – Unesp/Araraquara e do 
Grupo Retórica da Universidad de Cádiz. Tradutora de Plutarco e Heródoto. 



Cadernos de Literatura em Tradução, n. 30, p. 112-124 113

Introdução

Plutarco escreveu o tratado Se a virtude pode ser ensinada (Εἰ διδακτὸν ἡ ἀρετή) 
por volta de 115 a 120 d.C., período em que, segundo Jones (1966, p. 61), grande 
parte de sua vasta obra foi concebida. Em diversos tratados, o autor aborda o 
tema da virtude sob diferentes perspectivas2, e neles conclui que o aprendizado da 
virtude é essencial para a formação do caráter. Então, busca responder à seguinte 
questão: é possível ensinar a prudência, a justiça e o bem viver? (Se a virtude pode 
ser ensinada, 439A). Desse modo, ele expressa três traços de caráter que entende 
serem constitutivos da virtude: o ser prudente, justo e hábil no bem viver.

A pergunta proposta por Plutarco remete-nos à feita por Sócrates no início 
do diálogo Mênon, conforme lemos a seguir:

{MEN.} Ἔχεις μοι εἰπεῖν, ὦ Σώκρατες, ἆρα διδακτὸν ἡ ἀρετή; ἢ οὐ 
διδακτὸν ἀλλ’ ἀσκητόν; ἢ οὔτε ἀσκητὸν οὔτε μαθητόν, ἀλλὰ φύσει 
παραγίγνεται τοῖς ἀνθρώποις ἢ ἄλλῳ τινὶ τρόπῳ;

{Mên.} Sabes me dizer, Sócrates, a virtude pode ser ensinada? Ou não pode 
ser ensinada, mas praticada? Ou nem praticada nem aprendida, mas, por 
natureza cabe à sorte aos homens ou por algum outro modo? (PLATÃO, 
Mênon, 70a.1-4).3

Vemos que a inquietação socrática tocou o pensamento de Plutarco e o 
levou a compor um breve ensaio cuja questão basilar é responder se a virtude pode 
ser ensinada, assim como se ensina um ofício ou uma arte. Em estilo socrático, 
Plutarco elabora perguntas ao seu leitor/ouvinte4:

Os homens aprendem a tocar um instrumento, a dançar, a ler as letras, a 
trabalhar a terra e a cavalgar; e o que é impressionante? Eles aprendem a 
calçar-se e a vestir-se, e lhes ensinam como servir o vinho e a preparar seu 
alimento; não é possível fazer isso proveitosamente sem aprendizado, por 

2	 Como aponta Opsomer (2011, p. 164), a concepção plutarquiana de virtude aproxima-se da proposta 
de Platão, ou seja, uma virtude prática, voltada para as ações, não somente para a reflexão ou contemplação.
3	 Doravante, as traduções citadas são de nossa autoria.
4	 Consideramos que Plutarco utilizava seus escritos morais para lecionar Retórica e Filosofia para gregos 
e romanos de Roma e do sul da Itália. Desse modo, os tratados morais plutarquianos eram ouvidos em 
suas leituras e lidos por outros que podiam comprar seus manuscritos por meio dos copistas que havia no 
Império Romano.



114 Maria Aparecida de Oliveira Silva. Se a virtude pode ser ensinada, de Plutarco: tradução...

causa dele existe tudo isso, que é o bem viver; mas isso é possível sem apren-
dizado, sem razão nem habilidade, de modo espontâneo? (PLUTARCO. Se 
a virtude pode ser ensinada, 439B-C).

Plutarco observa que, em diversas áreas da vida, desde a música até a agricul-
tura, os cidadãos são educados por mestres que lhes transmitem conhecimentos e 
habilidades. No entanto, quando se trata da formação da virtude, parece haver uma 
ausência de mestres ou métodos eficazes. O autor expressa surpresa e frustração ao 
avaliar que, enquanto artesãos5, músicos e agricultores produzem trabalhos incontá-
veis e refinados, a cidade falha em produzir cidadãos de caráter irrepreensível e vida 
virtuosa (PLUTARCO. Se a virtude pode ser ensinada, 439A-B). A divisão proposta 
por Plutarco mostra sua percepção de que as atividades manuais se desenvolvem 
pela ação através da imitação, enquanto as atividades de comando operam melhor 
com a educação de seus comandantes6. Embora a natureza possa ocasionalmente 
produzir algo belo por si mesma, este frequentemente se obscurece ou se corrompe 
por elementos alheios7; como exemplo, Plutarco constrói um símile entre a pureza 
da virtude e um grão puro misturado a plantas selvagens e impuras (439B). 

Se a virtude, tão essencial ao bem viver, pode ser cultivada por meio de 
aprendizado e prática, ou se é algo que surge espontaneamente e sem a necessidade 
de uma educação específica, é uma questão fundamental, uma vez que, se reconhe-
cemos que a virtude pode ser ensinada, atestamos sua existência. Platão é citado 
para ilustrar que não são pequenos erros ou discordâncias que causam conflitos 
entre irmãos, amigos ou cidades, mas sim a ausência de virtude. Desconhecer o 
manejo de instrumentos musicais ou ferramentas não causa grande dano, porém, 
sem o devido aprendizado, a capacidade de administração de um cidadão é pre-
judicada, o que acarreta desastres privados e públicos (PLUTARCO. Se a virtude 
pode ser ensinada, 439B-C).

5	 Frazier (2011, p. 316) reflete sobre a mimesis do artesão e a moral dos aristocratas em Plutarco. A 
autora identifica sua relação com a ideia platônica de que os artesãos praticam uma mimesis inferior, pois 
a mimesis superior é a destinada aos seus leitores/ouvintes, por ser uma mimesis moral.
6	 A educação era privilégio da aristocracia na Antiguidade. Na biografia de Demóstenes, por exemplo, 
Plutarco conta que o orador ateniense perdeu o pai aos sete anos e foi criado por tutores que dilapidaram 
os seus bens. Em razão disso, Demóstenes não recebera a educação que cabia a um aristocrata. (Vida de 
Demóstenes, 4.2-3).
7	 Xenophontos (2012, p. 164) utiliza o exemplo de Fábio Máximo, que é comparado a Péricles nas 
Vidas paralelas, para demonstrar que Plutarco constrói um modelo ideal de general pautado na moral, uma 
vez que a vitória no campo de batalha não acontece por causa da habilidade estratégica de seu biografado, 
mas sim por sua virtude, nas escolhas que seu arcabouço ético o levou a tomar.



Cadernos de Literatura em Tradução, n. 30, p. 112-124 115

Plutarco critica quem considera a virtude algo espontâneo, que prescinde 
de aprendizado. Anedotas sobre Diógenes e Aristipo são usadas para destacar a 
importância de ensinar desde cedo como se comportar corretamente em sociedade. 
Sobre o uso das anedotas envolvendo filósofos, Russell (1968, p. 144) afirma que 
são expedientes da arte retórica constantemente utilizados nos tratados plutarquia-
nos e que têm como finalidade sustentar seu argumento. Diógenes, por exemplo, 
pune o pedagogo de um menino por não lhe ensinar boas maneiras à mesa, pois 
a responsabilidade pelo comportamento inadequado do menino reside na falta de 
uma educação apropriada (PLUTARCO. Se a virtude pode ser ensinada, 439D-E). 
Já Aristipo, ao ser questionado sobre sua constante presença em diferentes lugares, 
ironiza sobre a necessidade de receber-se orientação correta, enfatizando que, sem 
aprendizado, até mesmo as tarefas mais básicas, como viajar de barco, podem levar 
alguém à ruína (439F).

O autor argumenta que, assim como as artes militares exigem treinamento 
rigoroso, a virtude também necessita de orientação adequada. A menção a Ifícrates 
e sua conversa com Cálias ilustram a irracionalidade de considerar a estratégia mi-
litar como algo que pode ser aprendido, enquanto a prudência é deixada ao acaso 
(PLUTARCO. Se a virtude pode ser ensinada, 440B). Portanto, a virtude é essencial 
para o bom funcionamento de todas as artes e ofícios. Sem a prudência, que é 
guia e ornamento de todas as virtudes, qualquer habilidade perde sua utilidade e 
eficácia. A verdadeira educação deve começar na infância, moldando tanto o corpo 
quanto o caráter das crianças, assim como as amas de leite moldam seus corpos. 
Um exemplo disso é a resposta de um lacônio sobre os benefícios dos pedagogos, 
afirmando que eles fazem coisas belas e prazerosas às crianças, indicando que a 
educação deve ser agradável e benéfica desde cedo (PLUTARCO. Se a virtude pode 
ser ensinada, 439F).

Da tradução

O texto grego que serviu de referência à presente tradução foi editado por 
Max Pohlenz no terceiro volume de Plutarchi Moralia, em Leipzig, e reimpresso 
pela Teubner em 1972 com o título An virtus doceri possit nas páginas 123–127. 
Dada a brevidade do tratado, alguns estudiosos levantam a hipótese de que o texto 
esteja incompleto. Porém, entendemos que o texto segue o aspecto aporético do 
diálogo platônico no qual claramente se inspira: Mênon. É interessante perceber 
que a preocupação plutarquiana com quem está preparado para ensinar a virtu-



116 Maria Aparecida de Oliveira Silva. Se a virtude pode ser ensinada, de Plutarco: tradução...

de é a mesma expressa por Platão em seu diálogo Mênon, que, por sua natureza 
aporética, não traz a resposta para essa questão. Nesse sentido, Plutarco segue seu 
mestre, coloca a questão, suscita reflexões, mas não oferece uma resposta conclu-
siva. Roskam (2011, p. 209) chama a atenção para o fato de Plutarco destacar o 
choque entre ideais filosóficos e pragmatismo político, que as Vidas de Plutarco são 
geralmente caracterizadas por uma abordagem problematizadora que mostra um 
interesse notável em dilemas éticos, mas que prefere levantar questões a respondê-
-las, bem ao estilo platônico.

A tradução do texto seguiu a sintaxe grega na medida em que a versão 
em língua portuguesa se torna inteligível e fluente. Já as passagens cuja com-
preensão literal do grego se fazem ininteligíveis e de difícil compreensão ora 
receberam notas explicativas ora foram aproximadas ao nosso código linguístico 
com expressões conhecidas em nosso tempo. Os conceitos relacionados com 
a educação grega, ou à paideia, seguem os utilizados por Platão, uma vez que 
Plutarco retoma o diálogo estabelecido por Sócrates para discuti-lo com base 
nas inquietações de seu tempo.

ΕΙ ΔΙΔΑΚΤΟΝ Η ΑΡΕΤΗ

1
439A  Περὶ τῆς ἀρετῆς βουλευόμεθα 
καὶ διαποροῦμεν, εἰ διδακτόν ἐστι τὸ 
φρονεῖν τὸ δικαιοπραγεῖν τὸ εὖ ζῆν· εἶτα 
θαυμάζομεν, εἰ ῥητόρων μὲν ἔργα καὶ 
κυβερνητῶν καὶ ἁρμονικῶν καὶ οἰκοδόμων 
καὶ γεωργῶν μυρί' ἐστίν,

SE A VIRTUDE PODE SER ENSINADA

1
439A  Sobre a virtude, deliberamos e levan-
tamos uma questão, se é possível ensinar a 
prudência, a prática da justiça e o bem viver8; 
depois, ficamos admirados que as obras dos 
oradores, timoneiros, músicos, arquitetos e 
camponeses são incontáveis,

8	 No parágrafo 439C, Plutarco grafa τὸ εὖ βιοῦν (tò eû bioûn), enquanto neste escreve τὸ εὖ ζῆν (tò 
eû zên), que traduzimos por “o bem viver”. De acordo com Chantraine (s.v., 1968), o verbo ζῆν (zên) 
significa “ser vivente”, o que nos leva a pensar no ser humano como um animal da natureza, como uma 
cria dela. Já o verbo βιῶναι (biônai) significa “viver desta ou daquela maneira, passar sua vida”, o que 
nos faz refletir sobre o modo de vida do ser humano, embora Chantraine chame a atenção para o fato do 
substantivo βίος (bíos) poder ser traduzido por “maneira de viver” ou “modo de vida” e, algumas vezes, 
aparecer relacionado também aos animais em geral. Em outro tratado, Plutarco critica o filósofo que não 
se interessa por medicina, pela saúde física do corpo, conforme lemos a seguir: “Pois és um filósofo por  



Cadernos de Literatura em Tradução, n. 30, p. 112-124 117

439B  ἀγαθοὶ δ' ἄνδρες ὀνομάζονται καὶ 
λέγονται μόνον, ὡς ἱπποκένταυροι καὶ 
γίγαντες καὶ κύκλωπες, ἔργον δ' ἀμεμφὲς 
εἰς ἀρετὴν καὶ ἀκέραιον οὐκ ἔστιν εὑρεῖν 
οὐδὲ πάθους ἀκέραιον ἦθος οὐδ' ἄθικτον 
αἰσχροῦ βίον, ἀλλ' εἰ καί τι καλὸν ἡ φύσις 
αὐτομάτως ἐκφέρει, τοῦτο πολλῷ τῷ 
ἀλλοτρίῳ, καθάπερ ὕλῃ καρπὸς ἀγρίᾳ 
καὶ ἀκαθάρτῳ μιγνύμενος, ἐξαμαυροῦται; 
ψάλλειν μανθάνουσιν οἱ ἄνθρωποι καὶ 
ὀρχεῖσθαι καὶ ἀναγινώσκειν γράμματα 
καὶ γεωργεῖν καὶ ἱππεύειν· καὶ τί δεινόν; 

439B  enquanto os homens nobres se 
nomeiam e se chamam somente de Cen-
tauros9, Gigantes10 e Ciclopes11. Mas uma 
obra irreprovável, voltada para a virtude e a 
pureza, não é possível encontrar, nem mesmo 
um caráter sem mescla da paixão, nem uma 
vida sem o toque do mal. Mas se, de fato, a 
natureza produz por si mesma algo belo, este 
se torna obscuro com algo que lhe é muito 
alheio, como um grão que se mistura com 
uma planta selvagem e impura?12 Os homens 
aprendem a tocar um instrumento, a dançar, 

natureza e não suportas um filósofo que não é um médico amador, também te irritas se pensa que a ele 
convém observar a geometria, a dialética e a música, porque deseja investigar e aprender o que há de mal e 
bom na morada* que é o seu corpo”. (Φιλόσοφος γὰρ εἶ τὴν φύσιν, ὦ Μοσχίων, καὶ τῷ μὴ φιλιατροῦντι 
χαλεπαίνεις φιλοσόφῳ, καὶ ἀγανακτεῖς εἰ μᾶλλον αὑτὸν οἴεται προσήκειν γεωμετρίας καὶ διαλεκτικῆς 
καὶ μουσικῆς ὁρᾶσθαι μεταποιούμενον ἢ ζητεῖν καὶ μανθάνειν βουλόμενον ὅττι τοι ἐν μεγάροισι κακόν 
τ’ ἀγαθόν τε τέτυκται τῷ σώματι.) (Preceitos de saúde, 122D). *(Homero, Odisseia, IV.92).
9	 Os Centauros eram seres meio homem e meio cavalo, com quatro patas de cavalo e dois braços hu-
manos, que comiam carne crua e viviam nas florestas da Tessália. Dentre eles, dois destacavam-se: Quíron 
e Folo, por serem hospitaleiros, amigos dos homens e não violentos; portanto, é a eles que se referem os 
que se nomeiam como Centauros. O mais célebre de todos, Quíron era imortal por ser filho de Crono e 
de Fílira, uma Oceanida, e tinha essa forma porque Crono metamorfoseou-se em cavalo para engendrá-la; 
era o mais famoso também por sua sabedoria, figurava em algumas listas dos Sete Sábios da Grécia antiga 
e foi responsável pela educação de Aquiles, o grande herói homérico.
10	 Seres gerados a partir do sangue escorrido da mutilação causada por Crono em Urano, que os engendrou 
nas entranhas de Geia. Os Gigantes foram gerados para vingar a morte dos Titãs, que Zeus aprisionara 
no Tártaro, e cada um deles recebera atributos semelhantes aos dos Deuses Olímpicos para enfrentá-los 
com as mesmas capacidades. O combate contra os Gigantes, vencido por deuses e heróis, é conhecido por 
Gigantomaquia.
11	 Filhos de Urano e de Geia, irmãos dos Gigantes, pertencem à primeira geração divina. Distinguem-se 
por terem um só olho no meio da testa, extrema força e habilidade manual. Foram eles que deram o raio, 
o trovão e o relâmpago para Zeus, como agradecimento por sua libertação do Tártaro; também o elmo 
invisível a Hades e o tridente a Posídon, sendo que estes presentes possibilitaram a vitória dos deuses contra 
os Titãs.
12	 Em outro tratado, Plutarco repete a ideia da mistura do puro com o selvagem e escreve: “Pois, penso, 
tais como tantas sementes selvagens, por haver semelhança em seu aspecto e tamanho, estão misturadas 
com o trigo, há dificuldade em fazer a separação (pois ou não caem pela estreiteza dos seus furos, ou caem 
juntos pelos furos mais largos), assim a bajulação, porque se mistura com todo tipo de sentimento, todo 
tipo de movimentação, também de necessidade e hábito da amizade, é difícil de ser distinguida” (Como 
distinguir o bajulador do amigo, 51A). Tradução de Maria Aparecida de Oliveira Silva (2016).



118 Maria Aparecida de Oliveira Silva. Se a virtude pode ser ensinada, de Plutarco: tradução...

ὑποδεῖσθαι μανθάνουσι περιβάλλεσθαι, 
οἰνοχοεῖν διδάσκουσιν ὀψοποιεῖν·

439C  ταῦτ' ἄνευ τοῦ μαθεῖν οὐκ ἔστι 
χρησίμως ποιεῖν, δι' ὃ δὲ ταῦτα πάντα, τὸ εὖ 
βιοῦν, ἀδίδακτον καὶ ἄλογον καὶ ἄτεχνον 
καὶ αὐτόματον; 

2
Ὦ ἄνθρωποι, τί τὴν ἀρετὴν λέγοντες 
ἀδίδακτον εἶναι ποιοῦμεν ἀνύπαρκτον; 
εἰ γὰρ ἡ μάθησις γένεσίς ἐστιν, ἡ τοῦ 
μαθεῖν κώλυσις ἀναίρεσις. καίτοι γ', ὥς 
φησιν ὁ Πλάτων, διὰ τὴν τοῦ ποδὸς πρὸς 
τὴν λύραν ἀμετρίαν καὶ ἀναρμοστίαν 
οὔτ' ἀδελφὸς ἀδελφῷ πολεμεῖ οὔτε φίλος 
φίλῳ διαφέρεται οὔτε πόλεις πόλεσι δι' 
ἀπεχθείας γινόμεναι τὰ ἔσχατα κακὰ δρῶσί 
τε καὶ 
439D  πάσχουσιν ὑπ' ἀλλήλων, οὐδὲ 
περὶ προσῳδίας ἔχει τις εἰπεῖν στάσιν 
ἐν πόλει γενομένην, ποτέρως Τελχινας 
ἀναγνωστέον, οὐδ' ἐν οἰκίᾳ διαφορὰν 
ἀνδρὸς καὶ γυναικὸς ὑπὲρ κρόκης ἢ 
στήμονος· ἀλλ' ὅμως οὔτ' ἂν ἱστὸν οὔτε 

a ler as letras, a trabalhar a terra e a cavalgar; 
e o que é impressionante? Eles aprendem a 
calçar-se e a vestir-se, e lhes ensinam como 
servir o vinho e a preparar seu alimento; 
439C  não é possível fazer isso proveitosa-
mente sem aprendizado, é por causa dele que 
existe tudo isso, que é o bem viver; mas isso 
é possível sem aprendizado, sem razão nem 
habilidade, de modo espontâneo? 

2
Homens, por que, ao afirmarmos que a vir-
tude não pode ser ensinada, nós a tornamos 
inexistente? Pois se o aprendizado é a origem 
dela, a interdição do aprendizado é a sua 
destruição. Contudo, como afirma Platão13, 
não é pela dissimetria e a desarmonia do 
pé na lira que irmão guerreia com irmão, 
nem amigo diverge de amigo, nem cidades 
tomadas de ódio por outras cidades cometem 
e sofrem males
439D  extremos umas por causa das outras; 
nem mesmo pode contar-se sobre a revolta 
ocorrida na pólis pela alteração do som de 
uma vogal, “Telquinas” deve ser lida dos 
dois modos14, nem que em uma casa tenha 
havido divergência entre marido e esposa 

13	 Plutarco repete esse exemplo em outro tratado: “Todavia, não é por causa da dissimetria do pé na 
lira, como Platão dizia, que cidades divergem de cidades, amigos de amigos, agem e sofrem do modo 
mais vergonhoso, mas por desafinação às leis e à justiça” (καίτοι οὐ διὰ τὴν τοῦ ποδὸς πρὸς τὴν λύραν 
ἀμετρίαν, ὡς Πλάτων ἔλεγε, καὶ πόλεις πόλεσι καὶ φίλοι φίλοις διαφερόμενοι τὰ αἴσχιστα δρῶσί τε καὶ 
πάσχουσιν, ἀλλὰ διὰ τὴν περὶ τὰ νόμιμα καὶ δίκαια πλημμέλειαν.) (Da falsa modéstia, 534E). Plutarco 
retoma um pensamento expresso por Platão, que escreveu o seguinte: “Mas não é por causa da dissimetria 
no pé da lira que um irmão guerreia contra irmão e cidades contra cidades com desmedida e desarmonia, 
causam dissensões ao guerrear e atacar umas às outras, fazem e sofrem males extremos” (ἀλλ’ οὐ διὰ τὴν ἐν 
τῷ ποδὶ πρὸς τὴν λύραν ἀμετρίαν, καὶ ἀδελφὸς ἀδελφῷ καὶ πόλεις πόλεσιν ἀμέτρως καὶ ἀναρμόστως 
προσφερόμεναι στασιάζουσι καὶ πολεμοῦντες τὰ ἔσχατα δρῶσιν καὶ πάσχουσιν.) (Clitófon, 407c-d).
14	 Telquines era o nome dado a um dos povos que habitavam a ilha de Rodes. Plutarco grafa a palavra 
Τελχινας (Telkhinas) sem acento, na forma do acusativo masculino plural, para destacar as duas formas 
de sua pronúncia quanto à vogal tônica, que podia ser “télquines” ou “telquínes”. 



Cadernos de Literatura em Tradução, n. 30, p. 112-124 119

βιβλίον ἢ λύραν ὁ μὴ μαθὼν μεταχειρίσαιτο, 
καίπερ εἰς οὐδὲν μέγα βλαβησόμενος, ἀλλ' 
αἰδεῖται γενέσθαι καταγέλαστος (‘ἀμαθίην’ 
γὰρ Ἡράκλειτός φησι ‘κρύπτειν ἄμεινον’), 
οἶκον δὲ καὶ γάμον καὶ πολιτείαν καὶ ἀρχὴν 
οἴεται καλῶς μεταχειρίσασθαι μὴ παισὶ 
μαθὼν ὀρθῶς συμφέρεσθαι μὴ γυναικὶ 
μὴ θεράποντι μὴ πολίτῃ μὴ ἀρχομένῳ μὴ 
ἄρχοντι; παιδὸς ὀψοφαγοῦντος ὁ Διογένης 
τῷ παιδαγωγῷ 
κόνδυλον ἔδωκεν, ὀρθῶς οὐ τοῦ μὴ μα-

439E  θόντος ἀλλὰ τοῦ μὴ διδάξαντος τὸ 
ἁμάρτημα ποιήσας. εἶτα παροψίδος μὲν ἢ 
κύλικος οὐκ ἔστι κοινωνεῖν ἐπιδεξίως, ἂν 
μὴ μάθῃ τις εὐθὺς ἐκ παίδων ἀρξάμενος, 
ὡς Ἀριστοφάνης, ‘μὴ κιχλίζειν μηδ' 
ὀψοφαγεῖν μηδ' ἴσχειν τὼ πόδ' ἐπαλλάξ’, 
οἴκου δὲ καὶ πόλεως καὶ γάμου καὶ βίου 

por um fio de tecido ou por sua urdidura; 
mas, no entanto, quem não aprendeu a 
manejar um tear, nem um livro ou uma lira, 
embora isso não lhe cause nenhum grande 
dano, pelo menos, porque se envergonha de 
ser ridículo (pois “a ignorância” Heráclito15 
afirma que “é melhor esconder”16); mas pensa 
que manejará bem a casa, o casamento, a 
política e a magistratura, sem sequer ter 
aprendido corretamente a ser tolerante com 
a esposa, nem com o escravo, nem com seu 
concidadão, nem com o comandado, nem 
com o comandante? Diógenes17 deu um soco 
em um pedagogo de um menino que comia 
muito à mesa, e atribuiu corretamente o erro 
439E  não ao aprendiz, mas a quem não lho 
havia ensinado. Então, não é possível usar 
prato e taça juntos com habilidade, sem 
que se tenha aprendido direito, a começar 
da infância; como Aristófanes18, “não rir 
demais, nem ser guloso, nem manter os pés 
cruzados”19, enquanto é possível ter uma 

15	 Nascido na cidade de Éfeso, situada na Ásia Menor, Heráclito era um filósofo pré-socrático que 
influenciou diversos pensadores, entre eles Platão. 
16	 Fr. 95 D-K, também citado em Da audição, 43D: “pois logo nem ‘a ignorância é melhor esconder’, 
como afirma Heráclito, mas colocá-la à frente de todos e dela cuidar” (τάχα μὲν γὰρ οὐδ’ “ἀμαθίην 
κρύπτειν ἄμεινον,” ὥς φησιν Ἡράκλειτος, ἀλλ’ εἰς μέσον τιθέναι καὶ θεραπεύειν). Em outro tratado, 
faz o seguinte uso do fragmento: “Simônides, o poeta, Sósio Senecião, ao ver um estrangeiro, em um ban-
quete, reclinado, em silêncio, não falando nada, disse: ‘homem, se não és tolo, fazes uma coisa sábia, mas 
se és um sábio, uma tola’, pois a ‘ignorância é melhor’, como afirma Heráclito, ‘esconder’” (Σιμωνίδης ὁ 
ποιητής, ὦ Σόσσιε Σενεκίων, ἔν τινι πότῳ ξένον ἰδὼν κατακείμενον σιωπῇ καὶ μηδενὶ διαλεγόμενον, ‘ὦ 
ἄνθρωπ›’ εἶπεν, ‘εἰ μὲν ἠλίθιος εἶ, σοφὸν πρᾶγμα ποιεῖς· εἰ δὲ σοφός, ἠλίθιον.’ ‘ἀμαθίην γὰρ ἄμεινον’ 
ὥς φησιν Ἡράκλειτος ‘κρύπτειν’). (Assuntos de banquete, 644F).
17	 Não sabemos qual Diógenes.
18	 Comediógrafo ateniense do século IV a.C., poeta Comédia Antiga.
19	 Reprodução deste verso aristofânico: “nem ser guloso, nem rir demais, nem manter dois pés cruzados” 
(οὐδ’ ὀψοφαγεῖν οὐδὲ κιχλίζειν οὐδ’ ἴσχειν τὼ πόδ’ ἐναλλάξ.) (Nuvens, 983). A situação pode levar-nos 
a imaginar uma situação em que as pernas estão cruzadas ou os pés cruzados em forma de xis. Aristófanes 
conta que: “Na casa do professor de ginástica, os meninos deviam sentar-se com as pernas esticadas para 



120 Maria Aparecida de Oliveira Silva. Se a virtude pode ser ensinada, de Plutarco: tradução...

καὶ ἀρχῆς κοινωνίαν ἀνέγκλητον ἐνδέχεται 
γενέσθαι μὴ μαθόντων ὅντινα χρὴ τρόπον 
ἀλλήλοις συμφέρεσθαι; Ὁ Ἀρίστιππος 
ἐρωτηθεὶς ὑπό τινος ‘πανταχοῦ σὺ ἄρ' εἶ’ 
γελάσας ‘οὐκοῦν’ ἔφη ‘παραπόλλυμι τὸ 
ναῦλον, εἴ γε πανταχοῦ εἰμι’. τί οὖν; οὐκ 
ἂν εἴποις καὶ αὐτός ‘εἰ μὴ

439F   γίνονται μαθήσει βελτίονες 
ἄνθρωποι, παραπόλλυται ὁ μισθὸς 
τῶν παιδαγωγῶν’; πρῶτοι γὰρ οὗτοι 
παραλαμβάνοντες ἐκ γάλακτος, ὥσπερ 
αἱ τίτθαι ταῖς χερσὶ τὸ σῶμα πλάττουσιν, 
οὕτω τὸ ἦθος ῥυθμίζουσι τοῖς ἔθεσιν εἰς 
ἴχνος τι πρῶτον ἀρετῆς καθιστάντες. καὶ ὁ 
Λάκων ἐρωτηθεὶς τί παρέχει παιδαγωγῶν, 
‘τὰ καλά’ ἔφη ‘τοῖς παισὶν ἡδέα ποιῶ.’ 
καίτοι τί διδάσκουσιν οἱ παιδαγωγοί; 

participação irrepreensível na casa, na cidade, 
no casamento, no seu modo de vida e na 
magistratura, mas sem sequer ter aprendido 
como precisam comportar-se uns com os 
outros? Quando Aristipo20 foi indagado por 
alguém: “ora, tu estás em todos os lugares?”, 
ele sorriu e disse: “então, estou indo à ruína 
com a passagem de barco21 se estou em todos 
os lugares.” Por quê, então? Tu mesmo não 
poderias me dizer também “se os 
439F  homens não se tornam melhores 
com o aprendizado, e que o pagamento dos 
pedagogos os leva à ruína?” Pois eles são os 
primeiros que os recebem desde a lactância; 
tal como as amas de leite moldam seus 
corpos com as mãos22, assim regram seu ca-
ráter com os costumes e colocam neles uma 
marca primeira de virtude. E um lacônio, 
ao ser indagado sobre o que lhe ofereciam 
os pedagogos, ele disse: “Faço coisas belas, 

frente, para não mostrar nenhuma indecência aos estranhos” (ἐν παιδοτρίβου δὲ καθίζοντας τὸν μηρὸν 
ἔδει προβαλέσθαι τοὺς παῖδας, ὅπως τοῖς ἔξωθεν μηδὲν δείξειαν ἀπηνές·) (Nuvens, 973-974); do mesmo 
modo que: “Não mudas teu manto assim da mão esquerda para a direita?” (Οὐ μεταβαλεῖς θοἰμάτιον ὧδ’ 
ἐπιδέξια;) (Aves, 1568).
20	 Não dispomos de mais informações sobre essa personagem.
21	 Em grego τὸ ναῦλον (tò naûlon) é o nome dado à “passagem de barco”. Foi introduzido no latim como 
naulum e com o mesmo significado, conforme depreendemos deste verso de Juvenal: “é uma loucura, depois 
de tudo, perder a passagem de barco” (furor est post omnia perdere naulum) (Sátiras, VII.97), que parece 
ter sido uma ironia corrente para criticar o valor alto da passagem, usada quando o viajante naufragava, 
pois perdia seus bens e sua vida.
22	 Platão prescreve: “E as [fábulas] que forem escolhidas, persuadiremos as amas e as mães a contar 
às crianças, e a moldar suas almas com as fábulas muito mais que os seus corpos com as mãos” (τοὺς δ’ 
ἐγκριθέντας πείσομεν τὰς τροφούς τε καὶ μητέρας λέγειν τοῖς παισίν, καὶ πλάττειν τὰς ψυχὰς αὐτῶν 
τοῖς μύθοις πολὺ μᾶλλον ἢ τὰ σώματα ταῖς χερσίν·) (República, 377c). Sobre esse costume, Plutarco 
aconselha: “Tal como é necessário moldar os membros do corpo dos filhos logo no nascimento, para que 
eles cresçam eretos e aprumados, do mesmo modo, convém regrar os costumes dos filhos desde o início” 
(ὥσπερ γὰρ τὰ μέλη τοῦ σώματος εὐθὺς ἀπὸ γενέσεως πλάττειν τῶν τέκνων ἀναγκαῖόν ἐστιν, ἵνα 
ταῦτ’ ὀρθὰ καὶ ἀστραβῆ φύηται, τὸν αὐτὸν τρόπον ἐξ ἀρχῆς τὰ τῶν τέκνων ἤθη ῥυθμίζειν προσήκει.) 
(Da educação das crianças, 3E). Tradução de Maria Aparecida de Oliveira Silva (2015).



Cadernos de Literatura em Tradução, n. 30, p. 112-124 121

agradáveis às crianças”.23 Contudo, o que 
os pedagogos ensinam? A andar com suas 
cabeças baixas pelos caminhos, a tocar com 
um só dedo
440A  o peixe salgado, mas com os dois o 
peixe fresco, o pão e as carnes, a sentar-se de 
tal modo, a trajar o manto de outro modo24.

3
O que então? Quem diz que a arte médica 
é apropriada a erupções cutâneas e unhas, 
mas não à pleurisia, febre ou inflamação do 
cérebro? Em que difere de quem diz que a 
escola, as leituras e os conselhos são úteis 
para deveres insignificantes e infantis, mas 
que, para grandes e importantes, existem a 
irracionalidade e o acaso? Pois assim como é 
ridículo quem afirma que se deve remar antes 
de aprendê-lo, que se pode pilotar um barco 
mesmo sem tê-lo aprendido; portanto, quem 
admite que as outras artes são adquiridas com 
o aprendizado, mas retira a virtude disso, pa-
rece agir de modo contrário aos citas. Pois os 

κεκυφότας ἐν ταῖς ὁδοῖς περιπατεῖν, ἑνὶ 
δακτύλῳ

440A  τοῦ ταρίχους ἅψασθαι, δυσὶ τὸν 
ἰχθῦν σῖτον κρέας, οὕτω καθῆσθαι, τὸ 
ἱμάτιον οὕτως ἀναλαβεῖν. 

3
τί οὖν; ὁ λέγων λειχῆνος ἰατρικὴν εἶναι καὶ 
παρωνυχίας, πλευρίτιδος δὲ καὶ πυρετοῦ 
καὶ φρενίτιδος μὴ εἶναι, τί διαφέρει τοῦ 
λέγοντος ὅτι τῶν μικρῶν καὶ παιδικῶν 
καθηκόντων εἰσὶ διδασκαλεῖα καὶ λόγοι 
καὶ ὑποθῆκαι, τῶν δὲ μεγάλων καὶ τελείων 
ἄλογος τριβὴ καὶ περίπτωσίς ἐστιν; ὡς γὰρ 
ὁ λέγων ὅτι δεῖ κώπην ἐλαύνειν μαθόντα 
κυβερνᾶν δὲ καὶ μὴ μαθόντα γελοῖός ἐστιν, 
οὕτως ὁ μὲν τῶν ἄλλων ἀπολείπων τεχνῶν 
μάθησιν ἀρετῆς δ' ἀναιρῶν τοὐναντίον 
ἔοικε τοῖς Σκύθαις ποιεῖν. ἐκεῖνοι μὲν γάρ, 
ὥς φησιν, τοὺς οἰκέτας ἐκτυφλοῦσιν ὅπως 
παραδῶσιν αὐτοῖς, οὗτος δὲ ταῖς δούλαις 

23	 De outro modo, Plutarco reproduz essa anedota: “De modo que um pedagogo lacônio não se expressa 
mal, porque fará a criança sentir prazer com as coisas belas e se envergonhar com as vergonhosas, não há 
nada melhor que isso nem mais belo fim que mostrar uma educação conveniente a um homem livre” (ὥστε 
μὴ κακῶς εἰπεῖν τὸν Λάκωνα παιδαγωγόν, ὅτι ποιήσει τὸν παῖδα τοῖς καλοῖς ἥδεσθαι καὶ ἄχθεσθαι 
τοῖς αἰσχροῖς, οὗ μεῖζον οὐδέν ἐστιν οὐδὲ κάλλιον ἀποφῆναι τέλος ἐλευθέρῳ προσηκούσης παιδείας.) 
(Da virtude moral, 452D).
24	 Em seu tratado sobre como educar as crianças, Plutarco expressa a preocupação dos antigos com 
ordenação das mãos na sua alimentação: “Em geral, não é absurdo habituar crianças a receber os alimen-
tos com a mão direita e condená-las, caso estendam a esquerda, e não terem nenhuma preocupação em 
ouvir palavras exemplares e legítimas?” (τὸ δ’ ὅλον πῶς οὐκ ἄτοπον τῇ μὲν δεξιᾷ συνεθίζειν τὰ παιδία 
δέχεσθαι τὰς τροφάς, κἂν εἰ προτείνειε τὴν ἀριστεράν, ἐπιτιμᾶν, μηδεμίαν δὲ ποιεῖσθαι πρόνοιαν 
τοῦ λόγων ἐπιδεξίων καὶ νομίμων ἀκούειν;) (Da educação das crianças, 3E). Tradução de Maria 
Aparecida de Oliveira Silva (2015). Em outro tratado escreve: “Ensinemos as crianças a calçar sapatos, 
vestir-se, beber com a mão direita e segurar o pão com a esquerda” (τοὺς δὲ παῖδας καὶ ὑποδεῖσθαι καὶ 
περιβάλλεσθαι διδάσκομεν καὶ τῇ δεξιᾷ λαμβάνειν τοῦ ὄψου τῇ δ’ ἀριστερᾷ κρατεῖν τὸν ἄρτον) 
(Da sorte, 99D).



122 Maria Aparecida de Oliveira Silva. Se a virtude pode ser ensinada, de Plutarco: tradução...

καὶ ὑπηρέτισι τέχναις 

440B  ὥσπερ ὄμμα τὸν λόγον ἐντιθεὶς 
τῆς ἀρετῆς ἀφαιρεῖ. καίτοι γ' ὁ στρατηγὸς 
Ἰφικράτης πρὸς τὸν Χαβρίου Καλλίαν 
ἐρωτῶντα καὶ λέγοντα ‘τίς εἶ; τοξότης; 
πελταστής; ἱππεύς; ὁπλίτης;’ ‘οὐδείς’ ἔφη 
‘τούτων ἀλλὰ τούτοις πᾶσιν ὁ ἐπιτάττων.’ 
γελοῖος οὖν ὁ λέγων, ὅτι τοξικὴ καὶ ὁπλιτικὴ 
καὶ τὸ σφενδονᾶν καὶ τὸ ἱππεύειν διδακτόν 

citas, como ele afirma25, cegam seus escravos 
para que não lhes retirem a nata do leite26; 
mas ele concede razão, 
440B  como um olho, para as artes subser-
vientes e auxiliares, enquanto retira a virtude. 
Embora o estratego Ifícrates27, quando per-
guntou e afirmou a Cálias, filho de Cabrias28: 
“Quem és? Arqueiro? Peltasta? Cavaleiro? 
Hoplita?” Ele disse: “Nenhum desses, mas 
quem comanda todos eles”.29 Portanto, ridí-
culo é quem diz que a arte de usar o arco, ou 

25	 Referência a Heródoto, historiador, nascido em Halicarnasso, em 420 a.C., e morto em Túrio, em 
480 a.C. A ausência de citação direta do nome do autor, como Plutarco faz com os demais neste tratado, 
pode indicar que o texto herodotiano, ou este episódio em específico, era conhecido por seus alunos, visto 
que os tratados eram utilizados em suas aulas de Filosofia no sul da Itália e em Roma.
26	 Processo que Heródoto narra assim: “E os citas cegam todos os seus escravos por causa do leite que 
bebem, e o fazem do modo que se segue. Visto que usam canudos, pegam os feitos de ossos, muito se-
melhantes aos das flautas, e os introduzem na cavidade dos genitais das éguas e sopram com suas bocas, e 
enquanto uns sopram, outros as ordenham; e contam que eles fazem isso por causa do seguinte: quando as 
veias da égua recebem o ar, elas ficam cheias e suas tetas jorram o leite. E depois que eles ordenham o leite, 
eles o vertem em uma vasilha côncava de madeira, e colocam os cegos em volta de cada uma das vasilhas em 
que batem o leite; e retiram a parte do leite que fica na superfície, que eles acreditam que é a mais valiosa, e 
depois retiram a outra da parte mais baixa” (Τοὺς δὲ δούλους οἱ Σκύθαι πάντας τυφλοῦσι τοῦ γάλακτος 
εἵνεκεν τοῦ πίνουσι, ποιεῦντες ὧδε. Ἐπεὰν φυσητῆρας λάβωσι ὀστείνους, αὐλοῖσι προσεμφερεστάτους, 
τούτους ἐσθέντες ἐς τῶν θηλέων ἵππων τὰ ἄρθρα φυσῶσι τοῖσι στόμασι, ἄλλοι δὲ ἄλλων φυσώντων 
ἀμέλγουσι· φασὶ δὲ τοῦδε εἵνεκα τοῦτο ποιέειν· τὰς φλέβας πίμπλασθαι φυσωμένας τῆς ἵππου καὶ τὸ 
οὖθαρ κατίεσθαι. Ἐπεὰν δὲ ἀμέλξωσι τὸ γάλα, ἐσχέαντες ἐς ξύλινα ἀγγεῖα κοῖλα καὶ περιστήσαντες 
κατὰ τὰ ἀγγεῖα τοὺς τυφλοὺς δονέουσι τὸ γάλα, καὶ τὸ μὲν αὐτοῦ ἐπιστάμενον ἀπαρύσαντες ἡγέονται 
εἶναι τιμιώτερον, τὸ δ’ ὑπιστάμενον ἧσσον τοῦ ἑτέρου.) (Histórias, IV.2), tradução de Maria Aparecida de 
Oliveira Silva (2019). Os citas retiravam a nata que ficava na parte superior e o queijo que se sedimentava 
no fundo da vasilha.
27	 Estratego ateniense, 419-353 a.C., a quem é atribuída a reforma na infantaria ateniense com a in-
trodução de uma tropa ligeira, os peltastas.
28	 Não dispomos de mais informações sobre essas personagens.
29	 Com algumas variações, Plutarco cita essas anedotas em dois outros tratados, nos quais registra: “Alguém 
perguntou a Ifícrates, o estratego, como que o colocando à prova, quem era ele? ‘pois não era hoplita, nem 
arqueiro, nem peltasta’. E ele lhe disse: ‘quem faz uso deles e comanda a todos eles’” (Ἠρώτα τις Ἰφικράτην 
τὸν στρατηγόν, ὥσπερ ἐξελέγχων, τίς ἐστιν; “οὔτε γὰρ ὁπλίτης οὔτε τοξότης οὔτε πελταστής.” κἀκεῖνος 
“ὁ τούτοις,” ἔφη, “πᾶσιν ἐπιτάττων καὶ χρώμενος.”) (Da sorte, 99E) e “E um orador perguntou-lhe 
na Assembleia: ‘Quem és que tanto te preocupas? Se cavaleiro, ou hoplita, ou arqueiro, ou peltasta?’ Ele 
disse: ‘Nenhum desses, mas quem sabe comandar a todos eles’” (Ῥήτορος δέ τινος ἐπερωτῶντος αὐτὸν 
ἐν ἐκκλησίᾳ ’τίς ὢν μέγα φρονεῖς; πότερον ἱππεὺς ἢ ὁπλίτης ἢ τοξότης ἢ πελταστής;’ ‘οὐδείς’ ἔφη 
‘τούτων, ἀλλ’ ὁ πᾶσι τούτοις ἐπιστάμενος ἐπιτάττειν.’) (Ditos de reis e generais, 187B).



Cadernos de Literatura em Tradução, n. 30, p. 112-124 123

de lutar com armadura pesada, ou de mani-
pular a funda, ou de montar um cavalo pode 
ser ensinada, mas que a arte da estratégia e 
do comando do exército acontece por acaso 
e a qualquer um, mesmo sem que as aprenda. 
Portanto, é ainda mais ridículo quem pro-
põe que somente a prudência não pode ser 
ensinada, sem a qual não há utilidade nem 
proveito nas demais artes. Mas se ela é guia 
e ornato de todas e estabelece ordem para 
440C  o que é útil a cada um,***30 por exem-
plo, que alegria pode-se ter em um banquete, 
ainda que os escravos estejam bem treinados 
e tenham aprendido

a cortar a carne, assar bem e servir o 
vinho,31

se não houver disposição nem ordem nos 
servidores? ***32 

30	 Lacuna no manuscrito.
31	 Homero, Odisseia, XV.323.
32	 Há discussão se o tratado encerra sua argumentação ou se ocorreu uma lacuna. 

ἐστι, στρατηγικὴ δὲ καὶ τὸ στρατηγεῖν 
ὡς ἔτυχε παραγίνεται καὶ οἷς ἔτυχε μὴ 
μαθοῦσιν. οὐκοῦν ἔτι γελοιότερος ὁ μόνην 
τὴν φρόνησιν μὴ διδακτὴν ἀποφαίνων, ἧς 
ἄνευ τῶν ἄλλων τεχνῶν ὄφελος οὐδὲν οὐδ' 
ὄνησίς ἐστιν. εἰ δ' ἡγεμὼν αὕτη καὶ κόσμος 
οὖσα πασῶν καὶ τάξις εἰς τὸ χρήσιμον ἕκα-

440C  στον καθίστησιν, *** αὐτίκα τίς 
δείπνου χάρις, ἠσκημένων καὶ μεμαθηκότων 
παίδων 

‘δαιτρεῦσαι καὶ ὀπτῆσαι καὶ οἰνοχοῆσαι,’
εἰ μὴ διάθεσις μηδὲ τάξις εἴη περὶ τοὺς 

διακονοῦντας; ***

Referências bibliográficas

ARISTOPHANE. Les nuées. Tome I. Texte établi par Vistor Coulon et traduit par Hilaire 
van Daele. Paris: Les Belles Letres, 1972, p. 142-230.

ARISTOPHANE. Les oiseuax. Tome III. Texte établi par Vistor Coulon et traduit par 
Hilaire van Daele. Paris: Les Belles Letres, 1950. p. 23-108.

CHANTRAINE, P. Dictionnaire étymologique de la langue grecque. Paris: Klincksieck, 1968.

FRAZIER, F. Les miroitements d’une image dans l’œuvre de Plutarque. In: ROSKAM, 
F.; VAN DER STOCKT, L. (Eds.). Virtues for the People: Aspects of Plutarchan Ethics. 
Leuven, Bélgica: Leuven University Press, 2011. p. 296-326.

HERÓDOTO. Histórias. Livro IV – Melpômene. Tradução, introdução e notas de Maria 
Aparecida de Oliveira Silva. São Paulo: Edipro, 2019.



124 Maria Aparecida de Oliveira Silva. Se a virtude pode ser ensinada, de Plutarco: tradução...

HOMERO. Odisseia. Tradução e notas de Christian Werner. Apresentação Richard P. 
Martin. São Paulo: Cosac & Naif, 2014.

JONES, Christopher P. Towards a Chronology of Plutarch’s Works. The Journal of Roman 
Studies, v. 56, partes 1 e 2, p. 61-74, 1966.

JUVENAL. Satires. Editado e traduzido por Susanna Morton Braund. Cambridge: Cam-
bridge University Press, 1996.

OPSOMER, J. Virtue, Fortune, and Happiness in Theory and Practice. In: ROSKAM, 
G.; VAN DER STOCKT, L. (Eds.). Virtues for the People: Aspects of Plutarchan Ethics. 
Leuven, Bélgica: Leuven University Press, 2011. p. 151-173.

PLATÃO. Laches. Protagoras. Meno. Euthydemus. Traduzido por Walter R. M. Lamb. 
Cambridge, Massachusetts; London: Harvard University Press, 1967.

PLATÃO. Timaeus, Critis, Cleitophon, Menexenus, Epistles. Traduzido por R. G. Burry. 
Cambridge, Massachusetts; London: Harvard University Press, 1929.

PLUTARCHI. An virtus doceri possit. In: Moralia. Ed. Max Pohlenz. Vol. 3. Teubner: 
Leipzig, 1972, p. 123-127.

PLUTARCO. Como distinguir o bajulador do amigo. Introdução, tradução e notas de Maria 
Aparecida de Oliveira Silva. São Paulo: Edipro, 2016.

PLUTARCO. Da educação das crianças. Introdução, tradução e notas de Maria Aparecida de 
Oliveira Silva. São Paulo: Edipro, 2015.

ROSKAM, G. Ambition and Love of  Fame in Plutarch’s Lives of  Agis, Cleomenes, and 
The Gracchi. Classical Philology, v. 106, n. 3, p. 208-225, jul. 2011.

RUSSELL, D. A. On Reading Plutarch’s ‘Moralia’. Greece & Rome, Oct., v. 15, n. 2, p. 
130-146, out. 1968.

XENOPHONTOS, A. Περὶ ἀγαθοῦ στρατηγοῦ: Plutarch’s Fabius Maximus and the 
ethics of generalship. Hermes, H. 2, p. 160-183, 2012.


