
211

PO
ES

IASob a indistinção, a 
poética de Antonio Cicero
Arlindo Rebechi Junior
Docente do Departamento de Ciências Humanas da Faculdade de Arquitetura, Artes, 
Comunicação e Design da Unesp, atua em diversos cursos na graduação e no Programa de 
Pós-Graduação em Artes do Instituto de Artes. Doutor em Literatura Brasileira pela USP.
E-mail: arlindo.rebechi@unesp.br. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-2607-3032.

Resumo: Antonio Cicero (1945-2024) foi um 
poeta que publicou em vida três obras de 
poesia: Guardar (1996); A cidade e os livros 
(2002) e Porventura (2012). Além da sua 
poesia em livro, Cicero também foi o autor 
de inúmeras letras de canções da música 
popular brasileira. Este ensaio investiga, a 
partir de alguns parâmetros traçados pela 
própria crítica de Antonio Cicero sobre o 
gênero poesia, como sua obra poética ope-
ra algumas reflexões importantes sobre o 
próprio fazer poético e sobre a cidade, dois 
tópicos de singular interesse na sua poesia. 

Palavras-chave: Antonio Cicero (1945-2024); 
poesia brasileira contemporânea; canção 
brasileira.

Abstract: Antonio Cicero (1945-2024) was a 
poet who published three works of poetry 
during his lifetime: Guardar (1996), A cidade 
e os livros (2002), and Porventura (2012). 
In addition to his poetry in books, Cicero 
was also the author of numerous lyrics for 
songs in Brazilian popular music. This essay 
investigates, based on some parameters 
outlined by Antonio Cicero's own criticism 
of the poetry genre, how his poetic work 
operates some critical reflections on poetic 
making itself and on the city, two topics of 
singular interest in his poetry.

Keywords: Antonio Cicero (1945-2024); 
contemporary Brazilian poetry; Brazilian 
song. Recebido: 16/10/2025

Aprovado: 18/11/2025

POESIA

mailto:arlindo.rebechi%40unesp.br?subject=
https://orcid.org/0000-0003-2607-3032


212

Comunicação & Educação  •  Ano XXXI  •  número 2  •  Ago/Dez 2025

1. O POETA E O LUGAR ESTRANHO DA POESIA
No ensaio “A poesia entre o silêncio e a prosa do mundo” (2017), Antonio 

Cicero define o lugar da prosa e da poesia no mundo, sem, todavia, opô-las 
de modo inconciliável. Como ponto de partida, o poeta e ensaísta propõe a 
substituição da expressão “prosa do mundo” como “linguagem do entendimento” 
— expressão muito mais próxima do termo Verstand, advindo da filosofia de 
Hegel (Cicero, 2017a, p. 46). A linguagem nessa acepção permite distinguir as 
coisas, denominá-las, separá-las umas das outras e classificá-las por uma forma 
de convenção que acharmos mais pertinente. Com precisão, Cicero (2017a, p. 
49) vai nos dizer: “as distinções estabelecidas pelo entendimento são condições 
para que possamos não apenas nos comunicar, mas também conhecer, utilizar 
e pensar sobre as coisas que há: para que possamos conhecê-las de modo a 
utilizá-las, e utilizá-las de modo a conhecê-las”. 

Nas ações e linguagem do entendimento estão o princípio norteador do 
conhecimento disciplinarizado, a formulação conceitual e a maneira de catego-
rização que utilizamos na vida cotidiana e prática. Como ressalta Cicero (2017a, 
p. 48), a “linguagem tem muitos sentidos e muitas raízes, mas o primeiro é sem 
dúvida, como já foi dito, de maneira prática, instrumental”. Sob essa perspec-
tiva, utilizamos linguagem para compreender e instrumentalizar as coisas aos 
nossos próprios propósitos e nossas vontades; “estabelece-se assim uma apreensão 
instrumental do ser, em que cada coisa é considerada principalmente enquanto 
meio para outras coisas” (Cicero, 2017a, p. 49).

Na base da apreensão instrumental do ser está o entendimento e, através 
deste, convocamos e nos orientamos no processo de constituição desse ser. 
Todavia, essa não é a única forma de apreensão do ser e é nesse ponto que entra 
em cena a linguagem da poesia. Diferente da linguagem do entendimento, a 
linguagem da poesia tem o valor por si. Cicero (2017a) — nesse mesmo ensaio 
já aqui referenciado — vai muito bem delinear o lugar da linguagem poética:

Esta não serve para coisa nenhuma; não está a serviço de nenhuma finalidade 
extrínseca a ela. Ela vale por si. E tampouco o ser, enquanto esteticamente 
apreendido, serve para alguma coisa. Também ele vale por si. Trata-se, portanto, 
de uma apreensão não instrumental, que nem é realizada pelo entendimento, 
ou melhor, pelo entendimento apenas, nem é por ele orientada. Com efeito, o 
entendimento é apenas uma das diversas faculdades humanas que podem ser 
convocadas para a apreensão estética do ser. Além do entendimento e da razão, 
são capazes de entrar em jogo e, com efeito, de jogar livremente entre si, sem 
hierarquia ou regra predeterminada, também a imaginação, a sensibilidade, a 
sensualidade, a intuição, a memória, o humor etc. (Cicero, 2017a, p. 50).

Para Cicero (2017a), a linguagem da poesia acaba por renovar a apreensão do 
ser: passa a constituir-se pela forma estética e não por uma razão instrumental, 
ou mesmo estar totalmente submetida à razão crítica; não que os poemas não 
possam tratar de questões políticas e sociais. Como diria o próprio Adorno 
(2003, p. 68) — em seu célebre ensaio “Palestra sobre lírica e sociedade” —: 



213

Sob a indistinção, a poética de Antonio Cicero
•  Arlindo Rebechi Junior﻿﻿﻿﻿

“obras de arte, entretanto, têm sua grandeza unicamente em deixarem falar 
aquilo que a ideologia esconde” 

Em outro ensaio, denominado “Poesia e preguiça” (2017), Antonio Cicero 
observa que a poesia, sem recusar a linguagem como ponto central — muito 
pelo contrário — e não se submetendo à linguagem instrumental, alcança um 
ponto de não discernir o modo de dizer daquilo que é dito:

O que a poesia pode fazer e efetivamente faz é usar a linguagem de um modo 
que, do ponto de vista da linguagem prática ou cognitiva aparece como perverso, 
pois se recusa, por exemplo, a aceitar a discernibilidade entre significante e signi-
ficado, que constitui uma condição necessária para usar as palavras como signos, 
e as toma como coisas concretas. Separar, por um lado, o que um texto diz (isto 
é, seu significado) e, por outro, o seu modo de dizê-lo (isto é, seu significante) é 
abstrair o significado do significante. Quando conto a alguém, em minhas próprias 
palavras, uma notícia que li no jornal, ou quando faço uma paráfrase de um 
ensaio de filosofia, ou quando traduzo a bula de um remédio, estou abstraindo 
dos textos, que são os significantes originais, os seus significados. Num poema 
de verdade, semelhante abstração não pode ser feita sem trair tanto a totalidade 
significante-significado do poema quanto o próprio significado abstraído. Isso 
significa que o verdadeiro poema é sempre essencialmente concreto no sentido 
de consistir numa síntese indecomponível de determinações semânticas, sintáticas, 
morfológicas, fonológicas, rítmicas etc. (Cicero, 2017b, p. 33).

A poesia — tal como concebida por Antonio Cicero (2017b) — é o lugar 
onde se constrói um objeto sem a separação da forma e do conteúdo. Sua 
função não é de meramente ser um meio para fazer e conhecer certas coisas 
em face de sua função adquirida e cumprida socialmente. No poema — por 
se tratar de um fim em si mesmo —, pode ser reiteradamente apreciado na 
leitura ou na memória evocada. São por esses motivos que a poesia — dife-
rente do lugar da distinção assumido pelo universo do entendimento — está 
sempre operando sob certa indistinção: na poesia, não se definem o universal e 
o particular; a essência e a aparência; o sujeito e o objeto. Cada ato de leitura 
do poema gera uma nova apreciação; um tipo de experiência estética diante 
da sua autenticidade (Cicero, 2017, p. 52). 

Cabe, sem dúvida, ler um poema de Antonio Cicero, que coloca em reflexão 
tais pontos antes levantados e que foi extraído do seu primeiro livro Guardar 
(1996); o poema é homônimo ao título da obra:

Guardar uma coisa não é escondê-la ou trancá-la.
Em cofre não se guarda coisa alguma.

Em cofre perde-se a coisa à vista.
Guardar uma coisa é olhá-la, fitá-la, mirá-la por

admirá-la, isto é, iluminá-la ou ser por ela iluminado.
Guardar uma coisa é vigiá-la, isto é, fazer vigília por

ela, isto é, velar por ela, isto é, estar acordado por ela,
isto é, estar por ela ou ser por ela.

Por isso melhor se guarda o voo de um pássaro
Do que um pássaro sem voos.

Por isso se escreve, por isso se diz, por isso se publica,



214

Comunicação & Educação  •  Ano XXXI  •  número 2  •  Ago/Dez 2025

por isso se declara e declama um poema:
Para guardá-lo:

Para que ele, por sua vez, guarde o que guarda:
Guarde o que quer que guarda um poema:

Por isso o lance do poema:
Por guardar-se o que se quer guardar (Cicero, 2025, p. 15).

“Guardar” é um poema de uma inteligência ímpar. Trata-se de uma compo-
sição poética que o termo “guardar” assume um sentido que está em oposição 
à sua acepção mais instrumental da linguagem cotidiana. Guardar não é deixar 
que a coisa se trancafie — que a coisa se esconda dos olhos —; guardar no 
poema assume uma poderosa imagem de liberdade. Todo poema guarda algo 
de quem olhou para o mundo: o observador também está sendo observado. Se 
aceitamos que o ato de olhar do poeta do horizonte da montanha consegue 
fitar e admirar a paisagem e pessoas — ou algo do tipo —, e delas extrair o 
retrato poético daquele instante, esse mesmo ato se projeta, por sua vez, em 
sentido oposto e aceitamos também que o poeta pode ser visto numa espécie 
de reciprocidade de olhares instituídos. A poesia — como ato de singular de 
quem compõe e de quem experiencia na leitura — figura um ato recíproco 
e cruzado. Pela poesia, olhamos e notamos, mas somos observados. Mais do 
que isso: ao olhar, já antecipamos a expectativa de estarmos sendo olhados. 
Não à toa, um dos sentidos propostos dentro do poema é o de guardar como 
iluminar algo ou por esse mesmo algo ser iluminado.

Sem dúvida, um poema guarda em si uma forma de memória do mundo 
que não mais arquiteta cisões rígidas entre sujeito e objeto; universal e parti-
cular. Guarda-se no poema aquilo que não pode estar preso e contido. Na sua 
materialidade linguística — feita de ritmos, sons e tonalidades —, o poema 
pretende guardar a liberdade do ato criador, onde permite-se escrever, e, portanto, 
registrar o que se tornou fugaz no mundo. Fugaz, mas não desimportante; pelo 
contrário, é no instante experimentado que se encontra a importância. Com 
o poema abre-se a brecha para se revisitar o que parecia ser tempo e lugar 
perdidos; não se perde a coisa vista.

O ato de criar um poema é um ato de guardar algo também, só não se 
sabe exatamente o quê. Guarda-se nele um momento de olhar sobre o mundo; 
um tempo depreendido com a imaginação; um tipo de acaso instituído nessa 
forma de observação. O poema só se torna em si um valor “por guardar-se o 
que se quer guardar” (Cicero, 2025, p. 15). É no momento da observação inicial 
e única do poeta que se inicia a procura do que guardar. Em seu ensaio “Poesia 
e preguiça” já aqui referido, Antonio Cicero faz um apontamento preciso sobre 
essa busca incessante feita com a captura das palavras:

O poema se desenvolve a partir de alguma decisão ou de algum acaso inicial. 
Por exemplo, ocorre ao poeta, em primeiro lugar, uma frase que ouviu no 
metrô; a partir dela, esboça-se uma ideia: e ele começa a fazer um poema. Ou 
então lhe ocorre uma ideia e ele tenta desdobrá-la e realizá-la concretamente. 
A cada passo, é preciso fazer escolhas. Em algum momento — seja no início, 



215

Sob a indistinção, a poética de Antonio Cicero
•  Arlindo Rebechi Junior﻿﻿﻿﻿

seja no meio do trabalho — impõe-se decidir a estrutura global do poema: 
se será longo ou curto; se será dividido em estrofes; se seus versos serão livres 
ou metrificados; se serão rimados ou brancos; se o poema como um todo 
terá um formato tradicional, como um soneto, ou uma forma inventada, sui 
generis etc. Às vezes, uma primeira decisão parece impor todas as demais, 
que vêm como que natural e impensadamente; às vezes, certos momentos 
se dão como crises que aguardam soluções. Às vezes, é preciso refazer tudo 
(Cicero, 2017b, p. 40).

Publicado no seu livro Porventura (2012), o poema “Blackout” é um registro 
que envolve a cena construída da relação entre aquele que escreve e os acasos 
daquele momento, forjando um momento de inevitável reciprocidade e apreensão 
do poeta diante do mundo que o observa:

Passo a noite a escrever.
Do lado de lá da rua

poderia alguém me ver,
daquele prédio às escuras,

em frente ao meu, e mais alto.
Que voyeur me espiaria?
De interessante, só faço

escrever. Ele veria
decerto a parte traseira
do computador; talvez,
daquela outra janela,

avistasse, de viés,
o lado esquerdo da minha

face de perfil; jamais
entretanto enxergaria
certos versos de cristal

líquido que, mal secreto
com o sal do meu suor,
e já anunciam segredos

só meus e de algum leitor
que partilhará comigo
o paraíso e o desterro,

o pranto que vem do riso,
o acerto que vem do erro.
Disso tudo, meu vizinho
nem de longe desconfia.
Mas e se ele, tendo lido

meus lábios, que pronunciam
o que na tela está escrito,

perceber-se desterrado
não só do meu paraíso:

do meu desterro, coitado?
E se ele a tudo atentar
e por inveja e recalque
me der um tiro de lá?

Melhor fechar o blackout (Cicero, 2025, p. 147).



216

Comunicação & Educação  •  Ano XXXI  •  número 2  •  Ago/Dez 2025

Construído em versos de sete sílabas, na base do poema também se formula 
um ato de guardar um segredo — fruto de sua própria atividade de escrita 
e um ato de se expandir para fora do íntimo e dali refletir; o eu poético 
procura manter aquilo que lhe é mais caro como o código cifrado da própria 
poesia. A cena construída — assim a chamarei — é um poeta que diante do 
computador observa a paisagem externa e vislumbra algumas possibilidades. 
O poeta — em pleno no ato da escrita e diante do computador no meio da 
noite — faz supor que um olhar externo — de um voyeur —, o espia de fora 
para dentro. O verbo “poderia” — alguém me ver — reafirma que se trata 
apenas de uma condição possível; expressão de uma probabilidade tão somente. 
Sua pergunta “Que voyeur me espiaria?” acrescenta uma camada de mistério 
à cena, que faz o leitor indagar ainda mais sobre os reais propósitos daquele 
que supostamente espiona o poeta em atividade. O eu poético é preciso em 
supor as possibilidades do olhar externo: “ele veria // decerto a parte traseira 
// do computador; talvez, // daquela outra janela, // avistasse, de viés, // o 
lado esquerdo da minha // face de perfil” (Cicero, 2025, p. 147). Mas o mais 
importante é que o suposto voyeur não teria acesso ao que mais era precioso 
a ser guardado; os versos que se desenham na tela: “[...] jamais // entretanto 
enxergaria // certos versos de cristal // líquido que, mal secreto // com o sal 
do meu suor, // e já anunciam segredos // só meus e de algum leitor // que 
partilhará comigo // o paraíso e o desterro, // o pranto que vem do riso, // 
o acerto que vem do erro” (Cicero, 2025, p. 147). No desfecho final do poema, 
o eu poético conjectura uma nova hipótese: e se aquele que observa de fora 
desse espaço íntimo do poeta conseguisse ler os lábios “[...] que pronunciam // 
o que na tela está escrito” (Cicero, 2025, p. 147) e, com isso, o pobre coitado 
perceber — a partir da própria escrita ali guardada — que está num mundo 
de solidão contundente? E mais — e de modo mais terrível —, o poeta alerta: 
e se diante dessa revelação, houver inveja e recalque, e o voyeur decidir acabar 
com o próprio poeta por meio de um tiro? Restava ao poeta fechar o blackout. 

Como chave de leitura para esse poema, parece-nos fundamental pensar sob 
a perspectiva dos termos “paraíso” e “desterro” presentes nos versos do poema. 
Tanto a imagem do paraíso quanto do desterro encontra um lugar ambíguo 
que aponta para a relação entre o poema produzido e o ato de leitura em 
torno dele. Paraíso está muito mais calibrado com a visada de prazer estético 
que as palavras podem trazer; já desterro — em outro caminho —, indica o 
exílio, a solidão e, em certo grau, o próprio sofrimento revelador de algo que 
incomoda e se estranha no ato de leitura — ler um poema pode ser um inevi-
tável incômodo. São imagens que indicam quase um paralelismo que se opõe 
e é muito bem complementado pelos versos compostos: “o pranto que vem do 
riso, // o acerto que vem do erro” (Cicero, 2025, p. 147). O poeta interpreta 
que há sempre um risco de olhares que se cruzam no poema, afinal, o poema 
pode incomodar e solicitar do leitor uma reação, e o leitor poderá — ainda 
que hipoteticamente — reagir.



217

Sob a indistinção, a poética de Antonio Cicero
•  Arlindo Rebechi Junior﻿﻿﻿﻿

2. O POETA E A CIDADE 
Antonio Cicero foi um observador contumaz das cidades em todas as suas 

dimensões: territoriais, espaciais, culturais, naturais, eróticas, sociais e indivi-
duais. Ele deixou que a cidade adentrasse em sua poesia na mesma proporção 
em que ele se nutria desse mesmo espaço urbano. A paisagem urbana transfor-
mava o poeta, tanto quanto o poeta transformava essa paisagem urbana pelo 
seu crivo crítico e estético. A obra A cidade e os livros (2002) — seu segundo 
livro publicado — é seu trabalho poético e por assim dizer, mais geográfico, 
que mais percorre os espaços urbanos para a construção de sua dicção poética. 
Seu olhar está atento a cada pequeno espaço da cidade — em especial ao Rio 
de Janeiro, sua cidade. Noemi Jaffe, que desenvolveu uma tese de doutorado 
sobre Antonio Cicero, escreveu o seguinte em relação à especificidade de A 
cidade e os livros (2002):

[...] é um livro não só temporal (vertical), mas também geográfico (horizontal). 
Como há um único eu-lírico a nos apresentar lugares, coisas, pessoas, enfim, a 
cidade do Rio de Janeiro, trata-se também de um livro espacial, um livro-cidade, 
um livro-lugar, em que, embora haja um poema de abertura (“Prólogo”) e um 
outro de fechamento (“Sair”), o leitor pode circular livremente de poema a 
poema, participando da jornada proposta por esse eu-lírico, que é, assim, uma 
espécie de narrador: uma jornada pela contingência de uma cidade, através 
da única linguagem que ele considera ainda capaz de proporcionar a relação 
direta (não crítica, não distanciada) das coisas: a poesia (Jaffe, 2017, p. 17-18).

Cabe trazer um dos poemas mais emblemáticos desse livro para notar o 
modo como o espaço urbano opera na forma poética de Antonio Cicero. O 
poema em questão intitula-se, tal como o título da obra A cidade e os livros, e 
é um dos mais significativos do livro:

a d. Vanna Piraccini

O Rio parecia inesgotável
àquele adolescente que era eu.

Sozinho entrar no ônibus Castelo,
saltar no fim da linha, andar sem medo

no centro da cidade proibida,
em meio à multidão que nem notava

que eu não lhe pertencia – e de repente,
anônimo entre anônimos, notar
eufórico que sim, que pertencia

a ela, e ela a mim –, entrar em becos,
travessas, avenidas, galerias,
cinemas, livrarias: Leonardo

da Vinci Larga Rex Central Colombo
Marrecas Íris Meio-Dia Cosmos

Alfândega Cruzeiro Carioca
Marrocos Passos Civilização
Cavé Saara São José Rosário



218

Comunicação & Educação  •  Ano XXXI  •  número 2  •  Ago/Dez 2025

Passeio Público Ouvidor Padrão
Vitória Lavradio Cinelândia:

lugares que antes eu nem conhecia
abriam-se em esquinas infinitas
de ruas doravante prolongáveis

por todas as cidades que existiam.
Eu só sentira algo semelhante

ao perceber que os livros dos adultos
também me interessavam: que em princípio

haviam sido escritos para mim
os livros todos. Hoje é diferente,

pois todas as cidades encolheram,
são previsíveis, dão claustrofobia

e até dariam tédio, se não fossem
os livros incontáveis que contêm (Cicero, 2025, p. 82-83).

A pesquisadora Noemi Jaffe (2007) nota nesse poema uma reflexão sobre 
o pertencimento e suas formas de busca. Segundo ela, não se trata de um 
tipo de pertencimento qualquer — aquele que indivíduos permitem-se fazer 
por evidente identificação a uma causa específica —, mas é algo bem mais 
desenraizado (Jaffe, 2007, p. 170) do que isso. A cidade —vista sob o signo da 
liberdade plena de trânsito e mobilidade — permite uma forma de anonimato 
que foge a um controle individual das ações no espaço urbano. Nessas cidades 
imaginadas — quiçá vividas —, permitem-se os acasos dos encontros ou como 
disse Antonio Cicero em um ensaio sobre poesia e o espaço urbano: “uma 
vez surgidas, as cidades multiplicam os apontamentos de ocorrência de novos 
cruzamentos” (Cicero, 2005, p. 15).

A leitura do poema A cidade e os livros nos sugere um caminho interpretativo 
por intermédio de duas temporalidades acolhidas. O Rio de Janeiro — como 
espaço privilegiado que permitia as incursões do jovem adolescente — está 
permeado de memórias construídas no mistério de uma certa “cidade proibida”. 
Tratava-se de um território que garantia um tipo de descoberta ao jovem: em 
meio às pessoas que perambulavam entre praças, avenidas, travessias e becos, 
o eu poético revela a si próprio o reconhecimento de algo antes não notado. 
Em meio aos anônimos, o eu poético encontra seu lugar de identificação no 
mundo. Assim, o poeta bem arquitetou: “em meio à multidão que nem notava 
// que eu não lhe pertencia – e de repente, // anônimo entre anônimos, notar 
// eufórico que sim, que pertencia // a ela, e ela a mim” (Cicero, 2025, p. 
82-83). A cidade do tempo do jovem era pura descoberta; seu intenso agora. 

Tal temporalidade juvenil cruza com a temporalidade da vida adulta do 
eu poético. Para este, a cidade já não é mais a descoberta com seu singular 
sentido de pertencimento. Como território a ser explorado já não se mostra 
todo o vigor que, lá no passado, figurou e estimulou a descoberta e a formação; 
por outro lado, os livros — tal como aquela cidade de outrora — assumem 
o papel garantidor de um novo pertencimento desse eu. Pelos livros — como 
anuncia a parte final do poema —, é possível encontrar novos becos, travessas 



219

Sob a indistinção, a poética de Antonio Cicero
•  Arlindo Rebechi Junior﻿﻿﻿﻿

e esquinas inéditas. Com a cidade nostálgica que não permite mais ser visitada 
e com os “livros infinitos”, é possível na solidão fazer-se pertencer.

Como pode-se notar, o poema A cidade e os livros conecta o poeta aos espaços 
urbanos e aos espaços imaginários dos livros. No livro homônimo ao poema, 
há outros bons poemas em que a cidade — sob muitos pontos de vistas — é 
explorada: é o caso do poema “Vitrine”. Cabe transcrevê-lo:

Que divisa o olhar desse moreno?
Namora os tênis atrás da vitrine?

Ou a vidraça que os devassa e inibe
os seus reflexos serve-lhe de espelho
e ele recai na imagem de si mesmo,

igualmente visível e intangível?
É assim tantálica que ela me atinge

obliquamente e ao mesmo tempo em cheio
e mesmeriza, e sinto meio como

se eu o despisse e ele mal percebesse.
Quando olha para trás um instante, atino

sonhar e, salvo engano, ter nos olhos
cacos de um campo de futebol verde

feito o pano das mesas dos cassinos (Cicero, 2025, p. 102).

Antonio Cicero olha a cidade de diferentes formas para dela extrair um 
poema de rara sensibilidade. Às vezes, o objeto de reflexão poética está contido 
no olhar para uma vitrine e no desejo que ali que se espraia do eu poético. A 
vitrine — tão comuns nas cidades modernas — pode tanto ser o olhar ao que 
está em exposto quanto ao lugar do reflexo, seja de pessoas ou das paisagens. 
Aqui a vitrine de um canto da cidade entra como lugar ambíguo: estabelece-se 
entre ver e refletir; o olhar é externo ao corpo de frente para a vitrine; um 
corpo é observado pelo eu poético, sem que se saiba. Aquele olhar da pessoa 
desejada é, a um só tempo, o registro de uma visão do reflexo alterado na 
superfície: será “visível e intangível?”. Trata-se sem dúvida de um encontro do 
acaso — próprio do que as próprias cidades ofertam aos seus observadores que 
ora parecem observar o outro, ora deixam-se observar pelo alheio. Nesse caso, 
pode-se dizer que é o fortuito encontro entre o eu poético e a imagem refletida. 
É por essa imagem que o eu poético se fascina: torna-se o seu desejo. De maneira 
repentina, o observado pode, por um instante, ter-se virado e o observador se 
tornado o objeto do olhar alheio. Terá sido possível o cruzamento entre sujeitos 
desconhecidos na grande cidade e no instante de parada do observador? Mais 
importante do que ter uma resposta a isso: o poema conjectura sobre esse 
lugar da indistinção e da indefinição naquele instante ocorrido. Pode o jogo 
ter invertido e o sujeito observado diante da vitrine terem assumido esse lugar 
indefinido entre o desejo; o olhar e o momento instantâneo. Na cidade, os 
olhares podem ter se cruzado nesse jogo proposto no espaço de idas e vindas: 
esse é o instante que interessa ao poeta.



220

Comunicação & Educação  •  Ano XXXI  •  número 2  •  Ago/Dez 2025

3. “TUDO EM VOCÊ É FULLGÁS”
Antonio Cicero foi timoneiro da sua própria vida até o fim. O leitor deve 

ter notado que, até o momento, quase nada se falou dos lances da vida do 
poeta; permita-se uns parênteses. É também possível que o leitor em fins do 
ano de 2024 também tenha ouvido falar da morte de Antonio Cicero na Suíça 
— amplamente noticiada nos veículos de comunicação; na verdade, Cicero fez 
a opção pela morte assistida. Diagnosticado em 2023 com Alzheimer, ele já 
enfrentava o que havia de pior para um intelectual com o curso da doença: a 
memória e a impossibilidade de produzir plenamente o que mais amava fazer: 
o ato da ler e o de produzir uma escrita vigorosa. Como escritor, levou a sério 
a importância das experiências da vida.

Sua escrita não ficou circunscrita aos poemas em livros ou à crítica de 
poemas e à filosofia. Suas canções — musicadas por vários músicos populares 
do Brasil — tem um lugar especial na produção cultural das últimas décadas, 
pois demonstram uma vivacidade ímpar; elas guardam o registro de instantes 
e encontros sobre a importância da vida vivida.

Como não poderia ser diferente — até mesmo como uma homenagem 
aquém do que o poeta merece —, este ensaio é finalizado com duas formas de 
“Fullgás”, que é transcrito na forma de poema-canção e é trazido como forma de 
manifesto que foi encartado em folha avulsa nos LPs Fullgás de Marina Lima, em 
1984. “Fullgás”, na forma da canção, é talvez o escrito mais popular de Antonio 
Cicero; é bem possível mesmo que o leitor tenha tido contato com ele em algum 
momento da sua vida. Com liberdade, o poema-canção de Antonio Cicero talvez 
possa ser encarado como uma síntese do que foi o poeta diante do mundo. 
Essa canção se constrói numa espécie de impulso vital — tudo desencadeia na 
forma mais individual e social do amor, cujo final é a captação atenta do que 
vivíamos nos anos 1980; recém-saídos da ditadura: “você me abre seus braços 
// e a gente faz um país” (Lima, 1984). O manifesto, por sua vez, não deixa 
de ser também um espaço de síntese daquilo que o próprio poeta vivia; não 
havia espaços para os caretas e sua ordem. Ambos os textos se complementam 
e possuem a contribuição da sua irmã, Marina Lima. Aproveitemos: “Simples 
como fogo. Fullgás”!

Meu mundo você é quem faz,
música, letra e dança

Tudo em você é fullgás,
tudo você é quem lança,

lança mais e mais
Só vou te contar um segredo,

nada de mau nos alcança,
pois tendo você meu brinquedo

nada machuca nem cansa
Então venha me dizer

o que será
da minha vida



221

Sob a indistinção, a poética de Antonio Cicero
•  Arlindo Rebechi Junior﻿﻿﻿﻿

sem você
Noites de frio, dias não há,

e um mundo estranho
pra me segurar

Então, onde quer que você vá,
é lá que eu vou estar,

amor esperto,
tão bom te amar!

E tudo de lindo que eu faço,
vem com você, vem feliz.
Você me abre seus braços

e a gente faz um país (Lima, 1984).

Figura 1: Imagem do “Manifesto Fullgás”, encartado no LP Fullgás
Fonte: Lima (1984).

REFERÊNCIAS 
ADORNO, Theodor W. Palestra sobre lírica e sociedade. In: ADORNO, 
Theodor W. Notas de literatura I. São Paulo: Duas Cidades; 30, 2003.

CICERO, Antonio. A poesia entre o silêncio e a prosa do mundo. In: CICERO, 
Antonio. A poesia e a crítica. São Paulo: Companhia das Letras, 2017a.



222

Comunicação & Educação  •  Ano XXXI  •  número 2  •  Ago/Dez 2025

CICERO, Antonio. Finalidades sem fim. São Paulo: Companhia das Letras, 
2005. 

CICERO, Antonio. Fullgás: poesia reunida. São Paulo Companhia das Letras, 
2025.

CICERO, Antonio. Poesia e preguiça. In: CICERO, Antonio. A poesia e a 
crítica. São Paulo: Companhia das Letras, 2017b.

JAFFE, Noemi. Do princípio às criaturas: análise de “A cidade e os livros” de 
Antonio Cicero. 2007. Tese (Doutorado em Letras) – Faculdade de Filosofia, 
Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2007.

LIMA, Marina. Fullgás. Produção de João Augusto. Rio de Janeiro: Polygram/
Philips, 1984. 1 disco (LP), 33 1/3 rpm, estéreo, 12 pol.


	OLE_LINK3
	OLE_LINK4
	_Hlk214623141

