Iluminismo frances

Catherine Larrere
Université de Paris | - Panthéon-Sorbonne

Tradugao
Antonio Carlos dos Santos

RESUMO

O objetivo deste artigo é pensar sobre as es-
pecificidades conceituais do Iluminismo
francés. Ele estd dividido em trés partes: na
primeira serd analisada a oposicao entre Luz
(no singular) e Luzes (no plural), o que per-
mitird considerar questées voltadas ao co-
nhecimento; na segunda, serid abordada a
distin¢do entre lluminismo e Enlightenment
ou Aufklirung e se referird a relagao entre co-
nhecimento e moralidade; na terceira e ul-
tima, serd discutida a questio de o que é ser
“esclarecido”. O escopo deste texto é, por-
tanto, trabalhar os temas da religiao, da mo-
ral e da politica, uma vez que sio eles que se
vinculam & originalidade do Iluminismo
francés, entendido como uma contribui¢ao
filoséfica decisiva para o desenvolvimento
do conhecimento.

PALAVRAS-CHAVE
[luminismo; religiao; moral; politica.

ABSTRACT

The aim of this article is to think about the
conceptual specificities of the French En-
lightenment. It is divided into three parts: in
the first, the opposition between Enlighten-
ment (in the singular) and Enlightenment
(in the plural) will be analysed, which will
allow us to consider issues related to
knowledge; in the second, the distinction
between Enlightenment and Aufklirung will
be addressed and will refer to the relation-
ship between knowledge and morality; in
the third and final part, the question of what
it is to be “enlightened” will be discussed.
The scope of this text is therefore to work
on the themes of religion, morality and pol-
itics, since it is these that are linked to the
originality of the French Enlightenment,
understood as a decisive philosophical con-
tribution to the development of knowledge.

KEY WORDS
Enlightenment; religion; morals; politics.



Introducao

“O século XVIII s6 foi o século do Hluminismo por meio de uma generalizagio
tardia” (Belaval, 1968, p. 255), escreveu Belaval, grande especialista na questio (e que
foi meu orientador de tese). E é certamente apenas a posteriori que vemos, no século
XVIII, o conglomerado europeu de filésofos dedicados ao progresso das sociedades
humanas através da emancipagio da razdo, do desenvolvimento da ciéncia e da equi-
dade através das leis. Estudos mais precisos revelaram, entre os diferentes paises,
disparidades de datas (inicio do Iluminismo na Holanda, tardiamente na Escécia),
mas também muitos objetos e preocupagdes: nio hd a mesma relagao com religiio,
ou autoridade politica na Inglaterra, Franga, Polénia ou Prussia. Devemos entio
falar de Iluminismo Nacional? Nio nos parece. O confinamento de cada pais a sua
propria histéria (real ou imagindria) sé aconteceu realmente no século XIX. No sé-
culo XVIII predominavam os intercimbios europeus de homens e ideias, mas nio
numa s6 lingua, apesar das alegagoes de Auguste Rivarol que, em 1783, publicou De
luniversalité de la langue frangaise (concedido pela Academia de Berlim). Todo
mundo pensa sobre seus problemas em sua prépria lingua.

Assim, partiremos dos diferentes nomes, dependendo do pais, do que se chama
em francés “les Lumieres”'. A distingio Lumieres/Aufklirung é central, porque as
duas palavras nio significam a mesma coisa, uma vez que aquela, é um estado, e
esta, um processo. Foi o alemao que cunhou o [luminismo, Illuminismo, Illustra-
cion, que sio tradugées da palavra Aufklirung, o nome “Luzes”, em francés, tendo
tido menos eco (as vezes falamos de Luces em espanhol). E, portanto, em torno dessa
diferenga que apresentaremos alguns pontos proeminentes do Iluminismo francés
(sem pretensio, ¢ claro, de ser exaustivo). Assim, caracterizaremos o termo Ilumi-
nismo em trés momentos:

1. A oposigio entre Luz (no singular) e Luzes (no plural), permitird considerar

questoes de conhecimento.

2. A distingio entre lluminismo e Enlightenment ou Aufllirung se referird a re-

lagao entre conhecimento e moralidade.

3. O que é ser “esclarecido” podemos chegar a importincia politica do conhe-

cimento.

Religiao, moral, politica: trés temas em torno dos quais se vincula a originalidade
do Iluminismo francés, entendido como uma contribuigao filoséfica decisiva para

o desenvolvimento do conhecimento.

' No Tableau de Paris, 1782, 111, p. 308, Sébastien Mercier se refere ao “Século das Luzes”.



I. Luz natural e luzes

“Luz natural”: a expressdo é muito usada na filosofia do século XVII. Natureza e
razao sio aqui quase sindnimas, e a expressio designa o que podemos conhecer ape-
nas pela nossa razio, independentemente da autoridade das fontes escritas. Falare-
mos, portanto, de “religido natural” para dizer o que podemos saber sobre Deus e
os deveres que temos para com ele sem apelar para a Revelagio. Isso vale para o
Direito Natural: esses sio os principios juridicos que podemos conhecer pela razio,
independentemente de qualquer institui¢ado humana que enuncie o Direito. Gragas
a luz natural, alcangamos o conhecimento universal, mas a expressdo permanece em
grande parte religiosa, porque essa luz nos é dada por Deus. Situa-se num dominio
onde a fé e a razdo se associam.

Falar de “Luzes”, no plural, é situar-se em outro dominio: o da diversidade hu-
mana. No artigo “Encyclopédie” da Encyclopédie, o grande empreendimento do Ilu-
minismo, Diderot, autor do artigo, expoe suas tarefas. Estas dizem respeito, antes
de mais nada, a linguagem: as palavras devem ser definidas e, portanto, surge a ques-
tao do ultimo termo. L4 onde Pascal, diante do mesmo problema, sustentava que
era preciso sair da linguagem (“a natureza sustentando-a na auséncia do discurso”

Pascal, 1985), Diderot postula que a solu¢io estd na linguagem:

Ha4 nas ideias e, consequentemente, nos signos (pois um estd para o outro como
o objeto estd para o espelho que o repete), tal conexdo, tal correspondéncia; parte
de cada um deles uma luz que eles refletem tio vividamente, que quando se possui
a sintaxe, ¢ quando se dd a interpretacio fiel de todos os outros signos, ou
quando se tem a inteligéncia de todas as ideias que compoem um periodo, com
excegao de um dnico, é impossivel ndo conseguir determinar a ideia excluida ou
o signo desconhecido (Diderot, 1994, p. 383, grifo da autora).

Diderot declara assim o abandono da luz natural, que segundo Pascal, sustentava
o discurso, em favor da luz refletida dos signos, da luz semidtica.

Passar da luz, natural, Unica e universal — e de origem divina — a luz significa
aceitar a pluralidade dos saberes. A Encyclopédie, ou Dictionnaire raisonné des scien-
ces, des arts et des métiers, nio é encomendada a um tinico centro (como seria uma
Academia), é obra, explica Diderot, de uma “sociedade de gente de letras” e a obra
dos filésofos -Diderot e d’Alembert- é reunir as habilidades e relacionar essa diver-
sidade, “renovando a cadeia”, fazendo existir praticamente, nas relagoes que man-
tém, o saber circular e aqueles que o carregam. O filésofo nio ocupa no sistema de
conhecimento o lugar que Deus ocupa no universo. A filosofia nio se destina a
suceder a teologia. As “ciéncias humanas”: Montesquieu usa a expressio, em sua

resposta as acusagoes das autoridades religiosas contra O Espirito das Leis, para de-



signar, nio o objeto dessas ciéncias, mas os sujeitos do conhecimento: sao os huma-
nos que fazem as humanidades. Estes sdo necessariamente plurais (Montesquieu,
1973, P- 454).

O sistema de conhecimento nio é teocéntrico, mas antropocéntrico. A ordem
enciclopédica, explica D’Alembert no Discurso Preliminar, é “aquela que relaciona
nosso conhecimento As varias faculdades de nossa alma”. E esse antropocentrismo
que leva Buffon a recusar o sistema de classificacio de Lineu, o Systema Naturae,
considerado baseado em uma ordem natural providencialista e teocéntrica, e orde-
nar os animais tomando como critério a utilidade que eles tém para o homem. En-
quanto naturalistas ingleses como John Ray nio relutavam em colocar Deus em seu
sistema e fazer coexistir teologia natural e investigacio cientifica, naturalistas fran-
ceses como Buffon insistiam em marcar a separagao entre empreendimento cienti-
fico e posigao religiosa.

Devemos considerar que o Iluminismo francés é anti-religioso? O cardter do “fi-
16sofo” do Iluminismo é muitas vezes comparado a um critico da religido. Em apoio
a essa interpretagio, falaremos de manuscritos clandestinos, esses escritos anénimos
ateus e materialistas. Citaremos o testamento do padre Meslier, esse padre que nio
acreditava em Deus e que Voltaire publicou apenas removendo as passagens mais
chocantes para a conformidade religiosa de seus contemporineos. Marx, em A Sa-
grada Familia, dd um lugar importante, no caminho que leva ao comunismo, aos
“materialistas franceses”, Helvétius e d’Holbach (Marx, 1982, p. 564-573). Mas esses
filésofos construiram sistemas em um século mais inclinado a criticar “o espirito do
sistema” e a denunciar o dogmatismo (ver Tratado dos Sistemas de Condillac). E
certo que os “materialistas franceses” fazem parte do Iluminismo, mas nao o encar-
nam sozinhos. Seja qual for o desejo de afastar o campo do saber da teologia (Mon-
tesquieu faz questao de especificar, no inicio dos livros XXIV e XXV de L Esprit des
lois dedicado a religido, que ele é um “escritor politico” e ndo tedlogo”), isso nio
conduz necessariamente a posicoes anti—religiosas, muito menos ao dogmatismo ate-
ista. Trata-se menos de atacar a religiao do que de se defender de seus ataques. Se
fosse necessdrio, sobre essa questdo, encontrar uma obra representativa do Ilumi-
nismo, seria o Tratado da Tolerdncia (1763), de Voltaire.

Il Iluminismo e Aufklarung: do moral ao social

O que foi Aufklirung? A “questio do Iluminismo”, & qual Emmanuel Kant res-
ponde, depois de Moses Mendelssohn, em 1784 na Berlinische Monatsschrift, nao ¢é
entendida da mesma maneira em francés e em alemao. Do lado alemio, Aufklirung,
¢ uma conquista moral, a de sair da minoria e ganhar autonomia. Do lado francés,

o [luminismo, a énfase estd no conhecimento. A distin¢io foi mantida: nos escritos



IO

que dedicou a questao do Iluminismo, como formula Kant, Michel Foucault insiste
na diferenca entre as herancas francesa e alema: por um lado “uma filosofia da ex-
periéncia, do sentido e do sujeito”, por outro, “uma filosofia do conhecimento, da
racionalidade e do conceito” (Foucault, 1994, p. 430).

Isso certamente nio significa que a Auflklirung nao esteja interessada no conhe-
cimento: o lema do Iluminismo ¢, para Kant, “sapere aude!” (ousa saber!). Nem o
[luminismo francés ignorou a moralidade: mas a questdo da relagao entre o desen-
volvimento do conhecimento e o desenvolvimento das virtudes é posta.

O desenvolvimento das ciéncias e das artes nao beneficiou o da moral e da vir-
tude, antes as degradara: a resposta negativa dada por Rousseau em 1750, pouco
antes da publicagio dos primeiros volumes da Encyclopédie, 3 questiao posta pela
Academia de Dijon, vale para ele ser coroado pelo preco, mas provoca um acirrado
debate (Rousseau, 1964, p. 5-107). Alguns o esvaziam vendo, na resposta de Rous-
seau, apenas um paradoxo brilhante (e a reputagao de sofista permanecerd ligada a
ele). D’Alembert, no Discurso Preliminar da Enciclopédia, rejeita vigorosamente to-
mar partidos que lhe parecem sé favorecer a ignorncia, e insiste na fragilidade do
[luminismo: sempre se pode temer o retorno dos tempos sombrios. O debate con-
tinua com a publicacio por Rousseau da Carta a d’Alembert sobre os espetdculos
(Rousseau, 1995, p. 3-128). No final de sua vida, em 1793, em seu manifesto Esbogo
de um quadro histérico do progresso do espirito humano, que é também um testamento,
Condorcet proclama o cardter irreversivel das conquistas (no conhecimento e na
liberdade) consagradas pelo Revolugao Francesa e se compromete a mostrar “por
quais lagos a natureza uniu indissoluvelmente o progresso do esclarecimento e o da
liberdade, da virtude, do respeito pelos direitos naturais do homem” (Condorcet,
1988, p. 86). Os progressos: o plural é suficiente para mostrar que o processo nao é
automdtico e que as formas de concebé-lo permanecem plurais.

E que a questio nio diz respeito apenas 2 moralidade individual, ela envolve a
sociedade. “Somos civilizados, a ponto de ficarmos sobrecarregados com isso, no
que diz respeito a urbanidade e a propriedade social de todos os tipos. Mas quanto
a nos considerarmos ja moralizados, isso ainda estd muito longe”, escreve Kant na
72 proposi¢ao da Ideia de uma bistéria universal do ponto de vista cosmopolita (Kant,
1947, p. 72). A nova palavra “civiliza¢do”, sindnimo de sociabilidade, introduzida
por Mirabeau em L’Ami des hommes caracteriza uma época em que as pessoas se
interessam pelas relagoes sociais, ndo apenas pela autoridade politica. Ferguson faz
uso extensivo da palavra, em seu Essai sur [histoire de la société civile (1767), uma
obra caracteristica do Iluminismo escocés. Sociedade civil: a expressao jd nao signi-
fica tanto a republica, como corpo politico instituido, mas a variedade de a¢oes pelas

quais os homens produzem e trocam todos os tipos de bens. Isto é o que se chama



I1

primeiro comércio, depois com Quesnay e os fisiocratas, e especialmente com Smith
(que publicou seu Enguéte sur la riqueza des nacoes em 1776), economia politica
(Larrere, 1992). O objeto dessa “nova ciéncia” é distinto daquele da moralidade
(Dumont, 1977). Mas esse empoderamento da ciéncia econdémica envolve um in-
tenso debate moral: a “disputa pelo luxo” opoe Melon e Voltaire, que a defendem,
e Rousseau, seu detrator; Montesquieu mostra os efeitos pacificadores — pode-se
dizer civilizadores — do “comércio gentil”.

Mas essas sao consequéncias nao intencionais, os efeitos do que Smith chama de
“mao invisivel”, nao é o resultado de um esforco moral. Se a civilizagio substitui a
sociabilidade, é em consequéncia de uma “sociabilidade insocidvel”, segundo a ex-
pressao de Kant: como as drvores que crescem retas para poder crescer alto, é com-
peti¢do e sede egoista, ndo luxiria, ndo é amor ao outro, que impelem os homens a
desenvolver relacoes de troca mutua. Civilizagio nao é moralidade.

Mas tem a ver com a liberdade, diz Abbé Raynal em 1781: “A emancipacio, ou o que
¢ 0 mesmo sob outro nome, a civilizagdo de um império é um trabalho longo e dificil”.
Mas quem ¢ libertado? Como? e de quem? Se o Iluminismo, e a civilizagio que ali
ocorreu, pode ser considerado como um movimento em direcio a liberdade, qual pode

ser a dimensdo politica desse processo social e nele qual o papel do conhecimento?

lll. “Nao é indiferente que o povo seja esclarecido”.

“O desenvolvimento do conhecimento importa para a liberdade™: a férmula pela
qual o filésofo Jean-Claude Milner caracteriza o [luminismo (1983) nio estabelece
nenhuma ligacdo automdtica entre conhecimento e liberdade, ao contrdrio de
D’Alembert que (como Nicolas Fréret antes dele) considerou que era suficiente para
treinar um matemdtico para ter um homem livre. Esta férmula conviria a Montes-
quieu que, no Preficio de L Esprit des lois, se limita a escrever: “Nio ¢ indiferente
que o povo seja esclarecido”.

A interpretagao positiva desta afirmagao ¢ aberta. Mas o impacto negativo é ine-
gével: o que pensdvamos poder chamar de despotismo esclarecido ndo existe. E um
oximoro. O despotismo ¢ esse governo onde “um sd, sem lei e sem regra, tudo con-
duz por sua vontade e por seus caprichos” (EL, I1, 1). O reino do capricho nao pode
ser o da razdo, e o despotismo repousa na ignorancia. A do déspota: porque “um
homem a quem seus cinco sentidos dizem constantemente que ele é tudo, e que os
outros nio sio nada, é naturalmente preguigoso, ignorante, voluptuoso” (EL, 11, s).
A do povo, reduzido a impoténcia pelo medo em que se encontra: “povos timidos,
ignorantes, abatidos nao precisam de muitas leis” (EL, V, 14). Um poder que go-
verna através do medo tem a capacidade de fazer o mal, mas nio o poder de fazer o

bem. Que o poder absoluto seja um poder de fazer tudo é uma ilusio de que seus



12

conselheiros interessados tentam persuadir os déspotas, porque “é mais ficil para
eles convencer os principes de que podem fazer tudo do que persuadir os povos de
que podem fazer tudo” (EL, VIII, 21).

Uma forma menos violentamente brutal de despotismo ¢é aquela que os fisiocratas
chamam de “despotismo legal”: o estado de direito, mas das leis da natureza (as da eco-
nomia), leis que ndo sdo feitas por um legislador, mas nés deixamos acontecer, porque
¢ uma ordem natural, que podemos conhecer, mas nio estabelecer. Essa administragio
racional da verdade pressupde autoridade absoluta na pessoa que a impée. Se desconhe-
cia os projetos dos fisiocratas, implementados apds sua morte, Montesquieu qualificou
de “despéticas” as reformas do Direito, no inicio do século, pelo que pressupdem a
capacidade de autoridade absoluta para permitir a realizacio, de cima, de uma reforma
econdmica abrangente. A critica que Montesquieu dirige ao Direito é compardvel a
distingao feita por Tocqueville, no Antigo Regime e na Revolugio, entre as “reformas”
promovidas pelos fisiocratas em meados do século e as “liberdades” a partir das quais
essas reformas foram postergas para longe (Tocqueville, 1952, p. 209).

Se devemos descartar definitivamente a ideia de que uma reforma esclarecida
pode ser imposta de cima a um povo ignorante, o importante nao é apenas esclarecer
0 povo, essa obra educativa a que muitas vezes assimilamos o Iluminismo. Eles nio
param por ai. E especialmente importante reconhecer que as pessoas tém luzes. En-
tre os direitos e liberdades proclamados pela Declaragao dos Direitos do Homem e
do Cidadao adoptada pela Assembleia Nacional em 1789 (“todos os homens nascem
e permanecem livres e iguais em direitos”, segundo o seu artigo 1°), existe a liberdade
de expressio, no artigo 11: “A livre comunicagio de pensamentos e opinides é um
dos direitos mais preciosos do homem: todo cidadio pode, portanto, falar, escrever,
imprimir livremente, exceto para responder pelo abuso dessa liberdade nos casos
determinados por lei”. No Supplément au voyage de Bougainville (1772), Diderot
afirma esse direito de livre critica: “Falaremos contra leis sem sentido até que sejam
reformadas; e, enquanto isso, vamos nos submeter a ele. » (Diderot, 1951, p. 1031).

Esta mesma Declaragio também afirma o direito dos cidadaos de contribuir para
a formagio do direito (artigo 6°). O poder do povo, sua soberania, nao é suficiente
para definir a democracia. Isto é baseado na competéncia dos cidadios. Consiste,
explicam Albert Ogien e Sandra Laugier, soci6loga e filésofa, “na capacidade de
tomar decisdes que respeitem a igualdade, a justica e a dignidade de todos” (2017,
p. 29). E justamente porque Rousseau assume tal capacidade que ele pode esperar
que, “quando as pessoas suficientemente informadas deliberarem [...], a vontade

geral serd sempre esclarecida” (Rousseau, 1964, p. 373-374).



13

Bibliografia

Belaval, Yvon. (1968). Leibniz, aspects de ['homme et de I'eenvre. Paris.

Condorcet. (1988). Esquisse d’un tableau historique des progrés de l'esprit humain. Pa-
ris, GF.

Diderot, Denis. (1994). « Encyclopédie » In : Euvres philosophigues. Paris, Robert
Laffond, collections « Bouquins ».

Diderot, Denis. (1951). Supplément au voyage de Bougainville. In : (Euvres. Paris,
Gallimard, bibliotheque de la Pléiade.

Dumont, Louis. (1977). Homo aequalis, Genése et épanouissement de l'idéologie éco-
nomique. Paris, Gallimard.

Foucault, Michel . Dits et Ecrits, 1954-1988, Paris, Gallimard 1994, tome III, 1976-
1979; IV, 1980-1988, « Qu’est-ce que les Lumiéres ? ».

Jean-Claude Milner, (1983). Les noms indistincts. Paris, Editions du Seuil.

Kant, Emmanuel. (1947). Idée d'une histoire universelle au point de vue cosmopolitique
(1784), In : La philosophie de ['histoire. traduction S. Piobetta. Paris, Aubier.

Larrére, Catherine. (1992). L invention de ['économie au XVIIIe siécle. Paris, P. U. F.,

Marx, Karl. (1982).La Sainte Famille. chapitre sixieme, III, In : Karl Marx, Euvres,
t. 111, Philosophie, Paris, bibliothéque de la Pléiade.

Montesquieu. (1973). Défense de I'Esprit des Lois, Ille partie. In : Esprit des lois
(Derathé), t. II.

Ogien, Albert; Laugier, Sandra. (2017). Antidémocratie. Paris, La Découverte.

Pascal, Blaise. (1985). De [esprit géométrique. Paris, Flamarion.

Rousseau, Jean-Jacques. (1964). Discours sur les sciences et les arts, in Euwres com-
plétes, t. 111 ((Euvres politiques). Paris, Gallimard, bibliotheque de la Pléiade.

Rousseau, Jean-Jacques. (1964). Lettre 2 M. D’Alembert, In : Buwvres complétes, t. V

(Ecrits sur la musique, la langue et le théatre. Textes historiques et scientifiques).
Paris, Gallimard, bibliothéque de la Pléiade.

Tocqueville, Alexis de. (1952). L’Ancien Régime et la Révolution, Livre 111, chapitre
III, « Comment les Francais ont voulu des réformes avant de vouloir des libertés
». Paris, Gallimard.



