
10.11606/issn.2318-8863.discurso.2024.230753 

Iluminismo francês 
 
 

Catherine Larrère 
Université de Paris I – Panthéon–Sorbonne 

 
Tradução 

Antônio Carlos dos Santos 
 

 
 
 

RESUMO 
O objetivo deste artigo é pensar sobre as es-
pecificidades conceituais do Iluminismo 
francês. Ele está dividido em três partes: na 
primeira será analisada a oposição entre Luz 
(no singular) e Luzes (no plural), o que per-
mitirá considerar questões voltadas ao co-
nhecimento; na segunda, será abordada a 
distinção entre Iluminismo e Enlightenment 
ou Aufklärung e se referirá à relação entre co-
nhecimento e moralidade; na terceira e úl-
tima, será discutida a questão de o que é ser 
“esclarecido”. O escopo deste texto é, por-
tanto, trabalhar os temas da religião, da mo-
ral e da política, uma vez que são eles que se 
vinculam à originalidade do Iluminismo 
francês, entendido como uma contribuição 
filosófica decisiva para o desenvolvimento 
do conhecimento. 
 
 
PALAVRAS-CHAVE 
Iluminismo; religião; moral; política. 

ABSTRACT 
The aim of this article is to think about the 
conceptual specificities of the French En-
lightenment. It is divided into three parts: in 
the first, the opposition between Enlighten-
ment (in the singular) and Enlightenment 
(in the plural) will be analysed, which will 
allow us to consider issues related to 
knowledge; in the second, the distinction 
between Enlightenment and Aufklärung will 
be addressed and will refer to the relation-
ship between knowledge and morality; in 
the third and final part, the question of what 
it is to be “enlightened” will be discussed. 
The scope of this text is therefore to work 
on the themes of religion, morality and pol-
itics, since it is these that are linked to the 
originality of the French Enlightenment, 
understood as a decisive philosophical con-
tribution to the development of knowledge. 
 
KEY WORDS 
Enlightenment; religion; morals; politics. 

  



discurso, v. %&, n. ( ((*(&), p. --/0  

Introdução 

“O século XVIII só foi o século do Iluminismo por meio de uma generalização 
tardia” (Belaval, , p. ), escreveu Belaval, grande especialista na questão (e que 
foi meu orientador de tese). E é certamente apenas a posteriori que vemos, no século 
XVIII, o conglomerado europeu de filósofos dedicados ao progresso das sociedades 
humanas através da emancipação da razão, do desenvolvimento da ciência e da equi-
dade através das leis. Estudos mais precisos revelaram, entre os diferentes países, 
disparidades de datas (início do Iluminismo na Holanda, tardiamente na Escócia), 
mas também muitos objetos e preocupações: não há a mesma relação com religião, 
ou autoridade política na Inglaterra, França, Polônia ou Prússia. Devemos então 
falar de Iluminismo Nacional? Não nos parece. O confinamento de cada país à sua 
própria história (real ou imaginária) só aconteceu realmente no século XIX. No sé-
culo XVIII predominavam os intercâmbios europeus de homens e ideias, mas não 
numa só língua, apesar das alegações de Auguste Rivarol que, em , publicou De 
l’universalité de la langue française (concedido pela Academia de Berlim). Todo 
mundo pensa sobre seus problemas em sua própria língua. 

Assim, partiremos dos diferentes nomes, dependendo do país, do que se chama 
em francês “les Lumières”1. A distinção Lumières/Aufklärung é central, porque as 
duas palavras não significam a mesma coisa, uma vez que aquela, é um estado, e 
esta, um processo. Foi o alemão que cunhou o Iluminismo, Illuminismo, Illustra-
cion, que são traduções da palavra Aufklärung, o nome “Luzes”, em francês, tendo 
tido menos eco (às vezes falamos de Luces em espanhol). É, portanto, em torno dessa 
diferença que apresentaremos alguns pontos proeminentes do Iluminismo francês 
(sem pretensão, é claro, de ser exaustivo). Assim, caracterizaremos o termo Ilumi-
nismo em três momentos: 
. A oposição entre Luz (no singular) e Luzes (no plural), permitirá considerar 

questões de conhecimento. 
. A distinção entre Iluminismo e Enlightenment ou Aufklärung se referirá à re-

lação entre conhecimento e moralidade. 
. O que é ser “esclarecido”? podemos chegar à importância política do conhe-

cimento. 
Religião, moral, política: três temas em torno dos quais se vincula a originalidade 

do Iluminismo francês, entendido como uma contribuição filosófica decisiva para 
o desenvolvimento do conhecimento. 

— 
1  No Tableau de Paris, , III, p. , Sébastien Mercier se refere ao “Século das Luzes”. 



Catherine Larrère    Iluminismo francês 

 

 

I. Luz natural e luzes 

“Luz natural”: a expressão é muito usada na filosofia do século XVII. Natureza e 
razão são aqui quase sinônimas, e a expressão designa o que podemos conhecer ape-
nas pela nossa razão, independentemente da autoridade das fontes escritas. Falare-
mos, portanto, de “religião natural” para dizer o que podemos saber sobre Deus e 
os deveres que temos para com ele sem apelar para a Revelação. Isso vale para o 
Direito Natural: esses são os princípios jurídicos que podemos conhecer pela razão, 
independentemente de qualquer instituição humana que enuncie o Direito. Graças 
à luz natural, alcançamos o conhecimento universal, mas a expressão permanece em 
grande parte religiosa, porque essa luz nos é dada por Deus. Situa-se num domínio 
onde a fé e a razão se associam. 

Falar de “Luzes”, no plural, é situar-se em outro domínio: o da diversidade hu-
mana. No artigo “Encyclopédie” da Encyclopédie, o grande empreendimento do Ilu-
minismo, Diderot, autor do artigo, expõe suas tarefas. Estas dizem respeito, antes 
de mais nada, à linguagem: as palavras devem ser definidas e, portanto, surge a ques-
tão do último termo. Lá onde Pascal, diante do mesmo problema, sustentava que 
era preciso sair da linguagem (“a natureza sustentando-a na ausência do discurso” 
Pascal, ), Diderot postula que a solução está na linguagem: 

Há nas ideias e, consequentemente, nos signos (pois um está para o outro como 
o objeto está para o espelho que o repete), tal conexão, tal correspondência; parte 
de cada um deles uma luz que eles refletem tão vividamente, que quando se possui 
a sintaxe, e quando se dá a interpretação fiel de todos os outros signos, ou 
quando se tem a inteligência de todas as ideias que compõem um período, com 
exceção de um único, é impossível não conseguir determinar a ideia excluída ou 
o signo desconhecido (Diderot, , p. , grifo da autora). 

Diderot declara assim o abandono da luz natural, que segundo Pascal, sustentava 
o discurso, em favor da luz refletida dos signos, da luz semiótica. 

Passar da luz, natural, única e universal – e de origem divina – à luz significa 
aceitar a pluralidade dos saberes. A Encyclopédie, ou Dictionnaire raisonné des scien-
ces, des arts et des métiers, não é encomendada a um único centro (como seria uma 
Academia), é obra, explica Diderot, de uma “sociedade de gente de letras” e a obra 
dos filósofos -Diderot e d’Alembert- é reunir as habilidades e relacionar essa diver-
sidade, “renovando a cadeia”, fazendo existir praticamente, nas relações que man-
têm, o saber circular e aqueles que o carregam. O filósofo não ocupa no sistema de 
conhecimento o lugar que Deus ocupa no universo. A filosofia não se destina a 
suceder a teologia. As “ciências humanas”: Montesquieu usa a expressão, em sua 
resposta às acusações das autoridades religiosas contra O Espírito das Leis, para de-



discurso, v. %&, n. ( ((*(&), p. --/0  

signar, não o objeto dessas ciências, mas os sujeitos do conhecimento: são os huma-
nos que fazem as humanidades. Estes são necessariamente plurais (Montesquieu, 
, p. ). 

O sistema de conhecimento não é teocêntrico, mas antropocêntrico. A ordem 
enciclopédica, explica D’Alembert no Discurso Preliminar, é “aquela que relaciona 
nosso conhecimento às várias faculdades de nossa alma”. É esse antropocentrismo 
que leva Buffon a recusar o sistema de classificação de Lineu, o Systema Naturae, 
considerado baseado em uma ordem natural providencialista e teocêntrica, e orde-
nar os animais tomando como critério a utilidade que eles têm para o homem. En-
quanto naturalistas ingleses como John Ray não relutavam em colocar Deus em seu 
sistema e fazer coexistir teologia natural e investigação científica, naturalistas fran-
ceses como Buffon insistiam em marcar a separação entre empreendimento cientí-
fico e posição religiosa. 

Devemos considerar que o Iluminismo francês é anti-religioso? O caráter do “fi-
lósofo” do Iluminismo é muitas vezes comparado a um crítico da religião. Em apoio 
a essa interpretação, falaremos de manuscritos clandestinos, esses escritos anônimos 
ateus e materialistas. Citaremos o testamento do padre Meslier, esse padre que não 
acreditava em Deus e que Voltaire publicou apenas removendo as passagens mais 
chocantes para a conformidade religiosa de seus contemporâneos. Marx, em A Sa-
grada Família, dá um lugar importante, no caminho que leva ao comunismo, aos 
“materialistas franceses”, Helvétius e d’Holbach (Marx, , p. -). Mas esses 
filósofos construíram sistemas em um século mais inclinado a criticar “o espírito do 
sistema” e a denunciar o dogmatismo (ver Tratado dos Sistemas de Condillac). É 
certo que os “materialistas franceses” fazem parte do Iluminismo, mas não o encar-
nam sozinhos. Seja qual for o desejo de afastar o campo do saber da teologia (Mon-
tesquieu faz questão de especificar, no início dos livros XXIV e XXV de L’Esprit des 
lois dedicado à religião, que ele é um “escritor político” e não teólogo”), isso não 
conduz necessariamente a posições anti-religiosas, muito menos ao dogmatismo ate-
ísta. Trata-se menos de atacar a religião do que de se defender de seus ataques. Se 
fosse necessário, sobre essa questão, encontrar uma obra representativa do Ilumi-
nismo, seria o Tratado da Tolerância (), de Voltaire. 

II. Iluminismo e Aufklärung: do moral ao social 

O que foi Aufklärung? A “questão do Iluminismo”, à qual Emmanuel Kant res-
ponde, depois de Moses Mendelssohn, em  na Berlinische Monatsschrift, não é 
entendida da mesma maneira em francês e em alemão. Do lado alemão, Aufklärung, 
é uma conquista moral, a de sair da minoria e ganhar autonomia. Do lado francês, 
o Iluminismo, a ênfase está no conhecimento. A distinção foi mantida: nos escritos 



Catherine Larrère    Iluminismo francês 

 

 

que dedicou à questão do Iluminismo, como formula Kant, Michel Foucault insiste 
na diferença entre as heranças francesa e alemã: por um lado “uma filosofia da ex-
periência, do sentido e do sujeito”, por outro, “uma filosofia do conhecimento, da 
racionalidade e do conceito” (Foucault, ,  p. ). 

Isso certamente não significa que a Auflklärung não esteja interessada no conhe-
cimento: o lema do Iluminismo é, para Kant, “sapere aude!” (ousa saber!). Nem o 
Iluminismo francês ignorou a moralidade: mas a questão da relação entre o desen-
volvimento do conhecimento e o desenvolvimento das virtudes é posta. 

O desenvolvimento das ciências e das artes não beneficiou o da moral e da vir-
tude, antes as degradara: a resposta negativa dada por Rousseau em , pouco 
antes da publicação dos primeiros volumes da Encyclopédie, à questão posta pela 
Academia de Dijon, vale para ele ser coroado pelo preço, mas provoca um acirrado 
debate (Rousseau, , p. -). Alguns o esvaziam vendo, na resposta de Rous-
seau, apenas um paradoxo brilhante (e a reputação de sofista permanecerá ligada a 
ele). D’Alembert, no Discurso Preliminar da Enciclopédia, rejeita vigorosamente to-
mar partidos que lhe parecem só favorecer a ignorância, e insiste na fragilidade do 
Iluminismo: sempre se pode temer o retorno dos tempos sombrios. O debate con-
tinua com a publicação por Rousseau da Carta a d’Alembert sobre os espetáculos 
(Rousseau, , p. -). No final de sua vida, em , em seu manifesto Esboço 
de um quadro histórico do progresso do espírito humano, que é também um testamento, 
Condorcet proclama o caráter irreversível das conquistas (no conhecimento e na 
liberdade) consagradas pelo Revolução Francesa e se compromete a mostrar “por 
quais laços a natureza uniu indissoluvelmente o progresso do esclarecimento e o da 
liberdade, da virtude, do respeito pelos direitos naturais do homem” (Condorcet, 
, p. ). Os progressos: o plural é suficiente para mostrar que o processo não é 
automático e que as formas de concebê-lo permanecem plurais.  

É que a questão não diz respeito apenas à moralidade individual, ela envolve a 
sociedade. “Somos civilizados, a ponto de ficarmos sobrecarregados com isso, no 
que diz respeito à urbanidade e à propriedade social de todos os tipos. Mas quanto 
a nos considerarmos já moralizados, isso ainda está muito longe”, escreve Kant na 
ª proposição da Ideia de uma história universal do ponto de vista cosmopolita (Kant, 
, p. ). A nova palavra “civilização”, sinônimo de sociabilidade, introduzida 
por Mirabeau em L’Ami des hommes caracteriza uma época em que as pessoas se 
interessam pelas relações sociais, não apenas pela autoridade política. Ferguson faz 
uso extensivo da palavra, em seu Essai sur l’histoire de la société civile (), uma 
obra característica do Iluminismo escocês. Sociedade civil: a expressão já não signi-
fica tanto a república, como corpo político instituído, mas a variedade de ações pelas 
quais os homens produzem e trocam todos os tipos de bens. Isto é o que se chama 



discurso, v. %&, n. ( ((*(&), p. --/0  

primeiro comércio, depois com Quesnay e os fisiocratas, e especialmente com Smith 
(que publicou seu Enquête sur la riqueza des nações em ), economia política 
(Larrère, ). O objeto dessa “nova ciência” é distinto daquele da moralidade 
(Dumont, ). Mas esse empoderamento da ciência econômica envolve um in-
tenso debate moral: a “disputa pelo luxo” opõe Melon e Voltaire, que a defendem, 
e Rousseau, seu detrator; Montesquieu mostra os efeitos pacificadores – pode-se 
dizer civilizadores – do “comércio gentil”. 

Mas essas são consequências não intencionais, os efeitos do que Smith chama de 
“mão invisível”, não é o resultado de um esforço moral. Se a civilização substitui a 
sociabilidade, é em consequência de uma “sociabilidade insociável”, segundo a ex-
pressão de Kant: como as árvores que crescem retas para poder crescer alto, é com-
petição e sede egoísta, não luxúria, não é amor ao outro, que impelem os homens a 
desenvolver relações de troca mútua. Civilização não é moralidade. 

Mas tem a ver com a liberdade, diz Abbé Raynal em : “A emancipação, ou o que 
é o mesmo sob outro nome, a civilização de um império é um trabalho longo e difícil”. 
Mas quem é libertado? Como? e de quem? Se o Iluminismo, e a civilização que ali 
ocorreu, pode ser considerado como um movimento em direção à liberdade, qual pode 
ser a dimensão política desse processo social e nele qual o papel do conhecimento? 

III. “Não é indiferente que o povo seja esclarecido”. 

“O desenvolvimento do conhecimento importa para a liberdade”: a fórmula pela 
qual o filósofo Jean-Claude Milner caracteriza o Iluminismo () não estabelece 
nenhuma ligação automática entre conhecimento e liberdade, ao contrário de 
D’Alembert que (como Nicolas Fréret antes dele) considerou que era suficiente para 
treinar um matemático para ter um homem livre. Esta fórmula conviria a Montes-
quieu que, no Prefácio de L’Esprit des lois, se limita a escrever: “Não é indiferente 
que o povo seja esclarecido”. 

A interpretação positiva desta afirmação é aberta. Mas o impacto negativo é ine-
gável: o que pensávamos poder chamar de despotismo esclarecido não existe. É um 
oxímoro. O despotismo é esse governo onde “um só, sem lei e sem regra, tudo con-
duz por sua vontade e por seus caprichos” (EL, II, ). O reino do capricho não pode 
ser o da razão, e o despotismo repousa na ignorância. A do déspota: porque “um 
homem a quem seus cinco sentidos dizem constantemente que ele é tudo, e que os 
outros não são nada, é naturalmente preguiçoso, ignorante, voluptuoso” (EL, II, ). 
A do povo, reduzido à impotência pelo medo em que se encontra: “povos tímidos, 
ignorantes, abatidos não precisam de muitas leis” (EL, V, ). Um poder que go-
verna através do medo tem a capacidade de fazer o mal, mas não o poder de fazer o 
bem. Que o poder absoluto seja um poder de fazer tudo é uma ilusão de que seus 



Catherine Larrère    Iluminismo francês 

 

 

conselheiros interessados tentam persuadir os déspotas, porque “é mais fácil para 
eles convencer os príncipes de que podem fazer tudo do que persuadir os povos de 
que podem fazer tudo” (EL, VIII, ). 

Uma forma menos violentamente brutal de despotismo é aquela que os fisiocratas 
chamam de “despotismo legal”: o estado de direito, mas das leis da natureza (as da eco-
nomia), leis que não são feitas por um legislador, mas nós deixamos acontecer, porque 
é uma ordem natural, que podemos conhecer, mas não estabelecer. Essa administração 
racional da verdade pressupõe autoridade absoluta na pessoa que a impõe. Se desconhe-
cia os projetos dos fisiocratas, implementados após sua morte, Montesquieu qualificou 
de “despóticas” as reformas do Direito, no início do século, pelo que pressupõem a 
capacidade de autoridade absoluta para permitir a realização, de cima, de uma reforma 
econômica abrangente. A crítica que Montesquieu dirige ao Direito é comparável à 
distinção feita por Tocqueville, no Antigo Regime e na Revolução, entre as “reformas” 
promovidas pelos fisiocratas em meados do século e as “liberdades” a partir das quais 
essas reformas foram postergas para longe (Tocqueville, , p. ). 

Se devemos descartar definitivamente a ideia de que uma reforma esclarecida 
pode ser imposta de cima a um povo ignorante, o importante não é apenas esclarecer 
o povo, essa obra educativa a que muitas vezes assimilamos o Iluminismo. Eles não 
param por aí. É especialmente importante reconhecer que as pessoas têm luzes. En-
tre os direitos e liberdades proclamados pela Declaração dos Direitos do Homem e 
do Cidadão adoptada pela Assembleia Nacional em  (“todos os homens nascem 
e permanecem livres e iguais em direitos”, segundo o seu artigo º), existe a liberdade 
de expressão, no artigo : “A livre comunicação de pensamentos e opiniões é um 
dos direitos mais preciosos do homem: todo cidadão pode, portanto, falar, escrever, 
imprimir livremente, exceto para responder pelo abuso dessa liberdade nos casos 
determinados por lei”. No Supplément au voyage de Bougainville (), Diderot 
afirma esse direito de livre crítica: “Falaremos contra leis sem sentido até que sejam 
reformadas; e, enquanto isso, vamos nos submeter a ele. » (Diderot, , p. ). 

Esta mesma Declaração também afirma o direito dos cidadãos de contribuir para 
a formação do direito (artigo º). O poder do povo, sua soberania, não é suficiente 
para definir a democracia. Isto é baseado na competência dos cidadãos. Consiste, 
explicam Albert Ogien e Sandra Laugier, socióloga e filósofa, “na capacidade de 
tomar decisões que respeitem a igualdade, a justiça e a dignidade de todos” (, 
p. ). É justamente porque Rousseau assume tal capacidade que ele pode esperar 
que, “quando as pessoas suficientemente informadas deliberarem […], a vontade 
geral será sempre esclarecida” (Rousseau, , p. -). 



discurso, v. %&, n. ( ((*(&), p. --/0  

Bibliografia 
Belaval, Yvon. (). Leibniz, aspects de l’homme et de l’œuvre. Paris.  
Condorcet. (). Esquisse d’un tableau historique des progrès de l’esprit humain. Pa-

ris, GF.  
Diderot, Denis. (). « Encyclopédie » In : Œuvres philosophiques. Paris, Robert 

Laffond, collections « Bouquins ».  
Diderot, Denis. (). Supplément au voyage de Bougainville. In : Œuvres. Paris, 

Gallimard, bibliothèque de la Pléiade.  
Dumont, Louis. (). Homo aequalis, Genèse et épanouissement de l’idéologie éco-

nomique. Paris, Gallimard.  
Foucault, Michel . Dits et Écrits, -, Paris, Gallimard , tome III, -

; IV, -, « Qu’est-ce que les Lumières ? ». 
Jean-Claude Milner, (). Les noms indistincts. Paris, Editions du Seuil.  
Kant, Emmanuel. (). Idée d’une histoire universelle au point de vue cosmopolitique 

(), In : La philosophie de l’histoire. traduction S. Piobetta. Paris, Aubier.  
Larrère, Catherine. (). L’invention de l’économie au XVIIIe siècle. Paris, P. U. F.,  
Marx, Karl. ().La Sainte Famille. chapitre sixième, III, In : Karl Marx, Œuvres, 

t. III, Philosophie, Paris, bibliothèque de la Pléiade.  
Montesquieu. (). Défense de l’Esprit des Lois, IIIe partie. In : Esprit des lois 

(Derathé), t. II.  
Ogien, Albert; Laugier, Sandra. (). Antidémocratie. Paris, La Découverte.  
Pascal, Blaise. (). De l’esprit géométrique. Paris, Flamarion.  
Rousseau, Jean-Jacques. (). Discours sur les sciences et les arts, in Œuvres com-

plètes, t. III (Œuvres politiques). Paris, Gallimard, bibliothèque de la Pléiade. 
Rousseau, Jean-Jacques. (). Lettre à M. D’Alembert, In : Œuvres complètes, t. V 

(Ecrits sur la musique, la langue et le théâtre. Textes historiques et scientifiques). 
Paris, Gallimard, bibliothèque de la Pléiade. 

Tocqueville, Alexis de. (). L’Ancien Régime et la Révolution, Livre III, chapitre 
III, « Comment les Français ont voulu des réformes avant de vouloir des libertés 
». Paris, Gallimard.   


