
10.11606/issn.2318-8863.discurso.2025.240584 

 

Da estátua ao feto: a descoberta da 
interioridade vital em Cabanis1 

 
 

Bruno B. Rates  
Universidade de São Paulo (USP) / FAPESP 

 

 
 
 

RESUMO 
O artigo oferece um panorama geral do pro-
jeto teórico de Pierre-Jean-Georges Cabanis 
(-) a partir de dois eixos: a medicina 
e a filosofia. Tendo como fio condutor a in-
fluência do entorno intelectual de salão de 
Auteuil e do neo-hipocratismo, pretendo 
mostrar que uma reforma do sensualismo de 
Condillac e o avanço de certos procedimen-
tos médicos são inseparáveis para que se 
compreenda adequadamente o modo pelo 
qual Cabanis entende a unidade físico-moral 
do homem. É através desse tortuoso cami-
nho teórico que o médico-filósofo poderá 
afirmar o primado da sensibilidade sem, no 
entanto, prescindir da ideia de uma certa es-
pontaneidade e dinamismo do organismo, 
atributos que caracterizam a descoberta do 
que denomino de “interioridade vital”. 
 
 
PALAVRAS-CHAVE 
Cabanis; medicina; vitalismo; sensualismo; 
vida. 

ABSTRACT 
This article seeks to offer an overview of the 
theoretical project of Pierre-Jean-Georges 
Cabanis (-) from two pillars: medi-
cine and philosophy. Having as a guiding 
principle the influence of the intellectual 
surroundings of the “salon d’Auteuil” and 
neo-hippocratism, I intend to show that a 
reform of Condillac's sensualism and the ad-
vancement of certain medical procedures are 
inseparable in order to understand the way 
in which Cabanis understands the physical-
moral unity of man. It is through this tortu-
ous theoretical path that the physician-phi-
losopher will be able to assert the primacy of 
sensibility without, however, disregarding 
the idea of a certain spontaneity and dyna-
mism of the organism, attributes that char-
acterize the discovery of what I call “vital in-
teriority”. 

 
KEY WORDS 
Cabanis; medicine; vitalism; sensualism; 
life. 

  

— 
1  Este artigo foi escrito durante uma estadia como pesquisador visitante no Max-Planck-Institute für Wissens-

chaftsgeschichte (MPIWG-Berlin), em parceria com a Independent Social Research Foundation (ISRF) e a FA-
PESP (número do processo: /-). Além destas instituições, agradeço também ao Leonardo Niro, 
com quem discuti o conteúdo deste texto. 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 152-167 

 

 

Introdução 

No tomo dedicado aos Ideólogos e à “consciência revolucionária”, Gusdorf, apre-
senta o seguinte juízo a respeito de Cabanis: “é um dos grandes nomes do pensa-
mento francês”. E prossegue, com uma ressalva não menos importante: “Mestre 
incontestável da antropologia médica, esse médico-filósofo ou filósofo-médico foi, 
no entanto, excluído porque sua obra não parece compatível com a divisão francesa 
do trabalho intelectual e a separação dos poderes que daí se segue” (Gusdorf, , 
p. , meu itálico). Ora, se a associação entre medicina e filosofia remete à Anti-
guidade e Cabanis está longe de ser o primeiro a levá-la a cabo entre os modernos, 
é justo ir mais a fundo em direção às razões de tal exclusão. Tomemos como exem-
plo outro filósofo-médico, John Locke – sua obra não foi “excluída”. Mas, ali, o 
trabalho médico oferece o método ao exercício filosófico, enquanto para Cabanis 
filosofia e medicina são interdependentes entre si também quanto ao conteúdo. A 
“exclusão” decorre, portanto, não tanto do fato do filósofo exercer uma outra ativi-
dade que porventura possa ressoar em sua produção teórica, mas da pretensão de 
um projeto filosófico que só pode ser entendido a partir da combinação entre filo-
sofia e medicina. Quer dizer, o mal-estar provém de uma certa concepção de filoso-
fia que enxerga a atividade médica e suas implicações como um corpo estranho que 
se imiscui na nobre tarefa do puro pensar. Tudo somado, não é ocasional o fato de 
que a filosofia universitária francesa da segunda metade do século XIX e do início 
do século XX (ecletismo, espiritualismo de vários matizes, fenomenologia etc.) seja 
a grande responsável pelo “esquecimento” da obra, para repetir a frase de Gusdorf, 
de um dos “grandes nomes do pensamento francês” 2.  

Na obra de nosso autor, tal projeto interdisciplinar se expressa na ideia de que o 
homem é uma unidade psico-fisiológica ou, nos termos específicos da abertura do 
Rapports du physique et du moral de l’homme, que o estudo do homem físico interessa 
igualmente ao médico e ao moralista, já que ambos domínios dizem respeito a “his-
tória natural do homem” (Cabanis,  [], p. ). Alheia aos compromissos 
teóricos que um expediente anímico ou espiritual requisitaria, a filosofia de Cabanis 
tampouco pode ser identificada sem ressalvas ao mecanismo ou ao puro sensua-
lismo, já que “trata-se de um ser orgânico feito de carne, nervos e músculos; pos-
suindo forças dinâmicas e impulsos […] Constituído de centros sensíveis e dinâmi-
cos […] [e de] uma complexa vitalidade interna” (Moravia, , p. ).  

 

— 
2  Sobre o vitalismo em geral (Cabanis incluso) Roselyne Rey já alertava sobre as “interpretações espiritualistas 

posteriores a ” (Rey, , p. ), embora se limite a esta frase ao escrever sobre os danos da historiografia 
da segunda metade do século XIX em diante. 



Bruno B. Rates    Da estátua ao feto: a descoberta da interioridade vital em Cabanis 

 

 

Entre Hipócrates e o Salão de Auteuil  

Cabanis decide estudar medicina em Paris sob a tutela do Dr. Dubreuil (Cabanis, 
 [], p. VII-VIII, -; Staum, , p. , -, ). Paralelamente, vive 
em Auteuil na residência da senhora Helvétius, onde se reunia um importante salão  
frequentado por figuras importantes, como Turgot, Diderot, d’Alembert, Condil-
lac, d’Holbach, Condorcet, entre outros. É nesse ambiente intelectual, em que me-
dicina e filosofia se confundiam, marcado pela preocupação prática com a vida e 
por uma orientação teórica vitalista, sensualista e materialista, que Cabanis começa 
a sua formação.  

Embora Condillac seja uma figura indispensável para Cabanis e toda a sua geração, 
outros mestres de Auteuil também fazem parte do seu quadro de referências. Segundo 
Claude Jolly, a afirmação da unidade composta pelo físico e o moral assenta suas raízes 
na substituição do dualismo cartesiano proposta já pelo barão d’Holbach em seu 
Système de la nature, onde é afirmado – numa declaração que poderia ser extraída dos 
Rapports du Physique et du Moral de l’Homme – que o homem moral é apenas “[…] 
[o] ser físico considerado sob um certo ponto de vista (Jolly, , p. ) 3. Mas aqui 
é preciso uma explicação suplementar sobre o significado do conceito de “físico”, o 
que nos conduz a outro filósofo ligado ao círculo de Auteuil, Helvétius. Em seu De 
L’Homme, De ses facultés intellectuelles et de Son Éducation – também lembrado por 
Jolly (Ibid., p. ) – o termo físico é sinônimo de “sensível”, já que “a sensibilidade 
física é o próprio homem e o princípio de tudo que é”, frase incorporada por Cabanis 
às suas próprias ambições filosóficas, e cujo teor radicalmente sensualista não nos deixa 
mentir sobre a onipresença de Condillac à época.  

A escola dita “vitalista” de Montpellier e o (neo)hipocratismo, que florescia em 
meio à crise da medicina de então, formaram um quadro de referências prático-
teóricas imprescindíveis para o nosso autor (Rey, , primeira parte).  

É digno de nota aludirmos ao fato de que algumas dessas teses coincidiam com 
aquelas provindas dos mestres do salão de Auteuil. O que não podia ser diferente, 
já que havia um grande intercâmbio entre figuras que pertenciam aos ambientes 
médico-científicos parisienses e de Montpellier, fato atestado pela contribuição de 
importantes montpellerianos à redação de inúmeros verbetes da Encyclopédie de Di-
derot e D’Alembert4. É justamente tal frequentação que nos impede de traçar uma 
linha divisória muito marcada entre a escola de medicina de Montpellier e de Paris, 

— 
3  Tal dualidade também estava presente em alguns vitalistas de Montpellier, como Le Caze, cuja obra célebre, 

de , porta o título de Idée de l’homme physique et moral pour servir d’introduction à un traité de méde-
cine. Sobre a gênese e a evolução da ideia de “relação entre o moral e o físico” ver Moravia (, pp. -
). 

4  Parte deles traduzidos na edição brasileira da Enciclopédia.  



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 152-167 

 

 

a despeito da cesura defendida por certa historiografia – deveras influente – da se-
gunda metade do século XIX (Ravaisson,  [], pp. -), muito embora, 
é preciso admitir, disputas institucionais entre ambas as escolas de fato existiram 
(Williams, ). 

Partindo da tese de que a sensibilidade é a propriedade por excelência do ser vivo, 
Cabanis saúda Van Helmont por conceber cada órgão como tendo “seu gênero de 
sensibilidade própria” (Cabanis,  [], p. ),  embora estes estejam forte-
mente ligados e subordinados ao conjunto do sistema a que pertencem. Cada órgão 
é condicionado por pequenos princípios imateriais denominados por Van Helmont 
de “archeus” que, por sua vez, são condicionados pelo “grande” Archeus, localizado 
no orifício superior do estômago (Cabanis,  [], p. ). Mas é Stahl, “o 
maior médico depois de Hipócrates” (Ibid., p. ), o principal destinatário da re-
verência de Cabanis:  

Os fenômenos da vida dependem de uma causa ou, para falar mais exata-
mente, são a sequência e a consequência de um outro fato anterior, que só 
conhecemos pelos fatos subsequentes que lhe são ligados, ou seja, por estes 
próprios fenômenos. Essa causa recebeu diferentes nomes, em diferentes épo-
cas da medicina e da filosofia. Hipócrates a chamava de natureza impulsiva, 
ἐnorµᾰn. Desde então ela foi denominada de alma, sensibilidade, sólido vivo, 
força nervosa, princípio vital, etc. (Ibid., p. ).  

No entanto, em decorrência da distinção entre espírito e matéria, a alma tornou-
se espírito e, de um modo “formal e dogmático” (Ibid.), acabou por ser hipostasiada 
e, por conseguinte, separada do corpo, até ultrapassar em muito os limites impostos 
pela noção de uma causa primeira ou de uma simples “abstração dos fenômenos 
vitais” (Ibid.). É a partir daí que o conceito de alma passa a significar “o princípio 
do pensamento, o próprio pensamento; e na linguagem comum, dela nos servimos 
para exprimir o ser moral, ou a coleção das ideias e dos sentimentos” (Ibid.). Se-
gundo Cabanis, Stahl foi o grande responsável em recuperar – pela primeira vez 
com clareza – o caráter “vitalista” da alma, considerando-a como o princípio motor 
dos corpos animados, “que se exerce igualmente sobre todos os órgãos; e as diferen-
ças que são observadas em suas operações ou nos produtos dessas operações depen-
dem da estrutura das partes, que modifica, de algum modo, o próprio princípio, e 
o faz sentir os diversos apetites, ou o conduz às diversas determinações, que são a 
mola de cada um desses órgãos” (Ibid., p. ). O mérito de Stahl foi, portanto, o 
de estabelecer a especificidade dos processos vitais através de um renovado conceito 
de organismo que, ao propor uma abordagem “anti-mecanicista”, teria aberto uma 



Bruno B. Rates    Da estátua ao feto: a descoberta da interioridade vital em Cabanis 

 

 

via investigativa fortemente explorada pelo vitalismo e pelo próprio Cabanis 5. Mas 
tal reconhecimento não impede que Cabanis considere insuficiente a resposta ani-
mista aos impasses oriundos da fisiologia mecanicista, gesto teórico, diga-se, pre-
sente também em Bordeu, que julga inadequada a ideia de “ação da alma” para 
explicar as propriedades dinâmicas e a tendência à organização da matéria viva (Du-
chesneau, , p. )6 . A partir dos vitalistas de Montpellier, com destaque para 
Bourdeu, , Cabanis pode pensar, sem os constrangimentos do animismo, “a conju-
gação e a solidariedade da vida própria a cada órgão e da vida do conjunto do orga-
nismo” como “um novo modelo de organização fisiológica, em que a totalidade do 
corpo é superior à soma das vidas particulares” (Jolly, , p. ).   

A aplicação da análise à fisiologia e à medicina possui inúmeras consequências, 
seja sobre a realização do diagnóstico, seja sobre a terapêutica propriamente dita, e 
o seu exame transborda em muito o escopo deste texto. Uma implicação, no en-
tanto, vale ser mencionada, uma vez que evidencia a concepção dinâmica do corpo 
em Cabanis, importante para os nossos propósitos. Trata-se da aplicação do método 
analítico à nosologia, ou seja, ao sistema classificatório das doenças. Em Du Degré 
de certitude de la médecine, Cabanis se opõe fortemente ao método botânico de or-
denação e classificação, que ele atribui não só a Lineu, mas a Boissier de Sauvages 
(que também era botânico, além de médico), Sagar, Vogel e Cullen (Cabanis,  
[], p. )7. São conhecidas as críticas à taxonomia de Lineu. Apesar dos avanços 
trazidos e do prestígio que desfrutava junto à comunidade científica, essa já havia 
sofrido um forte golpe por Buffon, que a considerava demasiadamente rígida e sis-
temática, além de pouco afeita às inconstâncias e subtilidades da natureza, sobretudo 
quando aplicada ao reino animal (Daudin, ; Id., ; Sloan, ; Reill, , 
p. -). Mutadis mutandis, é a censura de Cabanis – e Pinel – à nosologia de Sau-
vages, a mais influente à época. Útil para “socorrer a memória de um bacharel que 
defende a sua tese”, a abordagem more botanico era pouco proveitosa para “mostrar 
ao médico a ordem na qual seus conhecimentos e seus planos de cura devem ser 
encadeados” (Cabanis,  [], p. ). Tal ordem virtuosa não poderia ser ofe-
recida pela multiplicação, “quase ao infinito” (Ibid.), das famílias e das espécies, 
procedimento que, na medida em que se complexificava, se perdia em simples des-
crições individuais, passando ao largo da organização e da dinâmica de relações que 

— 
5  A expressão “anti-mecanicismo” é de Duchesneau. No entanto, segundo este, a relação de Stahl com o vita-

lismo (Bordeu, Lacaze e Barthez, por exemplo) deve vista com reservas (Duchesneau, , p. ).  
6  Ver a discussão sobre a “sensibilidade glandular”: modelo excretor (por compressão, ligado ao mecanicismo 

e a Boerhaave) versus o modelo secretor (espontâneo, ligado ao vitalismo e a Bordeu).  
7  Uma edição crítica desse texto, traduzido e publicado no Rio de Janeiro em , encontra-se atualmente em 

preparação, a cargo de Pedro Paulo Pimenta.  



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 152-167 

 

 

caracterizavam a doença e o doente – “um catálogo não é uma biblioteca, e uma 
lista de indivíduos não é uma assembleia”, dirá Cabanis em  sobre a “história 
natural sistemática” e suas “classificações metódicas” (Cabanis,  [], p. ).  

Mas havia uma outra implicação decorrente dessa nova linguagem dos sintomas 
clínicos: além de respeitar a organização própria ao corpo, ela deveria ser tão simples 
quanto possível, como queria, inclusive, Condillac, ao propor a sua própria reforma 
da linguagem. Ao invés da botânica, era a química o modelo de inspiração da análise 
aplicada à nosologia (Arquiola & Montiel, , p. -). Pois, tal como ocorre 
nos elementos químicos da natureza, há somente um pequeno número de fenôme-
nos fundamentais que formam o estado patológico: “todos os outros resultam de 
sua mistura e de seus diferentes graus de intensidade. A ordem na qual eles surgem, 
sua importância, suas relações diversas são suficientes para dar nascimento a todas 
as variedades de doenças” (Cabanis,  [], p. ). Em suma, tratava-se de 
apreender a totalidade orgânica que define o corpo, mas sem perder de vista o mé-
todo de decomposição e composição do objeto estudado.  

A exigência do primado da observação e o programa de uma medicina filosófica 
nos passa, finalmente, à máxima hipocrática Νόσων φύσεις ἰητροί, “Naturezas são 
as curadoras da doença”, que atravessará os séculos até a ideia corrente de Vis Medi-
catrix Naturae, do “poder curador da natureza”, inspirando médicos e filósofos de 
inclinação vitalista ao longo da história (Neuburger, ). Isso significava que a 
terapêutica deveria ter como objetivo a restauração do equilíbrio natural, baseada 
numa medicina, por assim dizer, não invasiva, que facilitasse, e não “interviesse” nos 
processos fisiológicos, de modo a operar não “contra” o corpo, mas em colaboração 
com este. Em suma, uma medicina que estivesse em sintonia com a ideia de que a 
natureza possui seus próprios meios de cura, cicatrização e regeneração, de modo a 
serem utilizados em favor do tratamento. Retomando, de certo modo, as discussões 
médicas da Antiguidade entre Racionalistas, Metodistas e Empiristas (Nutton, , 
“Capítulo ”), havia um grande debate, no contexto da crise da medicina no século 
XVIII, a respeito da possibilidade de a intervenção médica impedir a cura ou mesmo 
causar patologias através de seus procedimentos invasivos.   

Cabanis Idéologue: a Ideologia fisiológica e a unidade do físico e do 
moral  

O termo “ideologia” é cunhado por Destutt de Tracy em seu Memória sobre a fa-
culdade de pensar, de  (publicado em ), e designa, como a própria palavra 
dá a entender, “ciência das ideias”. Mas de que “ideias” se trata? A ideologia não 
pode ser, como vimos anteriormente, metafísica, isto é, a ciência da causa final e da 
natureza dos seres. Mas tampouco pode ser confundida com a psicologia (termo 



Bruno B. Rates    Da estátua ao feto: a descoberta da interioridade vital em Cabanis 

 

 

recomendado por Condillac) já que, nesse caso, ela seria uma “ciência da alma”, 
subentendendo uma entidade abstrata que se imiscuiria justamente naquilo que se 
almeja: o conhecimento dos efeitos e suas consequências práticas. Portanto, não é 
propriamente na história da filosofia, mas na etimologia que Tracy se inspira para a 
escolha do referido vocábulo: a “ideologia é a tradução literal de ciência das ideias” 
(Tracy,  [], pp. -).  

Mas, se por um lado, a Ideologia é uma ciência que se ocupa dos efeitos racionais 
do pensamento (e não de suas causas, como seria o caso da metafísica ou mesmo da 
psicologia), por outro, ela deve levar em consideração, além da dimensão racional, 
sua dimensão fisiológica: é por essa razão que Tracy divide a Ideologia em racional 
e fisiológica, ele próprio se ocupando da primeira e atribuindo a Cabanis a função 
de se ocupar da segunda. Laurent Clauzade, organizador de uma curta, mas preciosa 
antologia de textos desses autores, oferece uma boa análise dessa dupla tarefa que 
deverá ser levada a cabo pelos Ideólogos: “se a fisiologia [Ideologia fisiológica] dese-
nha a unidade doutrinal do projeto, a Ideologia [racional] constitui sua unidade 
metodológica” (Clauzade, , p. ). Dito de outro modo, isso significa que, con-
siderando-se que toda ciência deve ser a análise de um domínio, de um assunto, de 
uma categoria de objetos, ela depende, necessariamente, da Ideologia racional en-
quanto teoria da análise, enquanto teoria da formação do pensamento. No entanto, 
a formação das ideias é um produto, como escreve Cabanis, do “jogo dos órgãos”. 
Ainda com Clauzade: “a ideologia racional se apresenta como um ponto de vista 
abstrato, já que ela só estuda os efeitos das faculdades intelectuais, abstraindo justa-
mente suas causas fisiológicas, que a fisiologia racional deve abarcar” (Ibid.). É essa 
ciência global que Cabanis identifica como “ciência do homem” ou “antropologia” 
(Cabanis,  [], p. ), pois as faculdades humanas, sejam elas morais ou 
cognitivas, se originam na “fisiologia” ou, como é assinalado em outras passagens 
das Rapports, na “zoologia”, na “história natural” e mesmo nas “faculdades físicas”; 
físico, aqui, entendido num sentido mais amplo que ordinariamente entendemos 
por fisiológico, já que engloba também os fatores exógenos que mencionamos ante-
riormente, como o clima, a dieta, etc, não sendo por acaso o fato de outro ideólogo, 
Volney, ser um dos fundadores da geografia e da etnografia como disciplina (Mo-
ravia, ,  p. -; Gusdorf, , p. -).  

Da estátua ao feto: o corpo como atividade  

É célebre o início do Tratado das sensações, onde Condillac imagina “uma estátua 
organizada […] e animada por um espírito privado de toda espécie de ideias”. “Nós 
supusemos ainda”, continua Condillac “que todo o exterior de mármore não lhe 
permitisse o uso de nenhum de seus sentidos, e nos demos a liberdade de abri-los, 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 152-167 

 

 

tal como desejássemos [“à notre choix”], às diferentes impressões às quais eles são 
suscetíveis” (Condillac,  [/], p. ). Eis que uma rosa lhe é apresentada 
(Ibid., p. ), despertando progressivamente seus sentidos (a começar pelo odor) que, 
então, se “transformam” (Ibid., p. ) em “julgamento, reflexão, desejos, paixões, 
etc” (Ibid.). Como nos mostra Monzani, no entanto, não se trata de um estado de 
pura passividade, mas de uma “elaboração, de um fazer” onde há uma “construção 
simultânea do mundo objetivo do conhecimento e do próprio sujeito que conhece” 
(Monzani, , p. ). É verdade que Monzani destaca o fundo volitivo de tal 
princípio ativo; discussão importante, mas que nos levaria longe demais. O indis-
pensável aqui é entender a maneira pela qual Cabanis radicaliza e aprofunda tal 
programa teórico a partir da ideia, apresentada no Tratado das sensações, de sentido 
interno ou “tato íntimo”, que opera como fundo originário da sensibilidade. 

Uma boa porta de entrada a tal problema é oferecida por Destutt de Tracy ao 
comentar o livro do grande sensualista francês. A máxima “todas as nossas ideias 
vêm das nossas sensações” deve ser posta ao lado de outra “verdade fundamental”: 
“como uma simples sensação é somente uma modificação interna de nosso ser, não 
há nada em tal percepção que nos ensine a referi-la a algo que esteja fora de nós”. 
Dentre todos os sentidos que são apresentados à estátua é somente o tato que “nos 
instrui a emitir esse juízo” pois, associado ao movimento, ele “fornece a sensação de 
resistência”. Em suma, o corpo existe porque “ele oferece um obstáculo aos nossos 
movimentos e uma sensação de resistência” (Tracy,  []), tese que marcará 
a filosofia francesa até Bergson (Madinier, ). 

 O aprofundamento de Cabanis ao programa teórico contido nessa passagem do 
Tratado das sensações pode ser entendido através de duas frentes, interligadas entre 
si. A primeira diz respeito ao caráter, digamos, “ficcional” da estátua apresentada 
por Condillac (“nós imaginamos” escreve o abade). Cabanis substitui tal “ficção 
metodológia” (Monzani, , p. -) pelos dados provindos da fisiologia, a 
fim de ascender, justamente, à filosofia médica; afinal, uma das pretensões da Ideo-
logia fisiológica é continuar o programa condillaciano em termos fisiológicos. Em 
um de seus ensaios sobre Condillac, Derrida se refere a este expediente teórico como 
“metáfora biológica, vitalista ou organicista” (Derrida, , p. ) o que, em outros 
termos, pode ser enunciado da seguinte forma: “Na ausência de uma exposição da 
anatomia e da fisiologia da espécie, o respaldo fisiológico da filosofia é puramente 
metafórico” (Pimenta, , p. ). É tal mudança de registro discursivo que per-
mitirá a Cabanis dirigir-se à outra frente da filosofia de Condillac que deve ser apro-
fundada: o caráter artificial da tentativa do Tratado das sensações em isolar, judicio-
samente, cada sensação, para então compô-la em agregados mais complexos. A “má-



Bruno B. Rates    Da estátua ao feto: a descoberta da interioridade vital em Cabanis 

 

 

quina orgânica” (Pimenta, , p. ) de Condillac, ainda que “organizada e ani-
mada por um espírito” (Condillac,  [/], p. ), deve constituir-se en-
quanto totalidade – só assim ela pode ser entendida plenamente como ser vivo. Para 
que a estátua se torne o próprio odor da rosa (Ibid.), como quer Condillac, “nessa 
expressão tão engenhosa quanto inexata” (Cabanis,  [], p. ), é preciso 
que ela se apresente inteira e exclusivamente à sensação olfativa e, portanto, suprima 
todas as outras determinações que condicionam o corpo. Como bem aponta Gus-
dorff, “a experiência do pensamento realizada por Condillac perde todo o seu valor 
demonstrativo no momento em que se considera a dependência recíproca e contí-
nua dos sentidos” (Gusdorf, , pp. -). Nas palavras de Cabanis:  

Mas, se, ao invés desse isolamento perfeito em que se coloca aqui o olfato, nós 
o considerássemos agindo [“agissant”], como ele age quase sempre na reali-
dade, em conjunto com a totalidade [“ensemble”], ou ao menos com muitos 
outros sentidos [...] ? [...] acreditaríamos que a percepção e o julgamento do 
cérebro se limitariam ao que Condillac supõe? (Cabanis,  [], p. ) 

Ademais, a reavaliação das sensações externas deve ser submetida a um fator, 
digamos, obstetrício, isto é, em relação ao seu despertar no momento do nasci-
mento; nascimento aqui tomado ao pé da letra, como a ocasião em que o bebê vem 
à luz. Há também, na origem do conhecimento, um domínio interno, ou, nas pa-
lavras do próprio Cabanis, o “homem interior”, constituído por uma sensibilidade 
própria aos organismos e presente desde a vida intra-uterina, levando o nosso autor 
a falar em “estado ideológico dos fetos” (Ibid. p. ). Transpondo os termos, é 
como se o feto, para Cabanis, operasse como a estátua opera para Condillac, a fisi-
ologia e o nascimento no primeiro substituindo a “ficção metodológica” e a apre-
sentação da rosa no segundo. Mas, como não poderia deixar de ser, tal analogia 
sugerida revela a heterogeneidade entre os termos da comparação, pois o feto, uma 
vez considerado, nos obriga, impreterivelmente, a também contemplar a totalidade 
de relações que constitui o seu mundo interior, incompleta no mármore que com-
põe a estátua (Ibid. p. -). 

Não se trata mais da tábula rasa retratada por muitos ideólogos [“idéologistes”]. 
O cérebro da criança já percebeu e quis; ele possui, pois, algumas fracas ideias 
[…], inclinações [“penchans”]. Tal é o ponto de onde é preciso partir, caso se 
queira, ao efetuar a análise das operações intelectuais, toma-las verdadeira-
mente desde a sua primeira origem […] No momento do nascimento, o cen-
tro cerebral já recebeu e combinou, portanto, muitas impressões: não se trata 
absolutamente de tábula rasa, se conferirmos ao sentido desta palavra toda a 
sua extensão. Tais impressões são, na verdade, quase todas internas; e, sem 
dúvida, ele é tábula rasa relativamente ao universo exterior: pois o conheci-



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 152-167 

 

 

mento que ele adquire só pode ser fruto de tentativas, [“tateamentos”, “tâton-
nemens”] reiterados e simultâneos de todos os sentidos; e o órgão pensante só 
é verdadeiramente pensante em relação a esse universo na medida em que os 
objetos e as diversas sensações causadas tornam-se para o eu determinadas e 
distintas. (Ibid. p.  e )  

É possível depreender ao menos três consequências desse excerto: . Os sentidos 
agem conjuntamente (as sensações combinadas formam um signo, um pensamento, 
uma ideia ou um julgamento moral); . Suas funções são constantemente submissas 
à influência dos diferentes órgãos e/ou vísceras (à época, o cérebro era considerado 
uma víscera, daí a ideia do pensamento como secreção do cérebro); . Os sentidos 
são determinados e dirigidos de modo mais direto e com mais intensidade pelos 
sistemas gerais, notadamente, o sistema nervoso.  

Tal domínio interno tem uma influência considerável sobre a vida psicológica e 
moral, que o sensualismo pretendeu construir isolando as diversas sensações. É por 
isso que a antropologia de Cabanis não pode separar as ideias e as determinações 
morais das impressões resultantes de funções dos órgãos internos. Contra o sensua-
lismo e se apoiando abertamente no médico inglês Sydenham (-) que, em 
sua Dissertatio epistolaris, discerne o “homem exterior” e o “homem interior”, Ca-
banis distinguirá três tipos de sensação, três tipos de “operações da sensibilidade cuja 
diferença de seus efeitos nos força a não confundi-las” (Ibid. p. ): a primeira diz 
respeito aos órgãos dos sentidos; a segunda, às partes internas, notadamente as vís-
ceras da cavidade do tórax e do baixo ventre (órgãos sexuais incluso); e a terceira 
concerne ao órgão cerebral. Mas eis que Cabanis, logo após a expressão “órgão ce-
rebral”, escreve a seguinte ressalva, crucial: “abstração feita das impressões que lhe 
são transmitidas por suas extremidades sensitivas, sejam internas ou externas […] 
Esse homem interior é o órgão cerebral” (Ibid.).  

Portanto, o cérebro é um tipo de “operação da sensibilidade” que possui a capa-
cidade de produzir impressões a partir dele próprio. E essas impressões, por seu 
turno, influenciarão – e serão influenciadas – pelas impressões de outros órgãos, 
bem como pelas ideias e julgamentos morais. “Os nervos e o cérebro não são abso-
lutamente órgãos puramente passivos” e “suas funções supõem, ao contrário, uma 
contínua atividade, que dura tanto quanto a vida” (Ibid.). É por essa razão que Ser-
gio Moravia insiste no fato de que Cabanis é um dos principais responsáveis pela 
transição do “homem-máquina” e do “homem-estátua” ao “homem-sensível”, ocor-
rida ao longo do século XVIII (Moravia, , p. -). Se, à primeira vista, a tese 
de Moravia parece pecar pelo exagero, olhada de perto, ela se mostra não tão exces-
siva assim, já que o pesquisador italiano busca atrair a nossa atenção para o fato de 



Bruno B. Rates    Da estátua ao feto: a descoberta da interioridade vital em Cabanis 

 

 

tratar-se de uma sensibilidade nova, ativa, a um só tempo interior e corpórea, que 
produz impressões a partir de si mesma.  

Donde surge uma outra reformulação do sensualismo de Condillac, dessa vez 
dirigida à sua concepção de instinto. Preso à exclusividade das sensações externas, o 
mestre sensualista enxergava o instinto apenas como uma espécie de pensamento 
enfraquecido, ou, como quer ele próprio no Tratado dos animais, como um “início 
de conhecimento” (Condillac,  [/]). O instinto não passa, portanto, 
por assim dizer, de um “grau cognitivo” que só pode ser explicado em termos de 
aprendizado, através, é claro, da aquisição e complexificação dos sentidos externos 
(o que atestaria uma continuidade entre instinto e razão através da sensação).  

A resposta de Cabanis virá através do que ele denomina de “instinto universal” 
conceito que o permite passar “sucessivamente por todos os graus de organização e 
animalização” (Cabanis,  [], p. ). Baseando-se nas leis de atração newto-
nianas e nas novas descobertas químicas efetuadas em seu tempo, ele sustentará que, 
no plano da vida, ocorre o fenômeno da “atração eletiva”: “a atração não parece 
mais uma força cega, indiferente às tendências que afeta; ela começa a manifestar 
um tipo de vontade; ela faz escolhas; e eis porque, considerada nessa ordem de efei-
tos particulares, ela recebeu de um hábil químico o nome de atração eletiva” (Ibid. 
 [], p. )8. 

O importante para nós é que tal ideia permite a Cabanis separar a sensibilidade 
da consciência, isto é, aventar a possibilidade de haver sensibilidade sem impressão 
conscientemente percebida. Como observa Clauzade: “é aí que se encontra o prin-
cípio geral de explicação dos fenômenos involuntários” (Clauzade, , p. ). Daí 
a noção de vários sistemas parciais, inúmeros “eus” que seriam subdivisões do sis-
tema nervoso difundidos por toda a matéria, mas, no entanto, “inferiores” ao “eu” 
principal que confere, por assim dizer, “impressibilidade”, consciência a apenas al-
guns desses “eus” espalhados pelo corpo. É através dessa complexificação sucessiva 
da organização, que parte da atração universal (física) e passa pela atração eletiva 
(química), que Cabanis faz emergir o fenômeno moral da simpatia. Os agregados 
humanos respeitariam, em última instância, tais princípios, ainda que num nível 
extremamente complexo e imprevisível. Esse é um ponto que vale insistir: a moral 
para Cabanis não é propriamente “material”, física; ela nasce das faculdades físicas 
e é por essa razão que só podemos investigar os fenômenos morais em relação aos 
dados fisiológicos e orgânicos. Mas há um “jogo de influências recíprocas” (Jolly, 
, p. ), como atesta o exemplo apresentado na décima primeira memória das 

— 
8  Sobre as implicações no campo da química e a referência (“hábil químico”) feita provavelmente ao sueco 

Torbern Olof Bergman: Moravia, , p. -; Reill, , p. -.  



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 152-167 

 

 

Rapports, onde Cabanis descreve o caso de um homem que, após um banquete, 
recebe uma notícia trágica. Seu aparelho digestivo e intestinal é diretamente afetado 
por meio da influência nervosa que determina a digestão, o que atestaria uma clara 
ação das paixões sobre o corpo, ou seja, do moral sobre o físico (Cabanis,  [], 
p. ).   

Conclusão: uma antropologia naturalista?  

Em -, ou seja, um ou dois anos antes de falecer, Cabanis escreve um longo 
comentário ao seu amigo Claude Fauriel, historiador estudioso das religiões, onde 
são discutidos temas de teor mais especulativo, como a ideia de causas primeiras 
(Cabanis,  [-], p. -). Num certo momento, Cabanis, embora 
condene a atitude dos antigos em fundar a moral na religião e não no conhecimento 
da natureza humana, se pergunta sobre a persistência da religiosidade no ser hu-
mano: esta não deveria ser incluída nas investigações da nova antropologia, uma vez 
que parece surgir naturalmente no homem? Não seria, deste ponto de vista, natural 
o desejo do homem em dirigir-se às causas primeiras?  Num exercício comparativo 
de história da filosofia, Clauzade escreverá que a posição de Cabanis a esse respeito 
se aproxima daquela de Kant, pois “não é a ciência que questiona as causas primei-
ras, mas é a natureza humana que obriga a ciência a investir sobre esse domínio” 
(Clauzade, , p. -). É inegável um certo “ar de família”. No entanto, estamos 
muito distantes de uma dialética transcendental ou do uso regulativo das ideias da 
razão, apesar da nota na última edição das Rapports, em que Cabanis escreve que a 
“ciência do homem” por ele ensejada, composta pela “fisiologia, análise das ideias e 
a moral”, “é o que os Alemães chamam de antropologia; e sobre este título eles 
compreendem com efeito os três objetos principais sobre os quais falamos” (Caba-
nis,  [], p. ). Cabanis não especifica quem seriam tais “alemães” e há 
uma longa e fascinante discussão sobre o tema (Gusdorf, , p. -; Moravia, 
, p. -; Ibid. , p. -, -), impossível de ser abordada no escopo 
deste texto. Mas há um ponto capital a ser analisado.  

A edição crítica das obras filosóficas de Cabanis, feita por Lehec e Cazeneuve, diz 
numa nota explicativa que a “antropologia alemã” aludida por Cabanis é uma refe-
rência a Antropologia do ponto de vista pragmático de Kant ou, ainda, a Nova Antro-
pologia de Ernst Platner. Será mesmo assim? A pergunta é pertinente e está longe de 
ser retórica, já que nada é mais distante da antropologia cabanisiana do que a An-
tropologia de um ponto de vista pragmático que, logo nas primeiras linhas do prefácio, 
sustenta que “uma doutrina do conhecimento do ser humano sistematicamente 
composta (Antropologia) pode ser tal do ponto de vista fisiológico ou [“oder”] prag-
mático. – O conhecimento fisiológico do ser humano investiga o que a natureza faz 



Bruno B. Rates    Da estátua ao feto: a descoberta da interioridade vital em Cabanis 

 

 

do ser humano; o pragmático, o que ele faz de si mesmo, ou pode e deve fazer como 
ser que age livremente” (Kant,  [/], meu itálico).  

É a partir daí que alguns problemas importantes saltam aos olhos, malgrado o 
eventual desconforto que possam causar em espíritos de, digamos, sensibilidade 
mais empirista ou materialista: como atrelar esse ímpeto que nos incita a perguntar-
mos sobre as causas primeiras à nossa organização fisiológica? Seria possível conde-
nar todas as penas capitais – como faz Cabanis em seu texto sobre o suplício da 
guilhotina – sem instituir algum tipo de dimensão que aponte, nem que seja de 
forma incipiente, para um “além do físico”, isto é, para uma moral prática? (Caba-
nis,  [//], p. -) Como vincular, sem pecar pela vagueza ou 
puerilidade, o ideal republicano – evocado por Cabanis, também na sua argumen-
tação contra a guilhotina – às atrações eletivas da química? Ainda no ensaio sobre o 
“suplício da guilhotina”, cujo contexto era eminentemente prático (e dramático), 
Cabanis não faz tal vinculação, a despeito de seu projeto ulterior que prevê um nó 
umbilical entre o físico e moral. “O moral é o físico concebido de uma certa pers-
pectiva” dirá. E o médico, é crível supor, seria nada menos do que o “médico da 
civilização”, figura que, no texto do suplício, parece ceder lugar ao “legislador da 
civilização” (palavras minhas): o médico investiga a dor infligida pela lâmina que 
decapita, já o político, o homem público, ainda que possa se deixa influenciar pelas 
considerações do médico, emite seu julgamento em adequação ao governo e às leis 
que promovem (ou ao menos deveriam promover), politicamente, uma vida melhor 
ao homem.   

É verdade que, já no prefácio, Cabanis deixa claro o alcance das Rapports: não se 
trata de “aplica-las à moral pública. Se é questão aqui de considerações morais, é em 
relação às luzes que elas podem jogar nos estudos dos fenômenos físicos” (Cabanis, 
 [], p. ). Porém, tal relação entre o médico da civilização e o legislador da 
civilização me parece ser, se não a ambiguidade, ao menos a tensão problemática, 
própria tanto ao projeto de Cabanis quanto a toda tentativa de naturalização da moral, 
isto é, de uma antropologia unificada que pretende estudar as relações sobre o físico e 
– e não ou – o moral no homem. Tal seria, no fundo, um elemento importante no 
quadro de razões da exclusão, aludida por nós, na “Introdução” do texto.  

Suspendamos, à guisa de conclusão, a polêmica por um instante. Pois, além de 
apresentar-se enquanto “tensão problemática”, a naturalização operada por Cabanis 
constitui justamente um dos desafios legado pelo seu pensamento. Quase cento e 
cinquenta anos após publicação das Rapports e apenas três anos depois do fim da 
Segunda Guerra Mundial, um outro médico-filósofo, Georges Canguilhem, publi-
cava um texto sobre a riqueza desse gênero “bastante suspeito” (Canguilhem, , 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 152-167 

 

 

p. ), por ele denominado de “filosofia biológica”. É certo que sua análise se con-
centra na segunda metade do século XIX em diante, e que Cabanis não é textual-
mente citado (o único autor da constelação teórica de Cabanis mencionado é Bi-
chat, e de modo bastante elíptico). Há, entretanto, uma passagem que lhe concerne, 
comumente esquecida por aqueles que comentam o texto de Canguilhem ao qual 
nos referimos: “Não se notou tanto que, na França, o vitalismo biológico coincidiu 
com a explosão revolucionária, no momento em que os franceses tinham a cabeça 
épica [“tête épique”] e onde a Razão possuía neles uma fascinação bastante enérgica” 
(Ibid. p. ). Em outros termos, era a ocasião em que se inaugurava uma tradição 
que chega até o próprio Canguilhem, passando por Bergson, entre outros, e cuja 
“exigência” (Canguilhem,  [-], p. -), a despeito de todas as varia-
ções, consistia em devolver o pensamento à vida. 

Bibliografia 
Arquiola, E.; Montiel, L. (). La Corona de las Ciencias Naturales. La Medicina 

en el tránsito del siglo XVII al XIX. Madrid: Consejo Superior de Investigaciones 
Científicas. 

Cabanis, P.-J.-G. (). Œuvres Philosophiques de Cabanis, vol. II: Coup d’oeil sur 
les révolutions et sur la réforme de la médicine []. Texte établi et présenté par 
Claude Lehec et Jean Cazeneuve. Paris: Presses Universitaires de France.  

______. () Œuvres Philosophiques de Cabanis, vol. II: Discours de clôture du cours 
sur Hippocrate []. Texte établi et présenté par Claude Lehec et Jean Caze-
neuve. Paris: Presses Universitaires de France. 

______. (). Œuvres Philosophiques de Cabanis, vol. I: Du Degré de Certitude de 
la Médicine []. Texte établi et présenté par Claude Lehec et Jean Cazeneuve. 
Paris: Presses Universitaires de France. 

______. (). Œuvres Philosophiques de Cabanis, vol. II: Lettre à M. F*** sur les 
Causes premières [-]. Texte établi et présenté par Claude Lehec et Jean 
Cazeneuve. Paris: Presses Universitaires de France. 

______. (). Œuvres Philosophiques de Cabanis, vol. II: Note sur l’opinion de 
MM.Œlsner et Sœmmering, et du citoyen Sue, touchant le suplice de la guilhotine 
[//]. Texte établi et présenté par Claude Lehec et Jean Cazeneuve. 
Paris: Presses Universitaires de France. 

______. (). Œuvres Philosophiques de Cabanis, vol. I: Rapports du physique et du 
moral de l’homme []. Texte établi et présenté par Claude Lehec et Jean Caze-
neuve. Paris: Presses Universitaires de France. 

Canguilhem, G. (). “Aspects du vitalisme [-]”. La connaissance de la 
vie. Paris: Vrin, .  



Bruno B. Rates    Da estátua ao feto: a descoberta da interioridade vital em Cabanis 

 

 

______. (). “Note sur la situation faite en France à la philosophie biologique”. 
Revue de Métaphysique et de Morale / [], p. -. 

Clauzade, L. (). L’Idéologie ou la révolution de l’analyse. Paris: Gallimard. 
Condillac (). Traité des sensations [/]. Traité des animaux [/]. 

Paris: Fayard.  
Derrida. J. (). Archéologie du frivole. Paris: Galilée.  
Daudin, H. (). De Linné à Jussieu: méthodes de la classification et idée de série en 

botanique et en zoologie (-). Paris: Félix Alcan. 
______. (). De Linné à Lamarck: Méthodes de la classification et idée de série en 

botanique et en zoologie (-). Paris: Félix Alcan. 
Duchesneau, F. (). La Physiologie des Lumières. Empirisme, Modèles et Théories. 

The Hague: Martinus Nijhoff.  
Frede, M. (). Essays in Ancient Philosophy. University of Minnesota Press: Min-

neapolis. 
Madinier, G. (). Conscience et mouvement. Étude sur la philosophie française de 

Condillac à Bergson. Louvain : Éditions Nauwelaerts.  
Gusdorf, G. (). Introduction aux sciences humaines. Essai critique sur leurs origines 

et leur développement. Paris: Les Éditions Ophrys.  
______. (). Les sciences humaines et la pensée occidentale. Tome VIII. La cons-

cience révolutionnaire. Les Idéologues. Paris: Les Éditions Payot. 
Jolly, C. (). Cabanis. L’idéologie physiologique. Paris: Vrin. 
Kant, I. (). Werke, Band IV: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht 

[/]. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 
Monzani, L. R. (). Desejo e Prazer na Idade Moderna. Curitiba: Champa-

gnat/PUC-PR. 
Moravia, S. (). Filosofia e Scienze Umane nell’Età dei Lumi. Firenze: Sansoni. 
______. (). Il Pensiero Degli Idéologues. Scienza e filosofia in Francia (-). 

Firenze: La Nuova Italia. 
______. (). La scienza dell’uomo nel Settecento. Roma-Bari: Laterza.  
Neuburger, M. (). Die Lehre von der Heilkraft der Natur im Wandel der Zeiten. 

Stuttgart: Verlag von Ferdinand Enke. 
Nutton, V. (). Ancient Medicine. London/New York: Routledge.  
Ravaisson, F. (). La philosophie en France au XIXe siècle []. Paris: Hachette.   
Reill, P. H. (). Vitalizing Nature in the Enlightenment. Berkeley: University of 

California Press. 
Roselyne, R. (). Naissance et développement du vitalisme en France de la deu-

xième moitié du XVIIIe siècle à la fin du Premier Empire. Oxford: Voltaire Foun-
dation. 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 152-167 

 

 

Sloan, P. R. (). “The Buffon-Linnaeus Controversy”. Isis, (), p. -. 
Staum, M. S. (). Cabanis. Enlightement and Medical Philosophy in the French 

Revolution. Princeton: Princeton University Press. 
Tracy, D. de. (). Mémoire sur la faculté de penser. De la Métaphysique chez Kant 

et autres textes. Mémoire sur la faculté de penser []. Dissertation sur quelques 
questions d’idéologie []. Paris: Fayard. 

Williams, E. A. (). A Cultural History of Medical Vitalism in Enlightenment 
Montpellier. Aldershot: Ashgate.  

______. (). The Physical and The Moral. Anthropology, Physiology, and Philo-
sophical Medicine in France -. Cambridge: Cambridge University Press. 




