
10.11606/issn.2318-8863.discurso.2025.240585 

 

Théophile de Bordeu: um dualismo 
funcional no monismo sensível 1 

 
 

Clara Castro  
Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro (PUC-Rio) 

 

 
 
 

RESUMO 
No sétimo capítulo das Pesquisas sobre a his-
tória da medicina, Bordeu estabelece uma di-
ferença entre uma sensibilidade puramente 
vital e um sentimento ligado à alma. Trata-
se de uma divisão dos processos vitais em 
dois centros principais, cujo território de 
ação recobre a região média do corpo e o sis-
tema nervoso central. Esse duunvirato, re-
presentado por uma sede dupla (no estô-
mago e na cabeça), fornece um ordena-
mento funcional para interpretar os fenôme-
nos cognitivos e o princípio da vida e da ação 
no corpo animal. O objetivo deste artigo é 
precisar a noção de dualismo funcional e as 
diferentes acepções que Bordeu dá para a 
sensibilidade. 
 
PALAVRAS-CHAVE 
Bordeu; sensibilidade; sentimento; estômago; 
cabeça. 

ABSTRACT 
In the seventh chapter of Recherches sur 
l’Histoire de la Médecine, Bordeu establishes 
a difference between a purely vital sensibility 
and a sentiment connected to the soul. It is 
a division of vital processes into two main 
centers, whose territory of action covers the 
middle of the body and the central nervous 
system. This duumvirate, represented by a 
double seat (in the stomach and in the 
head), provides a functional order to under-
stand the animal body's cognitive phenom-
ena and principle of life and action. This ar-
ticle aims to clarify the notion of functional 
dualism and the different meanings that 
Bordeu gives to sensibility. 
 

 
KEY WORDS 
Bordeu; sensibility; sentiment; stomach; 
head. 

  

— 
1  O trabalho de pesquisa para a redação deste artigo foi financiado pelo Programa de Incentivo à Produtividade 

em Ensino e Pesquisa da PUC-Rio. 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 168-184 

 

 

O médico e filósofo francês Théophile de Bordeu (-) é mais conhecido pelo 
personagem homônimo, criado por Diderot, para encenar o segundo e o terceiro 
diálogo da trilogia intitulada O Sonho de d’Alembert (). Trata-se, porém, de um 
médico real, originário dos Pirineus franceses e autor de uma vasta obra ‒ bastante 
consultada pelo diretor da Enciclopédia. Em , quando Diderot (-) já 
tinha formação universitária e acumulava pequenos trabalhos para se sustentar em 
Paris2, Bordeu tinha apenas dezessete anos e deixava sua cidade natal, Bearne, para 
estudar na prestigiosa Faculdade de Medicina de Montpellier (cf. Larre, , p. ). 
Três anos depois, Bordeu publica, para obtenção de sua própria graduação, uma 
monografia sobre a sensibilidade: Dissertatio Physiologica De Sensu Generice Consi-
derato (). É um texto até hoje, salvo engano, sem tradução para o francês, mas 
importante, pois já mostra o interesse do jovem médico pelo animismo de Stahl e 
sua oposição ao mecanicismo (cf. Boury, , p. -). Também defende aquilo 
que Larre (, p. ) chama de “sensibilidade múltipla”, capaz de animar todo o 
corpo humano, distinguindo “duas formas de sensibilidade, consciente e inconsci-
ente, automática e voluntária”. Nessa monografia, ainda, Bordeu toma posição na 
polêmica do período sobre o funcionamento do sistema nervoso: rejeita a hipótese 
da circulação de um fluido sutil em nervos ocos a favor da vibração das fibras de 
nervos sólidos (cf. ibid.). Diderot terá a mesma opinião.  

As Pesquisas sobre alguns pontos da história da medicina3 aparecem anonimamente 
em Liège em . São investigações de maturidade, após textos mais conhecidos, ao 
menos dos estudiosos de Diderot, como as Pesquisas anatômicas sobre a posição das 
glândulas () e o verbete “Crise”, publicado no quarto tomo da Enciclopédia (), 
ou as Pesquisas sobre o pulso (). Na época das Pesquisas sobre a história da medicina, 
Bordeu já era um médico reconhecido por seus pares. Ele havia feito uma primeira 
estadia em Paris (-), na qual assistiu ao curso do químico Rouelle (cf. Boury, 
, p. -; Rey, , p. -), entre cujos alunos estiveram, ao longo dos 
anos, Diderot, d’Holbach, Rousseau, Venel (seu amigo da faculdade de Montpellier) 
e Lavoisier. Numa segunda estadia parisiense em , Bordeu se instala na casa do 
tio, o médico La Caze, trabalhando para este na companhia de Venel (Boury, , 

— 
2  Para dados cronológicos e biográficos de Diderot nessa época, ver Delon (, p. XXXVIII-XXXIX; , 

p. -). 
3 As referências às Pesquisas sobre a história da medicina serão apresentadas com a sigla PHM, seguida do número 

da página. O nome completo da obra em francês é Recherches sur quelques points de l'Histoire de la Médecine 
qui peuvent avoir rapport à l’arrêt de la Grand Chambre du Parlement de Paris concernant l’inoculation et qui 
paraissent favorables à la tolérance de cette opération (cf. Larre,  p. ). Utilizarei doravante a abreviação 
Pesquisas sobre a história da medicina, seguindo o título proposto por Richerand em sua edição, aqui utilizada: 
Bordeu, Théophile de (). “Recherches sur l’histoire de la médecine”. In: Balthasar-Anthelme Richerand 
(ed.), Œuvres complètes de Bordeu. Paris: Caille et Ravier, t. II, p. -.  



Clara Castro    Théophile de Bordeu: um dualismo funcional no monismo sensível 

 

 

p. ). Ao exercer seu ofício no hospital da Caridade e frequentar os salões e os enci-
clopedistas, Bordeu se torna suficientemente conhecido para ganhar a inimizade de 
Rousseau e aparecer nas Confissões (cf. ibid., p. -; Larre, , p. -).  

Não surpreende que as Pesquisas sobre a história da medicina tenham sido elogia-
das num relatório da Faculdade de Medicina de Paris por um “estilo vivo, espiritual, 
que lembra Rabelais e Voltaire” (Larre, , p. ). Graças a “uma inventividade 
expressiva e a uma zombaria” (Wenger, , p. ) inusitadas ao gênero do tratado 
médico da época, elas passam a ser conhecidas como a obra mais literária de Bordeu. 
O texto oferece não somente uma história da medicina, mas também, fundamen-
tada nesta, uma argumentação a favor da inoculação (cf. ibid.). Ainda, traz uma 
resposta ácida e irônica às acusações que Bordeu recebeu no processo do marquês 
Poudenas. Em , Bordeu tinha acabado de ser inocentado da acusação de roubar 
e matar o paciente nobre (cf. ibid., p. ; Larre, , p. ). O acusador era o 
médico de d’Alembert (o real e não o fictício), Michel-Philippe Bouvart, que se 
opunha à inoculação (cf. Larre, , p. ; Belaval, , p. -). Segundo Wen-
ger (, p. ), a defesa da inoculação se insere numa “atualidade médica polê-
mica”. O debate da época, que se mantém atual, consistia em encorajar a inoculação 
da varíola em oposição aos partidários de uma suposta fatalidade do procedimento. 
O objetivo de Bordeu, nas Pesquisas sobre a história da medicina, é provar que, ao 
longo da história da medicina, nenhum médico, independentemente da época e da 
escola, se oporia, racionalmente, à inoculação (cf. ibid, p. ). Daí a organização da 
obra em oito capítulos, que tratam de oito tipos de médicos, entre eles, os observa-
dores e os filósofos (cf. ibid, p. ). Estes compõem o tema do sétimo capítulo, que 
me interessa aqui; aqueles, do terceiro capítulo, que também mencionarei.  

Pretendo, neste artigo, analisar os quatro primeiros parágrafos, do sétimo capí-
tulo, das Pesquisas sobre a história da medicina, tentando delimitar três acepções da 
sensibilidade. Há uma noção mais geral, “o reino do sentimento ou da sensibili-
dade”4 (PHM, p. ), e duas específicas, “a sensibilidade puramente vital” (PHM, 
p. ) e o sentimento ligado à alma5. Para discernir as duas noções específicas, me 
apoio no ordenamento funcional, proposto por Bordeu, da sensibilidade em dois 
centros principais de ação: um que abrange a região precordial e epigástrica, repre-

— 
4 Outras expressões parecem ter o mesmo objetivo, como “uma sorte de movimento e de sentimento”, “uma 

disposição a essas duas modificações” (PHM, p. ), “a sensibilidade essencial de um corpo vivo” (PHM, p. 
). 

5 Bordeu não tem, no texto aqui analisado, uma expressão específica para falar do sentimento ligado à ca-
beça/alma, além do próprio termo “sentimento”, que pode remeter também a outras noções, dependendo do 
contexto. 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 168-184 

 

 

sentada pelo estômago (o reino da sensibilidade puramente vital); outro que com-
preende o cérebro, o cerebelo e a medula espinhal, representado pela cabeça (o reino 
do sentimento ligado à alma). A relação entre esses dois centros (estômago e cabeça) 
na economia animal se define como um duunvirato. A metáfora política visa orde-
nar as diversas funções sensíveis em centros de ação específicos, mas interdependes. 
Embora haja distinção de função, os dois centros devem acordar suas ações para a 
boa regulação da economia animal. Começarei contextualizando o sistema da sen-
sibilidade bordeviano no mecanicismo cartesiano, no materialismo mecanicista, no 
animismo de Stahl e na química de Venel. Em seguida, abordarei a relação do mo-
nismo sensível com o desdobramento da sensibilidade em dois centros. Argumen-
tarei que se trata de um dualismo funcional e não substancial, utilizando, como 
maior pista, o Sistema da alma () de La Chambre e, complementarmente, o 
verbete “Sensibilidade, sentimento” do tomo XV da Enciclopédia (), redigido 
por Fouquet. Ancorada nessa noção do dualismo funcional, tentarei, por fim, disti-
guir mais detalhadamente as três acepções da sensibilidade, relacionando as duas 
noções específicas (a sensibilidade puramente vital e o sentimento ligado à alma) às 
funções do centro do estômago e às do da cabeça respectivamente. 

1. A ideia do “mixto”6, de Descartes a Montpellier   

“Seria preciso um volume para dar conta da riqueza do capítulo VII”, diz Larre 
(, p. ). O capítulo sobre os médicos filósofos se impõe efetivamente no livro, 
porque Bordeu se reconhece como um. Logo, ele parece desejar fundamentar filo-
soficamente o percurso da faculdade de Montpellier, ou de alguns de seus colegas, 
em direção à hipótese da sensibilidade como “um princípio de vida e de ação” 
(PHM, p. ). Curiosamente, ele também parece querer livrar seus colegas das 
acusações de materialismo. O capítulo começa abordando as interações entre meca-
nicistas, materialistas e animistas quanto ao funcionamento do corpo vivo, ou seja, 
quanto à economia animal7. A teoria do animal máquina, “uma sorte de paradoxo 
[que se] tornou famoso” (PHM, p. ), é atribuída ao médico espanhol do século 
XVI, Gomes Pereira, a quem Bayle (, p. -) consagra um verbete. A teoria 
de Pereira, apesar de manifestar “alguns raios de […] espírito filosófico”, teve o 
efeito colateral de contribuir para o nascimento das “hipóteses loucas sobre o mate-
rialismo” (PHM, p. ).  

— 
6  Seguindo Zaterka e Mocellin (, p. , nota ), opto pela grafia com “x” para dissociar o termo da ideia 

de simples mistura, indicando, ao contrário, o sentido de combinação química. Sobre o conceito de mixto, 
ver Bensaude-Vincent (). 

7 A economia animal é definida por Ménuret de Chambaud (, p. a, itálico do autor) como “a ordem, o 
mecanismo, o conjunto de funções e de movimentos que entretém a vida dos animais”. 



Clara Castro    Théophile de Bordeu: um dualismo funcional no monismo sensível 

 

 

Embora Bordeu não defenda Descartes do acusação de plágio, ele acredita que o 
médico espanhol teria se sentido honrado com a cópia cartesiana. Ao estabelecer, 
contudo, um ser humano cujas funções se regulam unicamente “pelas leis ordinárias 
do movimento”, Descartes foi, como Pereira, “a causa inocente dos erros ridículos 
de alguns materialistas” (PHM, p. ). Ainda assim, Bordeu reconhece que Des-
cartes distinguia a alma do corpo melhor do que seus predecessores (PHM, p. ). 
A crítica, na verdade, recai sobre a pretensão dos materialistas de explicar tudo uni-
camente por “agentes corpóreos” (PHM, p. ) − leia-se: por agentes da física me-
cânica. Apesar de um tom meio zombeteiro com Descartes, parece haver uma leve 
inclinação a este quanto ao dualismo substancial, que se intensifica quando Bordeu 
elogia os médicos animistas. Sem cair nos mesmos erros dos materialistas, os ani-
mistas conheceram e distinguiram “as forças corpóreas e a ação da alma” (PHM, p. 
). Vale frisar as duas últimas expressões, forças corpóreas e ação da alma, pois elas 
começam a anunciar o dualismo funcional de Bordeu. Os médicos elogiados são os 
partidários de Stahl, que atribuem “todos os fenômenos do corpo vivo à alma espi-
ritual e racional” (PHM, pp. -). Tirando do jogo a substância pensante, Bor-
deu opõe os animistas aos médicos mecanicistas e estabelece dois extremos: de um 
lado, tudo se explica pela “alma espiritual e racional” (PHM, p. ); de outro, pelas 
“leis ordinárias do movimento” (PHM, p. ).  

Todos esses elementos se tornam um sistema ao gosto da Enciclopédia8 quando 
combinados pelos médicos de Montpellier. Distantes tanto dos “excessos de Stahl” 
(PHM, p. ) quanto dos de Pereira e Descartes, eles puderam discutir aberta-
mente o animismo e o mecanicismo e elaboraram uma “opinião mixta”: “O corpo 
animal contém um princípio de vida e de ação dependente da sua essência” (PHM, 
p. , itálico meu). Trata-se, pois, da “sensibilidade essencial ao corpo vivo” 
(PHM, p. ). Por certo, o mixto figura aqui como uma metáfora, mas não se trata 
de um termo aleatório, sobretudo se considerarmos que ele expressa a síntese de 
pensamento que desemboca na noção mais geral de sensibilidade. Venel, em seu 
verbete “Química”9, publicado no terceiro tomo () da Enciclopédia, estabelece a 
identidade da nova disciplina através do conceito de mixto. Este se define como uma 
união de forte adesão entre elementos heterogêneos, que formam uma substância 
inteiramente nova, com propriedades diferentes das dos elementos originais (cf. VE-
NEL, , p. a e p. ab; id., , p. b-a). Não é coincidência que a 
autoridade em química reivindicada por Venel seja Stahl, em oposição a Newton, 

— 
8 Sobre a noção de sistema da Enciclopédia, ver Pimenta (). 
9  Este verbete foi parcialmente traduzido por Maria das Graças de Souza e pode ser consultado no terceiro 

volume da edição da UNESP da Enciclopédia. Cf. Venel, , pp. -, pp. - e pp. -. 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 168-184 

 

 

Boyle e Boerhaave, entre outros, que Venel (, p. b) considera físicos e não 
químicos. Venel se propõe a defender o profissional químico como um “espírito 
sistemático” (ibid., p. a), aquele que combina conhecimentos particulares “sob 
a forma científica de um sistema” (ibid., p. b). Bordeu parece não querer outra 
coisa para si e seus colegas de Montpellier: fundar uma medicina filosófica, assim 
como Venel propõe “uma Química razoada” ou “uma Química verdadeiramente 
filosófica” (ibid., p. a, itálico do autor). 

A metáfora do mixto funciona bem no texto de Bordeu por dois motivos. Pri-
meiro, porque a sensibilidade enquanto sistema se forma a partir de uma combina-
ção de diferentes teorias e de diferentes dados empíricos. Segundo, porque o fenô-
meno sensível, tal como experimentado pelo corpo animal, parece ser o resultado 
de uma combinação de funções cuja separação causaria, senão o perecimento do 
organismo, ao menos uma imensa limitação na sua ação. Daí a dificuldade em dis-
tinguir claramente as funções ligadas às “forças corpóreas” daquelas relacionadas à 
“ação da alma” (PHM, p. ), e o mérito, reconhecido por Bordeu, de quem ten-
tou fazê-lo, ainda que se deixando levar pelos excessos. Daí também a importância 
de afastar o dualismo funcional bordeviano do dualismo substancial cartesiano. Se 
Descartes interessou por chamar a atenção às funções da alma, ele pouco contribuiu 
para o esclarecimento da economia animal, cujo exercício não se explica pelo con-
ceito de substância. 

2. O dualismo funcional no monismo sensível 

Boury utiliza várias expressões para se referir à distinção de funções entre a ação das 
forças corpóreas e a da alma: “dualismo de funcionamento orgânico”, “sistemas fun-
cionais do organismo vivo” (Boury, , p. ), “ordem funcional fundada sobre 
valores orgânicos” (ibid., p. ), “conceito de departamento dos órgãos” (ibid., p. 
), “modelo de funcionamento hierarquizado” (ibid., p. ), “‘conspiração funci-
onal das partes’”10. Todos estes termos, além de enfatizar a importância da distinção 
dos dois centros da ação sensível (o estômago e a cabeça), indicam uma oposição 
com o “dualismo das substâncias” (ibid., p. ). A ênfase e a indicação se mostram 
necessárias, porque a terminologia ambígua de Bordeu, em conjunto com seu es-
forço de distinguir formas de ação sensível, pode induzir o leitor, erroneamente, ao 

— 
10  Boury parafraseia aqui o Specimen novi medicinæ conspectus de La Caze. Ele trata do problema da unidade de 

funcionamento do vivente, que tem centros de impulsões diferentes, observando que “mais do que Lacaze, é 
Théophile de Bordeu que dá uma resposta a esse problema com a noção de ‘conspiração funcional das partes’” 
(Boury, p. , itálico do autor). 



Clara Castro    Théophile de Bordeu: um dualismo funcional no monismo sensível 

 

 

dualismo substancial. Se a opinião de Montpellier se diz mixta de maneira metafó-
rica, mas também em certa medida conceitualmente, a combinação de elementos 
heterogêneos tem de ser coesa e coerente: eles precisam estar fortemente aderidos. 
Para tanto, a dupla ação tem de se fundar numa mesma base: o corpo material do 
animal. O ponto de partida do dualismo funcional bordeviano se inscreve assim 
sobre a “sensibilidade essencial ao corpo vivo” (PHM, p. , itálico do autor), que 
conduz à definição da opinião mixta de Montpellier: 

O corpo animal contém um princípio de vida e de ação que depende de sua 
essência. Essa vida e essa ação são, propriamente falando, a virtude de sentir 
própria aos órgãos ou aos nervos dos animais; os nervos são os princípios de 
todo o movimento e de uma sorte de sentimento necessário a todas as ações 
da vida (PHM, p. ). 

Bordeu parte então da noção geral de que cada órgão, nervo (ou mesmo fibra 
elementar, pode-se supor) é, em si mesmo, um pequeno animal, capaz de sentir e 
agir. Isso dito, ele delimita os dois tipos específicos de ação sensível. Primeiramente, 
a ação que ele remete à alma: “A alma espiritual, unida ao corpo vivo, tem suas 
funções particulares: ela age sobre o corpo e ela recebe modificações dele” (PHM, p. 
). Depois, a ação das forças corpóreas, que ele remete ao “ser animal ou vivente”: 
“Mas a vida corpórea se deve ao ser animal ou vivente, ser distinto por sua natureza 
ou por suas disposições essenciais de todos os outros corpos, ser do qual os bichos 
se aproximam bem mais do que as plantas, que gozam, porém, de uma nuance ou 
de uma porção da vida corpórea” (PHM, p. -). Tendo em vista a crítica ini-
cial que Bordeu faz aos materialistas, essa passagem se mostra, num primeiro olhar, 
coerente com a defesa de uma alma imaterial. Mas Rey, Duchesneau e Boury des-
constroem essa interpretação. 

Rey (, p. ) esclarece que o emprego do termo “alma espiritual” pelos mé-
dicos vitalistas segue uma formalidade mais linguística do que conceitual. Esse uso 
formal parece ainda mais evidente em Bordeu, que Rey considera, sem dúvida, mate-
rialista. O cuidado do médico em distanciar a escola de Montpellier do materialismo 
estaria ligado, na verdade, à rejeição de explicações unicamente mecanicistas para os 
fenômenos dos corpos vivos e a um procedimento exotérico. Este último porque os 
escritos materialistas, na época, eram todos publicados na clandestinidade ou censu-
rados. Duchesneau (, p. -), ao comentar o debate entre animismo e meca-
nicismo em Montpellier, observa que o dinamismo da matéria desfaz o conflito entre 
as duas correntes de pensamento, já que a matéria se move por si mesma. Ou seja, a 
matéria possui sua própria energia e não precisa de espírito nenhum para se ativar. Na 
ausência de uma matéria passiva, a alma espiritual perde, pois, sua função. Boury 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 168-184 

 

 

(, p. ) remonta a um Bordeu de dezoito anos, lembrando que este tentou con-
vencer seu primo a abandonar Descartes, substituindo-o por Newton. E ainda que 
tenha uma admiração por Stahl, sobretudo no início de sua carreira, Bordeu, insiste 
Boury, não vê função fisiológica para a alma nos seus escritos de maturidade: anato-
micamente, não parece haver formação capaz de abrigá-la; funcionalmente, cérebro, 
cerebelo, medula espinhal e nervos dão conta do recado; conceitualmente, a sensibi-
lidade pode explicar tudo (cf. ibid., p.  -, p. -).  

Não seria então possível, para resolver o problema e encerrar a questão, simples-
mente remeter toda ação dita da alma ao sistema nervoso? Acredito que não, pois a 
ação deste último se mostra, no sétimo capítulo das Pesquisas sobre a história da 
medicina, mais abrangente do que as funções que Bordeu atribui àquela. No corpo 
animal, o sistema nervoso, combinado com as outras partes vivas, fornece as duas 
acepções específicas da sensibilidade. Se se substitui a alma pelo sistema nervoso 
como um todo, perde-se algumas das delimitações do dualismo funcional. E me 
parece que são justamente essas delimitações que Bordeu quer indicar ao falar de 
alma. Logo, não há dúvida de que se trata de um monismo: a sensibilidade explica 
tanto os fenômenos corpóreos quanto os mentais (cf. Rey, , p. -, p. -
). A Bordeu, não interessa reavivar um cartesianismo tão criticado por ele mesmo 
e por seus colegas enciclopedistas. Mas interessa diferenciar, na economia animal, 
as influências da cabeça e do estômago, evidenciando as relações entre as duas partes. 
Se o corpo vivo é um “tecido de relações muito complexas” (ibid., p. ), que se 
explicam materialmente, mas não mecanicamente, o primeiro passo do médico é 
organizar os diferentes processos vitais. Pois sem isso, observa Rey, o organismo se 
torna um nó inextricável de processos sem começo nem fim do qual nada se pode 
dizer. Procurar centros, hierarquias e funções específicas é uma forma de colocar 
ordem nos fenômenos para melhor estudá-los (cf. ibid., p. ). Se cada mínima 
alteração num órgão engendra uma reação noutros, o organismo está continua-
mente tentando equilibrar essa infinitude de ações e reações.  

Em termos mais precisos, o organismo é o resultado e não o sujeito desse equilí-
brio. Pois, na ausência prolongada deste, o organismo de desfaz. São os centros fun-
cionais que ocupam essa função de sujeito no equilíbrio das múltiplas forças em 
ação no organismo. São eles, via seus departamentos ou territórios de ação, que as-
seguram o “ajuste permanente das influências recíprocas” e, consequentemente, “o 
consenso dinâmico dos órgãos” (Boury, , p. ). Eleger duas funções principais 
(as intelectuais e as da vida orgânica), duas sedes para elas (a cabeça e o estômago), 
e dois departamentos ou territórios de ação (o sistema nervoso central e a região 
precordial/epigástrica) é uma forma de explicar essa complexa “‘conspiração funcio-
nal das partes’” (ibid., p. , itálico do autor). Noutras palavras, é um esforço de 



Clara Castro    Théophile de Bordeu: um dualismo funcional no monismo sensível 

 

 

interpretação da natureza do corpo animal. O cuidado de Bordeu ‒ que em nada 
compromete o seu monismo ‒ em distinguir a “alma espiritual” da “vida corpórea” 
(PHM, p. ) está intrinsecamente ligado à sustentação desse dualismo funcional. 
Interessa distinguir funções e não substâncias. 

Nesse contexto, a expressão “alma espiritual” parece um atalho para designar as 
funções ligadas às principais faculdades cognitivas, como os cinco sentidos externos, 
a imaginação, a memória e a razão. A maior pista para se chegar a essa conclusão 
está na referência que Bordeu faz ao médico de Luiz XIII, Marin Cureau de La 
Chambre (-): um dos “precursores de Locke sobre a história das funções da 
alma” (PHM, p. ). La Chambre tem um Sistema da alma () que sustenta 
três tipos de alma (inteligente, sensitiva, vegetativa) cujas funções ele delimita bem. 
Embora ele argumente que o entendimento humano é espiritual (cf. Cureau de La 
Chambre, , p. ), ele usa o termo espiritual como um sinônimo de inteligível, 
daquilo que é capaz de ser conhecido e percebido pelo entendimento (cf. ibid., p. 
). A definição circular, comum a esse tipo de raciocínio abstrato da época, acaba 
tornando o espírito imaterial descartável na equação. Numa obra anterior, A arte de 
conhecer os homens (), aprendemos que tanto a alma inteligente quanto a sensi-
tiva trabalham com a representação de imagens. A diferença é que a sensitiva está 
na base da cognição, fazendo imagens daquilo que vem do exterior através dos cinco 
sentidos. As funções sensitivas trabalham essas imagens de diferentes maneiras, for-
mando julgamentos especulativos e práticos (cf. id., , p. -). Elas recobrem 
as ações dos cinco sentidos externos, do sentido comum, da imaginação e da me-
mória, além produzirem três tipos de conhecimento: intuitivo, abstrativo e prático 
(cf. id., , p. -). Sobra pouca coisa então para a alma inteligente, que fará 
seu trabalho de representação em cima das imagens já modificadas pela alma sensi-
tiva. Sua ação parece se reduzir a noções muito abstratas, à construção de imagens 
que La Chambre chama de “espirituais”, em oposição às imagens “materiais” da 
alma sensitiva (cf. id., , p. ). Entre o “sensitivo” e o  “espiritual”, parece haver 
mais uma relação do concreto ao abstrato do que do material ao imaterial. A ação 
da alma sensitiva recobre tantas funções e um campo de atividades cognitivas tão 
vasto que a alma inteligente parece uma simples formalidade, inútil na prática. Ela 
não tem sede no corpo, dependendo integralmente da alma sensitiva (cf. id., , 
p. -) cuja sede está no cérebro (cf. ibid., p. ). Parece ser esse campo vasto de 
atividades da alma sensitiva que Bordeu tem em mente quando fala de um senti-
mento ligado à alma espiritual.  

No que diz respeito à distinção do sentimento ligado à alma da sensibilidade 
puramente vital, a pista se encontra na passagem em que La Chambre especifica as 
atividades da alma vegetativa, que produz o conhecimento natural. O estômago, por 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 168-184 

 

 

exemplo, possui um sentimento próprio, capaz de produzir um conhecimento mais 
apurado do que aquele que vem do sentido do paladar, frequentemente enganado 
quanto à boa ou má qualidade dos alimentos. O estômago configura, em La Cham-
bre, o exemplo por excelência do sentimento das partes vivas e do conhecimento 
que estas produzem independentemente dos cinco sentidos externos. A cognição 
das partes vivas também se exemplifica na picada da abelha. O sentido do tato não 
saberia distinguir entre a picada de uma abelha e a de uma agulha, mas as partes 
internas reconhecem imediatamente o veneno da abelha e agem contra ele antes 
mesmo que os sentidos externos se deem conta da picada. A faculdade natural da 
alma vegetativa possui, consequentemente, a capacidade de ensinar à imaginação 
aquilo que os sentidos não conseguem conhecer (cf. ibid., p. ). Portanto, há uma 
importante atividade cognitiva sendo desenvolvida de modo contínuo nas partes 
vivas, independentemente dos cinco sentidos e de toda a atividade cognitiva mental 
(cf. ibid., p. -, p. -, p. ).  

Entendo que Bordeu está justamente tentando distiguir a cognição das faculda-
des mentais (sediada na cabeça) da cognição das partes vivas (sediada no estômago). 
É a menção aos médicos observadores, examinados mais detalhadamente no terceiro 
capítulo das Pesquisas sobre a história de medicina, que trará à argumentação os fun-
damentos para a delimitação das duas acepções mais precisas da sensibilidade. De 
um lado, Bordeu apoia a distinção dos dois centros sensíveis numa tradição médico-
filosófica e, de outro, traz para o raciocínio a noção desta de forças do organismo, 
que se coaduna muito bem com a inteligência das partes vivas do La Chambre. 
Bordeu explica que os médicos observadores preferem seguir e descrever o próprio 
ritmo da natureza a perturbá-la com uso de remédios cuja eficácia seria duvidosa. 
Eles desenvolvem uma sorte de história natural da doença, ou seja, uma descrição 
de seu desenvolvimento, supondo que será mais benéfico ao paciente esperar passar 
o ciclo da doença do que interferir inútil ou danosamente. Esse procedimento de 
contemplação do paciente repousa numa “verdade de fato”: “Em cada dez doenças, 
dois terços, ao menos, se curam sozinhas” (PHM, p. ). Esse movimento natural 
de cura da maior parte das doenças corrobora a suposição de que o organismo possui 
“um grau particular de forças mediante as quais ele consegue se livrar das doenças”. 
Noutros termos, há “um princípio particular que vigia continuamente a conserva-
ção do corpo” (PHM, p. ), sendo capaz de intensificar sua ação quando irritada 
por uma doença (PHM, p. ).  

Em suma, a ideia que está na base da teoria de Bordeu é que toda parte viva, seja 
ela qual for, tem, de um lado, uma atividade autônoma, uma tensão vital própria 
ou um sentimento próprio e, de outro, a capacidade de responder à atividade de 
outras partes no seu entorno. A atividade própria do órgão e sua reação às atividades 



Clara Castro    Théophile de Bordeu: um dualismo funcional no monismo sensível 

 

 

do seu entorno se modificam, se adaptam, conforme as variações do meio. Uma 
parte viva, assim como um animal, possui um “desejo subjetivo de assegurar ao má-
ximo sua conservação e seu desenvolvimento” (Boury, , p. ). O órgão busca 
então vantagens e responde a estímulos nocivos. Ainda que uma parte viva não te-
nha pernas ou patas, ela possui um movimento próprio, que não a fará, por si só, 
deslocar-se, mas que, reunido ao movimento das outras partes, pode favorecer o 
deslocamento do animal ou a cura de uma doença. O exemplo maior dessa cognição 
do órgão, que estava no estômago em La Chambre, está no funcionamento da glân-
dula em Bordeu, estudado nas Pesquisas anatômicas sobre a posição das glândulas. Ele 
se dá de modo análogo aos nossos cinco canais sensitivos: os órgãos internos não 
possuem um contato direto com o mundo externo como a visão ou a audição, mas 
eles funcionam similarmente, pois reagem a estímulos do meio. A glândula tem uma 
sorte de gosto ou apetite, uma “capacidade vital de reação adaptada” (cf. ibid.) ao 
estímulo que recebe. Ela adapta sua atividade às suas próprias necessidades e às ne-
cessidades do organismo. Os fenômenos da sensibilidade englobam, portanto, a per-
cepção que as partes vivas têm de si mesmas, o desejo de conservação de cada uma 
e a conspiração dos múltiplos desejos de todas as partes vivas de um animal (cf. ibid., 
p. ). Toda essa multiplicidade de ações, que o sentimento de cada órgão eviden-
cia, exige a noção de centros a fim de explicar, “ao mesmo tempo, as relações de 
antagonismo e de equilíbrio que colocam em questão o grau de atividade, de tom, 
de energia das partes e das funções” (Rey, , p. ). O retorno aos médicos 
observadores, no sétimo capítulo, serve, portanto, para contextualizar essa “noção 
de ‘centros privilegiados’ no organismo” (ibid.), que pretende organizar a multipli-
cidade de ação em dois pontos de apoio.  

3. Sensibilidade geral, sensibilidade puramente vital e sentimento 
ligado à alma 

Difícil distinguir todas essas ações sem um bom raciocínio por analogia. A delimitação 
das três acepções da sensibilidade só começa a ficar mais clara quando Bordeu lança 
mão da imagem de uma planta de ponta cabeça. O que forma essencialmente o animal 
‒ aquilo que Bordeu chama de  “fibra animal ou sensível” ou de “animal propriamente 
dito” (PHM, p. ) ‒ é uma estrutura análoga a uma planta com raiz, caule e ramos. 
A raiz é o cérebro; o caule, a medula espinhal; os membros, os ramos. O órgão mais 
importante nessa analogia é a medula espinhal, mas entendida nos seus prolongamen-
tos até as extremidades, na sua mistura com as partes carnudas, e não individualmente. 
Com essa analogia, Bordeu estabelece uma sorte de animal protótipo, ou seja, um 
animal simplificado ou um animal-planta que dará a base para a compreensão geral 
da sensibilidade. A analogia não é aleatória, uma vez que, embora o animal-planta 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 168-184 

 

 

esteja sustentado pela medula espinhal, a sensibilidade geral também se apresenta nas 
plantas propriamente ditas. Essa acepção geral parece ser o elo entre os dois reinos, 
afinal, trata-se de uma “sensibilidade inerente a todas as partes” (PHM, ) vivas. 
Da planta ao animal, a diferença não se coloca propriamente nas fibras nervosas, mas 
sim na combinação destas com as outras fibras. Pois se analisarmos as fibras nervosas 
por elas mesmas, individualmente, elas também serão unicamente providas de uma 
sensibilidade geral. Creio ser nesse sentido que Duchesneau (, p. ) afirma: 
“Como princípio único de explicação dos fenômenos orgânicos, é preciso admitir 
uma sensibilidade polimorfa variando de intensidade e de tipo fenomenal segundo os 
órgãos”. Logo, a sensibilidade pensada em termos gerais pode ser “das próprias fibras 
nervosas” ou de “órgãos não enervados” (ibid.). 

É uma questão que importa na polêmica com Haller, médico que diferencia a 
sensibilidade (propriedade dos nervos) da irritabilidade (contratilidade da fibra or-
gânica). Bordeu faz questão de marcar sua posição contra Haller nesse sétimo capí-
tulo. Para Rey (, p. -), que examina essa questão em Ménuret, a polêmica 
se baseia num mal-entendido. Adversários e partidários de Haller concordam com 
o fato em si, mas discordam apenas na interpretação dele. O fato é que existe um 
movimento de certas partes orgânicas, mesmo quando isoladas da rede nervosa do 
organismo. A interpretação, para Haller, é que tal movimento, por se manifestar 
sem ligação com o cérebro, não configura sensibilidade, sendo denominado irrita-
bilidade. Para Ménuret e Bordeu, trata-se simplesmente de uma forma de sensibili-
dade, já que esta é “uma noção geral suscetível de se apresentar sob formas variadas 
e com graus de intensidade diversos” (ibid., p. ). O erro de Haller, segundo Bor-
deu, foi ter tomado a irritabilidade como princípio geral em vez da sensibilidade. 
“Mais fácil de compreender”, esta última “pode muito bem servir de base para a 
explicação de todos os fenômenos da vida” (PHM, p. ). A crítica a Haller ajuda, 
portanto, a precisar a acepção geral da sensibilidade.  

O que desencadeia as duas outras funções da sensibilidade, no caso específico do 
corpo animal, parece ser o resultado da combinação das fibras nervosas com as or-
gânicas. Duchesneau não emprega a metáfora do mixto, mas nota a importância, 
para Bordeu, da conexão entre os órgãos e as ramificações nervosas para o “ajuste 
funcional que condiciona a sensibilidade” (Duchesneau, , p. ). Tudo levar 
a crer então que as diferentes manifestações da sensibilidade se devem à organização: 
a economia animal responde ao arranjo das partes, desenvolvendo suas funcionali-
dades conforme a matéria se organiza e se complexifica. Logo, esse arranjo entre 
fibras nervosas e orgânicas faz surgir os dois centros de ação sensível, ou os dois 
pontos de apoio da “fibra animal” (PHM, p. ): o estômago e a cabeça. O pri-
meiro tem como território de ação as funções da respiração, da digestão, das paixões, 



Clara Castro    Théophile de Bordeu: um dualismo funcional no monismo sensível 

 

 

dos esforços corpóreos, da reprodução na mulher; o segundo, as funções da alma e 
dos cinco sentidos externos: 

Cada um dos prolongamentos do órgão nervoso tem sua função particular, 
ou domínio sobre alguma parte. É desse ponto de vista geral que parece que 
se deve seguir as funções da vida, que se sustentam umas às outras de uma 
maneira admirável, e que dependem todas da influência ou da ação da fibra 
animal ou sensível diversamente dobrada, contornada, apoiada, excitada nas 
diversas partes. Se ela tem, por assim dizer, um ponto de apoio considerável 
na cabeça; se ela é, nesta, continuamente despertada pelos efeitos das funções 
da alma e por aquelas dos corpos que se apresentam aos órgãos dos cinco sen-
tidos, ela encontra sujeitos de atividade em muitas outras partes, no estômago 
e nos seus entornos, incessantemente agitados pela respiração, pelos efeitos da 
digestão, pelos efeitos das paixões e pelos esforços corpóreos; na matriz das 
mulheres, e enfim em todas as vísceras cujos movimento e sentimento essa 
mesma fibra animal entretém, e que são para ela fontes das sensações diárias e 
menos pronunciadas, necessárias à harmonia das funções (PHM, p. ). 

A primeira marca da sensibilidade puramente vital é sua autonomia em relação à 
alma; a segunda, sua variação de intensidade, já que ela dirige tanto funções explici-
tamente sensíveis quanto aquelas que mal parecem sensíveis. Sua terceira característica 
é a sede no estômago, de onde reina, coordenando os diversos movimentos dos órgãos 
da região precordial e epigástrica. O estômago, se mostra, portanto, como “um centro 
principal”, não somente “para todos os movimentos do corpo”, mas também “para 
os diversos graus de sentimentos” ou “os diversos gostos”, que “entretém ou pertur-
bam a marcha e o acordo de toda a economia animal” (PHM, p. ). Bordeu sabe 
que ainda não há consenso sobre essa teoria e precisa que se trata de um “fundo de 
sensibilidade muito desconhecido por todos os fazedores de fisiologia ordinária” 
(PHM, p. ). Analisando esse problema também em médicos como Ménuret e La 
Caze, Rey explica que o centro epigástrico representa no organismo: 

Uma função primeira, ao mesmo tempo porque, cronologicamente, ela age 
primeiro, porque ela é o motor de todas as outras e porque os órgãos que ela 
coloca em ação devem ser considerados como pivôs, como eixos em torno dos 
quais o organismo funciona. Tal é particularmente o caso da região epigástrica 
(Rey, , p. -).  

A escolha do estômago como centro funcional está muito ligada com o interesse 
de Bordeu e dos médicos de Montpellier pela química. Bordeu fala expressamente 
da área e implicitamente de Rouelle e de seu curso de química no Jardim das Plantas: 
“A química foi mais cultivada em Paris desde que a doutrina química de Stahl foi 
ali publicamente explicada por homens que honram a medicina deste século” 
(PHM, p. ). Ele elogia o poder explicativo da química quanto às funções animais 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 168-184 

 

 

e critica o entendimento preconceituoso que dela se fez como um amontoado de 
instrumentos. Tal preconceito, precisa o médico, não tem lugar em Montpellier, 
que colhe os frutos semeados pela Enciclopédia (PHM, p. ). Ele afasta, então, da 
“química apurada” (PHM, p. ) de um Rouelle ou um Venel, os “pequenos mó-
veis de ateliês mecânicos” (PHM, p. ) com suas molas, pressões, alavancas, gló-
bulos, pontas, etc. Todavia, diferentemente do verbete “Química” de Venel, a au-
toridade química a quem Bordeu recorre não é propriamente Stahl, mas sim Van 
Helmont. É porque, conforme Bordeu, foi o médico belga que deu origem ao ani-
mismo de Stahl: Van Helmont coloca “seu arqueu-mestre” no estômago “para de lá 
reger todo o corpo ou para dirigir os movimentos da saúde e os da doença” (PHM, 
p. ). Para Bordeu, Van Helmont foi não somente a fonte do stahlianismo e do 
centro epigástrico, ou mesmo da ideia de centros de ação, mas também o idealizador 
da sensibilidade inerente às partes vivas: “Não se pode negar que aqueles que fazem 
de cada parte do corpo um órgão ou uma espécie de ser ou de animal que tem seus 
movimentos, sua ação, seu departamento, seus gostos e sua sensibilidade particular 
beberam da mesma fonte que os stahlianos” (PHM, p. ).  

Não se limitando às influências do estômago sobre a economia animal, Van Hel-
mont também encabeça aqueles que defendem as influências do mental sobre o fí-
sico e a estreita ligação entre ambos (PHM, p. ). As precisões das funções do 
centro da cabeça ficam, porém, obscuras. Bordeu não se alonga nelas nesses quatro 
parágrafos do sétimo capítulo, consagrando-se quase que inteiramente ao centro 
epigástrico. Duchesneau traz alguns esclarecimentos ao distinguir “a experiência psi-
cológica do sentimento propriamente dito”, um sentimento “que releva a consciên-
cia sozinha”; de um “sentimento orgânico”, “que se atém mais a um dispositivo 
material especial e desconhecido” (Duchesneau, , p. ). Hesito, porém, em 
endossar essa distinção, porque há fenômenos psicológicos que também podem ser 
atribuídos ao centro epigástrico, que não se reduz a fenômenos unicamente físicos. 
Um exemplo disso é a referência que Bordeu faz a Montaigne justamente na passa-
gem em que o médico disserta sobre a região epigástrica. Se o físico não se separa 
do mental, como se espera de um monismo, os sentimentos psicológicos devem ter 
alguma explicação fisiológica. Daí o papel de filósofos morais como Montaigne “que 
estudaram a si mesmos” e “pintaram, no físico, as revoluções que experimentaram 
em seus próprios corpos” (PHM, p. ). A região do estômago e do coração con-
figura, assim, uma das “sedes das paixões” (PHM, p. ). Para Bordeu, toda a dis-
cussão sobre a região epigástrica acabou caindo no esquecimento, porque Descartes 
decidiu alojar a alma numa parte do cérebro, a glândula pineal: “Ocupou-se apenas 
do cérebro, que Aristóteles via como uma massa fria e pouco útil” (PHM, p. ). 



Clara Castro    Théophile de Bordeu: um dualismo funcional no monismo sensível 

 

 

É como se Aristóteles já alertasse para uma importância menor do órgão na econo-
mia animal. Mas os modernos se deixaram levar pelos desvarios dos cartesianos 
(PHM, p. ). O que se sabe do cérebro, na Modernidade, confessa o médico, 
“reduz-se a bem pouca coisa” (PHM, p. ). A sede da alma parece estar na medula 
espinhal, “o principal caule da fibra nervosa ou animal”, e não no cérebro, que cons-
titui apenas “o bulbo ou a raiz desse caule” (PHM, p. ).  

 Na interpretação do sentimento ligado à alma, são as pistas de La Chambre, 
como a representação de imagens a partir dos cinco sentidos externos e o conheci-
mento resultante do trabalho com essas imagens, que me parecem as mais preciosas 
e que podem ser complementadas com as de Fouquet, no verbete “Sensibilidade, 
sentimento”11 da Enciclopédia. Na perspectiva do centro da cabeça, ele define o sen-
timento no início do verbete como “uma propriedade que certas partes têm para 
perceber as impressões dos objetos externos” e uma “inteligência puramente animal, 
que discerne o útil ou o nocivo nos objetos físicos”, dando os termos latinos “sensa-
tio, sensus” (Fouquet, , p. b, itálico do autor). Na perspectiva do centro do 
estômago, Fouquet reconhece um “discernimento” (ibid., p. a) das partes sensí-
veis no tópico sobre as doenças12. Graças à “propriedade do sentimento”, elas podem 
“discernir mais ou menos as diferentes qualidades da causa das doenças” (ibid.), 
ainda que as mais funestas se imponham sobre essa capacidade e desregulem as fun-
ções dos centros (cf. ibid., p. a-a). Sobre tudo isso, orienta Fouquet: “Consulte  
[…] as diferentes obras do Senhor de Bordeu, médico das Faculdades de Montpel-
lier e de Paris” (ibid., p. a). Em vez de falar de consciência/inconsciência, de vo-
luntário/automático, ou de sentimento psicológico/sentimento orgânico, prefiro 
distinguir o sentimento ligado à alma da sensibilidade puramente vital pela inteli-
gência da cabeça e a inteligência do estômago. Bordeu não é o único a atribuir as 
paixões ao centro epigástrico. Fouquet menciona não somente as paixões, mas tam-
bém a combinação difícil, a atenção forte e o esforço de memória, que não se fazem 
sem a ação do centro epigástrico (ibid., p. b).  

Parece-me, enfim, que a sensibilidade e o sentimento não possuem grandes dife-
renças de natureza ou mesmo de funcionamento: ambos apreendem seu entorno e 
desenvolvem uma inteligência do que lhes é útil ou nocivo. O que parece distingui-
los, em última instância, é a localização anatômica de seus centros e, por conta disso, 
a localização do seu entorno. Por conseguinte, eles também se diferenciam no tipo 

— 
11 Este verbete foi parcialmente traduzido por Pedro Paulo Pimenta no terceiro volume da edição da Unesp da 

Enciclopédia. Cf. Fouquet, , pp. -. 
12 Trata-se da seção intitulada “Das doenças, ou das anomalias no exercício da sensibilidade” (Fouquet, , 

p. a). 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 168-184 

 

 

de respostas que fornecem, bem como no tipo de inteligência que desenvolvem, já 
que os estímulos recebidos não são os mesmos. Trata-se de uma diferença crucial: 
embora o funcionamento seja semelhante, o efeito muda completamente. Se o cé-
rebro tem acesso direto ao exterior do corpo pelos cinco sentidos, mas acesso indi-
reto ao interior (lembremos que ele é só a raiz); o estômago, localizado bem no meio 
do animal, tem acesso direto ao interior, transmitindo o resultado da atividade dos 
órgãos ao cérebro. É por isso que o estômago centraliza as paixões, tidas como sen-
timentos internos, e o cérebro, as impressões vindas dos objetos externos. Importa 
menos que um reine no sonho e outro na vigília, como quer o protagonista do Pas-
seio Vernet de Diderot (, p. ), ou que um reine no tumulto interior e outro 
no juízo, como afirma o personagem Bordeu do Sonho (Diderot, , p. -). 
O fato essencial é que os dois centros devem conspirar para chegar a resultados que 
normalmente atribuímos a um único ponto de apoio. Por seu esforço de coordena-
ção das partes internas, o estômago ensina à cabeça como curar ou evitar certas do-
enças; ou, ainda, como controlar os tumultos interiores. Por seu trabalho com as 
imagens, criadas a partir das impressões mundo externo, a cabeça ensina ao estô-
mago como curar doenças cuja malignidade ultrapassam suas forças, como no caso 
da inoculação. A cabeça reina melhor quando se entretém numa questão de metafí-
sica sem se esquecer totalmente de um ouvido inflamado ou do momento de des-
canso (cf. ibid., p. ). Não se sabe qual é o arranjo preciso desse duunvirato para 
que a saúde, o pensamento e o prazer sejam máximos. Mas o dualismo funcional do 
Bordeu real mostra que um centro não exerce seu papel satisfatoriamente sem a 
ajuda do outro. O Bordeu fictício pode ter encontrado a solução para a hierarquia 
dos centros no império da cabeça sobre o diafragma. Sua interlocutora, a persona-
gem da senhorita de Lespinasse, não nos deixa aceitar essa resposta sem objeção (cf. 
ibid., pp. -). Debruçando-se anos a fio sobre a obra do verdadeiro Théophile, 
Diderot não cessará de refletir sobre essa questão nos seus escritos de maturidade. 
Se consultamos então Bordeu para melhor compreender Diderot, será preciso voltar 
a Denis para melhor interpretar Théophile. 

Bibliografia 
Bayle, P. (). Dictionnaire historique et critique. Roterdã: R. Leers, t. II, pte. . 
Belaval, Y. (). “Les protagonistes du ‘Rêve de d’Alembert’”. Diderot Studies , p. 

-. 
Bensaude-Vincent, B. (). “Le mixte, ou l’affirmation d’une identité de la chi-

mie”. Corpus: Revue de Philosophie, (), p. -. 
Bordeu, T. (). Recherches sur l’histoire de la médecine. In: Balthasar-Anthelme 

Richerand (ed.), Œuvres complètes de Bordeu. Paris: Caille et Ravier, t. II. 



Clara Castro    Théophile de Bordeu: um dualismo funcional no monismo sensível 

 

 

Boury, D. (). La philosophie médicale de Théophile de Bordeu, -. Paris: 
H. Champion.  

Cureau De La Chambre, M. (). L’art de connoistre les hommes. Première partie. 
Où sont contenus les discours préliminaires qui servent d’introduction à cette science. 
Paris: P. Rocolet.  

______. (). Le système de l’âme. Paris: J. d’Allin. 
Delon, M. (). “Chronologie”. In: Diderot, D. Contes et romans. Ed. M. Delon 

et al. Paris: Gallimard/Bibliothèque de la Pléiade. 
______. (). Diderot cul par-dessus tête. Paris: A. Michel. 
Diderot, D. (). O Passeio Vernet. Tradução de Flávia Falleiros e Letícia Iarossi. 

São Paulo: Editacuja.  
______. (). O sonho de d’Alembert e outros escritos. Tradução de Maria das Gra-

ças de Souza. São Paulo: Unesp. 
Duchesneau, F. (). La physiologie des Lumières: empirismes, modèles et théories. 

Paris: Classiques Garnier.  
Fouquet, H. (). “Sensibilité, Sentiment”. In: Diderot; d’Alembert (eds.), Dic-

tionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers. Paris: vol. XV, pp. b-a. 
Larre, J.-P. (). Théophile de Bordeu: médecin béarnais, -. Anglet: Atlan-

tica. 
Ménuret de Chambaud, J.-J. (). “Œconomie animale”. In: Diderot; d’Alembert 

(eds.), Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers. Paris: vol. XI. 
Pimenta, P. P. (). A Enciclopédia e a arte dos sistemas. In: A trama da natureza: 

organismo e finalidade na época da Ilustração. São Paulo: Unesp. 
Rey, R. (). Naissance et développement du vitalisme en France de la deuxième 

moitié du e siècle à la fin du Premier Empire. Oxford: Voltaire Foundation. 
Venel, G.-F. (). “Chymie ou Chimie”. In: Diderot; d’Alembert (eds.), Diction-

naire raisonné des sciences, des arts et des métiers. Paris: vol. III, pp. a-b. 
______. (). “Mixte & Mixtion”. In: Diderot; d’Alembert (eds.), Dictionnaire 

raisonné des sciences, des arts et des métiers. Paris: vol. X, p.  [b]-a. 
Wenger, A . (). Le médecin et le philosophe: Théophile de Bordeu selon Diderot. 

Paris: Hermann.  
Zaterka, L.; Mocellin, R. (). Ensaios de História e Filosofia da Química. São 

Paulo: Editora Ideias&Letras. 




