
10.11606/issn.2318-8863.discurso.2025.240587 

 

Em torno do método intuitivo: intuição 
estética e simpatia interespecífica em 
Bergson1 

 
 

Maria Adriana Camargo Cappello  
Universidade Federal do Paraná (UFPR) 

 

 
 
 

RESUMO 
O presente artigo propõe explorar a hipótese 
de que haja elementos no pensamento de 
Bergson nos quais possamos apoiar relações 
de conhecimento mais próximas entre nós e 
outras espécies de vida no nosso planeta. 
Mais especificamente, trata-se de especular 
se haveria no bergsonismo não apenas a pers-
pectiva da ampliação da consciência humana 
singular no sentido de uma experiência ime-
diata de si enquanto fluxo temporal; não 
apenas uma perspectiva de ampliação dessa 
mesma consciência no sentido da experiên-
cia imediata do impulso vital ou, mesmo, no 
de uma consciência geral ou Supraconsciên-
cia; mas também no sentido de uma simpa-
tia com outros modos de consciências singu-
lares que habitam este nosso mundo, com 
outras formas de vida geradas por este 
mesmo impulso vital. Acreditamos poder 
encontrar essa perspectiva ao enfatizar a lei-
tura do método intuitivo proposto por Berg-
son em L’évolution créatrice com as lentes da 
sua concepção de intuição estética. 
 
PALAVRAS-CHAVE 
Bergson; método intuitivo; intuição estética; 
instinto; interespecificidade. 

ABSTRACT 
The present article aims to explore the hy-
pothesis that there are elements in Bergson’s 
thought on which we can support closer re-
lations of knowledge between us and other 
species of life on our planet. More specifi-
cally, it is a question of speculating whether 
there would be in Bergsonism not only the 
perspective of the enlargement of the singu-
lar human consciousness in the sense of an 
immediate experience of itself as a temporal 
flow; not only a perspective of the enlarge-
ment of this same consciousness in the sense 
of the immediate experience of the life im-
pulse or even in that of a general conscious-
ness or Supraconsciousness; but also in the 
sense of a sympathy with other types of sin-
gular consciousnesses that inhabit this 
world, with other forms of life generated by 
the same vital impulse. We believe we can 
find this perspective by emphasizing the 
reading of the intuitive method proposed by 
Bergson in L’évolution créatrice through the 
lens of his conception of aesthetic intuition. 

 
KEY WORDS 
Bergson; intuitive method; aesthetic intui-
tion; instinct; interspecificity. 

  

— 
1  Tradução da versão original Cappello, Maria A. C. “Autour de la méthode intuitive: intuition esthétique et 

sympathie interspécifique dans la pensée de Bergson”, Bergsoniana, , . URL: http://journals.openedi-
tion.org/bergsoniana/ ; DOI: https://doi.org/./bh. 

http://journals.openedition.org/bergsoniana/2467
http://journals.openedition.org/bergsoniana/2467
https://doi.org/10.4000/12b4h


discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 198-224 

 

 

A Franklin Leopoldo e Silva 

Introdução 

Neste artigo proponho explorar a noção de simpatia, presente na concepção berg-
soniana de intuição estética, tendo como horizonte a hipótese segundo a qual a sim-
patia entre consciências singulares poderia ocorrer tanto entre consciências da 
mesma espécie como entre consciências de espécies diferentes.  

Mais precisamente, procurarei defender que, além de considerar a expansão da 
consciência humana singular no sentido de uma experiência imediata de si mesma 
enquanto fluxo temporal (intuição da duração pessoal), e no sentido da experiência 
imediata do movimento de vida ou de uma consciência em geral (simpatia com outras 
durações); o bergsonismo também nos permite considerar a expansão das consciências 
singulares em direção à experiência imediata de outras consciências singulares, sejam 
estas consciências coextensivas à forma de vida que caracteriza nossa espécie ou coex-
tensivas a outras formas de vida. Procurarei avançar esta hipótese fazendo convergir 
certos aspectos da intuição proposta em A Evolução criadora (Bergson, ; trad. 
) – enquanto recuperação do instinto pela inteligência –, e a simpatia entre cons-
ciências singulares proposta por Bergson em sua concepção de intuição estética.  

Comecemos, então, com algumas considerações sobre a intuição e a simpatia. 
Se considerarmos o que Bergson afirma no Ensaio sobre os dados imediatos da 

consciência (Bergson, ; trad. ), podemos dizer que quando temos intuição 
da nossa pessoa em duração o que experimentamos é a duração em si mesma, ou 
seja, o modo de ser caracterizado pela interioridade que engendra, conserva e une 
passado e futuro, segundo uma tensão, ou intensidade, particular. É assim que, 
quando Bergson propõe a intuição do impulso vital, em A Evolução Criadora, ele o 
faz se perguntando se a duração inicialmente encontrada em nossa existência pessoal 
também poderia ser encontrada na existência em geral, ou, mais precisamente, no 
movimento da vida. Neste passo, Bergson nos mostra que a experiência profunda 
de nossa pessoa, na medida em que é experiência da duração, já era a experiência do 
movimento da vida – e, mesmo, da matéria, do social, da consciência em geral –, 
pois desde que tenhamos a intuição da duração em nós, poderemos nos dirigir em 
direção a essas diferentes intensidades de duração que encontramos, seja na vida, 
seja na matéria, seja no social, ou na consciência em geral, fora de nós. 

David Lapoujade, no seu comentário sobre esta abordagem metodológica pro-
posta por Bergson, caracteriza e distingue intuição e simpatia. Não pretendo recons-
truir aqui a riqueza de seus argumentos, mas me aterei a algumas de suas conclusões. 
Com efeito, Lapoujade sublinha que neste movimento intuitivo em direção à nossa 
própria interioridade, podemos encontrar diferentes intensidades de duração que 



Maria Adriana Camargo Cappello    Em torno do método intuitivo 

 

 

correspondem ora à vida, ora à matéria, ora ao social, e que este primeiro movi-
mento é completado por um segundo. Por esse segundo movimento, simpatizamos, 
por analogia com estas diferentes intensidades de duração em nós, com as diferentes 
intensidades de duração fora de nós, na própria vida, na própria matéria, na própria 
sociedade ou na própria consciência em geral. Lapoujade sublinha assim que a ana-
logia proposta pela simpatia bergsoniana não se baseia, como a analogia clássica, 
numa semelhança externa, mas numa comunidade interna. De fato, estabelece-se, 
de uma forma aparentemente paradoxal, uma comunidade entre o que está em nós, 
e que nos é, no entanto, de algum modo exterior – as diferentes intensidades de 
duração próprias à vida, à matéria e ao social, que estão em nós, mas que vão além 
da nossa condição de indivíduos humanos –, e as existências realmente externas; 
comunidade que nos faz simpatizar com a vida, a matéria e o social quando os en-
contramos fora de nós. 

  De fato, nos diz Bergson, em passagem citada por Lapoujade: 

[A] matéria e a vida que abundam no mundo estão também em nós; as forças 
que trabalham em todas as coisas, sentimo-las em nós; seja qual for a essência 
íntima do que é e do que se faz, nós nela estamos. Desçamos então ao interior 
de nós mesmos: quanto mais profundo for o ponto que tocarmos, mais forte 
será o impulso que nos reenviará à superfície. A intuição filosófica é este con-
tato, a filosofia é este elã. (Bergson, , p. ; trad. , p. ; apud La-
poujade, , p. -) 

E, comenta Lapoujade, “se primeiro nos descobrimos intuitivamente como espiri-
tuais, vitais, materiais por uma série de mergulhos em nós mesmos” e se reconhecemos 
o movimento da intuição neste mergulho em nós mesmos, reconhecemos também o 
fundamento da analogia pela qual a simpatia é dada. A analogia, diz Lapoujade, “é 
sempre estabelecida dinamicamente entre as nossas próprias tendências percebidas in-
tuitivamente e as do universo (sociais, vitais, materiais, etc.) concluídas projetiva-
mente. Somos análogos ao universo (intuição); inversamente, o universo é análogo a 
nós (simpatia)” (Lapoujade, , p. ). Em suma, a simpatia bergsoniana 

consiste em encontrar o que há de “espírito” ou “consciência” no interior de 
uma dada realidade, determinando assim o que ela tem em comum conosco. 
Mas isso só é possível porque a intuição determinou previamente o que temos 
em comum com ela. A primazia é, na realidade, concedida à alteridade, ao 
diferente: é porque o outro – o não-humano – está dentro de nós, que pode-
mos encontrá-lo fora, na forma de consciência ou intenção. O que projetamos 
é a nossa própria alteridade. Se ela não nos parece estranha (embora seja cada 
vez uma descoberta original e, como tal, uma realidade que não sabíamos que 
tínhamos dentro de nós antes de acedermos a ela intuitivamente) é graças à 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 198-224 

 

 

simpatia que estabelecemos conosco e que nos familiarizou com essas alteri-
dades no fundo de nós mesmos. De modo que a analogia parece passar de 
outro (em nós) para outro (fora de nós) para colocá-los num nível comum. 
(Lapoujade, , p. ) 

Numa abordagem convergente, Franklin Leopoldo e Silva já observava, em seu 
livro Bergson: intuição e discurso filosófico (Leopoldo e Silva, ), que se, para Berg-
son, a intuição é um movimento de aprofundamento na interioridade subjetiva – 
reflexão –, este movimento segue, no entanto, no sentido de certa exterioridade, por 
assim dizer pré-subjetiva e pré-objetiva, criadora tanto de objetividade quanto de 
subjetividade. Nas suas palavras, se a intuição é esse movimento reflexivo da consci-
ência, este movimento só se realiza plenamente quando a consciência, “adiantando-
se a si própria, encontrar não apenas o mundo constituído, mas a realidade consti-
tutiva do mundo e de si própria, algo que, para além da interioridade subjetiva e da 
exterioridade objetiva, se dê como o movimento total ou temporalidade absoluta”. 
(Leopoldo e Silva, , p. ) Com efeito, Leopoldo e Silva oferece uma interpre-
tação do movimento de aprofundamento da consciência subjetiva em direção à 
consciência em geral – interpretado por Lapoujade como um movimento entre a 
alteridade interna e externa à existência subjetiva – que enfatiza tanto o significado 
ontologicamente expansivo desse movimento quanto o percurso metodológico nele 
envolvido, que ele chama de “gênese objetiva do instinto e da inteligência” (Leo-
poldo e Silva, , p. ). Ou seja, se, no Ensaio, a intuição da consciência em 
duração pode ser entendida como reflexão – uma vez que é mergulho na interiori-
dade –, a partir do contexto de uma filosofia da vida, esta reflexão se mostrará in-
completa – uma vez que ali ela se revelará como o modo apenas subjetivo da “cons-
ciência em geral”. Aparentemente, para alcançar a consciência que vai além da cons-
ciência subjetiva, na interioridade da própria consciência subjetiva – a alteridade na 
interioridade de que fala Lapoujade – seria necessária uma abordagem metódica 
particular, seria necessário um tratamento filosófico sobre o que encontramos “lá 
fora”, seria necessária uma “explicação do modo subjetivo da consciência como pro-
duto da história natural” (Leopoldo e Silva, , p. ). Somente assim se revelará 
que “a interioridade, enquanto consciência humana, é um modo de realização cria-
dora do princípio interno do desenvolvimento criador da vida” (Leopoldo e Silva, 
, p. ). E, sendo assim, prossegue Silva, o que acontece desde o Ensaio pas-
sando por Matéria e Memória e até Evolução Criadora, “não é a expansão explicativa 
do princípio psicológico: é simplesmente a posição do âmbito da interioridade no 
círculo mais vasto do processo vital entendido como realização do espírito” (Leo-
poldo e Silva, , p. ). Além disso, precisamente porque, neste processo, su-
peramos as mediações que espacializam, percebemos que este espírito, este impulso 



Maria Adriana Camargo Cappello    Em torno do método intuitivo 

 

 

de vida é, também, “o agir da própria temporalidade, ação do tempo, ação de durar, 
duração” (Leopoldo e Silva, , p. ). De fato, ao enfatizar que o acesso ao ser 
por essa interioridade subjetiva é reflexão incompleta, justamente porque é “o modo 
subjetivo da ‘consciência em geral’” (Leopoldo e Silva, , p. ), Leopolodo e 
Silva nos mostra que “a intuição de si só aparece subjetivamente como anseio de 
plenitude”, e plenitude que só poderia se dar na consciência da “temporalidade ab-
soluta”. Nas suas palavras:  

Como a consciência é mais ampla do que a subjetividade, a reflexão somente 
se realiza plenamente quando o movimento reflexivo atinge a consciência em 
geral através da experiência da temporalidade subjetiva. Mas essa experiência 
deve amplificar-se como consciência da temporalidade absoluta, intuição 
como coincidência com o absoluto, reabsorção da parte no Todo.  (Leopoldo 
e Silva, , p. ) 

Isso porque “o sujeito somente coincide verdadeiramente consigo mesmo 
quando coincide com o absoluto, não porque a subjetividade seja o absoluto, mas 
porque o sentido da consciência subjetiva encontra-se em sua inserção na consciên-
cia em geral”. (Leopolodo e Silva, , p. ). Assim, ele conclui, “se esclarece a 
natureza psicológica da causa que é o agente ontológico fundamental” (Leopolodo 
e Silva, , p. -). Esta é a mesma ação da duração já encontrada no aprofun-
damento da minha consciência subjetiva, mas, agora, com outra dimensão, não ape-
nas como esforço de uma pessoa, de um eu, mas como esforço da própria vida, que, 
em última análise, mostra um esforço do próprio espírito.  

Mas, no que nos diz respeito aqui, o tratamento filosófico dos dados da história 
natural revela também que este aprofundamento – seja no nível da consciência subje-
tiva ou da consciência em geral – foi capaz de se desenvolver em nós, seres humanos, 
graças à recuperação da franja instintiva que envolve a nossa inteligência; recuperação 
que precisamente nos permite transcender a nós mesmos como seres predominante-
mente inteligentes, permitindo-nos a intuição de diferentes níveis de duração dentro 
de nós e a simpatia com diferentes níveis de duração fora de nós. E isto interessa 
quando se especula se a intuição, na medida em que é o resultado da recuperação do 
instinto pela inteligência, não poderia ser uma abertura – talvez não desenvolvida por 
Bergson, mas tornada possível pelo seu pensamento – não apenas para a simpatia entre 
as diferentes tensões de duração em nós e as tensões de duração de outras dimensões 
da realidade – a material, a vital, a social –, mas também entre as diferentes tensões 
de duração em nós e aquelas coextensivas a outras espécies de vida. 

Sabemos que Bergson propõe a possibilidade de uma simpatia entre consciências 
humanas singulares na atividade artística, ou mais precisamente na intuição estética. 
É assim que proponho cruzar a linha dos fatos relativos à gênese objetiva do instinto 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 198-224 

 

 

e da inteligência, na qual Bergson pensa a convergência entre instinto e inteligência, 
e a linha dos fatos relativos à atividade artística, na qual Bergson pensa a simpatia 
entre consciências humanas singulares. Talvez se possa assim vislumbrar a possibili-
dade de pensar a simpatia entre consciências interespecíficas, pelo menos entre aque-
las que Bergson entende como predominantemente inteligentes e predominante-
mente instintivas. 

Para tanto, proponho retornar à noção de intuição estética, tal como ela aparece 
em diversas passagens da obra de Bergson, com o objetivo de explorar a possibili-
dade de simpatia entre consciências individuais ali sugerida. Proponho, na sequên-
cia, me voltar para a “gênese objetiva da inteligência e do instinto”, tal como foi 
desenvolvida no segundo capítulo de A Evolução Criadora, procurando sublinhar o 
movimento de convergência entre estes modos de consciência em direção à consci-
ência intuitiva. Finalmente, do entrecruzamento destes dois movimentos, que me 
parece autorizado pelo facto de Bergson admitir expressamente que a intuição esté-
tica é um facto que atesta a possibilidade da intuição filosófica, espero conseguir 
sugerir que há no bergsonismo uma base especulativa a partir da qual se abre a pos-
sibilidade de simpatia entre consciências individuais, tanto intraespecíficas quanto 
interespecíficas. 

Intuição estética 

Gostaria de iniciar a caracterização da intuição estética a partir dos textos de Berg-
son, me remetendo mais uma vez a Franklin Leopoldo e Silva e a seu livro acima 
citado. De fato, subjacente à detalhada análise, desenvolvida nesse livro, da vincu-
lação entre a filosofia e a arte no que diz respeito à questão da expressão da intuição, 
na qual se reforça a necessidade de a filosofia emular a arte em seu trabalho de fle-
xibilização inventiva da linguagem (cf. Leopoldo e Silva, , p.  ss.), há a su-
gestão de uma comunhão ainda mais original que diria respeito a um mesmo tipo 
de experiência do real e, nesse sentido, a um mesmo modo de se voltar para esse 
real, a um mesmo método. Se essa sugestão permeia as várias facetas da análise de-
senvolvida ao longo do livro, acredito que podemos flagrá-la em uma passagem na 
qual essa comunhão é explicitamente referida. Com efeito, no primeiro capítulo, 
quando está tratando do método filosófico, Leopoldo e Silva se refere a uma passa-
gem da Primeira Introdução ao O Pensamento e o Movente na qual Bergson, ao ca-
racterizar seu método como esse caminho pelo interior, pelo aprofundamento na 
duração da consciência pessoal, que teria se iniciado no Ensaio, se pergunta:  “o 
romancista e o moralista não teriam avançado, nessa direção, mais longe que o filó-
sofo?” (Bergson, , p. ).  



Maria Adriana Camargo Cappello    Em torno do método intuitivo 

 

 

Como sabemos, Bergson não responde a questão diretamente, mas, como quem 
lhe dá uma resposta positiva, observa, na sequencia, que nem o romancista nem o 
moralista teriam adotado esse direcionamento para o interior como um método, 
“mas apenas parcialmente” e “sob a pressão da necessidade”. Nenhum deles, nos diz 
Bergson, “se tinha proposto a ir metodicamente ‘em busca do tempo perdido’” (Id., 
ibid.). No entanto, o que parece fundamental aqui – e para o que Leopoldo e Silva 
chama a atenção –, é que, paradoxalmente, mesmo Bergson tendo afirmado que 
nem o romancista nem o moralista adotaram o caminho da experiência interior 
“metodicamente”, como procedimento deliberado para alcançar um fim, o caminho 
por eles adotado passaria a ser método para a filosofia. Pois, tanto um quanto o 
outro, para além das condições e das intenções com que o fazem, aprofundam-se 
em uma experiência imediata da interioridade. Experiência cuja interioridade, pro-
fundidade e imediatez se revelam, de resto, na própria dificuldade em se expressar, 
e experiência que, no entanto, se impõe a todo aquele que a vive. É nesse sentido 
que, ao formular sua sugestão, Leopoldo e Silva se pergunta se não seria “possível 
pensar em Bergson a substituição do paradigma matematizante da filosofia tradici-
onal pelo paradigma da arte” (Leopoldo e Silva, , p. ).  

Acreditando na resposta positiva a essa questão, e incentivada pela sugestão que 
ela carrega, inicio a reconstrução da intuição estética que, talvez não por acaso, apa-
rece desde as primeiras linhas publicadas por Bergson, ou seja, desde o início do 
primeiro capítulo de seu primeiro livro, o Ensaio.2 

 Podemos dizer que as descrições dos estados de consciência apresentados no 
primeiro capítulo do Ensaio, fazem parte de um movimento de ressignificação da 
noção de intensidade. De fato, com essas descrições, Bergson argumenta de forma 
muito concreta, e podemos mesmo dizer inspirada, que quando se trata da intensi-
dade da consciência, da intensidade do que é inextenso, trata-se sempre de “pro-
gresso qualitativo e complexidade crescente confusamente percebida” (Bergson, 
, p.; trad. , p. ), nunca de quantidade. No entanto, parece possível 
também afirmar que com essa caracterização dos estados de consciência como “pro-
gresso” e como movimento crescente de complexidade, o que Bergson já vem anun-
ciar é a tematização, a ser explorada no segundo capítulo do livro, de uma nova 
temporalidade da consciência – a duração – e de uma nova forma pela qual esta 

— 
2  Sobre o tema das relações entre a arte e a filosofia, ver a análise incontornável do sentimento estético da graça 

feita por Bento Prado Jr., em seu livro Presença e Campo Transcendental, na qual ele nos mostra que a intuição 
estética nos dá, de antemão, a própria intuição da duração: “a figura final da graça, nos diz Prado Jr., reinte-
rioriza a série de que é resultado e dá a lei interna de sua passagem: o pensar que tem a graça como objeto é 
o pensar a lei interna que gera a produção das várias figuras do gracioso e as unifica. Antes mesmo de estabe-
lecer explicitamente a teoria da intuição como pensée em durée, está já aqui o procedimento em todos os seus 
pormenores.” (Prado Jr., , p. ). 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 198-224 

 

 

temporalidade é experimentada – a intuição. E, mais, parece ser possível dizer que, 
com os sentimentos estéticos e morais, que compõem os estados de consciência pro-
fundos ali descritos, e que trazem, além desse movimento de progresso e de crescente 
complexidade, também a noção de simpatia, Bergson já anuncia que essa nova tem-
poralidade talvez seja a essência de algo que vai além de cada consciência, no sentido 
de uma consciência em geral. Aspecto que certamente ele só desenvolverá no decor-
rer de sua obra. 

Tomemos como exemplo o sentimento estético da graça. De fato, temos aqui ini-
cialmente uma sensação de leveza, de facilidade de movimentos que se intensifica na 
medida em que o movimento presente anuncia o movimento futuro. Ou seja, já aqui 
é possível flagrar a evolução de uma qualidade em outra – da sensação de leveza à de 
prenúncio do futuro no presente –; e evolução que é, também, suspensão da tempo-
ralidade habitual, aquela dos instantes distintos entre si, e estabelecimento de uma 
outra temporalidade, aquela, justamente, em que o instante presente se confunde com 
o instante futuro. Nas palavras de Bergson: “a percepção de uma facilidade em se 
mover vem aqui se fundir com o prazer de interromper de alguma forma a marcha do 
tempo e de conter o futuro no presente” (Bergson, , p. ; trad. , p. ). 

Mas a descrição da duração no caso paradigmático do sentimento da graça não 
para por aí, como sabemos. Na intensificação da experiência da graça – favorecida 
pelo ritmo, pela música – não se trata apenas do que se passa no interior de uma 
consciência, mas do que se passa no interior desta consciência tendo sido sugerido 
por outra consciência, trata-se justamente de um encontro entre consciências, de 
uma simpatia. Na intensificação da experiência estética da graça, o espectador não 
só apreenderia a facilidade dos movimentos executados pelo artista, mas apreenderia 
esses movimentos e os estados de consciência vivenciados pelo próprio artista du-
rante a execução desses movimentos. 

Os movimentos do corpo se tornariam o meio que promoveria a simpatia entre a 
consciência ativa, que realmente move o corpo, e a consciência do espectador; o meio 
que permite ao ator sugerir ao espectador os seus próprios estados interiores ou, se 
preferirmos, tensões comuns de duração. Em outras palavras, a simpatia ocorre 
quando o movimento, justamente por seu ritmo, “se tornou todo o nosso pensamento 
e toda a nossa vontade” (Bergson, , p. ; trad. , p. ). É pelo ritmo e pela 
medida que somos tomados, em pensamento e em vontade, por esta nova temporali-
dade que, inicialmente, nos pareceu própria a um outro, ao movimento do outro. 
Ritmo e medida que, como nos dirá Bergson na sequência do Ensaio, referindo-se ao 
sentimento estético sugerido nas diferentes formas de arte, são o objeto mesmo da 
música, permeiam as imagens e as palavras da poesia, as formas das artes plásticas e da 
arquitetura. Ritmo e métrica que, em cada uma dessas formas de arte, ao fazer com 



Maria Adriana Camargo Cappello    Em torno do método intuitivo 

 

 

que “nossa faculdade de perceber oscile do mesmo ao mesmo e se desabitue dessas 
mudanças incessantes que, na vida cotidiana, sempre nos levam à consciência de nossa 
personalidade” (Bergson, , p. ; trad. , p. ), suspendem a “circulação nor-
mal de nossas sensações e de nossas ideias” (Bergson, , p.; trad. , p. ), 
embalam, adormecem e distraem nossa atenção, para que, esquecidos de nós mesmos, 
possamos pensar e sentir como um outro. Procedimentos de caráter hipnótico, nos 
diz Bergson, que têm como objetivo fazer com que todo o nosso pensamento e todo 
o nosso sentimento se deixe absorver pelo pensamento e pelo sentimento do artista; 
que toda a nossa vontade se perca na vontade do artista.  

É nesse sentido que o trabalho do artista pode ser considerado como aquele de 
compor com a matéria – o suporte de sua arte –, tanto para fazê-la sugerir o que ele 
sente, o que ele pensa, quanto para, com ela, fazer adormecer o pensar, o sentir e o 
querer de outros e, assim, potencializar o próprio poder de sugestão de sua obra e 
chegar a fazer com que outros pensem, sintam e queiram com ele próprio, o artista. 
Pensar com que seria, para Bergson, justamente, a própria essência da arte, a própria 
essência do sentimento estético, a própria essência do belo – termos aparentemente 
intercambiantes, para Bergson –, pois que, como ele nos diz, “o sentimento do belo 
não é especial, mas […] todo sentimento experimentado por nós revestirá um cará-
ter estético, desde que seja sugerido, e que não seja causado” (Bergson, , p. ; 
trad. , p. ). Sugestão que então implica que uma consciência se abra para 
sentir com outra consciência, ou, em outros termos, desde que haja simpatia entre 
duas ou mais consciências.  

E, aqui, já podemos arriscar que a originalidade da concepção de sentimento es-
tético, para Bergson, estaria justamente nessa sua identificação com a simpatia. Pois, 
o que é a arte, ou o que é o belo produzido pela arte? Se levarmos em conta essas 
brevíssimas palavras sobre o belo ditas no início do Ensaio, para Bergson o belo cer-
tamente não se reduz à harmonia, ou não está propriamente na harmonia pela qual 
os sons, as palavras, as formas, linhas e cores se compõem nas obras das diferentes 
formas de arte. A harmonia seria antes o expediente criado pelo artista para a produ-
ção do sentimento do belo, ou seja, o procedimento hipnótico pelo qual se leva uma 
consciência a se esquecer de si mesma para experimentar um estado que lhe seria 
sugerido por outra consciência, em suma, o procedimento hipnótico que levaria à 
simpatia. O sentimento do belo propriamente dito seria, portanto, o “encanto”, o 
“prazer”, a “irresistível atração” provenientes, certamente, da quebra de todos os obs-
táculos, mas, sobretudo, da realização, em uma consciência, da sugestão de um sen-
timento de outra consciência, o sentimento do belo seria justamente esse sentir com, 
esse pensar com, esse querer com, justamente essa simpatia. E seria no sentido tanto da 
quebra de obstáculos na consciência do espectador quanto da qualidade do que for 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 198-224 

 

 

sugerido pelo artista, que o belo alcançaria não apenas diferentes intensidades, nos 
diz Bergson, mas, também, diferentes excelências ou profundidades.  

Em um sentido, o sentimento do belo se tornaria tanto mais intenso quanto mais 
nossa alma fosse sendo tomada pelo sentimento sugerido pelo artista. Para que tal mo-
vimento de intensificação tenha início, é preciso que o sentimento sugerido chame a 
nossa atenção, consiga romper o “tecido serrado dos fatos psicológicos que compõem 
nossa história” e que nos constitui como pessoa. Tendo, então, se imiscuído em nossa 
história, o sentimento sugerido ganha em intensidade quanto mais consegue fazer com 
que nossa atenção se volte para ele e se desvie de nós mesmos, até que ele mesmo seja 
realizado em nós e se substitua à nossa pessoa – “e, finalmente, os substitui, nos absorve 
e domina a nossa alma inteira” (Bergson, , p. ; trad. , p. ). 

É importante sublinhar, no entanto, que uma consciência que se esquece de si, 
que suspende suas potências ativas e resistentes, que se deixa substituir, absorver, 
dominar pela alma do artista, não pode ser, no bergsonismo, considerada como 
consciência vazia de qualidades, potência pura pronta a realizar apenas aquilo que 
lhe for sugerido. A consciência que cada vez mais se abre para a realização do senti-
mento sugerido, ao invés de ser aquela que realiza de forma cada vez mais pura o 
sentimento sugerido, tem de ser aquela que, ao contrário, cada vez mais se funde e 
contamina o sentimento sugerido. Sendo assim, não parece ser seus pensamentos e 
sua vontade que a consciência do espectador esquece, e abandona, mas que esses 
pensamentos e essa vontade sejam seus, ou seja, ela se esquece do caráter pessoal 
desses pensamentos e dessa vontade. Em outros termos, quando Bergson nos diz 
que “nossa alma, embalada e adormecida, se esquece de si mesma” (Bergson, , 
p. ; trad. , p. ) ou que “nosso pensamento se absorve e nossa vontade se 
perde” (Bergson, , p.; trad. , p. -), o que ela esquece é que pensamen-
tos e vontade sejam seus, o que ela perde é sua personalidade. Nesse mesmo sentido, 
a absorção do pensamento e da vontade do espectador pelo pensamento e vontade 
do artista, considerada como fusão, ou, simplesmente, como simpatia, resultaria em 
um estado de consciência ainda mais complexo, que explicaria um sentimento esté-
tico ainda mais intenso. Com efeito, quanto mais a alma do espectador for absorvida 
pela sugestão do artista, mais estados de consciência desse mesmo espectador se fun-
dirão com essa sugestão, gerando mais “fases distintas no progresso de um senti-
mento estético […], fases que correspondem menos a variações de graus do que a 
diferenças de estado ou natureza” (Bergson, , p.; trad. , p. ). 

Conjuntamente a essa intensificação dos sentimentos estéticos pelas diferentes 
fases vividas por uma consciência, quando ela realiza um sentimento sugerido, o 
sentimento do belo se tornaria mais excelente, quanto mais “rico” for o próprio 



Maria Adriana Camargo Cappello    Em torno do método intuitivo 

 

 

sentimento sugerido; riqueza que, por sua vez, nada mais seria do que a profundi-
dade desse mesmo sentimento, ou seja, a maior ou menor compreensão, nele, agora, 
da consciência que o está sugerindo. Em outras palavras, quanto mais a alma do 
artista estiver envolvida no sentimento a ser expresso por sua obra, quanto mais de 
sua “história” ele contiver, tanto mais excelente será o sentimento estético vivenci-
ado pelo espectador.3  

Tudo considerado, podemos concluir até aqui que haverá, na arte, e no belo, 
tanto mais intensidade e excelência quanto mais o espectador se esquecer de si e o 
artista se impuser, ou, em outras palavras, quanto mais receptivo for o espectador e 
quanto mais profundo, rico, complexo e original – ou seja, mais pessoal – for o 
sentimento sugerido pelo artista. 

Mas, como sabemos, embora Bergson não tenha dedicado um trabalho à estética, 
a sua concepção de arte continua a desenvolver-se no decorrer de sua obra. Por um 
lado, ele estende esta simpatia estética existente entre a consciência do espectador e a 
consciência do artista, no sentido de uma simpatia entre o espectador e certos aspectos 
singulares do mundo. Por outro lado, ele explicita a relação entre a intuição estética e 
outras intuições da duração, aquela das consciências livres, da filosofia e dos místicos. 

Em O Riso (Bergson, ; trad. ), encontramos a mesma concepção de arte 
desenvolvida no Ensaio que se caracteriza pela simpatia entre a consciência do es-
pectador e a consciência do artista. Contudo, aqui se enfatiza também a simpatia 
entre o espectador e aqueles aspectos da realidade com os quais o próprio artista 
teria simpatizado “em sua pureza original” – nas palavras de Bergson, “tanto as for-
mas, as cores e os sons do mundo material quanto os mais sutis movimentos da vida 
interior” – e, nesse sentido, se enfatiza que o trabalho da arte é o de “descartar os 
símbolos praticamente úteis”, que mascaram a realidade, com vistas, justamente “a 
nos colocar face à própria realidade” (Bergson, , p. ; trad. , p. -). 
Nesse sentido, a propósito do artista que “ama a cor pela cor, a forma pela forma”, 
Bergson nos diz:  

[É] a vida interior das coisas que ele verá transparecer por suas formas e cores. 
Ele nos fará entrar pouco a pouco em nossa percepção de início desconcertada. 
Por um momento, ao menos, ele nos desprenderá dos prejuízos da forma e da 

— 
3  “Ao analisarmos esse último conceito, veremos que os sentimentos e os pensamentos que o artista nos sugere 

exprimem e resumem uma parte mais ou menos considerável de sua história. Se a arte que só oferece sensações 
é uma arte inferior, é porque a análise quase nunca distingue em uma sensação nada mais do que essa própria 
sensação. Mas a maior parte das emoções está repleta de mil sensações, sentimentos ou ideias que as penetram; 
cada uma delas é, portanto, um estado único em seu gênero, indefinível, e parece que seria preciso reviver a 
vida daquele que a experimenta para abraçá-la na sua complexa originalidade” (Bergson, , p. -). 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 198-224 

 

 

cor que se interpõem entre nós e a realidade. E realizará a mais alta ambição 
da arte, a de revelar a natureza. (Bergson, , p. -; trad. , p. ) 

Ou ainda, referindo-se à atividade do poeta e do romancista que, ao se voltarem 
sobre si mesmos, encontram, “por trás da palavra banal e social” o “sentimento, o 
estado de alma simples e puro”, Bergson observa que: 

Para nos induzir a tentar o mesmo esforço sobe nós mesmos, se empenharão 
em nos fazer ver algo do que eles viram. Por arranjos rítmicos de palavras, que 
desse modo passam a se organizar e se animar por uma vida original, nos di-
zem ou, sobretudo, nos sugerem coisas que a linguagem não foi feita para 
expressar. (Bergson , p. -; trad. , p. ) 

No mesmo sentido, ao se referir à atividade do músico, quando este libera deter-
minados “ritmos de vida e de respiração que são mais interiores ao homem que seus 
pensamentos mais interiores”, ele propõe:   

Ao libertar, ao acentuar essa música, eles a imporão à nossa atenção; farão com 
que involuntariamente nos insiramos nela, como espectadores de passagem 
que começam a dançar. E também por isso nos farão tocar, no fundo de nós 
mesmos, algo que esperava o momento de vibrar. (Bergson, , p. ; trad. 
, p. )   

Um desenvolvimento semelhante, sublinhando a simpatia estabelecida entre a 
consciência do espectador e aspectos da realidade – material ou interior –, reaparece na 
conferência “A Percepção da mudança” (Bergson, ), na passagem em que Bergson 
afirma explicitamente que o propósito da arte não é outro senão “mostrar-nos, na na-
tureza e na mente, fora de nós e dentro de nós, coisas que nem sempre atingiram os 
nossos sentidos e a nossa consciência”. (Bergson, , p. , tradução minha) 

Entendemos que a concepção de arte que releva a simpatia entre o espectador e 
aspectos insuspeitados do real consiste em um desenvolvimento, ou mesmo uma 
explicitação, da concepção de arte caracterizada pela simpatia entre o espectador e 
o artista. De fato, a concepção segundo a qual a arte implica uma simpatia entre a 
consciência do espectador e a do artista, nunca será descartada por Bergson. Pelo 
contrário, será mesmo sofisticada através do desenvolvimento do conceito de “emo-
ção” em As Duas Fontes da Moral e da Religião (Bergson, b). Sem nos demorar-
mos sobre o tema, notemos apenas que, nas Duas Fontes, Bergson descreve a emoção 
como “um abalo afetivo da alma”, “uma sublevação desde as profundezas” no qual 
“o todo é empurrado para a frente” (Bergson, b, p. ), acrescentando que é 
esta “emoção” que atinge a alma do artista antes que ele faça a nossa vibrar através 
das suas criações (Ibid., p. ). 



Maria Adriana Camargo Cappello    Em torno do método intuitivo 

 

 

Sendo assim, tudo bem considerado, parece que Bergson entende a arte como 
uma atividade que possibilita a ampliação de nossa experiência do mundo, ou seja, 
de nossa consciência pessoal, tanto no sentido de outras consciências, quanto no 
sentido de aspectos da realidade material – cores, formas, sons etc… (cheiros? sabo-
res?). Ampliação de consciência que não deixa, no entanto, de ser promovida pela 
ampliação de uma consciência em particular, a do artista. É o artista que experi-
menta um novo aspecto da realidade material ou um novo sentimento e, isto, de 
forma tão profunda que esta nova experiência se torna, nele, “emoção”. Emoção 
que ele busca sugerir, em sua obra, a seus possíveis espectadores, pelo que, justa-
mente, a arte implicaria uma simpatia entre a consciência do espectador e a do ar-
tista. Entretanto, se bem considerarmos o que há nessa “emoção”, veremos que ela 
se caracteriza pela simpatia entre o artista e algum aspecto insuspeitado do real – 
determinado sentimento, cor, som etc. – ao qual o artista acrescentou algo de seu. 
Sendo assim, quando o espectador simpatiza com essa emoção do artista, quando 
ele aprofunda a duração de sua própria consciência, sem o que ele não poderia al-
cançar a emoção do artista, ele, assim fazendo, alcança () a consciência do artista e 
() o aspecto da realidade agora contido na consciência do artista. É assim que Berg-
son tanto pode nos dizer que, com um Turner ou um Corot nós passamos a ter 
consciência de aspectos do mundo antes inconscientes (cf., , p. ), quanto 
também nos dizer que, com Rousseau, temos experiência de uma emoção, portanto, 
simpatizamos com uma consciência. No caso de Rousseau, ainda que, por exemplo, 
essa emoção esteja relacionada ao sentimento que uma montanha poderia nos co-
municar, “é Rousseau quem nos faz sentir, tanto e mais que a montanha” (Bergson, 
b, p. , tradução minha). E isto justamente porque Rousseau criou algo de 
novo, tomou “os sentimentos elementares, vizinhos da sensação, provocados dire-
tamente pela montanha” e “fê-los entrar, doravante harmônicos simples, num tim-
bre do qual deu, por uma verdadeira criação, a nota fundamental” (Bergson, b, 
p. , tradução minha). É assim que se pode dizer que há, na concepção estética de 
Bergson, tanto pura criação do artista quanto desvelamento de novos aspectos do 
real, porque a ação de desvelar não pode deixar de acrescentar algo de novo ao des-
velado, porque a própria ação de desvelar é transformação do desvelado. 

Certamente sem a pretensão de ter esgotado o tema, parece que já caracterizamos 
suficientemente a arte como atividade que favorece a simpatia entre consciências e 
entre uma consciência e certos aspectos inéditos do real para podermos nos voltar 
para a relação proposta por Bergson entre arte e filosofia; relação que abordarei a 
partir da linha de fatos que pretendo cruzar com aquela que acabei de seguir, a saber, 
a linha de fatos que retraça, no movimento da vida, a gênese do instinto e da inteli-
gência, assim como a fusão do instinto e da inteligência em intuição.  



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 198-224 

 

 

No sentido da convergência entre inteligência e instinto 

Para além das referências esparsas em outros textos ou em outros trechos dos textos 
aqui mobilizados, encontramos em A Evolução Criadora passagens definitivas sobre 
essa relação entre arte e filosofia. Em todo o livro, Bergson chama nossa atenção 
para a natureza duracional e para a criação envolvida na atividade artística. É, por-
tanto, como modelo de ação criadora que a novidade trazida pela intuição estética 
será comparada ora com a novidade envolvida na criação de nossa própria pessoa, 
ora com a novidade de espécies implicadas na evolução da vida. Mas será nas últimas 
páginas do segundo capítulo, quando se trata de encaminhar a abordagem decisiva 
da intuição, não apenas do elã de vida que engendra as espécies, mas também da 
própria matéria, que a atividade estética é referida em sua maior relevância, pois que 
ela será apresentada como prova mesma de nossa capacidade de intuição. Bergson 
nos diz textualmente: “Que um esforço desse tipo [um esforço intuitivo] não seja 
impossível, já o mostra a existência, no homem, de uma faculdade estética ao lado 
da percepção normal (Bergson, , p. ; trad. , p. ). 

Para explorar as consequências que esta prova da intuição do impulso da vida, 
na intuição estética, pode trazer para o tratamento do nosso tema, sigamos Bergson 
na caracterização deste esforço de intuição – para seres inteligentes que possuem a 
faculdade estética – na medida em que se caracteriza como um esforço de recupe-
ração, por estes mesmos seres inteligentes, da franja de instinto que os cerca. Em 
primeiro lugar, para caracterizar este esforço de recuperação do instinto pela inteli-
gência, devemos partir da unidade do movimento da vida, cujos desenvolvimentos 
são divergentes e complementares. Com efeito, desde o início do livro, a vida nos é 
apresentada como um único movimento de criação, como um único impulso pleno 
de potencialidades; se, pela resistência da matéria, este impulso progride atuali-
zando-se em feixe, a unidade da origem se mantém. A vida, nos diz Bergson, “é 
tendência e a essência de uma tendência é desenvolver-se na forma de feixe, criando, 
pelo simples fato de seu crescimento, direções divergentes entre as quais seu elã irá 
repartir-se”. (Bergson, , p. ; trad. , p.-) Caracterização da realidade 
como tendência, que Bergson reiterará adiante:    

Quanto mais a tendência original e única cresce, mais acha difícil manter uni-
dos no mesmo ser vivo os dois elementos que no estado rudimentar estão im-
plicados um no outro. De onde um desdobramento, de onde duas evoluções 
divergentes: de onde, também, duas séries de características que se opõem em 
alguns pontos, se completam em outros, mas que, seja porque se completem, 
seja porque se oponham, conservam sempre um ar de parentesco entre si. 
(Bergson, , p. ; trad. , p. -) 



Maria Adriana Camargo Cappello    Em torno do método intuitivo 

 

 

A vida não é, mas tende a, e tende a multiplicando-se, e multiplicando-se segundo 
oposições e complementaridades, por diferenciação, diria Deleuze (cf. Deleuze, , 
p. ). Não entraremos no desenvolvimento das consequências para a caracterização 
da realidade em duração aqui implicadas. Para nos aproximarmos do que tenho em 
vista basta constatarmos que, nesse movimento de criação por divergência, mantém-
se um certo “ar de parentesco”, basta constatar que à divergência das linhas evoluti-
vas corresponde a comunidade do elã (cf. Bergson, , p. ). E basta porque é 
essa divergência e comunidade que possibilitam a recuperação das virtualidades que 
se atualizaram em uma das linhas pelas espécies e indivíduos de uma linha diver-
gente, e que possibilitam, assim, a intuição do princípio evolutivo no qual elas foram 
criadas. Nas palavras de Bergson: 

Os elementos de uma tendência não são comparáveis a objetos justapostos no 
espaço e exclusivos uns dos outros, mas antes a estados psicológicos, cada um 
dos quais, ainda que seja primeiramente ele próprio, participa no entanto dos 
outros e contém assim virtualmente toda a personalidade à qual pertence. Não 
há manifestação essencial da vida, dizíamos, que não nos apresente, em estado 
rudimentar ou virtual, as características das outras manifestações. De forma 
recíproca, quando em uma linha de evolução encontramos a lembrança, por 
assim dizer, daquilo que se desenvolve ao longo das outras linhas, devemos 
concluir que nos defrontamos com os elementos dissociados de uma mesma 
tendência original. (Bergson, , p. -; trad. , p. ) 

E é nesse sentido que, quanto mais recuperarmos, a partir da linha evolutiva na 
qual nos encontramos, as linhas evolutivas divergentes, mais nos aproximaremos do 
“movimento interior da vida”. E nisto, justamente, nos diz Bergson, consistirá o 
“estudo do movimento evolutivo”, ou seja, em  

destrinçar um certo número de direções divergentes, em apreciar a importân-
cia do que ocorreu em cada uma delas, numa palavra, em determinar a natu-
reza das tendências dissociadas e em fazer sua dosagem. Combinando então 
essas tendências entre si, obteremos uma aproximação ou antes uma imitação 
do indivisível princípio motor do qual procedia seu elã. (Bergson, , p. 
; trad. , p. -)  

A questão que se coloca então é de que modo, concretamente, nós, que nos en-
contramos na linha evolutiva cuja característica específica é a inteligência, podemos, 
para intuir o elã de vida e, até mesmo, o “indivisível princípio motor” do qual ele 
provém, recuperar as linhas divergentes cujas formas de consciência chamamos ge-
nericamente de instinto.  



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 198-224 

 

 

A seguir os passos do método proposto por Bergson em A Evolução Criadora e 
levando em conta, em primeiro lugar, o que foi dito acima a respeito do caráter psi-
cológico dos elementos de uma tendência evolutiva – ou seja, as espécies e seus indi-
víduos –, deve-se considerar que a inteligência não constitui a totalidade da consci-
ência de nossa espécie. De fato, a inteligência seria apenas aquilo que da tendência 
evolutiva original em nós se atualizou, seu “núcleo luminoso”, em torno do qual 
permanece, como franja confusa, as demais virtualidades dessa tendência original; 
virtualidades que, por sua vez, atualizam-se em outros de seus elementos, em outras 
espécies e indivíduos. Sendo assim, seria preciso, em segundo lugar, que despendês-
semos um esforço no sentido de suspender a aplicação das categorias pelas quais a 
inteligência se representa o movimento da vida, pelo simples fato de que, sendo ape-
nas um elemento da tendência, uma parte do todo, a inteligência não poderia apre-
ender a totalidade do movimento no qual foi gerada. Suspensão que implica, no que 
diz respeito às teorias evolutivas, a recusa das hipóteses tanto mecanicistas quanto 
finalistas, na medida em que ambas nada mais fariam do que aplicar à vida as cate-
gorias da finalidade e a relação entre meios e fins próprias à inteligência, (cf. Bergson, 
) na medida em que ambas procuram explicar o todo pela adição de partes. E 
será então, no exercício mesmo desse esforço de suspensão do estritamente inteligente 
que um esforço de dilatação deve ser empreendido, esforço de dilatação que implica 
a fusão das representações distintas próprias à inteligência – que constituem o “nú-
cleo luminoso” de nossa consciência – à franja de representações confusas que cir-
cunda esse núcleo e une a nossa consciência a outras formas de consciência. 

Se, ao evoluir na direção dos vertebrados em geral, do homem e da inteligência 
em particular, a Vida teve de abandonar durante o percurso muitos elementos in-
compatíveis com esse modo particular de organização e confiá-los, como mostrare-
mos, a outras linhas de desenvolvimento, é a totalidade desses elementos que tere-
mos de procurar e fundir com a inteligência propriamente dita para recuperar a 
verdadeira natureza da atividade vital. Sem dúvida, seremos nisso auxiliados pela 
franja de representação confusa que envolve nossa representação distinta, quer dizer, 
intelectual: o que pode ser essa franja inútil, com efeito, se não a parte do princípio 
evoluinte que não se encolheu até a forma especial de nossa organização e que passou 
por contrabando? É, portanto, aí que teremos de ir procurar indicações para dilatar 
a forma intelectual de nosso pensamento; é aí que obteremos o elã necessário para 
nos elevar acima de nós mesmos. (Bergson, , p.; trad. , p. -) Somente 
então, conclui Bergson, 

pressentiríamos a natureza real do movimento evolutivo; e mesmo assim não 
faríamos mais que pressenti-la, pois continuaríamos a lidar apenas com o evo-
luído, que é um resultado, e não com a própria evolução, isto é, com o ato 



Maria Adriana Camargo Cappello    Em torno do método intuitivo 

 

 

pelo qual o resultado é obtido. Tal é a filosofia da vida para a qual nos enca-
minhamos. (Bergson, , p. ; trad. , p. ) 

Como sabemos, essa dilatação da consciência inteligente é tematizada no se-
gundo capítulo do livro no âmbito da distinção das principais direções divergentes 
que a tendência evolutiva teria tomado: primeiro entre vegetais, micróbios e ani-
mais; depois, na linha evolutiva dos animais, entre os artrópodes e os vertebrados. 
Acompanham essas linhas divergentes e complementares da evolução da vida tipos 
também divergentes e complementares de consciência – “o torpor vegetativo, o ins-
tinto e a inteligência” (Bergson, , p. -; trad. , p. ). Sem retomar 
aqui a caracterização dessas linhas divergentes, lembremos que a dilatação da inteli-
gência, no sentido da intuição do elã de vida, é proposta em sua fusão com o ins-
tinto, pela qual suas características opostas se mostrariam de fato complementares. 
Fusão do que é divergente que só é possível uma vez que a divergência não se dá 
entre “coisas feitas”, mas, justamente, entre “tendências”, e tendências que, por 
guardarem uma origem comum, nunca chegam a se separar totalmente. É que inte-
ligência e instinto, nos diz Bergson,  

tendo começado por se interpenetrarem, conservam algo de sua origem co-
mum. Nenhum dos dois encontra-se jamais em estado puro. […] Não há 
inteligência ali onde não se descobrem vestígios de instinto, não há instinto, 
sobretudo, que não esteja envolto por uma franja de inteligência. (Bergson, 
, p. ; trad. , p. )  

Ao que ele acrescenta, na sequência: “além disso, nem a inteligência nem o ins-
tinto se prestam a definições rígidas; são tendências e não coisas feitas”. (Bergson, 
, p. ; trad. , p.) É assim que, considerados inicialmente “ao saírem 
da vida que os deposita ao longo de seu percurso” evolutivo, enquanto tendências 
psíquicas divergentes e complementares dos organismos que então vão sendo gera-
dos, instinto e inteligência são considerados como “dois métodos diferentes de ação 
sobre a matéria” (Bergson, , p. ; trad. , p. ), duas “soluções diver-
gentes, igualmente elegantes” (Bergson, , p. ; trad. , p. ) ao problema 
representado por essa matéria. Nesse “esforço para obter certas coisas da matéria 
bruta” (Bergson, , p. ; trad. , p. ) o instinto seria uma tendência de 
ação, e de método de ação, que seguiria, do interior, o próprio movimento da vida, 
que simpatizaria com esse movimento a ponto de ser difícil distingui-los. “Onde 
começa a atividade do instinto? Onde termina a da natureza? Não se poderia dizê-
lo”, nos diz Bergson. De modo que, segundo ele, se poderia considerar “indiferen-
temente, que o instinto organiza os instrumentos dos quais vai servir-se ou que a 
organização se prolonga no instinto que deve utilizar o órgão” (Bergson, , p. 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 198-224 

 

 

-; trad. , p. -). Essa simpatia com o movimento da vida, que organiza 
a matéria em instrumento perfeitamente adequado a sua ação, faz desta ação instin-
tiva uma ação perfeita e, por isso mesmo, invariável, fechada em um campo restrito 
e inconsciente – ou com uma “consciência anulada” (Bergson, , p. ; trad. 
, p. ). Na verdade, Bergson não considera a inconsciência do instinto como 
uma ausência total de consciência, como uma consciência nula, mas como uma 
consciência anulada por uma ação perfeitamente executada. Nesse sentido, Bergson 
compara a consciência instintiva, a consciência sonambúlica e a consciência de nos-
sas ações habituais e automáticas para sustentar que, em todos esses casos, não há 
consciência na medida em que não há representação da ação realizada, uma vez que 
a perfeição da ação não dá lugar à hesitação e à escolha. Dessa forma, assim como 
no ato do sonâmbulo e no ato automático, no ato instintivo “a representação do 
ato, nos diz Bergson, é posta em xeque pela execução do próprio ato, o qual é tão 
perfeitamente semelhante à representação e nela se insere tão exatamente que ne-
nhuma consciência pode mais transbordar. A representação é entupida pela ação” 
(Bergson, , p. ; trad. , p. ). Ou seja, “onde a ação real é a única ação 
possível […] a consciência torna-se nula” (Bergson, , p. ; trad. , p. ). 

No sentido oposto segue a tendência que se caracteriza pelo método inteligente 
de ação. Aqui, a vida não age imediatamente sobre a matéria, por um organismo/ins-
trumento que ela mesma produziu – o corpo do animal; aqui ela age mediatamente, 
por meio de um organismo que “em vez de possuir naturalmente o instrumento 
necessário, o fabricará ele próprio moldando a matéria inorgânica” (Bergson, , 
p. ; trad. , p. ). De fato, é dessa forma que a atividade inteligente vem 
sendo aqui caracterizada, como “a faculdade de fabricar objetos artificiais, em parti-
cular utensílios para fazer utensílios, e variar indefinidamente sua fabricação” (Berg-
son, , p. ; trad. , p. ). Mediação na ação por um instrumento, fabri-
cado ele também por mediação, que, como seria de se esperar, significa imperfeição 
da ação, porque imperfeição do instrumento, mas, também, e por isso mesmo, in-
definida variabilidade, indefinida abertura do campo de ação:  

O instrumento fabricado inteligentemente é um instrumento imperfeito. Só é 
obtido ao custo de um esforço. É quase sempre de manejo difícil. Mas, como 
efeito de uma matéria inorganizada, pode assumir uma forma qualquer, servir 
para todo e qualquer uso, tirar o ser vivo de toda nova dificuldade que surge e 
conferir-lhe um número ilimitado de poderes. […] Para cada necessidade que 
satisfaz, cria uma necessidade nova e, assim, em vez de fechar, como o instinto, 
o círculo de ação no qual o animal irá mover-se automaticamente, abre para essa 
atividade um campo indefinido no qual a impele cada vez mais longe e a torna 
cada vez mais livre. (Bergson, , p. -; trad. , p. )  



Maria Adriana Camargo Cappello    Em torno do método intuitivo 

 

 

Indeterminação da ação e abertura de seu campo que implicam hesitação, escolha 
e, consequentemente, consciência, pois que, justamente, a consciência foi caracteri-
zada, por oposição à ação instintiva, como “a luz imanente à zona de ações possíveis 
ou de atividade virtual que cerca a ação efetivamente realizada pelo ser vivo” (Berg-
son, , p. ; trad. , p. ).  

Para completar a série de oposições entre instinto e inteligência elencadas por 
Bergson, e que nos interessam para pensar o que resultará de sua fusão no sentido 
da intuição do movimento de vida, resta considerar as características do tipo de 
conhecimento próprio a cada um desses dois métodos de ação. Características que 
acabarão por reforçar a “interioridade” do conhecimento instintivo que, não por 
acaso, simpatiza com o movimento da vida e, por oposição, a “exterioridade” do 
conhecimento inteligente que, também não por acaso, é apropriado à matéria.  

Com efeito, tomando alguns exemplos de ações instintivas como a dos insetos 
paralisantes, ou as manobras complexas desempenhadas por insetos como o mos-
cardo do cavalo ou como o besouro Sítares, Bergson introduz a ideia de que ações 
como estas são a própria exteriorização do conhecimento de tipo instintivo, o qual, 
ainda que não tenha se interiorizado em consciência, nem por isso é menos a “re-
presentação de coisas determinadas, existindo ou produzindo-se em pontos precisos 
do espaço e do tempo” (Bergson, , p. -; trad. , p. ). E, na medida 
em que “atinge imediatamente, em sua própria materialidade, objetos determina-
dos”, este tipo de ação também é prova do caráter categórico do conhecimento ins-
tintivo, aquele que se expressaria por proposições do tipo: “isto é” (Bergson, , 
p. ; trad. , p. ).  

Opondo-se ao instinto, o conhecimento inteligente seria mais certo “enquadra-
mento” do que é experimentado, do que aquilo mesmo que se dá à experimentação; 
mais certo “vezo natural da atenção”, pelo qual uma realidade pode ser apreendida, 
do que a própria realidade; mais o estabelecimento de certas relações com vistas a 
uma sistematização, do que o conhecimento de objetos propriamente ditos (cf. 
Bergson, , p. -; trad. , p. -). E, nesse sentido, uma vez que não 
atinge nenhum objeto em particular e “não é mais que uma capacidade natural de 
remeter um objeto a um objeto, ou uma parte a uma parte, ou um aspecto a um 
aspecto” (Bergson, , p. ; , p. ), constitui-se hipoteticamente, ou seja, 
extraindo conclusões quando possui as premissas que lhe são correspondentes. É 
assim que o conhecimento instintivo seria conhecimento categórico de coisas – ou 
conhecimento material –, que apreenderia as coisas mesmas, ou a realidade sobre a 
qual se aplica, imediatamente. E que a este conhecimento imediato das coisas se 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 198-224 

 

 

oporia o conhecimento inteligente, que é a própria mediação; conhecimento hipo-
tético de relações, conhecimento mais de formas de conhecer, mais de formas de usar, 
do que conhecimento das coisas mesmas. 

Ocorre, no entanto, que, se ao se levar em conta a apreensão imediata das coisas 
mesmas, nelas mesmas, esse caráter formal e hipotético do conhecimento inteligente 
se mostra desvantajoso em comparação ao conhecimento material, por outro lado, ele 
teria a vantagem tanto de ampliar seu campo de aplicação quanto de se liberar de seu 
caráter eminentemente prático – lembrando que tanto o conhecimento inteligente 
quanto o instintivo são, inicialmente, resultado de diferentes métodos de uso da ma-
téria em proveito da subsistência do organismo. De fato, nos diz Bergson, uma  

forma, justamente porque é vazia, pode à vontade ser preenchida sucessiva-
mente por um número indefinido de coisas, mesmo por aquelas que de nada 
servem. De modo que um conhecimento formal não se limita ao que é útil 
praticamente, ainda que seja em vista da utilidade prática que faça sua aparição 
no mundo. Um ser inteligente traz consigo os meios necessários para superar-
se a si mesmo. (Bergson, , p. ; trad. , p. )  

Aparentemente o que temos aqui é uma superatividade na aplicação das formas 
possibilitada, justamente, por sua amplitude e, consequentemente, por sua “imper-
feição”, ou, se quisermos, falta de especialização. Superatividade que, então, levaria 
essa aplicação  além de sua função original específica – a saber, a de perpetuar a 
espécie retirando da matéria os meios necessários para sua subsistência –, e levaria a 
própria espécie para além desse seu trato com a matéria e, nesse sentido, a superar a 
si mesma enquanto espécie na direção do movimento de vida criador de espécies.4 
Como tudo indica, nos diz Bergson em suas breves considerações, nesse mesmo 
contexto, sobre a linguagem humana, esta super-aplicação das formas teria se vol-
tado sobre si mesma, sobre a própria atividade de conceber ou conhecer formas, 
sobre os próprios seres inteligentes que concebem ou conhecem formas, levando, 
assim, ao abandono do plano concreto pelo plano da especulação abstrata, pelo 
plano em que esses mesmos seres inteligentes vão além de sua especificidade prática, 
“para superarem-se a si mesmos”. De fato, ao explorar o caso da linguagem humana, 
Bergson se refere a essa progressão do concreto ao abstrato, do uso prático ao espe-
culativo, pelo fato de a linguagem fazer parte daqueles instrumentos próprios à in-
teligência que “não são talhados na medida exata de seu objeto, que o ultrapassam 
e que permitem assim à inteligência um trabalho suplementar, isto é, desinteres-
sado” (Bergson, , p. ; trad. , p. ). Nesse sentido, nos diz Bergson,  

— 
4  Isto, se considerarmos que as diferentes espécies são diferentes formas encontradas pelo movimento de vida 

de, ao organizar a matéria, sustentar a si mesmo e passar adiante. 



Maria Adriana Camargo Cappello    Em torno do método intuitivo 

 

 

a palavra, feita para ir de uma coisa para outra, é essencialmente deslocável e 
livre. Poderá portanto estender-se não apenas de uma coisa percebida para 
uma outra coisa percebida, mas ainda da coisa percebida à lembrança dessa 
coisa, da lembrança precisa a uma imagem mais fugidia, de uma imagem fu-
gidia, mas no entanto ainda representada, à representação do ato pelo qual é 
representada, isto é, à ideia. Abrir-se-á assim aos olhos da inteligência, que 
olhava para fora, todo um mundo interior, o espetáculo de suas próprias ope-
rações. (Bergson, , p. ; trad. , p. -) 

E, acrescenta, a 

partir do dia em que a inteligência, refletindo sobre suas manobras, percebe-
se a si mesma como criadora de ideias, como faculdade de representação em 
geral, não há objeto do qual não queira ter a ideia, mesmo que este não tenha 
relação direta com a ação prática. Eis por que dizíamos que há coisas que ape-
nas a inteligência pode procurar. Apenas ela, com efeito, preocupa-se com 
teoria. E sua teoria gostaria de abarcar tudo, não apenas a matéria bruta, sobre 
a qual tem naturalmente domínio, mas ainda a vida e o pensamento. (Berg-
son, , p. ; trad. , p. ) 

No entanto, num e no outro caso, tanto quando trata da atividade da inteligência 
em geral ou da atividade da linguagem em particular, Bergson faz o mesmo recuo. 
Se um “ser inteligente traz consigo os meios necessários para superar-se a si mesmo”, 
supera-se “no entanto, menos do que gostaria, menos também do que imagina fa-
zer” (Bergson, , p. ; trad. , p. ). Se apenas a inteligência “preocupa-
se com teoria”, pode-se bem adivinhar com “que meios, que instrumentos, que mé-
todo, por fim, irá abordar esses problemas” (Bergson, , p. -; trad. , p. 
). Ao contrário dos seres com tendência instintiva – que agem sobre a matéria 
bruta enquanto instrumentos gerados imediatamente pelo próprio movimento da 
vida e, assim, simpatizam com esse movimento mais do que com a matéria sobre a 
qual agem –, os seres com tendência inteligente, que agem sobre a matéria por meio 
de instrumentos fabricados por eles próprios – que são, portanto, mediações entre 
a ação do movimento da vida e a matéria sobre a qual incidem – guiam-se mais pela 
própria tendência que caracteriza a matéria, a saber, a tendência à extensão, à des-
continuidade e à imobilidade. De fato, poderíamos dizer que a inteligência “realiza” 
ou, mais apropriadamente, “idealiza” estas características, que a matéria possui ape-
nas como tendência, na figura do “sólido” – representação, justamente, do descon-
tínuo, do imóvel e da extensão que pode assumir indefinidas formas (cf. Bergson, 
, p. -; trad. , p. -).  

Se, portanto, a atividade fabricadora da inteligência é assim caracterizada “pode-
se prever que aquilo que há de fluido no real lhe escapará em parte e que aquilo que 
há de propriamente vital no vivo lhe escapará inteiramente” (Bergson, , p. ; 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 198-224 

 

 

trad. , p. ). E será, portanto, por essa incapacidade de compreender o vital 
e o fluido que os seres com tendência inteligente, ao buscarem conhecer por conhe-
cer, e não mais apenas conhecer para agir, fracassam. O que não surpreende, no 
contexto da teoria da vida que Bergson vem desenvolvendo, na medida em que o 
método que ele vem construindo é justamente aquele que preconiza que só podemos 
nos aproximar do movimento da vida, que só podemos nos aproximar da unidade 
subjacente às várias linhas de seu desenvolvimento divergente, saindo do isolamento 
daquilo que foi atualizado na linha em que estamos e buscando atualizar aquilo que 
nela permanece virtual. Só assim, entende Bergson, ao mesmo tempo em que sim-
patizaríamos com as espécies geradas nas linhas divergentes à nossa, nos banharía-
mos no fluido no qual cada uma dessas espécies foi formada por via de condensação.    

É assim que, após ter discorrido sobre as direções divergentes de atualização das 
virtualidades presentes no elã de vida;  após ter caracterizado duas dessas direções de 
atualização divergentes, a da consciência instintiva – que iria no sentido da vida – e 
o da consciência inteligente – que iria no sentido da matéria; e após ter enfatizado 
que não há, aqui, distinções estritas, e, sim, continuidade e complementariedade, as 
quais, de resto, se explicam pela virtualidade criadora sempre latente, Bergson espe-
cula sobre a possibilidade de nuançar ainda mais essas fronteiras, especula sobre a 
possibilidade de as linhas evolutivas que se desenvolveram em direções divergentes 
recuperarem-se umas às outras pelas “franjas” de uma e outra que já unem a ambas. 
Mais especificamente, especula sobre a possibilidade de inteligência e instinto recu-
perarem-se uma ao outro e voltarem a ser o que, de resto, também especula Bergson, 
ambas já teriam sido, ou seja, intuição. Pois, como Bergson acaba por concluir, o 
instinto é simpatia, e se chegar a se tornar “desinteressado, consciente de si mesmo, 
capaz de refletir sobre seu objeto e de ampliá-lo indefinidamente”, “dar-nos-ia a 
chave das operações vitais” (Bergson, , p.; trad. , p. ) e seria então, 
justamente, intuição.  

Uma filosofia orientada no mesmo sentido que a arte 

E é então que voltamos à relação entre arte e filosofia deixada em suspenso acima. 
De fato, depois de ter proposto a génese do instinto e da inteligência nas divergên-
cias próprias ao desenvolvimento da vida, e de ter proposto um esforço no sentido 
da sua convergência, Bergson, como já dissemos, recorre à intuição estética como 
testemunha de que este esforço é possível. Mas não só isso, pois quando ele passa a 
caracterizar a intuição do movimento da vida como a tarefa mesma da filosofia, ele 
nos diz que esta tarefa pode ser realizada se for “orientada no mesmo sentido que a 
arte” (Bergson, , p. ; trad. , p. -). O que parece significar que a 
intuição estética não seria apenas testemunha da intuição filosófica, mas que elas 



Maria Adriana Camargo Cappello    Em torno do método intuitivo 

 

 

partilhariam o mesmo método – como, aliás, nos apontou Leopoldo e Silva no co-
mentário que citamos no início deste texto. Voltemos a esta passagem de A Evolução 
Criadora na sua totalidade: 

Mas é para o interior mesmo da vida que nos conduziria a intuição, isto é, o 
instinto tornado desinteressado, consciente de si mesmo, capaz de refletir so-
bre seu objeto e de ampliá-lo indefinidamente. Que um esforço desse tipo não 
seja impossível, já o mostra a existência, no homem, de uma faculdade estética 
ao lado da percepção normal. Nosso olho percebe os traços do ser vivo, mas 
justapostos uns aos outros e não organizados entre si. Escapa-lhe a intenção 
da vida, o movimento simples que corre através das linhas, que as liga umas 
as outras e lhes dá uma significação. É essa intenção que o artista visa recupe-
rar, recolocando-se no interior do objeto por uma espécie de simpatia, desfa-
zendo, por um esforço de intuição, a barreira que o espaço interpõe entre ele 
e o modelo. É verdade que essa intuição estética, como aliás a percepção exte-
rior, alcança apenas o individual. Mas podemos conceber uma investigação 
orientada no mesmo sentido que a arte e que tomaria por objeto a vida em 
geral, assim como a ciência física, ao seguir até o fim a direção marcada pela 
percepção exterior, prolonga em leis gerais os fatos individuais. (Bergson, 
, p. ; trad. , p. -). 

É assim que o artista procuraria captar os “traços do ser vivo”, as diferentes “linhas” 
do movimento da vida, não como a maioria dos seres inteligentes, do exterior, “jus-
tapostos uns aos outros”, mas do interior, “por uma espécie de simpatia” e segundo a 
direção dada pelo mesmo movimento que os atravessa, ligando-os entre si. E convém 
notar que se o artista simpatiza com o “individual”, como insiste Bergson, uma vez 
que busca simpatizar com o “movimento simples” que corre através dessas individu-
alidades, é com movimentos individuais que ele simpatiza. Não é de surpreender que, 
no contexto do movimento da vida, Bergson nos lembre que não existe individuali-
dade que não seja a individualidade de um movimento ou, mais uma vez, que não 
existe individualidade que não seja um dos múltiplos movimentos divergentes desen-
volvidos por um movimento mais original que precede esses movimentos divergentes, 
os atravessa e os une. Por outro lado, se é verdade que esta simpatia com o individual, 
ou com os movimentos individuais, marca a especificidade da arte, marca também a 
sua diferença com a filosofia, uma vez que esta última pretende simpatizar com o geral 
ou, neste caso, com o movimento geral da vida. Contudo, porque a filosofia – tal 
como a ciência que visa o geral a partir do particular – procura simpatizar com este 
movimento geral seguindo até o fim essas simpatias, ou factos individuais próprios à 
arte, continuaria a partilhar com a arte o mesmo método. De fato, para além das 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 198-224 

 

 

especificidades de cada uma, ambas seguem na mesma direção – a direção da interio-
ridade própria ao movimento da vida –, e com o mesmo esforço de suspensão da 
direção à exterioridade para a qual tende a inteligência. 

E, para o que aqui nos interessa, tal compartilhamento seria mais uma prova de 
que haveria, segundo o bergsonismo, simpatia com o individual, e segundo um mé-
todo geral bem definido. Um método que vimos descrito acima no caso da arte – 
enquanto a suspensão da relação pragmática, espacial ou inteligente entre o artista 
e o seu objeto, bem como pelo trabalho subsequente do artista sobre a matéria para 
provocar a mesma suspensão no espectador –; e método ao qual Bergson aqui re-
torna e estende à filosofia de vida. Com efeito, apoiando-se na concretude do mo-
delo fornecido pela intuição estética e partindo do mesmo instinto, “ampliado e 
depurado em intuição”, que envolve como uma “nebulosidade vaga” o núcleo lu-
minoso da inteligência, a filosofia iria metodicamente em busca da expansão desse 
núcleo na direção dessa nebulosidade. Num primeiro momento, e utilizando “o 
próprio mecanismo da inteligência”, haveria o reconhecimento da especificidade da 
inteligência – o conhecimento da matéria –, bem como de sua insuficiência em 
captar o movimento da vida que se introduz nessa matéria. A esse reconhecimento 
se seguiria a sugestão do “vago sentimento daquilo que se deveria pôr no lugar dos 
quadros intelectuais” (Bergson, , p. ; trad. , p. ). Trata-se aqui, jus-
tamente, de um trabalho conjunto entre inteligência e instinto, na recuperação de 
uma intuição originária que só teria se cindido “pela necessidade de se aplicar à 
matéria e ao mesmo tempo seguir a corrente da vida”, que só teria se duplicado por 
ter-se prendido à “dupla forma do real” (Bergson, , p. ; trad. , p. ). 
O próximo passo, dado também metodicamente pela intuição filosófica, seguirá no 
sentido de uma “comunicação simpática […] entre nós e o resto dos seres vivos” 
até, por fim, nos introduzir no “domínio próprio à vida, que é compenetração recí-
proca, criação indefinidamente continuada”, em uma palavra, duração (Bergson, 
, p. ; trad. , p. ). 

Como vemos, mesmo aí, quando visamos a intuição do movimento da vida, po-
demos considerar a presença da intuição estética, porque antes de entrar no “domí-
nio próprio da vida” – de acordo com o caráter geral implícito aqui – trata-se de 
uma comunicação entre “nós e o restante dos seres vivos”, trata-se precisamente da 
intuição estética de certas tensões de duração atualizadas em certos movimentos in-
dividuais da vida. De fato, se, nesse aprofundamento da intuição – que vai da intui-
ção de nossa própria consciência para a intuição da vida –, não nos voltamos tam-
bém para as singularidades que duram, singularidades que vão sendo geradas ao 
mesmo tempo em que esse movimento se desenvolve, e, que, por isso, também o 
trazem em si, em suma, se não nos voltamos para as diferentes espécies de vida, para 



Maria Adriana Camargo Cappello    Em torno do método intuitivo 

 

 

então simpatizarmos com elas, não correríamos o risco de encerrar a consciência 
individual em um processo ou muito individual ou extremamente geral, de qualquer 
modo, excessivamente contemplativo? Ora, é o próprio Bergson quem faz essa per-
gunta, em “Introdução à Metafisica”:  

Mas, se a metafísica deve proceder por intuição, se a intuição tem por objeto 
a mobilidade da duração, e se a duração é de essência psicológica, não vamos 
encerrar o filósofo na contemplação exclusiva de si mesmo? A filosofia não vai 
consistir em se contemplar viver, simplesmente, “como um pastor sonolento 
observa a água correr”? (Bergson, , p. ; trad. a, p. ) 

Pergunta à qual ele responde “não”, se bem atentarmos para o que é a intuição e 
a duração que ela intui. Porque, diferentemente do tout fait, aprendido por concei-
tos ou pela síntese de conceitos opostos – como um Tempo que é a unidade abstrata 
resultante da síntese de uma multiplicidade igualmente abstrata de instantes des-
contínuos – a intuição da duração é “o sentimento de uma certa tensão bem deter-
minada”. E é precisamente porque esta duração determinada, continua Bergson, 
“aparece como uma escolha entre uma infinidade de durações possíveis [...], perce-
bemos durações tão numerosas quanto quisermos, todas bem diferentes umas das 
outras” (Bergson , ; trad. a, p. ). É, portanto, a própria natureza da 
duração, como fluxo concreto, que faz da sua experiência – a intuição – a experiência 
de um fluxo concreto a partir de uma das tensões em que esse fluxo ocorre. Nesse 
sentido, Bergson nos diz que a intuição, o método filosófico que ele propõe, 

bem longe de deixar-nos suspensos no vazio como o faria a pura análise, nos 
põe em contato com toda uma continuidade de durações que devemos tentar 
seguir, seja para baixo, seja para o alto: nos dois casos podemos nos dilatar 
indefinidamente por um esforço cada vez mais violento, nos dois casos nós 
nos transcendemos a nós mesmos. […] Entre estes dois limites extremos se 
move a intuição, e este movimento é a própria metafísica. (Bergson, , p. 
; trad. a, p. ) 

Voltamos assim ao nosso ponto de partida: as diferentes tensões de duração dentro 
de nós, que podem ser intuídas e que são, ao mesmo tempo, a base para simpatizar 
com as diferentes tensões de duração fora de nós. E voltamos para concluir, depois do 
caminho percorrido, que, segundo o bergsonismo, não só a atividade artística, mas a 
própria essência da atividade filosófica, carregaria em si a possibilidade de uma sim-
patia com as diferentes tensões de duração que, entre matéria e a “eternidade da vida”, 
singularizam-se nos diferentes movimentos da vida, ou seja, nas diferentes espécies e 
nos seus diferentes indivíduos. Esta hipótese de uma simpatia interespecífica seria en-



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 198-224 

 

 

tão complementada pela proposição segundo a qual o movimento intuitivo que esta-
belece a simpatia entre a nossa consciência e outras consciências singulares é um mo-
vimento de recuperação do instinto pela inteligência, ou seja, de recuperação, pela 
consciência predominantemente inteligente da espécie humana, do modo de consci-
ência predominantemente instintivo de outras espécies (pelo menos da maneira como 
Bergson especula sobre a consciência de outras espécies). Com efeito, o movimento 
intuitivo característico da atividade artística e filosófica propõe uma suspensão do pre-
domínio da experiência exterior da realidade, característica da inteligência, em favor 
de uma abordagem interior, característica do instinto. 

Dito isso, completa-se o movimento proposto por este texto, pois se tratava de 
especular sobre a possibilidade de pensar a simpatia interespécies como consequência 
do pensamento de Bergson a partir do que ele nos disse sobre a simpatia entre cons-
ciências singulares, de acordo com o modelo realizado na intuição estética e o modelo 
realizável da retomada do instinto pela inteligência na intuição do movimento da vida. 

Mas se esse movimento se encerra, também abre novas especulações sobre como 
essa simpatia com outras espécies e seus indivíduos poderia se concretizar. 

É verdade que, segundo o próprio método do bergsonismo, esta especulação só 
pode desenvolver-se em conjunto com as ciências que se ocupam do estudo empí-
rico dessas mesmas espécies e indivíduos e, portanto, tendo em conta os dados em-
píricos que “fornecem”. No entanto, acredito que já possamos dizer, em acordo com 
o que aqui procurei enfatizar, que o bergsonismo proporia que estas ciências orien-
tem seu movimento em direção a outras espécies em acordo com uma de suas con-
clusões mais fundamentais, a saber, que todos nós, seres vivos, somos atualizações 
do mesmo princípio criador e que, por isso, cada um de nós carrega em si esse 
mesmo princípio criador. 

Nesta nova especulação a ser desenvolvida, seriam portanto o bergsonismo e as 
ciências da vida que nos levariam a procurar e destacar, em cada uma das espécies 
às quais nos voltássemos, os sinais do movimento criador que as atravessa, e não os 
sinais da sua queda no mecânico, na repetição.5 Ao fazê-lo, seriam novos aspectos 
da realidade que as diferentes formas de vida nos abririam – como já fizeram para o 
artista –, mundos múltiplos, divergentes e complementares, unidos porém na 
mesma direção, a da evolução criadora da vida.  

— 
5  Entre tantas pesquisas em desenvolvimento atualmente, podemos citar as pesquisas etológicas veiculadas por 

Vinciane Despret em Quand le Loup habite avec l’agneau (Paris: Éditions la Découverte, );  pesquisas 
escolhidas pela autora por terem sido desenvolvidas segundo a regra da polidez que, segundo ela, deveria reger 
qualquer relação de conhecimento mútuo, a saber, o interesse por esse conhecimento por parte de ambos os 
lados da relação, e a consideração, portanto , de consciência, indeterminação e tomada de decisão de ambos 
os lados. 



Maria Adriana Camargo Cappello    Em torno do método intuitivo 

 

 

Bibliografia 
Bergson, H. (). “A intuição filosófica”. Trad. Franklin Leopoldo e Silva. In: Os 

Pensadores XXXVIII. São Paulo: Ed. Abril. 
______. (a). “Introdução à metafísica”. Trad. Franklin Leopoldo e Silva. In: 

Os Pensadores XXXVIII. São Paulo: Ed. Abril. 
______. (). A Evolução Criadora. Trad. Bento Prado Neto. São Paulo: Martins 

Fontes. 
______. (). Essai sur les données immédiates de la conscience. e éd. Paris: PUF. 
______. (). L’évolution créatrice. e éd. Paris: PUF. 
______. (b). Les deux sources de la morale et de la religion. e éd. Paris: PUF. 
______. (). La pensée et le mouvant. e éd. Paris: PUF. 
______. (). Le rire – Essai sur la signification du comique. e éd. Paris: PUF. 
______. (). O Riso – Ensaio sobre o significado do cômico. Trad. e notas Cappello, 

Maria Adriana C. Introdução Morato Pinto, Débora. São Paulo: Edipro. 
______. (). Ensaio sobre os dados imediatos da consciência. Trad. e notas Cap-

pello, Maria Adriana C. Introd. e notas Morato Pinto, Débora. São Paulo: Edi-
pro. 

Deleuze, G. (). Le bergsonisme. Paris: PUF. 
Leopoldo e Silva, F. (). Bergson – Intuição e Discurso Filosófico. São Paulo: Ed. 

Loyola. 
Prado Jr., B. (). Presença e campo transcendental: consciência e negatividade na 

filosofia de Bergson. São Paulo: Edusp. 




