
10.11606/issn.2318-8863.discurso.2025.240590 

Dossiê crítico – Em torno de 
Fenomenologia dos devaneios, de Marcus 
Sacrini 

 
 
O livro Fenomenologia dos devaneios retoma princípios metodológicos e distinções 
conceituais da tradição fenomenológica, em particular presentes em textos de Ed-
mund Husserl, e os emprega criticamente para estudar um fenômeno ainda pouco 
explorado nesse campo temático. Dessa maneira, trata-se de um livro sobre a feno-
menologia já consolidada nas obras de seus principais autores, mas que também 
pretende avançar como um livro de fenomenologia, lançando análises e vias inter-
pretativas novas diante de temas ainda não esgotados pela tradição. O livro é divi-
dido em três grandes seções: na primeira, delimitam-se os conceitos centrais pelos 
quais a análise dos devaneios prosseguirá; na segunda, desenvolve-se o estudo deta-
lhado dos devaneios, primeiramente pelo método estático e em seguida pelo método 
genético; na terceira, busca-se investigar como a capacidade intencional presentifi-
cante (da qual derivam os devaneios) acaba por ser remoldada diante de alguns fa-
tores constitutivos de formas de vidas contemporâneas (por exemplo, o agir hiper-
conectado à internet). Apresentemos de modo sucinto cada uma das seções. 

Na primeira seção, discutem-se as principais noções operativas fenomenológicas. 
Busca-se inicialmente demarcar o “subjetivo” daquilo que seria o “mental”, e em 
seguida, delineia-se como se desenvolve uma investigação eidética, reflexiva e trans-
cendental da intencionalidade presentificante. Em relação ao caráter eidético da in-
vestigação, considerações críticas importantes são propostas. Em vários textos, Hus-
serl insiste em que as análises fenomenológicas devem buscar as essências das vivên-
cias estudadas, entendendo por “essência” o conjunto de propriedades invariantes 
que permitem demarcar aquele tipo de vivência como sendo justamente daquele 
tipo e de nenhum outro. Estudar as vivências dessa forma significa descolá-las das 
condições materiais que as deflagram. Por exemplo, após passar por uma situação 
assustadora, posso ter uma sucessão de devaneios perturbadores, que repõem várias 
vezes, como “imagens mentais”, alguns elementos da situação outrora vivida. Para 
que esse devaneio específico existisse, foi preciso que eu passasse pela situação par-
ticular. No entanto, que o devaneio se dê por meio de certo nexo de associação, que 
nele a afetividade assuma um padrão de repercussão não é algo que foi atribuído 
pela situação à consciência, mas tão somente algo deflagrado pela situação. O que 
se segue a essa deflagração (o fenômeno em vista) porta uma organização interna 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 252-301  

que se deixa atestar naquela experiência. Interessa à fenomenologia estudar essa le-
galidade imanente às vivências, suas propriedades intrínsecas e modos de organiza-
ção. É verdade, como dito há pouco, que elas são causalmente postas em ação por 
estímulos materiais concretos, mas não são esses estímulos que dotam as vivências 
das características que as definem como tais. Por isso, as vivências podem ser descri-
tas como padrões invariantes de respostas que se repõem, e esse estudo pode ser feito 
de modo independente das circunstâncias concretas que deflagram realmente as vi-
vências. O quão independente é uma tese em disputa na tradição fenomenológica. 
Em alguns textos, tais como Ideias I, Psicologia fenomenológica e Experiência e juízo, 
Husserl defende ser possível uma purificação total dos aspectos empíricos, de ma-
neira a alcançar essências que não portariam, em sua formulação, nenhum pressu-
posto relativo ao mundo atual. De nossa parte, negamos tal purificação, pois sem 
contar com estipulações aperceptivas de fundo empírico, nem poderíamos reconhe-
cer quais são os aspectos relevantes nos casos considerados para então alcançar, a 
partir deles, a essência em vista.  

A recusa de que possa haver purificação total das essências limita o alcance da 
própria redução transcendental. A subjetividade não pode ser investigada como uma 
essência absolutamente independente do mundo empírico. Cabe, assim, descrever 
o caráter subjetivo do aparecer fenomênico já limitado a uma subjetividade indivi-
dualizada (ou psicologizada) e mundanizada (esse movimento crítico é completado 
no §  do livro).    

E é justamente no âmbito dessa psicologia fenomenológica que a segunda seção 
do livro se desenrola. De início, é preciso delimitar de modo mais preciso o próprio 
fenômeno do devaneio. Cabe notar, para tanto, que os elementos básicos dos deva-
neios, os atos presentificantes, podem ser vivenciados de diferentes formas, inclusive 
diretamente desenrolados sobre vivências perceptivas (quando por exemplo perce-
bemos algo e esse algo nos faz lembrar de um objeto ou situação ausente, ou quando 
lembramos de algo justamente como um guia para encontrar esse algo em carne e 
osso). Há, sem dúvida, várias formas de entrelaçamento entre sequências presentifi-
cantes e atos de percepção. Isso é explorado de modo lateral no livro; contudo, o 
foco da obra é destacar episódios em que as conexões presentificantes se desenrolam 
de modo relativamente autônomo da situação percebida. Para que isso ocorra, nor-
malmente há um arranjo situacional bem específico: difusão da atenção ao ambiente 
sensorial e relaxamento das tarefas em que se está engajado, para que atos presenti-
ficantes involuntariamente brotem e se tornem, ainda que por poucos segundos, o 
centro de manifestação subjetivo. Ainda se vivencia a sensorialidade corporal como 
um fundo difuso, mas abre-se um campo de presentificação que nos apresenta, ami-
úde, cenas distantes, fragmentos de memórias e expectativas. Os recursos da análise 



Dossiê crítico – Em torno de Fenomenologia dos devaneios, de Marcus Sacrini 

 

 

estática nos ajudam a distinguir os principais componentes dessas “cenas” devanea-
das: intuitividade, evocatividade, discursividade, afetividade. 

Cada uma dessas noções é analisada em detalhes no livro, o que permite estabe-
lecer resultados importantes, principalmente no que tange às modalidades envolvi-
das na presentificação. Longe de se reduzir a uma produção de imagens isoladas, a 
presentificação é um modo de manifestação que pode abranger diferentes capacida-
des intencionais, as quais também atuam na presentação (intuição, significação, afe-
tividade, por exemplo).  Em seguida, deve-se destacar que a presentificação não é 
apenas uma modificação da presentação (o mesmo tipo de manifestação, porém sem 
estimulação sensorial). A manifestação presentificada tem sua configuração própria, 
que se deixa notar principalmente na concatenação dos conteúdos figurados. Isso 
quer dizer que apenas apontar os aspectos estruturais isolados, por assim dizer, ainda 
não permite capturar o que há de intrínseco, de originário, na presentificação. A 
própria ideia de devanear envolve processualidade, passagem (muitas vezes com apa-
rência caótica) entre conteúdos. Dessa maneira, para trazer à tona a complexidade 
inerente a essa experiência, o livro passa para a análise genética, ou seja, para aquela 
que funda a intencionalidade em um desenvolvimento temporal intrínseco. Busca-
se, então, encontrar os padrões de organização dos devaneios enquanto fenômenos 
densos, a legalidade estrutural intrínseca à processualidade devaneante.  

Como reconhecer essa legalidade estruturante para além da aparente confusão e 
fragmentariedade do devanear? Os padrões de ordenação não se multiplicam con-
forme os conteúdos; esses últimos podem ser muitos diferentes entre si, oriundos das 
particularidades da história pessoal, de eventos históricos marcantes, etc. Praticamente 
qualquer tema concebível pode se tornar conteúdo devaneado; no entanto, as formas 
de conexão não parecem inesgotáveis. E é ao passarmos para a análise dos nexos que a 
problemática da ordenação do devanear encontra um encaminhamento frutífero. Os 
nexos entre os conteúdos permitem reconhecer padrões bastante delimitados de uni-
ficação de conteúdos em sucessão. De modo geral, os nexos se aplicam de forma si-
milar sobre conteúdos que podem ser muito diferentes entre si e permitem entender 
que o encadear segue uma certa “lógica” associativa. Podemos, destarte, reconhecer 
ordem nos devaneios enquanto eles instanciam formas típicas de conexão de conteú-
dos quaisquer. E chegamos, dessa maneira, a formas básicas de conexão, as quais po-
demos reconhecer instanciadas nos mais diferentes devaneios concretos.  

Quais são os principais nexos típicos reconhecíveis nos devaneios? Devaneios po-
dem ser muito complexos e sobrepor camadas de relações entre os conteúdos. Nor-
malmente, ganham destaque a forma narrativa de conectar conteúdos (fantasiamos 
histórias, que variam eventos acontecidos ou que simplesmente criam eventos irreais) 
ou avaliações discursivas (ruminamos pensamentos e buscamos fórmulas expressivas 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 252-301  

que satisfaçam algum incômodo que nos leva, de início, a devanear). Nesses exemplos, 
os nexos são complexos e envolvem uma relação densa entre os tópicos em vista (me-
diações por diferentes camadas de significatividade). Parece que podemos recuar para 
padrões mais simples de ligação entre conteúdos presentificados, com restrições mí-
nimas quanto ao sentido do que é figurado. Podemos então reconhecer ao menos três 
formas basilares de conexão de conteúdos presentificados: similaridade, contiguidade 
e evocatividade. Essas microfunções associativas operam igualmente nas grandes fun-
ções presentificantes (memória, fantasia, expectativa), o que ajuda a entender como 
na experiência do devanear podemos passar de modo fluído de uma memória para 
uma fantasia ou vice-versa, entre tantas outras combinações possíveis.   

Na terceira seção do livro, considera-se o devanear como uma capacidade inten-
cional exercida sob condições históricas particulares, no caso, aquelas da contempo-
raneidade. As propostas aqui são mais modestas e mesmo provisórias, uma vez que 
a modificação das circunstâncias concretas centrais para nosso modo de vida atual 
alteraria os resultados formulados. Em todo caso, talvez alguns resultados estabele-
cidos aí tenham um bom potencial de elucidação de configurações bem importantes 
de nossa sociedade.  O ponto de partida dessa terceira seção é que as capacidades 
intencionais não brotam já amadurecidas em cada um de nós, mas dependem da 
transmissão intergeracional de formas típicas do comportar-se para que se estabili-
zem e operem produtivamente. Isso é bastante evidente no caso da linguagem, mas 
também se deixa notar nos hábitos corporais, nos estilos afetivos e mesmo nas for-
mas privilegiadas de exercer a percepção e a presentificação. Estabilizamos modos 
típicos de uso das capacidades intencionais conforme as interações de aprendizagem 
por que passamos e conforme a cultura material disponível na qual inúmeros modos 
de comportar-se estão fixados.  

Um conjunto de comportamentos socialmente bem determinados que tem se 
consolidado nos últimos anos e reorganiza a operatividade intencional é aquele da 
hiperconectividade em relação aos conteúdos virtuais. Nesse comportar-se a pessoa 
acessa os conteúdos midiáticos (recebidos e também produzidos) em seu celular 
muitas vezes por dia, por longos períodos, de modo que o convívio com esses dados 
midiatizados chega mesmo a rivalizar, em quantidade de tempo e em intensidade 
afetiva, com os dados oriundos da inserção nas situações reais. Notemos que os inú-
meros conteúdos virtualizados são dados percebidos e, como todo dado percebido, 
abre um horizonte de inserção e de desenvolvimento daquilo que se manifesta. 
Ocorre que os dados virtuais nos remetem constantemente para fora de nosso am-
biente atual, partilhando lugares e situações que estão efetivamente ausentes de 
nosso campo sensível. Há assim sobreposições de horizontes percebidos, que não se 



Dossiê crítico – Em torno de Fenomenologia dos devaneios, de Marcus Sacrini 

 

 

harmonizam bem entre si, e uma eventual sobrecarga das capacidades de engaja-
mento apto nas situações vividas.  

Como contrapartida a essa saturação do sensível, há um esvaziamento das capa-
cidades presentificantes. Podemos supor que por milênios o afrouxamento do enga-
jamento sensível por momentos de desatenção permitia que os nexos devaneantes 
operassem. As pessoas entrecortavam o engajamento atento nas situações sensíveis 
com períodos de relaxamento, e isso favorecia o exercício do fantasiar. Por sua vez, 
no agir hiperconectado, os momentos de afrouxamento das solicitações sensíveis dão 
ocasião para outras solicitações sensíveis, oriundas das notificações dos aplicativos e 
plataformas. O devanear como uma resposta involuntária à saturação sensível, na 
qual formas originárias de ordenação de conteúdos se exercem, vai se atrofiando, 
pois passa a ser substituído por novas solicitações sensíveis (as virtuais). Isso quer 
dizer que quanto mais nos conectamos na internet e empregamos nosso tempo livre 
apreciando uma sucessão interminável de conteúdos audiovisuais menos exercemos 
as capacidades presentificantes, o que significa que menos estamos abertos àquela 
riqueza associativa inerente ao devanear e à produtividade imaginativa em geral, 
entendida como um fator estruturante de nossa personalidade ética e de nossos pro-
jetos pessoais e coletivos.  

Marcus Sacrini (USP) 
 

Dizer os devaneios: debatendo com Marcus Sacrini, por José Luiz B. 
Neves 

As minuciosas análises propostas por Marcus Sacrini em Fenomenologia dos devaneios 
têm por objetivo imediato apreender os traços essenciais das vivências presentificadoras 
cujo encadeamento forma a experiência do devaneio. Seu resultado, porém, se estende 
para bem além dessa tópica restrita e consiste em tematizar as ricas infraestruturas in-
tencionais que conferem concretude psicológica à vida da consciência em geral. Desse 
ponto de vista, contraintuitivo, os devaneios são antes o objeto por meio do qual se 
enfrenta o assunto de fundo do livro do que um tema de investigação por si só. 

Para entendê-lo, cabe situar o projeto em função do problema mais amplo que o 
anima, e este, ainda que o autor não o diga explicitamente, é interno ao husserlia-
nismo. Esquematicamente, pode-se formulá-lo do seguinte modo. A fenomenologia 
é uma ciência que procura investigar as condições subjetivas que tornam possível o 
aparecimento de objeto. Como filosofia transcendental, caminha de constituído a 
constituinte, analisando a cada etapa as estruturas intencionais pelas quais o consti-
tuinte se encarrega de fazer aparecer o constituído. Retroage assim da unidade do 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 252-301  

objeto à multiplicidade de noemas e, destes, à multiplicidade de  vivências, cujos mo-
mentos essenciais são então descritos numa fenomenologia que a certa altura Husserl 
chama de estática. Contudo, quando Husserl amplia o escopo da fenomenologia 
transcendental e o apresenta como o de uma constituição universal da experiência, 
caberá também dar conta da gênese da própria subjetividade constituinte. A vivência 
isolada de que tratava a fenomenologia estática é agora tida como abstrata, parte se-
parada, porém dependente de um todo mais amplo, a corrente unitária e ininterrupta 
de vivências do ego monádico. Assegurar a base do edifício constitutivo passa então a 
depender, segundo esse novo ângulo genético, da descrição da vida intencional dessa 
subjetividade. Como se sabe, a temporalidade desempenha nisso papel central. Por 
um lado, pela dupla intencionalidade longitudinal e transversal, a temporalidade 
constitui a si mesma como subjetividade última, interrompendo a potencial regressão 
infinita em direção ao constituinte primevo. Por outro, revela-se costurada pelas in-
tencionalidades passivas da retenção e da protensão, pelas quais faz aparecer as pri-
meiras unidades sintéticas, que são, nesse nível, as próprias vivências com uma mí-
nima extensão temporal. Todavia, a temporalidade encontra um limite nessa tarefa: 
se dá conta da forma das unidades assim constituídas, quer dizer, de sua sucessividade 
no fluxo e do fato de essa sucessão ser acompanhada da rede de retenções e protensões, 
cada agora sendo envolto por um halo de recém-passado e de futuro próximo, não diz 
nada sobre o conteúdo dessas unidades, o que significa dizer que não permite apanhar 
a subjetividade transcendental em toda sua riqueza de mônada, concreta e individual. 
Resta, portanto, dar conta do ego não apenas como polo idêntico formal a que reme-
tem as vivências, mas também como substrato de habitus e tendo a estabilidade de 
uma pessoa. Para que isso seja possível, porém, é preciso fazer intervir, além da tem-
poralidade, aquilo que Husserl vislumbra nas Meditações cartesianas e sobretudo em 
seu curso sobre a Síntese passiva como uma fenomenologia das associações passivas, 
reabilitando esse conceito de origem empirista, porém retirando-lhe a ascendência 
nominalista e interpretando-o, no extremo oposto, como indicativo de relações sinté-
ticas a priori fundadas nas essências materiais das vivências, desenhando uma ontolo-
gia regional portanto. É a tais associações passivas que caberá então recorrer para ex-
plicar como os conteúdos das vivências motivam uns aos outros, perfazendo a unidade 
do ego pessoal inserido no mundo-da-vida. 

Se não forçamos a leitura, é esse problema husserliano que Sacrini acaba reto-
mando a seu modo, inscrevendo suas análises nessa esfera reservada por Husserl à 
fenomenologia genética. Seu assunto de fundo, nesse sentido, é a monadização da 
subjetividade transcendental. Trata-se então de tornar visíveis não apenas a forma 
universal da consciência, o que a temporalidade já permitia fazer, mas sobretudo, ta-



Dossiê crítico – Em torno de Fenomenologia dos devaneios, de Marcus Sacrini 

 

 

refa que Husserl sugeria, mas não cumpria por inteiro, os nexos motivacionais se-
gundo os quais as vivências – mesmo aquelas aparentemente mais disparatadas – se 
encadeiam, formando o todo fluente unitário que é a vida da consciência concreta. A 
análise dos devaneios permite então a Sacrini descobrir e sistematizar uma ampla ti-
pologia de motivações, algumas insuspeitas: motivações por semelhança, contiguidade 
temporal ou espacial, evocatividade, intumescência temática, epitomização, etc. 
Chega-se mesmo à formulação de uma lei geral: “qualquer elemento presentificado 
envolve latências inesgotáveis de sentidos, cada um deles podendo ser reelaborado em 
um novo conteúdo de alguma forma semelhante ao elemento motivador” (Sacrini, 
, p. )1. O que quer que se pense da verdade material dessa lei, importa notar 
seu alcance. Como tais motivações não podem estar fundadas no objeto dos atos, 
posto que este é por definição ausente nas presentificações devaneantes, mas como 
também não se as interpreta como meras associações arbitrárias à maneira do empi-
rismo inglês, signos indicativos exorcizados pela fenomenologia, a legalidade assim 
descoberta deve estar fundada nas essências materiais de tais vivências, implicando 
dessa forma uma ontologia regional. É o primeiro resultado da psicologia eidética 
proposta por Sacrini, ciência dessa legalidade. Além disso, graças a tais associações 
passivas, torna-se possível explicar, num nível de análise que o autor chamará de 
proto-intencional, de que modo específico vivências anteriores se ligam às atuais for-
mando uma história intencional da consciência, e fazendo também com que o foco 
constituinte, classicamente pensado como ego punctum cartesiano, mostre-se dora-
vante perpassado, para além daquilo que nele depende de sua infraestrutura corporal 
– lado do problema prioritariamente enfrentado por Merleau-Ponty –, também por 
dimensões afetivas, sociais e culturais que, habitualizadas, se imprimem silenciosa-
mente em seu modo de fazer aparecer objetidades. Se quisermos, para utilizar um 
termo que não é do autor, o foco subjetivo é então densificado diacrônica e sincroni-
camente, as vivências passadas sedimentando-se num presente espesso que se repõe a 
cada vez que a consciência efetua uma prestação intencional nova. 

Ao tomar a vivência no nível da pessoalidade, Sacrini está naturalmente se afas-
tando de textos husserlianos clássicos em que a fenomenologia, sob regime de ori-
entação transcendental, recusa qualquer determinação mundana da subjetividade. 
A redução fenomenológica recebe assim um alcance preciso. Como Husserl, tam-
bém Sacrini efetua a redução e põe entre parênteses a validade do ser objetivo, cir-
cunscrevendo a investigação à pura fenomenalidade, quer dizer, ao domínio das pu-
ras correlações entre a vivência intencional e aquilo que ela faz aparecer. Com isso, 

— 
1  Doravante as referências ao livro de Sacrini, Fenomenologia dos devaneios, serão feitas diretamente pela sua 

paginação. As demais referências seguem o padrão usual. 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 252-301  

recusa de saída qualquer explicação da vivência por meio de processos subpessoais 
objetivos, o que o afasta, entre outras coisas, de qualquer projeto de naturalização 
da fenomenologia. Não se trata, por óbvio, de negar a existência de tais processos, 
o que seria uma incompreensão banal do conceito de redução, e sim de circunscrever 
sua admissibilidade descritiva à maneira de serem dados, mediata ou imediatamente, 
com distintos graus de evidência, numa experiência subjetiva. O argumento é de 
tipo transcendental, na medida em que subordina a validade do ser objetivo à pos-
sibilidade de ser constituído por meio de seus modos subjetivos de aparecer, e con-
tribui ipso facto para determinar o vivido como foco constituinte logicamente dis-
tinto tanto das coisas constituídas quanto de seu homônimo, o vivido empírico. 
Nesse sentido, a recondução à pura fenomenalidade está longe de representar qual-
quer flerte com o ceticismo, pois apenas é a etapa prévia necessária para que a sub-
jetividade transcendental inicie seus trabalhos constitutivos, passando então a expli-
citar de que maneira, nesse puro aparecer subjetivo-relativo, algo de intencional-
mente diferente dele nele se doa.  

Porém – e aqui começam as sedições – esse transcendental a que chega Sacrini 
não é o mesmo de Husserl. Por certo, uma vez efetuada a epoché, a vivência de que 
se trata não é um evento natural intramundano, mas nem por isso, como insistiram 
tantos outros pós-husserlianos, deve ser entendida como puro foco constituinte si-
tuado no limite do mundo, “sem raízes mundanas” (p. ). Isso deriva, ao menos 
em parte, da recusa do autor em estender a redução transcendental para além de seu 
nível psicológico, passo que, segundo ele, deita a fenomenologia nos perigosos leitos 
do idealismo. Dizendo-o nos termos de Merleau-Ponty: trata-se de recusar a se-
gunda redução, que nos instala no mundo enquanto significação, tendo efetuado a 
primeira, que nos trouxera de volta dele. O resultado é permanecer a meio caminho 
entre a orientação transcendental, na qual a redução suspende toda referência posi-
cional ao mundo, e a orientação natural, na qual não há redução, e situar a fenome-
nologia dos devaneios no domínio intermediário da orientação personalista. É com 
efeito ali, como indicam os textos husserlianos tardios em torno do mundo-da-vida, 
lidos e relidos pelo autor, que se torna possível apresentar a instância subjetiva como 
sendo a de um ego concreto e individualizado, depositário de uma história vivencial 
sedimentada que, se não o determina como uma coisa, motiva não obstante sua 
maneira determinada de fazer aparecer objetos. É o terreno, como se sabe, das ciên-
cias do espírito e da sociologia compreensiva. O subjetivo ainda é um foco consti-
tuinte logicamente distinto das coisas constituídas, porém tem a densidade de uma 
pessoa cuja historicidade vivencial, externalidade internalizada a título de dimensão 
passiva, se exprime em seu modo específico de reportar-se a elas. 



Dossiê crítico – Em torno de Fenomenologia dos devaneios, de Marcus Sacrini 

 

 

Compreendidos o problema de fundo, a razão pela qual o devaneio se torna ob-
jeto de investigação fenomenológica, bem como o sentido que o autor atribui a essa 
última, descortina-se a estrutura demonstrativa do livro. Após uma parte inicial de-
dicada a considerações fundamentais, por meio das quais Sacrini explicita sua inter-
pretação de conceitos-chave da fenomenologia e se demarca tanto de Husserl quanto 
de outras fenomenologias pós-husserlianas, a análise dos devaneios vai se estratificar 
em três níveis, dos quais os dois primeiros são efetivamente percorridos e o terceiro, 
no qual se consideram certas condições inaparentes que pré-delimitam o aparecer 
subjetivo, e que por isso é chamado de protointencional, é somente esboçado. No 
primeiro nível, intraintencional, a análise é estática e visa descrever as propriedades 
essenciais dos atos de presentificação. O procedimento é aqui aquele conhecido de 
todo leitor de Ideias I: opera-se um corte sincrônico na corrente de vivências e in-
vestiga-se a correlação noético-noemática aí existente, tornando visíveis os múltiplos 
momentos da vivência que operam na aparição da objetidade, na exata maneira 
como essa aparição se dá. Estudam-se então as características fenomenais, intuitivas, 
evocativas, discursivas e afetivas das vivências que compõem o devaneio. Há que se 
notar o alto interesse desses capítulos, pois neles se encontram análises frescas e ori-
ginais das presentificações em geral. O resultado é uma tipologia desses atos, classi-
ficados e distribuídos à maneira de uma “história natural”, para utilizar o termo de 
Husserl nas Meditações cartesianas. O tipo de análise, porém, é aqui ainda abstrato, 
porque, mesmo que se vislumbrem já certos entrelaçamento de atos, separa meto-
dicamente o ato estudado da corrente de atos, e assim não tematiza nelas mesmas as 
associações que entre eles se estabelecem. Daí a necessidade de um novo nível de 
análise, interintencional, no qual tais nexos serão diretamente tematizados. Trata-
se, nesse segundo nível, não mais de descrever a vivência singular isolada, e sim de 
tomá-la já dentro de unidades sintéticas mais amplas: se quisermos, vai-se do todo 
(a unidade fundada do devaneio) às partes (as vivências de que é composto) para 
evidenciar as leis de dependência segundo as quais as segundas se fundem para for-
mar o primeiro. Está aqui o núcleo da demonstração, pois se podem finalmente 
apanhar as leis associativas conforme as quais o entrelaçamento motivado de atos 
presentificadores constitui a unidade sintética do devaneio. Mas não só isso. No 
mesmo golpe, o encadeamento desses conteúdos traz à aparição a própria estrutura 
temporalizante da subjetividade originária, numa espécie de automanifestação da 
vida auto-afetante da consciência. Isso só é possível, vale notar, porque se está su-
pondo uma interpretação bem determinada dos atos presentificadores, tomados 
pelo autor como essencialmente desprovidos de objeto intencional: diferentemente 
do que ocorre em Sartre, por exemplo, para quem a imaginação é a paradoxal posi-
ção de uma irrealidade, para Sacrini a vivência presentificadora não tem referente, e 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 252-301  

aquilo que nela aparece – forçosamente, somente à reflexão – é então apenas o con-
teúdo intencional desse ato, a dimensão noemática do “modo como” os objetos são 
visados, sem posicionalidade. Independente dos acertos dessa interpretação, cujo 
mérito de evitar a dificuldade em torno dos objetos intencionais inexistentes tem o 
custo de postular um im Wie sem a pressuposição do Objekt, importa aqui apenas 
ressaltar como ela é estratégica e como sem ela o resultado subsidiário da fenome-
nologia dos devaneios, o de desvelar a vida auto-afetante da consciência em seu fluir 
indiferente às objetidades aparecentes, não seria possível. Diz o autor:  

Descrever devaneios revela de maneira privilegiada essa infraestrutura da ma-
nifestação fenomenal: o aparecer mantém um foco limitado sob a sucessão 
esvaecente dos modos de aparição. Uma vez que não há um algo que efetiva-
mente apareça sob a síntese das manifestações presentificadas (o objeto fanta-
siado é um nada de ser, insistia Husserl), o devaneio revela a própria dinâmica 
constituinte do aparecer. Não se trata de acompanhar a fenomenalização de 
objetos por meio de conteúdos sensíveis relativamente estáveis em seu desdo-
bramento perceptivo […]. No devaneio, a consciência produz o próprio con-
teúdo manifestativo, por assim dizer; ela se autotemporaliza enquanto enca-
deamento de conteúdos que não marcam o aparecer de algo paulatinamente 
objetivável, mas que permitem tematizar as próprias manifestações primordi-
ais de que essa autotemporalização se constitui (p. ).  

Não é um resultado menor permitir tematizar não apenas a individuação do sub-
jetivo, isto é, os meandros de como a vida anônima da consciência se pessoaliza, 
para o que contribuem as leis de motivação finas descobertas na análise dos deva-
neios, mas também seu puro fluir pré-pessoal, esfera das últimas multiplicidades que 
parece coincidir até certo ponto com a subjetividade transcendental mais originária 
do husserlianismo, e cuja apreensão é sabidamente uma dificuldade. Também para 
isso, como se vê, a escolha do devaneio como objeto de estudo parece ter sido feita 
sob medida. 

Reconstituído sumariamente o argumento, cabe examinar um ou outro ponto 
em maior detalhe. Entre outros igualmente notáveis, reteremos apenas um: menci-
onado pelo autor logo no início do livro, ele atinge a possibilidade mesma do pro-
jeto. Trata-se da questão acerca da significatividade gramatical de uma descrição dos 
devaneios, mas logo se encaminha à noção de essência aí operando e ao método 
peculiar de sua obtenção. No fundo, como se verá, acabaremos revivendo a repisada 
disputa entre fenomenologia e filosofia da linguagem, seguindo, porém, uma pista 
deixada pelo próprio autor e submetendo-a ao crivo das análises atualizadas e cons-
cienciosas que ele oferece no livro. Nesse sentido, nosso propósito, nem reconstru-
tivo nem refutativo, é apenas desdobrar a leitura numa determinada maneira de 
conversar, para lembrar da simpática definição de filosofia dada certa vez por Bento 



Dossiê crítico – Em torno de Fenomenologia dos devaneios, de Marcus Sacrini 

 

 

Prado Jr. É um dos maiores elogios que se pode fazer a um texto filosófico: suscita 
a vontade genuína de continuá-lo por outra via, às vezes oposta. O livro de Sacrini, 
ao nosso ver, tem esse grande e raro mérito. 

Tomemos como ponto de partida o §  da primeira parte do livro, intitulado 
“Sentidos de privacidade”. O parágrafo consiste em uma longa argumentação, de 
cunho mais gramatical do que exatamente fenomenológico, dedicada a responder a 
crítica, de matriz wittgensteiniana, de que a fenomenologia seria um caso prototí-
pico de linguagem privada. No caso em tela, a crítica consistiria em mostrar a au-
sência de sentido de um discurso que pretendesse exprimir linguisticamente os vivi-
dos devaneantes, estados mentais supostamente acessíveis apenas na percepção in-
terna. Naturalmente, a objeção atingiria na raiz toda a empreitada do livro e por 
isso é necessário afastá-la de saída. 

Em linhas gerais, a resposta de Sacrini reside em mostrar: . que os eventos a que 
se referem os termos utilizados na descrição dos devaneios podem ser privados (ou 
ao menos ter um núcleo de privacidade), mas que o sentido desses termos não o são; 
. que o sentido desses termos é aprendido pelo devaneador nas diversas interações 
sociais, conforme o contexto e conforme as regras sintáticas e semânticas que deli-
mitam o uso sensato desses termos; . que para saber da correção ou incorreção do 
uso de um termo descritivo, não é preciso (ou melhor: não é possível) consultar a 
interioridade devaneante, mas apenas os acordos gramaticais pressupostos pelo in-
tercâmbio comunicativo. Porém, seu exemplo desse último ponto depende de uma 
comparação com a percepção tátil, em sua manifestação física: “se alguém toca uma 
bola e afirma ‘estou imaginando muito bem essa bola com minha mão’, podemos 
então concluir que a pessoa não sabe o que ‘imaginar’ quer dizer, e parece confundir 
seu sentido com ‘ter sensações táteis’, ‘tocar’. E essa inferência não depende de ins-
pecionar diretamente a interioridade alheia; atesta-se apenas como uma confusão 
linguística” (p. ). Ora, é sintomático que o exemplo desmorone se, em vez de 
tocando uma bola, o interlocutor estivesse dela se lembrando: se alguém lembra de 
uma bola e diz estar imaginando essa bola, não há maneira alguma de seu interlo-
cutor estabelecer não apenas o que de fato ele está fazendo, mas sobretudo que sen-
tido está atribuindo a cada verbo, o que mostra que a persuasividade do exemplo 
dependia de que “tocar uma bola” fosse um evento perceptível externo. Como no 
caso da vivência devaneante isso se mostra duplamente impossível, posto ser uma 
vivência auto-afetante cujo objeto é ademais ausente, o autor acrescenta que: . se 
os devaneios são eventos dotados de um centramento privado, isso não quer dizer 
que não possam ser comunicáveis a outrem ao menos em suas características típicas 
e gerais. Ao que tudo indica, o autor parece supor que o problema da incomunica-
bilidade do devaneio se restringiria ao teor particular do evento referido, ao caráter 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 252-301  

privado do referente, sendo de algum modo superado quando dele se abstraírem suas 
características genéricas, estas sim partilháveis. Diz ele: “muitas particularidades 
concretas das cenas devaneadas divergem a cada vez, o que não quer dizer que as 
pessoas não possam reconhecer que imaginam certa cena de modo mutuamente com-
preensível. Que os elementos intuitivos de uma operação devaneante não sejam uni-
formes não significa que não seja possível distinguir a mesma operação cumprida por 
diferentes pessoas” (p. ). O que é linguisticamente partilhado não são, portanto, 
as idiossincrasias dos vividos particulares, a riqueza intuitiva ali em vigor, e sim sua 
essência, isto é, “algumas características intencionais amplas que justamente permi-
tem estudar os episódios singulares em conformidade com aquilo que os termos 
gerais exprimem” (p. ). A abstração do particular e a passagem à essência tornaria 
possível então, uma vez que a riqueza proteiforme do vivido é um objeto privado, 
mas sua essência não o é, a expressão do devaneio. Salvo engano, partimos das In-
vestigações filosóficas e firmamos pé na fenomenologia das Investigações lógicas: são as 
essências dos atos que são expressas2. Descrever o subjetivo, diz o autor, “não en-
volve a pretensão de coincidir com a experiência, de adequar a linguagem a todas as 
particularidades vivenciais […]. Decerto não é nesse sentido que se almeja descrever 
o subjetivo, e aqui cabe esclarecer a observação husserliana de que as experiências se 
deixam exprimir em seus aspectos gerais” (p. , grifo meu). O núcleo da resposta está 
então em apresentar, como referente da expressão, não o vivido ele mesmo, mas a 
essência do vivido, e em supor que esta, sendo por definição repetível por todos 
como sempre a mesma, seria enfim pública. Com isso, o problema se desloca para a 
abstração ideadora pela qual se passa do vivido particular à sua essência, e depende 
de que a intuição eidética não seja, ela, uma vivência particular. Cabe então exami-
nar a noção de essência que está aí operando. 

Como vimos, a psicologia de Sacrini é uma psicologia eidética, porém o eidos da 
vivência que investiga é uma generalidade empírica ou um tipo. Nesse sentido, di-
ferentemente do que ocorre nas Investigações lógicas, trata-se de uma psicologia ei-
dética impura. E isso é assim porque o autor, após ter recusado a redução transcen-
dental completa, recusa também a variação livre imaginária, mecanismo por meio 
do qual a fenomenologia ortodoxa pretendia explicar, diversamente do empirismo, 

— 
2  Jacques Bouveresse, um dos primeiros que explicitamente voltou o argumento da linguagem privada contra 

Husserl, como que pressentindo que seria às essências que o contra-argumento iria se dirigir, não as poupa 
em seu libelo antifenomenológico (Bouveresse, , p. vi). 



Dossiê crítico – Em torno de Fenomenologia dos devaneios, de Marcus Sacrini 

 

 

a passagem dos fatos às essências3. Tal recusa, efetuada por extenso no importante 
§, intitulado “O caráter eidético da investigação”, se deve a que tal tentativa de 
apreender o invariante, momento dependente incrustado em cada fato porém ape-
nas apreensível no seio de uma variação livre, dependeria de uma passagem ao limite, 
realizada pela imaginação, por meio da qual o ato de variar saltaria da série indefi-
nidamente aberta de variantes em direção àquilo que se mostra invariável na totali-
dade de casos, e sem o que as variantes deixariam de ser variantes do mesmo fato. É 
fácil perceber que tal passagem ao limite, isto é, à totalidade de casos, depende de 
que a imaginação tenha uma liberdade tal que lhe permita variar os fatos de maneira 
completamente arbitrária para deles isolar seu núcleo resistente; sem isso, não se 
garantiria a totalização de princípio da série de variantes. É essa premissa que Sacrini 
recusa, numa linha de raciocínio aliás já tentada pelo Merleau-Ponty de O visível o 
invisível. A imaginação, pensa o autor, longe de ser inteiramente gratuita e sem 
apoio mundano, ela própria veicula certas estipulações de fundo que restringem a 
ordenação fenomenal conforme à qual realiza a variação, de modo que é impossível 
distinguir, nos seus produtos, o que pertence ao núcleo eidético do fato imaginado 
como possível e o que pertence ao estilo da própria imaginação. Como diz o autor,  

Não é que a extrema liberdade das composições imaginativas nos permitiria 
escapar das restrições contingentes da efetividade empírica para abarcar docil-
mente o eidos puro do que quer que tematizemos; tal liberdade não explicitaria 
senão a arbitrariedade irrestrita na manipulação de estipulações de fundo a 
qualquer conteúdo figurado imaginativamente. Em seu livre exercício, a vari-
ação imaginária mal permitiria distinguir resistências de conteúdo que demar-
cariam um contorno eidético materialmente válido daquelas determinadas so-
mente pelas mais variadas estipulações e pressuposições do saber inerente ao 
imaginar (p. ).  

— 
3  É o momento de anotar o risco envolvido na operação: ele é o de uma recaída num empirismo transcendental. 

Esse risco já existia até certo ponto em Husserl, como mostrou Paul Ricoeur, na medida em que, nas Medi-
tações cartesianas, o ego no qual desembocava como seu resíduo a redução transcendental, diferentemente do 
que ocorria no kantismo, era um ego individual e fático. Daí a necessidade inelutável de a redução transcen-
dental vir acompanhada da redução eidética, encarregada de neutralizar o risco: “porque o ego é uma mônada 
e não o sujeito impessoal da filosofia criticista e neocriticista, o que a redução transcendental obtém é um 
‘ego de fato’, e a fenomenologia parece condenada a narrar os ‘eventos de fato do ego transcendental de fato’. 
Mas a fenomenologia é também a vitória sobre o fato bruto por meio do método das variações imaginárias 
em direção ao eidos, de maneira a que o fato não seja mais do que puro exemplo de uma pura possibilidade” 
(Ricoeur, , p. ). Necessário, portanto, aplicar a variação eidética ao ego transcendentalmente redu-
zido. O risco, como se vê todo ele contido na afirmação do caráter individual e não meramente formal do 
ego transcendental, será em Sacrini ainda maior do que em Husserl: primeiro, por não realizar a redução 
transcendental completa, permanecendo no nível psicológico da orientação personalista; segundo, como es-
tamos vendo agora, por também limitar a variação eidética, tomando a vivência como generalidade empírica. 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 252-301  

O núcleo do argumento, portanto, está em afirmar a dependência do ato de ima-
ginar com relação à tipicidade da experiência, que, pressuposta na variação imagi-
nária, limita sua arbitrariedade e se infiltra em seus resultados.  

Contudo, excluído desta forma o recurso à variação livre, resta ainda elaborar 
algum outro mecanismo para passar do fato não mais às essências puras, como está 
claro, mas à generalidade empírica ou tipo. Esse passo é ainda necessário, pois, ainda 
que não se trate de chegar aos invariantes de toda e qualquer consciência, também 
não se trata de descobrir a legalidade intrínseca aos devaneios deste ou daquele in-
divíduo em particular. A recusa de passar às essências atemporais não é, portanto, 
uma recusa de toda essencialidade: se se trata de apanhar as essências nos fenômenos 
e não sob eles, como diz o autor com certa frequência, evitando assim o risco de 
hipóstase do invariante, isso não significa renunciar à apreensão de alguma tipici-
dade, mesmo se circunscrita. A efetividade de tal declaração, todavia, depende de 
uma saída nova para dar conta de como essa generalização mínima se processa. 

A alternativa proposta por Sacrini parece ser dupla. Por um lado, seu método de 
investigação vai assumir a forma de um ir e vir entre antecipação conceitual, cuja 
extensão é menos ampla que aquela de um invariante puro, mas que serve para pré-
delimitar o campo ôntico de doação a ser investigado, e descrições dos fenômenos 
concretos, que dão intuitividade aos conceitos, confirmando-os ou infirmando-os, 
e permitindo assim uma retificabilidade ad infinitum dos conceitos de partida. Há 
alguma abstração dos casos concretos em direção à generalidade, pois se trata de 
tematizar seus momentos dependentes e não suas notas fugazes, sem o que não há 
ciência, mas não se almeja com isso a obtenção de uma idealidade descolada das 
experiências das quais é obtida, de modo que tal generalidade tanto permanece sem-
pre podendo ser preenchida por intuições correspondentes em fenômenos concretos 
quanto sua validez resta mesmo dependente de tal possibilidade. No lugar da intui-
ção eidética, portanto, que coroava a variação livre com a posição do invariante, 
tem-se aqui algo como um círculo virtuoso entre hipóteses e verificações, a descrição 
fina da experiência possibilitando a cada vez retificar ou confirmar os conceitos an-
tecipados: “é preciso retornar aos fenômenos concretos, evidenciar neles as articula-
ções estruturais pelas quais se atestam como aquilo que são e, a partir daí, refinar a 
conceitualidade disponível” (p. )4. 

— 
4  O modelo parece extraído de certos textos husserlianos tardios nos quais, tendo afirmado a existência de certas 

ciências eidéticas intermediárias entre as ciências empíricas e a orientação transcendental, das quais a psico-
logia fenomenológica de Sacrini poderia ser um exemplo, Husserl defende que tais generalidades, em vez de 
remeterem a idealidades puras descoladas da facticidade, são antes passivamente prefiguradas no mundo da 
experiência, ancoradas na antecipação em horizonte de experiências possíveis co-dadas em cada experiência 
atual. Desenha-se assim uma estruturação antepredicativa típica da experiência, de maneira análoga àquilo 
 



Dossiê crítico – Em torno de Fenomenologia dos devaneios, de Marcus Sacrini 

 

 

Entretanto, a alternativa mais importante oferecida à variação livre, amplamente 
aplicada no nível interintencional de análise, é um método inteiramente original 
criado pelo autor: “de nossa parte, o método privilegiado para destacar os invariantes 
fenomenais será a sessão de captura e não a variação imaginária […]. Por meio dessas 
sessões, buscaremos fazer aparecer estruturações invariantes nos fenômenos destaca-
dos, sem nos servir deles como suportes quaisquer para idealidades puras que eles, 
no máximo, instanciariam” (p. ). Repousa sobretudo aqui, portanto, a possibili-
dade de exprimir não os devaneios privados, mas sim suas essências. Vale a pena 
examinar de perto esse método sui generis de obtenção de invariantes, apresentado 
entre os §  e § , pois ele nos fará reencontrar algumas das dificuldades com que 
já deparamos no início.  

O objetivo da análise interintencional, lembremos, é apanhar as leis motivacionais 
entrelaçando as vivências devaneantes. O método proposto para sua captura se des-
dobra em três fases: a vivência do devaneio, a captura do devaneio, e o registro do 
devaneio. Parte-se do fenômeno concreto do devaneio, tal como vivido em primeira 
pessoa no nível do mero vir-a-ser factual. Há aqui uma série de exercícios preparató-
rios, não apenas semelhantes, mas textualmente aproximados da prática meditativa da 
tradição oriental, recomendados para que o fenomenólogo se ponha a devanear de 
maneira espontânea, sem forçar artificialmente o devaneio numa ou noutra direção. 
O estudo do devaneio propriamente começa na segunda fase, quando se trata não 
mais de devanear em ato, mas de fixar o devaneio recém-vivido, retendo-o em detalhe 
e reconhecendo-o como devaneio, e isso como contendo tais e tais notas típicas. Em-
bora a inspiração para essa fase da captura não deixe de encontrar ecos novamente na 
prática meditativa, aliás evocada em mais de um contexto pelo autor, sua função me-
todológica não parece diferir substantivamente da reflexão:  

— 
que ocorria em Experiência e juízo para o mundo sensível, cujos tipos se calcavam numa a indução originária 
da exploração perceptiva. Em certa medida, o círculo virtuoso entre antecipação conceitual e descrição feno-
mênica de que fala Sacrini parece ser uma extrapolação, para a psicologia, desse jogo entre antecipação em 
horizonte e preenchimento confirmante ou infirmante. Sobre isso, veja-se o comentário de Sacrini em A 
cientificidade na fenomenologia de Husserl, em particular os capítulos em que trata do curso Natureza e 
Espírito e da Psicologia fenomenológica: “as generalidades em vista devem ser obtidas com base em exemplos 
factuais de nosso mundo pré-dado. O método para a obtenção dessas generalidades é a exploração de hori-
zontes constituídos na assimilação de qualquer dado da experiência: parte-se de um exemplo factual qualquer 
enquanto vivido no agora impressional da consciência e se explicitam as experiências que se poderiam viven-
ciar por meio da atualização dos horizontes copercebidos com o dado originalmente apreendido. Nessa ex-
plicitação, atesta-se que as antecipações indeterminadas de novos dados a cada experiência são prefiguradas 
conforme experiências familiares, de maneira que estilos gerais de doação sensível do mundo se deixam reco-
nhecer na organização do campo fenomenal pelo qual a experiência sensível ocorre” (Sacrini, , p. ). 
Vale sublinhar o quanto se trata aí de uma certa aclimatação ao domínio da passividade daquela espécie 
peculiar de verificacionismo existente no jogo entre intenção vazia e preenchimento intuitivo. 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 252-301  

Empregaremos o tradicional recurso meditativo, reconhecer que se está deva-
neando, não como chave para dissolver uma distração e sim como ocasião para 
reter, do modo o mais fiel possível, o devaneio há pouco vivido. A sessão de 
captura se revela mais claramente em sua estrutura: colocamo-nos em situação 
de quietude e miramos um tema sensível de fundo. O atentar se difundirá 
espontaneamente em devaneios e ao nos darmos conta de certa sequência de-
vaneada passivamente, fixamos de modo reflexivo tal vivência. É assim que se 
“capturam” devaneios; ao reter com relativa clareza ao menos alguns momen-
tos do fenômeno, passa-se logo para a fase de registro. Se não é o caso, se o 
devaneio se borra ou se há dúvidas sobre a fidelidade da reconstrução reflexiva, 
então empregamos a forma tradicional do “dar-se conta” da distração, isto é, 
retomamos o foco direcionado para o tema sensível, aguardando nova chance 
de captura (p. ). 

Entendida como reflexão sobre o devaneio recém vivido, a fase da captura deve 
se precaver para não deformar a vivência irrefletida que é seu tema. Como adverte 
o autor, “é nessa fase em particular que se deve fazer valer as restrições tipicamente 
fenomenológicas”, cuidando de tomar o devaneio vivido à exata maneira como ele 
se doa, isto é, “como dado autônomo, a ser investigado em sua legalidade imanente” 
(p. ). Em particular, trata-se de proibir que aí se infiltrem substruções conceitu-
ais objetivantes, como aquelas a que a psicologia cognitiva submete o devaneio ao 
analisá-lo em laboratório, terminando por produzir fenômenos novos ao invés de 
tematizar os inicialmente buscados. Mas não apenas: também podem desfigurar o 
vivido irrefletido, precisando por isso ser afastados, a pressa na captura, as modifi-
cações imperceptíveis que a atenção impinge no fenômeno atentado, a conceituali-
dade de fundo disponível à reflexão. Entre parênteses, chamemos atenção a essa 
possibilidade de na captura se desfigurar o devaneio vivido; perguntaremos à frente 
se essa possibilidade, que parece ser o reverso negativo do ideal de uma captura pura 
do irrefletido ele mesmo, faz sentido. Por outro lado, se não houver dúvidas quanto 
à “fidelidade da reconstrução reflexiva”, se o devaneio foi retido e reconhecido com 
relativa clareza, somente então deve-se passar à última fase do método, o registro, 
tomando notas assim que possível do conteúdo devaneado a cada vez e ir produ-
zindo fichas nas quais se exprimem, em língua corrente, as unidades mínimas que 
compõem o devaneio. Os registros dessas unidades chamar-se-ão descritemas, termo 
emprestado de M. Bitbol e C. Petitmengin. Tais fichas, contendo o conteúdo do 
devaneio e dispostas de tal modo que se evidenciem alguns de seus elos, serão por 
fim examinadas pelo fenomenólogo para descobrir os mecanismos associativos que 
comandaram seu encadeamento. O que pensar disso tudo? 

Como vimos, o método parte da vivência do devaneio, uma vivência irrefletida; 
passa para a captura do devaneio, uma reflexão sobre o irrefletido; e desemboca sem 



Dossiê crítico – Em torno de Fenomenologia dos devaneios, de Marcus Sacrini 

 

 

ruptura no registro do devaneio, expressão linguística do produto dessa reflexão. 
Como o ponto de partida é uma experiência individual e silenciosa e o ponto de 
chegada deve ser um invariante, presumidamente mais universal e expresso verbal-
mente, em algum momento intermediário deve ocorrer certa generalização. Apesar 
do candidato natural para esse passo ser a captura, alguns textos parecem sugerir que 
o salto ocorreria apenas na fase do registro, quando transcrevemos as notas típicas 
dos devaneios em fichas, que assim se tornam partilháveis e retificáveis. 

Em relação ao registro dos devaneios, trata-se da fixação linguística da vivência 
há pouco retida, de maneira a atribuir-lhe uma forma expressiva acessível, ao 
menos em seus aspectos invariantes, mesmo para quem não a vivenciou. A 
vivência é então objetivada como um dado partilhável, e as análises descritivas 
propostas a partir daí se constroem de modo retificável, conforme considera-
ções e objeções cuja pertinência não depende de uma remissão à singularidade 
experencial do devaneio em pauta. O registro acurado é a base para que a 
elucidação fenomenológica ganhe força de convencimento, e isso não porque 
se almeja induzir uma produção vivencial similar, que colocaria os leitores em 
um estado aquém de qualquer dúvida razoável, e sim porque o tema investigado 
torna-se disponível às operações de justificação racional responsáveis pela legitimi-
dade teórica em qualquer área do saber. […] por meio do registro, na verdade, 
o tema é lançado para além da dimensão singular vivencial e se torna acessível 
como objetividade elaborável racionalmente (p. , grifos meus). 

O texto se presta talvez a duas leituras, cada uma implicando uma interpretação 
diversa do método. Na primeira delas, pareceria haver algo como uma tentativa de 
passagem do objeto fenomenológico, na primeira fase, dado intuitivamente no 
tempo vivido, ao objeto de ciência, na última fase, pertencente ao mundo da lin-
guagem e ao espaço de razões e justificativas – para falar no idioma de certa episte-
mologia, que veria aí aliás a duvidosa suposição de uma homogeneidade de fundo 
entre percepção e linguagem. Mas é mais provável que o sentido do texto seja outro, 
a saber, dar conta da passagem do vivido singular à sua essência material partilhável 
e publicamente exprimível. Nesse caso, o texto apenas sustentaria que, no lugar da 
intuição de essências, que encerrava o processo de variação imaginária numa solitária 
apreensão sui generis do invariante, teríamos agora a dinâmica aberta e teleológica 
da validação infinita por uma intersubjetividade comunicativa. Uma generalização 
sem variação livre, portanto. Nessa última interpretação, sem dúvida mais condi-
zente com o universo da fenomenologia, a dificuldade maior se concentra mesmo 
na fase intermediária, a captura, na qual se realizaria a primeira apreensão do vivido 
fático como sendo de tal ou tal tipo, isto é, já como caindo sob um ou outro conceito 
empírico. Em particular, se se trata de explicar de que maneira saímos do meu de-
vaneio em primeira pessoa e terminamos com aspectos típicos do devaneios expressos 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 252-301  

nas fichas, isto é, com generalidades empíricas, é preciso reconhecer que alguma 
universalização já havia sido feita no momento da captura. 

Voltemos então ao passo decisivo da captura. O que ocorre aí? Até certo ponto, 
o processo todo guarda analogias com aquele descrito por Husserl nos § a  de 
Experiência e juízo, tendo em comum a tarefa de pré-constituir as generalidades em-
pírico-típicas. Trata-se aqui de tematizar ativamente os tipos segundo os quais a 
experiência é de antemão passivamente pré-dada. Se é verdade, diz Husserl ali, que 
as coisas são experimentadas por nós de antemão como árvore, animal, serpente – 
coisas a cada vez individualmente novas e todavia sempre-já pré-conhecidas (e reco-
nhecidas) quanto a certos aspectos característicos –, resta que esses tipos, contraparte 
objetiva da habitualidade sedimentada no sujeito (pois remontam inevitavelmente 
a experiências instituintes passadas com as quais os dados atuais entram em recobri-
mento), não são em primeiro lugar notados por si mesmos: vemos de imediato o 
cachorro como coisa individual e não como exemplar de sua generalidade empírica, 
que de resto comporta graus (se quisermos: vemos algo como algo e não algo como 
algo). Mas, se nessa apreensão do indivíduo está implícita sua relação ao tipo, esta 
última pode ser levada à tematização explícita e o tipo pode ser apreendido direta-
mente por meio de prestações originais, não mais passivas e sim ativas. De algum 
modo, seria algo semelhante a essa passagem do tipo passivamente dado como mo-
mento do indivíduo à sua tematização direta como objetidade geral que parece ocor-
rer na captura do devaneio: se apreendo o vivido irrefletido sempre-já como imagi-
nativo, recordativo, etc., sem carecer para tanto de um ato original da espontanei-
dade, na captura trato de visar não mais o vivido idiossincrático e sim o esquema 
que retém seus traços mais relevantes, isto é, um tipo mais geral sob o qual ele cai – 
e será este último, não o primeiro, que será gravado no registro. 

Isso posto, há particularidades metodológicas próprias da sessão de captura, au-
sentes no universo de Experiência e juízo, e que estão ligadas tanto à natureza do 
objeto em questão, as vivências presentificadoras, sem objeto intencional e dadas 
apenas à reflexão (além de dadas imediatamente a si mesmas, é claro), quanto ao 
fato de ela precisar desembocar no registro linguístico da objetividade racionalmente 
elaborável (o que, aproximadamente, corresponderia em Husserl à esfera predica-
tiva). Para examiná-lo de perto, coloquemo-nos em situação de captura. Procuro 
apanhar o vivido irrefletido segundo caracteres mais gerais e relevantes: reconheço-
o, por exemplo, como recordativo, como imaginativo etc., e isso conjuntamente 
com outras notas típicas concomitantes. A vivência é então capturada como caindo 
sob tal ou tal conceito genérico. O autor assevera que tais conceitos nem são estra-
nhos ao vivido irrefletido – posto que a captura é um desabrochar reflexivo do vivido 



Dossiê crítico – Em torno de Fenomenologia dos devaneios, de Marcus Sacrini 

 

 

irrefletido –, nem são autarquicamente forjados numa intenção significativa solitá-
ria. Se assim fosse, haveria um salto descontínuo entre a captura e o registro que 
Sacrini se esforça por afastar: “entre captura do devaneio (entendida como o desper-
tar reflexivo que recupera ativamente e retém o encadeamento vivido há pouco) e 
seu registro não há nenhum corte abrupto. […] Na verdade, a própria captura já se 
dá conforme certas noções conceituais descritivas. Se nem mesmo se sabe o que foi 
vivenciado, fica difícil distinguir seus componentes e fases; por sua vez, para sabê-lo 
empregam-se nomenclaturas e recursos discriminativos que pré-ordenam o registro” 
(p. ). Noutras palavras, a conceitualidade explícita com que é escrito o registro 
(na esfera predicativa, se quisermos manter o paralelo com Husserl) já permeia im-
plicitamente a captura (na esfera pré-predicativa), de modo que existe entre ambas 
as fases – entre todas as fases, na verdade – certa homogeneidade lógica. É essa con-
ceitualidade que, explícita ou implícita, para Sacrini, é pública. E isso é assim porque 
tais conceitos, diz o autor, teriam sido originalmente aprendidos em interações so-
ciais que há muito se depositaram no repertório semântico do sujeito devaneante, e 
agora, na captura, orientam sua discriminação dos vividos. Era esse, como vimos, o 
segundo argumento mobilizado pelo autor no §  para afastar a acusação de lingua-
gem privada. Se na captura reconheço um vivido particular meu sob um de tais 
conceitos empíricos, esses conceitos, sedimentados no tesouro da língua comum, 
são em princípio compreensíveis por outros sujeitos, o que torna possivelmente do-
tado de sentido um discurso sobre o devaneio. Mas nada disso apaga o fato de que, 
na captura, o que se faz é aplicar silenciosamente tais conceitos aos vividos irrefleti-
dos dados na primeira fase, separando nestes o essencial do acessório, os momentos 
dependentes dos independentes, suas notas típicas, para só então, no registro, de-
signá-lo com um termo cujo sentido é intersubjetivamente compreensível. É por 
isso que o descritema registrado é exatamente a expressão não do devaneio irreduti-
velmente individual nem da essência pura, mas do tipo capturado, a generalidade 
empírica sob a qual o apreendo reflexivamente.  

Das três etapas do método, a última se dá no elemento da linguagem pública e a 
primeira é inevitavelmente privada. Mas a segunda, por mais que Sacrini procure 
garantir que não guarda nenhum corte abrupto nem em relação ao vivido irrefletido 
individual nem em relação ao registro público, na medida em que já é impregnada 
de conceitos descritivos previamente aprendidos, o fato é que se realiza em silêncio 
e só eu poderei medir seu resultado. É nessa segunda etapa que se dá toda a mágica, 
pois é aqui que parece ocorrer a apreensão do vivido irredutivelmente singular con-
forme um tipo mais geral. Em fim de contas, tudo dependeu de que, tendo tido um 
vivido x, eu tenha sabido capturá-lo como x. Mas o que garante que soube separar 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 252-301  

os traços de fato importantes do devaneio e não fui seduzido pelo seu colorido vi-
vencial, transformando uma idiossincrasia fugaz em nota específica? Apreender o 
tipo envolve recortar em uma pluralidade de indivíduos certas determinações que se 
recobrem associativamente no seio de uma relação que não é de semelhança com-
pleta: mas como saber se o recorte é pertinente e não traduz uma preferência arbi-
trária ou simplesmente um engano? Se tenho a experiência de indivíduos sempre-já 
tipificados, isso é assim porque a doação atual desperta um recobrimento passivo 
com coisas parcialmente semelhantes anteriormente dadas e retidas por mim. Mas 
é sempre possível que tal recobrimento se dê com coisas pertencentes a tipos dispa-
rates: nada garante que eu veja a baleia como mamífero e não como peixe, com cuja 
classe guarda certas afinidades aliás até mais sugestivas, para utilizar um exemplo de 
Husserl. Sendo assim, no caso dos devaneios, como saber, na fase reflexiva e silen-
ciosa da captura – na qual se trata não apenas de apreender o vivido passado em sua 
ipseidade individual, mas sobretudo em sua participação no tipo –, se apreendi o 
vivido devaneante x como x e não como y? Imaginemos por um momento o que 
seria a captura de devaneios feita pelo afásico de Gelb e Goldstein, tal como reto-
mado por Merleau-Ponty na Fenomenologia da percepção. Sua incapacidade de no-
mear as cores passa também pela dificuldade de classificá-las: ele começa agrupando 
as amostras segundo a cor fundamental, juntando na mesma pilha as fitas azuis de 
diversas tonalidades, mas repentinamente muda o critério e, pelo fato de haver na 
pilha dos azuis um azul pálido, passa a colocar ali também o amarelo pálido, o ver-
melho pálido, etc. Nessa tipificação heterodoxa da experiência, há ao menos o mé-
dico cujos olhos físicos tudo veem: a classificação nas pilhas, a flutuação de critérios, 
a dificuldade de nomear. O que ocorreria no devaneio, já que tudo aqui se passa na 
interioridade da reflexão e já que o único juiz é o olho mental do próprio devane-
ante? Como avaliar aqui se há “fidelidade da reconstrução reflexiva” (p. )? Que 
se entenda o sentido de nossas questões. O ponto não é apontar alguma ausência de 
certeza envolvendo a captura, o que talvez se conceda sem grande custo. O que nos 
parece, antes, é que a mera possibilidade de se equivocar na captura sequer faz sen-
tido. Nossa suspeita, como está claro, é a de que fomos novamente enredados pelas 
artimanhas da linguagem privada. 

Se não nos equivocamos em demasia, o que aconteceu é que se separou o caráter 
público da conceitualidade disponível do difícil problema de sua aplicação. Não 
basta, com efeito, afirmar que o conceito é aprendido em interações sociais e em 
práticas contextualizadas se na captura sua aplicação permanece privada. Mas, se 
posso duvidar de ter capturado mal ou bem um vivido devaneante meu antes de 
registrá-lo, é precisamente isso o que está ocorrendo. Com qual critério, porém? A 
não ser que se imagine uma misteriosa noção de critério privado, não há na captura 



Dossiê crítico – Em torno de Fenomenologia dos devaneios, de Marcus Sacrini 

 

 

silenciosa nada que possa instaurar a polaridade do verdadeiro ou falso, correto ou 
incorreto, claro ou não claro, de maneira que a própria dúvida acerca de sua fideli-
dade perde sentido. A rigor, é o próprio conceito supostamente público que perde 
sentido, se é verdade que ele é inseparável de suas aplicações, corretas ou incorretas 
(e não é necessário ser wittgensteiniano para admiti-lo). Ou haveria um conceito 
correto para mim? Não importa a situação social e o contexto interativo passados 
em que originalmente aprendi os conceitos empíricos sob os quais reconheço os 
vividos devaneantes; no ato da captura, estou inevitavelmente aplicando-os privada-
mente. A não ser que estejamos entendendo o conceito como uma representação na 
paisagem mental, ou como uma forma imutável cuja apreensão silenciosa permane-
ceria em todo caso enigmática, a única maneira de discernir se aprendi o sentido de 
um termo corretamente é efetivamente aplicando-o, utilizando-o contra um metro 
comum tacitamente partilhado pela comunidade falante, que é precisamente o que 
parece fazer falta na captura do devaneio5. 

E isso, que parece tornar sem sentido a dúvida acerca da fidelidade da captura, 
tem também repercussões na fase do registro. Para meu interlocutor, não faz qual-
quer diferença se digo verdadeiramente que tive um vivido de imaginação ou se digo 
falsamente que tive um vivido de fantasia – não faz diferença, em suma, se trans-
crevo os devaneios em seus elos típicos ou se deliberadamente os invento – , posto 
que não tem acesso nem ao vivido em questão, nem ao tipo capturado por mim, 
para saber o critério que estou adotando na captura para decidir da correção ou 
incorreção do juízo aí efetuado e, portanto, da fidelidade da reconstrução reflexiva. 
A rigor, jamais saberia o que estou chamando de “memória”, “fantasia”.  

Seria desnecessário supor alguma correspondência forte entre o descritema, vi-
vido registrado, e o próprio vivido, evento referido, uma vez que o que se trata de 
descobrir aqui são os nexos entre os descritemas? Nesse caso, que poderia ser o de 

— 
5  Defendendo a perspectiva da primeira pessoa, escreve o autor: “sem dúvida, os conceitos são aprendidos em 

interações sociais variadas; porém, no caso daqueles descritivos da experiência, sua boa aplicação não supõe 
que se possa discernir corretamente os aspectos expressos? Não se depende aqui de exercícios em primeira 
pessoa, encontrando instâncias pertinentes na própria experiência, para saber a que os termos se referem? Já 
antecipamos esses resultados em seções anteriores: o uso correto de termos descritivos remete a discriminações 
bem-sucedidas dos referentes, o que, no caso da própria experiência subjetiva supõe um papel fundante do 
estar consciente subjetivo para o emprego adequado de distinções conceituais acerca do aparecer fenomenal. 
O entendimento dos termos descritivos da experiência reenvia, assim, a aplicações desses termos na própria 
experiência” (p. ). Em nossa leitura, tal passagem parece concentrar toda a dificuldade: pretende haver 
conceitos públicos cuja aplicação privada seria não apenas dotada de sentido como também, o que é mais 
forte, a única capaz de conferir sentido a determinado grupo de conceitos. Se entendemos corretamente, é a 
separação possível entre conceito e aplicação, implícita na ideia de um conceito público aplicado privada-
mente, que faz todo o enigma desse texto: parece querer afastar a objeção da linguagem privada, defendendo 
o caráter público e contextual do sentido, com um argumento que na verdade a reforça. 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 252-301  

uma semiótica dos devaneios, não se teria como sustentar que a legalidade aí desco-
berta seria imanente às vivências: ou bem se diria que os elos registrados não reme-
tem a nenhuma ontologia, ou bem se reconheceria a impossibilidade de distinguir 
o que neles pertence ao fenômeno estudado e o que neles se deve ao próprio registro 
(no qual também estão implicados o interesse teórico do pesquisador, os conceitos 
que subjazem às suas hipóteses construtivas, etc.). Em certo sentido, a suposição de 
fundo da fenomenologia parece ser a de que existem relações de essência na experi-
ência e de que estas podem ser expressas puramente na linguagem. Mas a questão é 
saber se o atributo da pureza faz sentido nesse caso. Haveria uma maneira absoluta-
mente correta ou incorreta de transcrever o devaneio em descritemas? Haveria uma 
regra única de transposição entre o vivido capturado e sua colocação em palavras? 
Tomemos aleatoriamente a seguinte transcrição de devaneios, fornecida no § . O 
descritema A “dor nas costas” (vivência sensível deflagradora) é seguido pelo descri-
tema B “cachorro ganindo e se arrastando” (vivência presentificadora). Trata-se de 
um devaneio efetivamente ocorrido com Sacrini, por ele capturado e registrado no 
livro. Para efeitos de argumentação, suponhamos bem-sucedida a fase da captura. 
Cabe agora entender sua relação com o registro. Uma vez registrados os descritemas, 
descobre-se uma motivação por semelhança entre A e B (a dor está presente em 
ambos). Mas não há como impedir de imaginarmos uma cena mais complexa: a dor 
sentida em A não foi acompanhada por qualquer gemido, porém o pesquisador, que 
não deixou de perceber esse aspecto da vivência no momento da captura, não o 
registrou. O descritema exprime o vivido, porém o faz sempre sob um aspecto e 
deixa outro de lado. O resultado é não deixar transparecer no registro que a seme-
lhança entre os aspectos p de A e p’ de B é acompanhada pela inversão entre aspecto 
não-q de A e q de B. Por que a construção que sublinha a semelhança seria mais 
pertinente que aquela que sublinha a inversão? O problema não está apenas na se-
leção dos dados, no que há inevitavelmente decisão arbitrária do pesquisador, mas 
também na regra de transposição adotada entre vivências e descritemas. Num deva-
neio de cadeia mais longa, pode-se supor que a relação metonímica entre vivido A e 
vivido C seja, para um ou outro fim, mais relevante que a relação de semelhança 
entre vivido A e vivido B, e a elucide (a literatura psicanalítica, vale lembrar, constata-
o frequentemente). Nesse caso, não teria sido útil transcrever o encadeamento na 
forma A-C-B, ao invés de A-B-C ? Ou haverá alguma suposta naturalidade em trans-
por a sucessão temporal na forma da contiguidade espacial do diagrama (ou, para 
ser aqui mais literal, da sequência alfabética)? Em qualquer caso, se não há uma 
única regra de transposição possível entre vivência e registro – uma única descrição 
possível para um mesmo fato –, não se vê como o último poderia ser decalque da 
coisa mesma, da essência mesma. É esse, como se sabe, um dos pontos sobre os quais 



Dossiê crítico – Em torno de Fenomenologia dos devaneios, de Marcus Sacrini 

 

 

o segundo Wittgenstein insistiu vigorosamente, e que pode ser voltado contra a fe-
nomenologia, como de resto já se fez. Tome-se de Claude Romano uma síntese 
dessa posição:  

A ideia de uma descrição que se autolegitimaria na intuição e seria perfeita-
mente adequada ao fenômeno, que não deixaria lugar a qualquer descrição 
alternativa, é um não-senso. Uma descrição coloca sempre em operação: ) 
interesses, isto é, questões implícitas; ) na medida em que se formula em uma 
certa linguagem, esquemas conceituais, o que podemos também chamar de 
uma pré-compreensão (articulável linguisticamente) dos fenômenos; ) na 
maior parte dos casos – sobretudo quando se trata de uma descrição complexa, 
sustentada por dilemas filosóficos –, crenças ou pressupostos, às vezes mesmo 
toda uma teoria tácita. É justamente essa complexidade que obriga concluir 
pelo pluralismo necessário das descrições. Pertence essencialmente a toda des-
crição que exista sempre, para uma descrição dada, descrições concorrentes 
(Romano, , p. ). 

Isso traz consequências mais amplas. A mais importante é tornar indecidível se o 
elo devaneante descoberto no registro pertence à linguagem na qual é formulado ou 
à experiência que esta pretende exprimir6. A questão não é, portanto, somente a de 
saber se, ao exprimir devaneios em fichas, restituímos os traços gerais pertinentes do 
vivido, damos vazão a idiossincrasias pessoais, ou, no pior dos casos, apenas emiti-
mos ruídos sem sentido. O ponto mais delicado tem a ver com o fato de que tais 
fichas devem servir de base para obtenção de leis de motivação que, para a fenome-
nologia, têm o peso ontológico de a priori sintéticos materiais e não podem ser re-
duzidas nem às regras gramaticais de sua descrição, nem aos princípios associativos 
do empirismo, ambos contrapartes de ontologias nominalistas. Para isso, todavia, 
são necessárias duas coisas: primeiro, que as essências das vivências tenham sido 
apreendidas na captura como tipos mais gerais do que sua ocorrência idiossincrática; 
segundo, que o registro linguístico dessas essências seja sua restituição adequada. As 
duas exigências, contudo, só parecem atendidas ao custo da reposição de algum dos 
mitos adjacentes ao tema da linguagem privada.  

É uma posição profundamente arraigada na história da fenomenologia afirmar 
que as essências ditas linguisticamente não se resolvem na linguagem. Sacrini pro-
longa essa tradição ao repudiar a ideia de se reabsorver a legalidade da experiência 
nas regras gramaticais, defendendo, ao contrário, que tais leis-de-essência pertencem 
ao próprio fluxo devaneante. Em determinada passagem, o autor diz o seguinte: as 
unidades discretas dos devaneios não surgem isoladamente, mas são “internamente 

— 
6  Ao nosso ver, esse é um dos sentidos da objeção dirigida por Luiz Henrique Lopes dos Santos à sobrevida do 

conceito de experiência antepredicativa no último Merleau-Ponty (Santos, ). 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 252-301  

motivadas uma pela outra em uma corrente ordenada. Por sua vez, os nexos não são 
mecanismos causais inaparentes que de algum modo manipulam os conteúdos, mas 
são componentes da própria manifestatividade da vivência em pauta” (p. ). Entre 
outras coisas, diz-se aí que os a priori materiais pertencem à fenomenalidade, não à 
sua descrição, que a ordenação exposta no registro remete à ordenação motivada exis-
tente no fluxo devaneante. Nessa altura do texto, a tese é mobilizada para afastar a 
hipótese de que o devaneio seria um “turbilhão caótico de fantasmagorias descone-
xas” (p. ). O espírito racionalista da fenomenologia é aí patente: depois das rela-
ções de reenvio necessário no mundo sensível, descubramo-las também em nossos 
devaneios… A dificuldade, porém, é que para sustentar tal tese seria preciso ter 
acesso direto ao fluxo devaneante independentemente do registro para se certificar 
de que não é este último que está projetando no primeiro sua própria ordenação. 
Daí a necessidade do recurso intuicionista a uma fonte extralinguística de conheci-
mento, que se pode observar, entre outros, insinuada no seguinte texto: “longe de 
as articulações da experiência decorrerem estritamente de capacidades conceituais já 
adquiridas, elas se ordenam de forma relativamente autônoma, e podem mesmo 
motivar o refinamento de relações conceituais habituais. No limite, não parece sem-
pre verdade que eu deva possuir os conceitos correspondentes para poder experi-
mentar o que por meio deles se conceitualiza” (p. ). Vendo de perto, isso é dizer 
não apenas que a experiência tem uma ordenação logicamente independente em 
relação àquela da linguagem na qual é dita, mas também que poderia ser atestada 
sem uma tal mediação. Como esperado, tudo repousa na admissão do princípio dos 
princípios que opera como critério último de verdade na fenomenologia, a intuição 
doadora. Teria sido a isso que no fundo se almejava dar uma via de acesso quando 
se recorria tão frequente e insistentemente aos exercícios meditativos da tradição 
oriental? Que se releia a descrição da “experiência absortiva” no § . Como se nas 
práticas do aquietamento e da atenção treinada encontrássemos por fim a doação 
sem conceito… 

Dito isso, daí não deriva uma objeção massiva ao projeto de uma fenomenologia 
dos devaneios. A rigor, isso seria impossível, uma vez que apoiamos parte de nossas 
observações em um campo teórico estranho ao da fenomenologia, e que entre inco-
mensuráveis o conflito é indecidível. Intuicionismo ou análise gramatical? Façamos 
nossas apostas… Seja como for, imaginando que se conceda alguma pertinência a 
nossos comentários, permanece ainda assim inabalada não apenas a análise intrain-
tencional, mas talvez também plausível mesmo a análise interintencional, nesse caso 
desde que purgada de suas pretensões eidéticas. Tomaríamos então os nexos moti-
vacionais na acepção ontologicamente menos carregada do empirismo inglês? Mas 
seria preciso aceitar as consequências: tomar a legalidade do devaneio como aquela 



Dossiê crítico – Em torno de Fenomenologia dos devaneios, de Marcus Sacrini 

 

 

de meras constâncias forjadas pela imaginação, após ter colocado entre parênteses a 
transcendência objetiva, seria ter praticado a epoché renunciando ao empreendi-
mento constitutivo, ou seja, tê-la praticado como cético7. As descrições dos deva-
neios nos dariam regularidades, mas nenhuma legitimidade para ultrapassar a estrita 
experiência de que são extraídas: aquela deste ou daquele indivíduo devaneante, en-
quanto puramente reflete ou medita sobre seus devaneios. Isso, contudo, talvez não 
se queira conceder, pois o custo é dissolver a psicologia fenomenológica em uma 
antropologia. 

Outra alternativa, mas também renunciando – ainda mais visceralmente – à am-
bição eidética, seria conceder à camada expressiva certa liberdade, ainda que relativa, 
para que perseguisse uma relação com o vivido que não fosse aquela seja da corres-
pondência, seja da expressão pura, mas que tivesse ainda assim algum valor de conhe-
cimento. Pensamos aqui numa descrição dos devaneios à maneira de um Rousseau, 
esse grande ausente do extenso livro de Sacrini. Estaríamos, é verdade, muito distantes 
dos diagramas da fenomenologia de Sacrini, com suas fichas e descritemas encadea-
dos: quase no seu extremo oposto. Não se pretenderia mais que o devaneio registrado 
fosse um decalque neutro do devaneio vivido, mas um devaneio segundo, inventivo 
no plano das palavras e da memória, dando a conhecer indiscernivelmente tanto a 
natureza do sujeito de depois, aquele que rememora e registra o devaneio – com sua 
linguagem, suas práticas, suas particularidades de momento –, quanto a do sujeito de 
antes, que o experimentava em seus passeios. Aceitaríamos assim não apenas a distân-
cia entre a experiência e a expressão, mas também aquela entre a memória e o reme-
morado, e por que não, já que certos fenomenólogos o afirmam, entre a reflexão e o 
irrefletido. “Ao entregar-me ao mesmo tempo à lembrança da impressão recebida e 
ao sentimento presente, pintarei duplamente o estado de minha alma, a saber, no 
momento em que o acontecimento ocorreu e no momento em que o descrevi”. Sta-
robinski comenta do seguinte modo esse trecho dos Esboços das Confissões:  

— 
7  Veja-se sobre isso o comentário de Lebrun, enfatizando nesse ponto o lado negativo da apreciação dúplice, 

positivo-negativa, que Husserl faz de Hume: “há um momento ao menos em que, na interpretação de Hus-
serl, Hume é acusado de inconsequência: levado por seu ardor nominalista, Hume, para se fechar melhor em 
seu sensualismo, teria decidido passar em silêncio a problemática do sentido e descrever os fenômenos sem se 
interessar por aquilo que eles apresentam e pela maneira como a apresentam. […] Por que, com efeito, o 
empirista cogitaria de descrever aquilo que se dá ou se anuncia em uma representação?” (Lebrun, , p. 
). A resposta é conhecida e já estava explícita na primeira das Investigações lógicas: o empirista, por conhecer 
apenas signos indicativos, que a nada remetem senão de maneira arbitrária, não lhes pode emprestar função 
de conhecimento. Por isso, Lebrun continua: para o empirista, “o operador ‘representação de’ é desprovido de 
valor. O que há são somente conexões entre conteúdos indiferentes – e essa palavra conexão exclui tudo o que 
se poderia assemelhar a uma afinidade de natureza” (Lebrun, , p. ). Da ontologia do descontínuo à 
phaínestai fenomenológica vai de fato um mundo. 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 252-301  

Rousseau diz que “escreve seus devaneios”. Acreditemos nele. Diz que pretende 
“fixá-los pela escrita”, que está decidido a manter-lhes o “diário” e o “registro”. 
A palavra não será o devaneio original, mas seu eco retardado. Ela será seu du-
plo: o sonho de um sonho. De maneira nenhuma, como Rousseau assegura por 
vezes, sua réplica fiel, mas uma voz que, comovida pela lembrança de um deva-
neio primeiro (pela impossibilidade de reencontrar a inspiração do devaneio 
primeiro), deixa-se levar e derivar, ao sabor de sua reflexão descritiva, pelo de-
vaneio segundo. A memória do devaneio torna-se, assim, um devaneio dupli-
cado, destinado ainda a outros infinitos redobramentos por ocasião das leituras 
posteriores que deles Rousseau projeta fazer […]. […] como manter uma rela-
ção constante entre o devaneio primeiro e o devaneio segundo? No curso do 
devaneio segundo, as flutuações do devaneio primeiro não são apenas transcri-
tas: são interpretadas e modificadas. O quarto Devaneio, que reivindica o direito 
à ficção (que é inocente, e não pode ser assimilada à mentira enquanto não cause 
nenhum dano ao nosso próximo), tem valor de início e de confissão. Rousseau 
aí reclama, para a memória repetidora, o privilégio sem dúvida exorbitante de 
ser criadora sem deixar de ser verídica (Starobinski, , p. -). 

Evidentemente, estamos aqui diante de um discurso sem quaisquer pretensões 
constitutivas, talvez até ficcionais. Mas em um sentido preciso. Em Rousseau, a es-
crita dos devaneios não persegue nenhum fim externo, tem apenas a própria subje-
tividade por tema e por destinatário, assumindo a forma de uma meditação cuja 
finalidade é moral: é a “transmutação purificante da consciência e do sentimento”, 
de si para si próprio, que é buscada. Mas o notável é que é pela mediação da escrita 
que isso se dá. Continuemos nos apoiando em Starobinski: tão ciente da distância 
entre o devaneio transcrito e o devaneio vivido, quanto esforçando-se por vencê-la, 
Rousseau termina por fazer do primeiro uma maneira não de reapresentar o se-
gundo, o que seria impossível, mas de reavivar o sentimento passado a partir do 
presente e assim encontrar, nesse jogo de reflexos mediado pela linguagem, a ver-
dade do sentimento presente. Por isso a escrita, demovida das pretensões de espelhar 
a coisa mesma, tampouco se fecha na imanência de uma linguagem absoluta, sem 
nenhum fora. Podem-se então compatibilizar criação e verdade.  

Assim, em vez de reconhecer na distância entre o sentimento atual e o senti-
mento passado, o sinal de sua irrevogável diferença, em vez de ver anunciar-
se o malogro na heterogeneidade da escrita e de seu objeto elusivo, Rousseau 
se prevalece de um duplo êxito: o passado (explorado a partir do presente) não 
será traído, e o presente (vivificado pela lembrança) será expresso em sua ver-
dade […].  Pelo privilégio singular que ele lhe confere (privilégio que, aos 
nossos olhos, é o da “literatura”, ou melhor, da poesia), a palavra escrita, ao 
invés de ser condenada a permanecer inadequada, vai mostrar-se duplamente 



Dossiê crítico – Em torno de Fenomenologia dos devaneios, de Marcus Sacrini 

 

 

adequada. A consciência arroga-se, assim, o direito de inventar-se, sem jamais 
sair de sua verdade (Starobinski, , p. )8.  

Estaríamos tão longe da fenomenologia? Certamente, enquanto se espera da lin-
guagem a virtude de se apagar em benefício das essências e do lógos silencioso da 
experiência que ela exprimiria, segundo eles mesmos. Mas talvez não, se pudéssemos 
reler de maneira suficientemente livre – talvez excessivamente livre – esta nota de 
trabalho em que Merleau-Ponty define a filosofia e a arte pelo privilégio, “sem dú-
vida exorbitante”, de ser verdade e criação: “a filosofia, precisamente como ‘Ser fa-
lando em nós’, expressão da experiência muda por si, é criação. Criação que é ao 
mesmo tempo reintegração do Ser […]. Ela é então criação em sentido radical: cri-
ação que é ao mesmo tempo adequação, a única maneira de obter uma adequação” 
(Merleau-Ponty, , pp. -). Mas, nesse caso, seria preciso também consentir 
que, se não é numa antropologia que a fenomenologia dos devaneios se resolve, é 
porque é da literatura que ela se avizinha. 

José Luiz B. Neves (UFABC) 

Bibliografia 
Bouveresse, J. (). Le mythe de l’intériorité. Expérience, signification et langage 

privé chez Wittgenstein. Éditions de Minuit: Paris. 
Lebrun, G. (). “David Hume no álbum de família de Husserl”. In: Moura, C. 

A. R. de; Cacciola, M. L.; Kawano, M (orgs.). A filosofia e sua história: Gérard 
Lebrun. Cosac Naify: São Paulo. 

Merleau-Ponty, M. (). Le visible et l’invisible. Gallimard: Paris. 
Husserl, E. (). Expérience et jugement. Recherches en vue d’une généalogie de la 

logique. Trad. D. Souche. PUF: Paris. 
Ricoeur, P. (). À l’école de la phénoménologie. Vrin: Paris. 
Romano, C. (). Au coeur de la raison, la phénoménologie. Gallimard: Paris. 

— 
8  No restante de seu ensaio, Starobinski irá mostrar, num notável close reading de uma única alínea do primeiro 

Passeio, como esse movimento transmutação da consciência do autor, do obstáculo à transparência, da an-
gústia ao sentimento de presença – e de volta, pois a plenitude buscada é da ordem do desejo insaturável, não 
de um repouso finalmente conquistado –, ocorre no texto: este não o “designa” apenas, realiza-o ele mesmo. 
“Conversar consigo mesmo não será um meio tendo em vista um fim o posterior e distante: será o fim su-
premo, o objeto insuperável. […] O termo final alcançado pela transmutação purificante consiste na pers-
pectiva de um gozo indefinidamente repetido pela leitura” (Starobinski, , p. ). Seria interessante, mas 
não nos arriscaríamos a tanto, colocar essa conclusão em paralelo com a ideia de conversação infinita de 
Maurice Blanchot. Starobinski, quanto a ele, está provavelmente apenas comentando este trecho do primeiro 
Passeio: “minha empresa é a mesma de Montaigne, mas com uma finalidade totalmente contrária à sua: pois 
ele não escrevia senão para os outros e eu não escrevo meus devaneios senão para mim. Se, na minha velhice, 
próximo à partida, me mantiver, como espero, na mesma disposição em que me encontro, sua leitura me 
lembrará a doçura que experimento ao escrevê-los e, fazendo renascer assim, para mim, o tempo passado, 
duplicará, por assim dizer, minha existência” (Rousseau, ). 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 252-301  

Rousseau, J.-J. (). Os devaneios do caminhante solitário. Trad. Fúlvia M. L. Mo-
retto. Nova Alexandria: São Paulo. E-book. 

Sacrini, M. (). A cientificidade na fenomenologia de Husserl. São Paulo: Edições 
Loyola. 

______. (). Fenomenologia dos devaneios. Edusp: São Paulo. 
Santos, L. H. L. dos. (). “Sobre Merleau-Ponty, Husserl, Wittgenstein: feno-

menologia e dogmatismo”. Discurso, (), p. -. 
Starobinski, J. (). Jean-Jacques Rousseau: a transparência e o obstáculo. Compa-

nhia das Letras: São Paulo. 

 

Sobre a Natureza do Devaneio e seu Caráter Originário, por Azul Katz 

Numa época que luta para capturar nossa atenção, real e virtualmente; numa época 
que constantemente nos exige estar conectados e em que a aceleração parece fora de 
controle, Marcus Sacrini nos convida, como antídoto a essas ilusões contemporâ-
neas, a mergulhar nas profundezas da consciência através de uma análise atenta e 
paciente do fenômeno aparentemente contrário: a distração, a dispersão, a dilatação 
do tempo que ocorrem durante extensos fragmentos de nossas vidas cotidianas e 
que podem ser condensados sob o termo “devaneio”. 

Como o nome sugere, Fenomenologia dos devaneios (, doravante FdD) é uma 
análise fenomenológica dos devaneios, que são sequências complexas e densas de ex-
periências presentificadoras, ou seja, experiências não perceptivas em que o que apa-
rece não está originalmente presente, em carne e osso, mas aparece sob alguma forma 
de ausência. A hipótese de Sacrini é que, contrariamente à ideia de que o devaneio é 
um evento arbitrário e caótico, existe uma lógica subjacente que se revela no nexo 
associativo entre as experiências que se concatenam em cada devaneio. 

No que se segue, gostaria de chamar a atenção para a segunda parte central do 
livro, a “Análise Sistemática” do devaneio. Meu objetivo certamente não é esgotar 
os riquíssimos problemas e múltiplas ideias que a leitura evoca, motiva e levanta, 
mas simplesmente chamar a atenção para alguns pontos sobre os quais penso que 
uma ampliação ou esclarecimento permitiria realçar ainda mais a riqueza do con-
ceito de devaneio e da hipótese de uma dimensão original e produtiva da consciência 
não-perceptiva. Minha tarefa é mais limitada: contrastar dois fenômenos muito pró-
ximos, devaneios e fantasias – que foram objeto de minha própria pesquisa – a fim 
de deixar emergir os traços distintivos de ambos os fenômenos, bem como o que 
parece ser sua característica comum: a produtividade. 

Sacrini define o devaneio como um “encadeamento de diversos tipos de mani-
festações presentificadas” (FdD p. ), e essas concatenações complexas, extensas e 



Dossiê crítico – Em torno de Fenomenologia dos devaneios, de Marcus Sacrini 

 

 

densas de presentificações teriam um caráter originário na forma como são conca-
tenadas. O devaneio seria, assim, sequências de conteúdos (experiências presentifica-
das) encadeadas em formas específicas de associação. O que uma análise fenomeno-
lógica revelaria é o caráter originário que emerge no nexo associativo particular que 
ocorre nos devaneios: os padrões associativos entre presentificações não seriam ex-
plicáveis, redutíveis a experiências presentacionais, ou seja, não ocorreriam na per-
cepção normal, mas apenas quando devaneamos9. 

Minhas próprias explorações sobre a fantasia produtiva me aproximaram de al-
gumas ideias próximas à que Sacrini desenvolve em seu livro, que podemos resumir 
na ideia de que na consciência existem dimensões produtivas que excedem a expe-
riência perceptiva, sensual, presentacional. Mas, no que diz respeito aos desenvolvi-
mentos sobre o devaneio, penso que podem ser levantadas questões em duas dire-
ções: (A) por um lado, com respeito à natureza do devaneio e, por outro lado, (B) 
com respeito ao alcance e sentido em que se pode dizer que são experiências tão 
originais quanto a percepção, e mesmo produtivas. 

Com respeito à natureza do devaneio, parece haver uma dificuldade a que o pró-
prio autor se refere quando argumenta que, se os devaneios não são presentificações, 
mas uma cadeia de presentificações, então não está claro qual é a sua natureza: 

Empregamos a noção de “devaneio” para capturar essas experiências presenti-
ficantes densas, não necessariamente limitadas à consecução de um ato pre-
sentificante isolado. O “devaneio” é neutro quanto aos tipos de presentifica-
ção, i. e. pode abrigar todos eles sem privilégios para nenhum em particular. 
Entretanto, a vantagem de não entificar artificialmente os atos de presentifi-
cação (permitindo-nos capturá-los como vivências extensas e multimodais) 
tem seu reverso na indeterminação mesmo quanto a seus modos básicos de 
ordenação fenomenal. Os devaneios não são fulgurações de atos estanques, 
mas também não é claro o que são. O termo é vago o suficiente para não excluir 
nenhum tipo de presentificação, porém nada nos revela sobre suas formas tí-
picas de manifestação. (FdD, p. -, grifo nosso). 

Se, como afirma Sacrini, os devaneios são sequências de presentificações concate-
nadas, mas não são eles próprios presentificações, o que são então? A especificidade 
do devaneio residiria no nexo entre as experiências que lhe pertencem, e não nos con-
teúdos (as experiências concatenadas). Por esta razão, Sacrini propõe (ver, por exem-

— 
9  “Em uma apreensão intencional originária, o objeto se doa ‘em pessoa’, por assim dizer. A percepção sempre 

é originária relativamente a seus polos objetuais e, por sua vez, a presentificação sempre é secundária em 
relação aos polos originariamente perceptivos. Perguntávamos então se não haveria doações originárias exclu-
sivas da presentificação ou, em outras palavras, se certos polos objetuais não se manifestariam em presença 
unicamente nas presentificações.” (FdD, p. -). 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 252-301  

plo, FdD § ) que a forma adequada de analisar o devaneio é uma análise interinten-
cional, e não uma análise intraintencional (que buscaria estabelecer as condições de 
possibilidade de cada experiência e, portanto, não trataria de experiências concretas, 
mas apenas de tipos abstratos ou ideais). No entanto, como os conteúdos que se con-
catenam num devaneio são presentificações, em Fenomenologia dos devaneios a análise 
propriamente interintencional é precedida por uma análise das características, aspec-
tos ou dimensões essenciais das presentificações. O objetivo de tal análise não é, se-
gundo Sacrini, fazer uma nova tipologia ou classificação de tipos de presentificações, 
mas reconhecer os traços gerais que são então especificamente instanciados em cada 
experiência pontual. Esses aspectos, desenvolvidos na segunda parte do livro, são: fe-
nomenalidade (A), intuitividade (B), evocatividade (C), discursividade (D), afetivi-
dade (E) e depois em (F) é abordada a análise do “devaneio em ato”. Ora, nesta última 
seção, que é propriamente dedicada ao tema central do livro, argumenta-se que o 
devaneio não é em si uma forma de presentificação, como seriam a memória, a expec-
tativa, a consciência de imagem ou a fantasia, por exemplo. No entanto, gostaria de 
mostrar que uma revisão, não tanto da tipologia em si, mas antes dos critérios que 
Husserl utiliza para classificar e distinguir as espécies de experiências, poderia acres-
centar informação relevante sobre a natureza do devaneio. Por outras palavras, a aná-
lise intraintencional poderia lançar mais alguma luz sobre a análise interintencional. 
Uma análise dos critérios de classificação das experiências intencionais (que faria parte 
da análise das experiências e não da relação entre elas) permitir-nos-ia argumentar que 
o devaneio é um tipo de presentificação. Talvez uma espécie de macropresentificação 
ou suprapresentificação, mas com a estrutura fenomênica de uma presentificação, afi-
nal. Além disso, o devaneio teria uma estrutura fenomênica intimamente relacionada 
com o tipo paradigmático de presentificação produtiva: a fantasia. 

As análises das experiências intencionais que Husserl desenvolve desde os seus 
primeiros escritos sofrem certas flutuações ao longo da sua obra. Como salienta Ru-
dolf Bernet, é sobretudo nas análises temporais que se revelam as características es-
pecíficas de cada experiência, especialmente na forma como se inserem e se consti-
tuem na consciência interna do tempo10. Não obstante, Husserl procura dar conta 
dos diferentes tipos de experiências mesmo antes de mostrar como cada tipo se cons-
titui na consciência interna. Seguindo Brentano, Husserl adota uma primeira dis-
tinção entre atos de base, fundantes ou objetivantes, por um lado, e atos fundados 

— 
10  “A consciência interna não apenas manifesta o pertencimento de todos os atos intencionais por mim realiza-

dos à unidade da mesma consciência, mas também evidencia a diferença que existe entre os meus atos de 
apresentação e presentificação, entre os atos efetivamente realizados ou simplesmente por mim imaginados” 
(Bernet , p. ). 

 



Dossiê crítico – Em torno de Fenomenologia dos devaneios, de Marcus Sacrini 

 

 

ou não-objetivantes, por outro. Os primeiros referem-se a experiências em que se 
constituem objetividades, como a percepção (que dá objetos sensíveis), e os segun-
dos a experiências como volições e avaliações, que se fundam em atos objetivantes e 
qualificam de alguma forma essas objetividades já constituídas. A avaliação da beleza 
de uma rosa permite-nos ver a diferença entre os dois tipos de atos: o ato que valoriza 
a rosa como bela funda-se num ato objetivante, que é a percepção da rosa, mas a 
avaliação da beleza não faria sentido se não se fundasse numa intenção objetivante 
que lhe serve de base. 

Ora, parece evidente que, como Dufourcq o exprime na citação que Sacrini re-
toma, a nossa experiência é “polimórfica” e a “‘realidade’ não é apenas um título 
para o que se atesta sensorialmente” (FdD § ). Assim, para além da diferença entre 
atos objetivantes perceptivos e atos não-objetivantes, existem outros tipos de expe-
riências objetivantes próximas da percepção, mas nas quais os objetos não são origi-
nalmente dados: algumas coisas aparecem-nos em carne e osso, outras aparecem em 
alguma modalidade de ausência. Husserl procura então também um critério para 
estabelecer distinções dentro da esfera das experiências objetivantes, entre experiên-
cias originais e não-originais. Onde, por exemplo, reside a diferença entre represen-
tações perceptivas e memórias ou representações de fantasia? Brentano coloca esta 
questão – que Husserl retoma imediatamente a seguir – e responde-lhe usando a 
distinção de Hume entre impressões e ideias: se a percepção implica um tipo de 
experiência impressional, então as experiências que se lhe assemelham, mas que não 
dão o seu objeto de forma originária, como a memória ou a fantasia, i. a., devem 
dá-lo de forma derivada, ou seja, como ideias. Por outras palavras: a percepção iden-
tificar-se-ia com a intuição, e o resto das experiências não-perceptivas, com os con-
ceitos. Mas mesmo Brentano encontra dificuldades nesta dicotomia, uma vez que 
algumas experiências, como as fantasias, parecem não cair inteiramente nem sob o 
domínio das intuições nem sob o domínio dos conceitos (Brentano, ). Contra 
Brentano, então, Husserl salienta que toda a experiência, de qualquer tipo, se ori-
gina impressionalmente, de modo que mesmo as experiências objetivantes não-per-
ceptivas também seriam intuitivas, embora nem todas deem o seu objeto de forma 
original. Haveria assim uma forma originária de intuição (percepção ou presentação, 
Gegenwärtigung) e formas não-originárias de intuição, que Husserl chama presenti-
ficações (Vergegenwärtigungen), e entre as quais estuda, i. e., a recordação, a expec-
tativa, a consciência de imagem, a fantasia. O ponto aqui é que a relação entre pre-
sentação ou percepção e as outras experiências objetivantes não-perceptivas, englo-
badas sob a categoria de “presentificação”, não é uma mera relação de derivação ou 
abstração, como as ideias seriam com respeito às intuições segundo Hume. As pre-
sentificações seriam antes modalizações da percepção, ou seja, experiências em que 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 252-301  

algo pode ser considerado modificado em relação à estrutura “normal” das experi-
ências perceptivas, que oficiam como forma mãe, ou caso zero não modificado. Ora, 
se tanto a percepção como, por exemplo, a memória ou a fantasia, são formas de 
intuição em que algo objetivo é dado, qual é a sua diferença? Como distinguimos 
uma percepção, uma memória ou uma fantasia do mesmo objeto? 

O primeiro critério que Husserl tenta distinguir entre presentações e presentifi-
cações é a complexidade ou simplicidade de cada experiência: enquanto a percepção 
seria uma experiência simples, em que a consciência se dirige a uma objetividade 
com um ato perceptivo e de forma direta, as presentificações deveriam dar o seu 
objeto de forma indireta, ou seja, graças a um complexo entrelaçamento de diferen-
tes atos. De fato, este é o caso da consciência de imagem (Bildbewusstsein), em que 
algo ausente aparece por semelhança através da sua imagem, ou seja, através de um 
representante presente que se assemelha àquilo que é significado. A consciência de 
imagem seria então possível graças ao entrelaçamento de três dimensões, i. e., três 
atos entrelaçados: a consciência neutralizada do objeto físico, a consciência que dá 
a própria imagem e a consciência do sujeito que aparece na imagem. 

No entanto, o critério da complexidade ou do número de atos que cada experi-
ência envolve não explica duas presentificações principais: a memória e a fantasia. 
O que é lembrado ou o que é fantasiado não ocorre através de imagens do ausente, 
mas antes, por assim dizer, o que está ausente aparece de forma direta, i. e., é dado 
em apenas um ato. Para dar conta deste tipo direto de presentificações, Husserl de-
senvolve então o modelo de modificação reprodutiva, que torna possível explicar a 
memória como um ato que reproduz algo já vivido e constituído num momento 
anterior pelo mesmo sujeito que agora recorda. O modelo de modificação reprodu-
tiva (ver as Lições sobre a Fenomenologia da Consciência Interna do Tempo, Hua X) 
permite-nos distinguir tipos de presentificações simples de acordo com o tipo de 
modificação espaço-temporal que representam com respeito à presentação, que seria 
a experiência presente do presente. Para além da memória (presentificação do pas-
sado), o futuro também pode ser presentificado em antecipações e expectativas, e 
existem mesmo presentificações no presente (como quando, ao ouvir o barulho de 
um estrondo, representamos o acidente que o deve explicar). No entanto, a fantasia 
também reproduz algo temporária ou espacialmente ausente, mas de alguma forma 
existente? O modelo de modificação reprodutiva não explica como é possível que a 
consciência fantasie algo que não só não está presente, mas também é inexistente. 
O correlato do ato de fantasia não existe ou é irreal e é geralmente algo que não 
poderia tornar-se realidade em nenhuma circunstância. 

Husserl distingue entre memória (a presentificação reprodutiva) e fantasia por 
meio da posicionalidade ou não-posicionalidade dos dois tipos de atos. A memória 



Dossiê crítico – Em torno de Fenomenologia dos devaneios, de Marcus Sacrini 

 

 

é posicional porque põe ou coloca o que é lembrado como tendo ocorrido no pre-
sente, embora num tempo anterior. Pelo contrário, a fantasia não reproduz algo que 
ocorreu noutro tempo, mas antes dá o seu objeto como suspenso em nenhum tempo 
e em nenhum lugar. O ato de fantasiar é um ato neutro na medida em que suspende 
a crença ou não-crença na existência do que aparece: é por isso que o objeto fanta-
siado aparece como que flutuando no ar (Hua XXIII, p. ). 

No entanto, de onde vem a novidade e originalidade do que é fantasiado? Como 
é que a fantasia não é reprodutiva, mas produtiva, i. e., inventiva? Como é que a 
consciência tem a capacidade de criar ou produzir algo que não só não foi previa-
mente experienciado, mas que seria improvável e mesmo impossível de ser dado à 
percepção em qualquer tempo ou lugar real? Por outras palavras, como pode a fan-
tasia disputar o caráter originário da percepção ao ser capaz de criar algo novo? Por 
um lado, um sentido demasiado amplo de criação, como creatio ex nihilo, pressupo-
ria um poder excepcional para a fantasia, análogo ao que caracteriza as novas experi-
ências que emergem da fonte dos “agoras” no “presente vivo” (Hua X, p. -). 
Por outro lado, devemos reconhecer algum grau de liberdade e criatividade à fantasia, 
caso contrário não haveria forma de distingui-la da memória ou da expectativa e, 
deixando de lado casos excepcionais (como alucinações e delírios), sabemos que 
quando fantasiamos não estamos meramente a recordar o passado ou a prever o 
futuro. O problema pode ser resumido da seguinte forma: a caracterização da fan-
tasia deve ser capaz de dar conta do seu caráter produtivo, ou seja, do fato de que 
fantasiar um centauro não pode ser explicado apenas pela nossa capacidade de re-
produzir um homem e um cavalo na memória, mas também pela capacidade de 
combinar a metade superior de um com a metade inferior do outro. 

Reconheci e isolei três condições que tornariam possível a criatividade ou produtivi-
dade da fantasia (Katz, ): a autoneutralização do próprio curso de experiências; a 
duplicação da consciência; e as operações propriamente inventivas ou quase-inventivas. 

Em primeiro lugar, para que o fantasiar seja possível, não só o correlato objetivo 
deve ser neutralizado, mas também o próprio polo subjetivo precisa ser autoneutra-
lizado. Porquê? Que a crença na existência do objeto fantasiado (p. ex. um centauro) 
deva ser suspensa é claro, pois o que aparece numa fantasia não se insere harmoni-
osamente com o resto da realidade efetiva no meio da qual é concebido (o centauro 
não está na realidade). E sem neutralização o objeto fantasiado nem sequer poderia 
emergir porque a experiência tende a anular os elementos discordantes que confli-
tuam com o que a realidade exige como possível. Mas, além disso, o que parece ser 
necessário para que esta neutralização do objeto fantasiado seja possível é deixar de 
fora de jogo a força que o próprio passado exerce sobre a forma como experiencia-
mos o que efetivamente aparece e o que está para vir – como Husserl explica nas 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 252-301  

suas análises do efeito que a experiência sedimentada tem na predelineação da nossa 
experiência (ver as suas Sínteses Passivas, Hua XI). Esta força do passado (que Sacrini 
chama “memória operativa” – FdD, p. ) limita os horizontes de desdobramento 
possível da experiência futura. Ou seja, torna o que ainda está indeterminado na 
experiência determinável não de forma arbitrária. A experiência efetiva progride de 
forma harmônica: o que aparece integra-se harmoniosamente na mesma experiên-
cia, e se algo discordante com a totalidade do que é experienciado aparece, ou é 
anulado ou há uma correção na experiência total que permite a integração do que 
no início parecia discordante. Exatamente o oposto parece ocorrer na fantasia: o 
passado e o hábito parecem perder a sua força sobre a forma como configuramos o 
que fantasiamos, tornando, por sua vez, um futuro aberto, ou seja, o futuro do que 
é fantasiado, não é previsível, mas pode ser configurado de forma arbitrária. Na 
fantasia toda a mudança, toda a alteração, toda a discordância é bem-vinda e é pos-
sível integrá-la sem anular a totalidade da experiência fantasiadora. A autoneutrali-
zação do nosso próprio passado explica porque se pode não só fantasiar livremente 
sobre o próprio passado ou inventar presentes alternativos, mas também imaginar 
futuros que não derivariam necessariamente do mundo presente. Mas a autoneutra-
lização não é suficiente para mostrar como a fantasia pode inventar algo novo, em 
vez de apenas reproduzir algo já vivido. Para demonstrar a possibilidade de inven-
ção, então, são necessárias outras duas condições de possibilidade. 

A segunda condição de possibilidade da produtividade da fantasia é a duplicação 
da consciência. Ou seja, a consciência efetiva é substituída por uma consciência fic-
tícia, que vive como seu o que ocorre na fantasia. Claro, isto não é uma cisão real 
do eu, mas um simulacro de cisão: enquanto estamos a fantasiar o nosso eu real 
permanece oculto ou em segundo plano, agimos como se fôssemos outros ou como 
se alguns elementos das nossas vidas fossem diferentes, por exemplo, agimos como 
se o nosso corpo estivesse noutro lugar e nos desse outro ponto de vista, ou como se 
alguns elementos do nosso passado fossem diferentes, ou inventamos algo comple-
tamente incompatível com toda a nossa história e a nossa realidade. Mas é, como 
salienta Bernet, um “jogo sem risco” (, p. ). 

A terceira condição do fantasiar seria precisamente essa liberdade inventiva posta 
em prática. Como Sacrini argumenta, a fantasia é produtiva porque fabrica cenários, 
simula realidades (p. ex., FdD, p. ). O momento propriamente produtivo da fan-
tasia aparece neste último passo. Mas como criamos, inventamos, fabricamos cená-
rios, realidades, mundos inteiros que são alternativos ou de alguma forma diferentes 
do mundo real? As experiências de fantasia têm uma dimensão originária, uma vez 
que se constituem como objetividades imanentes e se inserem impressionalmente 
no fluxo da consciência interna do tempo. Neste sentido, cada nova experiência de 



Dossiê crítico – Em torno de Fenomenologia dos devaneios, de Marcus Sacrini 

 

 

fantasia introduz uma novidade na experiência num sentido radical. Mas o caráter 
originário entendido neste sentido não explica o caráter inventivo, pois todas as ex-
periências são originárias desta mesma forma, na medida em que se inserem como 
novas experiências internas no fluxo da consciência. Além disso, se apenas a experi-
ência presentante, perceptiva, introduz novos conteúdos sensuais, então, estrita-
mente falando, a fantasia não pode criar novidade no mesmo sentido em que se diz 
que o que emerge no presente vivo é novo. No entanto, como Sacrini reconhece, a 
fantasia deve ser capaz de ser inventiva para além da percepção11. 

A explicação mais aceitável seria então que a inventividade da fantasia não con-
sistiria na produção de impressões originais, conteúdos originais, mas na forma de 
combinar esses conteúdos. De fato, as presentificações simples não têm conteúdos 
sensuais próprios. O ato de recordar, por exemplo, reproduz o ato em que a coisa 
recordada foi originalmente dada, ou seja, não reproduz os conteúdos percebidos, 
mas antes o ato perceptivo original. Então, como é que a fantasia inventa? Haveria 
necessariamente uma combinação de uma dimensão reprodutiva e uma dimensão 
produtiva. O ato de fantasiar é uma intenção global ou geral que reúne intenções 
parciais que não são necessariamente fantasias em si mesmas, mas intenções que 
reproduzem objetos, aspectos ou partes de experiências previamente vividas. Assim, 
a fantasia não cria ex nihilo, mas antes “a partir de algo” que reproduz e combina 
livremente. Os produtos da fantasia seriam unidades harmônicas de elementos discor-
dantes, ou seja, unidades de significado (objetividades) compostas por intenções par-
ciais que em condições “normais” seriam anuladas por serem discordantes entre si, 
mas que podem aparecer unidas nas aparências da fantasia porque a neutralização 
permite que intenções concorrentes coexistam sem conflito. Mas a possibilidade de 
uma explicação concreta de como ou porque tal elemento particular se associa a tal 
e tal outro, como Husserl sustenta, é algo que a tarefa fenomenológica exclui por 
princípio (p. ex., Hua XI, § , p.  e Hua XXIII, Ap. XXX, p. ), e cairia antes 
sob o domínio da psicologia empírica, que trabalha com as histórias pessoais de 
indivíduos concretos e poderia tentar traçar de onde vêm os vários elementos que 
aparecem numa fantasia e porque se juntaram de tal e tal forma. A fantasia de um 
centauro implicaria assim uma intenção geral (a intenção da fantasia) que mantém 
juntas duas intenções de memória reproduzindo elementos parciais de percepções 

— 
11  “[O] fantasiar pode exercitar uma inventividade dificilmente redutível a variações de apreensões perceptivas 

disponíveis ao sujeito. De modo mais preciso, o ato atual de fantasiar algo implica a copresentificação da 
perspectiva por meio da qual esse algo é fenomenalizado. Essa copresentificação não é necessariamente uma 
modificação reprodutiva de uma visada perceptiva possível, mas pode ser a produção de um modo de doação 
fenomenal que excede as possibilidades perceptivas do eu que fantasia” (FdD, p. ). 

 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 252-301  

anteriores (meio-homem e meio-cavalo); mas isto também seria válido para quando 
fabricamos cenas fantasiadas complexas envolvendo elementos de várias formas de 
experiência em geral (sensual, intelectual, afetiva, etc.). Esta ideia de invenção a par-
tir de experiências anteriores ecoa o que Sacrini desenvolve extensamente sob o tí-
tulo de “presentificações perceptivas” ou “fantasias perceptivas”. As presentificações 
perceptivas são “atos cujo conteúdo se estrutura conforme as configurações fenome-
nais de cenas percebidas” (FdD, p. ), e haveria fantasias de diferentes sentidos 
(fantasias visuais, auditivas, táteis, olfativas, gustativas), mas também fantasias mo-
toras ou corporais (como a presentificação de gestos, movimentos ou ações), e 
mesmo fantasias discursivas que dão em “atos linguísticos aparentemente desconec-
tados dos contextos sociais pertinentes” (FdD, p. ). 

A caracterização acima dada das fantasias é notavelmente próxima da caracteri-
zação de Sacrini dos devaneios, na medida em que parecem implicar as mesmas 
condições de possibilidade. Primeiro, também no devaneio a consciência precisaria 
entrar numa espécie de estado de suspensão da força da crença no seu próprio pas-
sado e no mundo real. De fato, Sacrini descreve como “colocar-se em situação” 
(FdD, p. ) é um passo necessário nas sessões de captura que permite a emergência 
de devaneios. Para poder registrar e analisar devaneios, é preciso entrar numa espécie 
de estado de atenção flutuante pelo qual nem o corpo nem a mente responderiam a 
estímulos externos, mas entrariam num estado de suspensão, libertos das tensões e 
exigências efetivas da atitude posicional. Em segundo lugar, Sacrini argumenta que 
haveria um “deslocamento” no devaneio, que pode ser pensado em analogia com a 
duplicação do eu fantasiador12. Em terceiro lugar, o momento produtivo no deva-
neio também residiria no nexo que conecta as partes que compõem a experiência 
como um todo, em vez de nos conteúdos conectados. 

Se isto estiver correto, então pode-se argumentar que, tal como as experiências 
de fantasia, o devaneio também produz unidades harmoniosas de elementos discordan-
tes, pois o devaneio é também uma experiência, que tem um começo e um fim no 
fluxo da consciência (ver p. ex., FdD p. ); ocupa um lugar no tempo interno e 
assim recebe a sua identidade, a sua individuação. E essa unidade do ato geral é 
composta por múltiplas intenções parciais que só se mantêm juntas dentro desse 

— 
12  “Aliás, mesmo em casos em que eu fantasio sempre tomando a mim mesmo como foco apreensivo, deve-se 

admitir certo grau de desdobramento do si enquanto consciência co-fantasiada. Afinal, em relação ao ponto 
de vista, ao espaço manifestado, à determinação temporal, o aparecer devaneante está, em maior ou menor 
grau, deslocado do ponto de vista atualmente assumido pela pessoa que fantasia. […] A aparição presentifi-
cada não se reduz apenas ao seu conteúdo ‘objetivante’, pois se ordena aí uma cena na qual toma parte uma 
correspondente perspectiva subjetiva” (FdD, p. , grifo nosso). 

 



Dossiê crítico – Em torno de Fenomenologia dos devaneios, de Marcus Sacrini 

 

 

fragmento particular de consciência, mas que vêm de diferentes “cantos” da consci-
ência. A unidade do devaneio é uma concatenação de elementos que não se origi-
naram necessariamente como aparecem. Os elementos componentes não são mera-
mente reproduzidos, mas são antes evocados ou despertados e combinados segundo 
uma lógica associativa que opera livremente ou, pelo menos, com maior liberdade 
do que a lógica que opera na constituição da experiência efetiva. Ou seja, os elemen-
tos (presentificações, isoláveis em “descritemas”, como memórias, imagens, expec-
tativas, fantasias, etc.) que compõem cada devaneio mantêm-se harmoniosamente 
juntos apesar da sua discordância ou conflitos potenciais. Finalmente, a produtivi-
dade do devaneio não residiria nos seus conteúdos (embora possa incluir fantasias 
entre as presentificações que se encadeiam neles), mas antes nas conexões entre os 
elementos (presentificações) que os compõem. 

Desta perspectiva intraintencional, a afirmação de Sacrini de que “devanear não 
é um caos de fragmentos fantasmagóricos em uma justaposição incompreensível” 
(FdD, p. ), mas que existem “conexões motivacionais entre presentificações” que 
estão sujeitas a “princípios ordenadores” (FdD, p. -) pode ser contestada. Ca-
racterizar o devaneio – ou a fantasia – como desordenado, arbitrário, proteiforme 
(Hua XXIII p. ), não significa que seja algo completamente ilógico e caótico, algo 
que surgiu do nada, desmotivado. Significa antes uma característica definida relati-
vamente ao que o próprio Sacrini chama o “caráter normativo” da percepção (p. ex., 
FdD, Apêndice A). Se a percepção atua como o parâmetro para a experiência nor-
mal, então o devaneio e a fantasia, talvez menos dramaticamente do que as alucina-
ções e o delírio, são experiências desordenadas em que os eventos podem ocorrer 
arbitrariamente e descontinuamente. O caráter proteiforme dos devaneios, que 
Husserl de fato atribui às fantasias, significa precisamente que, uma vez que a força 
do hábito que depende da experiência passada foi suspensa, então o curso da expe-
riência se desenrola sem qualquer força constritiva para além daquela exercida pelo 
que aparece a cada instante. O caos vem, então, da incerteza do futuro do fantasiado 
ou do devaneado, da imprevisibilidade do que aparece, porque ao desconectar a 
força do passado, o presente e o futuro aparecem espontaneamente, e a possibilidade 
de saltos abruptos e injustificados são frequentes. Neste sentido, a lógica subjacente 
a estes fragmentos de tempo só pode ser revelada em análises subsequentes, ou seja, 
a posteriori. Mas enquanto estamos a fantasiar, enquanto estamos a viver em delírio, 
enquanto estamos a alucinar, enquanto estamos a devanear, e também enquanto 
estamos a sonhar durante o sono, entregamo-nos ao que aparece numa dinâmica 
notavelmente menos fixa, menos ordenada, menos lógica do que quando estamos 
numa atitude perceptiva atenta. Prova desta diferença é que a maioria das fantasias 
e devaneios são difíceis de lembrar, de descrever, e quase impossíveis de partilhar, e 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 252-301  

é por isso que Husserl recorre à reflexão como uma espécie de ato de segunda ordem 
que, dirigido às experiências – de qualquer tipo – ajuda a estabilizar, a abrandar o 
que aconteceu para poder analisá-lo cuidadosa e atentamente. 

Ora, onde reside a diferença entre devaneio e fantasia? Se aceitarmos os resulta-
dos da análise intraintencional que foram rapidamente reconstruídos aqui, o deva-
neio seria também uma presentificação não-posicional e quase-produtiva. Que não são 
apresentações parece estar fora de dúvida. Mas também não são atos não-objetivan-
tes, como avaliações ou volições. Antes constituem significados (individuais ou se-
quenciais) que podem, adicionalmente, ser valorizados, apreciados, ser tingidos com 
uma certa coloração afetiva. E entre as presentificações pertenceriam, juntamente 
com as fantasias, ao grupo dos atos não-reprodutivos e não-positivos. Residiria a 
diferença entre fantasias e devaneios no caráter simples destas últimas e no caráter 
complexo das primeiras? Para além de serem mais extensas no tempo, as intenções 
parciais que se unem ou sintetizam nos devaneios são necessariamente mais com-
plexas do que as envolvidas nas fantasias, porque são experiências que por sua vez 
incluem outras intenções parciais. A intenção que unifica cada episódio de devaneio 
estaria assim, por assim dizer, num supranível, uma espécie de macroexperiência 
que inclui uma sequência de experiências parciais. Esta extensão e complexidade 
dariam ao devaneio a sua “densidade temporal” (i. a. FdD, p. ). Haveria também 
diferenças no grau de vontade com que se pode determinar o curso de uma e outra 
experiência? No caso do devaneio, Sacrini sustenta que “o nosso método de investi-
gação privilegia as formações devaneantes involuntárias” (FdD, p. ). Em con-
traste, Husserl distingue entre uma modalidade livre de fantasias (a imersão num 
fantasiar livre e espontâneo) e modalidades vinculadas (Hua XXIII, p. ), em que 
os atos de fantasia podem, por assim dizer, ser postos ao serviço de algum objetivo 
(como no caso da intuição de essências, um método em que a fantasia produz vari-
antes segundo regras que limitam a sua operação), ou podem entrelaçar-se com ou-
tras aparências, como por exemplo se eu fantasiar uma pedra a atravessar o vidro da 
janela que agora tenho diante dos meus olhos. Pode o devaneio ser limitado no 
mesmo sentido, ou seja, quer por regras que impomos voluntariamente, quer por 
aparências a que está vinculado ou entrelaçado? Talvez as meditações guiadas servis-
sem de modelo para pensar a possibilidade de guiar sutilmente o devaneio de fora 
com regras, sem quebrar o encantamento do estado meditativo. 

(B) Minha segunda indagação diz respeito ao alcance e sentido em que se pode 
dizer que os devaneios são experiências não apenas tão originárias quanto a percep-
ção, mas também produtivas. Se até agora tentei mostrar que uma análise intrain-
tencional permitiria descrever o devaneio como um tipo de presentificação com uma 
estrutura fenomênica próxima à da fantasia, gostaria agora de abordar a hipótese 



Dossiê crítico – Em torno de Fenomenologia dos devaneios, de Marcus Sacrini 

 

 

que Sacrini enuncia de um ponto de vista interintencional: o devaneio não seria, 
como as presentificações reprodutivas, derivado de percepções, mas teria um caráter 
originário e produtivo. Além disso, este caráter originário não residiria nos conteú-
dos (as presentificações), mas na forma, ou seja, nos nexos que mantêm esses conte-
údos juntos no curso de cada devaneio. 

Com respeito à forma da concatenação entre experiências dentro dos devaneios, 
poderia ser útil incorporar uma dimensão – por assim dizer – “vertical” na forma 
como os conteúdos podem ser entrelaçados. Estou a pensar fundamentalmente no 
conceito de “fundação” (Fundierung), que Husserl retoma de Brentano, juntamente 
com o conceito de “intencionalidade” na “Quinta investigação lógica”, e que per-
mite pensar um modo de concatenação que não é apenas sequencial, mas também 
horizontal. Sacrini parece referir-se a esta possibilidade, por exemplo, quando trata 
da iterabilidade das experiências (FdD, § ). No entanto, pelo menos em Ideias I 
(Hua III/, § ), Husserl distingue entre experiências que podem ocorrer apenas 
uma vez (não-iterativas) e experiências que se podem multiplicar em graus ilimita-
dos (iterativas). Um exemplo de experiência não-iterativa seria a neutralização, uma 
vez que a crença numa experiência pode ser suspensa apenas uma vez; um exemplo 
de experiências iterativas seria fantasiar que se está a fantasiar a fantasia de uma 
fantasia. No entanto, iterabilidade não significa que as experiências possam ser com-
binadas de diferentes maneiras, entrelaçadas exponencialmente, como Husserl, por 
exemplo, exemplifica uma experiência imaginativa que é reproduzida dentro de uma 
memória de uma visita ao Museu de Dresden (Hua III/, § ). O conceito de 
fundação acrescenta, a este tipo de combinações, a possibilidade de montar um 
complexo de experiências que envolvem, para além de presentações e presentifica-
ções, também atos não-objetivantes, como volições e avaliações, e mesmo os estados 
afetivos ou atmosferas afetivas que também aparecem no devaneio. 

Os desenvolvimentos sobre a produtividade da fantasia poderiam, diria eu, be-
neficiar grandemente de serem complementados por estas análises das associações 
que ocorrem nos devaneios. No entanto, gostaria de compreender melhor porque é 
que o fato de a análise dos devaneios poder revelar os nexos associativos que opera-
ram entre experiências concretas limitaria o sentido em que caracterizamos os deva-
neios como livres, caóticos ou arbitrários. A possibilidade de traçar a posteriori a 
lógica que operou em devaneios concretos significa necessariamente que eles esta-
vam, por assim dizer, predestinados a ocorrer dessa forma? Pareceria que ser capaz de 
reconstruir a ordem inerente a um devaneio já decorrido não nos permite concluir 
que esta ordem específica estava predelineada de antemão, nem mesmo com respeito 
àqueles elementos que se reiteram ou se preservam através de diferentes presentifi-
cações, uma vez que seria facilmente concebível que pudesse ter acontecido de outra 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 252-301  

forma (por exemplo, que a árvore que aparece na memória não tivesse passado para 
a fantasia seguinte, mas que outro elemento tivesse servido de passagem de uma 
presentificação para a seguinte). Por outro lado, na percepção a força da predeline-
ação é constritiva. Não é absolutamente determinante, mas é indubitavelmente 
constritiva, reduz as possibilidades menos viáveis e permite antecipar possibilidades 
reais ou mais viáveis. 

Gostaria também de compreender melhor qual é a especificidade dos nexos as-
sociativos que se revelam numa análise do devaneio, em comparação com os nexos 
associativos na base de toda a vida da consciência. De fato, Sacrini parece argumen-
tar que a legalidade na base do devaneio não é outra senão a legalidade na base da 
consciência em geral: 

Cabe reconhecer, em primeiro lugar, que a experiência devaneante se submete 
à forma geral de temporalização […]. O devaneio se estrutura temporalmente 
mesmo que nenhum objeto autônomo se manifeste por meio dele, mas que 
seu próprio se temporalizar seja tornado manifesto. A legalidade sintética da 
forma temporal garante a estruturação mínima da sucessividade manifestativa. Já 
neste sentido, devanear não é um caos de fragmentos fantasmagóricos em uma 
justaposição incompreensível. O devaneio flui ou, em outra expressão, se en-
cadeia segundo princípios estruturantes intrínsecos que tornam possível des-
crevê-lo em sua sucessividade. (FdD, p. , grifo nosso). 

No entanto, Sacrini objeta que esta legalidade não é suficiente, e propõe investi-
gar a especificidade das regras que motivam a ordem de manifestação entre as expe-
riências que compõem cada devaneio: 

Ocorre que os modos como essa sucessividade se sustenta, os nexos motivacio-
nais entre os conteúdos manifestativos a formar o aparecer devaneado, não são 
óbvios. Que a autotemporalização se deixe descrever finalmente como rede de 
despresentações retencionais e protensionais constitutivas de toda experiência 
temporal não esclarece nada sobre o sentido da continuidade vivida. Que tipos de 
abertura protensional as manifestações devaneadas fomentam? De que maneira 
a fissão de um agora, em vez de nos obsedar com um algo sensível que se impõe 
centripetamente, está entrelaçada a antecipações dos próximos elos a constituir 
um sentido exploratório? Em suma, como os elos devaneados se interligam con-
cretamente em uma experiência com certa duração? Responder a essas perguntas 
exigirá explicitar as “regras” motivacionais segundo as quais os devaneios se ma-
nifestam com determinada ordenação. (FdD, p. , grifo nosso.) 

Mas então, qual seria a especificidade do tipo de regras de associação que operam 
no devaneio em comparação com o tipo de sínteses de associação que passivamente 
subjazem à totalidade da experiência em geral? São as sínteses anteriores à intuição 
que unificam o que aparece na temporalidade imanente: “É necessário investigar as 



Dossiê crítico – Em torno de Fenomenologia dos devaneios, de Marcus Sacrini 

 

 

sínteses de associação, cuja função geral é ‘unir o que está separado, na medida em 
que se constituiu num fluxo de consciência, unindo assim o presente com o não-
presente, o presentemente percebido com o distantemente recordado, separado dele, 
e mesmo com objetos imaginários” (Erfahrung und Urteil, § b, p. -, apud 
FdD, p. , n. ). As sínteses passivas que operam na constituição geral de toda a 
nossa experiência (semelhança, continuidade e contiguidade13) explicam como a ex-
periência sedimentada se torna habitual, ou seja, como o que é vivido se torna um 
“estoque” de experiências disponíveis e tipos empíricos que podem ser ativados face 
a novas experiências que os despertam. É devido à dimensão passiva da consciência, 
e aos tipos empíricos que se constituem a partir de experiências passadas, que pode-
mos não só conhecer mas também reconhecer cada coisa que nos aparece. Mas se as 
formas destas sínteses são semelhança, continuidade e contiguidade, então o que 
ocorre no devaneio não responde também a estas condições passivas da experiência 
geral? Esclarecer esta questão é relevante porque se o caráter originário do devaneio 
reside precisamente nos padrões associativos entre as presentificações que compõem 
cada devaneio, e se estes padrões coincidem com aqueles que passivamente gover-
nam ou regulam a vida da consciência em geral, então o caráter originário do deva-
neio não seria diferente do da experiência presentacional. Se os nexos associativos 
do devaneio não diferem, pelo menos em espécie, dos nexos associativos que subja-
zem ao resto das experiências da consciência, então onde residiria o seu caráter pro-
dutivo? Minha sugestão seria que, como no caso da fantasia, a novidade não residiria 
nem nos conteúdos, nem na forma, mas no resultado ou produto final, ou seja, na 
unidade que resulta da combinação particular de certos conteúdos segundo certas 
formas associativas. De fato, Sacrini afirma que “A espontaneidade associativa basi-
lar inerente aos conteúdos presentificados configura unidades temáticas não acessí-
veis sob nenhuma outra modalidade intencional. Ainda que os ‘materiais’ últimos 
das presentificações intuitivas remetam a doações originárias perceptivas, sua dispo-
nibilização fenomenal como mananciais latentes de inesgotáveis associações parece 
algo único” (FdD, p. -). E se estes tipos de unidades são produtivos e não 

— 
13  “Evocatividade” parece por vezes ser considerada uma quarta forma de associação. No entanto, parece haver 

uma ambiguidade no uso deste termo, pois, mais do que uma forma de associação, parece coincidir com um 
tipo particular de intencionalidade de horizonte que Husserl chama de intencionalidade referencial, pela qual 
toda intuição encaminha, remete ou refere, por meio de intenções vazias, mas pré-delineadas pela experiência 
atual, para dimensões copresentes, mas não dadas intuitivamente. Ou seja, a evocatividade de que fala Sacrini, 
também sob o nome de “significância”, “conhecimento prévio” ou “memória operativa”, seria a forma gené-
rica do despertar associativo em geral, que depois se modaliza numa das formas de associação (semelhança, 
continuidade, contiguidade). 

 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 252-301  

reprodutivos dependeria das três condições de possibilidade expostas acima: a auto-
neutralização do próprio curso de experiências, a duplicação ou deslocamento da 
consciência, e a quase-produtividade, pela qual a consciência cria com um maior ou 
menor grau de liberdade ou voluntariedade. 

Independentemente de os devaneios poderem ou não cair sob o domínio das 
presentificações, e independentemente do alcance e tipo de produtividade que o 
devaneio possa admitir, o livro de Sacrini não só nos oferece uma via privilegiada de 
acesso à fenomenologia, não só nos oferece uma riqueza de ideias sugestivas para 
pensar fenômenos de relevância contemporânea como a individuação e a ética da 
virtualidade, não só desdobra o imenso e colorido mundo do devaneio, mas com as 
análises concretas deste fenômeno quotidiano oferece-nos um canal privilegiado, 
uma forma de experienciar na primeira pessoa e em vigília, a dinâmica da aparência 
e da fenomenalização da própria consciência no seu fluxo essencial. Fenomenologia 
dos devaneios é, assim, uma audácia filosófica que expande o horizonte da fenome-
nologia numa direção original e produtiva. 

Azul Katz (UBA / CONICET-ANCBA) 

Bibliografia 
Bernet, R. (). Conscience et existence. Perspectives phénoménologiques. Paris: 

PUF.  
Brentano, F. () “Ausgewählte Fragen aus Psuchologie und Ästhetik”. Grunzüge 

der Ästhetik. Hamburg: F. Meiner.  
Husserl, E. (). Hua III/. Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänome-

nologischen Philosophie. Erstes Buch. Allgemeine Einführung in die reine Phänome-
nologie. Ed. Karl Schuhmann. Husserliana III/, The Hague: Martinus Nijhoff. 

______. (). Hua XXIII. Phantasie, Bildbewußtsein, Erinnerung. Zur Phänome-
nologie der Anschaulichen Vergegenwärtigungen. Texte aus dem Nachlass (-
). Edi. Eduard Marbach. Husserliana XXIII, Dordrecht: Kluwer Academic 
Publishers. 

______. (). Hua X. Zur Phänomenologie des inneren Zeitbewußtseins (-). 
Ed. R. Boehm. The Hague: Martinus Nijhoff. 

Katz, A. (). Fantaisie et imagination chez Husserl. Bucharest: Zeta Books.  
Sacrini, M. (). “The Productive Character of Daydreaming: A Phenomenolog-

ical Study”, Ekstasis, v.  n. , p. -.  
______. (). Fenomenologia dos devaneios. São Paulo: Edusp.  
 



Dossiê crítico – Em torno de Fenomenologia dos devaneios, de Marcus Sacrini 

 

 

Resposta, por Marcus Sacrini 

José Luiz B. Neves oferece uma minuciosa reflexão sobre as condições de possibilidade 
de estudar fenomenologicamente os devaneios. Toda a dificuldade se concentra no 
tipo de fenomenalização passível de ser obtida no caso em vista. Os devaneios não são 
de imediato acessíveis, tais como são as coisas percebidas. Trata-se de fenômenos “pri-
vados”, dir-se-ia, o que parece condenar de partida o seu estudo a uma coletânea de 
relatos de impressão idiossincráticos e ainda duvidosos quanto a uma precisão descri-
tiva supostamente inverificável. Talvez restasse a alternativa de narrá-los sem preten-
sões de veracidade, apenas exercendo por seu intermédio um potencial criativo que 
aproximaria tais relatos de exercícios literários, como o próprio Neves sugere no final 
de seu texto. De fato, esse potencial inventivo-artístico do devanear, já explorado por 
Rousseau, mas também por Gaston Bachelard, não foi tematizado adequadamente 
no livro. Essa seria já uma operatividade devaneante “superior”, que envolveria uma 
relação dinâmica complexa entre a espontaneidade do aparecer presentificante e seu 
direcionamento via propósito, assunto que mal tocamos no decorrer de nossas análi-
ses. Permanecemos em um nível “inferior” ou “basilar”, e julgamos ser possível ali 
estabelecer alguns marcos de rigor que permitam o avanço de análises de cunho psi-
cológico-fenomenológico. Busquemos esclarecer esse ponto.  

Em um primeiro momento da investigação fenomenológica, suspende-se a vi-
gência da oposição entre interior e exterior como um “guia metafísico” para deco-
dificar o real. É sob uma interpretação possível dessa decodificação que o “mundo 
exterior” aparece como uma espécie de palco iluminado por “refletores”, isto é, por 
capacidades subjetivas circunscritas em um ponto (a interioridade psicológica), o 
qual teria diferentes graus de dificuldade de explorar a si mesmo, conforme as dife-
rentes variantes de teorias metafísicas. Do ponto de vista fenomenológico, a distin-
ção entre interior e exterior deixa de ser o guia decodificador da experiência. Em vez 
disso, ganha destaque a oposição entre o que aparece e o que é vivenciado. E cumpre 
à fenomenologia justamente tornar aparente o vivenciado, aquilo que organiza o 
aparecer objetual. Cumpre notar que dada essa tarefa, o problema da acessibilidade 
do tema investigado de modo algum se limita aos devaneios. Mesmo em relação ao 
aparecer perceptivo, supostamente público desde partida, a análise fenomenológica 
faz surgir temas e relações conceituais que não são nem um pouco óbvias na experi-
ência natural, e exigirão pacientes elaborações discursivas para ser satisfatoriamente 
estabelecidas. Se perguntarmos a um amigo desavisado e bastante aconchegado na 
orientação natural: como é que a multiplicidade noemática referente a essa objeti-
dade intuída se sintetiza harmonicamente em padrões de identificação no fluir (ele 
mesmo não temporal) da temporalidade imanente à consciência transcendental? – 
além de corrermos o risco de perder a amizade, certamente a pessoa vai nos lançar 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 252-301  

uma careta de desconfiança, indicando que todos esses temas descritivos, ainda que 
remetam à percepção simples de um algo qualquer, não são imediatamente atestá-
veis. Isso nos mostra que a passagem à fenomenologia nos abre para novos proble-
mas descritivos, cujas dificuldades de acesso de modo algum se limitam ao domínio 
das presentificações.     

Queríamos, assim, reforçar, de início, que o problema da acessibilidade do deva-
near como tema “científico” é, do ponto de vista fenomenológico, um problema 
localizado no âmbito da problemática maior de tornar a vivencialidade subjetiva 
aparente em todas as suas dimensões. Se há dificuldades em apreender os devaneios, 
elas não vêm, conforme esse ponto de vista, do fato de que são eventos internos, 
como que ocorrendo no interior de uma caixa preta inacessível. E certamente, como 
Neves notou tão bem, o devanear lança desafios específicos no que tange àquela 
problemática maior da fenomenologia, e isso devido às características marcantes da 
presentificação, tais como a ausência de um polo objetual estável e ao qual se poderia 
retornar para reordenar doações parciais em sínteses harmônicas e a consequente 
proteiformidade da manifestação, alimentada tão somente por padrões associativos 
constitutivos do caráter minimamente encadeado da vivência em pauta. Busca-se 
descrever justamente tais padrões e encontrar aí, ao menos em parte, a gênese da 
legalidade intrínseca à vivência do devanear. “Legalidade” no sentido de uma ordem 
que permita compreender vivências particulares como casos de certo tipo e não ar-
ranjos aleatórios de impressões fantasmáticas. A psicologia fenomenológica avança-
ria, nesses degraus basilares, como uma empreitada classificatória, almejando discer-
nir ao menos alguns dos nexos entre conteúdos, nexos por meio dos quais se poderia 
compreender a inteligibilidade intrínseca (enquanto revela um padrão típico) aos 
episódios devaneantes. Que possa haver outros nexos basilares em adição ou em 
contraste àqueles por nós salientados ou mesmo sobreposições de nexos (um tema 
que, confessamos, exploramos pouco) não nos parece um problema grave14, mas sim 
discussões internas a um programa de pesquisa em desenvolvimento. Haveria uma 
dificuldade maior, Neves formula esse ponto de modo bem convincente, no que 
tange à própria possibilidade de que os conceitos aplicados para a descrição dos de-
vaneios façam sentido, uma vez que seu uso público (o que exige poder submeter o 
conceito a avaliações sobre o seu uso correto ou incorreto) parece se perder, uma vez 
que “o único juiz é o olho mental do devaneante”. Queríamos dizer que reconhece-
mos a dificuldade, mas pretendemos que essa não seja uma dificuldade do nosso 
projeto de descrição de devaneios, mas de que qualquer projeto que busque estudar 

— 
14  Temos em vista aqui os questionamentos de Neves acerca o papel da inversão temática em contraste com a 

semelhança ou da suposta naturalidade com que assumimos o caráter sucessivo da temporalidade. 



Dossiê crítico – Em torno de Fenomenologia dos devaneios, de Marcus Sacrini 

 

 

as presentificações enquanto presentificações, isto é, enquanto manifestações subjetivas 
que carecem de um polo objetual estável e que permitiria uma verificação reiterável. 
É claro, caso surjam meios técnicos que permitam, por meio de algum tipo de “neu-
rotecnologia”, capturar os devaneios transformando-os em uma espécie de filme 
(perceptível e reiterável), a dificuldade da publicidade das descrições desaparece, sob 
o custo, no entanto, de transformar a presentificação em presentação... Interessa-
nos enfrentar essa dificuldade enquanto algo marcante do estudo da presentificação, 
o que provavelmente não nos dará como resposta o padrão de validação conceitual 
vigente em nossos episódios de presentação. Em suma, há uma dificuldade de com-
preender a publicidade e mesmo a significatividade conceitual relativas à presentifi-
cação; mas isso deve nos levar a entender como podemos falar com sentido e rigor 
de nossos episódios devaneantes, sem ter que supor que a forma de validação con-
ceitual da presentação tenha de vigorar também nesse domínio. Sem dúvida não se 
trata de supor que “haveria um conceito correto para mim”, conforme o questiona-
mento de Neves. Tampouco deveríamos esperar que a aplicação conceitual seja 
idêntica ao modo como usamos conceitos referentes à presentação, pois trata-se de 
outro âmbito intencional. Como desatar esse nó? 

A significatividade dos conceitos está ligada à possibilidade de discernir empregos 
corretos e incorretos da noção em vista; caso contrário é duvidoso que se saiba o que 
se quer dizer com um coneito em pauta. Em relação a esse ponto, não estamos di-
zendo que há os conceitos de presentação e uma classe um pouco mais misteriosa, 
os conceitos de presentificação. A possibilidade de correção marcará, ao menos em 
parte, o bom entendimento do conceito em qualquer circunstância. Ocorre que o 
modo como essa possibilidade se cumpre relativamente à presentificação envolve 
particularidades, se comparada com a presentação. Conceitos são intrinsecamente 
públicos e os que temos em vista buscam descrever a tipicidade dos nexos constitu-
tivos dos devaneios. Eles serão aplicados por mim para tentar capturar meus próprios 
devaneios, mas isso não quer dizer que se tornem, por isso, conceitos para mim, aos 
quais eu atribuo sentido com base em uma suposta linguagem privada. Mas como 
avaliar publicamente a correção dessa aplicação conceitual se eu mesmo sou o único 
que tenho acesso ao que será conceituado? Aqui talvez valha a pena alterar a metá-
fora sugerida por Neves, de que eu seria o “único juiz” do uso do conceitual. Talvez 
ajude a encaminhar o problema considerar que serei a única testemunha, no sentido 
de ser o único a ter à disposição a situação em que o conceito é aplicado; isso não 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 252-301  

me torna, é importante reforçar, capaz de decidir o que o conceito quer dizer15. A 
armadura conceitual envolve uma significatividade inerentemente pública, e o que 
o conceito quer dizer não é meramente estipulado no isolamento de meus devaneios. 
Sem dúvida, resta a questão dos possíveis equívocos de aplicação, mas é justamente 
essa questão que gostaríamos de manter como inescapável para todo projeto de des-
crição de presentificações, e não que a questão chegue mesmo a perder o sentido, 
dado esse projeto, como Neves sugere em uma de suas observações mais agudas.  

Como enfrentar o problema dos possíveis equívocos de uma descrição solitária? O 
encaminhamento para essa questão encontra-se ao menos esboçado no §  de nosso 
livro. Seguindo a divisão tripartite da investigação formulada por Neves – a vivência, 
a captura e a descrição dos devaneios – a sugestão seria enriquecer ou densificar as 
pontas (o vivenciar e o registrar) para que o exercício da captura ganhe paulatinamente 
em refinamento e confiabilidade. Do ponto de vista do vivenciar, seria preciso aden-
trar com frequência nos estados sugeridos para o devanear, constituindo uma prática 
regular que ofereça uma série de amostras, o que por si só já poderia contribuir, por 
comparação e contraste, para uma aplicação conceitual mais precisa. Do ponto de 
vista do registrar, cumpre aprofundar as discussões teóricas sobre os fenômenos deva-
neantes, desenvolvendo hipóteses minimamente verificáveis e buscando novas deli-
mitações conceituais, se preciso for. Com padrões de contraste estabilizados a partir 
de séries de vivências e com recursos conceituais constantemente aperfeiçoados à luz 
de uma amostragem significativa, espera-se que o caráter típico das concatenações 
devaneantes (lembremos que é disso que se trata ao menos nesse nível basilar de in-
vestigação) possa ser capturado de modo mais e mais confiável16. Talvez esse enrique-
cimento necessário das etapas da investigação confirme que a descrição solitária de 
devaneios, tal como tentamos em nosso livro, não seja senão um estágio ainda proto-

— 
15  A mudança de metáfora também ajuda a clarificar outro ponto da exposição de Neves. O autor comenta que 

para o interlocutor não faz diferença se eu transcrevo ou invento devaneios. Bem, a diferença está justamente 
na veracidade pretendida pelo relato, e esse é um tema importante para todas as trocas linguísticas que envol-
vem testemunhos. Por exemplo, para muitos diagnósticos psicológicos ou psiquiátricos, conta-se com o tes-
temunho confiável do paciente em relação a si próprio. O médico não tem acesso direto, muitas vezes, ao 
que é relatado e conta com a precisão do relato para estabelecer um diagnóstico. É interessante que amiúde 
se passem testes para o paciente cumprir, questionários para responder, tudo tendo em vista uma circunscrição 
mais rigorosa de determinados núcleos vivenciais que portariam uma inteligibilidade tal capaz de legitimar 
certo diagnóstico. Veremos que, à sua maneira, a situação do pesquisador de devaneios não é assim tão dife-
rente dessa última.  

16  Mantemos aqui nossa “hipótese” de fundo, a saber, que há uma ordenação intrínseca ao fenômeno devane-
ante, que não é totalmente projetada pela conceitualidade empregada para descrevê-lo. Não cremos que qual-
quer descrição conceitual seja igualmente boa para capturar os devaneios. Embora possa haver sobreposição 
de nexos, o que facultaria certa subdeterminação dos dados em vista de descrições possíveis, isso não apagaria 
o fato de que algumas descrições são inadequadas para a vivência em pauta, e essa resistência do fenômeno 
ao esquema conceitual indicaria ao menos um grau de organização imanente que cumprira capturar, desvelar 
e não meramente projetar sobre a vivência.  



Dossiê crítico – Em torno de Fenomenologia dos devaneios, de Marcus Sacrini 

 

 

científico do estudo, e que seria necessário passar para um programa de pesquisa cum-
prido por equipes de estudiosos para que quantidades significativas de amostras fos-
sem obtidas, de modo a poder discutir com maior base “material” o que se caracteri-
zaria, por exemplo, como episódio anômalo em relação a fenômenos, ao menos em 
relação à frequência, tomados como normais. A passagem para o estado científico da 
investigação exigirá, para além de uma boa dose de empolgação fenomenológica, ver-
bas institucionais para a constituição e manutenção de laboratórios e equipes de pes-
quisadores. Pretender que agências de fomento como Capes e FAPESP invistam nisso 
será apenas mais um devaneio solitário? 

Azul Katz apresenta ponderações que nos levam a esclarecer alguma das decisões 
terminológicas mais fundamentais de nossa obra. A autora pergunta o que são de-
vaneios em relação às presentificações. Tal como exposto no § , dividimos os atos 
intuitivos em presentantes e presentificantes, o primeiro demarcando-se do segundo 
pela presença em carne e osso do polo objetual visado. Desse modo, nas presentifica-
ções, não há um polo objetual estável e manifestado em sucessivos perfis parciais. O 
polo objetual visado é um ausente ou mesmo um inexistente, algo fictício. O deva-
neio deverá ser classificado como um tipo de presentificação, e toda a dificuldade 
da segunda seção do livro é justamente circunscrever os componentes da vivência 
devaneante. Pode-se alegar com razão que as características enumeradas na análise 
estática não são ainda suficientes para demarcar o devanear de outros atos presenti-
ficantes e que é apenas na análise dinâmica inter-inteencional que o devanear se 
deixa reconhecer como um modo relativamente autônomo de presentificação. Isso 
apenas mostra que os instrumentos classificatórios devem ser refinados o bastante 
para capturar aquilo que porta como marca ontológica intrínseca a processualidade. 
Se limitado a um instante, o pretenso devanear poderia ser reduzido a um dos gran-
des tipos de presentificação estática (trata-se de uma fantasia ou de uma memória, 
etc.). O devanear aparece como tal quando notamos que do ponto de vista proces-
sual, diferentes tipos presentificantes podem se entrelaçar por meio de funções mi-
croassociativas, ou seja, nexos de concatenação de conteúdos que operam indepen-
dentemente do fato de o conteúdo ser fantasiado ou rememorado, por exemplo. É 
verdade que essa estratégia classificatória desloca o problema apontado por Katz para 
o domínio da análise inter-intencional das presentificações. Se no nível da análise 
intra-intencional das preentificações o devaneio não aparece, no nível da análise in-
ter-intencional só há devaneios no domínio da presentificação? Sem pretender uma 
resposta definitiva para essa questão, uma vez que o estudo dos devaneios é uma 
linha de pesquisa ainda nascente e não um sistema doutrinal já completo, parece-
nos que é razoável e frutífero considerar um sentido lato de devaneio identificado à 
própria dinamicidade da presentificação. Nesse sentido, com o termo devaneio 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 252-301  

alerta-se para o fato de que a distinção de funções presentificantes pelo método es-
tático não esgota a complexidade da presentificação enquanto processo  e que ainda 
cabe observar como os diferentes aspectos constituintes das aparições presentificadas 
(a intuitividade, a afetividade, etc.). Além disso, pode-se considerar um sentido mais 
estrito do termo, tendo em vista a operatividade microassociativa abrangendo dife-
rentes tipos de presentificações (fantasia, memória, etc.). Nesse sentido, em um de-
vaneio, a dinamicidade não se limita a desenvolver um só tipo presentificante está-
tico (o desenrolar de uma fantasia ou de uma memória), mas envolve passagens 
entre esses grandes tipos (uma memória se concatena com uma fantasia que se con-
catena com uma avaliação discursiva e assim por diante). 

Katz também nos convida a esclarecer melhor em qual sentido há princípios or-
denadores nas vivências devaneantes. Para a autora, a explicitação desses princípios 
não apagaria o caráter caótico do devanear, o qual derivaria da imprevisibilidade do 
aparecer devaneante. Uma vez que não há um polo objetual estável a ser explorado 
conforme sínteses de identificação guiadas por tipos empíricos, não há a projeção 
de uma continuidade harmônica do aparecer, tal como ocorre na percepção. Talvez 
a palavra “caótico” soe muito forte, dada sua associação com termos tais como “de-
sordenado”, “desconexo”. Nesses sentidos, acreditamos ter mostrado que os deva-
neios não são caóticos. Quiçá o termo que melhor se aplique ao tópico aqui em 
pauta seja “arbitrário”, também usado por Katz. E de fato, a autora salienta algo 
importante: a explicitação dos padrões microassociativos não nos permite antecipar 
como um devanear involuntário basilar se desenrolará. Para investigar mais a fundo 
esse ponto, deveríamos detalhar e aplicar a análise proto-intencional, por nós mera-
mente esboçada. Poderíamos então buscar circunscrever de modo mais preciso os 
condicionantes que tornem mais provável que certo conteúdo tenha proeminência 
afetiva em relação a outros. Em todo caso, que a ordenação dos conteúdos em de-
vaneios basilares seja arbitrária em contraste com a previsibilidade da ordenação de 
episódios de percepção simples não indica que o devanear seja caótico no sentido de 
“desordenado”, um mero ajuntamento de impressões disparatadas. E vale notar que 
para devaneios mais complexos, em que há graus de propósito em ação, conjunta-
mente com formas narrativas ou discursivas mais rígidas, então a arbitrariedade das 
concatenações é ainda menor, e torna-se mesmo razoável propor predições acerca de 
modos típicos do desenrolar da vivência.  

Katz também tece importantes ponderações sobre a não exclusividade dos prin-
cípios ordenadores por nós formulados para o âmbito da presentificação. De fato, 
conforme propõe Husserl, a síntese das multiplicidades últimas temporalizantes 
(impressão, retenção e protensão) constituem um arcabouço formal pressuposto por 
todo tipo de vivência. Contudo, a exploração da atividade sintética da consciência 



Dossiê crítico – Em torno de Fenomenologia dos devaneios, de Marcus Sacrini 

 

 

deve passar a reconhecer a especificidade de padrões de unificação que já levem em 
conta a “materialidade” dos conteúdos em pauta. É nesse nível que buscamos cir-
cunscrever os modos basilares típicos de ordenação dos conteúdos presentificados: 
semelhança, contiguidade e evocatividade. Trata-se aqui, como dissemos anterior-
mente, de microfunções associativas neutras em relação aos grandes tipos estáticos 
de presentificações (memória, fantasia, antecipação). O que Katz nos sugere a reco-
nhecer é que tais microfunções também são neutras em relação à divisão maior do 
campo da intuitividade, a saber, aquela entre presentação e presentificação. Husserl 
já reconhecia em suas lições sobre sínteses passivas que a formação dos campos sen-
soriais (a base de toda percepção) supõe a similaridade de fundo entre os tipos de 
dados captados (por exemplo, dados visuais formam um campo apreensivo, dados 
auditivos um outro campo, e assim por diante). Assim, que haja ordenação de ex-
periências por similaridade de conteúdos não é algo exclusivo de uma função inten-
cional, mas um modo de unificação que marca o próprio estar consciente. Isso quer 
dizer que, ao menos no nível mais fundamental, não é ainda possível diferenciar as 
grandes funções intencionais, e o que a investigação fenomenológica faz aparecer é 
o estar consciente como potência sintetizadora genérica. A realização dessa potência 
por meio de diferentes possibilidades de interação com os polos objetuais é que per-
mitirá demarcar as grandes funções intencionais. 

A exploração detalhada dessas funções sintetizantes basilares do estar consciente 
ainda está longe de ser esgotada. Mesmo no nível da forma básica de síntese, a tem-
poralização, julgamos ainda haver margem para descrever significativas modaliza-
ções dessa processualidade última. No §  do livro, buscamos descrever, ainda que 
em termos muito gerais, uma forma relativamente incomum pela qual a temporali-
zação  consciente é vivenciada. Normalmente a vivência se ordena conforme os di-
recionamentos modificativos intencionais voltados aos polos objetuais (em um mo-
mento saliento um aspecto de um objeto, no momento seguinte, um aspecto con-
tíguo, e assim por diante). A temporalização é vivenciada, assim, como sucessividade 
de instantes em que características parciais do que quer que seja visado vão sendo 
sintetizadas em unidade objetuais. Por sua vez, em experiências meditativas ou ab-
sortivas, em que se acostuma a desinteressar-se por qualquer objetidade transcen-
dente e resta somente o silêncio de fundo ou certa sensibilidade corporal indetermi-
nada, parece não haver passagem entre aspectos parciais, mas sim fusão de momen-
tos que não destacam aspectos parciais, mas remetem a um fundo temático homo-
gêneo. Vivencia-se, nesses casos, a temporalidade como persistência, perduração e 
não como sucessividade. Haveria ainda muito a detalhar acerca dessa fenomenologia 
das experiências absortivas e da significância desse tipo de experienciar para a auto-
compreensão subjetiva em relação à finitude ao próprio sentido do existir. 



discurso, v. 55, n. 1 (2025), p. 252-301  

• O sentido conceitual (de termos fenomenológicos) é decidido em interações 
públicas entre pesquisadores, discussões teóricas sobre problemas resolvidos, 
dificuldades criadas, etc. (é um exercício argumentativo). A expectativa é que 
possa clarificar a ordenação imanente – a hipótese de fundo é que há tal orde-
nação (não é, ao menos não totalmente projetada pela conceitualidade). 

• Do contrário não poderíamos supor que qualquer conceitualidade encontraria 
respaldo na vivência? Isso não parece ocorrer; parece haver melhores e piores 
descrições de presentificações; embora talvez haja uma margem para sobrepo-
sição conceitual, isso não permitiria lançar uma dúvida geral sobre algum tipo 
de ordenação imanente ao devanear – não podemos falar em características da 
presentificação em oposição à presentação? Buscamos assi caracterizar sua or-
denação interna – se invertêssemos o discurso, se forçassemos a descrição da 
presentação sobre a presentificação, não haveria uma resistência da vivência em 
relação ao esquema conceitual empregado? Porém, a hipótese de fundo é que 
essa resistência indica algum grau de organização imanente que a discursividade 
deve mais capturar do que impor. Essa é uma hipótese a ser aperfeiçoada, qua-
lificada, mas sem a qual o projeto como um todo não se sustentaria. 


