
10.11606/issn.2318-8863.discurso.2024.224513 

Notas sobre a relação entre filosofia e 
literatura na obra de Franklin Leopoldo e 
Silva 

 
 

Renato Belo 
UFLA 

 
 
 

RESUMO 
O artigo trata dos aspectos gerais da articu-
lação entre filosofia e literatura conforme 
presentes na obra de Franklin Leopoldo e 
Silva. Valendo-se de certa tensão entre a ati-
vidade do filósofo e aquela do professor de 
filosofia, o texto percorre elementos nos tra-
balhos de Franklin dedicados a Proust, Berg-
son e Sartre, os quais permitem delimitar a 
relação de distância e proximidade entre os 
gêneros literário e filosófico. Propõe-se, à re-
velia do filósofo/professor, que seu trabalho 
evidencia certo estágio do desenvolvimento 
da filosofia no Brasil, marcado pelo diálogo 
sistemático com a tradição filosófica, aliando 
rigor intelectual e síntese criativa, permi-
tindo o que chamamos de coautoria. 
 
 
 
PALAVRAS-CHAVE 
Filosofia; literatura; Franklin Leopoldo e 
Silva; coautoria. 

ABSTRACT 
The article deals with the general aspects of 
the articulation between philosophy and lit-
erature as present in Franklin Leopoldo e 
Silva’s work. Drawing on a certain tension 
between the activity of the philosopher and 
that of the philosophy professor, the text 
goes through elements in Franklin's works 
dedicated to Proust, Bergson and Sartre that 
allow us to delimit the relationship of dis-
tance and proximity between the literary 
and philosophical genres. It is proposed, in 
absentia of the philosopher/professor, that 
his work evidences a certain stage in the de-
velopment of philosophy in Brazil, marked 
by systematic dialog with the philosophical 
tradition, combining intellectual rigor and 
creative synthesis, allowing what we call co-
authorship. 
 
KEY WORDS 
Philosophy; literature; Franklin Leopoldo e 
Silva; co-authorship. 

  



discurso, v. 54, n. 1 (2024), p. 30-40  

I. 

“Você vai ser professor de filosofia” (Leopoldo e Silva apud Biazo, , p. )1, 
confidencia Franklin Leopoldo e Silva sobre a orientação que recebera dos “grandes 
professores da Faculdade de Filosofia” (Ibid.) da USP na ocasião em que as circuns-
tâncias do Brasil, da Universidade e da emergência do tempo histórico solicitaram 
que o exercício da docência fosse, para além de uma orientação vocacional ou pro-
fissional, também um ato político e de resistência frente à barbárie que se implantava 
e que, de tempos em tempos, parece insistir em frequentar um país tão relutante em 
ver de frente suas contradições, revelando um fundo autoritário larvar que parece 
constituir a sociedade brasileira. Tendo ingressado como professor auxiliar no De-
partamento de Filosofia da USP em , pouco tempo após os atos de força que 
afastaram professores da Universidade e que comprometeram sensivelmente o fun-
cionamento deste Departamento, o professor Franklin narra assim a missão que ha-
via recebido: “se concentre em ser um bom professor de filosofia, esta é a tua tarefa, 
isso você tem que fazer para os alunos” (Ibid.). 

A tarefa era clara e seguia o script departamental tão avesso aos tais “impulsos filo-
sofantes”, e talvez diletantes, cuja experiência de formação naquele ainda jovem De-
partamento procurou quase obsessivamente combater: seja um bom historiador da 
filosofia, ressoava ao fundo a mensagem. De resto, o que tiver de ser será. Se, além de 
“professor de filosofia”, “você tiver que ser um filósofo, um criador de ideias, isso vai 
acontecer” (Ibid.). Aparentemente, a resposta subjetiva de Franklin a este desígnio se 
deu na forma de uma quase resignação. “Porque eu só sei fazer isso – relata Franklin 
sobre sua performance. Eu fui treinado para isso. Então vejo o significado da minha 
carreira principalmente dentro desse perfil [de professor de história da filosofia]” 
(Ibid., p. ). Ocorre, contudo, que, se a missão forma o caráter, o homem também 
se forja pelas circunstâncias irrecusáveis e abertas pelo seu tempo, pelas condições his-
tórico-sociais, inclusive de aclimatação da milenar filosofia ocidental em um incipi-
ente país em que algo como uma tradição de diálogo filosófico mal havia se iniciado, 
pelo menos em sentido sistemático e coletivo. O professor Franklin parece ter experi-
mentado esse gosto ambíguo e amargo, tão característico da “força das coisas”, e que 
tem de ver com a assimilação sempre singular da objetividade histórica pela história 
vivida por cada pessoa. “Pelo simples fato de você estar na universidade onde seus 
mestres haviam sido cassados… Somente por isso você poderia ser considerado um 
traidor. Não por outra pessoa, mas por si mesmo” (Ibid., p. ). 

— 
1  A entrevista foi concedida a Glauber Cícero Ferreira Biazo e realizada em . Não há registro de sua publi-

cação integral. Uma versão parcial, da qual nos valemos, foi publicada pelo pesquisador em formato de artigo 
em . Todas as referências disponíveis, permitindo sua adequada localização, constam de nossa bibliogra-
fia, ao final desse artigo. 



Renato Belo    Notas sobre a relação entre filosofia e literatura 

 

 

Tem-se, assim, um duplo pano de fundo a se considerar: a exigência de um tra-
balho em filosofia aparentemente restrito aos quadros daquela concepção departa-
mental da formação em filosofia no Brasil e, de outra feita, a situação política e as 
exigências de engajamento. Um duplo peso, portanto: aquele da fundação e conso-
lidação de um curso de filosofia com a responsabilidade de tornar sistemático o di-
álogo com a multissecular tradição filosófica – isso em um país que conheceu a 
instituição universitária apenas no início do século passado –, e aquele outro da 
tempestade político-social que reconfigurou a experiência universitária. 

II. 

Justifico agora minha abordagem do tema proposto, Notas sobre a relação entre filo-
sofia e literatura na obra de Franklin Leopoldo e Silva, e por que o faço a partir dessas 
considerações iniciais. Se procuro aproximar o desenvolvimento dessa temática da 
maneira como Franklin entendeu sua própria trajetória na Universidade, como pro-
fessor, é porque, em primeiro lugar, sua obra anda de par, sobretudo, com as ativi-
dades de ensino. Sua obra publicada é quase sempre o resultado dessa obstinação: 
ser um bom professor. E isso sob a profunda conexão entre ensino, pesquisa e difu-
são, tripé indissociável da Universidade brasileira. E é nesse diapasão que, em meu 
entender, ele redimensiona, sob o signo de uma intencionalidade difusa, o sentido 
original daquela tarefa que lhe fora exigida por seus mestres: ser, necessariamente, 
um bom professor, e, talvez, figurar, um dia, como filósofo. E é esse princípio de 
dualidade que me parece superado quando se leva ao limite do paroxismo a atividade 
docente, ainda que isso ocorra como semi-lucidez, como me parece ser o caso de 
Franklin. E isso advém da tensão entre a ideia de disciplina e rigor intelectual e as 
solicitações e limitações da realidade histórica, ambas vivenciadas e presentes nas 
rememorações de Franklin: “Achava-se que somente essa reflexão aprofundada e 
rigorosa de textos e ideias já era uma maneira de resistir à barbárie que estava inva-
dindo a universidade” (Ibid., p. ). 

Enxergo, por assim dizer, certa confluência de temas e problemas da filosofia, ou 
da história da filosofia, se se quiser operar a partir de alguma diferenciação, e a ma-
téria viva e pulsante de quem interroga a tradição com os pés sempre muito bem 
assentados na hora histórica, realizando-a como experiência de permanência e des-
dobramento. Isso equivale a aliar disciplina e rigor a uma compreensão mais ampli-
ada da filosofia, e também mais flexível das normativas “ensimesmadas” de uma 
história estrutural da filosofia. Eu penso que a maneira como Franklin entende a 
relação entre filosofia e literatura reflete esse exercício simultâneo de exegese textual 
e interpretação criativa, configurando uma espécie de apropriação criativa ou coau-
toria, que por vezes nos confunde, nós, leitores de Franklin, indicando os limites, 



discurso, v. 54, n. 1 (2024), p. 30-40  

por assim dizer, da “situação do filósofo brasileiro que nasceu em ”, parafrase-
ando um autor que lhe é caro. 

III. 

Estabeleço, assim, três momentos para apresentar essa questão. O primeiro é uma 
série de considerações de método sobre o estatuto da relação entre a filosofia e as 
artes, em especial a literatura. O segundo diz respeito à maneira diversa que, a partir 
da leitura de Franklin, um filósofo e um literato são capazes de explorar a questão 
comum do “desvendamento da realidade”. Finalmente, trata-se de apontar alguns 
elementos da proposta interpretativa de Franklin acerca de um pensador que foi, ao 
mesmo tempo, filósofo e literato. 

Quero tratar, de início, de considerações de ordem geral e, por assim dizer, de 
método a partir da maneira como Franklin Leopoldo e Silva entende as possibilidades 
da relação (de distância e de proximidade, mas sempre de diferença) entre filosofia e 
literatura. Grosso modo, filosofia e literatura não se identificam, uma não pode ser 
reduzida à outra; são, assim, campos distintos, mas isso não significa que se relacionem 
em exterioridade, pois ambas compartilham uma espécie de “saber”, que justifica a 
aproximação de instâncias tão diferentes. Como dito por Franklin de forma quase 
paradoxal: “Literatura e filosofia habitam regiões muito diferentes e também muito 
distantes uma da outra. Mas quando se convive um pouco com ambas, percebe-se 
que a distância que separa é a mesma que aproxima” (Id., , p. ). 

Isso significa que filosofia e literatura não são a mesma coisa, o mesmo gênero, 
e, assim, o que se exige de uma não se aplica à outra. Qualquer relação que se pre-
tenda estabelecer exige o respeito a essa diferença e a essa distância. Contudo, a 
aparente obviedade dessa precaução logo cede lugar, em diversas análises concretas 
que tentaram tratar da via dupla filosofia e literatura, a uma relação simplista de 
subordinação. Assim se explicam as tentações de se considerar as obras literárias 
como ilustrações de teses filosóficas ou tentar buscar a teoria que estaria por trás dos 
romances, dando-lhes fundamento e coesão. Isso é suprimir a distância. É não re-
conhecer que literatura e filosofia guardam entre si, primordialmente, uma relação 
de distinção e independência. “O romance – aponta Franklin – não necessita de 
filosofia para expressar ideia, assim como a filosofia não necessita tornar-se poesia 
para estudar a alma” (Ibid.). Não há que se tentar uma aproximação artificial entre 
elas. O gênero filosófico tem suas regras próprias, assim como o gênero literário. 

Por outro lado, se a distância que separa é a mesma que aproxima, trata-se de 
encontrar o ponto comum que permite a devida aproximação entre literatura e fi-
losofia sem que, dessa forma, o resultado seja a supressão da diferença. Essa possibi-



Renato Belo    Notas sobre a relação entre filosofia e literatura 

 

 

lidade, considera Franklin, anuncia-se porque estão presentes na própria especifici-
dade da narração literária o “impulso de desvendamento da realidade”, o que apro-
xima a literatura da “situação daqueles que buscam a verdade”, uma vez que esse 
“desvendamento” singular às artes e à literatura guarda também, assim como ocorre 
na filosofia, a força de “compreender o real” de forma desnaturalizante, retirando-o 
de sua familiaridade habitual. 

Assim, não obstante suas diferenças, literatura e filosofia abordam e surpreendem 
a realidade das coisas, do mundo e de nós mesmos. Ambas são desvelamento da 
realidade. Isso que na filosofia se realiza como descrição deslocadora da realidade, 
porque esse é o ofício do filósofo, a seu modo, também se passa na literatura. Em 
ambos os casos se trata de recuperar a realidade das entranhas mesmas do senso 
comum e das orientações práticas que governam nossa relação familiar e cotidiana 
com o mundo. Literatura e filosofia, guardadas suas especificidades, procuram des-
vendar a realidade. Distintas na forma e no compromisso, ambas as modalidades 
expressivas auscultam a realidade além ou aquém do senso comum, proporcionando 
uma visão, uma percepção inaudível e invisível à percepção comum. 

É por nos proporcionar esta espécie de excedente de percepção e de compre-
ensão sobre o mundo e sobre nós mesmos que a obra de arte se faz portadora 
de saber, e é isto que a aproxima da filosofia, guardada sempre a distância 
entre os dois modos de apreensão e expressão da verdade em diferentes gêneros 
de discurso (Ibid., p. ). 

IV. 

Se as noções de espanto e admiração estão presentes desde os primórdios da elabo-
ração filosófica, tornando o filósofo figura de certo modo deslocada da realidade, 
também o artista, por essa concepção, é capaz de perceber, por motivos talvez enig-
máticos, mas assimiláveis nas obras, o verdadeiro estatuto das coisas e do mundo. 
Ambos, filósofo e artista, estão, assim, deslocados da realidade, no sentido de que 
são capazes de escapar da orientação eminentemente pragmática que coordena a 
inserção das pessoas comuns na realidade. 

Mas de que maneira isso impõe a especificidade da abordagem, seja na filosofia, 
seja na literatura? Ainda no ensaio Bergson, Proust – tensões do tempo, Franklin Leo-
poldo e Silva propõe o exame do “desvendamento da realidade” em um filósofo e 
em um literato a partir de “alguns aspectos da apreensão do Tempo”. Interessa-me 
demarcar, a partir da sofisticada leitura apresentada no ensaio, como uma mesma 
temática é tratada diversamente na teoria filosófica e na obra romanesca, ainda que 
se chegue a resultados compatíveis entre si. 



discurso, v. 54, n. 1 (2024), p. 30-40  

Na discussão que se seguiu à comunicação de O primado da percepção e suas con-
sequências filosóficas, de Merleau-Ponty, o velho Bréhier toma a palavra e questiona 
Merleau-Ponty sobre sua visão da filosofia e indica que nele haveria uma inversão 
do “sentido ordinário” da filosofia. Ensina Bréhier: “A filosofia nasceu das dificul-
dades concernentes à percepção vulgar e foi distanciando-se dessa percepção que se 
filosofou de início” (Merleau-Ponty, , p. ). Para o escândalo daquele antigo 
mestre, o jovem Merleau-Ponty parecia propor, ao fazer o elogio da percepção, um 
quase retorno à caverna da qual Platão tão heroicamente nos retirou. Lendo Berg-
son, Franklin Leopoldo e Silva calcula os impactos dessa avaliação negativa da per-
cepção que, se remonta às origens da metafísica, também permaneceria entre os fi-
lósofos modernos. Descartes, por exemplo, mesmo quando reabilita as sensações 
para garantir a existência dos corpos externos o faz apenas parcialmente. A existência 
dos corpos externos é garantida, à luz da veracidade divina, pela passividade da sen-
sação que requer uma potência ativa que cause as sensações em nós, aliada à forte 
propensão para acreditar na existência de corpos externos. Contudo, continua a não 
haver garantia de que os corpos externos se assemelhem às sensações que os repre-
sentam, sendo requisitada a intervenção e a correção do entendimento puro. 

Essa avaliação da percepção, que caracterizaria a metafísica dos antigos e dos mo-
dernos, é dela consciente a filosofia de Bergson, como nos aponta Franklin. E isso 
ocorreria porque a percepção habitual é pragmática, é orientada para a ação e não 
para o conhecimento. Assim, como a tradição considera “que a percepção não nos 
apresenta o verdadeiro real” (Leopoldo e Silva, , p. ), os conceitos do pensa-
mento são chamados em socorro da percepção, de modo a eliminar o que de ilusório 
e contraditório ela nos apresenta. Ao recusar o fluxo, o devir e o movimento como 
constitutivos da realidade, a tradição instituiu o primado do pensamento frente à 
percepção. Privilegiou a busca pelo substrato permanente. O pressuposto da tradi-
ção filosófica, na leitura que Franklin faz de Bergson, é que o essencial da realidade 
é a imobilidade e a imutabilidade, e não a mobilidade e a sua temporalidade. É por 
isso que se fala apenas em “esquema da mobilidade e da sucessão” (Ibid.), sem que 
se apreenda propriamente o tempo e o movimento. 

Segundo Franklin, Bergson argumenta em sentido diverso da tradição, pois, para 
ele: “A filosofia deveria prover esse saber desinteressado da praxis, aquele que visaria 
o conhecimento da realidade por ela mesma, mas disto está impedida por partir do 
princípio de que é o intelecto o órgão desse conhecimento” (Ibid., p. ). A cons-
tituição espontânea de nossa percepção ofusca os aspectos do real não diretamente 
envolvidos em sua apreensão prática. Isso resulta na perda do aspecto mais íntimo 
do real, sua apreensão como temporalidade. Em sentido diverso da tradição, não se 
privilegia o entendimento em detrimento da percepção. O antídoto é “alargar e 



Renato Belo    Notas sobre a relação entre filosofia e literatura 

 

 

aprofundar a percepção”. Trata-se de distensionar a atenção seletiva que orienta 
nossa percepção para um único aspecto do real. A arte e o artista parecem evidenciar 
as condições de possibilidade dessa tarefa: “A arte é a descrição da realidade do ponto 
de vista da duração, que não é, já se vê, um ponto de vista como outro qualquer, 
mas um ponto de vista que assume a realidade desde o seu núcleo temporal” (Ibid., 
p. ). Se é assim quanto à filosofia, o caso específico aqui é a de Bergson, o que 
esperar da via literária? 

V. 

A análise de Franklin Leopoldo e Silva do monumental Em busca do tempo perdido, 
de Proust, ocorre, é importante ressaltar, evidenciando os elementos formais e es-
truturais da obra romanesca a fim de encontrar ali uma narração do real desde a 
perspectiva da temporalidade. Ressalte-se que, na leitura de Franklin, não se impõe 
à obra literária uma teoria prévia, seja ela filosófica ou científica, mas antes se faz 
desdobrar o “desvendamento do real” tratando-a como obra propriamente ficcional, 
que se vale assim de uma abordagem da realidade “sob o signo do Tempo”.  Isso 
equivale a dizer que a apreensão da realidade pela literatura é de outro gênero que 
não o filosófico. Ela se vale das possibilidades da imaginação para desvelar a reali-
dade, isto é, aborda-a pela irrealidade, o que não cabe ao gênero filosófico. É signi-
ficativo nesse sentido que Franklin explore o texto literário por suas categorias pró-
prias: o narrador, a personagem protagonista, o enredo, as passagens marcantes que 
constituem a trama. 

Nessa diferença entre filosofia e literatura, advogada por Franklin, impõe-se tam-
bém um tratamento específico de suas matérias porque elas decorrem de elaborações 
formais e estruturais também distintas. Daí, por exemplo, a atenção para uma frase 
[“Durante muito tempo, costumava deitar-me cedo”], uma breve frase de Proust 
que, se parece destoar de seu estilo, é significativamente reveladora porque, diz Fran-
klin, parece indicar 

que é a continuação de um texto virtual que remonta a uma anterioridade tal-
vez infinita. É como se a narrativa, para se iniciar, tivesse de recuperar um 
tempo que ela não tomará diretamente como objeto, mas que ela tem de con-
siderar, na medida em que o tempo romanesco tem como referencial o Tempo 
em si que se revelará ao narrador no final (Ibid., p. ). 

VI. 

Em relação a Sartre, por seu turno, a proposta de leitura do professor Franklin é 
profícua em vários sentidos. Em sua interpretação, também a relação entre filosofia 
e literatura é significativa, talvez por evidenciar a “ressonância ética”, noção proposta 



discurso, v. 54, n. 1 (2024), p. 30-40  

por Franklin e que alude ao fundo ético que parece emergir de ponta a ponta no 
trabalho de um filósofo que nunca a sistematizou. O elemento relevante, para os 
nossos propósitos, é o fato de agora se tratar de um filósofo/literato. Quero apenas 
indicar três aspectos para uma breve abordagem: a relevância da leitura de Franklin 
frente ao rol de comentários dedicados ao tema em Sartre, as adaptações na relação 
entre filosofia e literatura a fim de melhor investigar o caso concreto, os elementos 
conceituais propostos na leitura de Franklin. 

O fato de Sartre ter se utilizado de diferentes modalidades expressivas para ela-
borar seu pensamento põe em relevo o problema da relação entre filosofia e litera-
tura. Sartre, ele mesmo, por vezes foi ambíguo ao se pronunciar sobre essa relação, 
ora indicando se tratar de modalidades bastante distintas, ora confundindo seu leitor 
pela sugestão de certa indistinção. Comentários significativos advogaram a subordi-
nação da produção literária frente à sua elaboração filosófica, chegando-se a reduzir 
a primeira a mera ilustração ou exemplificação de teses do filósofo. Mesmo entre 
aqueles que, diferentemente, veem as obras literárias de Sartre como expressões au-
tônomas, o trabalho de Franklin se destaca ao explorar a conexão entre modalidades 
expressivas distintas: 

A relação de uma com a outra se daria por uma espécie de comunicação que, 
à falta de outro termo, chamaríamos de passagem interna, querendo significar 
com isso que a vizinhança entre filosofia e literatura é tal que não precisaria, 
nem se poderia, sair de uma para entrar na outra, configurando assim dois 
espaços contíguos mas apenas indiretamente comunicáveis, ou seja, em que a 
passagem de um a outro se daria pela mediação da exterioridade. Pelo contrá-
rio, haveria uma forma de passar de um a outro que seria uma via interna, sem 
que, nesse caso, a comunicação direta anulasse a diferença (Id., , p. ). 

Pela noção de “passagem interna”, Franklin apresenta uma peculiar maneira de 
abordar o pensamento sartreano. Continuam válidas, quanto à relação entre filoso-
fia e literatura, as ideias centrais de diferença e distância que aproxima. Contudo, 
trata-se de um autor que simultaneamente se expressou em ambos os gêneros, tor-
nando quase irresistível a tentação de identificá-los. Para Franklin, contudo, é pre-
ciso manter a diferença e por isso, mesmo em Sartre, filosofia e literatura dizem e 
não dizem a mesma coisa. Dizem a mesma coisa no sentido de que têm como objeto 
o desvelamento do real e a compreensão da realidade humana. Mas não dizem a 
mesma coisa porque o fazem de forma diversa e complementar, o que evidencia os 
limites de fato e de direito de cada modalidade expressiva e isso ocorre porque a 
compreensão do real e da ordem humana não é exatamente idêntica se realizada 
pelo conceito ou pelo recurso ao imaginário. 



Renato Belo    Notas sobre a relação entre filosofia e literatura 

 

 

O estatuto da questão enfrentada por Franklin para tentar equacionar, sem me-
ramente harmonizar, a tensão presente nas modalidades expressivas no pensamento 
de Sartre exige um esforço propriamente filosófico, pois ele não ocorre sem as con-
siderações da matéria viva presente na obra e, consequentemente, sua “ressonância 
ética”. Daí se propor a noção de “vizinhança comunicante” entre filosofia e litera-
tura como chave explicativa para a melhor tradução da totalidade do pensamento 
de Sartre, para a própria possibilidade de proposição de uma unidade na variação 
no pensamento daquele autor francês. E esse recurso, impossível de se desenvolver 
nos limites desse texto, é uma contribuição original à leitura posta em movimento 
por Franklin do pensamento de Sartre. 

VII. 

Considerando o que tentei fazer de maneira meramente indicativa, penso que posso 
apontar algumas características presentes na reflexão de Franklin Leopoldo e Silva, 
levando em consideração a problemática específica da relação entre filosofia e lite-
ratura. Sua obra caminha na contracorrente da atual pesquisa especializada. Ela é 
pouco poluída por comentários ou discussões no interior da bibliografia especiali-
zada. Assume, assim, os riscos de enfrentar o texto dos filósofos a que se dedica, 
colocando-os em perspectiva mais ampla a partir da elucidação de seus diálogos, 
explícitos e implícitos, com a tradição filosófica. Propõe e rearticula problemas a 
partir de questões ético-contemporâneas, presentes na gramatura do texto dos filó-
sofos em estudo, mas que os ultrapassam, produzindo, por vezes, o inédito. Entende 
que o texto filosófico apresenta suas teses e argumentos sob o fundamento da tradi-
ção com a qual concorda, retoma ou discorda, mas com ela sempre dialoga. Enxerga 
a obra literária, seja ela escrita por um literato ou um filósofo-literato, em sua orga-
nicidade própria, ressaltando o desvelamento da realidade promovido pela obra a 
partir de suas formas e estruturas próprias. 

Não obstante essas características de genuína reflexão filosófica, é recorrente nas 
entrevistas concedidas por Franklin a delimitação muito precisa entre o filósofo e o 
professor. “A minha relação com a Filosofia é exclusivamente a de professor de His-
tória da Filosofia e, portanto, não tem Filosofia, eu não faço Filosofia” (Martins; 
Ivanov, , p. ). A meu ver há certa astúcia nesse tipo de autoavaliação. Ela, 
em consideração preliminar, reflete a valorização da docência, retomando seu valor 
ontológico e ético, como reivindicava Antônio Cândido, e o faz ao não admitir se-
paração entre ensino e pesquisa. O professor, por esses termos, é já um pesquisador. 
Ela, ainda, evidencia a trajetória de uma geração e de um projeto hoje quase secular 
de aclimatação da filosofia no Brasil a partir do diagnóstico de ausência de uma 



discurso, v. 54, n. 1 (2024), p. 30-40  

tradição de diálogo, ensino e transmissão da filosofia nos moldes europeus e ociden-
tais. “Eu participei de uma geração que foi formada para ser professor de História 
da Filosofia e não filósofo” (Ibid., p. ). Essa posição ressalta um momento de 
aclimatação da filosofia no Brasil que, se guarda inegável odor de colonialismo, tam-
bém é marcada pelo estudo rigoroso de textos da tradição, pela produção de um 
vocabulário filosófico em língua nacional. Evidencia, ainda, a consciência de que a 
filosofia, como largamente compreendida, é operação no interior de uma tradição. 
Nesse sentido, a prática da filosofia no Brasil talvez não possa prescindir de sua his-
tória, da leitura rigorosa de textos, senão porque assim se construiu e se constituiu 
nossa própria tradição e isso sem prejuízo da exploração inovadora de novos temas 
e problemas eventualmente ofuscados e silenciados por essa mesma tradição. Pro-
ponho, assim, a noção de “coautoria” para compreendermos a maneira própria 
como Franklin Leopoldo e Silva, um brasileiro, enfrentou a questão de ser ou não 
ser filósofo. É possível, assim, ser filósofo sendo professor de história da filosofia? 
Creio que sim, porque ser filósofo não compreende apenas elaborar sistemas de pen-
samento, mas dialogar com a tradição, dela se apropriando criativamente. É possível 
encarar o professor Franklin não como mero intérprete de obras filosóficas, mas 
como seu coautor na medida em que através dele elas se desdobram numa dimensão 
inédita, o que por vezes nos desconcerta: isso é Bergson ou Franklin? isso é Sartre 
ou Franklin? Talvez nunca saibamos. Em sua maneira generosa de acolher o texto, 
não quer dominá-lo. Deixa-se transpassar por ele. Pensa não a partir de, mas com 
os filósofos. Deixa-se transpassar pela obra para que ela se reanime e ganhe novos 
sentidos. E se o filósofo e a obra em Franklin se desdobram, isso não ocorre sem a 
noção de permanência, isto é, de que ali também se realiza um trabalho de reconhe-
cimento da tradição e do já adquirido, mas que se renovam no trabalho de seu pen-
samento. Coautoria, por fim, porque essa noção indica também os limites históricos 
(fazer filosofia no Brasil ontem e hoje) nos quais mesmo Franklin está inserido. 
Nesse sentido, se pudermos entender como formação da filosofia brasileira essa tarefa 
legada a Franklin e sua geração, talvez possamos também assumir a obra de Franklin 
Leopoldo e Silva como um dos momentos decisivos da filosofia brasileira. Mas, al-
guém perguntará, como assim se o próprio professor recusa explicitamente o título 
de filósofo? Ora, se ninguém é filósofo por autodeclaração, também ninguém deixa 
de sê-lo por essa mesma via. 

Bibliografia 
Biazo, G. C. F. (). “A trajetória acadêmica de Franklin Leopoldo e Silva: histó-

ria, memória e tensões do tempo”. Projeto História, São Paulo, , pp. -. 



Renato Belo    Notas sobre a relação entre filosofia e literatura 

 

 

Leopoldo e Silva, F. (). Bergson, Proust: tensões do tempo, In Adauto Novais 
(Org.), Tempo e história, São Paulo: Companhia das Letras, pp. -. 

Leopoldo e Silva, F. (). Ética e literatura em Sartre: ensaios introdutórios. São 
Paulo: Editora UNESP. 

Martins, C. A. & Ivanov, A. (). “Entrevista com o professor Franklin Leopoldo 
e Silva”. Transformação: Revista de Filosofia UNESP, (), pp. -. doi: 
./S-. 

Merleau-Ponty, M. (). O primado da percepção e suas consequências filosóficas. 
Tradução de Cristina Marcondes César. Campinas, SP: Papirus.   


