I OSINISIP W



Universidade de Sao Paulo

Reitor Prof. Dr. Vahan Agopyan
Vice-Reitor Prof. Dr. Antonio Carlos Hernandes

Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas

Diretor Prof.2 Dr.2 Maria Arminda do Nascimento Arruda
Vice-Diretor Prof. Dr. Paulo Martins

Departamento de Filosofia

Chefe Prof. Dr. Oliver Tolle
Vice-Chefe Prof. Dr. Luiz Sérgio Repa

b FACULDADE DE FILOSOFIA,
fflch LETRAS E CIENCIAS HUMANAS | ! ( : | I
- UNIVERSIDADE DE SAO PAULO
DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA



m discurso =

Revista do
Departamento de

Filosofia da USP

e-I1SSN 2318-8863

9/1

JUNHO 2019



discurso

Revista do Departamento de Filosofia da usp Vol. 49 — n° 1 — junho de 2019

216 pp.

ISSN 0103-328X | e-I1SSN 2318-8863
Publicacao semestral

Conselho
editorial

Editor responsavel

Editores executivos

Bibliotecaria assessora

Secretaria executiva

Revisao

Assisténcia editorial e
Projeto grafico

Endereco para
correspondéncia

Carlos Alberto Ribeiro de Moura (usp)
Danilo Marcondes (puc — ry)

Francis Wolff (Ens — Paris)

Franklin de Mattos (usp)

Guido de Almeida (UFRy)

José Arthur Giannotti (Cebrap/usp)
Mircio Suzuki (usp)

Marcos Miiller (Unicamp)

Maria Lucia Cacciola (usp)

Maria Sylvia de Carvalho (usp/ Unicamp)
Marilena de Souza Chaui (usp)

Pedro Paulo Pimenta (usp)

Pedro Fernandes Galé (usp)

Michel Paty (Universidade de Paris vi1)
Milton Meira do Nascimento (usp)
Newton Carneiro Affonso da Costa (usp)
Oswaldo Chateaubriand (UrRry)

Otilia Beatriz Fiori Arantes (usp)

Paulo Eduardo Arantes (usp)

Raul Landim Filho (UFRy)

Rubens Rodrigues Torres Filho (usp)
Ruy Fausto (Universidade de Paris viir/usp)
Scarlett Marton (usp)

Victor Knoll (usp)

Scarlett Marton (usp / Grupo de Estudos Nietzsche - Gen) [Editora convidada]

Adriana Ferrari

Marie Marcia Pedroso (usp)
Susan Thiery Satake

Dario Galvao

Juliano Bonamigo Ferreira de Souza

Departamento de Filosofia — FFLCH — UsP

Av. Prof. Luciano Gualberto, 315
CEP 05508 900

Cidade Universitdria

Sao Paulo | sp | BrasiL

Endereco eletronico: heep:/filosofia.flich.usp.br/publicacoes/discurso

E-mail: revistadiscurso@usp.br

Licenca: Creative Commons Atribuicao-NaoComercial-Compartilhalgual 4.0
Licence: Creative Commons Attibution-NonComercial-ShareAlike 4.0



Sumario

Artigos
As Confissoes como elogio do didlogo . . . . . . ... ... ... ... 7
Moacyr Novaes
Bergson, empirismo e espirito de sistema: entre subjetividade e ciéncia . . 31

Débora Morato Pinto

Liberdade em Bergson: espontaneidade,
criagdo e auto-engendramento . . . . . . . .. ... ... ... ... 5§
Maria Adriana Camargo Cappello

Umséoudoisdesejos? . . . .. ... ... ... ... ....... 71
Cintia Vieira da Silva

Acerca da sensitividade tatil na teoria freudiana . . . . . . .. ... .. 79
Carlota Ibertis

Dualidades freudianas nas origens da Psicandlise . . . ... ... ... oI
Janaina Namba

Uma cena para a perda: vergonha e melancolia . . . . ... ... ... 101
Suely Aires

Desamparo e Eros na concep¢io do “homem civilizado” em Freud . . . 115
Carlos Eduardo de Moura

A psicanilise nos primeiros tempos da Rassia Soviética . . . . .. ... 127

Georgina Faneco Maniakas

Cinismo e preconceito: uma homologia com o fetichismo freudiano
em The Authoritarian Personality . . . . . . . . . .. ... ... ... 141
Virginia Helena Ferreira da Costa

Para um conceito materialista de tempo musical.

A teoria dos tipos nos fragmentos de Adorno sobre Beethoven . . . . . . 161
Eduardo Socha

The Problem of the Unbridgeable Ontological Gap Between

the Brain and our Private Experiences in Wittgensteinian Terms. . . . . 185

Nara M. Figueiredo

Tradugao

O elemento inconsciente na literatura e na filosofia (1921) . . . . . . . . 205
Francis M. Cornford



In memoriam

Midrio Miranda Filho (1947-2019)
Marcelo Dascal (1940-2019)



DOI 10.11606/issNn.2318-8863.discurso.2019.159272

As Confissoes como elogio do dialogo

The Confessions in Praise of Dialogue

Moacyr Novaes

Universidade de Sao Paulo [uspP]/cnpPq

RESUMO

O artigo ¢ a primeira parte de um trabalho
que propoe ler as Confissoes como um didlo-
go, no contetdo e na forma. Um didlogo pre-
tendido (e falhado) com Deus, e também um
didlogo segundo sua forma de composicio.
O prélogo geral da obra serd apresentado
como lugar de formulagao de impasses te-
éricos, que dardo unidade a investigagio
desenvolvida no conjunto dos treze livros.
A elaboragao dos impasses, jd no prélogo,
dependerd do uso e da critica de modelos
consagrados. Ao manejar e se distanciar de
modelos retéricos e religiosos, o Autor trans-
forma sua prece inaugural, aparentemente
tradicional, em exérdio a um didlogo ainda
nao constituido. Ali ele dispord uma alterna-
tiva, com diretrizes cuja realizagao dependera
das segdes autobiografica e exegética da obra.

PALAVRAS-CHAVE
Agostinho; Confissoes; Didlogo;
Narrativa; Exegese.

*

ABSTRACT

This paper is the first part of a study that pro-
poses to read the Confessions as a dialogue, in
content and in form. An intended (and failed)
dialogue with God, and also a dialogue ac-
cording to its form of composition. The gen-
eral prologue of the work will be presented
as a place to formulate theoretical impasses,
which unifies the research developed in the
thirteen books as a whole. In the prologue,
the elaboration of the impasses depends on
the use and criticism of consecrated models.
By manipulating and distancing himself from
rhetorical and religious models, the Author
transforms his seemingly traditional inau-
gural prayer in an exordium to a dialogue
still not constituted. There he will offer an
alternative, with guidelines whose realiza-
tion will depend on the autobiographical and
exegetical sections of the work.

KEY WORDS

Augustine; Confessions; Dialogue;
Narrative; Exegesis.

Aula inaugural pronunciada no Departamento de Filosofia da usp em 7 de marco de 2017.

Uma primeira versao deste texto foi apresentada como conferéncia na uraBc em 7 de julho de 2016.
Agradeco particularmente a John Marenbom pela acolhida na Universidade de Cambridge, Reino
Unido, e aos colegas e alunos do Cepame e do aT-Anpof “Histéria da filosofia medieval e recepgao

da filosofia antiga”.



8 Moacyr Novaes As Confissoes como elogio do dialogo

sine me loqui

Apresentacao

As Confissoes de Agostinho sio um elogio do didlogo filoséfico. No proémio da obra, o
Autor exibe a necessidade de uma linguagem tedrica, para corresponder ao imperativo
de procurar Deus como verdade e sabedoria supremas. Para tanto, desde logo poe em
questdo a possibilidade mesma de didlogo com Deus, a0 mostrar que sdo incomen-
surdveis a natureza de Deus — suprema verdade e infinita sabedoria — a linguagem
do homem — finito e pecador. Os elementos bdsicos da prece inaugural, o louvor e a
invocagdo de Deus, bem como uma tentativa renitente de prece, desembocarao numa
aporia. Somente uma completa mudanca de perspectiva para o uso da linguagem pro-
piciard um caminho alternativo e propedéutico.

Formulado de inicio aporeticamente, o problema do didlogo pretendido entre o
Autor e Deus torna-se o centro da reflexao que ird desenrolar-se nos treze livros da
obra. A prépria construgao do problema dependerd desde logo de estabelecer distdncia
com respeito a modelos disponiveis, tanto nas técnicas da retérica como nas férmulas
de prece religiosa. Os modelos, religiosos ou retdricos, prometem a comunicagao com o
deus, segundo rituais conhecidos. A afirmagao do didlogo como meio de investigagao,
porém, serd calcada no uso critico desses modelos, especialmente na transformagao de
suas férmulas, originalmente pacificadoras, em pontos de inquietagao.

O elogio ao didlogo também serd presente na forma do texto, se entendermos que o
impasse inicial dd lugar, socraticamente, a um desvio de rota, um circunléquio prope-
déutico para que o autor e seus leitores (a parte humana do didlogo falhado) venham a
adquirir condi¢des de retomar o problema, no final da obra.' A narrativa autobiogréfica
¢ a escolha para realizar o périplo socritico, de modo que a questdo inicial do didlogo
com Deus seja reexaminada nos livros finais, cujo nicleo jd nao serd a narrativa auto-
biografica, mas sim a interpreta¢ao de outra narrativa, a criagio do mundo segundo o
livro biblico do Génesis.

O estatuto filoséfico das Confissoes de Agostinho pode ser realgado mediante a andlise
de sua unidade geral. Para além do valor singular de muitas passagens, suscetiveis de
andlises independentes do conjunto, os treze livros da obra constituem uma reflexao
continua. Nosso propésito ¢ exibir um problema persistente e estruturante, elaborado
no seu prélogo, que deverd fundamentar a articulagio geral da obra. Uma mesma tensao
preside tanto os livros iniciais, assinalados pela narrativa autobiogréfica, como os livros
finais, em que ressalta a exegese de versiculos do Génesis. Embora exegese biblica e nar-
rativa parecam alheias 4 andlise estritamente racional, a consideragdo geral da obra vird
indicar o seu papel na unidade de teor das Confissies, e deverd assim elucidar escolhas
formais que conferem coeréncia estrutural ao conjunto.

1 Ver Goldschmidt (1947) §§ 61-68.



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 7-29 9

Para isso, queremos assinalar o proveito de ler as Confissoes como uma renovagio do
didlogo filoséfico, tanto substancialmente, no desenvolvimento de conceitos e teses,
como formalmente, na sua disposi¢do argumentativa e literdria. Nesta primeira parte do
trabalho, o prélogo da obra (Confissées 111 —v 6) serd o foco da andlise, na medida em
que prepara e fundamenta a relevincia de seu problema central. O resultado do prélogo
nio ¢ assertivo. Ao construir uma grande aporia sobre a comunicagao possivel entre a
criatura e o criador, os capitulos iniciais laboriosamente exibem a relevincia teérica do
problema do didlogo, indicando por que seu enfrentamento devera ser feito, de inicio,
pela narrativa autobiogréfica.

Platonismo e dialogo

A filosofia nos legou o didlogo como forma ancestral de expressio. As figuras fundadoras
de Sécrates e Platao associam-se ao didlogo, de tal modo que a forma pode confundir-
-se com o proprio platonismo. Aquela filosofia, aquele contetido sé poderia ser expresso
pelo didlogo, ou melhor, sé se poderia realizar e exercer através do didlogo. A heranga
(ou a fortuna) de Sécrates e Platdo poderia ser reconhecida portanto no préprio uso do
didlogo como forma de texto filoséfico, se quisermos, como “género”.

Este é o caso evidente de Agostinho de Hipona (354-430), a0 menos do jovem Agosti-
nho. Suas primeiras obras, de reconhecido teor platdnico, sao compostas como didlogos.
Sabemos que os escreveu logo apds abandonar a retérica como profissao, para dedicar-se
a investigacao filoséfica. Essa verdadeira “conversao” foi interpretada como conversao
em favor de uma vida estritamente filoséfica, e, em particular, ao neoplatonismo (porém
nio ao cristianismo). Nio somente o contetido de suas obras, mas também a escolha do
didlogo como meio de investigagdo e expressao parecem justificar a caracterizagao do
jovem Agostinho como neoplaténico.

No mesmo passo, porém, poderiamos interpretar o posterior abandono da forma
didlogo como sinal de nova transformacio de conteido. O neoplatonismo do jovem
Agostinho cederia o lugar ao cristianismo, de modo que as velhas formas deveriam ser
substituidas. Platdo estava morto. Obras monogréficas expositivas, comentdrios exe-
géticos da Biblia, e principalmente os grandes titulos que fizeram o vulto histérico de
Agostinho, as Confissoes e a Cidade de Deus, seriam a prova material do parricidio.

O préprio Agostinho parece corroborar esse retrato. As pdginas autobiograficas das
Confissoes contém um relato do periodo de composi¢ao dos didlogos de juventude.
Ali podemos sondar que imagem quis nos oferecer do seu passado o recém-consagrado
bispo de Hipona. Em particular, interessa-nos o valor que ele atribui retrospectivamente
aos seus primeiros didlogos, mediante aquele relato.

Antes de dar a palavra ao Autor, lembremos brevemente alguns dados sobre a trans-
formagao biogréfica que se deu entre o verao e o outono de 386. Agostinho ocupara
um posto importante na corte imperial. Decidiu abandonar o posto, onde exercia seus
talentos retéricos (v. Conﬁssées VI vi 9), e retirou-se para uma chdcara, em Cassiciaco,
acompanhado de amigos e familiares. O propésito da nova vida era dedicar-se a filosofia.



10 Moacyr Novaes As Confissoes como elogio do dialogo

Na chécara, durante alguns dias, conduziu o grupo segundo um programa bem definido
e cldssico. Aproveitam a primeira luz do dia para ler e estudar o melhor da literatura ro-
mana, isto é, a Eneida de Vergilio. Depois se reinem para discutir problemas filoséficos,
seguindo uma agenda igualmente cldssica: 16gica, fisica e ética. A noite, recolhem-se no
escuro para meditar (e ocasionalmente conversar).

Os debates travados por esse grupo heterogéneo foram cuidadosamente registrados
(mesmo as conversas noturnas) e resultam nos chamados ‘didlogos de Cassiciaco™ con-
tra academicos, de ordine, de beata uita, soliloquia. Nessas obras, podemos ler ecos das
leituras de Vergilio, das ruminagdes e debates diurnos e noturnos: afirmagoes, reformu-
lagoes, contrapropostas, recuos, conciliagoes, tudo o que compde a vivacidade mesma
do didlogo oral, forgando os limites da linguagem escrita. Como sabemos, essas obras
existem até hoje e sio de grande interesse filoséfico. E no conjunto dessas obras que o
leitor moderno encontraria, por exemplo, um precursor da revolugio cartesiana: contra
o ceticismo académico, o conhecimento fundante de que sou, existo, conhecimento que
serd também nicleo do conhecimento da natureza incorpérea da alma e da prova da
existéncia de Deus.”

Vejamos porém o que diz o autor das Confisses (dirigindo-se a Deus, na segunda
pessoa) sobre aqueles dias tao fecundos.

E chegou o dia de me livrar de fato da profissao da retérica [...], partindo com
todos os meus para o campo. Os estudos que conduzi ali, jd ao teu servico, mas
ainda transpirando a escola da soberba, como num intervalo de espera, sdo relata-
dos em livros em forma de didlogos, entre as pessoas presentes ou comigo mesmo
diante de ti (Confissoes 1x iv 7).}

Isso é tudo o que ele tem a narrar sobre suas obras de juventude. A brevidade quase
fala por si mesma. Nem precisarfamos nos deter em termos como “escola da soberba”.
O préprio fato material de, nessas poucas linhas, condensar todos aqueles dias fecundos
jé traduz uma apreciagao que o teor das sentengas vem corroborar. Agora, se levarmos
em conta o restante do relato sobre aquele periodo, a primeira impressao serd ainda
acentuada. De fato, o Livro 1x das Confissoes falard mais extensamente a respeito da
estadia no campo. Mas o autor prefere destacar outro evento.

Facamos uma andlise quantitativa. A mencao aos didlogos [“/ibri disputati”] nao
passou de quatro linhas, ao passo que, apds uma conclusio critica sobre as “escolas de

2 Ver contra academicos 111 ix ss. Estude-se o excelente livro de E. Bermon (2001), Le cogito dans la
pensée de saint Augustin.

3 Etvenit dies quo etiam actu solverer a professione rhetorica, [...] profectus in villam cum meis omnibus.
ibi quid egerim in litteris iam quidem servientibus tibi, sed adhuc superbiae scholam tamquam in pau-
satione anhelantibus, testantur libri disputati cum praesentibus et cum ipso me solo coram te. Tradugao
de Lorenzo Mammi, Agostinho (2017), pp. 229-230. As citagdes das Confissdes sio tomadas dessa
tradugio. Tradugdes de outras obras sio de nossa responsabilidade.



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 7-29 1I

filosofia”, o restante do relato espraia-se por cerca de noventa linhas, dedicadas a um
unico episédio. Agostinho medita nessas linhas* sobre o breve momento em que cantou
um pequeno salmo de David, um salmo de dez versos. Quase quatro pdginas’ sobre um
momento que terd durado menos de um minuto.

O flagrante contraste quantitativo entre os dois relatos, sobre os didlogos filos6ficos
e sobre o canto do salmo, viria corroborar a ideia de que o bispo de Hipona renegara
os didlogos de juventude, sua obra platonica, e com isso renegara o quadro mesmo da
cultura cldssica (“a escola da soberba”, “o cheiro dos cedros das escolas de filosofia)”,
em favor da leitura da Biblia. As leituras de Vergilio e os debates terao sido apenas
aquela pausa arfante no combate, “transpirando [...] como num intervalo de espera”,
para retomar o folego e comecar o que era verdadeiramente importante.® A conversao,
que fora filoséfica, teria agora se degradado em conversao religiosa.

Mas essa ndo ¢, claro, a conclusio a que pretendemos chegar. Ao contrario, admitimos
que as coisas assim se parecam, mas a filosofia nos ensina a desconfiar das aparéncias.
Nossa tese é que as Confissoes sao antes uma renovagao do didlogo, uma renovagio cons-
ciente e fundada. Queremos entao propor uma leitura das Confissoes como elogio do
didlogo, no contetido e nas escolhas formais. Sécrates e Platao continuario vivos afinal.

Dialogo filosofico e uso da Biblia

Como primeiro passo, assinalemos que a “forma” didlogo pode ser entendida como
estratégia de restituir a linguagem escrita aquela vivacidade prépria ao debate oral.
Ao contrdrio da fixagao doutrinal de contetdos, o didlogo escrito promoveria a exposigao
de teses, de seus contrarios, ou de reavaliagées, conjeturas, recuos, etc. E por isso mesmo
que podemos tomar o didlogo como oposto da exposicao dogmadtica.” Nos didlogos de
juventude, encontramos essa dindmica na alternincia de vozes entre Agostinho e seus
diversificados interlocutores.

Além disso, também a exemplo dos embates de Cassiciaco, o didlogo nao principia
pelo enfrentamento do seu problema central. De um modo geral, é preciso que os
interlocutores sejam deslocados de seu pretenso conhecimento inicial, para primeiro
divisarem a existéncia e a relevincia do problema a ser enfrentado. Concerne a esse
primeiro momento, antes da elaboragio do problema propriamente dito, a construgao
de impasses com o material daquele pretenso saber inicial. Também aqui, é franca a

4 Confissoes 1X iv 8-11.

Cf. pp. 230-234 da traducio.

N

6 A cronologia oferecida na edicao da Bibliothéque Augustinienne, excelente alids, assim caracteriza as
atividades do periodo, sem mengao aos cldssicos: “novembre 386: Séjour a Cassiciacum. De beata
uita. De ordine. Lecture des Psaumes.” (Euvres de Saint Augustin v. 13, Paris: Institut d’études
augustiniennes, 1998, p. 206.

7 Cf. Wieland (1982), §3: Der Dialog als Medium des philosophischen Gedankens.



12 Moacyr Novaes As Confissoes como elogio do dialogo

oposigao entre a forma didlogo e a exposigao dogmdtica. Nossa tese é que as Confissoes
s20 nao apenas um elogio do didlogo, mas que se estruturam como um didlogo. O seu
exérdio vai conduzir a elaboragdo do problema, que nao serd enfrentado logo de saida.

Mas a presenca mesma de material biblico na prece inicial da obra pode ser jd um
dbice a essa leitura. Com efeito, se os relatos do Livro 1x contrastam os didlogos de Cas-
siciaco com a leitura de um Salmo, e se ainda levarmos em conta que a narrativa auto-
biogréfica das Confissoes (que ocupa os nove primeiros livros) desemboca em “meditagao
sobre a lei”, a saber, interpretacao do Génesis (matéria dos trés tltimos livros, x1-x111),
temos entdo de perguntar que papel Agostinho, como filésofo, poderia atribuir & Biblia,
e como poderia conciliar a leitura do Génesis com o espirito antidogmadtico do didlogo.

Serd preciso examinar de que modo a B7blia veio a substituir, para a formagao filo-
sofica, as fontes cldssicas em geral e em particular a Eneida. Sabemos que, num plano
mais geral, ndo apenas na biografia de Agostinho, mas também no contraste entre o
legado cldssico latino e o cristianismo emergente, a Biblia viria substituir a Eneida de
Vergilio.® Essa transi¢do parece reproduzir-se na sucessao de relatos que acabamos de
mencionar: as leituras didrias da Eneida, nas tertilias de Cassiciaco, deram lugar a leitura
do Salmo 4 de David.

E inversamente, muitos também disseram que a Eneida teria sido a Biblia dos antigos
romanos.? A Eneida conteria a expressao mais bem-acabada de relatos de combate, de
discursos politicos, de relatos histéricos, preces e ritos religiosos, declaracoes de amor,
descrigao de paisagens, exposigoes cosmoldgicas, reflexoes éticas. Vergilio, poeta irreto-
cavel, talvez até mesmo profético, teria encontrado a férmula do isomorfismo" entre
a linguagem e o mundo, a ser imitada por todos. De tal modo que, além da consulta
sistemdtica as solucoes exemplares de Vergilio, fonte de educagao gramatical e retérica,
modelo perfeito a imitar, os romanos praticavam sortilégios com seus versos, isto ¢,
sorteavam sentencas de sua obra em busca de resposta a problemas de natureza publica
ou da vida cotidiana.”

Parece mesmo que a Biblia terd ocupado esse lugar para muitos cristaos: modelo,
sobretudo modelo moral, e fonte de orientagoes priticas, de modo que ela também serd

8 “[Agostinho] deixou implicito que os cristios também tinham um cldssico tao inesgotdvel e absor-
vente quanto eram Virgilio ou Homero para os pagios. Também a Biblia crista podia formar um
homem” (Brown, 2005, p. 327).

9  “but the authority of Vergil was supreme, and his poetry was, so to speak, the Bible of the ancients”
(Comparetti, 1966, p. 32).

10 Ao se ler a sua Ecloga 1v como prentincio da vinda de Cristo. Cf. Comparetti, 1966, pp. 99-108.
Agostinho discute o assunto na Cidade de Deus x 27.

11 Cf. Macrébio, Saturnalia v 119-20. Cf. Lim, Augustine, the Grammarians and the Cultural Authority
of Veergil, in Rees, 2004.

12 Mastrocinque, Creating One’s Own Religion: Intellectual Choices, in Riipke, 2007, pp. 378-391:
“Verses of Virgil were used as a divinatory device: the sortes Vergilianae (Scriptores Historiae Au-
gustae, Hadrian 2; Alexander Severus 14)”, p. 38s.



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 7-29 13

objeto de “sortes”.” Trata-se entao de duas equiparagoes semelhantes. A Biblia como a
nova Eneida, ou a Eneida como a Biblia dos antigos romanos. A semelhanca reside no
uso de ambos os livros como compéndio universal. Dizer que a Bblia viria a ser a Eneida
dos cristaos implica pois assumir que esse era o seu papel: fonte perfeita e exemplar.™
Mas nao para todos. Seguramente, nao para Agostinho. Com efeito, a critica aos
modelos cldssicos, e a consequente “substituicao” da Eneida pela Biblia, em Agostinho,
vai na contramio de um movimento dogmatizante. O valor e a utilidade que tém para
ele as “sagradas escrituras” decorre em grande medida de suas imperfeigoes. E na verdade
a falta daquele isomorfismo com o mundo, tal como se buscava na poesia, e Vergilio
teria alcangado, o que d4 relevancia a essa obra, e a exemplo dela, a todo outro texto.
Por isso ao falar em “substituir”, nao podemos entender meramente ocupar o mesmo
lugar. Talvez seja mais adequado dizer que Agostinho pretende esvaziar aquele lugar
do texto perfeito, pela andlise da Biblia como obra suscetivel e promotora de didlogo.

A Biblia nas Confissoes

Esse uso das “escrituras” tem lugar logo nas primeiras linhas das Confissoes. Desde logo,
o leitor depara com a inquietagao humana, ali apresentada pela pretensao frustrada de es-
tabelecer didlogo com Deus.” Com base em textos que exibem a inefabilidade divina, ou
melhor, que exibem a incongruéncia entre os recursos expressivos humanos e a natureza
transcendente de Deus, o Autor dd a prece de abertura de sua obra um teor paradoxal.
A obra parece fora do alcance humano, afinal. Assim que comecam, as Confissoes de-
safiam as suas proprias condigoes de possibilidade. E justo dizer que a inquietacio nio
¢ apenas apresentada. O papel do prélogo ¢ efetivar a inquieta¢ao, mediante as aporias
do louvor e da invoca¢do, como veremos a seguir. No remate do prélogo, o tema serd
retomado: “Quem me fard repousar [adquiescere] em ti2” (Confissoes 1v 5). A inquietagio
ainda nao resolvida introduzird o esfor¢co de comunicagiao com Deus.
Desde as palavras iniciais, o texto trata de produzir inquietagao:

(1) Tu és grande, Senhor, e demais louvdvel. Grande é tua poténcia, e tua sabe-
doria ¢ inumerdvel. (2) E quer te louvar um homem, fragmento qualquer de tua
cria¢do, e um homem que anda em circulos carregando sua mortalidade, que
anda em circulos carregando a prova de seu pecado e (3) a prova de que tu resis-

13 Para compreender o emprego de sortilégios biblicos no cristianismo, Courcelle, além de mencionar
praticas “pagas”, examina também a importancia da tradigao judaica: Courcelle (1952) e id. (1963),
cap. viL. A despeito de alusdes aos sortilégios biblicos, por intérpretes da cena do jardim no Livro vii
das Confissies, observe-se que Agostinho nao parecia adepto das “sortes™ v. epistula Lv xx 37.

14 Testemunho tardio da confusio entre a Encida e a Biblia seriam, ji no século v, as Saturnalia de
Macrébio: “de manual didético, Virgilio poderia transformar-se, como a Biblia, numa fonte ines-
gotdvel de informagdes religiosas”, (Brown, 2005, p. 375). Cf. Markus, Paganism, Christianity and
the Latin Classics in the Fourth Century, in Binns, 1974, p. 11, “Vergil (their bible)”, em referéncia ao
“circulo de Simaco” (p. 9).

15 Sobre o “didlogo pela metade” (halbierte Dialog), estude-se o excelente artigo de Herzog (1984).

16 “quis mibi dabit adquiescere in te?”



14 Moacyr Novaes As Confissoes como elogio do dialogo

tes aos soberbos; e ainda assim quer te louvar um homem, fragmento qualquer
de tua criacdo. (4) Tu incitas a que seja uma delicia te louvar, porque nos fizeste
rumo a ti e nosso coragio ¢ inquieto, até aquietar-se em ti (Confissoes 11 1).”

Podemos dizer que o paradoxo se acumula em “camadas” (segundo a numeragio que
introduzimos na cita¢ao). Primeiro, as primeiras duas sentengas podem ser lidas como
internamente contraditérias. A afirmacdo da grandeza de Deus é “corrigida” pela adver-
téncia de que o louvor ¢ inesgotdvel. “Demais louvével” é aquilo cujo louvor ultrapassa
toda medida, de modo que dizé-lo “grande” resulta insuficiente, ou até mesmo falso.
O mesmo contraste ocorre entre afirmar que a poténcia é “grande”, e em seguida afirmar
que a sabedoria é “inumerdvel”. Novamente, a quantidade é tanto afirmada, quanto
denunciada como categorialmente em falso.

Na segunda camada, sobrevém a vontade humana. Nao bastasse a natureza excelente
do objeto de louvor, o enunciador do elogio ¢ por sua vez rebaixado. Em contraste com a
grandeza inumerdvel, o fragmento qualquer ¢ ainda rebaixado numa queda progressiva.
A andfora® da terceira sentenca (“Quer te louvar...”) exibe um rebaixamento progressivo;

a repeti¢ao sucessiva dos termos — “homem”, “anda em circulos carregando” e “prova”
— , a cada passo introduzindo um novo complemento negativo — “anda em circulos”,
“mortalidade”, “prova’”, “resistes” — , vai exibindo a profundidade negativa da condigao

humana, da criatura que quer louvar mas é muito pequena para a tarefa. No final dessa
longa sentenga paratdtica, o remate com a adverténcia contra a soberba.

O terceiro elemento, ou camada, ¢ agora a interdi¢ao da soberba. Deus paradoxal-
mente nao-louvével, homem paradoxalmente desejoso de louvar, e a interdi¢ao da sober-
ba humana por Deus. A vontade persistente de louvar arrisca-se a soberba, colidindo com
resisténcia de Deus. Como o leitor descobrird paulatinamente na narrativa autobiografica
e na reflexao moral do Livro X, a soberba serd uma barreira fundamental a superar, em
especial para lograr o intentado didlogo com a verdade.

Ora, a camada seguinte (4) acrescenta novo problema, que contrasta em bloco com
o conjunto precedente. O Autor intensifica o paradoxo ao lembrar que é o mesmo Deus
que incita ao louvor humano: criador infinitamente (nao)-louvével, criatura pequena
e pecadora, interdi¢do pelo criador a soberba da criatura, e finalmente, cria¢io como
ato que incita a criatura a gostar de louvar o criador e a buscé-lo. A tensao gerada pelo
imperativo de louvor repercutird no final da prece introdutéria: apés reiterados fracas-
sos na comunicagdo humana com Deus, é ele mesmo quem ordena o amor humano
(v. Confissoes1v s).

17 “Magnus es, domine, et laudabilis valde. magna virtus tua et sapientiae tuae non est numerus. et lau-
dare te vult homo, aliqua portio creaturae tuae, et homo circumferens mortalitatem suam, circumferens
testimonium peccati sui et testimonium quia superbis resistis; et tamen laudare te vult homo, aliqua
portio creaturae tuae. tu excitas ut laudare te delectet, quia fecisti nos ad te et inquietum est cor nostrum
donec requiescat in te.” Aqui renunciamos a reproduzir integralmente a elegincia da tradugao de L.
Mammi, para sublinhar alguns aspectos formais.

18 O uso da andfora pode ser examinado a luz da técnica do sermo humilis, cuja importancia para
Agostinho, sobretudo como leitor da Biblia, foi apontada por Auerbach (2012). O efeito de rebaixa-
mento ¢ coerente com a escolha da forma paratdtica para o texto, prépria ao registro humilde.



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 7-29 15

Centao de louvor

Os problemas tornam-se mais agudos, se reconhecermos que o paradoxo é exibido me-
diante a combinagao de citagoes e alusoes biblicas. Seria possivel apresentar as linhas
iniciais das Confissoes como um verdadeiro centlo, a exemplo de homerocentoes e ver-
giliocentoes: composicoes geralmente parédicas, cujo material eram versos de Homero
ou de Vergilio.” Aqui, trata-se também da composi¢ao a partir de textos jd conhecidos,
recortados e recombinados, todavia um centéo biblico, isto é, uma costura de passagens
biblicas, sem praticamente nenhuma palavra prépria ou ‘original’ do autor.>

Mas o centio de Agostinho, ao justapor sentengas biblicas, nio resulta em parddia.
Se os centdes em geral devem ter efeito de distanciamento com respeito ao “original”,
de forma parédica ou até mesmo picaresca, aqui serd outro o distanciamento quan-
to a fonte. Trata-se de usar o texto de base como material para interrogacio teérica.
Por isso, o centao biblico de Agostinho, sem ser picaresco ou parédico, tampouco resulta
em um conjunto dogmdtico afirmativo. Na verdade, as sentengas parecem contradizer-se
(internamente ou entre si) e o centdo exibird uma aporia.

Com isso, temos o primeiro testemunho de um uso preciso das chamadas “escrituras
sagradas™ ao invés de fornecer solugoes afirmativas e dogmaticas, base para uma prece
tradicional, a Biblia propiciou a composi¢ao de um impasse, que dard ocasiao a exposi¢ao
do problema que vai atravessar o conjunto dos treze livros das Confissoes. Que o texto
biblico seja tomado como verdadeiro, axiomaticamente, apenas real¢a a importancia
do impasse inicial: um conjunto de sentengas verdadeiras que prima facie conforma um
paradoxo.

Tal uso do texto biblico nio pretendia ser original. Agostinho atribuird a prépria
Biblia esse recurso transformador da leitura. Nas mesmas Confissoes encontramos
o reconhecimento do texto biblico como modelo para sua composi¢do paradoxal.
A “absurdidade” estd propositalmente em passagens das Escrituras, combinada a passa-
gens claras e acessiveis aos espiritos mais simples, assim “aticando a aten¢io daqueles que
nao tém coragdo leve” > Ao longo das Confissoes o leitor voltard a deparar com enigmas
— talvez o enigma do tempo no livro X1 seja 0 mais célebre —, igualmente articulados
com o uso de passagens biblicas. Dado esse primeiro embate com as palavras biblicas,
na busca de precisao conceitual e uso tedrico da linguagem, o filésofo terd de aprender
outro modelo expressivo, distante do isomorfismo vergiliano.>

19 Sandnes (2011), e Pollmann, Sex and Salvation in the Vergilian Cento of the Fourth Century, in Rees,
2004.

20 Na passagem citada acima nio destacamos em itdlico as citagoes biblicas textuais. Nosso intento
¢ evitar o contraste com as passagens que, mesmo nio sendo citagdes exatas, sio claras alusées a
outros textos biblicos. Desse modo, o trecho pode ser lido em conjunto como um centio de citagoes
e alusoes. Cf. Salmo 48 (47), 1; Salmo 147 (146), 5, Primeira Epistola aos Corintios 1, 24; Segunda
Epistola aos Corintios 4, 105 Provérbios 3, 34.

21 Confissoes V1 v 8. “absurditatem [...] exercens intentionem eorum qui non sunt leves corde”.

22 Pace Mohrmann, 1955, p. 244, que julga haver procedimento semelhante em Vergilio, pelo espelha-
mento entre antiteses cosmicas e literdrias.



16 Moacyr Novaes As Confissoes como elogio do dialogo

Louvor e invocacao

O problema ainda nao estd completamente enunciado. Para que venha a ser tomado
como um desafio ao didlogo, o conflito inicial serd desdobrado: de uma questao de
linguagem, as aporias atingirao a consideragao da relagao real entre o homem e Deus,
isto ¢, a relagdo entre o ser do homem e o ser de Deus. Com efeito, para aprofundar a
apresentacao da sua aporia inicial, a partir da expectativa de comunicagio com Deus
mediante uma prece, o Autor desloca o assunto das condigées do louvor para as condi-
¢oes da invocagio.

Uma vez que o louvor oferece dificuldade, ele pergunta: “Concede-me, Senhor, saber
e compreender o que ¢ anterior: invocar-te ou louvar-te?” (Confissoes 11 1) Desse modo,
inicia uma andlise regressiva, em busca dos pressupostos para o louvor j4 problematizado.
A pergunta sobre a relagdo entre louvar e invocar vai levar a novas perguntas, de modo
que o tema da invocagdo adquira centralidade, inaugurando a segunda alinea do livro.
“E como invocarei o meu Deus, meu Deus e Senhor [...]2” (Confissées 1 ii 2).

A presenga desses temas, louvor e invocagio, ja na abertura das Confissoes poderia por
a perder a natureza filoséfica da obra. Compor o inicio como uma prece, com citagoes
biblicas e patentes recursos retdricos, poderia ser a reafirmacio de duas velhas inimigas
da filosofia, a retdrica e a religido. Porém, justamente porque louvar e invocar um deus
sdo antes prdticas tradicionais romanas (tanto da religiao civil politeista, como do mo-
noteismo cristao), presentes na poesia, na oratoria e nos ritos religiosos, ¢ que seu uso
peculiar ganha importincia aqui.

Ao invés de meramente compor uma prece com base em zopoi familiares ao leitor,
o Autor transforma louvor e invocagao em problemas tedricos, de sorte a mobilizar a
inquietude de seu leitor (o leitor moderno, igualmente, se nao projetar sobre um texto do
final do século 1v aquilo que esperaria de um bispo medieval ou moderno). Ao apresentar
esse impasse inicial, queremos realcar que se trata aqui, para o Autor, de uma critica a
retérica e a religido. Sem essa critica, as Confissoes nao seriam uma obra filoséfica; dali é
que surgirdo o problema do didlogo e o seu elogio. Ao passo que retérica e prece religiosa
podem ser instrumentos para pacificagao e quietude, aqui o papel da peculiar orat6-
ria religiosa agostiniana ¢ amplificar teoricamente (“scire et intellegere”) a inquietude,
remetida a um repouso distante, ainda sequer entrevisto.

Retorica

Comecemos pela retérica. E patente a presenca de artificio retérico nessa confissio de
incomensurabilidade, seja entre o autor e a magnitude da tarefa proposta, seja entre
o discurso de elogio e o destinatdrio do elogio. Na verdade, o género demonstrativo,
ou epiditico, oferece o molde para a combinac¢io de louvor (do criador) e acusa¢io (da

23 “da mibi, domine, scire et intellegere utrum sit prius invocare te an laudare te” (11 1). “et quomodo
invocabo deum meum, deum et dominum meum |[...]2” 1 ii 2).



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 7-29 17

criatura).”* Em particular, podemos ler o texto como calcado no modelo do discurso
panegirico, no qual o orador se refere a pessoa elogiada (uma elevada autoridade publica,
por exemplo), e reconhece a prépria pequenez em face daquele que mereceria multiplos
superlativos e até mesmo os atributos “senhor” (dominus) e “divino”. Mas como mostra
L. Mammi no preficio a sua tradugao, mesmo que claramente formulado com base nas
técnicas do panegirico, o problema ganha aqui novo contorno: “uma densidade filoséfica
que os manuais certamente nio previam”.*®

A presenga da retérica prenuncia a discussao que Agostinho conduzird sobre a sua
prépria formagao literdria e filoséfica. O manejo das técnicas da eloquéncia indica
que, no conjunto da obra, o autor encontrard um uso legitimo, ainda que o faca com
base numa critica de suas fontes, como Cicero, Vergilio e Teréncio (conforme o leitor
descobrird logo no Livro 1). Nesse primeiro pardgrafo da obra, a par dos impasses da
linguagem, os recursos da parataxe (como antiteses e andforas) nao apenas revelam o
aprendizado com o sermo humilis biblico.”” Trata-se de saber que o uso legitimo das
palavras requer trabalho de interpretagio e propésito tedricos.

As antiteses sao mobilizadas com o fim de produzir distanciamento entre texto e
leitor. O procedimento difere da mera contradi¢ao interna, propria as inconsisténcias
intencionais do panegirico”® ou a natural imprecisao conceitual da linguagem poética ou
mitica. Assim ¢ que, ao criticar as escolas de retdrica, Agostinho menciona a literatura
(Teréncio) que apresenta ambiguamente o maior deus olimpico: “Japiter senhor dos tro-
voes e dado a amores ilicitos?”. O problema, para uso tedrico da linguagem, é que nesse
caso se trata de mera contradigao. “Embora nao pudesse fazer as duas coisas a0 mesmo
tempo, fingiu-se que sim” (Confissoes 1 xvi 25).* A ficgao, nesse caso a comédia romana,
por desconhecer ou negligenciar que nao convém ser ao mesmo tempo adultero e toni-
truante, produz apenas um contrassenso, ¢ nio um paradoxo filosoficamente relevante.

Religiao

Se temos razao em associar ao modelo de discurso epiditico os impasses do louvor e da
autoacusagio, a0 mesmo tempo em que assinalamos o distanciamento procurado por
Agostinho, haverd movimento semelhante com respeito a religido. O leitor reconhecerd
a oratdria e o tom religioso, e poderd ler o inicio da obra como sua prece inaugural.
Num sermio de explica¢ao de Salmo, o préprio Agostinho testemunha a associagao
costumeira entre louvor e invocagdo nas preces religiosas: “feito primeiro o louvor, é

24 “Demonstrative rhetoric is the theory of verbal praise (laudatio) and blame (vituperatio).” Dilo-
renzo (1983) p. 125, que envia a Cicero, De inventione1v 7.

25 “In all of the Panegyrici, divinus is the adjective which the orators most commonly use to describe
things both celestial and imperial.” (Rodgers, 1986, p. 71).

26 Confissoes, preficio de L. Mammi, p. 20.
27 V. referéncia a Auerbach, & nota 19 supra.
28 Cf. Maguinness (1933).

29 “Et tonantem lovem et adulterantem? et utique non posset haec duo, sed actum est”.



18 Moacyr Novaes As Confissoes como elogio do dialogo

costume seguir-se a invoca¢ao”** O sermio ainda mobiliza cita¢oes de outros Salmos
— S 18 (17), 4 ¢ SL. 75 (74), 2 — como registros biblicos da mesma articulagao entre o
louvor e a invoca¢do. Na verdade, a combinagdo nao parece sequer especifica da prece
crista: os ritos da religiao civil romana também continham férmulas de louvor e invo-
ca¢do do deus, como parte integrante das preces.”

Mas nao convém trivializar o louvor e a invocagao no exérdio das Confissoes. Exata-
mente porque sao férmulas conhecidas da oratéria e dos ritos religiosos, o fato de louvor e
invocagao serem apresentados como parte de uma grande aporia confere sentido diferen-
te ao seu uso. O prologo das Confissoes adverte o leitor para a possibilidade, na verdade,
para a necessidade de encontrar sentido especulativo naquilo que pode parecer banal.
Desse modo, as dificuldades elaboradas requerem uma anilise das condi¢oes necessdrias
ao louvor de Deus, conduzindo a formulagao do problema fundamental da obra.

Invocagao e conhecimento(s)

Em primeiro lugar, trata-se de mostrar o lugar central da invocagao, para depois exami-
nar por que também ela oferece dificuldades, a exemplo do louvor. Nesse novo plano, a
aporia j4 nao serd estritamente verbal: veremos que os paradoxos da invocagao concernem
a relagao real entre 0 homem e Deus. A invocagao impossivel desafiard o didlogo pre-
tendido. O esfor¢o de expor as dificuldades tedricas envolvidas resulta em dimensionar
corretamente os problemas, e prepara o seu enfrentamento no decorrer da obra.

A passagem do louvor & invocagao, como nova sede dos problemas, requer o uso de
uma citagdo biblica: Carta aos Romanos 10, 14. Inicialmente, a ddvida concerne a prece-
déncia entre o conhecimento e os elementos tradicionais da prece (louvor e invocagao).
O conhecimento ¢ condi¢io ou resultado da prece? Invoca-se por conhecer ou invoca-se
para conhecer?

Concede-me, Senhor, saber e compreender o que é anterior: [...] conhecer-te
ou invocar-te? Mas quem poderia te invocar, se ndo te conhecesse? Nio te co-
nhecendo, poderia invocar outra coisa. Mas nao te invoca, ao contrdrio, para te
conhecer? (Confissoes 11 1)**

Para superar a dificuldade, o autor recorre a distin¢ao que encontra na Carza de Paulo
aos Romanos: invocagao ¢ situada como ponto de articula¢io de duas formas distintas
de conhecer (scire). Uma forma é requerida para a invoca¢ao do deus: nao posso invocar
se ignorar (nesciens) o destinatdrio do discurso.

30 “Praemissa enim laude, invocatio sequi solet”. Enarratio in Psalmum 104, 1.

31 “The structure of Cato’s petition is typical of Roman prayers of all types. It opens with an invoca-
tion of the god (“Mars”), including honorific epithets (“father”). Here could be added descriptive
phrases to more carefully identify or praise the deity.” Halm, Performing the Sacred: Prayers and
Hympns, in Riipke, 2007, p. 240. “Every complete formal prayer [...] does include an invocation.”
(Hickson, 1993, p. 33)

32 “da mibi, domine, scire et intellegere utrum [...] scire te prius sit an invocare te. sed quis te invocat
nesciens te? aliud enim pro alio potest invocare nesciens. an potius invocaris ut sciaris?”



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 7-29 19

O problema da ignorancia do deus na invocagao também ocorre no rito religioso:
“qual Deus nio sei ao certo”, reconhece Evandro no canto viit da Eneida. Mas a solugao
politeista nao dependia de uma reflexio teérica. Em situagoes de divida quanto ao deus
ou ente lenddrio que mereceria o rito (um sacrificio, por exemplo) ou sobre de que modo
dirigir-se a ele,”” o deprecante tinha recursos como invocar vdrios deuses e deusas, ou
dirigir-se genericamente ao deus ou deusa pertinente, reconhecendo nao saber exatamen-
te de quem se tratava, ou ainda empregar férmulas descritivas sem um nome especifico.*

Agora, tomada a invocagao como problema conceitual, e ndo meramente ritual, a
incerteza torna-se um problema de conhecimento. A primeira forma de conhecimento a
ser mobilizada serd a crenga. Notemos que articular um ato religioso, a prece invocatéria
nesse caso, a um ‘“credo”, com contetdo assertivo, jd é passo de distanciamento com
respeito a religiao tradicional. Na religido civil, bem como no cristianismo praticado por
cristaos como Monica, a religido se resolve nas formas cerimoniais de culto (cf. Confissoes
V1 ii 2), dissociadas de corpus assertivo e insuscetiveis de investigagao tedrica.”

Mas aqui, quem faz a prece, deve antes crer, dar assentimento ainda que precdrio
a algum contetdo assertivo, para somente entao invocar. Porque foi anunciado por
outrem, Deus deve ser de algum modo conhecido, antes de ser invocado (e entdo lou-
vado). “Porém, como invocario os que ndio acreditam? Ou como acreditario, se ninguém
anuncion?” (Confissoes 11 1)

Como a¢io da criatura racional, os limites dessa forma sao patentes. Crer nao é o
conhecimento pleno que se almeja. Enquanto acreditar é condigao para invocar, uma
segunda forma de conhecimento deve ser propiciada pela invocagao: quem invoca quer
vir a conhecer o destinatdrio (uz sciaris), e com isso espera ainda vir a ser capaz de louvé-
-lo mais adequadamente. J4 distante das formas rituais de prece, o valor da invocagao
reside em introduzir no texto um movimento capital para o conjunto das Confissies.
De um lado, como condigao prévia, conhecer é acreditar, ter fé. De outro lado, a invo-
ca¢do explicita o cardter prospectivo da fé, isto ¢, usa a fé como forma de conhecimento
em vista de outra (e melhor) forma de conhecimento.

Nos termos dessa passagem, a invocagao introduz o par procurar/encontrar (quaero/
inuenio).’” O conhecimento prévio pela fé relanga o problema, mediante a prece invoca-
téria. Trata-se verdadeiramente de dar inicio a uma investiga¢io de como comunicar-se
com Deus. Para isso, o Autor acrescenta outra cita¢ao biblica, o Salmo 22 (21), 27, e uma
alusao a Mateus 7, 7, de modo a retomar o tema do louvor, das condigées para um louvor

33 DPara a diferenga, nas préticas romanas, entre deus e ente lendério, v. Bailey (1969).
34 “quis deus incertum est” (Eneida viu 352). cf. Hickson, op. cit. Capitulo 11: The Invocation.

35 “Rappelons-nous qu’il n'existait ni catéchisme ni sermon dans le culte romain”. (Scheid, 2011,
p- 279). Quanto aos cristdos, o de doctrina christiana de Agostinho logo de inicio menciona e en-
frenta os adversdrios de uma abordagem teérica do cristianismo e da Biblia.

g

36 “quomodo autem invocabunt, in quem non crediderunt? aut quomodo credent sine praedicante?”

37 O exame dos problemas relativos ao bindmio procurar/encontrar, presentes em toda a obra, deverd
esperar o Livro x das Confissies.



20 Moacyr Novaes As Confissoes como elogio do dialogo

agora conjugado no futuro: “E louvario o Senhor os que o procuram. Quem o procura
encontra-o, e quem o encontra louva-lo-d.” (Confissoes 11 1)**

No lugar intermedidrio entre duas formas de conhecimento, a invocagio é condi¢io
para o louvor, invertendo o sentido costumeiro.® A procura iniciada com a invocagao
poderd ensejar o encontro de Deus, e entao o seu louvor. Em suma, o problema do
louvor ¢ transformado no problema da invocagao, cuja caugao preliminar é acreditar.

Que eu te procure, Senhor, invocando-te, e te invoque acreditando em ti: com
efeito, foste anunciado. Invoca-te, Senhor, a minha fé, que tu me deste, que me

inspiraste pela humanidade de teu Filho e pelo ministério de teu anunciador
(Confissoes 11 1).4°

Invocacgao: da linguagem ao ser

Como dissemos, ao deslocar o problema para a invocagao, Agostinho apresenta as incon-
gruéncias da sua prece em novo terreno. Jd nao se trata somente da linguagem: a relagio
entre o ser de Deus e o ser do homem é também paradoxal. Porque requer conhecimento,
e conhecimento como intelec¢ao, a invocacio tem de ser esclarecida. Na verdade, em
face das dificuldades elaboradas nesse exérdio, o tema permanecerd relevante para toda
a obra, como atesta o inicio do tltimo livro: “Invoco-te, meu Deus” (Confissoes x111 i 1).

Em primeiro lugar, a anilise etimoldgica do termo (elementar, alids)* tem primeiro
que ser coerente com a discussio sobre o louvor, e rejeitar presenca espacial de Deus
no homem. Se Deus nao pode estar em mim com em um lugar, a questao ¢é refeita:
como explicar a presenga desejada de Deus, levando em conta sua transcendéncia?
Como poderia o homem “captar” Deus, em vista da incongruéncia categorial entre os
seres de um e de outro?

A tensao entre os dois termos, presenca e transcendéncia, vai mover a reflexao, de
modo quase aporético, isto é, de modo a que novamente uma saida parega impossivel, e
a invocagao da relagao real entre homem e Deus se veja obliterada. Com efeito, a ideia
mesma de invocag¢do colide com a presenga divina, na medida em que uma primeira
andlise mostra que a presenca divina tem de ser pensada e interrogada como onipresenca.

Desse modo, o problema com a invocagdo é que ela parecerd simplesmente ociosa,
quer eu considere que “captar” a presen¢a de Deus é um modo de expressar minha
prépria existéncia (Deus existe ez mim: porque tenho o ser, e nao o teria sem Deus),
quer considere, inversamente, que a presenga significa que a criatura é que estd em Deus,
porque ¢ ele o criador da totalidade dos seres. Assim, de um lado toda mera existéncia,
e toda condicio de existéncia, j4 contam com a onipresenga divina: “mesmo se descer

38 “et laudabunt dominum qui requirunt ewm: quaerentes enim inveniunt eum et invenientes laudabunt
»
eum.

39 V.supra a Enarratio in Psalmum 104, 1 (nota 31).

40 “quaeram te, domine, invocans te et invocem te credens in te: praedicatus enim es nobis. invocat te,
domine, fides mea, quam dedisti mibi, quam inspirasti mibi per humanitatem filii tui, per ministerium
praedicatoris tui.”

41 In-vocar significa “chamar para dentro”.



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 7-29 21

no inferno, tu l4 estds”.*> De outro, como poderia 0 homem estar distante de Deus,
distanciar-se de sua onipresenga, que ‘preenche céu e terra.”?

Na verdade, a exposi¢ao desses dois modos de entender a presenca, Deus no homem
ou 0 homem em Deus, em principio como alternativas, vai conduzir a exposi¢ao de duas
exigéncias, cada uma com suas dificuldades préprias, cuja reunido serd por sua vez um
novo enigma. Deus tem presenga ubiqua, ¢ jd estd também dentro de mim, e/ou abarca
a totalidade da criagao, de modo que cada criatura é que estd nele. Nos dois casos, ao
tomar a presenga como onipresenga, esvazia-se o préprio sentido da prece invocatdria.
Mas o que é agora a onipresencga divina? As perguntas sucedem umas as outras, sem que
as precedentes estejam esclarecidas. A sucessao de perguntas sugere um trabalho infinito,
como se o autor andasse “em circulos carregando sua mortalidade”. Como articular a
totalidade da onipresenca a totalidade das criaturas?

O conteudo continente

Preparando a torrente de antiteses da prece que ainda vird, a onipresenca é apresentada
como uma contradi¢do em termos. Totalidade e presenca, reunidas na mesma palavra,
mal se acomodam uma a outra. O argumento trata primeiro de explorar o vocabuldrio
espacial, ainda que insuficiente, para destacar elementos envolvidos que requerem ex-
plicagao conceitual. Em seguida, uma nova série de perguntas traduzird a questao em
novo plano.

Primeiro, a totalidade da cria¢ao nao poderia “captar” a presenga do deus invocado,
demais louvével e inumerdvel. Mas, afirmada a presenca total de Deus, como entdo
caracterizar o excesso, o que “sobra” de Deus, sem incorrer em espacializa¢ao? Presenga
total e demasia tém de ser pensados de outro modo. Se céu e terra ndo captam Deus,
mas algo sobra, o seu preenchimento nao podera ser mediante o vocabuldrio de conte-
udo e continente. Por isso, a tensio é exibida mediante um oximoro (ou uma série de
oximoros): Deus é um “contetido continente”. Deus é conteudo da criagao (porque a
preenche), sem porém ser por ela contido; ao contrério, ¢ ele que a contém, na medida
em que lhe dd ser e estabilidade.# A “sobra” é o transbordamento da transcendéncia que
nao permanece fechada sobre si mesma, mas move-se em favor da criatura.

A compreensio e a explicagio movem-se for¢osamente no campo das negativas,
porque nenhum termo pode ser tomado segundo seu sentido usual. A interpretagao tem
de dar conta daquele paradoxal movimento favordvel, combinagao de transcendéncia
e presenga: “[...] ndo sdo os vasos plenos de ti que te tornam estdvel: mesmo que eles
sejam quebrados, tu nio derramarias. E quando derramas sobre nés, nao desces, mas
nos levantas; nao te dispersas, mas nos recolhes” (Confissoes 1 iii 3).4¢

42 “etsi descendero in infernum, ades” Cf. Salmo 139 (138), 8.

43 O tema da estabilidade serd capital na metafisica do ato criador. Ali o Autor encontrard a trfade de
doagio de ser, ordenacio pela forma, e garantia da estabilidade no ser e na forma.

44 “non enim vasa quae te plena sunt stabilem te faciunt, quia etsi frangantur non effunderis. et cum effun-
deris super nos, non tu iaces sed erigis nos, nec tu dissiparis sed conligis nos.”



22 Moacyr Novaes As Confissoes como elogio do dialogo

O temdrio da obra vai se enriquecendo. A importancia da a¢do divina, jd no ato
criador, e o lugar metafisico do homem no conjunto de céu e terra deverao ser o niicleo
da andlise do Génesis, no final da obra, onde se espera justamente a realizagao do ver-
dadeiro didlogo. Por ora, as pe¢as vao sendo dispostas no tabuleiro.

Para recusar a espacializagao, restaram férmulas negativas, que ainda nao esclarecem
propriamente a onipresen¢a. Na verdade, a aporia renova-se pela traducao do proble-
ma como contraste entre duas totalidades. Uma sentenca afirmativa anuncia um novo
enigma a ser explicado: “Mas zudo o que preenches, o preenches da rotalidade de ti”
(ibid., grifos nossos).® Trata-se de explicar essa dupla totalidade, ou a relagao possivel
entre totalidades distintas.

Todas as coisas juntas (omnia), estao aquém do ser de Deus. Como entio poderiam
captar a totalidade (#020) de Deus? Duas hipéteses sao formuladas, mas merecem clara-
mente respostas negativas. Captariam todas simultaneamente uma parte da totalidade
divina, e a mesma parte? Isso responderia por certa presenga total de Deus: em todas
as criaturas e a mesma “totalidade”. Mas nao basta, porque a presenca de Deus nao é
parcial; ele deve ser pensado em tudo, e como presenga total. Ou, para captar tudo,
captariam entdo de modo distribuido, em partes diversas, segundo as respectivas capaci-
dades? Ora, nesse caso, Deus seria captado ao ser repartido em partes maiores e menores?
Novamente, a totalidade divina nio é preservada pela totalidade das coisas. Por ora, a
interrogacao ¢é capaz apenas de explicitar as exigéncias conceituais, sem respondé-las.
A terceira hipdtese é na verdade a explicitagao dos termos do problema, que permanecerd
em aberto: “Ou estds todo em todo lugar, e nada te contém inteiramente?” (ibid.).*¢

A vantagem da nova férmula é que totalidade afirmativa é um atributo exclusiva-
mente divino (ubiquo e total), em contraste com a criatura, como totalidade negativa
(“nada”). A nova férmula parece mais precisa, mas nao menos enigmdtica. Seu papel
consiste em relangar o vértice de perguntas. Por ora, parece que invocar (e louvar) Deus
¢ um ato sem sustentag¢ao tedrica. O fracasso das explicagdes examinadas vai conduzindo
para a impossibilidade da invocagao, ou melhor, para uma invocagao impossivel.

A invocagao impossivel

Face a impossibilidade teérica do louvor e da invocagio, o orador pergunta: “o que és,
entdo meu Deus?”. Aqui se fundem os dois planos, louvor e invocagao, linguagem e
ser. A pergunta inaugura uma nova prece, uma prece impossivel, mas ainda assim uma
prece.”” A impossibilidade dd lugar a uma prece paradoxal, que toma todo um pardgrafo
(Conffissoes 11iv 4), estruturada em paradoxos, antiteses, oximoros, como que sugerindo a
conclusao a ser tirada das dificuldades mobilizadas até aqui. A prece retoma os proble-
mas postos em relevo até o momento, numa rapsodia de técnicas da chamada “teologia
negativa’, que parece conduzir a simples conclusao da inefabilidade divina.

45 “sed quae imples omnia, te toto imples omnia.”
46 “an ubique totus es et res nulla te totum capir?”

47 “Invocation at last”, dird O’Donnell.



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 7-29 23

E sim possivel entrever, aqui neste testemunho da chamada “teologia negativa”, uma
abertura para a predicagao afirmativa de Deus.* Nao obstante, agora importa sublinhar
que o resultado apofitico, negativo, ¢ aventado pelo préprio Autor, como se fosse essa a
consequéncia quase inevitdvel dos embaragos encontrados, como se fosse a tinica resposta
a0 impasse: negagao e finalmente siléncio. “Mas o que dizemos, meu Deus, minha vida,
minha santa dogura, e o que diz qualquer um quando fala de ti?” (Confissoes 1 iv 4)*

A procura do fundamento teérico incorre neste risco importante. Ao inverter o
sentido tradicional da prece, e ativar a inquietude humana com recursos habitualmente
pacificadores, o Autor vai conduzir a uma aporia, sob o risco de tornar invidvel a tarefa
auto-imposta. A minuciosa elabora¢io de um impasse poderd desembocar no contrario
do que se espera: ao invés de didlogo, um siléncio impotente.

Em suma, o uso paradoxal de duas formas de discurso por si mesmas alheias a refle-
x4o filoséfica, a oratéria e a prece religiosa, parece conduzir quando muito ao discurso
apofatico. Nao seria o resultado inexordvel da pretensao de transformar em instrumento
tedrico a prece, exemplo mesmo do discurso que nio é apofantico?® Qual serd afinal o
propésito da combinagio da retérica do panegirico com as férmulas de louvor e invoca-
¢ao de deuses? Se quisermos aqui enxergar um uso protréptico da linguagem, como se o
leitor fosse instado a reconhecer problemas especulativos ali onde percebia a principio cli-
chés pacificadores, o resultado poderia ser tao-somente um impasse e, afinal, o siléncio.

“Mas deixa-me falar”

A possibilidade de condenagio ao siléncio é na verdade uma forma renovada de inquie-
tude. O impasse torna-se o problema a ser investigado: como dialogar com um Deus
inefdvel, que estd além da linguagem? Reafirma-se aqui porém o imperativo do inicio:
“nosso coragio ¢é inquieto até repousar em ti”. O siléncio seria um mau resultado da in-
vestigagdo, de modo que o Autor mantém-se inquieto: “quem me fard repousar em ti?”™>'

O desfecho do prélogo, que combina a consciéncia da condi¢ao quase desesperada
e o projeto renitente de uma linguagem ainda possivel, estd condensado na tltima alu-
sao biblica do prélogo. “Mas deixa-me falar a tua misericérdia, ex, terra e cinza, deixa
contudo que eu fale” (Confissoes 1 vi 7)5* Agostinho alude a Abraao, que no limiar da
destruicao de Sodoma insiste em negociar com Deus, mesmo consciente de sua miséria.”

48 Cf. Novaes, M. A razio em exercicio. Estudos sobre a filosofia de Agostinho. Colegao Philosophia. Sao
Paulo: Discurso Editorial e ed. Paulus, 2009 (22. edigao), pp. 134 ss.

49 “et quid diximus, deus meus, vita mea, dulcedo mea sancta, aut quid dicit aliquis cum de te dicir?”
so Cf. Aristoteles, De interpretatione iv, 16b 33.

s1 V. nota 17 supra. A inquietude agora jd associada ao problema da invocagao. O homem quer repou-
sar em Deus [in te], e aspira a que venha nele [in cor meum]: “Quem fard com que tu venhas a0 meu
coragio e o inebries?”. Confissoes 1 v s: “quis dabit mihi ut venias in cor meum [...]2"

52 “sed tamen sine me loqui apud misericordiam tuam, me terram et cinerem sine tamen logqui.” (Confissoes 1
vi7, cf. Génesis 18, 27). Podemos ler as sentengas iniciais do § 7 como passagem do prélogo a narrativa.

53 A alusio talvez se estenda as frases seguintes, que encerram o prélogo. O tema do riso de espanto,
ou de descrédito, marca o didlogo entre Abraio e Deus, e entre Abrado e Sara: cf. Génesis 17, 17; 18,
2; 21, 6.



24 Moacyr Novaes As Confissoes como elogio do dialogo

O Autor também insiste, quer falar, e precisa encontrar as condigoes a partir do impasse
que ele mesmo encontrou, ou engendrou.

Os novos paradoxos e conflitos do célebre quarto pardgrafo terao assim duplo alcan-
ce, segundo a estratégia do didlogo filoséfico. As sucessivas perguntas que o compoem,
entremeadas por férmulas antitéticas e/ou negativas, antecipam temas a serem enfren-
tados nos livros subsequentes, nas se¢oes narrativa e exegética; desse modo, dispoem
um temdrio a ser desenvolvido no correr da obra. Mas seu papel especifico ¢ gerar o
impasse do qual resultarao as diretrizes para o oportuno enfrentamento do problema.
Enquanto, até ali, a prece em oximoros poderia levar ao siléncio sobre Deus — “e o que
diz qualquer um, quando fala de ti?” —, o pardgrafo ¢ encerrado com uma frase que
pareceria reiterar a precedente, como condenagao ao siléncio total: “ai dos que se calam
sobre ti, porque, mesmo falando, sao mudos” (Confisses 1 iv 4)5*

Se sou obrigado a silenciar sobre Deus, toda fala serd mera loquacidade, e como tal
serd muda, silenciosa sobre a verdade. O que cala sobre Deus, ainda que loquaz, serd
mudo. Mas a questao na verdade agora é: serd preciso calar sobre Deus? Serd essa a
consequéncia? Ou, em face do imperativo do didlogo, ainda assim temos de procurar a
comunicagao verbal com Deus, verdade e sabedoria supremas? Se tomarmos a invocagao
naquele sentido da articulagio de dois conhecimentos, crer e entender, o papel dessa
prece peculiar serd justamente o de apresentar um horizonte de interrogagao, precdrio
por natureza.

Com efeito, se o siléncio nao pode ser o resultado, parece-nos correto ler aquela al-
tima sentenca, “ai dos que se calam...”, como nova virada no argumento, razao a mais
para a inquietagio crescente. Ao invés de ser reiteragao da inefabilidade, e condenagao
ao siléncio total, a frase pode ser lida como inversao de expectativa. O siléncio sobre
Deus nio é a boa consequéncia a ser extraida das aporias. Se falar de Deus é impossivel,
aquele que nao fala de Deus, mas fala de outras coisas, é que é verdadeiramente mudo.
O loquaz mudo ¢ aquele que usa a linguagem, mas renuncia a falar de e com Deus.
Ao inverso, é imperativo falar sobre Deus, ainda que ele seja inefavel.

Somos levados mediante paradoxos a um risco de siléncio peculiarmente paradoxal.
Num primeiro plano, o paradoxo estaria em dizer que o inefével é inefivel. Mas agora
se trata de um paradoxo a segunda poténcia: constatar o inefédvel, e reconhecer com ele
o imperativo de procurar a comunicagao com o inefével.

Do que nao se pode falar...

A solugao do impasse, sem a qual nao seria legitimo o desenrolar da obra, decorre de duas
coisas: genericamente, decorre de contar com a misericérdia divina; e especificamente,
decorre de saber como receber a misericérdia divina, nos termos da legitimidade do uso

54 ‘“vae tacentibus de te, quoniam loquaces muti sunt.” A frase oferece dificuldades de interpretagao e
tradugdo. James O’Donnell, em minucioso comentdrio, no 11 volume de sua edicio das Confissdes,
Augustine (1992), exibe uma diversidade de leituras e tradugoes, a partir do oximoro “loquaces
muti’. “The oxymoron [...] has puzzled”, p. 27.



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 7-29 25

da palavra. Genericamente, pois, a trava no didlogo nao serd removida pelo homem.
O limite de suas forcas estampara-se na ultima tentativa de prece invocatéria (1 iv 4).
A trava, espera-se, serd removida pela misericérdia divina: “Tem piedade para que eu
tale” (“miserere ut loquar” Confissoes 1 v s).

Mas como encontrar as condigdes de possibilidade do didlogo, com base na compai-
xa0 de Deus? Para prosperar, o Autor examina os polos do didlogo emperrado, repete
a estratégia de enumerar perguntas, agora sobre si e sobre Deus. Porém, a saida para
o impasse estard nao em novas perguntas, mas num pedido. Na verdade, trata-se de
transformar as perguntas, concentrd-las em um pedido peculiar, que inverte a estratégia
adotada até o momento. As perguntas interrogam quem sio Deus e o homem, agora
como polos relativos: Deus para mim, eu para Deus. “O que és tu para mim? [...]
O que sou eu para ti [...]?" (Confissoes 1v 5).5

Em vez de continuar a perguntar, o pedido leva em conta que o didlogo pretendido
terd dois polos. Em vez de insistir numa palavra que nao funciona, cabe agora pedir para
que Deus fale. Vale dizer, o pedido é que a misericérdia de Deus o torne capaz de ouvir
uma fala ji existente. Trata-se de tomar os “atos [divinos] de misericérdia” como voz,
como linguagem. Ao pedir para que Deus diga algo, o Autor transforma sua posigao no
didlogo. Seu lugar serd entao de audicio, e somente enquanto audigao, terd nova voz,
desta vez secunddria, decorréncia do efeito da voz divina, se e quando adequadamente
ouvida. Em primeiro lugar, pois, a contraparte humana no didlogo, até aqui intentada
como fala, e reiteradamente emperrada, torna-se cerza escuta, da qual emergird outra
voz humana’® “Dize-me pelos teus atos de misericérdia [...]. Dize-o, para que eu ouga.
[...] Correrei atrds dessa voz e te alcancarei” (Confissoes 1v 5).57

Como ouvir a voz divina, e transformé-la em discurso legitimo? Trata-se aqui de
estabelecer um objeto privilegiado de andlise e de indicar as condigoes subjetivas da
escuta. Conforme a narrativa dos Livros 1 a 1x exibird em pormenor, o Autor tomard a
sua vida fética como expressao da providéncia divina. Narrd-la desse modo serd por si
mesmo uma interpretagao e uma resposta a misericordia de Deus. Se 0 homem nao tem
condi¢oes de um didlogo propriamente com Deus, resta-lhe ao menos provisoriamente
o chamado “didlogo hermenéutico”* Cada interpretagio (humana) serd resposta a voz
(divina) contida nos fatos, agora finalmente ouvida.

ss“Quid mihi es? |...] quid tibi sum ipse [...]?"

6 Movimento semelhante encontra-se na Enarratio in Psalmum 38, 4 : “Porque ao temer em excesso
q
[...] ndo dizer coisas boas, [Iditun] resolveu nada dizer, nem mesmo coisas boas; e como resolveu
calar, comecou a nio escutar.” Devo a indicagdo a E. Bermon, em conferéncia organizada por
Cristiane Abbud-Ayoub, na uraBc. Bermon remete a J.-L. Chrétien, Saint Augustin et les actes de
parole. Paris: PUE, 2002.

57 “dic mihi per miserationes tuas (. . ). sic dic ut audiam. [. ...] curram post vocem hanc et apprebendam te”

58 Sobre essa forma incipiente de didlogo, mediante a interpretagao da agio providencial divina, ou
didlogo hermenéutico, cf. Herzog, 1984, pp. 218 ss.



26 Moacyr Novaes As Confissoes como elogio do dialogo

Outra “voz” divina chegard ao “ouvido” interno, desta vez mediante a leitura e inter-
pretagdo da Biblia. A narrativa exibird também um vetor progressivo de apropriagao, a
par de outras leituras literdrias e filoséficas. Como exibiu o manejo das citagoes ji no
prélogo da obra, a escuta dessa voz particular exigird igualmente inspegao e distancia-
mento (ainda que, por ora, a capacidade de leitura tenha se mostrado util somente para
reconhecer aporias). Apresenta-se assim uma nova forma de didlogo, ainda que preciria,
na qual a contraparte humana serd uma voz secunddria, dependente de outra voz e da
escuta. Para tanto, além da eleicao do objeto de escuta, é preciso interrogar sobre quem
escuta e como escuta. Para ouvir, é preciso mobilizar e constituir o “ouvido do cora¢io™
“Eis diante de ti os ouvidos do meu coracao” (Confissoes 1v 5)5°

Também aqui podemos indicar como a narrativa dard seguimento ao propdsito enun-
ciado. “Ouvir com o coragao” vai significar dar prioridade a inspe¢ao de si mesmo, da
evolucio de seu intelecto, de sua vontade, uma andlise minuciosa dos movimentos e
decisoes da alma. Tanto a histéria intelectual, como uma minuciosa patética ganharao
sentido como esfor¢o de fazer do comentdrio da vida interna (adesoes filos6ficas ou
ceticismo, escolhas de interlocutores e de leituras, amores, amizades, paixoes, hesitagoes
e decisdes) uma resposta a dinimica externa conduzida por Deus.®®

Por outro lado, o ouvido do coragao requer a escuta distanciada, refinada, conforme
terd aprendido com as explicagdes “espirituais” de Ambrésio (cf. Confissoes v1 iv 5-6).
Para além da sua formagao como leitor da Biblia na parte narrativa, a nova disposigao
do ouvido interno ganhara relevo na parte exegética, a exemplo do Livro x1, onde a
andlise do tempo vai privilegiar a linguagem temporal de modo a realizar uma singular
inspecio do espirito.

Conclusao

A interpretacio das Confissoes como elogio do didlogo parece assim justificar-se. O elogio
do didlogo faz-se pelo seu contetido, uma vez que o prélogo real¢a o didlogo entre Deus
e 0 homem como necessério tema de investiga¢io, desdobramento da inquietude inci-
tada pelo préprio Deus. Esse deverd ser uso legitimo da linguagem, segundo condicoes
de possibilidade tao-somente esbogadas. As aporias da inefabilidade, sem que sejam
dissolvidas, dao ocasiao a um reconhecimento preliminar de vozes diferentes, em cujo
didlogo se entrevé uma alternativa. Isso implica, para a leitura da obra, atengao a essas
vozes e A sua articulacio.

Tanto na narragio, como na exegese biblica, haverd multiplicidade de vozes em
didlogo, conforme outro aprendizado progressivo (mesmo nos livros nao narrativos).
Por exemplo, o Autor (como narrador da autobiografia) renovard substancialmente o
didlogo ao se dirigir a Deus na segunda pessoa, tomando distincia do assunto imediato,

« . . »
59 “ecce aures cordis mei ante te’.

60 A “vida interna da alma” poderia ser interpretada também como parte de uma triplice eloquéncia
divina, ao lado da acio providencial e das escrituras. cf. DiLorenzo, 1983, p. 126.



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 7-29 27

narragio ou exegese, ¢ indagando pelo sentido e pelas condigdes do que faz. Mas sobre-
tudo outros interlocutores e outros didlogos devem apresentar-se, segundo o progresso
mesmo da capacidade de dialogar do Autor (agora como herdi da autobiografia).

Desse modo, o tema enunciado de inicio também se transforma. A procura do didlo-
go individual com Deus vai sendo mesclada ao reconhecimento da relevincia de didlogos
com outros na vida fitica (do “heréi”), e da pergunta (do “narrador”) pela relevincia da
prépria narrativa nio somente frente a Deus, mas também frente aos homens. A arqui-
tetura dos livros finais, recorrendo a uma diversidade de intepretagoes, diversas da do
préprio Autor, renovard o tema do didlogo como nicleo de preocupagdes das Confissoes.

Também a estrutura formal da obra serd um testemunho do elogio do didlogo.
Podemos identificar o roteiro que vai do impasse inaugural a retomada final do tema,
passando por um périplo propedéutico. O prélogo terd cumprido o seu papel ao nao
apenas suscitar a inquietude mediante as aporias, mas também por assinalar exigéncias
precisas a serem observadas no desdobramento da obra. Além disso, parece préprio
do “género” didlogo que a indagacio inicial também seja transformada entre o desvio
propedéutico e a parte final.

Nio podemos esquecer que a invocagio, que volta renitente no § s, esbarrara na oni-
presenca divina. Enquanto esta nao for compreendida, segundo as exigéncias de “saber
e compreender” (scire et intellegere), tampouco estard superada a ideia de distincia entre
Deus e 0 homem, que motivaria invocar. Os dois temas ainda carecem de explicagao.
Nesse caso, a existéncia de um caminho alternativo, como voz alternativa que respon-
desse a onipresenga divina, em regime interno, terd de levar em conta o estado presente
do “ouvido interno”, estado que envolve aquela distdncia ainda incompreendida. Isto &,
o exame das condigdes de possibilidade do didlogo, agora com base nas vozes divinas,
requer atengao aquela distAncia ainda nao esclarecida, mas sempre relevante.

Por isso, a eleicao do espago interno, o “coragao”, para ser o ouvido adequado nio
significa que ele jd esteja pronto. Sua natureza ¢ limitada e estd em mds condi¢oes, aquém
da plenitude de sua natureza (‘casa pequena e em ruinas’ cf. § 6). A legitimidade da
voz humana ainda estd por se afirmar. O termo “confissao” nao pode levar a engano.
O reconhecimento da miséria nio pretende legitimar-se como ato juridico, como a
confissao segundo regras de um tribunal. Aqui a voz que confessa no pode esperar
leniéncia ou perdao: “nao discuto teu julgamento” (Confissoes 1 v 6).° A constituigao
e legitimagdo da voz humana dialogal terd de esperar o desdobramento da obra. Por
ora, a persisténcia ¢ similar & de Abrado: “Mas deixa-me falar a tua misericérdia, ex,
terra e cinza’.®* Ainda nao vemos propriamente o que pode autorizar a palavra hu-
mana. Isso quer dizer que o processo de escuta e de uso da voz secunddria serd ao
mesmo tempo resultante e transformador do espaco interno. A narragio que se anun-

61 “non iudicio contendo tecum”. Em proveito desta interpretagdo, como exclusio de um especifico re-
gime confessional j4 legitimado, talvez se pudesse traduzir: “nio ¢ no tribunal que discuto contigo”.

62 Cf. nota 52 supra.



28 Moacyr Novaes As Confissoes como elogio do dialogo

cia serd uma decodificagao progressiva da voz divina, presente nas a¢oes providen-
ciais, porque o narrador serd afetado e deverd aprimorar sua capacidade de escuta e de
fala. Deve-se esperar pois que o Autor (narrador e heréi) aprenda a dialogar, como se
vé na narrativa de um didlogo, ainda incompleto, ocorrido no periodo de Cassiciaco.
Nao os didlogos travados a época e depois publicados pelo Autor (contra academicos etc.),
mas um didlogo que surge relatado no Livro 1x das Confissoes.

A leitura do Salmo 4, a que nos referimos no inicio, é relatada ao longo de pdginas.
Mas na verdade, o relato ali nao é da leitura como acontecimento material, recitagiao dos
dez versos. Na verdade o Salmo ¢ interpretado demoradamente (Confissoes 1X iv 8-12),
escandido verso a verso, utilizado como suporte para discriminar e articular um possivel
didlogo. A “leitura” pela narrativa ¢é feita de modo a identificar na sucessiao de versiculos
uma diversidade de vozes: Deus, Agostinho e seus opositores maniqueistas. O epis6-
dio ¢ relatado ao longo de pdginas, como dissemos acima, porque ao assim interpretar
aqueles poucos versiculos, o Autor vai indicando, ji no fim da segao narrativa de sua
autobiografia, como estd em processo de aprendizagem: jd consegue tomar a Biblia nao
como suporte doutrinal de suas préprias teses, mas como material de articulagao de sua
voz com a de Deus e também com a de seus antagonistas.

Nao serd essa a palavra final em termos de utilidade da B7b/ia como didlogo e para
o didlogo filoséfico, mas jd é um passo. O préprio narrador sublinha que naquele mo-
mento, ao cantar o Salmo, no teria sabido realizar esse didlogo. O importante agora
¢ assinalar que néo se trata mais de opor os didlogos filoséficos do jovem Agostinho
a escolha da Biblia pelo Bispo de Hipona. Na verdade, sao duas formas de didlogo,
em progresso. O aprendizado ali esbogado anuncia o sentido da meditagao exegética
dos livros finais. Como a narrativa propiciou o progresso para essa forma de didlogo,
ainda incipiente, e deu impulso ao verdadeiro didlogo dos livros x1-x111, trataremos em
trabalhos a seguir.

Referéncias bibliograficas

AUGUSTINE (1992). Confessions, text and commentary by James J. O’ Donnell, Oxford [acessivel
em www.stoa.org/hippo/].

AcosTINHO (2018). Confissoes. Tradugio e preficio de Lorenzo Mammi. 22 ed., Sao Paulo:
Penguin Classics & Companhia das Letras.

AuerBAcH, E. (2012). Ensaios de literatura ocidental: filologia e critica (org. D. Arrigucci Jr. e
S. Titan Jr.; traducio S. Titan Jr. e J. M. Mariani de Macedo). Sao Paulo: Duas cidades e
Editora 34.

BaiLey, C. (1969). Religion in Virgil, New York: Barnes and Noble.
BerMoON, E. (2001). Le cogito dans la pensée de saint Augustin. Paris: J. Vrin.

(2018). Les apories des confessions augustiniennes. Texto inédito. Conferéncia apresen-
tada em 10 de abril de 2018 na Universidade Federal do aBc.

Binns, J. W. (1974). (ed.) Latin Literature of the Fourth Century, London and Boston: Rout-
ledge & Kegan Paul.


http://www.stoa.org/hippo/

discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 7-29 29

BrowN, P. (2005). Santo Agostinho, uma biografia. Rio de Janeiro e Sao Paulo: Record.
CoMPARETTI, D. (1966). Vergil in the Middle Ages. London: George Allen and Unwin.

COURCELLE, P. (1952). “Source chrétienne et allusions paiennes de Iépisode du “Tolle lege’” In:
Revue d’histoire et de philosophie religieuse 32, pp. 171-200.

(1963). Les Confessions de saint Augustin dans la tradition littéraire. Antécédents et Pos-
térité. Paris: Etudes Augustiniennes.

DiLorenzo, R. (1983). “Non pie quaerunt: Rhetoric, Dialectic, and the Discovery of the True
in Augustine’s Confessions.” In: Augustinian Studies 14, pp. 117-127.

GOLDSCHMIDT, V. (1947). Les dialogues de Platon. Structure et méthode dialectique. Paris: Presses
Universitaires, .

HEerzog, R. (1984). “Non in sua voce: Augustins Gesprich mit Gott in den Confessiones — Vo-
raussetzungen und Folgen” In: Poetik und Hermeneutik 11, pp. 213-250.

Hickson, F. (1993). Roman prayer language: Livy and the Aneid [sic] of Vergil (Beitrige zur Al-
tertumskunde, 30). Stuttgart: Teubner.

Maguinness, W. (1933). “Locutions and Formulae of the Latin Panegyrists” In: Hermathena
48, pp. 117-138.

MourMAaNN, Chr. (1955). “Problemes stylistiques dans la littérature latine chrétienne.” In:
Vigiliae Christianae 9, pp. 222-246.

REEs, R. (2004). (ed.) Romane Memento: Vergil in the Fourth Century, London: Duckworth.

RopGeRrs, B. (1986). “Divine Insinuation in the Panegyrici Latini.” In: Historia: Zeitschrift fiir
Alte Geschichte 35, pp. 69-104.

RUPKE, J. (2007). (ed.) A Companion to Roman Religion. Oxford: Blackwell.

SanDpnes, K. (2011). The Gospel According to Homer and Virgil: Cento and Canon. Leiden and
Boston: Brill.

ScHEID, |. (2011). Quand faire, cest croire: les rites sacrificiels des Romains. Paris: Aubier, Flammarion.

WieLAND, W. (1982). Platon und die Formen des Wissens, Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht.



v

Henri Bergson : i
1859-1941
[fotografo desconhecido]



DOI 10.11606/issn.2318-8863.discurso.2019.159273

31

Bergson, empirismo e espirito de sistema:
entre subjetividade e ciéncia

Bergson, Empiricism and Spirit of System:

Between Subjectivity and Science

Débora Morato Pinto

Universidade Federal de Sao Carlos [uFscar]/cnpq

RESUMO

Esse artigo defende que as ressonincias da
filosofia de Bergson no século xx francés
ultrapassam a divisdo estabelecida por
Foucault entre as filosofias do cogito e as filo-
sofias de sistema (ou do conceito). O impacto
de sua obra tem como razio principal a ca-
pacidade de articular o retorno a experiéncia
(em sentido ampliado) e a incorpora¢io do
trabalho de sistematizagao de dados realizado
pelas ciéncias do século x1x. Tal articula-
¢ao delimita o teor empirista da filosofia de
Bergson, que pode ser analisado em compara-
¢ao0 com os empiristas do xviir. Examinamos
nesse contexto como o trabalho critico diri-
gido as ideias abstratas que conduzem a filo-
sofia a perder de vista o concreto ¢ o fator de
convergéncia entre Bergson e Merleau-Ponty.
Por outro lado, mostramos que a andlise
filoséfica sobre a biologia evolutiva relaciona
o bergsonismo ao projeto epistemoldgico de
Canguilhem.

PALAVRAS-CHAVE
Bergson; Empirismo; Ciéncia; Vida;
Inteligéncia; Evolucionismo.

ABSTRACT

This paper argues that the resonances of
Bergson’s philosophy in the French twenti-
eth century overcome the division established
by Foucault between “philosophies of the
cogito” and “philosophies of the systems or
the concepts”. The main reason for the im-
pact of his work is the ability to articulate the
return to experience (in an extended sense)
and the incorporation of the data systema-
tization work carried out by the nineteenth
century sciences. This articulation delimits
the empiricist inclination of Bergsons’s phi-
losophy and it can be compared with the
empiricists of the xviir. In this context, we
examine how Bergson’s critics to abstract
ideas taking philosophy to lose the way of
the concrete experience is the convergence
factor between bergsonism and French phe-
nomenology (mainly Merleau-Ponty’s posi-
tion). On the other hand, we demonstrate
that philosophical analysis on evolutionary
biology relates bergsonism to Canguilhem’s
epistemological project.

KEY WORDS
Bergson; Empiricism; Science; Life;
Intelligence; Evolutionism.



32 Débora M. Pinto Bergson, empirismo e espirito de sistema: ...

Se é verdade que boa parte da filosofia francesa contemporinea se apropriou da filosofia
moderna para entdo instalar-se na tensao entre o empirico e o transcendental, nao ¢é
menos certo que o papel de Bergson na origem desse esforgo foi negligenciado depois
dos anos so. Mais recentemente, tem havido uma recuperagao de sua importancia, que
nos permite indicar, na proposta paradoxal de uma metafisica positiva que seja moldada
na e pela experiéncia, aquilo que responde pelas multiplas influéncias por ele exercidas.
Influéncias que reverberam em diferentes diregoes: por vezes, funcionam como pano
de fundo a ser criticado, por outras, projetam um impacto mais significativo na me-
dida em que atuam como fonte de conceitos e reflexoes de que partem certos autores,
seja desdobrando consequéncias, seja invertendo teorizagdes (e mesmo subvertendo-as).
Merleau-Ponty, Deleuze e Canguilhem, com reverberagées em Foucault e Lebrun, sao
alguns dos nomes expressivos que ilustram tais relagoes, em parte advindas do esforgo
de critica a0 pensamento moderno, marcado por idas e vindas cuja complexidade cabe
explorar e, se possivel, esclarecer. Para tanto, é preciso sublinhar, de inicio, que a consi-
derével dificuldade em situar Bergson no contexto francés do século xx se deve inicial-
mente as direges criticas que sua obra assume, tomando por referéncia o kantismo ao
mesmo tempo em que professa a inspiragao empirista.

Com efeito, a inten¢io de retornar a experiéncia como via de refundagio da metafi-
sica reconhece em Kant a radicalidade de uma critica que situa a ciéncia e a metafisica
modernas num mesmo caminho, definido por Bergson como o da substitui¢ao de seus
objetos (reais e concretos) pelos simbolos, as ferramentas com as quais o entendimento
trabalha ao recortar e compor modelos de explicagdo. Ao naturalizar a inteligéncia, a
teoria bergsoniana da vida lhe atribui a fungdo primordial de buscar a estabilidade.
Tal papel define o seu uso no conhecimento racional e sistemdtico, isto é, o entendimento,
como articula¢io de simbolos pelos quais as relagdes (no caso da ciéncia) e as coisas (no
caso da metafisica) sao fixadas, e a produgao de conceitos, inteiramente remetida a uma
atividade racional que perde de vista sua origem numa intuicio profunda da realidade,
acaba por se tornar uma “reconstrugao artificial de simbolos” (Bergson, 2011, p. 43).
Ao analisar o modo pelo qual a razao determina os principios que dirigem o uso do en-
tendimento, a Critica da Razdo Pura consiste para Bergson na mais cristalina exposigao
dos limites nos quais esse uso necessariamente esbarra. Os principios devem limitar-se
ao terreno da experiéncia, constituido segundo Kant pela articulagao entre intui¢oes e
conceitos: um 4mbito para além do qual a racionalidade se perde numa extrapolagao e
a especulacao metafisica surge como um “campo de batalha de intermindveis querelas”
(Kant, 2015, p. 17). Ao assumir o pensamento da modernidade como alvo de sua critica,
Kant teria elaborado o diagnéstico definitivo quanto a “limita¢io de todo conhecimento
especulativo meramente possivel a razdo a simples objetos da experiéncia” (ibid., p. 34).
Ora, aos olhos de Bergson, tal diagndstico seria certeiro se a atividade de conhecimento
sistemdtico e veridico de objetos seguisse, em todas as suas figuras e usos, os prestigios
da simbolizacgdo intrinseca a fungio intelectual de recorte e fixagao da realidade con-
tinua e dindmica, cuja origem ¢ eminentemente pritica e vital. Hd, entretanto, uma



discurso, v. 49, n. 1(2019), pp. 31-53 33

artificialidade na critica kantiana na medida em que ela nio reconhece os vinculos da
metafisica assim visada com a intui¢ao intelectual, a qual a filosofia da duragao oferecerd
a alternativa de uma intuigdo profunda, sensivel na mesma medida em que espiritual.
Tudo se joga na delimitagao do campo da experiéncia possivel, que resulta em Kant
de operagoes racionais descoladas do real, ou seja, atuando sem a bussola da intuigao
profunda da realidade.

A leitura da Critica da Razdo Pura segundo tal perspectiva é crucial para a com-
preensao adequada do viés metafisico proposto por Bergson a filosofia contempora-
nea. Ela visa precisamente a relagdo entre simbolo e realidade, aludindo a possibili-
dade de que a produgao dos conceitos se estabelega fundada no solo de nosso contato
com o real — contato que constitui o verdadeiro sentido da nogao de experiéncia.
Encontra-se ai o caminho para que ciéncia e metafisica nao se deixem levar “ao limite
extremo do simbolismo ao qual elas poderiam chegar, e para o qual elas se encaminham
de si mesmas uma vez que o entendimento reivindique uma independéncia plena de
perigos” (Bergson, 2011, p. 44). Ora, para Bergson, o artificio da critica kantiana foi
justamente ter tomado como alvo as versdes hipotéticas em que desembocariam ciéncia
e metafisica inteiramente confinadas a tal exercicio “independente” do entendimento,
desferindo contra ambas seus “pesados golpes” (ibid., p. 45). O retorno a experiéncia iden-
tifica-se, entdo, ao retorno ao real, as coisas mesmas, o que nos oferece pistas para inves-
tigar o deslizamento de sentido que sua filosofia produz em relagao ao termo empirico.'
Em todo caso, esse retorno é a chave para evitar a artificialidade do conhecimento (mes-
mo cientifico) que responde, como bem delimitou Kant, por sua relatividade. A Critica
mostra-se, portanto, plenamente aplicdvel as metafisicas e as ciéncias que tendem a cons-
truir sistemas tnicos (de coisas e de relagdes) e que, nesse contexto, almejariam atingir
uma arquitetura conceitual que referisse seus objetos a uma ideia simples e unificadora.
Por trés dessa unificacao, Bergson vé o trabalho intelectual produzindo de si conceitos
derivados que sao aplicados exteriormente a nossa apreensiao do real. O conhecimento
assim dirigido transforma-se, ao fim e ao cabo, numa atividade que vai dos conceitos
as coisas, usualmente identificada ao proprio pensamento. A discussao critica pela qual
Bergson prepara a apresentagao das diretrizes da nova metafisica define a atitude geral

1 Ver adiante nesse texto as consideragdes sobre o termo “empirismo verdadeiro”. Racionalismo e
empirismo, quando tomados de forma geral e alvos de critica, referem-se via de regra a tradigao
moderna sem, entretanto, que sejam nomeados e detalhados filésofos do xvir e do xviir. O termo
empirico é mencionado notadamente num texto capital, quando Bergson retoma a imagem do ela
vital no contexto de Les Deux Sources de la Morale et de la Religion: “Retornemos entio a alguns dos
tragos marcantes da vida, e sublinhemos o cardter nitidamente empirico da concepgao de um ‘ela
vital” (Bergson, 2008, pp. 115-116, grifo nosso). Seguem nesta passagem paradigmdtica as explica-
¢oes sobre tal cardter empirico: ele marca a enunciagao de fatos em contraposicdo a teorias e regras
de método (tais como a distincia em que se encontram as ciéncias biolégicas da redugio da vida
A fisico-quimica, a insuficiéncia do darwinismo para dar conta das dire¢des marcadas que sio
encontradas na evolugio das espécies, etc.); ou até ideias, se for o caso de ideias que se conformam
“A experiéncia” (ibid., p. 117). Essa men¢io assume especial importancia aqui, dado o papel central
da biologia para a estratégia filoséfica da metafisica positiva que Bergson inicia com suas obras.



34 Débora M. Pinto Bergson, empirismo e espirito de sistema: ...

das filosofias do conceito, em grande medida em continuidade com o senso comum, da
seguinte maneira: “Pensar consiste ordinariamente em ir dos conceitos as coisas, e nao
das coisas aos conceitos. Conhecer uma realidade ¢, no sentido usual do termo ‘conhe-
cer’, tomar conceitos j4 feitos, dosd-los e combind-los conjuntamente até que se obtenha
um equivalente pritico do real” (Bergson, 2011, p. 22).

O filésofo da duragao estd de acordo, por conseguinte, com o veredito kantiano:
a metafisica, em suas diversas versoes, extrapolou os limites da experiéncia e acabou se
perdendo na artificialidade de um engenhoso arranjo de ideias preexistentes, pura obra
do entendimento. Enviesando levemente tal diagndstico, Bergson o considera aplicdvel
ao caso da ciéncia, cujo potencial de alcance foi detido na exata medida em que ela se
concretizou em sistemas de relagoes, tornando-se “obra de andlise ou de representa-
¢ao conceitual, para a qual a experiéncia serve apenas de verifica¢ao de ideias claras”
(ibid., p. 45). Consequentemente, a proposta de uma nova filosofia da experiéncia tem seu
ponto nodal na maneira pela qual representagdes conceituais e solo empirico se relacio-
nam, ou antes, no trajeto nio linear, de dire¢oes multiplas e retroalimentagio constante,
tundado no solo concreto da imanéncia do sujeito ao mundo, que configura tal relagao.
A elaboragio conceitual presidindo a apreensio de uma diversidade sensivel informe e
inacessivel ao conhecimento, Bergson oferece a alternativa de uma implicagao reciproca
entre conceitos e fatos, entre representagdes fluidas® e afeitas a0 dinamismo préprio da
realidade experimentado diretamente sob determinadas condigoes. Ainda que parte consi-
derdvel da modernidade siga a orienta¢io tradicional do conceito, ele reconhece, porém,
que a ciéncia moderna nao pode ser enquadrada num tnico modo de funcionamento,
aquele que redunda numa matemadtica universal: observando-a em detalhe e profundi-
dade, evidenciam-se momentos de sua histéria em que sobressai o esfor¢o para partir da
experiéncia como conjunto de intuigoes “que se inserem no movimento préprio de cada
realidade” (ibid., p. 47). Esse esfor¢o tem como contrapartida a génese de representagoes
ou ideias profundas, precisamente aquelas que se esclarecem reciprocamente 2 medida
de seu uso e cuja luminosidade se deve majoritariamente “a luz que lhe reenviaram, por
reflexao, os fatos e as aplicagdes as quais elas conduziram” (ibid.).

O problema da relatividade do conhecimento, metafisico ou cientifico, foi entdo
escrutinado pela Critica da Razio Pura de maneira exemplar, e essa relatividade serd
definitiva na medida em que se considere a sistematizagio de conceitos e relagdes como
Gnico expediente de nosso pensamento ao conhecer. Mais que isso, a limita¢ao do

2 Bergson nao abandona o conceito, o que seria evidentemente impossivel para um filésofo. Ele pos-
tula a criagio de conceitos flexiveis, dotados de intensidades, modelados pela realidade em si mesma
fluida e dinimica, enfim, originados de linhas de fatos seguidas por investigacoes tedricas desse
modo fundadas no real em suas articulagées. Seu vocabuldrio dispensa termos estritamente técnicos,
de cardter “geral, fixo e imutdvel” em favor de atribuir-lhes “um ‘sentido’ novo, singular no mais alto
ponto, préprio a sua filosofia e nenhuma outra, mas que se compreende e se verifica pela diversidade
de aspectos do real que ele recorta e recobre, que ele retine e unifica” (Worms, 2000, p. s).



discurso, v. 49, n. 1(2019), pp. 31-53 35

conhecimento aos objetos da experiéncia possivel segundo as categorias do entendi-
mento e as formas da intui¢ao implica efetivamente o fim da metafisica se os con-
ceitos produzidos por nossa faculdade de conhecer identificarem-se a ideias gerais e
abstratas, o que significa permanecer no contexto definido desde a filosofia grega.
A aceitagdo da relatividade do conhecimento é para Bergson a continuidade da elei¢io
da ideia platénica como modelo da representagao, o que significa incorporar o postula-
do de que “nosso pensamento ¢ incapaz de outra coisa senio platonizar, isto é, de fazer
com que toda experiéncia possivel flua através de moldes preexistentes” (ibid., p. 45).
Ora, para Bergson, a experiéncia terd justamente outro papel, cumprird diferentes fun-
¢oes no campo da ciéncia e no da metafisica, mas em ambos ela serd a base da apre-
ensio do real segundo suas proprias articulagoes, seja para dele extrair vistas parciais,
seja para alcangar seu movimento total. O sentido da experiéncia é assim capital para a
filosofia da dura¢io, que intenciona “reerguer a metafisica depois que Kant a derrubara”
(Riquier, 2017, p. 220)° € cabe perguntar como as diversas figuras do empirismo anterior
a Bergson podem ser decodificadas segundo esse novo estatuto. O retorno aos fatos e
a valorizacao da sensibilidade convergem, via de regra, para propostas filoséficas cujo
teor ¢ pouco afeito ao dogmatismo inerente a busca do conhecimento das esséncias, ou
seja, do real em si mesmo. Em outros termos, o filésofo da duragao desdobrou sua obra
de um paradoxo, que impée de si a dificuldade em conciliar uma adesao irrestrita a
experiéncia com a tentativa de refundar a metafisica.

Quais sdo os impactos dessa proposta no pensamento francés contemporineo?
A fertilidade da tentativa de superar as interdi¢oes kantianas a partir dos avangos cien-
tificos e epistemoldgicos préprios ao século X1x se prova exatamente por conta de que
os impactos sao variados em suas formas e incidem sobre vertentes que, por vezes, se
tomam como contrapostas. Aceitando uma divisdo bem recorrente, que explicitaremos
abaixo, ¢ digno de nota que essa influéncia seja sempre referida ao que podemos circuns-
crever como feor empirista da filosofia bergsoniana — restando esclarecer o sentido desse
viés em sua diferenca convergente com o “empirismo em geral”. Nao ¢ nossa inten¢ao
aqui explorar a fundo essa diferenca, mas indicar como esse teor encontra sua melhor
expressao no didlogo com a biologia do X1x que estrutura internamente a metafisica
nucleada pela nogao de vida — ou antes, de evolugdo vital. No cendrio contemporineo,
se a proposta de retorno aos fendmenos através do esforgo critico de desconstrugao de

3 O artigo de Riquier busca mostrar a injustica da acusagio dirigida contra a filosofia da duragao que
a toma por “pré-critica”. A inadequacio do epiteto baseia-se sobretudo no fato de que o bergsonismo
projeta uma metafisica que “nao tem mais nada em comum com aquela que se praticava antes de
Kant”, que pode ser reerguida (do nocaute sofrido) por uma modificagao substancial de seu estatuto,
a partir do qual ela pode “suportar todas as criticas, para que tenha éxito sozinha em superd-las”.
O fundamental ¢ que tal esforco utiliza “surpreendentemente a Critica para esse fim, como se fosse
uma alavanca para ir mais longe” (ibid., p. 221). Ver Riquier, C. “A superagao intuitiva da metafisica.
O kantismo de Bergson”. In: Trans/Form/Agio, Matrilia, v. 40, n. 2, pp. 217-242, Abr./Jun, 2017.



36 Débora M. Pinto Bergson, empirismo e espirito de sistema: ...

conceitos e prejuizos tedricos, aliada a elei¢ao da percep¢ao e da subjetividade como solo
desse retorno, certamente responde pela convergéncia entre o bergsonismo e a fenome-
nologia de Merleau-Ponty, isso nao impediu que Canguilhem e Deleuze, situados em
outra vertente, tenham encontrado nessa filosofia — em especial na teoria bergsoniana
da vida — uma fonte de inspira¢io maior. E isso se deve precisamente a sua capacidade
de articulagdo entre o retorno a experiéncia, com a consequente ampliacao de sentido
operada por esse retorno, e a incorpora¢io do trabalho de sistematizagio de dados e
conceitos que a ciéncia do século x1x soube empreender. Esse zour de force bergsonia-
no estrutura um novo impulso critico e conhece em A Evolugido Criadora seu dpice.
E, o mais essencial aqui, o papel da biologia evolutiva como mola propulsora de tal
impulso certamente nos oferece um amplo horizonte de aproximagao com a tradigao
critica do empirismo, se assumirmos que essa tradigao estd impregnada no caminho que
antecede a revoluc¢ao darwiniana.

Para sustentar a pertinéncia de tal aproximagao, ¢ suficiente considerar de passagem
algumas diregoes da reflexio sobre os impasses desdobrados das andlises dos “fendme-
nos organicos” (e seu lugar na natureza) na filosofia do xviii, tal como o faz Pimenta.
Em linhas gerais, o papel do estudo dos organismos naquele contexto evidencia a im-
pregnagio a que aludimos. Ela se verifica num dos pontos de convergéncia entre Hume
e Darwin, a necessidade de derrubar obstdculos configurados teoricamente para balizar
a ciéncia do vivo, ou seja, para o éxito do conhecimento dos fenémenos orginicos em
consonancia com as leis da natureza. E assim que a imposi¢io da pedra de toque da-
rwiniana, a sele¢ao natural, lidou desde sempre com tendéncias que afastavam o saber
das evidéncias nas quais ela foi elaborada. Isso ocorre, por exemplo, com a busca da
explicacio de base para a formagao de 6rgaos complexos ao longo de variadas linhagens
de seres vivos, tal como ¢ o caso do olho, cujo enquadramento via hipétese da selegao
natural, dadas a complexidade e a perfeicio de seu funcionamento, exige um esforgo critico
dirigido as imagens ou as tendéncias da imaginacio, a serem superadas pela “for¢a da
razao” (Darwin, apud Pimenta, 2018, p. 424). E isso na exata medida em que a imagina-
¢ao busca, em vista de seu conforto, apoiar-se numa analogia imprecisa entre a técnica
humana e a constitui¢ao dos seres vivos na natureza:

A imagina¢do humana projeta sua propria efetividade técnica nos seres vivos,
tomando-os como se fossem mdquinas feitas pelo homem apenas com esta di-
ferenca: haveria nelas, além de uma referéncia de cada uma das partes ao todo,
também uma referéncia reciproca, por simpatia, de cada uma das partes as de-
mais, o que faria dos seres vivos mdquina organizadas (Pimenta, 2018, p. 425).*

4 Conclusiao de um longo e minucioso estudo sobre as relagées entre organismo e finalidade no
século xvi111, o capitulo intitulado “Sele¢io natural e analogia técnica” expde com clareza a fer-
tilidade da leitura de Darwin filtrada pela filosofia do xvi11, em especial pelos textos de Hume.

analogia técnica seria assim o adversario poderoso para a selecao natural, na medida em que, pro-
A anal t d d | tural did
ongando tendéncia naturais ao conhecimento, impoe de modos varidveis e recorrentes a concepcao
1 do tend nat nh t d d t
do organismo como “produto de uma arte similar 3 humana, que atua pelo ajuste de meios a fins”
(Pimenta, 2018b, p. 162). Ver Pimenta, 2018, pp. 423-468.



discurso, v. 49, n. 1(2019), pp. 31-53 37

E digno de nota que essa leitura de Darwin 4 luz de Hume circunscreva um pro-
blema definido por Bergson como a ilusdo finalista na leitura da evolugio. A concepgao
de “mdquina organizada” visada pelos textos de Hume expressa a assimilagao entre as
produgdes humanas que articulam meios a fins e o processo de organizagao, assimilagao
segundo a qual as espécies seriam projetadas a partir de um plano a priori, um projeto
inteligente. Tratamos aqui com um pressuposto que comprometeria uma biologia pautada
pelas evidéncias da adapta¢do e da sele¢io natural — processo definido na obra maior
de Darwin precisamente como algo que “se dd sem plano, sem intengao, ao sabor de
circunstancias, e, mesmo assim, conforme a certos padroes de regularidade, surpreenden-
temente constantes’ (Pimenta, 2018b, p. 166). Lidamos, portanto, com as dificuldades
que o cientista natural tem que enfrentar dados os pressupostos conceituais que operam
como que inconscientemente no seu trabalho, obsticulos cuja superacio exige rearticular
ciéncia e filosofia. Mais que isso, o sentido desse enfrentamento parte de uma compreen-
sao igualmente presente no projeto bergsoniano (cujos desdobramentos seguirao, porém,
numa diregao quase oposta a de Hume): os obstdculos ao conhecimento da vida, para
a ciéncia e a filosofia, surgem naturalmente como prolongamento do uso ordindrio de
nossas capacidades de pensar e se concretizam numa certa “visao antropolégica” da
natureza. Sem critica, a ciéncia (em especial a ciéncia dos seres vivos) segue o rumo da
inteligéncia ou da imaginagao, conforme a teoria do conhecimento que escolhermos,
mas seja qual for a faculdade humana responsavel pela imagem da finalidade mobilizada
na prépria assimilagao dos dados de observaciao, o naturalista se vé obrigado a contor-
nar “hdbitos conceituais e perceptivos que se cristalizam no nivel das ideias abstratas,
ou seja, dos termos gerais utilizados na linguagem” (Pimenta, 2018, p. 436).

Cabe ressaltar, dentro desse quadro (apenas esbogado) de aproximagoes, que a pers-
pectiva filoséfica segundo a qual “a inteligéncia é caracterizada por uma incompreensao
natural da vida” (Bergson, 2005, p. 179) encontra suas razdes tltimas nas prerrogativas
da espécie humana. Uma pequena visita as paginas inicias de A Evolugio Criadora nos
coloca face a face com tal dimensao do livro: a critica da razao como condi¢io de libe-
racao do olhar filoséfico para as articulacoes do real tem na leitura da biologia o seu
fundamento. E a influéncia de Bergson que pontuamos aqui remete a esse centro nevral-
gico de sua filosofia, a relagio intrinseca entre empirismo e evolucionismo “verdadeiros”.
E ilustrativa a esse respeito a elei¢io de um problema muito semelhante ao acima citado
como critério para fazer avangar a metafisica da vida: a complexidade dos 6rgaos em
linhagens evolutivas distantes e divergentes. Mais que isso, o problema ¢ situado face aos
mesmos obstdculos. Pois o exemplo de um 6rgao como o olho ocupa posigio estratégica
na longa discussao empreendida para desembaragar a filosofia da evolugao das ilusoes
mecanicistas e finalistas, ambas centradas na crenca de que “a natureza trabalhou como
o operdrio humano, juntando partes” (Bergson, 2005, p. 97). Nessa chave descritiva, a
vida nio procede por articula¢ao de meios a fins; ela nao responde a uma causalidade
final nem tampouco mecinica: a vida procede por insinuacao, e a elucidacao desse
procedimento depende da boa leitura dos dados. O abrir das cortinas para a teoria que



38 Débora M. Pinto Bergson, empirismo e espirito de sistema: ...

serd estruturada em torno da polémica imagem de um ¢/ criador da vida percorre um
conjunto de debates diretos com os bidlogos sobre esse 6rgao-fendémeno, /dcus da con-
vergéncia entre “a complexidade da estrutura e a simplicidade de fun¢ao” (ibid., p. 96).
Tal debate tem como principal objetivo demonstrar as insuficiéncias compartilhadas pe-
las tentativas de pensar o organismo tanto como uma mdquina construida gradualmente
“sob a influéncia das circunstancias exteriores” (7bid., p. 97), quanto como engrenagem
montada “a partir de um plano preconcebido, tendo em vista um fim, jun¢io de partes
com vistas a realizagao de uma ideia” (ibid.). Eis os pontos de vista que devem ser des-
construidos para que se encontre a diregao assumida de fato pela vida, que serd indicada
por Bergson através dos termos organizagdo e insinuagdo.

Em outros termos, e isso nio escapou aos estudiosos que se debrugaram sobre a
teoria bergsoniana da vida, em particular sobre o capitulo inicial da terceira obra, as
tendéncias intelectuais que se aproximam filosoficamente do vital através dos quadros
mecanicistas e finalistas sao os impedimentos para compreender a evolugao, o sentido
do seu movimento, a conformagdo dos organismos e mesmo para descrever com pre-
cisao o processo de adaptagio. Comentando essas nogoes, Al-Saji ressalta como, ao se
aproximar da evolugio como processo que produz totalidades orginicas por meio da
materializagao prépria a um movimento imanente que se dissocia, Bergson pode defen-
der a imprevisibilidade e a contingéncia da vida sem abandond-la aos ventos do acaso,
liberando a reflexao filoséfica para dar conta de sua dimensao efetivamente criadora.
Sem entrar no 4mago dessa questdo, de resto jd longamente atacada nas mais diversas
frentes, queremos apenas sublinhar nesse comentario seu esclarecimento preciso sobre a
presenca incessante do trabalho critico, retomado a cada etapa da proposta de descrever a
vida criadora, isto é, o processo da natureza que cria a partir da rela¢ao problema/solu-
¢a0. Uma proposta como tal tem que articular vida e matéria, em suas diferencas e em
sua unidade. A relagao da vida com a matéria exigida para tanto nao pode ser definida
em termos de causa e efeito, tomados classicamente, isto é, no 4mbito da “passividade
de um efeito que espelha exatamente a sua causa” (Al-Saji, 2010, p. 153). Para responder,
o orginico tem que ser capaz de estabelecer com o inorginico “uma receptividade sim-
pdtica que abraca suas circunstancias antes de as infletir numa nova diregao” (ibid.).
A vida é marcada pela indeterminagio da duragao: o essencial para a discussao aqui
em tela é o fato de que Bergson descreve a indetermina¢ao em si mesma como uma
temporalizagao especial, a da durée, o desdobramento de um “tempo de hesitacao e
atraso’, que comporta em si “criagao e invengao” (Bergson, 2005, p. 12). O pressuposto

5 A autora analisa em detalhe a discussio do exemplo do olho, apontando os comprometimentos
ontoldgicos que a interpretagio do exemplo necessariamente envolve; nesse sentido a elei¢cio do caso
do olho “nada tem de arbitrrio” em A Evolugio Criadora, pois se refere a ligagao intrinseca entre
matéria e luz, bem como 2 tese de que o sentido da vida impde a percep¢io visual como imanente
a seu curso. A autora ainda mostra a extrema relevincia, para Bergson, do fato de que, seguindo
estritamente os dados da biologia, somos conduzidos & constatacio de que “O olho é dado com a
tendéncia a ver” (Al-Saji, 2010, p. 154).



discurso, v. 49, n. 1(2019), pp. 31-53 39

contra o qual o esfor¢o de Bergson se efetiva é o de que “tudo estd dado” (ibid., p. 41, 43
e 50), partilhado pelos principios mecénicos e finalistas e contra o qual o filésofo busca
mostrar que tudo estd se fazendo. Pensar a vida a luz da duragio significa assim alcan-
car essa temporalizagdo outra na qual estao fundadas a indeterminagio e a hesitagao.
Mais importante, a hesitagdo segue o seu curso através da potencialidade do sentir, ela
como que sente o seu caminho por tentativa, ou antes por um “tatear’®; enfim, ela é
“uma busca sem finalidade ou teleologia, uma experimentacio hesitante que nao impoe
o futuro que vai encontrar” (Al-Saji, 2010, p. 159, grifos nossos).

Essa breve incursao em A Evolugio Criadora importa para nés na medida em que
ressalta o trabalho de limpeza de terreno levado a cabo nessa obra. A filosofia bergso-
niana da vida se esfor¢a, de modo indispensdvel, para afastar da reflexao os prejuizos
mecanicistas e finalistas que dirigem a biologia. Mais explicitamente, a critica dos pres-
supostos implicitos e inerentes a compreensao ordindria do mundo, derivada dos desig-
nios da agao pritica e prolongada por uma ciéncia que se quer, entretanto, distanciada
do senso comum, é empreendida por Bergson na medida em que nela estd fincada a
condigao inelutdvel de libertacio do trabalho filoséfico face aos preconceitos metafisicos
sedimentados no saber. Assim, as andlises criticas em sua obra tomam como alvo ideias
diretrizes da ciéncia e da filosofia, porque ¢ esta tltima que recorrentemente fornece a
primeira as balizas através das quais sao delineadas suas sistematizagoes. Isso significa
que a filosofia preside e dirige o trabalho da ciéncia, na maior parte do tempo, sem que
essa o saiba. Em se tratando da reverberacao de tal inconsciéncia na filosofia, o inicio
da nova posi¢ao de um problema exige sempre, para Bergson, colocar a prova suposi-
¢oes da prética cientifica, testando certos conceitos em sua capacidade de “operar novas
distribuicoes das regioes da experiéncia ou prolongar a topologia imagindria do senso
comum” (Prado Jr., 1989, p. 75)7 Esse trabalho, cuja melhor performance serd nomeada
de purificagio da experiéncia, é a contrapartida do retorno da investigagao filoséfica aos
fatos, que devem, em sua perscrutagao, mostrar de si suas relagoes.

Desde o ato inaugural de sua filosofia, Bergson empreende uma releitura de dados
e conceitos em voga nos campos da Psicologia (que conhece seu nascimento como
ciéncia autdnoma e separada da filosofia em meados do século x1x) e da Biologia (que
protagoniza sua mais importante revolu¢io com a publicacio da Origem das espécies).
Tal releitura logo evidencia a necessidade de substituir representagoes mistas por uma
experiéncia purificada. No caso da experiéncia subjetiva, solo da redescoberta do tem-

6 O termo usado por Bergson é “rdtonnement” (ver Bergson, 2005, p. 144 e 188), sobretudo a andlise
do instinto, que prolonga diretamente o modo de atuacio da vida como processo nos organismos
que resultam desse processo.

7 Ver Prado Jr. B. Presenca ¢ Campo Transcendental. Consciéncia e negatividade na filosofia de Berg-
son. Sao Paulo: EDUSP, 1989. As criticas dos conceitos que operam em cada problema filoséfico
examinado por Bergson sio examinadas e explicadas, nesse estudo capital, em sua condigao de
particularizacdo da critica das ilusdes naturais ao entendimento (como a ideia do Nada), ilusoes
que assombram a histéria da filosofia e cuja origem reside na extrapolagio de seu uso para o campo
especulativo. Ver Prado Jr, 1989, capitulo 1, “A miragem da auséncia”, pp. 27-69.



40 Débora M. Pinto Bergson, empirismo e espirito de sistema: ...

po real por sob a representagao em que a dura¢ao se mistura ao espago — o tempo
homogéneo do senso comum e da fisica— ¢é necessério fazer a critica, por exemplo, da
nogao de grandeza intensiva, herdada de Kant e incorporada sem mais ao enquadramen-
to cientifico das vivéncias psicoldgicas ou estados da mente. O exame da intensidade
dos estados conscientes se efetiva, nesse trajeto, como contrapartida da desconstru¢io
dessa categoria filoséfico-cientifica, que delimita o espago imagindrio “no interior do
qual ciéncia e senso comum distribuem os fatos psicolégicos” (ibid., p. 74), de onde a
critica no sentido bergsoniano definir-se como a interrogacio sobre a “significacao,
o alcance e o uso legitimo” das ideias que desempenham tal papel: “a critica filoséfica
consiste em interromper o uso do conceito, para perguntar a respeito da sua verdade”
(ibid., p. 75). E essa versao da passagem do empirico ao transcendental (realizada ao
modo bergsoniano em sua vertente critica) encontrard numa outra categoria, 0 tempo
homogéneo, a condigio da primeira. Do vivido a sua forma dada na experiéncia, a
andlise filoséfica dissocia conceitos para ver emergir seus componentes puros, em par-
te dos quais uma dimensao concreta do real estard presente: eis o trabalho de critica
dos conceitos previamente imiscuidos na experiéncia psicolégica e em sua teorizagao.*
A recuperagao do vinculo entre a experiéncia e o real depende desse trabalho e consiste
na condigao inelutdvel para superar a relatividade a qual a filosofia parece condenada.
No contexto do Ensaio sobre os dados imediatos da consciéncia, essa relagao pode ser assim
formulada: para alcangar a duragio toralmente pura é necessirio recuperar o acesso aos
dados imediatos da consciéncia. O retorno ao imediato, resultado da critica, ilumina a
génese das nogoes mistas, situando-as a seu lugar de direito, na vida e na ciéncia, como
instrumentos de mapeamento do mundo, de construgao dos espacos de estabilizagao
e agao e, consequentemente, de sociabilizagao. Reconduzidas a sua prépria génese, tais
representagdes liberam seus componentes puros, evidenciando a andlise filoséfica a
temporalidade real que podemos viver e sentir. Uma positividade e uma objetividade
que devem ser conquistadas, eis o sentido da nog¢ao de imediato®, tao cara a Bergson e
fonte de divergéncias que muito ensinam sobre o pensamento francés contemporaneo.
Cabe repetir que, no caso da teoria da vida, o trabalho critico tem outra configura-
cao: purificar a andlise das contaminagoes que a recepgao filoséfica do evolucionismo
(ele préprio uma figura maior do zransformismo) sofreu, isto é, da impregnacio de con-
cepeoes a priori que continuavam a dirigir o trabalho da ciéncia sem que ela se desse
conta. Essas diversas concepgodes pertencem ao escopo do finalismo e do mecanicismo,
que operam no século X1x prolongando a metafisica moderna.

8 Sobre isso, ver o capitulo 2 de Presenga e Campo Transcendental, que esmitiga a relago entre a teoria
das multiplicidades do Ensaio e a Estética Transcendental: “A critica de Kant é o momento de culmina-
¢ao da critica em vérios niveis que precede o estabelecimento da ontologia da duracio” (ibid., p. 89).

9 Merleau-Ponty apresentou o estranhamento mais explicito face a ideia de um imediato perdido que,
reconstituido, “trard em si mesmo os sedimentos dos procedimentos criticos pelos quais o terfamos
encontrado” e assim ndo serd mais imediato (Merleau-Ponty, 1984, p. 120).



discurso, v. 49, n. 1(2019), pp. 31-53 41

Em outros termos, é esse viés critico que impulsiona a filosofia bergsoniana a seu teor
empirista. O retorno aos fatos, que encaminha a anilise filoséfica ao terreno da ciéncia,
ao trabalho minucioso pelo qual os cientistas naturais coletam e sistematizam dados
para deles extrair teorizagoes, é a maneira pela qual a metafisica pode superar os limites
da representacio intelectual do real. No caso da teoria da vida, pela qual o nicleo da
tilosofia de Bergson vem a tona, tais limites sao localizados nas inclinagdes mecanicistas
e finalistas da inteligéncia humana, faculdade da espécie cujo desenvolvimento conduz
diretamente a técnica e a ciéncia. Dito de outra maneira, o funcionamento intelectual
se desenvolve e se consolida no exercicio de sua fungio, a garantia da sobrevivéncia pela
adaptagio as condigdes do meio. Organizando-se na espécie, a inteligéncia funciona
para a¢io, nao para conhecer desinteressadamente, seu modus operandi é o da fabricagao,
operagao prépria a0 homem que “consiste em juntar partes que foram talhadas de tal
modo que se possa inseri-las umas nas outras e obter a partir delas uma agdo comum”
(Bergson, 2005, p. 100). Uma das teses basilares da teoria do conhecimento assim deli-
neada esclarece que os expedientes da prdxis se prolongam em conhecimento natural,
o que forja certas concepgdes que serdo aplicadas sem critica no desenvolvimento da cién-
cia e da filosofia. Dai a tendéncia a esquadrinhar a vida como se fosse dada de uma vez
por todas, através de conceitos pouco afeitos a pensar uma evolug¢ao, processo dinimico
que implica transformagao progressiva e continua. Nesse contexto, que simplificamos
aqui imensamente com vistas a esbocar suas principais diregdes, a configuracao dos
objetos como mdquinas compostas de partes exteriores entre si cuja articula¢io obedece
a sua fungao, perseguir fins previamente estabelecidos, ¢ o pano de fundo que enviesa
a leitura da evolugao vital. Tanto a observagao dos fatos no campo da ciéncia, quanto
a sua interpretagdo concretizada em teorias e prolongada pela filosofia do evolucionis-
mo serdo presididas, sem que o saibam, por essa mistura entre a imagem mecénica e a
analogia finalista. Limpar o terreno para a filosofia da vida significa entao sustentar o
esforco de A Evolugio Criadora: alcangar a esséncia da evolugao através da compreensao
de seu desenrolar-se temporal, desviando-se das armadilhas préprias ao intelectualismo
excessivo. Em outros termos, trata-se de evitar o equivoco da visao antropolégica sobre
o vital, segundo a qual os organismos, as espécies e 0 movimento de sua génese podem
ser tomados como se fossem produtos da técnica, resultados da fabricagao.

Vemos assim que, por essa busca do acesso direto a experiéncia a partir da critica dos
a prioris conceituais que interferem nos modos de apresentagao do real ao sujeito, quer
na sua vivéncia psicoldgica cujo solo ¢ o corpo, quer no enquadramento dos dados pela
ciéncia, fenomenologia e bergsonismo tém seu parentesco mais do que estabelecido.
Contudo, se a busca de uma experiéncia purificada, retorno da filosofia ao concreto,
prolongou-se na tarefa de reler a fenomenologia de Husserl através de Heidegger, isto &,



42 Débora M. Pinto Bergson, empirismo e espirito de sistema: ...

no projeto de Merleau-Ponty™, uma segunda diregao do bergsonismo, implicada nessa
busca, apresenta-se como aquela que serd seguida sobretudo por Canguilhem. Trata-se
precisamente da eleigao dos fendmenos da vida como solo positivo de uma nova reflexao,
certamente de teor epistemoldgico para o autor de La connaissance de la vie, mas nao
menos impactante para um projeto metafisico, como é o caso de Bergson, que explora os
avangos da biologia evolutiva em sua potencialidade de reformar a filosofia da natureza.
A convergéncia aqui estd na proposta de retirar do campo da biologia dos séculos x1x
e Xx as dire¢oes para compreender o significado do homem, da sociabilidade e da téc-
nica a luz da atividade vital na qual eles estao enraizados. E, mesmo considerando a
mudangca de perspectiva que parece marcar a posi¢ao de Canguilhem, a partir dos anos
60, em relagao ao bergsonismo, chama a aten¢io a fungao que o estudo da vida exerce
na constatagao de que a compreensao filoséfica da técnica depende de “inscrevé-la na
histéria humana ao inscrever a histéria humana na vida” (Canguilhem, 2009, p. 154),
assumindo com isso que a relagao entre natureza e cultura deve dar conta, a uma sé vez,
desse enraizamento e da irredutibilidade do humano ao reino da animalidade a despeito
de suas raizes vitais. A passagem da dimensao meramente biolégica para a vida coletiva
e social é tema que atravessa A Evolugio Criadora e chega as Duas Fontes da Moral e da
Religidio, num percurso em que a histéria da vida oferece uma descrigao renovada do
lugar do homem na natureza, da inscri¢ao da vida social na conformagao da espécie e da
relagdo entre natureza e cultura a luz da duracio. Nos dois livros, de resto, a reflexao é
levada a cabo através de um movimento de idas e vindas entre conceitualizacio e exame
dos fatos, o que impée o recurso a literatura cientifica (percorrendo desde os textos-chave
das ciéncias bioldgicas, passando por obras cldssicas da antropologia e da sociologia,
e chegando até a histéria das religides e a documentagio referente ao misticismo).
E no corpo das obras que encontramos a explicitacio de um modo original de produzir
conceitos, como citamos acima, com sua luminosidade prépria recebida e refletida pelos
fatos aos quais se aplicam.

A luz desse quadro histérico e epistemolégico, podemos perguntar sobre a pertinén-
cia de alinhar Bergson entre as filosofias do cogito, ou a0 menos questionar se a sua
inser¢ao, adequada em principio, na lista dos filésofos da experiéncia nao deve alargar o
sentido dessa tiltima nogio e aproximd-la da “sistematizagio dos fatos” operada pelas ciéncias.
Isto significa aproximar consideravelmente Canguilhem de Bergson. Essa aproximagio
tem sido objeto de uma série de estudos e de divergéncias, mas podemos assumir com
seguranc¢a que um dos pontos de maior convergéncia no movimento ziguezagueante pelo
qual primeiro se relaciona com ultimo estd situado precisamente na ligacio intrinseca
entre a forma especifica que a vida assume no ser humano, a inteligéncia e a técnica.

10 Barbaras considera até mesmo que Bergson teria sido o filtro mais efetivo da apropriacio da feno-
menologia husserliana por Merleau-Ponty: “Merleau-Ponty acolhe a fenomenologia husserliana e
o pensamento de Bergson como duas tentativas essenciais de retorno as coisas que, a esse titulo,
chamam uma confrontagao [...] Bergson seria como uma espécie de filtro da leitura bem seletiva
que Merleau-Ponty fez de Husserl” (Barbaras, 1997, p. 33).



discurso, v. 49, n. 1(2019), pp. 31-53 43

Se, mesmo em tal relacio, hd “mais nuances do que deixa transparecer a simples persis-
téncia, em ambos os casos, de uma ligagao entre vida e técnica” (Teixeira, 2017, p. 6)",
ela serve aqui como base da discussdo sobre o papel da ciéncia, e do espirito de sistema
a ela ligado, no projeto metafisico bergsoniano.

Essa relagao de multiplos sentidos com Bergson estd no horizonte da posi¢ao, bem
mais critica em relagao aos projetos centrados na nogao de subjetividade, do discipulo
mais famoso de Canguilhem. Num texto em que homenageia seu mestre, Foucault faz
uma importante observacao sobre as clivagens que definem distintos campos filos6ficos
na Franca do século xx. Existe uma divisao que se estabelece de modo mais profundo
e fundamental face a outras oposi¢oes (mais conhecidas, porém mais localizadas e de
menor alcance) que atravessam o periodo, precisamente aquela que “separa uma filoso-
tia da experiéncia, do sujeito, do sentido e uma filosofia do saber, da racionalidade, do
conceito” (Foucault, 1985, p. 4). De um lado, Sartre e Merleau-Ponty, de outro, Cavaillés,
Bachelard, Koyré e Canguilhem. Tal clivagem condicionou para Foucault a maneira
pela qual a fenomenologia foi recebida na Franga e ela estd filiada a uma mesma contra-
posigao atravessando o x1x: Bergson, Lachelier e Maine de Biran ficariam do primeiro
lado, enquanto que Poincaré, Coutorat e Comte estariam situados do outro. Desse ponto
de partida, ele deriva breves andlises que marcam a originalidade de Canguilhem, bem
como circunscrevem sua diferenga com as correntes de indole fenomenoldgica. A via da
fenomenologia padece, nessa leitura, de limitacoes significativas, derivadas do fato de
que, mesmo trazendo a seu escopo tedrico os problemas do corpo, da sexualidade, da
satde, da doenga e da morte, permaneceriam vinculadas a prioridade epistemoldgica
do Cogito, prioridade contra a qual Canguilhem, por meio da valorizagao da histéria
das ciéncias (bem como da andlise especifica das ciéncias da vida), teria demarcado
um campo oposto. Concentrando-se na histéria da biologia e da medicina, regioes de
conhecimento de menor teor dedutivo face as ciéncias que fizeram a fortuna da moder-
nidade?, isto é, regides “em que os conhecimentos permaneceram ligados, por bem mais
tempo, aos prestigios da imaginacao e em que colocaram uma série de questoes bem mais
estranhas aos hdbitos filoséficos” (ibid., p. 8), ele seria o grande responsivel por delinear
uma nova perspectiva de anélise que recusa a primazia do eu, de um cogito mesmo que

11 Num artigo dedicado a essa relagdo, Teixeira traga um panorama esclarecedor sobre as relagées
entre os dois filésofos a luz da questdo da técnica. Ver Teixeira, R. “Acerca do enraizamento biols-
gico e das modalidades da técnica em Bergson e Canguilhem.” In: Doispontos, Curitiba, Sao Car-
los, volume 14, nimero 2, pp. 3-24, dezembro de 2017. A cita¢io completa dessa passagem afirma:
“Entre a técnica que, para Bergson, tem o seu valor para a vida na qual se enraiza definido pelo cum-
primento, no topo da evolu¢io, das exigéncias de indeterminagao e de liberdade que se desenham
ao longo da organiza¢io da matéria pela vida e a técnica que, para Canguilhem, prolonga o esforco
normativo que define o vital, hd mais nuances do que deixa transparecer a simples persisténcia, em
ambos os casos, de uma ligagio entre vida e técnica”. O texto ¢ bastante elucidativo a propésito de
mudangas expressivas na obra de Canguilhem depois dos anos 6o.

12 Foucault se refere a um movimento que faz com que a histéria das ciéncias “des¢a de seus pontos
culminantes, matemadtica, astronomia, a mecanica de Galileu a fisica de Newton, a teoria da relati-

vidade, etc.” (Zbid., p. 8).



44 Débora M. Pinto Bergson, empirismo e espirito de sistema: ...

nuancado (o que inclui o cogito “tdcito” ou “pré-reflexivo” de Merleau-Ponty), enfim,
que rejeita um tipo de “filosofia da consciéncia” a ser superada, esta mesma que teria
na fenomenologia seu melhor paradigma. Cabe observar de passagem que essa vertente
da filosofia francesa organizada em torno da primazia do eu seria em aparéncia a mais
diretamente ligada a Descartes, o que nos reenvia novamente aos modernos como a fonte
para compreendermos o pensamento francés contemporaneo de maneira mais aguda.
A titulo de exemplo, basta consultar a instigante anélise de Riquier, ela prépria um
desdobramento das dire¢oes indicadas por Foucault, e segundo a qual mesmo a “via do
sistema” teria sua explicagdo Gltima numa certa interpretagao das Meditacoes Metafisicas
(Riquier, 2011, p. 35).% Assim, assumindo que a racionalidade cientifica trabalhando no
campo das ciéncias da vida poderia deslocar a importancia do cogito como “fundador”,
Canguilhem teria proposto, em oposicao a filosofia do sentido, “uma filosofia do erro,
do conceito de ser vivo, como uma outra maneira de se aproximar da no¢io de vida”
(Foucault, 1985, p. 14).

Sabemos que parte dessa nova dire¢ao de andlise, a que toma o estudo objetivo dos
seres vivos como fio condutor para o reposicionamento da filosofia da vida, ¢ herdada de
Bergson. Uma heranca que sinaliza ainda uma vez a dificuldade em situar a metafisica
bergsoniana nessa divisao tao demarcada mesmo em se tratando do século x1x. Decerto
que o ponto de partida na experiéncia da duragio vivida internamente pelo sujeito joga
dgua no moinho de Foucault. Mas podemos indicar, ainda que esquematicamente, como
o trajeto bergsoniano insistiu na conjugacao entre apreensio subjetiva e andlise objetiva,
encontrando na ciéncia o outro campo, tao indispensdvel quanto a vivéncia do eu, para
a teoriza¢do sobre a vida, o tempo e o ser. Mais que isso, se o empirismo bergsoniano
exige uma ampliagao do sentido da nogao de experiéncia, isso se deve a definicao dos
métodos préprios a ciéncia como frutos do desdobramento, aprimoramento técnico e
uso excelente do funcionamento da inteligéncia a servigo da vida — o que corresponde
a camada superficial da experiéncia, constituida no tecido social, intersubjetiva e cole-
tiva, unida entretanto a profundidade do eu em que a vivéncia da duragao ¢é alcancada.
A racionalidade cientifica é nao apenas expediente originado na exceléncia da espécie
humana, cujo fundamento ¢ o procedimento fabricador da inteligéncia, como também
representa o prolongamento das performances intelectuais em direcoes e alcances insus-
peitos, constituindo parte da inventividade humana pela qual ela se diferencia do resto
do mundo vivo. De fato, se a inteligéncia como faculdade da espécie visa sobretudo ao
dominio da matéria através da fabricagao, a inven¢do surge como atividade humana

13 Ver Riquier, “Descartes et les trois voies de la philosophie frangaise.” In: Philosophie. Paris: Editions
de Minuit, 2011/2 n° 109, pp. 21-42. No texto, o autor esquematiza trés vias no interior da filosofia
francesa contemporinea (a do cogito, a do sistema e a dos modernos) buscando delinear o modo
como elas se desdobram do pensamento de Descartes, que funciona como uma espécie de bussola.
Oferecendo-nos um precioso mapeamento dos autores, Riquier derruba certas fronteiras que arti-
ficialmente se estabelecem entre diversos projetos, através dessa referéncia a uma fertilidade insus-
peita da doutrina cartesiana, pela qual a separacio entre ciéncias humanas e ciéncias exatas perde
boa parte de seu sentido.



discurso, v. 49, n. 1(2019), pp. 31-53 45

conforme suas inclinagdes vitais. O homem nao se limita, porém, a colher vantagens de
suas invengdes, como o faria qualquer animal inteligente: hd uma desproporgao entre
a invengao e suas consequéncias, entre as quais se contam “ideias e sentimentos novos”
e que projetam o homem para além de si mesmo (Bergson, 2005, p. 198). A tendéncia a
superagao de si entrard na nova definicio da existéncia humana que o trajeto de Bergson
procura estabelecer, existéncia que s6 pode ser investigada através da incorporacao dos
“fatos da vida” ao esforco de reflexdo. Trata-se para o filésofo de mostrar que nao é a
mera inventividade compreendida na espécie que importa para o seu desenvolvimento,
mas sim o dominio — que ¢ libertador — da matéria que essa capacidade de invengao
potencializa, ampliando, em todos os sentidos, o “nosso horizonte”.

Naio ¢ o caso aqui de explorar esse Gltimo ponto, mas sim de enfatizar que a presenca
de Bergson no outro lado da filosofia francesa contemporanea, aquele que concentra
seu foco na histéria e na ciéncia, senao na histéria das ciéncias, é fartamente constatada
pelas andlises de 4mbito bioldgico que sustentam a defini¢do da espécie humana no
centro de A Evolugcio Criadora. Em suma, Bergson teria construido uma consistente
reflexao para a responder a questdo pela qual Foucault define a originalidade da vertente
canguilhemniana no século xx: “a fenomenologia demandou ao ‘vivido’ [vécx] o sentido
origindrio de todo ato de conhecimento; mas nao se poderia ou nao se deveria procurar
esse sentido no préprio ‘ser vivo’ [vivant]?” (Foucault, 1985, p. 12). E essa tentativa deve
sua forga e sua originalidade precisamente a palavra de ordem segundo a qual uma
filosofia se faz através da incorporagao do trabalho da ciéncia, esse mesmo que conforma
uma camada da experiéncia continua e complementar a interioridade subjetiva. A tentativa
de atacar a experiéncia em duas frentes, por assim dizer, subjetiva e objetiva, pessoal e
socializada, espontaneamente vivida e sistematicamente esquadrinhada, configura pro-
priamente o teor empirista de sua filosofia, e nesse sentido é necessirio nuangar o uso do
termo empirismo nas andlises criticas em que Bergson o identifica ao associacionismo.
Mais explicitamente, a relagdo entre o empirismo bergsoniano e o moderno s6 pode ser
bem dimensionada considerando-se que a representagao associacionista da vida men-
tal"* corresponde a uma visio parcial da mesma, e sé configura um equivoco se tomada
como representagao que se pretende fiel a integralidade da experiéncia. E o equivoco ao
tratar dessa relagao consistiria assim em colocar num mesmo plano o empirismo cldssico
e a psicologia que dele decorre, criticada desde a obra inaugural de Bergson por nao
diferenciar o ponto de vista da ciéncia e o da filosofia. Tanto quanto o racionalismo,
o empirismo associacionista surge do prolongamento da razao natural, ou do conhe-

14 Representagdo que atravessa o século x1x francés pelas maos de autores como Taine e Ribot, que se
apropriam da via inglesa do xv11I e a aplicam ao campo da psicologia, da psicopatologia e da fisio-
logia cerebral. Eles sdo via de regra os alvos criticos de Bergson quando este pretende desenvolver a
descrigio fiel da formacio da vida mental, partindo da percepgao e das afecgoes até chegar as ideias.
E todo o trabalho de Matéria ¢ Memdria que se desdobra da critica ao associacionismo, em favor de
uma compreensio da vida mental como movimento continuo de totalizagdo. Ver sobretudo os dois
capitulos centrais da segunda obra de Bergson.



46 Débora M. Pinto Bergson, empirismo e espirito de sistema: ...

cimento produzido em consonancia ao desenvolvimento da espécie humana, na busca
de respostas a questoes radicais que originam e acompanham a histéria da metafisica.
Uma inversao desse modo de pensar tem que partir do esclarecimento de sua origem,
de onde o papel capital da terceira obra do filésofo da duragao.

A centralidade da obra A Evolugio Criadora para pensarmos as multiplas influéncias
exercidas por Bergson foi jd sugerida aqui pelas observagoes sobre a metafisica natural
a0 homem e o potencial papel da ciéncia para combaté-la. Nesse contexto, a presenca no
século xx francés nao se resume a face metodoldgica do bergsonismo, o recurso as cién-
cias e a sua forma especifica de sistematizacao de dados como base empirica para uma
metafisica. Uma outra histéria de influéncias, centrada no (por assim dizer) contesido
da teoria da vida elaborada por Bergson, pode ser esclarecida pela posi¢ao de Lebrun.
Ela nos interessa sobretudo porque alcanga o tema da centralidade do homem através
de um comentdrio sobre Bergson como que “filtrado” pela influéncia de Canguilhem.
Num texto conciso e revelador, Lebrun ressalta um dos efeitos mais imediatos do seu
contato com a obra de Canguilhem: a desconfianca em relagao a nogao de “biologismo”
tomada como uma espécie de injdria no mesmo sentido em que se usava a nogao de “psi-
cologismo” (Lebrun, 1993, p. 208). O ponto era a compreensio de que um pensamento
filoséfico nao se tornava de modo algum trivial por assumir que o conhecimento é um
produto ou até mesmo acidente da vida. E que isso nao conduz necessariamente a uma
animaliza¢do do homem.” O achado de Bergson consistiria entao em oferecer uma via
para compatibilizar a tese da superioridade ontolégica do homem com a consideragao
de suas raizes bioldgicas, sua animalidade, incluindo sobretudo a constata¢ao de que a
racionalidade nada mais é senao o desdobramento das potencialidades da faculdade por
exceléncia da espécie humana, a inteligéncia. Incorporagio de uma revolugao cientifica,
a obra de Darwin e seus desdobramentos mais imediatos, retorno ao campo dos feno-
menos explorados e articulados pelos naturalistas do x1x, preocupagio com a contami-
nagao dos dados por conceitos a priori ou diregoes tedricas que passam de contrabando
na interpretagio que se quer objetiva dos dados, essas e outras dire¢oes fundamentais
do bergsonismo respondem pelo interesse que ele foi capaz de suscitar em Canguilhem
e Merleau-Ponty, embaralhando os diagndsticos sobre as distintas (e até opostas) ten-
déncias filoséficas do ambiente francés contemporineo. Com sua astdcia filoséfica,
Lebrun vai ao centro das dificuldades que envolvem as tentativas de classificar Bergson
na rede de autores que formam esse terreno. Por esse centro, indicamos justamente o
papel da elei¢ao da biologia na valorizagiao do empirismo (isto ¢, da adesdo irrestrita a
experiéncia): tomada como foco irradiador para a metafisica, a interpretacao filoséfica

15 Assim, a leitura de Canguilhem foi a autoridade necessdria para que Lebrun pudesse “abordar sem
parti-pris autores como Nietzsche, Schopenhauer, Bergson” (Lebrun, 1993, p. 208).



discurso, v. 49, n. 1(2019), pp. 31-53 47

do evolucionismo resulta num redimensionamento original do lugar do homem na
natureza, configurado por uma espécie de desvio em relagao as teorias finalistas que
pretende evitar os equivocos das metafisicas anteriores. Superando os limites que as fi-
losofias do conceito estabeleceram a seus préprios projetos precisamente por sua relagao
equivocada com a experiéncia, Bergson pretende seguir as linhas de fato e desemboca na
recoloca¢ao do homem como “centro”, “fim” ou “sentido” da prépria vida descartando,
porém, a no¢do cldssica de finalidade.

Bergson pertence, portanto, ao rol dos filésofos que tomaram a sério pensar a rela¢ao
determindvel entre o conhecimento e a vida. O que nota Lebrun a propésito da empresa
bergsoniana ¢ sua capacidade de levar as tltimas consequéncias o fato de que o conhe-
cimento natural ao homem ¢ fruto de seu enraizamento biolégico. Assim, a potente
critica as metafisicas da tradigao que atravessa tal empresa decorre desse tomar a sério o
pertencimento humano ao mundo vivo e, partindo desse fato, analisd-las como produtos
de uma espécie cuja faculdade essencial deve, antes de tudo, perseguir fins e encontrar os
meios para tal, fins definidos a luz das necessidades vitais. A empresa critica pretende, tal
como a inspira¢ao kantiana, estabelecer os limites da inteligéncia na especulagio, com
um resultado, entretanto, completamente estranho ao kantismo. Sem entrar nos me-
andros da eleicao de um método complementar de conhecimento, a famosa e polémica
intui¢do bergsoniana, cabe ressaltar aqui como o percurso critico é a contrapartida de
um retorno aos dados purificados de ideologias, parti-pris, conceitos abstratos estranhos
aos campos de fendmenos que devem guiar o trabalho do filésofo. Ora, dar conta das
raizes biolégicas do conhecimento humano exige retornar aos dados das ciéncias da vida
evitando no mesmo golpe cair nas armadilhas das metafisicas inconscientes que aca-
bam por escamotear o sentido dos dados. Finalismo e mecanicismo sao os alvos entao.
Dado que a forma de pensar natural 4 inteligéncia é a espacializagao, direcionando a
constitui¢ao de objetos (perceptivos, concebidos, pensados, conhecidos) como compostos
de partes exteriores umas as outras, a0 mesmo tempo em que esse pensar inteligente
visa articular meios a fins préticos, as duas correntes encontram nessa naturalizagio da
inteligéncia suas razoes tltimas. Causalidade mecénica e causalidade final sao modos
intelectuais de explicagdo, respondem ao uso adequado da inteligéncia no 4mbito que
lhe é préprio, o da agdo — mas nao devem passar de contrabando ao esforgo especu-
lativo. As andlises que conduzem Bergson a essa conclusao se fazem concomitante-
mente ao esforgo critico de evitar as “ideologias forjadas pela vida ou interpretagoes
que a vida fomenta em nés” (Lebrun, 1993, p. 211), tarefa alcangada com éxito na exata
medida em que parte da constatagao de que o homem ¢é primeiramente um ser vivo."
Novamente vemos que o papel de uma ciéncia, aquela que o século x1x eleva de nivel,

16 Isso quer dizer que o esclarecimento da origem vital dos pressupostos se faz concomitantemente ao
esforco continuo para evitar esses mesmos pressupostos na andlise filoséfica que busca esclarecé-los,
num movimento como que circular entre critica e ontologia, isto ¢, entre superagio dos a prioris e
apreensao das articulagées do real. Esse ¢ um ponto sensivel e polémico que nao pode ser compreen-
dido sem o recurso 2 intui¢do, inica maneira de nao tornar esse movimento circular estéril e vicioso.



48 Débora M. Pinto Bergson, empirismo e espirito de sistema: ...

nao pode ser negligenciado. Se Lebrun parece fazer isso ao chamar o recurso a biologia
de “desvio”, ele prontamente ressalta que esse desvio “exige a0 menos que se coloque a
questao sobre a confianga que se deve ter na inteligéncia quando se trata de especula-
ca0” (ibid.). Mais que isso, superando as “filosofias” que decorrem do uso irrefletido da
inteligéncia na especulagao, é possivel ao filésofo encontrar a verdadeira exceléncia da
razo, o cardter “performdtico” da inteligéncia humana, seu aperfeicoamento incessante
no dominio da matéria, na constru¢io da vida social e na manipula¢io da linguagem,
competéncias que decorrem de sua origem na histéria evolutiva. O lugar privilegiado
do homem reside na sua origem, e se hd inversao, salto, rompimento ou, pelo contra-
rio, continuidade ou alargamento na passagem da natureza a cultura, isso sé pode ser
pensado pelo aprofundamento da compreensao da histéria da vida e, no seu contexto,
da histéria do homem:

Afastemo-nos dos filésofos e concentremo-nos simplesmente em recolocar a es-
pécie humana sobre uma das linhas da evolugio, entre as outras espécies animais,
para julgar sobre sua eventual superioridade. O espirito do bergsonismo: recolo-
cado na histéria da vida, o homem aparece afinal de contas como o ser vivo mais
performdtico” (Lebrun, 1993, p. 211).

As consideragoes de Lebrun nos reconduzem ao nosso ponto de partida. A despeito
da recorrente impressao, por vezes objeto de andlises bem articuladas em torno da filo-
sofia francesa do século xx, de que o bergsonismo, operando como “fundo silencioso™”
nesse contexto, faria companhia de bom grado aos existencialismos, ou a0 menos a
fenomenologia, em contraposigao as filosofias do conceito ou de sistema as quais se
costuma vincular autores como Canguilhem e Foucault (ou mesmo Deleuze), Lebrun
nos chama a atengao para um ponto de convergéncia nada negligencidvel entre Can-
guilhem e Bergson. Ao fazé-lo, ele pode conduzir-nos & questao sobre qual empirismo
¢ postulado pelo tltimo, e isso justamente pelo fato de que, a uma reflexao de Ambito
metafisico cujo ponto de partida consiste num “eu que dura”, junta-se inelutavelmente
a incorporagao de dados cientificos, em especial, da biologia evolutiva. Assim, falar de
uma filosofia da experiéncia em Bergson exige aprofundar a compreensao do sentido que
o termo percorre em sua obra: tal nogao envolve niveis ou planos distintos que recobrem
os indicios oferecidos pelos fatos abordados por si mesmos, indicios seguidos no terreno
em que fatos sao melhor e mais adequadamente observados, o campo de atuagio dos
cientistas naturais.

Trata-se entao de constatar que a filosofia de Bergson ¢ mais uma a superar as divisoes
que tendem a uma classificagao estanque. Podemos pensar em projetos que se organizam

17 Como explica Chaui, na apresentagao ao livro de Prado Jr., indicando como ele mostra que “a
filosofia de Bergson cria um campo de pensamentos em que se moverd a filosofia francesa poste-
rior, tanto em modo de pensar — as discussoes sobre as relagdes entre filosofia e ciéncia, entre a
epistemologia e a metafisica, entre a ontologia ¢ a psicologia — como em temas” (Presenga e campo
transcendental, op.cit., p. 12).



discurso, v. 49, n. 1(2019), pp. 31-53 49

em torno de nogdes nucleares, como ¢é o caso ao falarmos de filosofias da “subjetivida-
de”, que configuram, nas palavras de Riquier, uma “via do cogito” (Riquier, 2011, p. 32)
e de filosofias delimitadas inicialmente pela recusa (ou superacio) do ponto de vista do
sujeito, ancoradas, via de regra, sobre andlises concentradas na histéria e nas ciéncias
— ainda assim as duas vertentes por vezes se mostram comunicando-se como que
subterraneamente. Uma divisao mais nitida se estabelece, entretanto, pelo teor critico
em relagdo a metafisica: este que se apresenta compartilhado tanto pela fenomenologia
quanto por Canguilhem e Foucault. Nesse caso, é necessdrio averiguar se a insisténcia
no sujeito estd necessariamente vinculada a pretensdes metafisicas. No universo filo-
s6fico de Bergson, partindo de um eu que vive e que sente, primeira instdncia e base
empirica da apreensdo do tempo, sobra o problema de entender como a ampla reflexao
sobre a ciéncia se articula com a subjetividade e com a metafisica que lhe vem a reboque.
Pois esse trajeto, cujo impulso original reside no impacto sofrido pelo filésofo com a
leitura da grande tentativa de sistematizagao filoséfica do evolucionismo, os Primeiros
Principios de Spencer — precisamente porque se tratava de um doutrina que “visava
modelar-se sobre o detalhe dos fatos” (Bergson, 2009, p. 2)*® — jamais abdicard de
promover entre a ciéncia e a filosofia variados encontros. Enquanto ampliagao e estru-
turagao precisa da objetividade, ela mesma uma camada de nossa experiéncia, a ciéncia
se move num plano que se organiza a luz da acdo. Isso significa que ela se situa, como
bem coloca Lapoujade, do lado da inteligéncia, num “vasto plano superficial onde tudo
se desdobra horizontalmente no espago, segundo a légica da representagao” (Lapouja-
de, 2010, p. 10), dai sua complementaridade com a técnica e seu direcionamento para
o controle e previsio de fendmenos. Por seu lado, a metafisica, atividade especulativa
que visa alcangar a esséncia dos fendmenos como expressoes do real em seus diversos
niveis, mergulha num plano mais profundo em que a realidade flui, e o faz através de
uma faculdade de conhecimento virtualmente presente no ser humano, que precisa
ser atualizada através de um esforgo cujo sentido é inverso ao de nossa natureza intelec-
tual. Sabe-se bem como a intuigao foi o alvo preferencial dos criticos de Bergson, mas
parte considerdvel das objecoes que lhe foram levantadas negligenciou a materialidade
dos fatos que a sustenta. As duas atividades — intui¢do e intelec¢ao — sé encontram
seu bom funcionamento 4 medida que se realizam de forma complementar, conforme
diferentes objetos ou campos de fendmenos que escolhem para investigar. Em outros
termos, a ciéncia da objetivagao precisa e a metafisica da subjetividade fluida devem
encontrar-se de multiplas maneiras”, e a ciéncia que ser quer completamente apartada

18 Ver Bergson, H, La Pensée et le Mouvant. Edition Critique, Paris: PUF, 2009. Vale mencionar a
continuidade da passagem: “a fraqueza dos Primeiros Principios nos parecia dever-se ao fato de
que o autor, insuficientemente preparado, nio pdde aprofundar as ‘ideias tltimas’ da mecénica.
No6s pensdvamos retomar essa parte de sua obra, completd-la e consolidd-la. Concentramo-nos nessa
tarefa na medida de nossas forcas. E assim fomos conduzidos 2 ideia de Tempo. Ali uma surpresa
nos aguardava” (ibid.).

19 Sobre esse ponto, apresentamos desenvolvimentos mais detalhados em: Pinto, Débora Morato.
“Andlise objetiva e apreensio subjetiva na metafisica bergsoniana. A intui¢ao da vida e o crivo dos



50 Débora M. Pinto Bergson, empirismo e espirito de sistema: ...

da metafisica corre o risco de seguir pressupostos implicitos e perder de vista sua prépria
objetividade. Sabemos que é o encontro com a biologia o ponto nodal dessa perspectiva
filoséfica, tanto em razao da génese do pensamento de Bergson, quanto em virtude da
importincia central da obra A Evolugio Criadora, releitura da ciéncia que culmina numa
interpretagdo do evolucionismo e é definida como centro de sua metafisica.

Ao escrever seu pequeno ensaio programdtico para uma nova metafisica, o filésofo
explicita esse vinculo com a ciéncia e com a experiéncia na defini¢do mesma de seu
projeto global — que é o de um empirismo verdadeiro*® — uma formulagao que Deleu-
ze aproxima, confirmando ainda uma vez as dificuldades para determinar as filiagoes
préprias ao bergsonismo, do empirismo superior de Schelling (Deleuze, 2006, p. 52).
A convergéncia entre empirismo e metafisica obviamente se apresenta sempre a partir
do trabalho critico que modula o sentido da nogao de empirismo, jogando esse novo
sentido contra o “antigo”. Certamente também a generalizagdo excessiva que estd enco-
berta por esse uso critico deve ser balizada e projeta um fértil conjunto de questoes sobre
os alvos visados por Bergson. O fato de que autores cldssicos como Hume e Locke nao
sejam objeto de andlise mais consequentes deve ser levado a sério para o enfrentamento
de tais questoes, o que inclui certa superficialidade do filésofo da duragio ao tratar da
tilosofia moderna, excecao feita a Kant. Nesse 4mbito, a ligacao direta entre metafisica e
experiéncia, sendo empirismo, surge no seguimento das referéncias a equivocos teéricos
compartilhados pelo racionalismo e pelo empirismo, em que a mengao a Taine como
herdeiro da tradigao inglesa é exemplar. A redescrigao bergsoniana da subjetividade se
faz, em suas duas primeiras obras, contra Taine e os seus, que seriam os mantenedores
da concepgio associacionista do espirito, perdendo de vista a experiéncia psicolégica
como continuidade, totalidade e heterogeneidade.

O programa de uma metafisica positiva depende assim da intui¢ao, um dos “mais
elaborados métodos da filosofia” (Deleuze, 2007, p. 1). No referido texto, cujo objetivo
¢ precisamente nos introduzir a metafisica, Bergson comenta sobre uma das dimen-
soes desse método, a apreensao de um todo por uma sintese diferente em natureza de

fatos.” In: Trans/form/agio (Unesp: Marilia, impresso), v. 40, pp. 9-46, 2017. Ali buscamos mostrar
como Bergson descreve a metafisica e seu método intuitivo, determinando que a relagdo com a
ciéncia a estrutura internamente: “Ciéncia e metafisica sio entdo atividades complementares e nao
se encontram de um dnico modo, mas conhecem variados e multiplos encontros conforme o objeto
preciso em torno do qual a filosofia se estrutura” (ibid., p. 27).

20 A citagao literal afirma: “... um empirismo verdadeiro é aquele que se propéde a seguir tio perto
quanto possivel o original, aprofundando a sua vida e, por uma espécie de auscultacio espiritual,
sentir palpitar a sua alma; e esse empirismo verdadeiro ¢ a verdadeira Metafisica” (Bergson, 2011,

p. 20).

21 Deleuze escreveu, seguramente, um dos melhores comentdrios sobre a reelaboragio do duplo em-
pirico-transcendental em Bergson, que podemos ilustrar por essa passagem: “Que o fundamento
seja fundamento, mas nio deixe de ser constatado, ¢ isso o essencial. Nao devemos entdo nos ele-
var as condicoes de toda experiéncia possivel, mas as condicoes da experiéncia real: Schelling jd
se propunha esse alvo, e definia sua filosofia como um empirismo superior. A férmula é também
adequada ao bergsonismo” (ibid..). O transcendental em Bergson é também o centro da reflexio de
Prado Jr, comentada acima.



discurso, v. 49, n. 1(2019), pp. 31-53 ST

uma jungio ou composicio de partes tal como na constru¢ao de uma engrenagem.
A apreensao do sentido ou da esséncia de uma classe de fendmenos nao prescinde de uma
atividade originada na profundidade da experiéncia, mas esse ato propriamente intuitivo
de apreensao depende de seu enraizamento na objetividade: Bergson alude a frequenta-
¢ao das camadas superficiais da experiéncia como condi¢do inelutdvel para a metafisica
— nao apenas para a expressao e comunicacao do sentido, mas para a sua “captagao”.
Assim, o embate intermindvel entre as escolas da tradigao deve ser ultrapassado, e o
caminho bergsoniano para libertar a metafisica das disputas discursivas se desdobra de
um impulso que se move por e entre as camadas da experiéncia. Como alternativa aos
impasses da razao, dado tal contexto, cabe 4 metafisica positiva nao abandonar a mate-
rialidade dos fatos, mas, pelo contrdrio, radicalizd-la. A passagem mais paradigmdtica
a esse respeito estd nas linhas finais de /ntroduction & la Métaphysique: através de uma
analogia com a composigao literdria, o filésofo se refere ao ato penoso de instalag¢io no
elemento do sentido, por assim dizer, um esfor¢o que parte e depende da frequentagao
dos materiais concretos que, no caso da filosofia, sdo colhidos, mobilizados e organiza-
dos pela ciéncia. A metafisica assume o movimento préprio da experiéncia, ela é mesmo
identificada a experiéncia®, e tal identifica¢io implica tomar contato com os niveis mais
profundos e os mais superficiais que constituem a integralidade de nossa experiéncia do
real. E assim que a intuigdo como simpatia espiritual com a interioridade do real exige
que se adquira “a sua confianca por uma longa camaradagem com suas manifestagoes
superficiais” (Bergson, 2011, p. 50), 0 que implica poder articular, sendo fundir, uma
quantidade de fatos suficiente para neutralizar prejuizos tedricos operantes no fundo
das observagoes: “Sé assim se isola a materialidade bruta dos fatos conbecidos” (ibid.,
grifos nossos). A materialidade dos fatos é o remédio contra a metafisica irrefletida que
preside a ciéncia e a filosofia fundadas apenas e tao somente na razao. Se a intuigio
tiloséfica se efetiva a0 modo de uma composicao literdria, ela se apoia e se orienta por
duas dimensbdes da experiéncia, a objetiva que a ciéncia aperfeicoa e sistematiza, a sub-
jetiva que envolve a nossa apreensao como espirito, isto é, como duragao. Filosofia do
sujeito e filosofia do sistema, a jun¢io em Bergson estd compreendida como exigéncia
do desdobramento da intuico.

Dadas as consideragoes acima expostas, ainda que em cardter introdutério, percebe-
mos que a questao do empirismo bergsoniano estd vinculada, e por isso af encontra seu
melhor campo de sondagem, na sua relagao com o evolucionismo. A confrontagio com
o empirismo dito cldssico, em especial tomando em consideracao o caso da biologia,
sugere-nos um fértil campo de reflexdo para melhor explorar os limites e os avangos
da tentativa bergsoniana de conciliagdo entre metafisica e experiéncia. E os motivos
dessa sugestao concentram-se sobretudo no papel que a leitura dos Primeiros Principios

22 Retomamos aqui o essencial do raciocinio desenvolvido no tltimo pardgrafo da conferéncia, que é
encerrada com uma frase tio célebre quanto objeto de polémicas sem fim: “la métaphysique n’a rien
de commun avec une généralisation de 'expérience, et néanmoins elle pourrait se définir 'expé-
rience intégrale” (Bergson, 2011, p. s51).



52 Débora M. Pinto Bergson, empirismo e espirito de sistema: ...

desempenha na génese dessa filosofia, bem como nas frequentes mengées de Bergson a
tarefa que uma filosofia consequente tem que cumprir na aurora do século xx: elaborar
a sustentagao filoséfica para o evolucionismo. Nesse quadro de problemas, os questio-
namentos filoséficos advindos do “darwinismo”, A Evolugio Criadora retoma o cldssico
debate entre mecanicismo e finalismo para atualizd-lo, mais uma vez, a partir do novo
horizonte conquistado pela ciéncia. A adaptagao e a sele¢ao natural sao os dados entao
incontorndveis para pensar a vida, e as questoes que se recolocam no final do X1x passam
a girar em torno da relagao entre tais dados e o cardter essencial da evolugao: a mudanga
incessante pela qual as espécies propriamente evoluem umas das outras. Se o bergsonis-
mo se diz o “verdadeiro evolucionismo”, tal expressao nao se dirige a Darwin, Lamarck
ou a qualquer outro cientista, mas sim a Spencer — para o novo paradigma cientifico,
uma nova filosofia deve ser oferecida, e sua tarefa envolve, entre outros objetivos, es-
tabelecer as condigoes sem as quais a evolu¢io biolégica nao pode ser pensada ou, se
quisermos, as condigoes de possibilidade do conhecimento da esséncia vida.

Referéncias bibliograficas

AL-Saj1, A. (2010). “Life as vision: Bergson and the future of seeing differently.” In: Michael R.
Kelly (ed.), Bergson and Phenomenology. Palgrave-Macmillan.

BarBARas, R. (1997). “Le tournant de expérience: Merleau-Ponty et Bergson”. In: Philosophie,
Paris: Les éditions de minuit, n. 54, juin.

BerGson, H. (2005). A Evolucio Criadora. Traducao de Bento Prado Neto. Sao Paulo: Martins
Fontes.

(2008). Les Deux Sources de la Morale et de la Religion. Edition Critique. Paris: PUF.
(2009). La Pensée et le Mouvant. Edition Critique, Paris: PUF.
(2om). Introduction & la métaphysique. Edition Critique. Paris: PUF.
CANGUILHEM, G. (2009). La connaissance de la vie. Paris: Vrin.
DEeLEUZE, G. (2006). A ilha deserta e outros textos. Sao Paulo: Iluminuras.
(2007). Le bergsonisme. Paris: PUF.

Foucautt, M. (198s). “La vie: 'expérience et la science”. In: Revue de Métaphysique et Morale,
90, n. I

KanT, L. (2015). Critica da Razio Pura. Tradugio e notas de Fernando Costa Mattos. Petrépo-
lis, Ry: Vozes: Braganga Paulista, sp: Editora Universitdria Sao Francisco.

LAPOUJADE, D. (2010). Puissances du temps: versions de Bergson. Paris: Les Editions de Minuit.

MEeRrLEAU-PONTY, M. (1984). O Vistvel ¢ o Invisivel. Trad. José Artur Gianotti e Armando
Mora d’Oliveira. Sao Paulo: Perspectiva.

LEBRUN, G. (1993). “De la supériorité du vivant humain dans IEvolution Créatrice”. In: Georges
Canguilhem. Philosophe, historien des sciences. Paris: Albin Michel, pp. 208-222.



discurso, v. 49, n. 1(2019), pp. 31-53 53

PIMENTA, P. P. (2018). A trama da natureza. Organismo e finalidade na época da Ilustraco. Sao
Paulo: Editora Unesp.

(2018b). “Selecao natural e analogia técnica em Hume e em Darwin”. In: Doispontos.
Curitiba, Sao Carlos, v. 15, n. 1, abril de 2018, pp. 161-170.

Pinto, D. M. (2017). “Anilise objetiva e apreensio subjetiva na metafisica bergsoniana. A
intui¢do da vida e o crivo dos fatos”. In: Trans/form/agio (Unesp: Marilia, impresso), v. 40,
pp- 9-46.

PraDO JR. B. (1989). Presenga ¢ Campo Transcendental. Consciéncia e negatividade na filosofia
de Bergson. Sao Paulo: EDUSP.

RiQuIER, C. (2011). “Descartes et les trois voies de la philosophie frangaise”. In Philosophie.
Paris: Editions de Minuit, 2011/2, n. 109, pp. 21-42.

(2017). “A superagio intuitiva da metafisica. O kantismo de Bergson”. In: Trans/
Form/A¢do, Marilia, v. 40, n. 2 (Abr./Jun.), pp. 217-242.

Worwms, F. (2000). Le vocabulaire de Bergson. Paris: Ellipses.



Henri Bergson




DOl 10.11606/issNn.2318-8863.discurso.2019.149979

55

Liberdade em Bergson: espontaneidade,
criacao e auto-engendramento

Freedom in Bergson: Spontaneity,
Creation and Self-engendering

Maria Adriana Camargo Cappello

Universidade Federal do Parana [UFPR]

RESUMO

O objetivo do artigo é examinar as nogdes
de espontaneidade, criagdo e auto-engendra-
mento na obra de Bergson, com énfase na
maneira como elas se articulam em Os dados
imediatos da consciéncia e A evolucio criadora,
destacando as articulagoes e diferencas entre
as duas obras a esse respeito.

PALAVRAS-CHAVE

Espontaneidade; Cria¢ao;
Auto-engendramento; Esquematismo;
Imitagao.

ABSTRACT

The aim of the article is to show how the
notions of spontaneity, creation and self-
engendering such as they occur in the An
Essay on the Immediate Data of Consciousness
and on Creative Evolution, paying attention
to continuities and changes they go through
from one work to the other.

KEY WORDS

Spontaneity; Creation;
Self-engendering; Schematism;
Imitation.



56 Maria A. C. Cappello Liberdade em Bergson: espontaneidade, criagao e ...

Para Bergson, “somos livres quando nossos atos emanam de nossa personalidade inteira, quan-
do a exprimem” (Bergson, 2007, p. 129). Enquanto expressio da personalidade, portanto,
o ato livre ¢, ainda que de um modo bastante préprio, “determinado™ pela personalida-
de que ele exterioriza no momento da a¢do. Pelo que, podemos dizer jd de inicio, para
Bergson a liberdade nada tem a ver com uma indiferenga ou indeterminagio do sujeito
diante de vérias possibilidades de agao — o também chamado livre arbitrio ou “poder
de opostos™ — mas, ao contrdrio, como veremos, para ele liberdade é espontaneidade.
No entanto, se a caracterizagao da liberdade como expressdo da personalidade impede
sua identifica¢io a indeterminacio do livre arbitrio, por outro lado, sua caracterizagao
como expressdo da “personalidade inteira”, ou seja, da personalidade considerada em
seu constante processo de totalizagao, interdita as conclusdes deterministas préprias a
psicologia associacionista, a qual identifica, justamente, determinacao a previsibilidade.
De fato, para Bergson, o ato livre, enquanto expressao de uma consciéncia, ¢ “determi-
nado” pelo que a consciéncia ¢, ainda que nao seja passivel de ser previsto, e isto porque
a consciéncia aqui considerada ¢ a consciéncia em duracio. E, conceber a consciéncia
enquanto consciéncia em duragdo implica, justamente, afastar a possibilidade mesma
que funda o determinismo associacionista, ou seja, afastar a concepgao que espacializa
a consciéncia. Consciéncia espacializada que passaria, entdo, a ser considerada como uma
justaposicao de estados psiquicos idénticos e distintos entre si, articuldveis do exterior,
nos moldes de uma relagdo habitual e, por isso mesmo, previsiveis. Mas, justamente, con-
siderar a consciéncia em duragio é considerar, ao contrdrio, que seus estados se fundem
uns nos outros, que seus estados sao como um mesmo estado continuo que se prolonga,
cresce e se diferencia, nas palavras de Bergson, um estado que “infla continuamente
com a duragao que vai juntando”, ou seja, é considerar a consciéncia como um estado

1 Optamos, aqui, pelo uso do verbo “determinar”, por ser este o termo usado no Ensaio, no contexto
em questdo, como ¢ possivel observar no seguinte trecho: “Trata-se de uma psicologia grosseira,
iludida pela linguagem, aquela que nos mostra a alma determinada [déterminée] por uma simpatia,
por uma aversio ou pela raiva, como por for¢as que pesam sobre ela. Cada um desses sentimentos,
uma vez que tenham atingido profundidade suficiente, representam a alma inteira, no sentido em
que todo o contetido da alma se reflete em cada um deles. Dizer que a alma se determina [se déter-
mine] sob a influéncia de qualquer um de seus sentimentos é, portanto, reconhecer que a alma se
determina [se détermine] a si mesma” (Bergson, 2007, p. 124). No entanto, para indicar, a nosso ver,
a mesma relacio entre a totalidade de nossa consciéncia, presente e passada, e nossos atos, em Maré-
ria ¢ Memdria Bergson substituird o verbo “determinar” por “condicionar”™ “Nossa vida psicoldgica
pamzda, inteira, condiciona [conditionne] nosso estado presente, sem determind-lo de modo necessdrio.”
(Bergson, 1999, p. 162). Aparentemente Bergson quer evitar que se considere a “determina¢io”,
referida no Ensaio, como uma determinagio “necessdria’, que denotaria uma relagio estabelecida
desde sempre, passivel de ser prevista, enfim, uma rela¢io na qual o tempo e sua eficdcia, enquanto
producio de novidade, no seria considerado.

2 Como podemos confirmar com algumas passagens do Ewnsaio, é esta concepcio de livre ar-
bitrio, enquanto poder de opostos, que Bergson critica juntamente com o préprio determinismo:
“Ter consciéncia do livre arbftrio, (;112 Stuart Mill, significa ter consciéncia, antes de ter escolhido,
de poder escolher de outro modo. E precisamente assim, com efeito, que os defensores da liberdade
a entendem; de fato, afirmam que, quando realizamos uma agao de modo livre, qualquer outra agao
seria igualmente possivel” (Bergson, 2007, p. 131). “Ora, é ficil ver que essa concep¢io verdadeira-
mente mecanicista da liberdade chega, por uma légica natural, ao mais inflexivel determinismo”

(ibid., p. 133).



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 55-70 57

que nio mais se associa a outro do exterior, mas se transforma em outro, do interior.
Transformagao que, justamente, nao sendo mais da ordem do rearranjo de partes,
¢ da ordem da producio do novo, da criagdo. Um estado absolutamente novo surge
da atividade de fusao, uma a¢io absolutamente nova o expressa. Abandonado, assim,
o pressuposto mesmo que funda o determinismo, ou seja, abandonada a concepgao de
consciéncia descontinua, regida pelo associacionismo, por uma concepg¢io de consciéncia
fundada na continuidade prépria a duragao, o determinismo nao mais se sustenta e a
liberdade insere-se em um processo de criagao.

Para além disso, entretanto, também o ex, caracterizado como este estado continuo
que dura e se exterioriza espontinea ou livremente no ato que o expressa, deve ser con-
siderado, segundo Bergson, como aquele eu que se unifica na continua variac¢io de si a
si, e que é, portanto, o sujeito de um auto-engendramento.

Se assim for, espontaneidade, criagio e auto-engendramento parecem ser trés aspectos-
-chave quando se quer compreender a reflexdo bergsoniana sobre a consciéncia humana
e a liberdade que a caracteriza. Vejamos, entao, um pouco mais de perto, cada um
desses aspectos.

Consciéncia em duragao

Iniciemos com a relagao acima apontada entre a espontaneidade da consciéncia e a im-
previsibilidade dos atos que a expressam, ou seja, nos voltemos para o sentido mesmo
do tipo de “determinagao” implicada no ato livre, considerando mais de perto o tipo de
consciéncia que estd na base da dissolugao, por Bergson, do problema da liberdade ou
seja, da dissolu¢ao tanto do livre arbitrio quanto do determinismo.

De fato, no capitulo trés do Ensaio, o livre arbitrio aparece como uma concepgio
de liberdade tao passivel de ser criticada quanto todas as formas de determinismo ali
examinadas. E neste texto que Bergson nos apresenta sua concepgio de liberdade como
consequéncia das andlises desenvolvidas no primeiro e segundo capitulos, nos quais a
consciéncia nos ¢ apresentada segundo a duragio que a caracteriza. E é a esta liberdade,
que entdo aparece como a expressio mesma da consciéncia em duragdo, que Bergson
contrapde, nao apenas os varios tipos de determinismo, que ele apresenta e critica sepa-
radamente, mas também o livre arbitrio. Isto porque, tanto os determinismos, quanto a
liberdade concebida como o poder do sim e do ndo, nio levam em conta a temporalidade
prépria a consciéncia e a colocam como um ponto estanque, ou entre reais alternativas
de escolha — livre arbitrio —, ou como simples elo de uma cadeia que tem sua deter-
minagao inscrita na prépria ordem de sucessao.

Entdo, vejamos. O que justamente caracteriza o ato livre, e o tipo especifico de
determinagio nele implicado, é o fato de ele ser resultado de uma consciéncia que é
considerada como um continuo em constante movimento de totalizacao. Determinacio
que se distingue, portanto, daquela de um ato que se seguisse de um estado de consci-
éncia quando esta mesma consciéncia fosse considerada como um conjunto de estados
distintos e justapostos, @ moda de partes extra partes.

3 E importante, aqui, para bem compreender as novas concepg¢des de determinacio, de ato livre e,



58 Maria A. C. Cappello Liberdade em Bergson: espontaneidade, criagao e ...

E este, justamente, o sentido da imagem da justaposi¢io, ao qual nunca é demais
se remeter, a saber, o da distin¢ao prépria aos objetos que, considerados segundo sua
identidade e impenetrabilidade, sao constituidos, segundo a prépria constituicao dos
nameros, a partir do conceito de espago.

Com efeito, Bergson sé chega a caracterizagdo da consciéncia, como duragao, no
Ensaio, ap6s ter feito a critica da consciéncia espacializada, ou seja, daquela consciéncia
decomposta em estados distintos e justapostos. Estados que, entdo, sé6 poderiam nos
dar a multiplicidade proveniente de uma justaposicdo — concepgao associacionista da
consciéncia prépria ao determinismo —, ou nos remeter & unidade de uma consciéncia
vazia, concebida como puro ato — o eu indeterminado do livre arbitrio. Espacializacao
da consciéncia a partir da qual, portanto, jamais poderiamos ter a experiéncia original
da consciéncia a0 mesmo tempo una e multipla — ainda que de uma outra unidade
e de uma outra multiplicidade que nao a numérica —, que ¢é ato indiscernivel de seu
contetido e cuja expressio livre nao é, no entanto, nem indeterminada nem indiferente.

De fato, se a matematica ¢é aplicdvel com sucesso ao universo dos objetos materiais,
ou se os progressos da fisica-matemadtica sdo tdo evidentes, ¢ porque 0 mesmo esquema
da espacialidade — aquele da justaposigao de unidades com exterioridade reciproca —
subjaz tanto a enumeragao quanto a objetivagao.

Convergéncia entre a objetiva¢io e a enumeragio que se explicita, tanto no que diz
respeito ao tipo de unidade — ou ao tipo de continuo —, quanto ao tipo de multipli-
cidade préprios ao niimero e ao objeto — unidade e multiplicidade que, de resto, sao
os dois lados de uma mesma moeda. Com efeito, o que nos diz Bergson quando nos
apresenta sua andlise da unidade referida na defini¢ao do niimero como “sintese do uno
e do multiplo™ Justamente que as unidades que compoem um nimero tém uma apa-
réncia de irredutibilidade — ou de continuidade intrinseca — que se deve, no entanto,
apenas e unicamente a uma atengao ou atividade do espirito que as mantém assim como
unidade (continuo) indivisivel passivel de ser adicionada a outra unidade.

Atengao ou atividade do espirito que, no entanto, uma vez suspensa, resulta em uma
dissolugao dessas unidades em um mesmo continuo o qual passa, entdo, a ser indefi-
nidamente dividido em outras tantas partes ou unidades. De fato, quando conto até 3,
é preciso que as “partes” que eu acrescento umas as outras se mantenham enquanto tal
— sejam unidades, meios, ter¢os, quartos etc. Mas, uma vez concluida a soma, também ¢é
fato que as partes distintas e indivisiveis pelas quais o numero 3 foi composto perdem sua
distingao passando a compor elas mesmas uma tnica e mesma unidade — justamente
a do niimero 3 —, ou um mesmo continuo passivel agora de ser novamente dividido

de consciéncia, enfim, que Bergson estd forjando, distingui-las da concep¢io de consciéncia, ato e
determinagao proveniente de uma objetivagio, ou, nos termos de Bergson, de uma espacializagao
indevida do real. E importante aqui, como de resto, em tudo mais, para Bergson, distinguir o
ambito da duragio, da real sucessio ou mudanca, e o Ambito do espaco, ou da justaposicio.



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 55-70 59

em uma infinidade de outras partes.* E isto porque o que caracteriza a quantidade,
a prépria progressao numérica, o nimero, enfim, é a possibilidade mesma de distingao
nio qualitativa que s6 pode se dar pela exterioridade reciproca, pelo lugar ocupado,
que implica a nogio de espago. E assim que, ao contrrio do que Kant afirmava, para
Bergson, nio ¢ o tempo, mas o espago a condicio transcendental do niimero, o espago,
este “meio vazio homogéneo”, esta concep¢io de continuidade que ¢ o esquema mesmo
da indefinida exteriorizacio de partes, ou indefinida divisibilidade.

Indefinida divisibilidade nao a toa identificada por Bergson, na conclusio de sua
andlise do niimero, a divisibilidade do objeto, e que vem mesmo a caracterizar o objeti-
vo por distingdo ao subjetivo. E é a luz dessa indefinida divisibilidade que, com efeito,
devemos interpretar aquelas palavras de Bergson que tanto estranhamento causaram:
“chamamos [...] objetivo o que é conhecido de modo que uma multiplicidade sempre
crescente de novas impressoes pode substituir a ideia que atualmente temos de algo.
[...] Nada muda no aspecto total de um corpo, de qualquer modo que o pensamento
o decomponha, porque estas diversas decomposigoes, assim como uma infinidade de
outras, jd esto visiveis na imagem, ainda que nao realizadas [...]” (Bergson, 2007, p. 63).
De fato, nossa percepgao de um objeto é de mesma natureza de nossa percepgao do nd-
mero 3, na medida em que tanto podemos perceber o mesmo nimero 3 como uma adigao
de unidades, meios, tercos, quartos etc. quanto podemos perceber, por exemplo, uma
mesma cadeira (“nada muda no aspecto geral etc.”), por seu acento, encosto e pernas,
ou pelos indefinidos elementos que pudermos destacar destes trés elementos inicialmente
percebidos — toda a quantidade indefinivel de “detalhes”, se assim podemos dizer, que
podemos destacar destes mesmos acento, encosto e pernas. Ambos, os niimeros e os
objetos, constituem continuos passiveis de serem apreendidos enquanto multiplicidades
distintas, na medida, justamente, em que podem ser percebidos por indefinidas novas
partes pela indefinida divisao ou distingao por exteriorizagao reciproca que nelas po-

4 “Nao nos enganemos, com efeito, quanto & descontinuidade do niimero. Nao poderiamos negar
que a formagio ou constru¢do de um ndmero implica a descontinuidade. Em outros termos,
como diziamos acima, cada uma das unidades com as quais formo o nimero trés parece consti-
tuir um indivisivel enquanto opero sobre ela e passo sem transi¢ao da que precede a que se segue.
Sendo assim, quer se construa um mesmo nimero com meios, quartos, ou com quaisquer outras
unidades, estas unidades ainda constituiriam, na medida em que servem para formar o nimero, ele-
mentos provisoriamente indivisiveis, sendo sempre de modo brusco, por saltos, por assim dizer, que
iremos de um a outro. E isto se explica porque, para obter o niimero, ¢é forgoso fixar a atengao subse-
quentemente a cada uma das unidades que o compdem. E assim que a indivisibilidade do ato, pelo
qual concebemos qualquer uma delas, se traduz na forma de um ponto matemdtico que um intervalo
de espaco vazio separa do préximo ponto. Mas, se uma série de pontos matemdticos escalonados no
espaco vazio expressa suficientemente o processo pelo qual formamos a ideia de nimero, tais pontos
matemdticos tém uma tendéncia a se desenvolverem em linhas & medida em que nossa atencio se
desprende deles, como se procurassem reencontrarem-se uns aos outros. E, quando consideramos o
ntmero concluido, essa unido ¢ um fato: os pontos se transformaram em linhas, as divisoes se apaga-
ram, o conjunto apresenta todas as caracteristicas de um continuo” (Bergson, 2007, p. 62).



60 Maria A. C. Cappello Liberdade em Bergson: espontaneidade, criagao e ...

demos perceber. Mas trata-se apenas de novas partes, ou seja, de novas divisdes, de um
tnico e mesmo continuo, cujo aspecto geral em “nada muda”’

Assim sendo, a no¢io de corpo, objeto, ou de partes da extensio, equivale & nogao
de niimero, uma vez que tais nogoes se resumem a uma justaposicao de elementos, que,
por sua vez, nascem do conceito de divisibilidade, impenetrabilidade, exterioridade
reciproca que sao os tantos nomes dados aquela propriedade constitutiva do conceito
que chamamos de espaco.

Dito isto, vejamos, entao, como a justaposi¢ao, propria aos objetos, determina a
relacdo passivel de ser estabelecida entre eles. Com efeito, justapor um objeto a outro
implica, em 1°lugar, considerar cada um destes objetos segundo limites bem definidos
e, em 2° lugar, observar a manutencao destes limites nas vérias possibilidades de associa-
a0 que entao se apresentarem. Dois objetos justapostos mantém entre si exterioridade
reciproca; um objeto nio se “funde” no outro, nio se altera com o outro, no méximo,
se associa, ou é associado ao outro, do exterior, exerce uma atragao ou repulsa sobre este
outro objeto que se lhe mantém exterior.

Sendo assim, no universo dos objetos, distintos e justapostos nio hd alteragao possivel
sendo a da reconfiguragdo, nao hd verdadeira transformagio, mas, apenas, mudanga de
lugar, de posicao. “Um objeto material [.. ., nos diz Bergson, ou permanece aquilo que ele é,
ou, caso mude sob a influéncia de wma causa exterior, representamo-nos esta mudanga como
um deslocamento de partes que, elas, niao mudam.” Pois, ele prossegue, “caso essas partes
resolvam mudar, nds as fragmentariamos por sua vez” s6 nos detendo “ frente ao imutdvel”.

No que nos interessa aqui, disto se seguem ao menos duas coisas.

Primeiro, uma vez que toda mudanga se reduz 2 mudanga de posi¢ao, e uma vez que
aquilo que mudou de posi¢ao sempre pode voltar a assumir a posigao anterior, segue-
-se que todas as mudancas que atingem um grupo de objetos no espago sao reversiveis,
o que equivale a dizer, para Bergson, “que um estado do grupo poderd se repetir quantas
vezes forem desejadas e que, por conseguinte, o grupo nao envelhece. Nao tem histéria”
(Bergson, 2005, p. 9).

Segundo, uma vez que as alteragdes sofridas por este grupo nao implicam alteragao
na natureza das partes, mas apenas da posigao por ela ocupada, tais altera¢oes sao,
de direito, previsiveis. De fato, nos diz Bergson,

s Divisées que nada mais sdo, de resto, que a exterioridade reciproca ou impenetrabilidade, mais
prépria ao conceito mesmo de niimero e de objeto possibilitado pelo conceito de espaco, do que da
matéria considerada em sua realidade concreta. Com efeito, nos lembra Bergson, a impossibilidade
de dois corpos ocuparem o mesmo lugar no espago jd estd implicita na prépria ideia do nimero 2,
uma vez que, na expressdo “dois corpos” hd a mesma ideia de duas posi¢des no espaco presente na
expressio “dois”. Sendo assim, “se a impenetrabilidade passa quase sempre por uma qualidade da
matéria, é porque consideramos a ideia do niimero como independente da ideia de espago. Acre-
ditamos entdo acrescentar algo a representacdo de dois ou vdrios objetos ao dizer que eles nao
podem ocupar o mesmo lugar: como se a representagio do niimero dois, mesmo abstrata, nao fosse,
como jd mostramos, a de duas posi¢oes diferentes no espago! Afirmar a impenetrabilidade da ma-
téria, é, portanto, simplesmente, reconhecer a solidariedade das nog¢ées de nimero e de espaco,
¢ anunciar uma propriedade do nimero, mais do que da matéria” (Bergson, 2007, p. 66).



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 55-70 61

O que o grupo ird ser jd estd presente naquilo que ele é, com a condicio de que
incluamos naquilo que ele é todos os pontos do universo com os quais supomos
que ele tenha relagao. Uma inteligéncia sobre-humana calcularia, para todo e
qualquer momento do tempo, a posi¢ao de todo e qualquer ponto do sistema no
espago. E como nio hd nada, na forma do todo, além da disposigao das partes,
as formas futuras do sistema teoricamente podem ser vistas em sua configuragao
presente (Bergson, 2005, p. 9).

Em resumo, quando se trata de um grupo de objetos no espaco, “nele, nada se
cria, a forma nio mais do que a matéria” ou, o que para Bergson quer dizer o mesmo,
“o tempo nao o atinge” (ibid.).

Ora, este modelo da distingao e justaposi¢ao, préprio a multiplicidade numérica e
aos objetos, ¢ justamente o que deve ser suspenso quando se considera a consciéncia.
Suspensao que, como nos mostra Bergson, no Ensaio, tem como consequéncia direta a
experiéncia imediata da consciéncia em sua existéncia duracional e, portanto, enquanto
multiplicidade qualitativa, enquanto um continuo de estados fundidos uns nos outros
em constante transformagio, portanto, enquanto outra concep¢io de multiplicidade e
de continuo, ou, se quisermos, de um e de mltiplo.

Com efeito, é o que encontramos se considerarmos, agora, a caracterizagao do sub-
jetivo apresentada por Bergson, paralelamente a caracterizagio de objetivo, na conclu-
sao da andlise do niimero de que tratamos acima. “Chamamos de subjetivo, nos diz
entdo Bergson, aquilo que aparece inteira e adequadamente conhecido” e isto porque,
justamente, quando se trata do subjetivo nio encontramos o mesmo tipo de unidade
— ou de continuo — préprio ao nimero e ao objetivo, que pode se dar a conhe-
cer por tantos modos diferentes quantas forem as partes nas quais pode ser dividida.
Pelo contrério, a unidade subjetiva é aquela na qual, justamente por nao haver justa-
posi¢do e simultaneidade, cada nova “divisao”, ou “emergéncia” de “partes” implica o
surgimento, sucessivo, de uma unidade ou continuo inteiramente novo. O que nao quer
dizer, por outro lado, que, aqui, cada unidade ou continuo, nio seja, em seu sentido pré-
prio, também uma multiplicidade, mas multiplicidade virtual, ou de fusdo, de modo que,
como nos diz Bergson, “um sentimento complexo conterd um nimero bastante grande
de elementos mais simples; mas, enquanto estes elementos nao se destacarem com nitidez
perfeita, nao poderemos dizer que estao realizados e, desde que a consciéncia tenha deles
percepgao distinta, o estado psiquico que resulta de sua sintese terd por isso mesmo mu-
dado” (Bergson, 2007, p. 62). Engendramento sucessivo do um, que é também mdltiplo,
na medida mesma em que o sentimento é um complexo com partes de tal modo indis-
tintas que se transforma em outro complexo na medida mesma de qualquer distingao
efetiva de partes. Um e multiplo subjetivos que sao a propria subjetividade ou consciéncia
em duragdo que se quer dar a perceber no Ensaio.

Vejamos, ainda, como essa consciéncia duracional aparece na andlise dos sentimentos
profundos que nos é apresentada por Bergson no primeiro capitulo do livro. Apesar de,
ali, o contexto ser outro, a saber, o da critica a intensidade dos estados da consciéncia,
a andlise nos serve justamente porque, a0 propor uma nova consideracao de intensi-



62 Maria A. C. Cappello Liberdade em Bergson: espontaneidade, criagao e ...

dade, revela-se para nés o que Bergson tem em mente quando considera a consciéncia
segundo o modelo da fusio — tnico pelo qual se pode compreender o continuo qua-
litativo (ou a multiplicidade qualitativa) — por oposi¢do ao modelo da justaposigao
— préprio ao continuo quantitativo (ou a multiplicidade quantitativa). De fato,
ao criticar a consideracao de nossos estados de consciéncia segundo a quantidade, ou
seja, segundo nossa crenca de que tais estados podem crescer ou diminuir pela adi¢io
ou subtragdo de partes, o que Bergson estd denunciando, aqui também, ¢é este prejui-
zo espacializante que justamente nos faz considerar cada estado de consciéncia como
passivel de ser caracterizado por uma quantidade x de uma de determinada qualidade
cujas unidades se caracterizariam, novamente, pela identidade e pela impenetrabilidade,
sendo “invioldveis”, portanto, em rela¢io aos demais estados qualitativos da consciéncia.
Tais estados de consciéncia poderiam, entao, crescer ou diminuir pelo acréscimo ou
subtragdo de “unidades” da qualidade que o caracterizaria, mas nunca se diferenciar
qualitativamente de si mesmos. Ao criticar o prejuizo espacializante desta interpretacao,
Bergson propde que as alteracoes de intensidade de nossos “estados” de consciéncia devam,
antes, ser consideradas como a alteragao qualitativa, mais ou menos profunda, da totali-
dade da consciéncia — ou da consciéncia em seu continuo movimento de totalizagao —,
por um de seus estados. Em outras palavras, segundo o modelo da fusio, a intensidade
de um estado de consciéncia seria “experimentado” justamente pela capacidade de uma
sensagao, sentimento, ideia... alterar qualitativamente a consciéncia como um todo,
a0 mesmo tempo em que se altera @ si mesmo, fazendo surgir um “novo” estado, uma
nova qualidade. Entre os exemplos apresentados, vejamos o que Bergson nos diz sobre
o sentimento de uma paixao profunda:

Por exemplo, um desejo vago que se transforma em uma paixao profunda. Vereis
que a fraca intensidade desse desejo consistia, de inicio, no fato de ele lhe parecer
isolado e como que estranho a todo o resto de sua vida interior. Mas pouco a
pouco ele penetrou um maior nimero de elementos psiquicos, tingindo-os, por
assim dizer, com sua prépria cor; e eis que seu ponto de vista sobre o conjunto
das coisas parece agora ter mudado. Nao ¢ verdade que, uma vez contraida uma
paixdo profunda, vos apercebeis que os mesmos objetos nio produzem mais a
mesma impressio? [...] E que, quanto mais descemos nas profundezas da cons-
ciéncia, menos temos o direito de tratar os fatos psicolégicos como coisas que se
justapdem. Quando dizemos que um objeto ocupa um grande espago na alma,
ou mesmo que ele a ocupa inteira, devemos entender por isso apenas que sua ima-
gem modificou a nuance de mil percepcoes ou lembrangas, e que nesse sentido
ela os penetra, sem, no entanto, nelas se fazer ver (Bergson, 2007, p. 6).

Sendo assim, quanto mais profundamente assimilamos aquilo que vivemos ao ji
vivido, mais essa vivéncia matiza e se matiza pela nossa personalidade — “cada um de
nds, diz Bergson, tem sua forma de amar e de odiar, e esse amor, esse ddio, refletem a perso-
nalidade inteira” — e, nesse mesmo sentido, quanto mais o ato for “determinado” por
este estado profundo, tanto mais serd “determinado” pela alma inteira, mais serd sua
propria expressao, mais serd livre:



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 55-70 63

Cada um desses sentimentos, desde que alcancem uma determinada profundi-
dade, representam a alma inteira, no sentido em que todo o contetido da alma se
reflete em cada um deles. Dizer que a alma se determina sob a influéncia de qual-
quer um desses sentimentos é reconhecer que ela se determina a si mesma. [...]
E a manifestagao exterior desse estado interno serd precisamente o que chama-
mos de liberdade, uma vez que somente o eu serd seu autor, pois que essa mani-
festagao expressard o eu inteiro. [...] E da alma inteira, com efeito, que emana
a decisdo livre; e 0 ato serd tanto mais livre quanto mais a série dindmica com a
qual ele se relaciona se identificar com o eu fundamental (Bergson, 2007, p. 123).

Voltemos, assim, a nossa questdo. De que modo, caracterizados como expressio de
um eu que dura, “determinados” por esse eu que eles expressam, os atos livres nao im-
plicam previsibilidade e, tampouco, indeterminagao ou indiferenca, mas, ao contrério,
novidade e criagao? Justamente porque o eu que dura, que se constitui segundo o modelo
da fusio acima descrito, é a condensagio de um passado tinico que se conserva e cresce,
que “amadurece”, ao assimilar de modo préprio a novidade de cada momento. O eu que
dura é uma histéria individual em constante progresso. E é na medida mesma em que
cada momento que se acrescenta ao passado o altera, e nao apenas a ele se articula ou se
justapoe, justamente porque hd passagem real do tempo, nio hd repeticio nessa histéria
individual que entao se constitui, nao hd repeti¢ao de causas ou motivos que se refletiria
na repetigdo de efeitos previsiveis, “hd cria¢io continua de imprevisivel novidade”.

Ato livre, “momento original de uma historia nao menos original”

Vejamos, entao, de que modo Bergson constrdi essa concepgao do ato livre como a
expressao dessa histdria inica da consciéncia humana enquanto existéncia em duragao.

E no capitulo trés do Ensaio que Bergson nos apresenta sua concepgio de liberdade
como consequéncia das andlises desenvolvidas no primeiro e segundo capitulos, nos
quais a consciéncia é apresentada segundo seu trago essencial, a duragdo. E ¢ a esta
liberdade, que entao aparece como a expressao mesma da consciéncia em duragio, que
Bergson contrapoe, nao apenas os virios tipos de determinismo, que ele apresenta e
critica separadamente, mas também o livre arbitrio. Isto porque, justamente, tanto os
determinismos, quanto a liberdade concebida como o poder do sim e do nao, nao levam
em conta a temporalidade da consciéncia e a colocam como um ponto estanque, ou entre
reais alternativas de escolha — livre arbitrio —, ou como simples elo de uma cadeia que
tem sua determinagao inscrita na prépria ordem de sucessao.

No entanto, antes de fazer a critica ao determinismo associacionista, Bergson faz
a critica ao livre arbitrio, remetendo-se a oposigao, de resto, menos profunda do que
comumente se supde, entre os defensores do livre arbitrio e os deterministas, a partir
do diagndstico proposto, nao por acaso, por um filésofo empirista como Stuart Mill:

“Ter consciéncia do livre arbitrio, diz Stuart Mill, significa ter consciéncia, antes
de ter escolhido, de poder ter escolhido de outro modo.” [...] Eles [os defensores
do livre arbitrio] invocam a esse respeito o testemunho da consciéncia, que nos



64 Maria A. C. Cappello Liberdade em Bergson: espontaneidade, criagao e ...

faz apreender, além do préprio ato, o poder de optar pelo partido contrério.
Inversamente, o determinismo pretende que, tendo sido dados certos anteceden-
tes, apenas uma agao resultante é possivel: ‘Quando supomos, continua Stuart
Mill, que terfamos agido de outro modo, supomos sempre uma diferenga nos
antecedentes. Fingimos saber algo que nao sabfamos, ou nio saber algo que sa-
biamos, etc.” E, fiel a seu principio, o filésofo inglés define como o papel da
consciéncia nos esclarecer sobre o que é, no sobre o que poderia ser. [...]. Mas,
a0 lado dessa questio de ordem psicoldgica, hd uma outra, de natureza mais
metafisica, que tanto os deterministas quanto seus adversarios resolvem a priori
em sentido opostos. Com efeito, a argumentagio dos primeiros implica que, da-
dos certos antecedentes, um tnico ato é possivel; os defensores do livre arbitrio
supdem, ao contrdrio, que a mesma série pode resultar em vdrios atos diferentes,
todos igualmente possiveis. E sobre essa questio da igual possibilidade de duas
acoes ou de duas volicoes contrérias que nos deteremos inicialmente, talvez assim
recolhamos algumas indicagdes sobre a natureza da operagao pela qual a vontade
escolhe (Bergson, 2007, p. 131).

A resposta de Bergson 2 hipdtese dos defensores do livre arbitrio, da oscilagao entre
duas possibilidades contrérias se dd, como nio poderia deixar de ser, pela reafirmagao
do dinamismo do préprio processo, que teria sido esquecido por sua representagio espa-
cial. Trata-se, portanto, de denunciar a ilusao da fixa¢io do eu diante de possibilidades
de agdo, X e v, que se colocariam diante dele; quando o que acontece é um processo
dinimico, o eu se transformando na medida mesma da sucessao de seus estados que sé
posteriormente serao colocados em oposi¢ao estrita, até que a agao se depreenda desse
progresso como o “fruto maduro de uma 4rvore”.

Consideremos a representacio esquemdtica, apresentada por Bergson, de um processo
decisério, no qual uma linha, que represente os sucessivos estados do eu, se iniciasse em
M e prosseguisse até 0, ponto em que ela se bifurcaria em duas dire¢des opostas, 0x e oY
que se resolveriam em duas agoes opostas, X ou Y. E neste ponto o que o defensor do livre
arbitrio coloca o eu livre, que delibera entre dois opostos antes de agir. E, nesse ponto,
em que o eu se mantém fixo, ele se isola, se destaca, tanto de seus estados passados,
ou seja, de todos os motivos que o levaram até ali e que o levariam a optar por uma
ou outra entre duas agdes opostas, quanto dessas mesmas agoes futuras, que aparecem
diante dele como duas possibilidades igualmente realizdveis, “obtemos um eu indiferen-
temente ativo que hesita entre duas partes inertes e como que solidificadas” (Bergson, 2007,
p- 133). E parece, portanto, ser no mesmo processo em que os estados do eu, condi¢oes
passadas e projegdes de acoes, se distinguem como coisas, que o proprio eu se distingue
de seus estados e paira sobre tudo deliberando 4 distdncia. No entanto, a nao ser que
queiramos sustentar uma tal concepgao de absoluta distingao entre o eu e seus estados,

Uma vez que concordamos em localizar no ponto o a dupla atividade do eu
[sua hesitagao entre dois opostos], ndo hd razao para destacar esta atividade do
ato pelo qual ela se realizard, e que faz corpo com ela. E se a experiéncia mos-
tra que decidimos por X, nao ¢é uma atividade indiferente que devemos colocar
no ponto 0, mas antes uma atividade anteriormente dirigida para o ponto ox,



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 55-70 65

a despeito da aparente hesitago. [...] Mas se o eu, ao chegar no ponto o, jd estd
determinado em um sentido, o outro caminho pode continuar aberto, ele nao
poderd ser seguido. E 0 mesmo simbolismo grosseiro sobre o qual pretendiamos
fundar a contingéncia da acdo realizada acaba, por um prolongamento natural,
a estabelecer uma absoluta necessidade (ibid., p. 134).

Antes, portanto, de problematizar a posi¢ao defendida pelo determinismo, interessa
a Bergson chamar a atengao para a impossibilidade de manter a concep¢io cléssica de
livre arbitrio, ou liberdade de indiferenca, pela qual o eu teria o poder de decidir entre
duas possibilidades contrdrias de agao. De fato, Bergson argumentard no sentido de
defender que o livre arbitrio redunda inexoravelmente em determinismo®, de resto,
de acordo com o préprio diagndstico apresentado acima por Stuart Mill. Pois, o que é
pressuposto quando defendemos este poder de escolha entre dois opostos? Justamente
que o eu se paralise em um ponto fixo do qual ele deliberard sobre as duas possibilida-
des, também elas estanques. E deste modo, por exemplo, que Descartes afirmava que
quando nossa vontade nio era dirigida pelo entendimento ela se encontrava em situagao
de total indiferenga, podendo nos levar a agir tanto em um sentido quanto em outro.
E, que, ainda que fosse natural a nossa vontade, pender fortemente para as verdades que
o entendimento lhe apresentasse, o poder de agir na diregao contrdria, contra a prépria
razio, permaneceria’ No entanto, dird o determinista, se acabamos por nos decidir por
um dos opostos ¢ justamente porque algum dos motivos em questao assim o determinou,
seja a evidéncia da verdade apresentada por um entendimento esclarecido, seja esta ou
aquela paixao. Neste sentido, deterministas e defensores do livre arbitrio estariam em
pé de igualdade, apenas os primeiros teriam levado em consideragao todas as condicoes
anteriores, enquanto os demais afetariam esquecer, em nome de uma possibilidade estri-
tamente légica, que qualquer que seja a agdo realizada — trair a confianga de um amigo,
ou, seu oposto légico, ndo trair a confianga de um amigo — esta teria sido determinada
pelo peso das condigoes antecedentes.

Neste contexto, de resto, como diagnostica o préprio Bergson,

Os defensores e adversdrios da liberdade estao de acordo, ao fazer preceder a
a¢ao de uma espécie de oscilagio mecanica entre dois pontos x e v. Se escolher X,
os primeiros me dirao: vocé hesitou, deliberou, portanto, v era possivel. Os outros
responderio: vocé escolheu x, portanto vocé tinha alguma razao para fazé-lo,
e quando declara v igualmente possivel, esquece essa razao; deixa de lado uma
das condi¢des do problema (Bergson, 2007, p. 135).

Feita a critica ao livre arbitrio, recaimos, entio, num estrito determinismo?
Bergson concorda com os deterministas em que nao hd a¢io destacada da massa de

6 “Ora, ¢ facil ver que esta concepcio verdadeiramente mecanicista da liberdade redunda, por uma
q ¢ D
légica natural, no mais inflexivel determinismo” (Bergson, 2007, p. 133).
8 g 7 p- 133

7 Cf. “Lettre 2 Mesland, 9 de fevereiro de 1645”. In: Descartes. (Euvres et Lettres. Paris: Gallimard,
2008, pp. 1177-1178.



66 Maria A. C. Cappello Liberdade em Bergson: espontaneidade, criagao e ...

estados que constituem o eu e que seja, portanto, fruto de uma decisao indiferente.
E, nesse sentido, Bergson concorda com os deterministas em que toda a¢do — parte
integrante do eu, assim como seus demais estados, e em estreita relagao com eles —
encontra nos estados que constituem o eu sua explica¢ao, na medida em que deles de-
correm. Tudo se joga, no entanto, no diferente sentido dado, pelos deterministas e por
Bergson, a relagio, existente tanto entre os estados que compdem o eu, quanto entre eles
e a agao que deles decorre.

Para os deterministas, essa relagao se resolve no sentido de uma determinagao passivel
de se repetir e, portanto, de ser prevista. Pois, se minhas a¢oes decorrem das condicoes
anteriores as quais estao estreitamente ligadas, basta que estas condi¢oes se apresentem
novamente, ¢ que eu tenha conhecimento de todas elas, para prever adequadamente
a acio que se seguird.

Ocorre que, como nota Bergson, em 1° lugar, este tipo de relagio entre uma agao e seus
antecedentes é sempre estabelecida posteriormente a prépria agao. De fato, é apenas uma
vez a agdo realizada que destacamos em nossos estados anteriores aqueles que detectamos
como seus motivos. No entanto, estes motivos que se encontram em meio a outros que
consideramos seus opostos e que, mesmo, alinhamos em uma sequéncia de tendéncia
oposta, s6 ganham valor de determinagao porque jé sabemos que agao foi realizada.

E assim que, mais uma vez, a posi¢ao a ser criticada, agora a dos empiristas, o serd
levando em conta a temporalidade. De fato, tanto os empiristas quanto os defensores
do livre arbitrio constroem suas hipéteses sobre nossas agoes voluntdrias colocando-se
sempre depois da agio realizada, tomando, portanto, como paradigma de suas teses,
a representacdo destas agoes no espaco. Os primeiros valoram os estados anteriores que
mantém relagdes mais estreitas com o estado imediatamente anterior a agio, como as
de contiguidade ou semelhanga, enquanto os outros constroem a possibilidade da agao
oposta aquela realizada a partir de um movimento retrégrado de fixa¢ao do eu que
delibera em um ponto arbitrariamente definido em sua trajetéria passada. Uns e ou-
tros, portanto, recortam, no passado, estados determinantes, trajetérias opostas, pontos
fixos de deliberagao. Mas, do ponto de vista da temporalidade, para o qual Bergson nos
chama a atencio,

Naio h4 precisamente dois estados contrdrios, mas uma multiplicidade de estados
sucessivos e diferentes no interior dos quais destaco, por um esforgo de imagina-
¢ao, duas direcoes opostas. [...] ndo hd duas dire¢des, mas um eu que vive e se
desenvolve por meio de suas préprias hesitacoes, até que a acio livre se desprenda
como um fruto maduro (Bergson, 2005, p. 4).

E assim que, nem ¢ fidedigna a descri¢ao de nossas agoes voluntdrias, como aquelas
provenientes de um eu que deliberaria sobre motivos opostos, de um ponto de obser-
vagao exterior, no qual permanece indiferente e, a partir do qual, poderia seguir em
uma ou outra dire¢do, nem aquela que desconsidera essa mesma oposi¢io, retragando,
a partir da agao atual, a série de motivos da qual ela inexoravelmente teria resultado.



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 55-70 67

A agao, se levarmos em consideragio o dinamismo préprio aos estados que constituem
o eu, se segue como um desenvolvimento natural da fusao de todos os estados, de suas
propensoes, deliberacoes, hesitagoes, enfim, a agdo ¢ livre quando é a expressao mesma
deste todo em constante fusio.

Assim nossa personalidade viceja, cresce, amadurece incessantemente. Cada
um de seus momentos ¢ algo novo que se acrescenta aquilo que havia antes.
Podemos ir mais longe: ndo se trata apenas de algo novo, mas de algo imprevisivel.
Sem duavida, meu estado atual explica-se por aquilo que estava em mim e por
aquilo que agia sobre mim hd pouco. Ao analisé-lo, nio encontraria outros ele-
mentos. Mas uma inteligéncia, mesmo sobre-humana, nao poderia ter previsto a
forma simples, indivisivel, que é conferida a esses elementos, inteiramente abs-
tratos, por sua organizagio concreta. Pois prever consiste em projetar no porvir
0 que vivemos no passado, ou em se representar para uma proxima ocasiao uma
nova juncio, em outra ordem, de elementos ji percebidos. Mas aquilo que nunca
foi percebido e que a0 mesmo tempo ¢é simples serd necessariamente imprevisivel.
Ora, tal é 0 caso de cada um de nossos estados, considerado como um momen-
to de uma histéria que se desenrola: ¢ simples e nao pode j4 ter sido percebido,
uma vez que concentra em sua indivisibilidade todo o percebido e, além disso,
aquilo que o presente lhe acrescenta. E um momento original de uma histéria
nao menos original (Bergson, 2005, p. 6).

Pensado enquanto o momento original, de uma histéria ndo menos original,
o ato livre guarda com a consciéncia a mesma relagio, dificil de aprender e pela qual
Bergson procura nos dar a prépria duragio, entre um movimento de totaliza¢ao cons-
tante — criador, porque prenhe de virtualidades — e suas atualizagdes. Pois, ainda que
estas atualizagoes sejam as atualizag¢oes daquilo que o movimento traz em si enquanto
virtualidade, tais atualizagdes sao absolutamente imprevisiveis.

Liberdade e auto-engendramento da consciéncia

Dito isto, é preciso considerar que, se a liberdade é espontaneidade, ou seja, expressao
da prépria consciéncia, na medida em que esta consciéncia assimila profundamente a
novidade de cada momento vivido, gerando, ela também, a novidade — o que se opoe
a uma assimilagao apenas superficial que acabaria por constituir uma cadeia de mo-
tivos ou de causas parciais, exteriores €, no limite, inconscientes, de agoes previsiveis
—, esta liberdade, como espontaneidade implica um auto-engendramento. Nao ¢ a toa
que Bergson completa a frase, que apresentei recortada acima, comparando o ato livre
com a expressao artistica: “somos livres quando nossos atos emanam de nossa personalida-
de inteira, quando a exprimem, quando tém com ela esta indefinivel semelhanga que por
vezes encontramos entre a obra e o artista”. Comparagio apresentada uma primeira vez
no Ensaio e que, ao ser retomada em Evolugio Criadora, analisa a unidade do ato livre,
enquanto auto-engendramento da pessoa e, justamente, também em suas outras duas
caracteristicas fundamentais: espontaneidade e criagio.



68 Maria A. C. Cappello Liberdade em Bergson: espontaneidade, criagao e ...

O retrato acabado explica-se pela fisionomia do modelo, pela natureza do artista,
pelas cores esparsas na paleta; mas, mesmo com o conhecimento daquilo que o
explica, ninguém, nem mesmo o artista, poderia ter previsto exatamente o que
seria o retrato, pois predizé-lo teria sido produzi-lo antes que fosse produzido,
hipétese absurda que se destréi a si mesma. O mesmo vale para os momentos
de nossa vida, dos quais somos os artifices. Cada um deles ¢ uma espécie de
criacdo. E, assim como o talento do pintor se forma ou se deforma, em todo caso
se modifica, pela prépria influéncia das obras que produz, assim também cada
um de nossos estados, a0 mesmo tempo que sai de nds, modifica nossa pessoa,
sendo a forma nova que acabamos de nos dar. Tem-se portanto razao em dizer
que o que fazemos depende daquilo que somos; mas deve-se acrescentar que,
em certa medida, somos o que fazemos e que criamos continuamente a nds mes-
mos (Bergson, 2005, p. 7).

Mas, ainda que caracterizada enquanto expressao imprevisivel de uma personalidade
inteira, a liberdade, para Bergson, nao ¢é absoluta, mas, antes, tendéncia; ela comporta
graus.® De fato, Bergson nos chama a constatar que nossos atos realmente livres sao
extremamente raros’ € que nos mantemos, na maior parte das vezes, aquém de nossa
liberdade, e que, agimos, cotidianamente, segundo a determinagéo previsivel de um ato
por uma parte ou uma sequéncia de partes distintas de nés mesmos, segundo, portanto,
o determinismo. Somos, na maior parte das vezes, autdbmatos conscientes, ¢ é providen-
cial, para nossa sobrevivéncia, que assim o seja.

Examinemos, nesse sentido, outro exemplo apresentado por Bergson. Todas as ma-
nhis, ao sermos acordados pelo som de nosso despertador, associamos imediatamente
tal som 2 ideia de nos levantarmos e nos ocuparmos de nossos afazeres. Tais ideias se
relacionam por contiguidade e nos determinam a agir. Poderiamos mesmo duvidar que
assim agirfamos efetivamente se deixdssemos tal impressao se fundir & massa confusa das
impressoes que nos ocupam.' O mais frequente, portanto, ¢ que uma ideia se associe
a outra ideia e que a elas se siga um ato no qual nossa consciéncia nio estd implicada.
E assim que se constroem os habitos, cuja importincia na manutengao da pessoa, tanto
no 4mbito individual, quanto social, Bergson nunca cansa de enfatizar.”

8 “Nesse sentido, a liberdade nao apresenta o cardter absoluto que o espiritualismo lhe d4 as vezes;
ela comporta graus” (Bergson, 2007, p. 125).

9 “Assim entendidos, os atos livres sdo raros, mesmo da parte daqueles que tém o costume de se obser-
var a si mesmos e de raciocinar sobre o que fazem” (ibid., p. 126).

10 Cf. ibid.

11 Com efeito, é no hébito, mais especificamente, no hdbito de contrair hdbitos, que Bergson encontrard,
a partir da andlise feita Nas Duas Fontes. .., o fundamento mesmo das sociedades, e, no imperativo de
que haja hébitos, o da moral de uma sociedade fechada, voltada para a sua manutencio, e a de seus
membros, contra as demais sociedades. Ali, também, no Ambito do coletivo, oscilamos entre o mais
baixo grau de liberdade, o de aderir a este ou outro hdbito, tendo como pano de fundo, a necessi-
dade mesma do hdbito, e a verdadeira liberdade, aquela que, ndo se prendendo mais a este ou aquele
objetivo, a manutencio desta ou daquela sociedade, ¢ a expressio mesma de uma vontade que, ao se
expressar, acaba rompendo qualquer barreira e se expandindo na diregiao da humanidade inteira.



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 55-70 69

E assim que Bergson, ao afirmar a liberdade da consciéncia, acaba por abandonar
uma caracterizagdo identitdria da consciéncia e, consequentemente, absoluta da liberda-
de, e por reconhecer que a consciéncia existe, ou desenvolve-se, segundo duas tendéncias;
de um lado, aquela de sua prépria constitui¢ao, pela qual suas agoes sao tanto mais livres
quanto mais sao a expressao da fusio da sucessao dos momentos vividos e, em sentido
contrdrio, aquela de sua dissolugao, tendéncia, justamente, da distin¢ao de seus estados
e de sua consequente associagdo do exterior, cujos atos — verdadeiros atos-reflexos —
sao regidos por motivos impessoais ou pelo habito.”

E certo que o ato livre deve ser buscado para além da indiferenca e contra a determi-
nacao de nossas agoes por esta ou aquela impressao superficial que, em seu apartamento
da massa que constitui nossa personalidade, é tao pouco nossa, prescinde tao pouco de
nossa consciéncia, beira ao automatismo. E ¢é certo também, como nos diz Bergson ainda
no Ensaio, que o ato livre deve ser procurado naquelas ocasioes raras e solenes capazes de
nos engajar em uma expressao totalizante, de nos engajar no sentido da concentragio
em nds mesmos, responsdvel pela continuidade que entéo se exteriorizard em ato, mas é
certo também, como Bergson explorard com as novas perspectivas abertas em Evolugio
Criadora, que o ato livre nos engaja, nao apenas no sentido da expressio atual do que
somos, mas de prépria génese do que seremos, do que estamos em vias de ser, de nosso
devir, pela tensao de nossa vontade, sentido, justamente, que se opoe aquele da dissolugao
ao qual tendemos pelo relaxamento dessa mesma vontade.

Quanto mais consciéncia tomamos de nosso progresso na pura duragio, mais
sentimos as diversas partes de nosso eu entrar umas nas outras € nossa perso-
nalidade inteira se concentrar em um ponto, ou melhor, em uma ponta, que se
insere no futuro engendrando-o sem cessar. Nisso consiste a vida e as agoes livres.
Ao contrdrio, deixemo-nos levar: no lugar de agir, sonhemos. Nosso eu se dis-
persa; nosso passado, que até aqui se concentrava sobre si mesmo no impulso
indivisivel que ele nos comunicava, se decompée em mil e uma lembrancas que
se exteriorizam umas em relagdo as outras. Renunciam a se interpenetrar quan-
to mais se cristalizam. Nossa personalidade desce assim na diregao do espago.
(Bergson, 2007b, p. 202)

H4 aqui, portanto, de um modo muito mais enfitico do que aquele apresentado no
Ensaio, a remissao a um engajamento necessirio para que nossa personalidade se cons-
titua e para que seja livre, o que, no limite, parece ser uma e a mesma coisa. De fato,
no Ensaio, Bergson ji havia se referido a esse querer “raro” quando ele nos diz, ali,
que “se somos livres todas as vezes em que desejamos entrar em nds mesmos, poucas vezes o
queremos.” (Id., 2007, p. 180) No entanto, parece ser apenas pela inser¢io desse querer

12 De fato, se bem observarmos, “Veremos que a maior parte de nossas agoes cotidianas se realizam assim,
e que gragas a solidificacio, em nossa memdria, de certas sensagoes, certos sentimentos, certas ideias,
as impressoes de fora provocam de nossa parte movimentos que, conscientes e mesmo inteligentes, se
parecem, em vdrios aspectos, a atos reflexos. E a essas agoes bastante numerosas, mas em sua maior parte
insignificantes, que a teoria associacionista se aplica” (Bergson, 2007, p. 127).



70 Maria A. C. Cappello Liberdade em Bergson: espontaneidade, criagao e ...

individual de nossa consciéncia no préprio movimento criador daquilo que ali ele chama
de Supra Consciéncia, que ¢ principio de tudo o que existe, e que se continua no movi-
mento gerador da vida (no qual, finalmente, nossas consciéncias individuais sao geradas)
que esse querer poderd ganhar toda a sua dimensao.

Pois serd ali, em Evolugio Criadora, quando esta Supra Consciéncia e o ela da vida
forem efetivamente considerados, que se explicitard a relacio intrinseca entre este querer
de uma consciéncia individual, a Supra Consciéncia e a prépria Vida. Vida, na qual,
de resto, ao ser justamente um tipo bastante especifico de persisténcia do esforco de
criagio proprio a Supra Consciéncia passard a ser considerada, para além de um puro
mecanicismo ou finalidade, como verdadeira cria¢ao continua.

Quando recolocamos nosso ser em nosso querer, e nosso proprio querer no im-
pulso que o prolonga, compreendemos, sentimos que a realidade é um cresci-
mento perpétuo, uma cria¢do que prossegue sem fim. Nossa vontade jd faz esse
milagre. Toda obra humana que contém uma parte de invengao, todo ato volun-
tdrio que contém uma parte de liberdade, todo movimento de um organismo que
manifesta espontaneidade, traz algo de novo ao mundo. E verdade que se trata da
criagdo de formas. Como poderia ser outra coisa? Nao somos a propria corrente
vital; somos essa corrente jd carregada de matéria, quer dizer, de partes congela-
das de sua substincia que ela arrasta ao longo de seu percurso. Na composicao
de uma obra genial, assim como em uma simples decisao livre, por mais que
tencionemos no mais alto grau a mola de nossa atividade e criemos assim o que
nenhuma jungao pura e simples de materiais teria podido oferecer (que justapo-
sicao de curvas conhecidas equivaleria algum dia ao trago de ldpis de um grande
artista?), nem por isso deixa de haver aqui elementos que preexistem e sobrevivem
a sua organizacio. (Bergson, 2007b, p. 240)

A consideragao da liberdade das consciéncias individuais no Ambito trazido pela
considera¢ao da Supra Consciéncia, que ¢ a liberdade mesma na medida em que é pura
“exigéncia de criagdo” — e cria¢o, tanto de formas de vida, de formas de consciéncias,
quanto de matéria —, demanda, certamente, que nos detenhamos na consideragao
dessa Supra Consciéncia e na dinidmica de seu movimento. Investigacao que extrapola,
em muito, o escopo da presente reflexao. Fiquemos, por ora, portanto, com a conside-
racdo da liberdade humana segundo esse querer “entrar em si mesmo”, esse deixar de
agir automaticamente, esse deixar agir o eu inteiro em sua duracio, pelo que, entao,
ser livre, durar e, mesmo, simplesmente se7, termos que agora se correspondem, surgirao
como a expressao mesma de nossa pura espontaneidade.

Referéncias bibliograficas

Beragson, H. (1999). Matiére et Memoire. Paris: PUF.
(2007). Essai sur les données immédiates de la conscience. Paris: PUF.
(2007b). L’évolution créatrice. Paris: pUF.

(2005). A Evolucio Criadora. Trad. de Bento Prado Neto. Sao Paulo: Martins Fontes.



DOI 10.11606/issNn.2318-8863.discurso.2019.159281

Um so ou dois desejos?

One or Several Desires?

Cintia Vieira da Silva

71

Universidade Federal de Ouro Preto [UFOP]

RESUMO

O texto aproxima certas concepgoes de
Deleuze e Guattari relativas ao que poderi-
amos aqui chamar provisoriamente de uma
“teoria do desejo”, tal como esbog¢ada no
Anti-Edipo, da teoria dos afetos formulada
na Etica de Espinosa, mostrando assim mais
uma etapa da critica da tradigao psicanalitica
na obra conjunta dos filésofos franceses.

PALAVRAS-CHAVE
Desejo; Afeto; Prazer; Neurose; Totalidade.

ABSTRACT

The article proposes that certain conceptions
by Deleuze and Guattari relating to what we
would provisionally call a “theory of desire”,
such as is delineated in the Anti-Oedipus,
should be read in the light of Spinoza’s theory
of affects in the Ethics, in what is in effect a
further step in the French author’s critique
of psychoanalytical tradition.

KEY WORDS
Desire; Affect; Pleasure; Neurosis; Totality.



72 Cintia Vieira da Silva Um s6 ou dois desejos?

O titulo deste texto, como os leitores dos Mil platés de Deleuze e Guattari jd terao
percebido, faz referéncia ao segundo plato, “1914 — Um s6 ou vérios lobos?” Nas poucas
pdginas que compoem este texto, Deleuze e Guattari arrematam o trabalho iniciado em
O Anti-Edipo, definindo o papel do desejo em um agenciamento conceitual de puras
multiplicidades substantivas, liberadas da mediagao das sinteses de um inconsciente
ainda rescendendo a kantismo. Tratava-se ali de definir as sinteses por meio das quais
se efetuariam a produgao desejante e o uso legitimo de tais sinteses, passando pela de-
nuncia da psicandlise por uso ilegitimo das mesmas. De certo modo, “Um sé ou vidrios
lobos?” é um texto de transi¢do, pois Deleuze e Guattari ainda se dedicam a criticar a
constelagio nocional em torno de Edipo. E também um tltimo lamento por aquilo que a
teoria freudiana poderia ter sido, quio longe poderia ter ido, caso néo tivesse se apressado
em acomodar os vislumbres das multiplicidades colocadas em jogo nos acontecimentos
desejantes sob a tutela da familia. Nas palavras de Deleuze e Guattari, no preficio a
edigao italiana de Mil platds, o encontro com o homem dos lobos “constitui nosso adeus
a psicandlise, e tenta mostrar como as multiplicidades ultrapassam a distin¢do entre a
consciéncia e o inconsciente, entre a natureza e a histéria, o corpo e a alma” (Deleuze
& Guattari, 2007, p. 8). Porque a consciéncia, para tomar uma dessas oposigdes por
pares, nao ¢ pdreo para o conceito de inconsciente — mas para isso haveria que fazer
um desvio pela “justificagdo do inconsciente” em Freud, por exemplo.

No entanto, este adeus nao ocorre sem um ultimo elogio a “uma descoberta clinica
muito importante” (ibid., p. 40): a distingdo entre neurose e psicose do ponto de vista
da constitui¢ao ou apreensao de objetos. Freud nota, em O inconsciente, que o psicético
lida com multiplicidades enquanto tais, nao remetendo-as a qualquer instancia unifi-
cadora, ao passo que o neurdtico confere a forma de um objeto global, a um s6 tempo
unificado e perdido, as multiplicidades com que se depara. Nao haveria nada de criticdvel
na simples detecgao de diferengas de estilo em configuragoes afetivas distintas. O passo
seguinte, no entanto, torna a psicandlise decepcionante. Ao promover o estilo neurdtico
em padrao normativo, a psicandlise se arrisca a nao mais ouvir toda a agitagao das mati-
lhas, dos ossudrios’, dos povos e paisagens. As multiplicidades, evocadas ou produzidas
nos processos desejantes, porque remetidas 2 reiteragio do enredo falta-Edipo-castragio,
tornam-se indiferentes. Se o sonho ou delirio convoca lobos ou ratos, baratas ou borbo-
letas, pouco importa, jd que os animais serao sempre o representante deslocado do pai,
caso sejam f6bicos, e assim por diante.

A apresentagao feita aqui poderia deixar a impressao de que Deleuze e Guattari ade-
rem a distingao estilistica apontada por Freud como critério tipoldgico ou diagndstico.
O prosseguimento da leitura desfaz um eventual descaminho neste sentido. Deleuze e
Guattari chamam a aten¢io para a relevincia das multiplicidades no relato que Freud

1 Deleuze e Guattari evocam um episédio em que Jung relata um sonho a Freud. Jung mencionava uma
mirfade de ossos e crinios, enquanto Freud indagava quem ¢ que havia morrido, a despeito dos pro-
testos de Jung, chamando a atengao para a variedade de crinios (ibid., p. 42, cf. Bennet, 1968, p. 80).



discurso, v. 49, n. 1(2019), pp. 71-77 73

faz do caso do Homem dos Lobos, tanto no episédio dito psicético, quanto naquele dito
neurdtico, contra os postulados assumidos de antemao por Freud. Ainda que a narrativa
do sonho coloque em cena cinco, seis ou sete lobos, Freud poderd reduzi-los a um lobo
e remeter o lobo Gnico ao pai, uma vez que julgava se tratar de um caso de neurose,
antes mesmo de o sonho ocorrer e ser relatado. Tal movimento ¢ tao vertiginoso, preci-
pitado, que a redugao da matilha a apenas um lobo ocorre, no texto freudiano, de um
pardgrafo para o outro. Perdem-se as multiplicidades para designar ao desejo a busca
por um objeto jé dado como perdido. Antes de retomar o sonho do homem dos lobos,
Deleuze e Guattari perguntam:

Naio se assiste aqui ao nascimento de uma aventura ulterior, a do Significante,
a instincia despdtica sorrateira que se pée no lugar dos nomes préprios a-signi-
ficantes e que também substitui as multiplicidades pela morna unidade de um
objeto declarado perdido? (Deleuze & Guattari, 2007 p. 41).

As multiplicidades sucumbiriam aqui sob o peso do nome-do-pai. Entretanto, o que
me interessa aqui ¢ menos a ampliagdo da critica a psicanélise @ posteriori de Freud em
sua versdo “virada linguistica” e mais a caracterizagio do objeto que usurpa o lugar das
multiplicidades. Permitam-me insistir neste ponto, evocando mais uma pequena frase
do texto de Deleuze e Guattari: “trata-se sempre de retornar a unidade, a identidade
da pessoa ou do objeto supostamente perdido” (ibid.). A mesma operagao nos faz ver as
multiplicidades como fragmentos ou destrogos do Uno, e nos promete um objeto integro,
completo, porém inalcanc¢dvel. Aperta-se, entdo, o né que ata desejo e falta.

A esta altura, pode ser que alguém esteja se perguntando: “muito bem, a brinca-
deira do titulo alude, como eu pensava, ao encontro com o homem dos lobos em i/
platos, pela féormula replicada na pergunta (“um sé... ou...”). Porém, o titulo nao fala
em vérios desejos, mas em dois”. E que o retinir deste jogo entre multiplicidades que,
a um sé tempo, atravessam processos de individuagio e sao individuantes, na medida
em que deflagram afetos, e um objeto dotado de identidade, mas perdido evocou em
mim outro contraponto.

Na Etica, Espinosa distingue entre dois termos que s3o comumente, mas nem sem-
pre, traduzidos em portugués como desejo: cupiditas e desiderium. O primeiro, com as
ressondncias divinas que traz, exprime o conatus, que é um dos nomes da esséncia dos
modos finitos. O segundo termo nomeia a afec¢ao daquele que almeja um objeto tido
como perdido, o que permitiu que fosse traduzido como ‘desejo frustrado’. Seriam os
dois avatares de um mesmo desejo, ou seriam acontecimentos a tal ponto distintos que
seria preciso desfazer a eventual aproximagao entre eles por meio de uma nova tradu-
¢do? A pergunta persiste, a despeito de o texto da Etica empregar o termo cupiditas
na definicao de desiderium. E, antes mesmo de responder a esta primeira pergunta,
proponho outra: seria legitimo assimilar o desejo conceituado por Deleuze e Guattari a
cupiditas, reservando ao termo psicanalitico uma aproximagao com desiderium? Alguém
poderia se perguntar a respeito do ganho que poderiamos obter de tais aproximacoes.



74 Cintia Vieira da Silva Um so6 ou dois desejos?

Além da alegria de frequentar o texto de Espinosa, que, a0 menos a meu ver, ¢é justifi-
cativa suficiente para qualquer esfor¢o conceitual, terfamos mais uma razao para nos
persuadir de que o desejo se define como produgao, e de que a falta, a frustragao, nao
sao maldicoes inerentes a sua natureza, mas os descaminhos de uma certa maneira de
viver os afetos e de pertencer a Natureza.

Ao final da terceira parte da Etica, sucedem-se definigoes de afetos numa lista que
nao pretende ser exaustiva, mas que acaba por ser consideravelmente extensa, compon-
do-se de quarenta itens. A lista inicia-se com os afetos primordiais, para, em seguida,
apresentar os afetos compostos de misturas dos trés primeiros em quantidades varidveis.
O desejo ¢, precisamente, o primeiro afeto da lista. Espinosa define este desejo mais
primordial, ou cupiditas, como “a prépria esséncia do homem, enquanto esta é concebida
como determinada a fazer algo por uma afec¢ao qualquer nela verificada” (Espinosa
2015, 111, defini¢oes dos afetos 1). Cupiditas é, portanto, o que nos move, nos impulsiona
em diregdo a agdo. Este termo designa igualmente “todos os esforgos, impulsoes, ape-
tites e voligoes do homem”, ndo importando se sao acrescidos de consciéncia ou nao.
Sob a perspectiva da livre necessidade espinosana, nao hd diferenca entre uma agao acer-
ca da qual temos a impressao de empreender por decisdo consciente e uma outra para a
qual nos sentimos impelidos por uma forca irresistivel e da qual nio temos consciéncia.

Um ponto da explicagdo da defini¢do, no entanto, pode causar dificuldade.
E que alguns termos da definigao, tais como “esséncia” e “determinada”, podem dar a
impressao de que a agao do desejo seja certeira, precisa, sem dar margem a hesitagoes.
Ocorre que o esforgo por perseverar na existéncia ou a for¢a de existir, que definem a
esséncia dos modos finitos, se exprimem de maneiras varidveis conforme as variagoes
apresentadas pelo corpo em questao. Nas palavras de Espinosa, as figuras assumidas pelo
desejo (“esforcos, impulsos, apetites e voligoes”) “variam segundo a disposi¢ao varidvel de
um mesmo homem e nio raro sio de tal modo opostos entre si que 0 homem ¢é puxado
em sentidos contrdrios e ndo sabe para onde voltar-se”. Ora, se esses deflagradores de
nossas agodes podem se opor entre si, devemos ter cautela em associd-los a nossa esséncia
de modo demasiado estreito. Se duas determinagoes essenciais, em sentido forte, tives-
sem que conviver no seio de um mesmo modo, uma deveria aniquilar a outra, visto
que a esséncia é pura positividade, sem ser atravessada por qualquer figura do negativo.
Tanto a esséncia de um modo ndo convive com nada que a contradiga que, para
Espinosa, a morte é sempre produzida por algo exterior ao modo, ainda que este possa
ser o vetor de sua propria aniquilagio. Na quarta proposigio da terceira parte da Etica,
Espinosa afirma que “nenhuma coisa pode ser destruida, a nio ser por uma causa exte-
rior”. Apesar de considerar tal proposi¢ao autoevidente, Espinosa, ainda assim, propoe-se
a demonstra-la, ressaltando o cardter afirmativo das definicoes: “A definicio de qualquer
coisa afirma a esséncia dessa coisa, mas nao a nega; por outras palavras, ela poe a esséncia
da coisa, mas nao a suprime. Por conseguinte, enquanto considerarmos somente a coisa
e nao as causas exteriores, nada podemos encontrar nela que a possa destruir.”



discurso, v. 49, n. 1(2019), pp. 71-77 75

Desta proposigao, extrai-se a seguinte, que afirma que coisas de natureza contrd-
ria ndo podem coexistir em um mesmo sujeito, pois, se fosse o caso, poderia haver
em um mesmo sujeito algo que poderia destrui-lo. Como conciliar, portanto, essas
proposi¢oes com a afirmagio de que hd impulsos, voli¢oes e esforgos contrdrios em
um mesmo individuo? A tnica saida que se me apresenta envolve uma leve tor¢ao ao
texto espinosano, tor¢ao que nos levaria a considerar que hd impulsos que exprimem
nossa esséncia, e outros que sao produzidos em nés por efeito de outros modos, ou seja,
dos corpos exteriores. Desse ponto de vista, haveria uma modalidade de desejo que ex-
primiria diretamente a esséncia de um modo, e outras que s6 exprimiriam a esséncia do
modo de maneira indireta, na medida em que seria possivel considerar que uma forma
de movimento, qualquer que ela seja, consistiria num grau varidvel da for¢a de existir do
modo em questao. Mas, no caso de um impulso em diregao a algo contrério a esséncia
do modo, a causa de tal movimento nao poderia residir nesta mesma esséncia, mas em
outro modo ou individuo.

Tal poderia ser o caso do desejo frustrado ou desiderium, termo que chegou a ser
traduzido também por saudade.> Examinemos a defini¢ao para testar a hipétese que
acabamos de ver. Antes de mais nada, a posi¢cao mesma da definicao deste afeto ji nos
indica que ha, entre ele e cupiditas, consideravel distancia, uma vez que desiderium é o
trigésimo segundo afeto da lista, enquanto cupiditas, como vimos, é o primeiro, fazen-
do parte da triade de afetos primordiais dos quais derivam os demais. Para Espinosa,
“o desejo frustrado (desiderium) é o desejo ou apetite de possuir uma coisa, desejo que é
mantido pela recordacio dessa coisa e, a0 mesmo tempo, entravado pela recordagao de
outras coisas que excluem a existéncia da coisa desejada.”

A explicagio esclarece que o desejo frustrado é uma espécie de tristeza. Assim sendo,
ele nao poderia derivar diretamente da esséncia do modo que o experimenta, uma vez
que a tristeza ¢ diminui¢ao de poténcia e, enquanto tal, contraria a tendéncia do modo
em perseverar na existéncia, o que define sua esséncia. O desejo, portanto, s6 se voltaria
para um objeto visto como perdido, ou de existéncia duvidosa, em fung¢ao do acaso
dos encontros com outros corpos. Dizendo de outro modo, tal desejo frustrado nao
seria essencial, mas circunstancial e produzido por causas ou contingéncias exteriores.
Desiderium seria um termo adequado para tratar das figuras assumidas pelo apetite em
formagoes sociais determinadas, em momentos histéricos particulares. A versio edipiana
do desejo, faltosa e ameagada pela castragdo, nao seria cupiditas, mas desiderium histori-
camente constituido de maneira concomitante a ascensio da familia nuclear burguesa.

A divergéncia entre Deleuze e Foucault no que concerne ao desejo e ao prazer é bem
conhecida. Deleuze tenta se aproximar de Foucault atribuindo a discord4ncia a uma

2 Por Tomaz Tadeu, para a Editora Auténtica. Fica ainda por determinar se esta tradugao seria me-
lhor do que a de Joaquim Ferreira Gomes (terceira parte) para a Relégio D’Agua, dado o zelo que
os falantes do portugués nutrem por esta palavra. H4 quem consiga conceber a saudade como uma
espécie de alegria, sem mistura alguma de tristeza, na evoca¢io de uma presenga.



76 Cintia Vieira da Silva Um s6 ou dois desejos?

questao meramente vocabular. Segundo Deleuze, o que Foucault chama de prazer seria,
no fim das contas, a mesma coisa que ele nomeia desejo.’ A distingao proposta aqui entre
cupiditas e desiderium pode ajudar a desenvolver um pouco mais a resposta deleuziana.

Na aula de 11 de margo de 1981 do curso de Foucault no College de France publicado
sob o titulo de Subjetividade e verdade, encontra-se uma breve genealogia do desejo como
entidade criticada por Foucault ulteriormente em sua Histdria da sexualidade. Na aula
mencionada, Foucault faz a andlise de uma das cartas de Plinio, o jovem, a sua mulher,
mostrando como essa carta contém a cristalizagdo de uma nogao chave concernente
as relagoes entre a produgio de si e a produgdo de verdades sobre o sujeito: a nogao de
desejo. Ora, o termo empregado por Plinio é, precisamente, desiderium. Foucault explica:

Tomem esta nogao de desiderium e verao quais sao os elementos que Plinio nela
faz intervir: a auséncia, a falta, a representagao imagindria, o jogo da noite e
do dia, as idas e vindas, a fechadura da porta, a exclusdo, etc. H4 ai um certo
nimero de elementos fundamentais do que vai constituir, em toda a literatura,
em todo o pensamento, eu ia dizer, em toda a experiéncia europeia, o desejo.
De Plinio a Proust, da mulher de Plinio a Albertine, hd um certo nimero de ele-
mentos [recorrentes] e que levam precisamente esse nome de desejo, com o liame
entre o desiderium e o supplicium. O desejo é um suplicio (Foucault, 2014, p. 219).

Assim, escavado pela falta, o desejo liga-se ao suplicio, ao sofrimento, de maneira
indissolavel. Mas esse desejo, a0 menos em Plinio, no comego da era crista, assim como
em Espinosa, é nomeado desiderium. Foucault ndo nos mostra se hd ocorréncias da pa-
lavra cupl’dz’ms nas cartas de Plinio, pois nao se interessa em achar conotagoes positivas
e afirmativas para o desejo. A palavra utilizada para designar esse desejo ligado a dor
e a tristeza, felizmente para a minha hipdtese, ¢, contudo, desiderium. O afeto daquele
que contempla os sidera (os astros, as estrelas) sem poder té-los nas maos nem aperta-
-los nos bragos. Entretanto, vimos que o desejo tem outro nome em latim, cupiditas,
que evoca uma imagem quase contrdria: nao aquela de um olhar que nio pode jamais
se tornar tato, mas a de uma exatidao inevitdvel que faz com que a flecha de Cupido/
Eros atinja seu alvo.

Poderiamos nos perguntar: ora, o que muda, se for este o caso? H4 mesmo grande
diferenga entre supor que a falta ou frustragao é inerente a esséncia do desejo, ou, mais
ainda, a esséncia de cada um de nés, ou supor que falta e frustragao, numa palavra,
tristeza, sao desventuras que podem, em determinadas circunstincias, acometer o desejo,
mas nao exprimem sua esséncia? Para aqueles que vém seu desejo configurado como
desiderium, nao resultaria no mesmo, ou seja, em viver um desejo triste, seja por esséncia
ou contingéncia?

Por mais sutil que possa ser a diferenga, ela estd longe de ser desprezivel. Diante de
uma propriedade essencial, resta somente a resignagao. Se a falta pertencesse intrinse-

3 Deleuze, 2003.



discurso, v. 49, n. 1(2019), pp. 71-77 77

camente ao desejo-cupiditas, se ele estivesse fadado a almejar o que jamais poderemos
alcancar, s6 nos restaria nos conformarmos pelo menos com um certo grau inexordvel e
constante de tristeza em nossa existéncia. Tal atitude seria anti-espinosista por exceléncia,
uma vez que a compreensao da necessidade dos encadeamentos causais da Natureza nada
tem de aceitagdo melancélica, mas implica na maior das alegrias, que é o amor por algo
infinito (a Natureza) que, por sua infinitude mesma, nao nos suscita a ambigao egoista
de posse, mas o sentimento de partilha e pertencimento. Com uma ressalva: a Natureza
nao ¢ propriamente um objeto dentre outros a ser desejado, uma vez que dela cada um
de nés ja é parte desde sempre. Nao temos com ela a relagio que o neurdtico tem com
o objeto de seu desejo, na medida em que cré numa totalidade, a0 mesmo tempo que a
considera como perdida. A neurose, alids, parece ser uma espécie de perversao suicida
do desejar, em que o desejo almeja sua prépria aniquilagao, na medida em que busca um
objeto que, embora perdido, produziria uma satisfacao do desejo caso fosse encontrado,
satisfagao esta que cessaria o movimento desejante.

Desse ponto de vista, a neurose consistiria em acreditar numa totalidade dada de
antemao, na obten¢ao de um objeto que pudesse satisfazer integralmente o desejo, objeto
Gnico, integro e idéntico; em nao aceitar o movimento de diferenciacdo da Natureza e em
recusar o esfor¢o necessdrio para compreendé-la enquanto todo movente e diferenciante.
A saida do impasse neurdtico, segundo o que desenvolvemos até aqui, consistiria em
reportar-se ao todo nao como algo a ser desejado, mas construido por meio de drduos
combates contra o que nos entristece, e em afirmar o cardter parcial e mutdvel dos
diferentes desejdveis que podemos encontrar ao longo de uma vida.

Referéncias bibliograficas
BENNET, E. A. (1968). Ce que Jung a vraiment dit. Paris: Stock.

DELEUZE, G. (2003) Deux régimes de fous. « Désir et plaisir ». Paris : Minuit.

DELEUZE, G. & GUATTARL, F. (2007). Milles plateaux. Paris: Minuit, 1980. (Tradugao brasileira
de Aurélio Guerra Neto e Celia Pinto Costa. Vol. 1. Sao Paulo: Editora 34.

EspiNosa (2015). Etica. Tradugio coletiva. Sao Paulo: Edusp.

Foucautrt, M. (2014). Subjectivité et vérité. Cours au Collége de France. 1980-1981. Paris: EHESS,
Gallimard, Seuil.






DOI 10.11606/issNn.2318-8863.discurso.2019.159283

79

Acerca da sensitividade tatil

na teoria freudiana

On Tactile Sensitivity
in Freudian Theory

Carlota Ibertis

Universidade Federal da Bahia [UFBA]

RESUMO

Como ¢ sabido, o empirismo freudiano dd
especial relevancia para as sensagdes visuais
e auditivas. Por outro lado, nao fica claro,
por falta de explicitagao, se Freud valoriza
as sensagoes tdteis da mesma forma que
essas, embora elas estejam presentes em vdrios
momentos-chave da vida psiquica. Com base
nisso, o presente artigo explora o significa-
do das sensacoes téteis na teoria freudiana,
examinando suas fun¢ées na figuragio
onirica, nas pulsoes parciais da infincia e
na instauragdo do eu. A andlise mostra uma
estreita conexio entre as sensagoes téteis ¢ o
afeto, sugerindo que a consideracio freudiana
sobre estas sensagdes requer reavaliacio.

PALAVRAS-CHAVE

Sensagoes tdteis; Imagens mnémicas;
Representa¢io; Afeto.

ABSTRACT

As is well known Freudian empiricism gives
special relevance to visual and auditory sen-
sations. On the other hand, and although
tactile sensations are present at several key
moments of psychic life, it is unclear whether
Freud valued the later to the same extent as
the former since he did not explicitly state
his views on this issue. The present article
explores the meaning of tactile sensations
in Freudian theory, examining their func-
tions in dream figuration, partial impulses
of childhood, and the instauration of the
self. The analysis shows a close connec-
tion between tactile sensations and affect,
suggesting that Freud’s views on tactile sensa-
tions need to be reevaluated.

KEY WORDS

Tactile Sensations; Mnemonic Images;
Representation; Affect.



8o Carlota Ibertis Acerca da sensitividade tatil na teoria freudiana

Em virios textos Freud salienta a relevincia das diferentes sensagdes para a sua teoria.'
Com especial atengao ora destaca as visuais, ora as auditivas, destacando seu papel no
funcionamento psiquico da linguagem e do conhecimento de objetos. Embora Freud nao
se detenha nesse ponto, pode-se afirmar que, para ele, as sensagoes tdteis caracterizam-
-se por serem protagonistas, por exemplo, das vivéncias mais primitivas, como as de
satisfagao e do surgimento das pulsoes parciais. Dessa maneira, poder-se-ia dizer que a
teoria freudiana nio se limita a afirmar uma tese empirico-sensualista em termos gerais
(Freud, 2014, pp. 243-244), mas considera a especificidade do papel de cada tipo de
sensagoes para a vida psiquica.”

Na correspondéncia com Fliess encontram-se prendncios de como Freud entendera
o papel de sensagoes auditivas na formagio das fantasias e o das sensagoes visuais para
os sonhos (Freud, 1976a, pp. 288-289). Mas ¢é no texto dedicado as afasias que explicita
os pressupostos teéricos dessa consideragio, por meio do conceito de representagio
enquanto complexo associativo que retine os complexos representagao-palavra e repre-
sentagdo-objeto. Ambos sdo concebidos como associagoes de imagens de vérios tipos:
o primeiro associa imagens visuais, auditivas e de movimento da fala e da escrita; o se-
gundo associa imagens sensiveis de toda espécie. No esquema freudiano, a representagao-
-objeto, complexo aberto, une-se, através da sua imagem visual, com a imagem de som
da representagao-palavra, complexo fechado (Freud, 2013, p. 102).2

Sugere-se assim a preponderincia da sensagao visual-auditiva sobre as demais,
no que concerne a fungao de representar: enquanto a imagem de som representa a palavra,
a visual representa o objeto. Desse modo, na perspectiva freudiana, a unidao do complexo
de palavra com o de objeto constitui as dimensoes de significante por uma parte, e de
significado e referéncia da linguagem por outra (Freud, 2013, p. 104). Nesse sentido,
Hervé Huot (1991, p. 89) observa que, para Freud, o vinculo da linguagem com o mun-
do dos “objetos” sensiveis passa pelo olho, ou seja, pela imagem visual do objeto e pela
fala, ou imagem sonora da palavra. No texto das afasias, Freud afirma enfaticamente:
“as imagens visuais sa0 as partes mais salientes e mais importantes de nossas represen-

1 Abordar o tema das sensacoes na teoria freudiana, implica em considerar tanto o ato de sentir ¢ o
seu resultado, a sensagdo ou impressdo, quanto as imagens como resultado dos tragcos mnémicos
investidos daquelas. No presente texto limitar-nos-emos a mencionar a especificidade das sensacoes
visuais e auditivas com o intuito de evidenciar as diferengas com as sensagées téteis, deixando para
outro momento a abordagem das olfativas e gustativas bem como o aprofundamento da andlise das
visuais e auditivas.

2 No que concerne a andlise da contribui¢io de cada sentido para a vida mental, ¢ em particular
do tato, um antecedente interessante, pela proximidade em mais de um aspecto com a perspec-
tiva freudiana, o fornecem Condillac e Diderot no século xviir. De forma direta, as investigagoes
sobre fisiologia dos sentidos da Escola de Helmholtz influenciaram os anos de formacio de Freud,
em especial o periodo de pesquisa no Instituto de Fisiologia de Viena dirigido por Briicke (Ama-
cher, 1965).

3 Edmond Cros afirma que a articulagio freudiana entre visio e linguagem estaria vinculada a tese de
Helmbholtz que discrimina entre impressao, gravada passivamente pela retina, e sensagao, produto
da atividade cerebral. O autor salienta também o interesse do cientista na audi¢io (Cros, 2011, p. 80).



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 79-90 81

tagoes de objeto” (Freud, 2013, p. 105).*

Em relagao as sensagoes auditivas, a dimensao sonora da linguagem cobra importin-
cia fundamental, por uma parte, nio apenas quando considerada a figuragdo onirica,
mas também a técnica analitica e os chistes. E notavel a sensibilidade de Freud no que diz
respeito 2 “dimensao sonora da linguagem” nos termos utilizados por Bourlot e Vives’
No artigo cujo titulo alude a importincia do sonoro na teoria freudiana, eles salientam
a qualidade decomponivel das palavras a servi¢o da interpretagao dos sonhos. Exemplo
paradigmdtico disso ¢ a andlise do sonho do préprio Freud em que aparece a formagao
do neologismo Autodidasker.* Com efeito, nessa andlise, ele privilegia o sonoro, pois a
decomposigao segue menos a linha do sentido que a da sonoridade. O brincar com no-
mes e silabas de que fala Freud figura camadas de desejos que o sonho “realiza” de forma
alucinatéria. Assim, os sons tornam-se materiais elementares da figuracao dos sonhos
pela equivocidade das palavras e sua proximidade sonora (Bourlot e Vives, 2012, p. 506).

Por outro lado, como salienta Lecourt, as vozes dos pais tém um papel determinante
na constitui¢ao do ideal do Eu e dos mandamentos superegdicos derivados do complexo
edipiano (1997, pp. 51-52). Lemos em Freud: “A incitagdo a formar o ideal do Eu, cuja
tutela foi confiada a consciéncia moral, partiu da influéncia critica dos pais intermediada
pela voz, aos quais se juntaram no curso do tempo os educadores, instrutores e, como
uma hoste inumerdvel e indefinivel.” (Freud, 2010, p. 42, grifos nossos). Assim, além
da preeminéncia cognitiva que tém quando aliadas as sensagdes visuais, as sensacoes
auditivas ganham um papel decisivo na formagao da instancia superegdica.

No que diz respeito as sensagdes tdteis, Freud descreve seu papel ao abordar trés
temas capitais: as nogdes das vivéncias de satisfagao e de dor, as experiéncias autoerdti-
cas da primeira infincia e a formagao do Eu. Se comparado o tratamento dispensado
as outras sensagoes, ¢ possivel constatar que, enquanto o papel das visuais é entendido
como eminentemente representacional e cognitivo, e o das auditivas diz respeito no-
meadamente a linguagem, as fantasias e a formagao superegdica, o papel das sensacoes
téteis apresenta-se menos particularizado, porém fundamental para a teoria” Com efeito,

4 Entretanto, no mesmo texto sobre as afasias, Freud salienta que diante da falta de imagens visuais,
outras imagens sensfveis podem substitui-las para poder usar a linguagem (Freud, 2013, p. 104).
Por exemplo, no caso da paciente de Farges mencionado por Freud, a perda da visio acarreta a
impossibilidade de comunicagio e de fala: a paciente nio reagia a chamados, repetindo sem cessar
“nio quero, nio posso”. Nio reconhecia a voz do médico, mas bastava que ele a segurasse pelo
pulso para que ela o reconhecesse e comegasse a falar normalmente sem distirbios de linguagem
enquanto durasse o contato (ibid.).

s Freud et la dimension sonore du langage, 2012.

6 Como se recordard, o sonhante lembra vividamente da expressio Autodidasker que condensa as
palavras Autor, Autodidakt e Lasker, segundo as associacoes as que Freud chega na interpretagao
(1976b, pp- 305-307).

7 Edmond Cross salienta o interesse especial de Freud pelo processo de percep¢io visual na época do
Instituto de Fisiologia de Viena bem como em Paris ao se entrevistar com o oftalmologista Parinaud
e o fisiologista ocular Cornu. De modo semelhante, Freud pesquisard sobre o centro actstico no
cértex para relacionar ambos temas no estudo sobre as afasias (Cros, 2011, p. 76).



82 Carlota Ibertis Acerca da sensitividade tatil na teoria freudiana

sobre as sensagoes téteis, Freud nao elabora uma reflexao tedrica explicita, em que faga
alusao a contribuigao especifica destas equipardvel a destinada as visuais e auditivas
no texto das afasias. No que segue, sem pretensao de exaurir a questao, examinamos
afirmagoes freudianas acerca das sensagoes tdteis nos sonhos, no erotismo infantil e na
formagdo do Eu em busca de uma chave para melhor compreender o teor do papel a
elas atribuido na teoria.

1. Sensagoes tateis nos sonhos

Como observamos em outro lugar, a figurabilidade é concebida por Freud como
o conjunto das condi¢des de possibilidade da figuragao onirica que abrangem tanto
a capacidade de um pensamento ser expresso em imagens quanto o funcionamento do
aparelho psiquico que permite a operagao de figurar (Ibertis, 2017, p. 6). E esta, por sua
vez, é concebida como o caminho regressivo em diregao as imagens mnémicas origina-
das em impressoes sensiveis, 0 que pressupde a perspectiva metapsicolégica do aparelho
psiquico presente no capitulo sétimo da Interpretagio dos sonhos e na Carta s2.

O escrito Sobre a concep¢io das afasias explica, do ponto de vista freudiano, o fato
dos sonhos se manifestarem predominantemente em imagens visuais: sendo essas as
que melhor representam os objetos, a maneira mais direta de transpor os pensamentos
oniricos em imagens resulta de fazé-lo com base nos tragos mnémicos de sensagoes
visuais. Contudo, elas ndo so a tnica via de figuragio como atestam alguns (poucos)
exemplos freudianos.®

Na Interpretagio dos sonhos, encontram-se, dentre os sonhos tipicos, casos particu-
larmente interessantes para o tema das sensagdes tdteis. Trata-se do grupo que retine os
sonhos em que voamos, flutuamos no ar, caimos, nadamos, etc. De acordo com Freud,
tais sonhos repetem impressoes de infincia vinculadas a jogos de movimento caros as
criangas; em especial, aqueles que acarretam um pouco de susto ou de vertigem. Freud
salienta que amitde os sonhos que resgatam tais impressdes despertam sensagoes sexuais
prazerosas que se traspdem em angustia (1996, p. 428). Em relacio a esses sonhos, Freud
rejeita a explicagao de que as sensagoes epidérmicas ou do movimento pulmonar pre-
sentes no momento do sono seriam a causa dos sonhos de voar ou cair, sendo necessirio
distinguir entre fonte e contetido dos sonhos:

Assim, tenho boas razdes para rejeitar a teoria de que o que provoca os sonhos
com voos e quedas ¢ o estado de nossas sensagoes tdteis durante o sono, ou as
sensacoes de movimento de nossos pulmées, e assim por diante. A meu ver,
essas proprias sensacoes sio reproduzidas como parte da lembranca a qual re-
monta o sonho: isto é, sio parte do conterido do sonho, e nao sua fonte (Freud,
1996, p. 428, grifos do autor).

8 Relatos de sonhos de nio videntes podem ser encontrados no artigo de Kastrup “Serd que cegos
sonham? O caso das imagens téteis distais”, 2013.



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 79-90 83

Segundo isso, as sensagdes de voar e cair pertencem ao conteddo onirico e derivam
de imagens mnémicas da infincia lembradas por quem sonha. Todavia, enquanto os
sonhos de voar ou flutuar sao prazerosos e requerem interpretagao individual, aos de
queda correspondem mais frequentemente sentimentos de angustia e figuram o que se
concebia como falta moral na época: ter cedido a tentagao erdtica (Freud, 1996, p. 429).

Freud também se refere a sonhos relativos a 4gua. Ao abordd-los, ele reproduz o
seguinte sonho: “Em sua estagdo de veraneio, no Lago de..., ela mergulhou nas dguas
escuras, exatamente no ponto em que a pdlida lua se espelhava” (ibid., p. 434, gri-
fos do autor). Um belo sonho, figurado com uma combinagao de sensagoes tdteis e
visuais cuja interpretagdo ¢ alcangada invertendo “mergulhar na dgua” por “sair da
dgua’, e considerando o emprego da giria em que “/une” é usada por traseiro de modo
que o sonho manifesto figura o ato de nascer segundo a versao infantil (ibid., p. 435).
Na mesma pdgina, em uma nota acrescentada em 1909, Freud observa que “o ato de
nascer é a primeira experiéncia de angistia, e, portanto, a fonte e protdtipo do afeto de an-
giistia” (ibid., n. 2, grifos do autor).?

No artigo jd mencionado, salientamos que a figurabilidade dos pensamentos oniricos
em imagens ¢ determinada pela possibilidade de desandar o processo de formagao de
pensamentos a partir de sensa¢oes primitivas. Assim, em primeiro lugar, os pensamen-
tos devem ser suscetiveis de serem expressos em imagens; em segundo lugar, o sistema
mnemonico de um individuo deve dispor de imagens adequadas a expressao dos pen-
samentos oniricos em questao; e, em terceiro lugar, tal sistema deve contar com redes
associativas que permitam a vinculagao dessas imagens adequadas com os pensamentos
a serem transformados (Ibertis, 2017, p. 16).

As impressoes tdteis prestam-se, assim, a traduzir afetos, pois fizeram parte de
experiéncias primitivas, que sdo, reconhecidamente, para Freud, muito intensas.
Como resultado da elaboragao do sonho por via regrediente, as imagens oniricas téteis
e cinestésicas figuram pensamentos latentes em que predominam afetos bdsicos como
prazer e angustia. Enquanto objetos, agdes e situagoes, na sua dimensao mais objeti-
va, sdo suscetiveis de serem figurados mais adequadamente de forma visual ou auditi-
va, a dimensao afetiva desses seria figurdvel através de imagens tdteis e cinestésicas™.
De modo que, quando os afetos constituem o aspecto mais saliente do sonho, as imagens
tateis e cinestésicas teriam maior aptiddo para figurd-los em fungao das caracteristicas
intrinsecas das sensagoes que lhes dao origem. Em nossa opiniao, deve-se compreender
esse ponto a luz das vivéncias mais primitivas.

9 Cabe lembrar que o afeto contempla vdrias conotagées: a primeira diz respeito a liberagao de quan-
tidade; a segunda refere-se a reprodugido de vivéncias que acarreta essa liberagao de quantidade;
a terceira remete as sensagoes que esse processo desperta. De inicio, no Projeto, o termo apenas
designa a reprodugio de uma vivéncia dolorosa para posteriormente indicar qualquer reprodugao
que implique irrupgio de quantidade, incluindo a da vivéncia de satisfacio (Ibertis, 2008, p. 46).

10 O caso de pessoas cegas impoe um estudo especifico de como acontece a fungio representacional
uma vez que audi¢do, olfato, sabor e tato substituem o papel da visio.



84 Carlota Ibertis Acerca da sensitividade tatil na teoria freudiana

2. Sensacoes tateis e pulsoes sexuais infantis

Como se sabe, para Freud o modelo da sexualidade infantil encontra-se no ato de
sugar sem finalidade de alimentacao e com satisfagao no préprio corpo, ou seja,
de forma definida como autoerdtica. A esse respeito, ele afirma que “o ato da crianga que
chupa é determinado pela busca de um prazer — jd vivido e agora lembrado” — ligado
a “primeira e mais vital atividade” da crianca que consiste em mamar no peito materno
(Freud, 2016, p. 85). Com isso, a definigao das pulsées parciais encontra a sua origem
no apoio de fungées vitais.

No caso da pulsio oral, o afluxo de leite quente que satisfaz a necessidade de ali-
mento teria causado a sensa¢ao de prazer, doravante associada aos ldbios e a boca.
A esse respeito, as impressoes sensiveis, sobretudo tdteis, olfativas e de paladar, que estao
na origem da vivéncia de satisfagdo, trazem consequéncias decisivas na constituicao psi-
quica do lactente e, posteriormente, na sexualidade adulta a0 moldarem pulsées e desejos.
Ora, dentre os tipos de sensagoes, as tdteis sao as que se ligam diretamente com o con-
ceito de zona erdgena, definida como a “parte da pele ou mucosa em que estimulos de
determinada espécie provocam uma sensagao de prazer de certa qualidade” que definem
as pulsoes parciais (ibid., p. 87).

De modo geral, quaisquer partes da pele ou das mucosas sao suscetiveis de erogenei-
dade, dependendo mais da qualidade do estimulo que da natureza da parte corporal de
que se trate (ibid., p. 88). Em outras palavras, é a qualidade da sensagao titil, do modo de
ser tocado e de tocar, que vai determinar o efeito prazeroso e seu correspondente registro
mnémico associado 2 satisfagao. De forma andloga a oral, as demais partes do corpo
tornam-se suscetiveis de produzir prazer a partir de experiéncias sensiveis prazerosas que
em diante demandam ser repetidas.

Acerca da significagao das impressoes téteis, Didier Anzieu observa que o conjunto
da superficie do corpo do bebé e da mae ¢é objeto de experiéncias tao importantes para
a qualidade emocional, a estimulagao da confianga, do prazer e do pensamento quanto
as experiéncias ligadas a succio e a excregao (Anzieu, 1995, p. 60). Por ocasido do banho,
do colo e demais gestos, os cuidados maternos provocam estimulagao involuntiria da
pele que logo se transformam em meios de comunicagao mae-bebé, que de inicio é
essencialmente afetivo-emocional.

Se consideradas em geral, as sensagoes epidérmicas e de movimento resultam nao
apenas inimeras como também, algumas delas, difusas, para além de omnipresentes.
Devido a precocidade, quantidade, variedade e rapidez com que essas experiéncias se
sucedem, é possivel que nem todas cheguem a ser registradas nos complexos associa-
tivos proprios das representagoes de objeto. Desse modo, algumas de tais impressoes
originariam tragos sem referéncia a um objeto determinado, mas de qualquer maneira
com valor afetivo.”

11 César e Sdra Botella referem-se a tragos sem a possibilidade de se tornarem lembrancas insistindo em
que “a auséncia de contetdo representdvel nao quer dizer auséncia de acontecimento” (2003, p. 239).



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 79-90 8s

O que estd em questao aqui ¢ a sensa¢ao que se chama “objeto” nas experiéncias mais
primitivas prévias a dualidade eu e nio-eu. Tratar-se-ia de conceber o registro deste al-
timo sem imagens sensiveis associadas do lado da representagio correspondente? Ou do
registro de imagens que nao alcancam a constituirem complexos associativos mais acaba-
dos — ainda que tais complexos nunca sejam fechados — da representagio de algo que,
em todo caso, nao corresponde a um objeto na realidade, mas a fusao indiscriminada,
por exemplo, do seio materno e a boca do bebé ou do colo daquela e a pele deste, etc.?™

Em termos do par de conceitos freudianos de representacao e de afeto, a resposta
¢ dada pela segunda alternativa enquanto objeto interno que satisfaz as pulsoes parciais
(Coelho Jr., 2001, p. 42). Essa sorte de “proto-objeto”, no encontrando confirmacio ul-
terior na realidade, permanece “esquecido” ou “perdido”. Todavia, embora a compreensio
do que devamos entender por objeto das representa¢des mais primitivas possa ser questio-
nado, ¢ indubitdvel que as impressoes tdteis da primeira infincia correspondem intensas
cargas de afeto o que explicaria, dentre outras coisas, a sua capacidade figurativa onirica.”

3. Sensacoes tateis e o Eu*

A descrigao de Anzieu acerca da relevincia das sensagdes epidérmicas desemboca na for-
mulagdo do conceito do Eu-pele, mas antes remete a tese freudiana sobre o nascimento
do Eu, condi¢ao de possibilidade da constituigao de objetos externos. Em torno disso,
encontra-se a formula¢do mais explicita da maneira como as sensagoes tdteis se inscrevem
ou traduzem na psique em O Eu ¢ o Id:

O corpo, principalmente sua superficie, ¢ um lugar do qual podem partir percep-
coes internas e externas simultaneamente. E visto como um outro objeto, mas ao
ser tocado produz dois tipos de sensacoes, um dos quais pode equivaler a uma
percepgao interna. J se discutiu bastante, na psicofisiologia, de que maneira o
corpo sobressai no mundo da percep¢io (Freud, 2011, pp. 31-32).

Freud alude aqui a especificidade das sensagoes tdteis do corpo que se desdobram
em internas e externas. Tal como no Tratado das sensacoes, de Condillac®, entrevemos
a descoberta da diferenca entre tocar o préprio corpo e outro alheio. Em um pardgrafo

12 Cf,, por exemplo, a nogao de pictograma em Piera Aulagnier. Diversos psicanalistas contempora-
neos tém se ocupado das impressoes vivenciadas precocemente problematizando o limite entre o
representdvel e o irrepresentdvel. Dentre outros, Ferenczi, Winnicott, André Green, Pierre Fédida,
Didier Anzieu.

13 No que concerne a relacio das impressoes tdteis ¢ os sonhos apresentada na se¢io anterior, caberia
indagar pelo destino dessas sensagoes cujo registro nio se estabelece nos moldes de uma representa-
¢ao de objeto acabado ou que corresponda a realidade externa. Mesmo assim, elas poderiam servir
a figuracio onirica?

14 Uma primeira versio desta secdo foi desenvolvida em 7acto y reflexividad: una aproximacién entre
Condillac y Freud (Ibertis, 2014).

15 No Tratado das sensagies, com o auxilio da hipétese da estdtua que ganha vida progressivamente,
Condillac defende a tese do surgimento das ideias de eu e ndo-eu a partir da experiéncia da mao
tocar o corpo prdprio e corpos externos (Condillac, 1993, p. 126).



86 Carlota Ibertis Acerca da sensitividade tatil na teoria freudiana

semelhante, Anzieu destaca a estrutura reflexiva que inicialmente s6 possuem as sen-
sacoes tdteis e da qual derivam todas as outras modalidades reflexivas: “a crianca que
toca com o dedo as partes de seu corpo experimenta as duas sensagoes complementares
de ser um pedago de pele que toca, a0 mesmo tempo de ser um pedago de pele que é
tocado” (Anzieu, 1995, p. 84). Ougamos Freud:

Também a dor parece ter nisso um papel, e 0 modo como adquirimos um novo
conhecimento de nossos 6rgaos, nas doencas dolorosas, ¢ talvez um modelo para
a forma como chegamos a ideia de nosso corpo. O Eu ¢ sobretudo corporal, nao
¢ apenas uma entidade superficial, mas ele mesmo a projegao de uma superficie
(Freud, 2011, p. 31-32).

A reflexividade acarreta a possibilidade de discernir entre si e o exterior e surge de
experiéncias tdteis e proprioceptivas sentidas como prazerosas ou desprazerosas e doloro-
sas, fato que outorga ao surgimento do Eu uma nuanca afetiva. Assim, a sua instauragao
pode ser entendida como resultado da maneira como somos afetados desde o exterior e
o interior. A seguir, Freud inclui uma nota da tradugao inglesa de 1927 em que lemos:

Ou seja, o Eu deriva, em dltima instincia, das sensacoes corporais, principal-
mente daquelas oriundas da superficie do corpo. Pode ser visto, assim, como uma
projecao mental da superficie do corpo, além de representar, como vimos acima,
as superficies do aparelho psiquico (ibid., p. 32, n. 7).

Freud caracteriza o Eu como “a parte do Id modificada pela influéncia direta do
mundo externo”, com a media¢ao do sistema percepgio-consciéncia (ibid., p. 31).
Winograd e Costa Mendes observam que, para Freud, dizer que o Eu é corporal significa
que sua origem o ¢, 0 que nio é o mesmo que afirmar que seja “exclusivamente corporal”
(2009, p. 218). Ao contrério, o Eu é simultaneamente superficie do corpo e projecao men-
tal dessa superficie e, portanto, é possivel afirmar que ele é a0 mesmo tempo corporal
e consciéncia do corporal (Winograd e Costa Mendes, 2009, p. 218).

Trata-se aqui, portanto, de um processo em que experiéncias perceptivas corporais sdo
traduzidas psiquicamente de modo semelhante a como as pulsoes parciais se determinam
pelo encontro entre impulsos originados no organismo e as sensagdes provocadas pelo
cuidado materno que adquire estatuto psiquico. Paralelamente, podemos dizer que o
Eu se diferencia do Id, tornando-se instincia psiquica pela incidéncia das experiéncias
sensiveis, e entre essas, em primeiro lugar, as tdteis.

Como mencionamos, Anzieu chama a atengdo sobre a significagio psiquica da
pele enquanto superficie do corpo e fronteira que determina o interior e o exterior.
A linguagem comum assim o evidencia: a pele ¢ a referéncia bdsica segundo a qual sao
referidos os restantes dados sensoriais, pois se fala em “estabelecer ou manter contato”
de diferentes tipos sem efetivamente se tocar. As expressoes “contato auditivo, visual,
etc.”, sao adotadas por analogia com a experiéncia original de tocar. Em palavras do
autor: “E sobre o modelo da reflexividade tdtil que se constroem as outras reflexivida-
des sensoriais (escutar-se emitir sons, sentir seu proprio odor, se olhar no espelho) e em
seguida a reflexividade do pensamento” (Anzieu, 1995, pp. 83-84).



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 79-90 87

Sobre as proibi¢oes relativas as diversas formas de contato, Freud observa em
Totem e tabu:

Como no tabu, a interdigao principal e nicleo da neurose é a de contato, dai o
nome “medo de toque”, délire de toucher. A proibicao se estende nao s6 ao conta-
to direto com o corpo, abrangendo o que designamos, em linguagem figurada,
com a expressio “‘entrar em contato’. Tudo que dirige os pensamentos para a
coisa proibida, que produz um contato em pensamento com ela, é proibido tanto
quanto o contato fisico direto (Freud, 2012, pp. 54-5).

Do poder que confere a agao de tocar algo ou alguém, nasce o tabu correspondente.
Assim como a experiéncia tdtil do toque é o modelo para qualquer outra forma metaf6-
rica de contato também a proibicao de tocar é o modelo das interdi¢oes dos outros tipos
de contatos presentes no tabu e na neurose. Sob essa perspectiva, o tato cumpre a fun¢ao
de modelo, nao somente das experiéncias dos demais sentidos como também da consci-
éncia de si e de todos os tipos de contato que definem as proibi¢oes. Em nossa opinido,
o amplo leque de aspectos psiquicamente relevantes em que o tdtil é determinante nao
¢ evidenciado de modo suficiente por Freud, malgrado, como vimos, a importancia que
tem na articulacio de sua teoria.

4. Consideracses finais. Sensagoes tateis no empirismo freudiano

Como foi dito anteriormente, subjaz a teoria freudiana uma concepgao empirista que
identifica as sensagoes como ponto de partida nao apenas dos contetidos da vida psiqui-
ca, mas também da sua constitui¢ao e o faz distinguindo a natureza particular de cada
tipo dessas. Assim, enunciado de modo geral, as imagens mnémicas de impressoes sen-
soriais s30 o primeiro material da psique, além da génese do psiquismo ser deslanchada
por estas (Freud, 2014, pp. 243-244). A andlise mostrou que no empirismo freudiano,
a sensorialidade tdtil sobressai juntamente com a auditiva e a visual.

No que concerne a elaboragio onirica, o trabalho de figuragao procede por via regre-
diente dos pensamentos latentes as impressdes mnémicas, registros de sensagoes passadas
segundo uma légica que privilegia as imagens visuais e auditivas para representar coisas,
agoes e situacoes. Nesse contexto, no entanto, as imagens originadas em sensagoes tdteis
resultam a via de expressao de afetos fundamentais como prazer e angustia.

Em relagdo a vida psiquica infantil, as sensacoes tdteis ligadas as zonas erégenas
constituem a base para a defini¢ao das pulsées sexuais da primeira infAncia bem como
impressoes epidérmicas em geral inscrevem tragos com significativo valor afetivo para a
vida adulta. Esta afirmagao resulta manifesta embora fique certa ambiguidade entre a no-
¢ao de objeto nas experiéncias autoerdticas, por uma parte; e nas posteriores a distingao
entre eu e a realidade exterior, por outra.’® A esse respeito, a pergunta sobre quais seriam
as condigoes de lembranca e os impactos das impressoes mais precoces continua aberta."”

16 O artigo de Nelson Coelho Jr, “A noc¢do de objeto na psicandlise freudiana” apresenta um panorama
geral dos diversos significados de objeto.

17 Exemplo do estado da questio é o niimero da Revue frangaise de psychanalyse, 2016/4, v. 80, dedicado
integralmente ao tema das sensagoes.



88 Carlota Ibertis Acerca da sensitividade tatil na teoria freudiana

Quanto ao surgimento do eu, a incidéncia das sensagdes téteis nesse processo transfere
o tom afetivo, que as caracteriza, a rela¢io de si com o mundo externo. De modo que,
pelas razoes apresentadas, dentre todas as sensagoes e suas correspondentes imagens
mnémicas, as tdteis parecem ter um papel proeminente no que diz respeito a dimensao
afetiva da vida psiquica.® Porém, em torno da sua importancia nos parece haver certa
tensdo no discurso freudiano que oscila entre reconhecé-la e ofusci-la.

Justamente, resulta curioso que Freud destaque de forma especial a importincia da
visdo e da audig@o para a representagio, mas nao a do tato para o afeto, nem para a
consciéncia de si. Embora as impressoes tdteis se encontrem muito presente na base da
sua teorizagao e a nogao de afeto ser tao fundamental quanto a de representagao, o papel
do tato nio ¢ salientado da mesma forma no texto freudiano. Por um lado, o destaque
outorgado as primeiras poder-se-ia compreender pelo interesse de Freud, nos anos de
formagao, nas concepgoes de Helmholtz sobre a fisiologia visual e auditiva juntamente
com as pesquisas cujos resultados desembocam na nogao de representacao introduzida
no estudo sobre as afasias, momento em que ainda ele nao tinha elaborado, de forma
mais acabada, a férmula representagao-afeto para dar conta das vivéncias psiquicas.”

Por outro, a auséncia de destaque para as sensagdes do tato poder-se-ia entender pela
mudanga de perspectiva advinda do amadurecimento teérico em que o foco do interesse
freudiano se desloca progressivamente de uma abordagem cléssica da vida psiquica paraa
nogao de pulsao em que se subentende a importincia do afeto e, de forma correlata, das
sensacoes tdteis. Contudo, a nosso ver, resta ainda conferir de forma detida se nio haveria
em Freud algum resquicio de preconceito intelectualista que outorgaria maior realce
a representagao sobre o afeto e as sensagoes visuais e auditivas em desmedro das téteis.

Referéncias bibliograficas

AMACHER, P. (1965). “Freud’s neurological educations and its influence on psychoanalytic
theory”. In: Psychological Issues, v. 4, n. 4.

ANziEy, D. (1995). Le Moi-pean, Paris: Dunod.

AULAGNIER, P. (2003). La violence de I’ interprétation: du pictogramme i I’énoncé, Paris: PUE.

BortkeLLa, C. eS. (2003). La figurabilidad psiquica, trad. Irene Agoff, Buenos Aires: Amorrortu.

BourLoT, G. e VIVEs, J.-M. (2012). “Freud et la dimension sonore du langage”. In: L’évolution
psychiatrique, v. 77, pp. 503-517.

CoELHO JR., N. E. (2001). “A nogio de objeto na psicanalise freudiana”. In: Agora: Estudos em
Teoria Psicanalitica, Rio de Janeiro, v. 4, n. 2, jul./dec., pp. 37-49.

18 Nio insistiremos no presente texto no fato de que a significacdo da sensorialidade tdtil também
concerne ao cognitivo na medida em que, em primeiro lugar, determina a distingdo entre eu e nio-
eu; e, em segundo, estabelece a primeira forma de reflexividade.

19 Ainda que presente em textos anteriores, a dimensao do afeto ¢ introduzida de modo sistemdtico
a par da representagio no Projeto de psicologia de 1895, de modo que as vivéncias sdo concebidas
doravante sempre em termos de representagao-afeto, adquirindo essa dimensao quantitativa além
de ideativa (Ibertis, 2008, p. 46).



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 79-90 89

CONDILLAG, E. B. (1993). Tratado das sensagées, trad. Denis Bottman, Campinas: Ed. uNnicamp.

Cros, E. (2011). “El campo cultural de la segunda mitad del siglo x1x y su articulacién com
la historia (Freud, Saussure, poética, pintura abstracta)”. In: Sociocriticism, v. XXVv1, n. 1-2.

DiperOT, D. (1979). Carta sobre os cegos para uso dos que veem, tradu¢ao Marilena Chaui e J.
Guinsburg, Sao Paulo: Editora Abril Cultural.

FreUD, S. (1976a). “Fragmentos de la correspondencia con Fliess”. In: FReuD, Obras Com-
pletas, traduccién José L. Etcheverry, notas y comentarios James Strachey, Buenos Aires:
Amorrort.

(1976b). “Interpretacién de los suenos”. In: FREUD, Obras Completas, traduccién José
L. Etcheverry, notas y comentarios James Strachey, Buenos Aires: Amorrortu.

(1996). “Interpretacao dos sonhos”. In: FREUD, Obras psicoldgicas completas: edicio
standard brasileira, tradugio Jayme Salomio, notas e comentdrios James Strachey, Rio de
Janeiro: Imago.

(2003). “Projeto de uma psicologia”, tradu¢io Osmyr Faria Gabbi Jr. In: Gassi Jr.,
Osmyr Faria, Notas a Projeto de uma psicologia: as origens utilitaristas da psicandlise, Rio de
Janeiro: Imago.

(2011) “O Eu e 0 Id”. In: FREUD, Obras Completas, tradugao Paulo César de Souza,
Sao Paulo: Companhia das Letras, v. 16.

(2012). “Totem e tabu”. In: FREUD, Obras Completas, tradugao Paulo César de Souza,
Sao Paulo: Companhia das Letras, v. 11.

(2013) “Sobre a concepgao das afasias. Um estudo critico”, tradugao Emiliano de
Brito Rossi. In: FREUD, Obras Incompletas de Sigmund Freud. Belo Horizonte: Auténtica
Editora.

(2014). “Conferéncias Introdutérias a Psicandlise”. In: FREUD, Obras Completas, tra-
dugio S. Tellaroli, revisiao Paulo César de Souza, Sao Paulo: Companhia das Letras, 2014,
V. 13.

(2016). “Trés ensaios sobre a teoria da sexualidade”. In: FReuD, Obras Completas,
tradugdo Paulo César de Souza, Sao Paulo: Companhia das Letras, v. 6.

Hvuor, H. (1991). Do sujeito & imagem: uma historia do olho em Freud, tradugao Cldudia Berli-
ner, Sao Paulo: Escuta.

IBERTIS, C. (2008). As tramas de Mnemosine: a memdria nos primérdios da teoria freudiana, Tese
de doutorado, Campinas: Ed. unicamp.

(2015). “Tacto y reflexividad: una aproximacién entre Condillac y Freud”. In: Caor-
s1, C. e Navia, R. (compiladores), Aczas del I Congreso de la Sociedad Filoséfica del Uruguay,
Montevideo, sFu, pp. 989-999.

(2017). “Figuragao e figurabilidade: no inicio eram as sensagoes”. In: Revista Natureza
Humana, Sao Paulo, v. 19, n. 1, jan./jul., pp. 57-74.

KasTrup, V. (2013) “Serd que cegos sonham? O caso das imagens tdteis distais™. In: Psicologia
em Estudo, Maringd, v. 18, n. 3, pp. 431-440, Jul./Set.



90 Carlota Ibertis Acerca da sensitividade tatil na teoria freudiana

Lecourr, E. (1997). Freud e o universo sonoro: o tigue-taque do desejo, tradugao Estela dos San-
tos Abreu, revisio Vera Ribeiro, Goiinia: Editora da urG.

WiNOGRAD, M. e Costa MENDES, L. (2009). “Qual o corpo para psicandlise? Breve ensaio
sobre o problema do corpo na obra de Freud”. In: Psicologia: Teoria e Prdtica, v. 11, n. 2,
pp- 211-223.



DOI 10.11606/issn.2318-8863.discurso.2019.159285

Dualidades freudianas

91

nas origens da Psicanalise

Freudian Dualities
in the Origins of Psychoanalysis

Janaina Namba

Universidade Federal de Sao Carlos [uFscar]

RESUMO

O texto propde que as relagoes entre
psicandlise e filosofia estdo postas a partir
do momento em que nova ciéncia concebida
por Freud teve de tomar distdncia em relagao
aos saberes médicos nos quais, no entanto,
ela se origina. Cabe dizer que, pela natureza
mesma do objeto que ela delineia em seu
horizonte de conhecimento, a psicandlise no
apenas recorre, desde o seu ensejo, a filosofia,
mas ganha necessariamente uma dimensao
filoséfica.

PALAVRAS-CHAVE

Metapsicologia; Filosofia; Neurologia;
Simbolismo.

ABSTRACT

The paper proposes that the relations
between Psychoanalysis and Philosophy are a
given from the moment that the new Science
conceived by Freud has to separate itself, in
some degree, from the medical knowledge in
which it had its origins. The very nature of
the object tha Psychoanalysis sets for itself
not only requires some kind of recourse to
philosophy as such but also gives it a philo-
sophical dimension.

KEY WORDS
Metapyschology; Philosophy; Neurology:;

Simbolism.



92 Janaina Namba Dualidades freudianas nas origens da Psicanalise

1.

Desde o primeiro momento em que surge no horizonte das preocupagéoes de Freud,
a Metapsicologia tem, para ele, estreitas relagdes com a Filosofia. Assim, numa carta a
Fliess datada de 2 de abril de 1896, lemos que

De modo geral, tenho feito bons progressos na psicologia das neuroses e tenho
todos os motivos para estar satisfeito. Espero que vocé também queira ouvir
sobre algumas questées metapsicoldgicas. [...] Quando jovem, eu nao conhe-
cia nenhum outro anseio, senio o de conhecimentos filoséficos, e agora estou
prestes a realizd-los, 4 medida que vou passando da medicina para a psicologia
(Freud, 1986, p. 180).

Ao pensar numa metapsicologia, Freud se afastava da medicina, ou ainda, dos “c4-
nones de cientificidade da ciéncia natural” (Birman, 1993, p. 16) e se aproximava, em
seu entender, da filosofia. Esse fato, na visao de Joel Birman, permitiria afirmar uma
afinidade entre a teorizagao psicanalitica e certa metafisica (dirfamos nés: de extracao pos-
-kantiana), por se contrapor, como esta, a ciéncia natural meramente experimental (ibid.).

Freud entende assim, desde o inicio, que utilizar “procedimentos de verificagao ex-
perimental que nao se coadunam com a metodologia psicanalitica nio confere cienti-
ficidade a esse tipo de investigacao” (ibid., p. 15). Isso porque entre a psicandlise e os
procedimentos experimentais utilizados pelas ciéncias naturais, tais como dissec¢oes ana-
tdmicas descritivas, ou mesmo experimentos quantitativamente verificdveis, haveria uma
incompatibilidade metodoldgica que nao permitiria fundar a Psicanélise como ciéncia.
Pois, ainda que o saber inventado por Freud situe os processos psiquicos em processos
nervosos, que sao, efetivamente, pressupostos em suas andlises, nio haveria uma corres-
pondéncia exata entre as estruturas anatdmicas e as estruturas psiquicas, do que se segue
que os experimentos com estas nao poderiam, a rigor, se basear num modelo fisico, que
pudesse ser aplicado nas mesmas condigdes e oferecer uma verificacao quantificivel.
O método psicanalitico baseia-se no tratamento analitico, e isso levaria a psicanilise a
adotar outros padrées de cientificidade, ou melhor, a formular um padrao préprio.

Para tanto, é preciso pensar conceitualmente o objeto que se d4 na experiéncia, e é isso
o que leva Freud a atribuir a sua investigagao um viés filoséfico, recorrendo  psicologia,
ou, mais precisamente, a0 que ele chama de metapsicologia, que é o conjunto das articu-
lagoes tedricas mais rigorosas do saber psicanalitico. Ou seja, a metapsicologia permite
regular e definir teoricamente as experiéncias psicanaliticas. Cabe afirmar, portanto,
com Ranciere, “que a psicandlise é inventada no ponto em que a filosofia e a medicina
se poem em causa reciprocamente, € 0 pensamento se torna uma questao de doenga,
e a doenca, uma questio do pensamento” (Ranciére, 2001, p. 26). A originalidade da
Psicandlise, ancorada em uma Metapsicologia, consiste ndo em tomar o neuroldgico
como substrato causal da representagao, mas em parear ambas as instincias de tal modo
que cada uma delas se ponha como condigao de possibilidade da outra. Isso se dd, como
sugere Ranciére, por intermédio de uma patologia.



discurso, v. 49, n. 1(2019), pp. 91-100 93

Em Concepgio das afasias (1891), Freud se opoe as teorias neuroldgicas da época, que
defendiam uma localizagdo anatémica cerebral para as fungdes mentais. Ainda que
esse texto nio possa ser considerado psicanalitico, ele apresenta pela primeira vez os
conceitos fundamentais de representagao-coisa e representagao-palavra, que posterior-
mente seriam incorporados a teoria psicanalitica. O conceito de representacio se opoe,
no dominio da anatomia, ao de projegdo, pois esta tltima envolve uma distribuigao das
fibras nervosas que ascendem desde a periferia do corpo (a partir dos 6rgaos sensoriais)
até o sistema nervoso central, em particular na regiao cortical. A cada estagao nervosa,
chamada de ntcleo cinzento, as fibras sao interrompidas, mas continuam ainda proje-
tando a topografia periférica até seu destino final no cértex cerebral. J4 pelo conceito de
representa¢ao nervosa, as fibras também ascendem até as estacoes nervosas, ou nucleos
cinzentos, mas l4 passam por um rearranjo neural, isto é, estabelecem novas conexées
com outras fibras nervosas que de 14 ascendem, e, portanto, a cada estagao nervosa,
as informagoes conduzidas pelas fibras sdo ressignificadas até chegarem no cértex cere-
bral. Freud propée assim que uma representagdo cortical dos estimulos externos atingiria
os 6rgaos sensoriais, € ndo uma projecdo.

Trata-se, portanto, de uma mudanga de natureza funcional que altera a concepgao
mesma de sistema nervoso. Pois, se antes pensava-se que em cada esta¢io nervosa poderia
haver uma unica interrupgao da fibra e que essa fibra era a mesma ao longo de todo o
trajeto, agora, com um rearranjo das fibras nervosas em cada esta¢ao, elas nao sao sim-
plesmente interrompidas, mas outras fibras, que se conectam entre si, formam novos cir-
cuitos nervosos, alterando também a concepgao da funcao prépria do nicleo cinzento, na
medida em que as fibras que ai chegam so interpretadas, e nao mais apenas projetadas.

Detenhamo-nos por um instante nessa afirmagao. De acordo om Freud, em cada um
dos pontos de conexdo haveria uma alteragao na “significagao [Bedeutung] funcional”
da fibra. Os elementos t6picos, ao serem associados, ganham novo significado e forma,
e sao determinados por um principio exclusivamente funcional, isto é, “os fatores tépicos
sao conservados apenas na medida em que concordam com as exigéncias da fungao”
(Freud, 1983, p. 102). Segundo Freud, no cérebro,

Os processos fisiolégicos partem de uma regiao particular do cértex e se es-
tendem para todo o restante deste, ou mesmo ao longo de vias particulares.
Assim que entram em curso, eles deixam atrds de si, na camada cortical percorri-
da, uma modifica¢do — a possibilidade de lembranca (ibid.).

Vé-se assim que a anatomia cede lugar a fisiologia, 0 modelo puramente mecanicista
¢ flexibilizado e adquire uma dindmica mais complexa. O substrato nervoso vivo jd é
em si um processo fisiolégico e nio difere, portanto, das fun¢oes mentais. E o que se
vé em particular, na linguagem, que, para Freud, estd intrinsecamente ligada, por um
lado, ao funcionamento psiquico, a0 mesmo tempo em que, por outro, ¢ uma fun¢io de
estruturas anatdmicas determinadas, governadas por processos fisiolégicos especificos.
Como afirma Freud, “os processos fisiolégicos nao sao interrompidos onde comegam



94 Janaina Namba Dualidades freudianas nas origens da Psicanalise

os processos psiquicos” (ibid., p. 105), estes Ultimos nao sao localizdveis, como ditava
neurologia da época, mas estao encadeados entre si e dependem de processos fisioldgicos.
Ou seja, a linguagem enquanto processo psiquico, se d4 em fun¢io da conexao entre as
representagoes, que nao sao outra coisa que um arranjo dos componentes visuais, tdteis,
auditivos, cinéticos ou cinestésicos, e nao necessariamente tém uma correspondéncia
exata com o substrato neural. O estudo da afasia, tomada como patologia, oferece uma
oportunidade perfeita para que Freud comece a mostrar mais diretamente aquilo que
a Metapsicologia ird explorar mais a fundo, a saber, a combinagao entre os elementos
teéricos e empiricos da Psicandlise como ciéncia.

Como vimos, a ativagido do cértex cerebral, decorrente de uma excitagao nervosa,
seria ela prépria responsdvel pela modifica¢io do tecido cortical, funcionaria como uma
impressao, uma marca no tecido que registraria uma possivel meméria. Memoria essa
que nio se encontra, portanto, circunscrita em células nervosas. Esses estimulos nervo-
sos provenientes tanto do interior quanto do exterior do corpo estariam inscritos como
trago, como representagao. Como explica Luiz Roberto Monzani, as representagoes sao
imagos, mas que “nao possuem mais o valor representativo conferido pelo pensamento
cldssico, subsistem em fungao do que sao e do lugar em que estao [...], elas nao reenviam
mais a nada a ndo ser a si mesmas e a cena de que fazem parte” (Monzani, 2005, p. 129).
Ao que poderiamos acrescentar, com Birman, que é a partir da radicalizacio de algumas
teorias fisiolégicas do final do século x1x (notadamente as de Jackson e Wernicke) que
o discurso freudiano se apropria de “fragmentos de outros saberes entao emergentes —
como a etnologia, arqueologia e a mitologia, [...] que colocavam Freud diante da deman-
da crucial de representar teoricamente essa nova forma de saber” (Birman, 1993, p. 15).

2.

No Projeto para uma Psicologia Cientifica (1895), obra inacabada e publicada apenas
postumamente, Freud anuncia, logo na introdugao, o propésito de algar a psicologia a
condigao de ciéncia natural, apesar de certas dificuldades metodolégicas. O objetivo é
mostrar que os processos psiquicos podem ser tomados como “estados quantitativamente
comandados por partes materiais comprovdveis [...]” (Freud, 2004a, p. 339). Seria essa
obra uma demonstra¢ao dessa propria radicalidade de Freud, ao querer comprovar os
processos que anunciara na Concepgdo das Afasias nos mesmos termos que a neurologia
de sua época? Ou seria mais uma hesita¢io, ao apresentar a psicandlise ainda incipiente
como uma ciéncia de género distinto das ciéncias naturais?

Como vimos, foi a partir da neurologia que Freud propds uma mudan¢a quanto ao
funcionamento de algumas estruturas nervosas (nticleos cinzentos), e somente a partir
dessa mudanga conceitual foi possivel formular a no¢ao de representagao, como preferivel
a de projecdo. Ora, parece justificada certa hesita¢io quanto a formulagio de uma obra
que Freud nao publicou, apesar de aparentemente terem sido as proprias incompatibi-



discurso, v. 49, n. 1(2019), pp. 91-100 95

lidades tedricas que envolviam uma concepgio quantitativa da vivéncia dolorosa que
o tenham levado a uma reformulagao do Projeto (Gabbi Jr., 1991, p. 170). No entanto,
vemos, por um lado que juntamente com o conceito de representacio, a utilizagao do
sonho “como objeto de investigagdo” (ibid.) serd decisiva para uma verdadeira ruptura
do discurso freudiano com as neurociéncias do século x1x, e por outro, uma aproxima-
¢ao do saber filoséfico, movimento no qual se constituird, posteriormente, a psicandlise
como saber de novo tipo. Vejamos entdo, como se desenvolve a teoria freudiana da
representagao para a interpretagao, conceito e ferramenta fundamental da psicanilise.

Como afirma Valerie Greenberg, “ao negar a teoria da projegao nervosa, Freud oferece
um termo préprio, representagao. E sao as préprias evidéncias anatdmicas que mostram
que a imagem da periferia deve ser reconstituida” (Greenberg, 1997, p. 119).

Pode-se dizer ainda que a representagao ¢ ela prépria uma interpretagio, pois recons-
titui o caminho feito pela impressao sensorial desde a periferia até o cortex cerebral,
como uma interpretagao feita pelo sonhador ao ser impelido pelo desejo de dormir no
momento em que sonha. Nas palavras de Freud,

O desejo de dormir explica de maneira retorcida e caprichosa como se interpreta
o estimulo externo. A interpretagio correta da qual a alma dormente ¢ perfeita-
mente capaz, reclamaria um interesse ativo e exigiria o cancelamento do sono;
por isso, de todas as interpretagdes possiveis, sé sio admitidas aquelas compati-
veis com a censura que o desejo de dormir exerce de maneira absolutista (Freud,
2004b, p. 246).

Em outras palavras, o desejo de dormir mantém afastados, na medida do possivel,
os estimulos externos que possam despertar quem dorme. Mas esse afastamento nao é
possivel, quando se trata de estimulos internos, que adentram o psiquismo. Para que o
sono nao seja perturbado e interrompido, o individuo sonha, e os estimulos movimentam
as representagoes existentes no aparelho psiquico de tal modo que sao interpretados em
conformidade com o desejo de permanecer dormindo.

A Interpretagio dos Sonhos (1900) é a obra que inaugura e define o campo psicanalitico
de maneira mais sistemdtica, justamente por estabelecer o sonho como um fen6meno
psiquico dotado de sentido. Para Freud,

Interpretar um sonho significa indicar um sentido, substitui-lo por algo que se in-
sere na cadeia de nossos atos animicos [...]. As teorias cientificas sobre os sonhos,
nao deixam nenhum espago para um eventual problema de interpretagao, posto
que para elas, o sonho nao é absolutamente um ato animico, mas um processo
somdtico que se anuncia mediante certos signos no aparelho psiquico. Muito di-
ferente foi a opinido do senso comum em todos os tempos. Essa opinido se serviu
de seu direito para proceder de maneira inconsequente, e, ainda que admitisse
que os sonhos fossem incompreensiveis e absurdos, ndo negavam-lhes comple-
tamente o significado. Guiada por um obscuro pressentimento, parece ela supor



96 Janaina Namba Dualidades freudianas nas origens da Psicanalise

que o sonho tem um sentido ainda que oculto; estaria destinado a ser o substituto
de um outro processo de pensamento e nio faria mais que desvelar de maneira
certeira esse sentido para alcancar o significado oculto do sonho (bid., p. 118).

Ao romper com a neurociéncia vigente, Freud também rompe com muitas das teorias
cientificas sobre o sonho; e, além de se voltar para a filosofia, retoma tradigoes populares,
que atribufam ao sonho alguma espécie de significado. Da mesma maneira que a opinido
comum, a psicandlise supoe nos sonhos um contetido que se encontra velado, latente,
e outro, que se apresenta ao sonhador, e ¢ dito manifesto. Se, para Freud, o sonho ¢é
passivel de interpretagdo, é porque sua aparente auséncia de significado indica que o
psiquismo nao se encontra restrito a consciéncia. H4 uma produgio inconsciente de pen-
samento que permanece latente e encontra-se encoberto por um material manifesto que
pode surgir para a consciéncia. O trabalho de interpretacio seria entao desvelar o sentido
encoberto pelas imagens que se apresentam no sonho. Desse modo, para a psicanilise,
“a suposicio da existéncia do psiquismo inconsciente permite circunscrever uma nova
concepeao do psiquico”, um psiquico dotado de sentido, cujo método de abordagem seria
o da interpreta¢io, na medida em que se também observava no sintoma que algo nio era
representado na consciéncia e deveria ser interpretado, isto é, ter um sentido resgatado.

Contudo, diferentemente da tradi¢ao popular, cujo método de interpretagao dos
sonhos é simbdlica (no sentido mais lato da palavra), isto ¢, utiliza-se de uma chave fixa
de interpretagao e busca um sentido totalizante para o sonho, a psicanilise se aproxima
de um método de deciframento, que se baseia num inventdrio preestabelecido para os
signos, de modo a demarcar um universo fechado para as significagdes. Rigorosamente,
portanto, trata-se de recuperar o sentido imanente do sonho a partir da cifra que ele
mesmo oferece, e nao, como se costumava fazer, impor ao sonho um cédigo alheio a
ele, como se o sonhar apontasse para alguma coisa fora do préprio aparelho psiquico.
Pode-se dizer que, em certa medida, o sonho é para Freud a mitologia do inconsciente:
o repertério variado e colorido da expressao reiterada de uma mesma estrutura.’

Segundo Freud, “o primeiro passo para a aplicagdo desse procedimento ensina que
nao se deve tomar como objeto todo o sonho, mas fragmentos singulares de seu conted-
do” (Freud, 2004b, p. 125). Isso se deve ao fato de que o sonho estd relacionado a histéria
singular de cada pessoa, nao pode se referir a um catdlogo preestabelecido de signos que
se correspondem entre si independentemente daquele que sonha. Assim como na clinica,
cada interpretagdo deve levar em conta “um extenso informe prévio e uma incursao na
natureza e as condigoes etioldgicas das psiconeuroses” (ibid., p. 126). Ou seja, 0 método
de interpretagao freudiano dos sonhos se baseia numa metapsicologia, que “indica uma
pretensao tedrica de uma pesquisa que quer ir além de uma psicologia”, ou seja, “ir para
além da consciéncia e da psicologia do comportamento, em direcao a psicologia das pro-
fundidades, como Bleuler denominava a psicanélise” (Birman, 1993, p. 18). Nas proprias
palavras de Freud, em nota preliminar a primeira edigao da Interpretagdo,

1 Caberia assim recuperar, a propdsito da Interpretacio dos sonhos, o sentido do simbdlico tal como
pensado por Schelling. Ver Rubens Rodrigues Torres Filho, “O simbélico em Schelling” (2006).



discurso, v. 49, n. 1(2019), pp. 91-100 97

O sonho ¢ o primeiro termo na série de produtos psiquicos anormais; outros de
seus termos sao as fobias histéricas, as representagdes obsessivas e as delirantes,
das quais o médico deve se ocupar por razdes priticas. Como veremos, o sonho
nao pode exigir essa mesma importincia prética; todavia, tanto maior ¢ seu valor
teérico como paradigma (Freud, 2004b, p. 17).

Ou seja, o sonho, enquanto produto psiquico, no ¢é diferente de outras formagoes
psiquicas anormais, pois nao hd diferenga qualitativa entre o que é normal e o que é
patolégico, mas apenas quantitativa. Isso permite tratar o sonho como um modelo para
a explicagdo dos sintomas, uma vez que ele mesmo é um paradigma tedrico do aparelho
psiquico, como se vé no capitulo vir da Interpretagio. Nesse capitulo, Freud mostra o
funcionamento psiquico, a partir de um sonho paradigmdtico e (O menino em chamas)
retoma, por esse exemplo, o que havia dito no inicio do capitulo 111: “(O sonho) é um
fenémeno psiquico de pleno direito, mais precisamente o cumprimento de um desejo,
e, deve ser classificado dentro da concatenagao das agoes animicas de vigilia que nos
sao compreensiveis” (ibid., p. 142).

Vimos, por um lado, que o sonho é um fendmeno psiquico que deve se encontrar con-
catenado com os outros fendmenos psiquicos, mas ele é também o cumprimento de um
desejo (o desejo do pai, de que o menino estivesse vivo). Segundo Octave Mannoni, essa
afirmacio indica uma “intencionalidade inconsciente, decorrente do fato que o motor
da méquina toda é o desejo” (Mannoni, 1994, p. 74). E o que Freud diz explicitamente,
no mesmo capitulo vir: “somente um desejo, nenhuma outra coisa é capaz de colocar
em movimento o aparelho psiquico” (Freud, 2004b, p. §88). Na teoria dos sonhos, existe
mais de um sistema, Consciente/Pré-Consciente e Inconsciente, e hd dois processos que
se encontram no funcionamento desses sistemas, o secunddrio e o primdrio, sendo que
“sobretudo o processo primdrio” encontra-se a servigo do desejo inconsciente (Mannoni,
1994, p. 86). Ou ainda, nos termos do capitulo vir:

A imagem mnémica de uma certa percep¢ao se conserva associada ao trago mné-
mico da excitagdo resultante da necessidade. Logo que essa necessidade apare-
ce novamente, produzir-se-4, gragas a ligacdo que foi estabelecida, uma mogao
psiquica que procurard reinvestir a imagem mnémica dessa percep¢io, isto &,
restabelecer a situagdo primeira de satisfaco: a essa mog¢ao chamaremos desejo;
o reaparecimento da percep¢do ¢ a realizagio do desejo (Freud apud Monzani,
2005, p. 128).

Em outras palavras, o suprimento de uma necessidade (vivéncia de satisfagao), como,
por exemplo, da fome, estabelece um circuito de meméria que passa a ser investido psi-
quicamente, isto é, paralelamente ao circuito da necessidade se desenvolve um circuito
pulsional. Nas palavras de Monzani, “é a partir do campo pulsional que se monta o
circuito do desejo” (Monzani, 2005, p. 125). Esse circuito se estabelece desde o campo
biolégico, mas dele se desprende pelo prazer obtido dessa vivéncia de satisfagao. O ato de
sugar o dedo nao tem nenhuma finalidade bioldgica, e, o prazer dele obtido se desenvolve
a partir de outra que a sensagao momentinea de aplacar a fome decorrente do préprio



98 Janaina Namba Dualidades freudianas nas origens da Psicanalise

ato de sugar. Como se vé nesse exemplo, o prazer nao se pée no dominio da estrita
funcionalidade biolégica, proveniente de sensacoes que emanam tanto da musculatura
quanto da mucosa oral. H4 um prazer que se destaca e se impoe, tendo ele proprio uma
“fungdo autdbnoma, como uma série paralela a série biolégica” (ibid.).

A partir de pulsdes apoiadas sobre necessidades orgénicas, o prazer se desenvolve
como sexualidade em condigao suplementar, que acaba por se impor e modificar a
prépria condicio das necessidades orginicas sobre as quais as pulsoes estavam apoiadas.
Esse desvio, pode, por sua vez ser visto como uma ruptura, e “se, por um lado, torna
possivel que se escape das leis biol6gicas, por outro faz necessdria a busca de um apoio
de todas as fungoes psiquicas sobre as fungdes corporais” (Anzieu, 1995, p. 119). Essa série
paralela vem justamente caracterizar, do ponto de vista da psicanilise, “o que ¢ essencial
para a constitui¢ao do ser humano enquanto tal” (Monzani, 2005, p. 126). Dessa manei-
ra, o prazer que desencadeia posteriormente o desejo que emerge do campo pulsional,
diferentemente das necessidades s6 pode ser representado psiquicamente.

3.

Nos Trés ensaios sobre a sexualidade (1905), Freud se refere a pulsao como uma “agéncia
representante [Repréisentanz] psiquica de uma fonte de estimulos intrassomdtica em con-
tinuo fluir”. Isso quer dizer que o préprio corpo é uma fonte de estimulos internos que,
diferentemente dos estimulos externos pontuais, agem continuamente sobre o psiquis-
mo, onde serio representados por um agente representante. Os estimulos somdticos sao
interpretados pelo aparelho psiquico por meio das pulsées, o que a torna “um conceito
limite entre o animico e o corporal” (Freud, 2004c, p. 153) e situa a Psicandlise, que
as toma por objeto, em uma esfera propria, que nio se confunde com a da Fisiologia
nem tampouco com a da Psicologia, a meio caminho entre a mera experimentagio e a
especulagio tedrica que se opoe a ela.

Freud supde que as pulsoes sao desprovidas de qualidade e o que as distinguiria
seriam suas metas e fontes, as quais estdo associadas. A fonte da pulsio é um érgao
ou determinada regido do corpo, que a pulsdo representard no aparelho psiquico e da
qual podemos inferir um esfor¢o constante, uma vez que a matéria viva encontra-se em
constante atividade e assim ¢é representada. Desta maneira, se a pulsio ¢ representante
do corpo, ela é também “uma medida da exigéncia de trabalho que representa” (Freud,
2004d, p. 117) ou seja, apresenta-se ao psiquico como um fator quantitativo da atividade
de um 6rgao ou de uma regiao. A meta da pulsao é justamente sua propria satisfagao,
ela se resolve em si mesma.

Mas é importante lembrar que, além da meta e da fonte, dois outros termos estao
ligados ao conceito de pulsio, a saber o objeto e o esforgo. Objeto ¢ o veiculo pelo qual
a pulsio alcanca a satisfacdo. O objeto “nao se encontra originariamente enlacado a
pulsao” e tampouco precisa ser algo diferente do préprio corpo (ibid., p. 118). Por esfor¢o
entende-se que os estimulos sio constantes, assim como os estimulos fisioldgicos prove-
nientes do interior do corpo que nio podem ser cancelados por meio de uma descarga



discurso, v. 49, n. 1(2019), pp. 91-100 99

motora. Nas palavras de Freud, a forca, ou esfor¢o “é a esséncia da pulsio, pois toda
pulsao é um fragmento de atividade” (ibid., p. 117).

Se, no Trés Ensaios, Freud apresentava a pulsao como um representante psiquico,
dez anos mais tarde, em Pulsies e seus destinos, ele diz que a pulsao nao é ela a prépria
representagao, e, no entanto, ¢ preciso haver representagao, pois a pulsio, por ter uma
fonte corpérea, nao pode se apresentar por si mesma no aparelho psiquico. Em seus
textos metapsicoldégicos (O Inconsciente e Pulsoes e seus Destinos) ele passa a se referir a
uma agéncia representante de representagao da pulsao, e nao mais a um representante do
corpdreo no psiquico que d4 conta da representagao de uma determinada regiao corpo-
ral. A agéncia representante de representagao da pulsao seria entao “uma representagao
ou um grupo de representagdes investidas por um montante de energia psiquica desde
a pulsao” (id., 2004e, p. 147).

Isso explica porque autores como Green sio levados a afirmar que o “ponto mais
obscuro [da teoria pulsional] é a natureza do vinculo do psiquismo com o corporal”
(Green, 1982, p. 201). Ora, mas isso nos remete novamente a afirmagao de Freud em a
Concepgdo das Afasias: “O encadeamento de processos fisiolégicos no sistema nervoso
provavelmente nao se encontra numa relagao de causalidade com os processos psiquicos.
Os processos fisiolégicos nao sao interrompidos onde comegam os processos psiqui-
cos” (Freud, 1983, p. 105).

Ao afirmar que nao existe ruptura entre o fisiolégico e o psicolégico, Freud propoe
que essas instincias tenham uma relagao de interdependéncia, ou seja, que as alteragoes
tisiolégicas do sistema nervoso sio representadas no aparelho psiquico concomitante-
mente A sua ocorréncia. Supomos o mesmo para as pulsoes, que ora sao elas mesmas
conceitos limites e representagdes dentro do psiquismo, ora necessitam de agentes re-
presentantes de pulsdes ou de um conjunto delas. Nao hd uma descontinuidade en-
tre os processos, uma vez que em tGltima instancia, o substrato psiquico é o corpo,
ou o préprio sistema nervoso. Jd Strachey observara que “pode ser que a contradigao
seja mais aparente do que real, e que sua solugao resida precisamente na ambiguidade
do conceito mesmo — em seu cardter de conceito fronteirico entre o fisico e 0 animico”
(Freud, 2004d, p. 109).

O conceito de pulsao ocupa assim um lugar central na Metapsicologia freudiana. Mas
pode-se dizer que ele se encontra no fulcro da prépria Psicandlise como saber dotado de
estatuto préprio. E um conceito que se poe sempre com uma dupla referéncia ao fisico e
a0 animico: primeiro nas pulsoes sexual e de auto-conservagao, depois nas pulsoes sexual
e egodica, e, por fim, nas pulsoes de vida e de morte. Com isso, nao ¢ que a pulsio transite
entre dois polos, do corpo e da alma, o vital e o simbdlico — ela os institui enquanto
tais, na medida em que permite tomar essas palavras como se referindo a objetos que
nao sao mais os da medicina ou da fisiologia tradicionais, nem tampouco da metafisica
ligada a elas. O corpo e a alma da Psicandlise, a vida e o simbolismo que ela tematiza
sa0 dominios novos, como que estruturados e problematizados através da posic¢ao do
conceito de pulsdo. A representagao é, em alguma medida, um arranjo de fibras nervosas.



100 Janaina Namba Dualidades freudianas nas origens da Psicanalise

Mas, quando se diz que ela é também, a0 mesmo tempo, imagem abstrata de coisas e
de palavras, o sentido da primeira afirmagao se altera por completo.

Referéncias bibliograficas

ANzieu, D. (1995). Le moi-peau. Paris: Dunod.

BIRMAN, ]. (1993). Ensaios de Teoria Psicanalitica. Rio de Janeiro: Jorge Zahar.

FRreUD, S. (1983) Contribution a la conception des aphasies (1891). Trad. Claude van Reeth. Paris: pUE.

(1986). “Correspondéncia de 02.04.1896.” In: A Correspondéncia Completa de Sig-
mund Freud para Wilhem Fliess — 1887-1904. Ed. Jeffrey Moussaieff Masson. Trad. Vera
Ribeiro. Rio de Janeiro: Imago.

(2004a). “Proyecto de psicologia”. In: Publicaciones prepsicoanaliticas y manscritos
inéditos en vida de Freud (1886-1899), v. I, Trad. José Luis Etcheverry. Buenos Aires: Amor-
rortu editores.

(2004b). La interpretacion de los suenos (primera parte) (1900), v. 1v. Trad. José Luis
Etcheverry. Buenos Aires: Amorrortu editores.

(2004¢). “Tres ensayos de teoria sexual”. In: Fragmento de andlisis de un caso de histe-
ria, Tres ensayos de teoria sexual y otras obras (1901-1905), v. VL. Trad. José Luis Etcheverry.
Buenos Aires: Amorrortu editores.

(2004d). “Pulsiones y destinos de pulsion”. In: Contribution a la historia del movi-
miento psicoanalitico, trabajos sobre metapsicologia y otras obras (1914-1916), v. x1v. Trad. José
Luis Etcheverry. Buenos Aires: Amorrortu editores.

(2004¢). “Lo Inconciente™ In: Contribution a la historia del movimiento psicoanaliti-
co, trabajos sobre metapsicologia y otras obras (1914-1916), v. x1v. Trad. José Luis Etcheverry.
Buenos Aires: Amorrortu editores.

GaBBI JR, O. E. (1991). “Memoéria e desejo”. In: Filosofia da Psicandlise. Sao Paulo: Ed. Brasiliense.

GREEN, A. (1982). O discurso vivo, uma teoria psicanalitica do afeto. Trad. Ruth Joffily Dias.
Rio de Janeiro: Francisco Alves.

GREENBERG, V. D. (1997). Freud and his aphasia book. New York: Cornell University Press.
MannonNT, O. (1994). Freud, uma biografia ilustrada. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editores.

Monzany, L. R. (2005). “O suplemento e o excesso”. In: FuLGencio, L. e SimaNkg, R. T.
(Orgs.), Freud na filosofia brasileira. Sao Paulo: Escuta.

RANCIERE, ]. (2001). L’inconscient esthétique. Paris: Galilée.

Torres FiLHO, R. R. (2006). “O simbdlico em Schelling”. In: Ensaios de filosofia ilustrada.
22 edi¢ao. Sdo Paulo: [luminuras.



DOI 10.11606/issNn.2318-8863.discurso.2019.159287

I0I

Uma cena para a perda:

vergonha e melancolia

A Scene to the Loss:
Shame and Melancholy

Suely Aires

Universidade Federal da Bahia [UFBA]

RESUMO

O presente artigo visa discutir a auséncia de
vergonha na melancolia e a satisfagao dos
pacientes em comunicar o desprezo por si
mesmo, tal como descritos por Freud em
1917. Para tanto, segue a argumentagio do
ensaio Luto e Melancolia e indica os aportes
conceituais necessarios para a apresentagao
da melancolia como uma neurose narcisica,
distinta da vivéncia de luto. Considerando
que a vergonha ¢ um afeto que se coloca na
fronteira entre psiquico e social, busca refletir
sobre as implicagoes clinicas de sua auséncia
na melancolia.

PALAVRAS-CHAVE
Vergonha; Perda; Luto; Melancolia.

ABSTRACT

The present article aims to discuss the ab-
sence of shame in melancholy and the sat-
isfaction of patients in communicating self-
contempt, as described by Freud in 1917. To
this purpose, it follows the arguments of the
essay Mourning and Melancholy and indicates
the necessary conceptual contributions for
the presentation of melancholy as a narcis-
sistic neurosis, distinct from the experience
of mourning. Considering that shame is an
affect that stands on the border between psy-
chic and social, we seek to reflect on the clini-
cal implications of its absence in melancholy.

KEY WORDS
Shame; Loss; Mourning; Melancholy.



102 Suely Aires Uma cena para a perda: vergonha e melancolia

Dai palavras i dor: a tristeza quando ndio fala,
MUrmura no coragio que nao suporta mais
até que o quebra.

Shakespeare, Macbeth (1611)

Em Luto e Melancolia (1917 [2011]) Freud aborda a melancolia a partir da vivéncia do
luto, estabelecendo uma analogia entre a afecgdo psiquica e o afeto normal de tristeza.
Embora considere que a melancolia tem uma defini¢ao conceitual oscilante no campo da
psiquiatria’, Freud se esforga por precisar seus mecanismos psiquicos e destaca os casos
que nao tém proximidade com afec¢oes somdticas. Parece-nos relevante destacar esse
aspecto a fim de indicar que o recurso freudiano ao luto, como modelo normal de uma
afecgdo patoldgica, busca ofertar certa racionalidade a alguns quadros de melancolia
— e Freud ¢ cauteloso ao indicar que hd a possibilidade de haver elementos organicos
em determinados casos, em especial quando se encontra alternincia entre mania e
melancolia — e possibilita articular a melancolia nio apenas com o afeto do luto, mas
também com a manifestagio social relacionada 2 vivéncia de perda.* E nesse contexto
que buscaremos discutir a expressao da vergonha em sua relagdo com a melancolia.

Luto e melancolia: limites de uma analogia

Inicialmente, em seu ensaio, Freud apresenta ao leitor uma defini¢io de luto’ e considera
seu cardter tempordrio e nao patolégico, construindo uma base comum para oferecer
uma descri¢ao da melancolia.

A melancolia se caracteriza por um desinimo profundamente doloroso, uma sus-

pensao de interesse pelo mundo externo, perda da capacidade de amar, inibigao
e toda atividade e um rebaixamento do sentimento de autoestima, que se ex-

de toda atividad b to d timento de autoest

pressa em autorrecriminagées e autoinsultos, chegando até a expectativa delirante

de punigao (Freud, 1917 [2011, p. 47]).

E interessante destacar que o autor busca situar a melancolia, a despeito da oscilagio
conceitual no campo da psiquiatria, por meio de referéncias ao luto. A recorréncia do
prefixo Selbst (referente a si mesmo, geralmente traduzido nas expressoes freudianas por
auto) dd o tom do que vird a ser apresentado posteriormente: um movimento de retor-
no a prépria pessoa — fundamental para pensar os mecanismos psiquicos em jogo na
melancolia — e a colocagio em um tempo verbal apassivador, constituindo uma voz

1 Para uma discussido sobre o tema, cf. Peres, U. T. Divida melancélica, divida melancélica, vida
melancélica (1996).

2 “O termo alemao Trauer [...] pode significar tanto o afeto da dor como sua manifestagio externa”
(Carone, 2011, p. 44).

3 “[...] via de regra, ¢ a reacdo a perda de uma pessoa querida ou de uma abstragao que esteja no lugar
dela” (Freud, 1917 [2011, p. 47]).



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 101-113 103

que ndo pode se afirmar como ativa e que mantém certa reflexividade. Ou seja, nao se
trata de uma transformagao radical da voz ativa na voz passiva, mas passagem para a
voz reflexiva média, construida em uma relagio temporal. E justamente a perturbagio
do sentimento de autoestima que servird de diferencial entre a melancolia e o luto, no
primeiro dos usos do prefixo Selbst.

O trabalho de luto [7rauerarbeit], segundo Freud, caracteriza-se pela retirada da libi-
do do objeto nio mais existente e seu posterior investimento em um objeto substitutivo,
em um processo longo e doloroso que, ao chegar a seu fim, permitird a liberagao de um
quantum de energia psiquica. Durante o processo de luto, o objeto ausente permanece
investido, o que lhe garante presen¢a no mundo psiquico — sonhos, memorias e fanta-
sias — e a realidade sofre desinvestimento libidinal. A melancolia, por sua vez, mantém-
-se fora do tempo, nao se constitui propriamente como um processo e guarda semelhanga
relativa com o luto. Os pontos de semelhanga dizem respeito ao desdnimo, a perda de
interesse pelo mundo externo e a inibigao de atividade, o que inclui a impossibilidade
de amar. A diferenga coloca-se em rela¢io ao objeto: conhecido no luto e desconhecido,
a nivel consciente, na melancolia, o que o leva a questionar a relagio estabelecida entre
sujeito, mundo externo e objeto perdido.

Ao supor que a perda do objeto no luto se dd por subtragao de algo ou alguém
especial, cuja natureza é conhecida, o sujeito enlutado desinveste do mundo porque
este ndo inclui o objeto de seu interesse. Desse modo, prefere a vida psiquica em que
o objeto permanece ao alcance do pensamento — sonho, fantasia ou meméria —,
ao menos durante o periodo de elabora¢ao do luto. Mas, como nos lembra o préprio Freud,
“0 homem nio abandona de bom grado uma posigao da libido, nem mesmo quando um
substituto jd se lhe acena” (Freud, 1917 [2011, p. 49]). E necessdrio um longo processo
que demanda tempo e energia e, ao longo desse decurso, o ex mantém em seu horizonte
a existéncia do objeto, que nao se apresenta propriamente como perdido. A prova de
realidade serd o procedimento que permitird ao ex escolher a vida e deixar para trds o
objeto, reconhecido como morto.

O melancélico desconsidera a prova de realidade e mantém seu investimento no
objeto. Suas criticas ndo se dirigem ao mundo, mas revelam um empobrecimento do
eu por meio das autocensuras e autorrecriminagéoes. “Nao julga que lhe aconteceu uma
mudanca, mas estende sua autocritica ao passado: afirma que ele nunca foi melhor”
(ibid., p. 53). Embora Freud nio se detenha nesse aspecto clinico, a dimensao temporal
da melancolia é um ponto interessante a ser pensado: essa extensao temporal — sempre
fui assim e, de certo modo, sempre serei — pressup6e certa estabilidade desse ex, inde-
pendente das condigdes do mundo externo. Nao se trata, portanto, de supor que parte
de seu comportamento ¢ justificado ou que existe alguma correspondéncia entre sua
autoavaliacdo, sempre negativa, e os olhos do mundo. Trata-se de uma certeza referente
a si mesmo, sendo “infrutifero contradizer o doente” (ibid.).

Esse dado clinico leva Freud a considerar que a comparagao entre melancolia e luto
tem um limite claro, pois deveriamos supor — ao manter a analogia — que a perda se



104 Suely Aires Uma cena para a perda: vergonha e melancolia

dd na relagdo do sujeito com o objeto, como uma perda do objeto no mundo, mas a fala
dos pacientes melancdlicos leva a supor que houve uma perda no ex. H4, portanto, uma
diferenca entre o sujeito em luto e o sujeito melancdlico no que diz respeito a relagao
entre ex, mundo externo e objeto perdido.

Eu e objeto: implicacoes do conceito de narcisismo

Na melancolia, ao considerar-se as falas dos pacientes, mostra-se de forma clara a exis-
téncia de uma instincia critica autbnoma que compée o e e, a0 mesmo tempo, dele se
diferencia. De modo resumido, Freud dird que o quadro clinico da melancolia poe em
destaque o desagrado moral com o préprio ex, revelando a face dessa instancia critica.
Nao se trata de um incdmodo com a aparéncia ou uma critica sobre determinadas carac-
teristicas pessoais, mas concerne a um julgamento moral do melancélico sobre si mesmo,
sobre seus pensamentos e desejos. Em 1917, Freud nomeia a instincia critica distinta
do eu de consciéncia moral, mas sabemos dos desenvolvimentos posteriores referentes a
nogao de supereu, ideal do eu e eu ideal (Freud, 1923 [2011]) que permitirao discutir os
diferentes investimentos da libido e sua relagao com as identificacoes (Freud, 1921 [2011]).

No contexto da discussiao do ensaio de 1917, a no¢ao de narcisismo torna-se funda-
mental, pois colocard em questdo o primeiro dualismo pulsional — pulsoes do ex, de
autoconservagao, versus pulsées sexuais — e abrira novas perspectivas clinicas e tedri-
cas ao considerar a possibilidade de investimento sexual no préprio ex (cf. Freud, 1914
[2010]). Uma das consequéncias da introdu¢ao do conceito de narcisismo ¢é justamente a
diferencia¢do entre os modos de relagao da libido com o ex e com 0 mundo: de um lado,
Freud apresenta o deslocamento da libido, a substitui¢ao dos objetos reais por objetos
fantasiados, como trago da neurose — e aqui o luto encontra-se mais uma vez como
afeto normal e protétipo para pensar a melancolia; de outro lado, Freud indica a recusa
da realidade, do mundo externo, e o desligamento ou represamento da libido como es-
pecificos dos casos de psicose — e a melancolia, ainda que lembremos de sua oscilagao
conceitual, aproxima-se fortemente do campo das psicoses, inicialmente nomeadas por
Freud como neuroses narcisicas.

A distingao entre os modos de investimento libidinal, no entanto, nio é levada ao
extremo de se supor uma diferenca radical na experiéncia de luto e na vivéncia da me-
lancolia. O modelo comparativo utilizado até entdo para a constru¢io do argumento
se sustenta na condi¢ao de ressaltar o que insiste como diferen¢a. Freud, mantendo a
elegincia textual que caracteriza sua escrita, equilibra seu projeto heuristico: o luto ilu-
mina aquilo que podemos compreender sobre a melancolia; e a melancolia, por sua vez,
permite reconhecer os tragos exagerados e destoantes em relacio a vivéncia psiquica do
luto, possibilitando investigar o funcionamento psiquico. Mais do que uma oposicao,
trata-se de um modo de pensar o psiquismo que permite considerar luto e melancolia
— bem como neurose e psicose — por meio de um funcionamento humano comum.



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 101-113 105

A nogao de investimento libidinal permitird articular ex e objeto em um processo
cujos resultados sao varidveis e que deve necessariamente considerar o conceito de nar-
cisismo. O resultado normal de um processo de desinvestimento libidinal do e sobre
o objeto implica o trabalho de elaboracio do luto; ou seja, a substituicao de um objeto
por um novo objeto de amor, apés um periodo de recolhimento. A melancolia segue
outro trajeto: revela-se como resultado de um processo em que houve investimento no
objeto, mas a retirada de libido, apds a morte ou decepgao com o objeto de amor, nao
possibilitou o deslocamento do investimento. A libido nao se dirigiu para um outro
objeto, tendo se retirado para o ex, produzindo uma identificagao do ex com o objeto
abandonado: a perda do objeto se transformou em perda do e (Freud, 1917 [2011, p. 61]).

Ao referir-se ao ex, Freud afirma que essa instincia é construida a partir de experién-
cias externas, enfatizando o papel da identifica¢ao. No contexto da melancolia, a perda
do objeto se transformou em perda do ex e o conflito entre o ex e objeto de amor tomou
a forma de um conflito entre a instincia critica do ex e o ex modificado pela identifi-
cagdo com o objeto. Ou seja, a identificagao entre ex e objeto traz como consequéncia
que a critica do ex, que poderia estar voltada para o objeto real no mundo ou para o
objeto da fantasia, tal como acontece no luto?, volta-se para o préprio e# — movimento
reflexivo que se d4 a ver no uso recorrente do prefixo Selbst na argumentagao freudiana.

A melancolia é efeito de um processo singular que aproxima diferentes operagoes, mas
que necessariamente deve sustentar-se sobre uma base narcisica para a escolha do objeto,
respondendo a ambivaléncia que se institui nessa relagio. Nesse processo, o investimento
libidinal em diregao ao objeto sofre uma inflexao e regride para o ex em fungao de sua
identificagao narcisica com o objeto, substituindo o investimento no objeto pela identi-
ficagio ao objeto. “A identificagio narcisica com o objeto se torna entao um substituto
do investimento amoroso e disso resulta que, apesar do conflito, a relagio amorosa com
a pessoa amada nao precisa ser abandonada” (ibid., p. 63). Nesse argumento, Freud
aproxima escolha narcisica de objeto e regressao por meio do conceito de identifica¢ao,
de modo a caracterizar a melancolia como um processo regressivo que parte da escolha
narcisica de objeto para o narcisismo.

Ainda mantendo a aproximagao entre luto e melancolia, Freud destaca o papel da
ambivaléncia das relagdes amorosas na constitui¢ao do quadro melancélico, mas busca
incluir nesse processo a retragao regressiva da libido. Dito de modo claro: para que uma
melancolia se constitua é necessdrio um somatdrio de elementos para além do que se dd
a ver no luto, quais sejam: escolha narcisica (do objeto), ambivaléncia (frente ao objeto),

4 Embora Freud discorra sobre a ambivaléncia como caracteristica da melancolia, nio indicando tio
claramente sua presenca nas vivéncias de luto, ele coloca em discussio, ao fim de seu ensaio, a presenca
da ambivaléncia nas recriminagoes obsessivas depois de casos de morte. Desse modo, pode-se consi-
derar — em consonancia com a construgao da teoria psicanalitica desde 1895 (Freud, 1893-1895 [2016])
— que a ambivaléncia é constitutiva da vida psiquica, estando na base dos conflitos neurdticos.



106 Suely Aires Uma cena para a perda: vergonha e melancolia

identifica¢ao narcisica (ao objeto) e, ponto fundamental, regressao ao periodo do narci-
sismo. A melancolia implica, portanto, uma retragao libidinal que provoca o abandono
do objeto e que mantém o amor. No entanto, em fungio da ambivaléncia, esse amor é
também 6dio ao objeto que, ao ser substituido por meio do processo de identificacao,
conduz as recriminagdes do melancélico contra si mesmo: esse objeto substitutivo é
humilhado e insultado, produzindo satisfa¢io parcial — sddica, dird Freud’ (1917 [2011,
p. 67]) — por infligir sofrimento ao objeto e ao ex.

De forma categérica, Freud afirmard que as recriminagdes apresentadas contra o
préprio ex podem ser traduzidas em reclamagées contra o objeto. Ou seja, um obscu-
recimento das fronteiras entre externo e interno pode ser suposto e se dd a ver por meio
da inadequagio entre as acusagdes feitas pelo sujeito contra si mesmo e a proximidade
entre estas mesmas acusagoes ¢ um objeto de amor. Freud teoriza, a partir da escuta
desses pacientes, que as recriminagdes contra o objeto de amor se voltaram contra o
eu. Ao autorrecriminar-se, ao queixar-se, o sujeito acusa e denuncia o objeto de amor.
Ihre Klage sind Anklagen. Queixar-se é dar queixa, acusar, prestar queixa contra o outro,
no sentido de acusagao publica, dird Carone (2011, p. 58). A publicidade dessa queixa
chama a atengao pela auséncia do sentimento de vergonha. “Eles nao se envergonham,
nem se escondem” (Freud, 1917 [2011, p. 59]).

Freud justifica a auséncia de vergonha na melancolia pelo fato de as acusagoes es-
tarem voltadas contra o outro, nao atingindo propriamente o sujeito, que sequer tem
consciéncia de que se queixa de um outro: todo esse conflito sé pode ser pensado como
sendo de ordem inconsciente, j4 que a consciéncia nao apreende senao parte do processo,
seu resultado. O recurso freudiano a identifica¢io, como processo constitutivo do eu,
permite destacar a base inconsciente que preside a escolha de objeto e sua perda nos
casos de melancolia:

Houve uma escolha de objeto, uma ligagao da libido a uma pessoa determinada;
gracas a influéncia de uma ofensa real ou decep¢ao por parte da pessoa amada,
essa relagdo de objeto ficou abalada. O resultado nao foi o normal, uma reti-
rada da libido desse objeto e o seu deslocamento para um novo, mas foi outro
[...]. O investimento de objeto provou ser pouco resistente, foi suspenso, mas
a libido livre nao se deslocou para um outro objeto, e sim se retirou para o ego
(Freud, 1917 [2011, p. 61]).

O conceito de identificagao permitird a Freud enunciar sua bela férmula — z sombra
do objeto caiu sobre o eu (ibid.) — e indicar que a cisao do ex é condi¢io necessdria para
que o eu seja julgado por sua identificagao ao objeto abandonado no processo de adoeci-
mento melancélico. Caberia perguntar: De gue abandono se trata? Quem abandona quem?

5 Nesse ensaio, Freud dedica-se a pensar o sadismo em sua relagio com a tendéncia ao suicidio pre-
sente em casos de melancolia. Cabe destacar que a auséncia do conceito de pulsio de morte (Freud,
1920 [2010]), desenvolvido apenas em 1920, limita essa discussdo. Seria interessante fazer uma
confronta¢io entre os modos de apresentagao do suicidio na obra freudiana antes e depois de 1920,
0 que ndo ¢ objeto do presente artigo.



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 101-113 107

O cariter reflexivo dessa operagao faz com que a perda seja vivenciada de forma passiva
pelo ex, que, no entanto, ativamente a reproduz, maltratando o objeto, recriminando-o,
mostrando sua face negativa. E, pois, um ex modificado pela identificacio que sofrerd
as agruras da agressividade do ex contra o objeto, reflexividade que s6 se torna possivel
em fungao da identificagdo. A identifica¢io se coloca como prévia a escolha de objeto e
se constitui como a primeira modalidade pela qual o ex distingue um objeto, ainda que
a expressdo da agressividade se mostre ambivalente.

Cabe considerar que Freud parece produzir certa indeterminagao na relagao entre
escolha de objeto e identificagao, visto que, de um lado, apresenta a melancolia como
um adoecimento psiquico no qual a libido nao se dirigiu para um outro objeto, tendo
se retirado para o ew, o que produziu uma identifica¢io do ex com o objeto (Freud, 1917
[2011, p. 61]) e, de outro, argumenta que a identificagao se constitui como a primeira
modalidade pela qual o ex destaca um objeto (ibid., p. 63). Essa aparente contradi¢ao se
esclarece quando Freud mantém, lado a lado, a nogao de ambivaléncia e a base narcisica
de escolha do objeto. Ou seja, a conclusdo freudiana dirige-se para o reconhecimento
do predominio do tipo narcisico de escolha de objeto na disposi¢ao para a melancolia,
o que produziria essa indeterminagao na relagio entre escolha de objeto e identificacio.

A teorizagao sobre a identificacio s serd desenvolvida de forma mais detalhada
posteriormente, em 1921, no texto Psicologia das Massas e Andlise do Eu (1921 [2011]).
No entanto, em 1917, Freud lanca as bases para se pensar a melancolia como um adoeci-
mento do ex, em seu processo constitutivo, de relagao com o objeto. A melancolia, como
uma ferida aberta (cf. Peres, 2010), atrai para si as energias de investimento e esvazia o
eu, produzindo um empobrecimento radical. Seu processo de elaboragdo se trama em
torno de “intimeras batalhas isoladas, nas quais 6dio e amor combatem entre si: um para
desligar a libido do objeto, outro para defender contra o ataque essa posi¢ao da libido”
(Freud, 1917 [2011, p. 81]).

Vergonha e melancolia: uma batalha a céu aberto

Por que razao a auséncia de vergonha chama a atengao de Freud? No argumento freu-
diano, a distin¢ao entre luto e melancolia é melhor apresentada quando ¢ referida as
autorrecriminagoes, autoacusagoes e autodepreciagio que se destacam nas falas de pa-
cientes melancdlicos e que se encontram ausentes na vivéncia de luto. O voltar-se contra
si mesmo, o uso recorrente do Selbst no texto freudiano, aponta para o movimento
reflexivo caracteristico da melancolia e indica a presenca da instincia critica como par-
te do funcionamento do ex, que aparece cindido. E como parte desse argumento que
Freud chama a atengio para a auséncia de vergonha, nio sem antes afirmar que esse
sujeito parece captar com mais agudeza do que os demais a verdade sobre o homem:
mesquinhez, egoismo, dependéncia constituem a natureza humana e cada um de nés
busca ocultar as fraquezas de seu ser. De certo modo, podemos considerar que aqui se



108 Suely Aires Uma cena para a perda: vergonha e melancolia

antecipa a visao de homem presente em O Mal-estar na civilizagio (1930 [2010])%, ainda
que ndo haja uma teorizagao sobre a pulsao de morte.

“Sem dtvida, quem pode chegar a uma tal autoapreciagao e expressd-la diante dos
outros |...] estd doente, quer diga a verdade, quer seja mais ou menos injusto consigo
préprio” (Freud, 1917 [2011, p. 55]). O que chama a atengdo de Freud nio é propriamente
a avaliagao feita quanto ao préprio cardter, mas a exposi¢ao publica desta apreciagao.
Parece haver certa permeabilidade entre interno e externo, entre o que se pensa e o que
se diz, entre o que se constitui como proprio e como alheio. A vergonha, como afeto,
mantém-se nas fronteiras, entre psiquico e social; ou, dito de outro modo, a vergonha
como trago de subjetividade, depende da constitui¢ao de um espago de interioridade,
velado ao olhar do outro e, a0 mesmo tempo, revelado no momento de embaraco.

Para que se produza um efeito de vergonha se faz necessdrio supor, primeiramente,
que o eu tem como referéncia uma imagem de si e que, em tempo posterior, ele reco-
nheca no olhar do outro sua prépria condi¢io de objeto distante dessa representagao e,
comparativamente com a imagem inicialmente constituida, confirme ou conclua sua
perda em relagio ao referencial humano, mas que, ainda assim, faca o gesto de se afirmar
como homem (cf. Aires, 2012). Como ameaca de desnudamento, a vergonha indica a
condic¢ao subjetiva daquele que vivencia a situagao de objeto, pois coloca-se como efeito
de um reconhecimento entre homens, como marca de humanidade e reduto tltimo do
humano: eu e outro, interiorizado, se encontram no sentimento de vergonha.

Nesse sentido, a vergonha permite ao ex experimentar-se como objeto e responder
como ex; ou seja, permite ao sujeito experimentar-se como sujeito, ainda que em ex-
trema objetifica¢ao, diante do olhar e da avalia¢do do outro. “A vergonha é desde o
inicio e sempre um sentimento social” (Tisseron, 2014, p. 3), pois coloca-se na relagao
com o outro, presenca real ou imagindria que condiciona esse afeto (cf. Soler, 2011).
H4, no momento do embaraco, subjetivagao e dessubjetivagdo em um tempo preciso,
em que e ¢ imagem se diferenciam e se sobrepoem.

A temporalidade da vergonha, o breve instante de confrontagao com o olhar do outro
e a conclusio que dai advém (cf. Lacan, 1945 [1998]), se perde na temporalidade monéto-
na da melancolia, um tempo que parece nao sofrer variagoes e que implica certa suspen-
sao da perda. A rela¢io do sujeito com o tempo afigura-se na mesma base das relagoes
com o objeto: 0 melancélico nao sabe o que perdeu, nem quando perdeu — eternidade
de uma perda que parece nunca se efetivar por completo. Como nos lembra Freud (1917
[2011, p. 63]), 0 objeto se perde e 0 amor se mantém; mas também podemos considerar

6 “[...] o ser humano nio ¢ uma criatura branda, 4vida de amor, que no mdximo pode se defender,
quando atacado, mas sim que ele deve incluir, entre seus dotes instintuais, também um forte quin-
hao de agressividade. Em consequéncia disso, para ele o proximo nao constitui apenas um possivel
colaborador e objeto sexual, mas também uma tentagio para satisfazer a tendéncia a agressio, para
explorar seu trabalho sem recompensé-lo, para dele se utilizar sexualmente contra a sua vontade,
para usurpar seu patrimoénio, para humilhd-lo, para infligir-lhe dor, para torturd-lo e maté-lo”
(Freud, 1930 [2010, pp. 76-77]).



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 101-113 109

que a prépria perda se perde, visto que, nesse tempo suspenso da vivéncia melancélica,
o objeto, parte do ex e a perda sao mantidos fora da consciéncia. O cardter indizivel
e irrepresentdvel dessa perda impede que o ex reconhega a morte do objeto, tal como
ocorre no luto (Freud, 1917 [2011, p. 83]), bem como impede que o melancélico possa
dizer algo sobre isso de forma direta. As acusagoes mostram esse desvio, sao indiretas ao
enganar-se em relagao ao alvo: nio se trata do e# — humilhado, rebaixado e de pouco
valor — mas de uma acusagio voltada para o objeto.

No contexto clinico da melancolia, a fala do outro parece nao importar. Nao se trata,
portanto, de uma discordincia de pontos de vista na avaliagdo feita pelo interlocutor
e pelo melancélico em relagdo ao seu valor. Nada do que o interlocutor disser que se
mostre contrdrio ao juizo do melancélico sobre si mesmo serd considerado — como tao
bem indica Freud (1917 [2011, p. 53]) —, mas sua observagao precisa revela que:

O melancélico ndo se comporta inteiramente como alguém que faz contrigao de
remorso e autorrecriminagao em condi¢oes normais. Falta a ele, ou pelo menos nao
aparece nele de modo notdvel, a vergonha perante os outros [...]. No melancélico,
quase se poderia destacar o trago oposto, o de uma premente tendéncia a se co-
municar, que encontra satisfagao no autodesnudamento (Freud, 1917 [2011, p. 55]).

Naio se trata apenas da auséncia de vergonha, mas destaca-se a satisfagao do auto-
desnudamento, da exposi¢ao de si que, segundo o argumento freudiano, dirige-se ao
objeto. Esse movimento parece ir de encontro a apreensao narcisica de si, a preservagao
da prépria imagem, como se a melancolia operasse na dire¢ao oposta ao narcisismo
(Butler, 1997 [2007]). Contudo, a exposi¢ao de si alinha-se ao narcisismo em fun¢io da
relagdo identificatéria constituida entre ex e objeto nos casos de melancolia, em que a
escolha de objeto ji operou sobre uma base narcisica e em que o ex se constitui como
objeto tendo o outro como modelo: 0 melancélico estd no centro da cena, ainda que se
veja de fora. De forma especial na melancolia, o ez toma a si mesmo como objeto, para
maltratd-lo, humilhd-lo e daf extrair satisfacao.

Poderfamos, entdo, considerar que na melancolia produz-se uma ruptura do laco
social? A auséncia de vergonha implicaria exclusao radical do outro, da alteridade?
Como jd destacamos, o espanto de Freud refere-se nao apenas a auséncia de vergonha,
mas a premente tendéncia a se comunicar. Estranhamente, na melancolia, a exposi¢ao
de si em sua versao rebaixada pode ser compreendida como modo de relagao com o
outro, pela insisténcia em denunciar sua prépria inferioridade e, 20 mesmo tempo, pode
ser vista como ruptura do laco social. A ligacao com o mundo parece, de um lado, ser
substituida pela relagdo entre instincias psiquicas — instincia critica e ex — e, de outro,
parece ser mantida por meio das declaragoes que consideram a possibilidade de que o
outro escute seus impropérios.

Retomemos: a auséncia de vergonha implica exclusao radical do outro? H4 ruptura
do lago social? Essas perguntas exigem uma resposta mais delicada, visto que, como
linha argumentativa central, Freud detém-se especificamente nos lagos libidinais que



110 Suely Aires Uma cena para a perda: vergonha e melancolia

unem ex e objeto, destacando a dimensao de vivéncia psiquica tanto do luto quanto da
melancolia e, nesse contexto, aponta para uma retragao da libido e para uma regressao
ao narcisismo. Por outro lado, ao recorrer a no¢io de identificagao para abordar a me-
lancolia, Freud abre a perspectiva de se considerar que a instincia critica do melancélico
¢ uma categoria a0 mesmo tempo social e psiquica. Ou seja, a existéncia da instincia
critica jd marca a presenc¢a da ordem social, em um tempo anterior, constitutivo do eu,
que, no momento de adoecimento melancélico, parece estar ausente.

O isolamento dos melancdlicos, sua falta de interesse pelo mundo externo, justifica-
-se pela retragao da libido. No entanto, a preméncia a comunicar seu rebaixamento,
a necessidade de apresentar-se inferior aos olhos dos outros, parece implicar uma certa
forma de laco, “um desvio que religa a melancolia 4 sua sociabilidade perdida ou reco-
lhida” (Butler, 1997 [2007, p. 189]). Ora, é 0 movimento de recusa — siléncio, anorexia
e suicidio — que pode, entdo, ser compreendido como ruptura radical do laco social,
do investimento voltado para o mundo externo, que — considerando-se que estamos
acompanhando Freud em 1917 — implica a subversio da pulsao que liga 0 homem a
vida (Freud, 1917 [2011, p. 53]). Ainda assim, Freud destaca a possibilidade de pensar o
suicidio em sua relagao com o sadismo; ou seja, como uma reversao para o proprio eu
da agressividade voltada contra o objeto, uma das vicissitudes da pulsao (id., 1914 [2013])
que se ancora na proposta do primeiro dualismo pulsional freudiano.

Podemos considerar que a pulsao de morte, que ainda nao se deixa enunciar teorica-
mente, jd langa sua sombra na concepgido de psiquismo humano de entao. Desde 1914,
em seu artigo sobre o narcisismo, Freud encontra-se as voltas com as deducoes tedricas
e descobertas clinicas que apontam para a necessidade de rever o dualismo pulsional
que opoe ex e sexualidade’

Qual cena para a perda?

Como constituir uma cena para perda, um enquadramento que possibilite um efeito de
conclusio no tempo indefinido da melancolia? O luto, em seus aportes sociais — rituais
compartilhados e privados que delimitam certo tempo para a elaboragdo —, institui
uma cena para a perda que goza de reconhecimento social e possibilita a nomeagao do
vivido. Sem cena para a perda, sem palavras que nomeiem o que se encontra em questao,
a melancolia segue sem bordas precisas, em uma oscila¢ao que ndo ¢é apenas tedrica ou
descritiva, mas vivencial. As palavras do melancélico, daquele que vive o adoecimento,
nio dizem dessa experiéncia, apenas apontam para o ex, para essa vida rebaixada e
miserdvel, indigna de cuidado e dedicagdo e que, ainda assim, clama por atengao.
Nesse sentido, nao hd moldura para a perda na vivéncia melancélica, hd uma grande
invasao afetiva que nao se deixa enquadrar. No entanto, cabe considerar que “o que nao

7 A vergonha nio se constitui como tema especifico na investigagio freudiana. Mesmo na reflexdo
lacaniana, encontra-se apenas uma tnica mengdo a vergonha (Lacan, 1969-1970 [1992], p. 172),
sendo mais frequente referéncias ao pudor (cf. Krutzen, 2000). Nesse sentido, torna-se dificil pensar
qual o impacto do segundo dualismo pulsional sobre a concepgao de vergonha na teoria freudiana.



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 101-113 111

pode ser declarado pelo melancélico, ndo obstante, é o que rege a fala do melancélico
— uma indizibilidade que organiza o campo do dizivel” (Butler, 1997 [2017, p. 193]).
Como se diz o que ai se diz? Talvez a indicagao de Freud quanto aos aspectos clinicos da
melancolia possa nos servir de guia: ao escutar a fala de seus pacientes, ele conclui que
de nada adianta discordar da avalia¢ao que o melancélico faz de si, tanto por se tratar
de uma espécie de delirio de inferioridade moral — e como formagao delirante mantém
uma légica prépria que desconsidera as premissas compartilhadas socialmente — quan-
to porque “logo teremos que confirmar, sem restri¢oes, algumas de suas afirmagoes”
(Freud, 1917 [2011, p. 53]).

A atengao as falas dos melancdélicos é o que permite a Freud considerar nao apenas
a auséncia do filtro social da vergonha, que deveria implicar certa preservagio de sua
imagem, mas se deixar surpreender pela constatacao da satisfagao envolvida na auto-
depreciagiao. No manejo clinico proposto por Freud, a escuta das falas do melancélico
deve contemplar sua singularidade, o que permite dar valor de verdade ao que ¢ dito
pelo paciente, sem, contudo, supor que se trata de uma correspondéncia entre quem diz
0 que diz de quem se diz. Como se o procedimento consistisse — em certa similaridade
com as operagoes linguisticas do caso Schreber (id., 1912 [2010, p. 83-87]) — em uma
reorganizagao do dito que nao implica tradugao, mas mudanca de diregao, de posigao
e de objeto.

O que o paciente diz ¢ verdadeiro, desde que se atente para o jogo de formulagoes
possiveis: a avaliagao depreciativa, em um erro de dire¢do, volta-se sobre o préprio ex,
mas refere-se a um outro; esse outro é objeto de amor; esse outro é objeto de 6dio; esse
outro ¢é exterior ao ew; esse outro ¢ parte do ex, por ter sido internalizado; ex e objeto
encontram-se identificados; o ex encontra-se cindido. Cada uma das formulagoes é
verdadeira, ainda que parecam estar em contradicdo. E « escuta paciente das miiltiplas
autoacusagoes do melancdlico (id., 1917 [2011, p. 59]) que possibilita reconhecer a exterio-
ridade das censuras — voltadas para o objeto — e sua introjegao — dirigindo-se ao ex;
ou melhor, a uma parte do ex. A intervengao clinica visaria, portanto, a manutengao
do lago social por meio da oferta de uma escuta aquilo que o paciente parece falar sem
enderegamento, apenas referindo-se a si mesmo. Nesse sentido, o analista se oferece como
alteridade, acompanhando o ténue fio das palavras do melancélico.®

Do ponto de vista metapsicol6gico, os argumentos para pensar a melancolia referem-
-se 20 movimento reflexivo da agressividade em dire¢ao ao ew, a regressao ao narcisismo,
a retracao da libido, o que leva a enfatizar os conceitos de narcisismo e identifica¢ao.
Na perspectiva freudiana, os achados clinicos relacionados as afec¢oes melancdlicas
permitem o avango da teoria psicanalitica, em especial no que se refere a compreensao

8 Como indicado anteriormente, a melancolia tem grande variagao, podendo inclusive ser pensada
no plural: melancolias. Ao me referir a uma posi¢ao do analista na escuta do melancélico estou me
limitando 4 dire¢do da cura em psicandlise, o que ndo exclui o recurso & medicagio e o reconheci-
mento da dimensdo quimica de alguns quadros de adoecimento. Mesmo Freud jé aponta a possibi-
lidade da existéncia de quadros de melancolia de origem #dxica (cf. Freud, 1917 [2011, p. 73]).



112 Suely Aires Uma cena para a perda: vergonha e melancolia

das relagoes entre e e objeto em situagoes de perda. A auséncia de vergonha e a exposi-
¢ao de si sao, por sua vez, os pontos que possibilitam a discussao sobre a fronteira entre
social e psiquico na composi¢ao do ex, pois implicam uma presenga do outro, externo
ou internalizado, que antecede o quadro de adoecimento psiquico. No entanto, esse é
um aspecto pouco explorado, mas que, a nosso ver, coloca-se como baliza clinica.

A cena para a melancolia poderia vir a ser composta a partir do olhar e escuta do
analista frente as palavras e ao siléncio do melancélico, que talvez venham a instituir um
testemunho sobre a vivéncia de adoecimento para além de sua nomeagao. Ao indicar
que se trata de uma melancolia, o analista pode vir a se incluir e, por meio da nomeagao,
constituir um termo terceiro para o que parece se manter na encenagao entre instancia
critica e eu; e que teoricamente supomos fazer parte do teatro privado entre ex e objeto.
E como elemento terceiro, que um nome para a perda pode advir e um testemunho?
(do melancélico) pode ser recolhido (pelo analista): fale, fale tudo o que lhe ocorrer, mesmo
que parega sem importincia, mesmo que cause constrangimento ou vergonha. Na melanco-
lia, a auséncia de vergonha parece deixar & mostra o que ainda deve ser construido, por
meio de uma aposta na palavra.

H4 uma saida — falar, falar muito / Sao as palavras que suportam o mundo, /
nao os ombros. Sem o “porqué”, o “sim”, / todos os ombros afundavam juntos. /
Basta uma boca aberta / (ou um rabisco num papel) / para salvar o universo
(Britto, 2003).

Ao inventar modos de narrar, ao dizer de uma perda que nio se reconhece como tal, o
sujeito poderd, talvez, construir um enquadre temporal e enunciativo para a melancolia:
tempo para concluir o que pareceu, por um momento, eterno; espago para construir
uma cena singular para a perda na melancolia.

Referéncias bibliograficas

AGAMBEN, G. Homo Sacer: o poder soberano e a vida nua I. Tradu¢ao de Henrique Burigo. Belo
Horizonte: UFMG, 2002.

AIREs, S. “Era como se a vergonha devesse lhe sobreviver...”. In: De um discurso sem palavras.
Nina Leite, J. Guillermo Mildn-Ramos. Maria Rita Moraes (org). Campinas, sp: Mercado
de Letras, 2012.

BritTo, P. H. “De vulgari eloquentia”. In: Brito, P. H. Macau. Sao Paulo: Companhia das
Letras, 2003.

BUTLER, J. (1997). A vida psiquica do poder: teorias da sujeigio. Tradugio de Rogério Bettoni.
Belo Horizonte: Auténtica Editora, 20r17.

FrREUD, S. (1893-1895). “Estudos sobre a histeria”. In: FReuD, S. Obras Completas, volume 2:
Estudos sobre a histeria (1893-1895). Tradugdo de Laura Barreto. Revisio da tradugao: Paulo
César de Souza. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2016.

9 Em latim, pode-se usar dois termos para referir-se a testemunha: restis, que diz respeito ao depoi-
mento de uma pessoa em um processo, elemento terceiro; e superstes, o sobrevivente, aquele que
vivenciou tal situagao (Agamben, 2002).



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 101-113 113

(1912). “Observacoes Psicanaliticas sobre um Caso de Paranoia Relatado em Auto-
biografia”. In: FReUD, S. Obras Completas, volume 1o0: Observagoes Psicanaliticas sobre um
Caso de Paranoia Relatado em Autobiografia (“o caso Schreber”), Artigos sobre Técnica e
Outros Textos (1911-1913). Tradugdo e notas de Paulo César de Souza. Sao Paulo: Compa-
nhia das Letras, 2010.

(1914). “Introdugio ao narcisismo”. In: FReUD, S. Obras Completas, volume 12: In-
trodugio ao Narcisismo: ensaios de metapsicologia e outros textos (1914-1916). Tradugio e
notas: Paulo César de Souza. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2010.

(1914). As Pulsées e seus Destinos. Tradugao de Pedro Heliodoro Tavares. Edicao Bilin-
gue. Belo Horizonte: Auténtica Editora, 2013.

(1917). Luto e melancolia. Tradugdo de Marilene Carone. Sao Paulo: Cosac Naify,
2011.

(1920). “Além do principio do prazer”. In: FREUD, S. Obras Completas, volume 14:
Histéria de uma neurose infantil (“o homem dos lobos”); além do principio do prazer e
outros textos (1917-1920). Tradugdo de Paulo César de Souza. Sao Paulo: Companhia das
Letras, 2010.

(1921). “Psicologia das massas e andlise do eu”. In: FREUD, S. Obras Completas, volu-
me 15: Psicologia das massas e andlise do eu e outros textos (1920-1923). Tradugio de Paulo
César de Souza. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2011.

(1923). “O eu e 0 id”. In: FREUD, S. Obras Completas, volume 16: O eu e o id, “auto-
biografia” e outros textos (1923-1925). Tradugio de Paulo César de Souza. Sao Paulo: Com-
panhia das Letras, 2011.

(1930). “O mal-estar na civilizagao”. In: FReuD, S. Obras Completas, volume 18: O
mal-estar na civiliza¢io, novas conferéncias introdutdrias a Psicandlise e outros textos (1930-
1936). Tradugao e notas de Paulo César de Souza. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2010.

KruTZzEN, H. (2000). Jacques Lacan: séminaire 1952-1980. Index référentiel. Paris: Anthropos.

LacaN, J. (1945). “O tempo légico e a asser¢do de certeza antecipada”. In: LacaN, ]. Escritos.
Tradugdo de Vera Ribeiro. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1998.

(1969-1970). Semindrio 17: O Avesso da Psicandlise. Versio Brasileira: Ari Roitman.
Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1992.

Peres, U. T. (1996). “Dtvida melancélica, divida melancélica, vida melancélica”. In: Melan-
colia. Urania Tourinho Peres (org). Sao Paulo: Escuta.

(2011). “Uma ferida a sangrar-lhe a alma”. In: FREUD, S. (1917). Luto e melancolia.
Tradug¢do de Marilene Carone. Sao Paulo: Cosac Naity.

SHAKESPEARE, W. (2003 [1611]). “Macbeth”. In: SHAKESPEARE, W. T7agédias. Sao Paulo: Nova
Cultural.

SIMANKE, R. (2009). A formagio da teoria freudiana das psicoses. Sao Paulo: Ed. Loyola.
SoLeR, C. (2011). Les Affects Lacaniens. Paris: PUE.

TisserON, S. (2014). La honte : psychanalyse d’un lien social. Paris : Dunod.



SigmundFresd .




DOI 10.11606/issn.2318-8863.discurso.2019.159288

115

Desamparo e Eros na concepcao do
“homem civilizado” em Freud

Helplessness and Eros in Freud'’s
Conception of “Civilized Man”

Carlos Eduardo de Moura
Pos-Doutorando

Faculdade de Filosofia, Ciéncias e Letras de Ribeirao Preto
Universidade de Sao Paulo [usP]/FAPESP

RESUMO

Considerando-se que a oposi¢ao entre
Eu-nio Eu, Sujeito-Objeto, Prazer-Desprazer
sa0 os pares de opostos (fensdo) que lancam
o individuo nos mais significativos vincu-
los para a estruturagio de sua vida animica,
deseja-se aqui pensar em uma “organizagao
psicofisiolégica” que vai desde (sob o pano
de fundo da experiéncia do desamparo) os
estimulos pulsionais aos destinos das pulsoes
(de modo que a constitui¢do do mundo real
nio se torne uma mera abstragio). E nesse
“circuito de investimentos” que a natureza
bioldgica desse pulsional transbordard — eis
o que se procurard defender — para um uni-
verso simbdlico instanciado pela presenca de
outros seres humanos. Por fim, defender-se-4
que ¢ no cerne da dinAmica das mogdes pul-
sionais que o individual encontrar-se-4 vincu-
lado (fatalmente) aos enigmas das “psiques de
massa’: trata-se da relacio entre necessidade e
satisfagio (individuo bioldgico) e as exigéncias
da comunidade (cultura, tempo socializado).

PALAVRAS-CHAVE

Pulsao; Interno-externo;
Estado de desamparo;
Exigéncias da cultura.

ABSTRACT

Considering that the opposition between
I-not I, Subject-Object, Pleasure-Unpleasure
are the pairs of opposites (tension) that throw
the individual into the most significant bonds
for structuring his/her soul life, the aim here
is to think about a “psychophysiological or-
ganization” that ranges from (against the
backdrop of the experience of helplessness)
the drive stimuli to the drive destiny (so that
the constitution of the real world does not
become a mere abstraction). It is in this “in-
vestment circuit” that the biological nature
of this drive will overflow — that is what
will be sought to defend — to a symbolic
universe instantiated by the presence of other
human beings. Finally, it will be argued that
it is at the core dynamics of the drive mo-
tions that the individual will find him/her-
self (fatally) connected to the enigmas of the
“mass psyches™ i.e. the relationship between
need and satisfaction (biological individual)
and the demands of the community (culture,
socialized time).

KEY WORDS

Drive; Internal-External;
State of Helplessness;
Culture Demands.



116 Carlos E. de Moura Desamparo e Eros na concepcao do “homem civilizado” em Freud

1. Desamparo e insercao (acao) na realidade objetiva

Pretende-se aqui pensar, com Freud, algumas formas de constituicao do Mundo
objetivo (Mundo externo) em relagio com a estruturagio do aparelho psiquico (Mundo
interno) e isso sob a perspectiva (quantitativa) de um real (“massa em movimento”) que,
alterado pelo fend6meno humano (projecio de percepgoes internas, percepgoes sensoriais,
processos de sentimentos e de pensamentos projetados para fora, linguagem abstrata de
pensamento, mogoes de desejo, consciéncia moral, pulsc’)es sexuais e sociais, represséo),
configura-se qualitativamente (Mundo ordenado e organizado, Mundo Cultural, Mundo
Social). “Toda histéria da cultura ndo faz sendo mostrar os caminhos que os seres huma-
nos empreenderam para a ligacao [Bindung] de seus desejos insatisfeitos, sob as condigoes
cambiantes, e alteradas pelo progresso técnico, de concessao e frustragao pela realidade”
(Freud, 1913, p. 188). Trata-se de compreender a zensdo “Mundo interno-Mundo externo”
como uma relacio de exterioridade e, a0 mesmo tempo, como relagao de interioridade.’

Parte-se do pressuposto de que a vida psiquica brota do par de opostos “Realida-
de objetiva-Realizagao de desejo™, o que torna possivel pensar — juntamente com
Freud — essa “intuigao cientifica e naturalista” da realidade objetiva para problematizar
a relagao sujeito-objeto’ na constitui¢io, nio s6 do Mundo como Mundo vivenciado,
mas da prépria possibilidade do fenémeno “humano, demasiado humano™ a realidade
psiquizada (representada, significada, simbolizada, valorada, dotada de forte carga afe-
tiva, investida de libido, enfim, uma realidade humanizada). Assim sendo, a psicandlise
procurard mostrar como deve se apresentar para nds o mundo, em consequéncia da
particularidade de nossa organizacao psicofisioldgica: é preciso considerar nosso aparelho
psiquico perceptivo para que o problema da constitui¢io do mundo nao se torne uma
abstragao vazia e sem interesse pratico.*

Esse aparelho psiquico perceptivo, & medida que também é compreendido como
massa pulsional, manifestar-se-4 no jogo de forgas entre “fontes endossomdticas de esti-
mulos” (impacto, pressio, forca constante, demanda, necessidade impreterivel) e “metas”
(exigéncia de trabalho imposta ao animico, por sua relagao com o corporal, visando a
satisfagao): a pulsio dar-se-4 como “um conceito fronteiri¢o entre o animico e o somdtico”
(id., 1915b, p. 117 [0 grifo é meul]). E nesse mecanismo que o quantitativo (carga energé-
tica, afluxo de excitagao, pressao interna — de inicio, indeterminados) serd inscrito em

1 Cf. Avenburg, 1975, p. 10.
2 Cf. Freud, 1899, p. 320.

3 “No mundo externo nio hd qualidades, apenas massas em movimento que se embatem continua-
mente. As qualidades ndo estdao nas coisas, nao sio propriedades inerentes as coisas, sio proprie-
dades que atribuimos as coisas em fungao de certos efeitos que elas causam sobre nés.” (Gabbi Jr.,
2003, p. 43 [Nota s5]).

4 Cf Freud, 1927, pp. 54-55.

5 O conceito de pulsio [Trieb] nao poderia ser naturalizado, pender para o “lado biolégico-corporal”
ou para o “psiquico-corporal”, jd que “Freud nio pretendeu naturalizd-lo em qualquer territério pre-
viamente definido, mas antes preservar sua caracteristica seminal fronteirica” (Tavares, 2015, p. 77).



discurso, v. 49, n. 1(2019), pp. 115-125 117

um destino psiquico (portanto, qualitativo, seja um objeto do mundo ou uma parte do
préprio corpo) sob a perspectiva de “dois pontos de vista: o da forga [discurso do energé-
tico] e o do sentido [discurso do sentido]” (Ricoeur, 1977, p. 105). Em outros termos, pela
experiéncia do desamparo, o individuo se vé obrigado a abandonar “o estado narcisista
primordial” para satisfazer as sua necessidades impreteriveis pela “intervencao exterior”.

Ainda que o estimulo pulsional nao provenha da realidade externa, mas do interior
do organismo, ele traz um modo especifico de atuar sobre o animico e, do mesmo
modo, requisita determinadas agdes (motoras, psiquicas) para o vivenciar da satisfagao
(um “parcial e momentineo apaziguamento™, jd que a pulsio é uma “forca constante”).
Ha4 que se ressaltar aqui a relagio sujeito-objeto: a pessoa a quem se origina a pulsao e
o objeto no qual ela se destina. Estd dado o caminho para se resgatar a relacio entre
o “Mundo interno” e o “Mundo externo” a luz da experiéncia do “Desamparo” para a
estruturagao, constitui¢io e condi¢ao da vida psiquica:

O estado narcisico primordial [narcisismo, satisfagdo autoerdtical] nao poderia
tomar essa evolucio se todo individuo nio conhecesse um periodo de desamparo
e cuidados, durante o qual suas necessidades prementes sao satisfeitas por inter-
vengao exterior [relagdes do Eu com o objeto], e com isso freadas na evolugao.
(Freud, 1915b, p. 129)

A realidade objetiva, portanto, é investida de interesse como possibilidade (incerta) de
proporcionar satisfacio (o Eu com suas fontes de prazer; o Eu com suas fontes de des-
prazer, as relagdes do Eu com o objeto, as pulsoes e suas representagoes e 0 mecanismo
de introjegao-proje¢ao).

A vivéncia do desamparo é da prépria natureza da experiéncia do organismo como um
ser de necessidade (portanto, como falta) e isso na medida em que se vivencia a auséncia
de satisfacio (dai o pulsional no limiar entre o somdtico e o psiquico). E nesse contexto
que a manifestac¢ao patoldgica revela uma negatividade que afeta e estrutura a vida
psiquica. Desamparo e mobilidade pulsional encontrar-se-ao na base da estruturagio do
aparelho animico: “o movimento do pulsional se refere duplamente ao que é necessirio
para a continua¢io de minha existéncia e do meu vinculo com o outro semelhante
que, antes mesmo de tornar objeto de desejo, era condi¢ao de minha sobrevivéncia®
(Green, 2010, p. 60).

Deste modo, a manifestacao de uma neurose estruturar-se-d na qualidade de um es-
bogo de solugao a experiéncia da falta (do desprazer versus satisfagao) enquanto “negacio
da negagao”. Nas palavras de André Green, nao se trata apenas de atenuar a falta, mas
de compreender que essa negatividade (do mecanismo do sintoma) representa a prépria
estrutura bifacial do sintoma: desejo e defesa, desejo e satisfacio’ Trata-se, a0 mesmo
tempo, de um esfor¢o, de uma ac¢ao do enfermo para “positivar” essa falta, esse algo

6 Cf. Tavares, 2015, p. 67 [nota 10].
7 Cf. Green, 2010, pp. 70-71.



118 Carlos E. de Moura Desamparo e Eros na concepcao do “homem civilizado” em Freud

que lhe foi negado. O ataque histérico, nesse sentido, pode ser compreendido, nao mais
como uma simples “descarga”, mas como “uma a¢do”. Na “Carta 527, escreve Freud:
“O ataque histérico ndo ¢ uma descarga, sendo uma a¢do, e conserva o cardter origi-
ndrio de toda agdo: ser um meio para a reproducao de prazer” (Freud, 1896a, p. 280).
Do mesmo modo, no Manuscrito N, Freud nos dird que “o sintoma, como no sonho, é
uma realizagio de desejo” (Freud, 1897, p. 298).

Mas o Desamparo também se coloca aqui no contexto da relagao do sujeito (desejan-
te) que se langa a um objeto como possibilidade de supressao da negagao, todavia, por
um objeto que é incontroldvel, contingente, aleatério, incerto e inconstante, de maneira
que (inevitavelmente) “A representa¢ao do objeto assegura certa presenca [organizagao]
intrapsiquica reguladora ou desorganizadora” (Green, 2010, p. 78). H4, por consequéncia,
a formagao de um Eu que age de determinada forma frente as demandas pulsionais, nao
s6 enquanto organizagao interna mas também como a¢io (atividade) voltada para “fora”.
A pulsao, nesse aspecto, é carga energética e fator de motricidade, é “forca bioldgica”, ¢
fator quantitativo a indicar a dire¢ao de uma atividade — convertendo-se em qualitativo.

H4 o registro de uma pulsacao interior da matéria que, ao atuar sobre a psique®,
adquire significatividade, valor, indicando a diregao de uma atividade, ou melhor, in-
dicando um movimento da psique que cobrard a forma de um desejo. Sob o imperativo
das necessidades orginicas, esse movimento desvelard os “limites” da interioridade desse
organismo pela experiéncia da nao-satisfa¢ao. A massa pulsional (o corpo na qualidade
de organizagdo somitica e psiquica) ¢ colocada em movimento (autoposigao, relagio de
agao consigo mesmo): nesse campo (movimento), o sujeito é colocado em chogue com o
real. E pela pulsio nio-satisfeita que o corpo é forcado (pela prépria pulsio) a ir além de
si mesmo, isto é, forgado a ir além de si mesmo por aquilo pelo qual a “mo¢ao pulsional”
[7riebregung] poderd alcangar pela descarga de satisfacio (enquanto meza).?

A constincia do impulso proibe qualquer assimilagao da pulsao a uma funcao
biolégica, a qual tem sempre um ritmo. A primeira coisa que diz Freud da pulsao
¢, se posso me exprimir assim, que ela nao tem dia nem noite, no tem prima-
vera nem outono, que ela nio tem subida nem descida. E uma forca constante

(Lacan, 2008, p. 163).

Fala-se, portanto, de uma “forga biolégica” que “nao pode ser confundida com neces-
sidade natural, como definida pela biologia” (Perez, 2015, p. 45). A pulsio é de “natureza
biolégica”, mas vai além dela, uma vez que exige do sistema nervoso atividades (tendendo
a um fim) e agdes pelas quais a “massa pulsional” se insere na realidade objetiva para

8 Daia pulsio, como se verd, enquanto um representante psiquico dos estimulos oriundos do interior
do corpo que alcan¢am o aparelho animico.

9 Para um estudo mais aprofundado em torno dessas reflexées sobre a nocio de 7rieb, consultar o
Capitulo 4 (“O Aparelho Psiquico no jogo da causalidade eficiente”) do volume de apresentagio das
Obras Completas de Freud traduzidas pela Amorrortu (Freud, 1992, pp. 44-67).



discurso, v. 49, n. 1(2019), pp. 115-125 119

modificd-la 4 luz da vivéncia de satisfagio — sujeita ao principio de prazer. Mas um
novo imperativo se impée ao aparelho psiquico: “Representar as circunstincias reais do
mundo exterior e procurar as transformagoes reais do mesmo” (Avenburg, 1975, p. 33).
Ora, como o préprio Freud atesta, foram as pulsoes que possibilitaram os progressos e o
desenvolvimento do sistema nervoso — com a sua infindével capacidade de realizagao.”

2. A dinamica pulsional e o transbordamento da individualidade

E na prépria dindmica pulsional — da pulsio enquanto “conceito fronteirico™ e “mogio”
(movimento), da pulsao enquanto realidade psiquica — que os limites de uma estrita
individualidade sao rompidos, sobretudo ao se pensar esse dinamismo como uma par-
cela de atividade sob o imperativo da satisfagao (ainda que na qualidade de um “parcial
apaziguamento” de sua forga). A meza final (a satisfagao) é vélida para todas as pulsoes
(ela permanece inalterada), mas ¢ singularizada pelos multiplos caminhos que podem
conduzir 2 satisfagao.” Eis o que se quer ressaltar aqui: esses “caminhos” levam ao obje-
to, a exterioridade, a presenca (ou a auséncia) do outro em busca da vivéncia de prazer.
Trata-se de um movimento pulsional, sob os efeitos da fa/za, a estruturar (via relagio
Mundo interno-Mundo externo) tragos mnémicos do aparelho psiquico (bem como o
modo de inser¢do do corporal na realidade).

E justamente pelo movimento

Vivéncia de satisfagdo — trago dessa vivéncia — pausa — ressurgimento da ne-
cessidade — reinvestimento dos tragos da vivéncia de satisfagao (desejo) — reali-
zagdo alucinatéria do desejo — fracasso dessa realiza¢ao alucinatéria — sinais de
desamparo — retorno do objeto que proporcionou a satisfagao e nova vivéncia de
satisfagdo (Green, 2010, p. 70)

que projegao, introje¢io, desamparo, satisfagao, interno, externo possibilitam compreen-
der o dinamismo (a busca do objeto por tragos mnémicos) pelo qual o aparelho psiquico
se realiza e se exterioriza. Trata-se, portanto, de uma estrutura psiquica que pode ser
modificada, enriquecida, deformada, reorganizada e é nesse circuito que se pode reco-
nhecer o papel da alteridade na constitui¢io do sujeito, ou ainda, reconhecer a fungao
do simbdlico na experiéncia de satisfagio.

10 Cf. Freud, 1915b, p. 116.

11 “Se agora, desde o aspecto biolégico, passamos a consideragio da vida animica, a ‘pulsdo’ nos apa-
rece como um conceito fronteiri¢o entre o animico e o somdtico, como um representante psiquico
dos estimulos oriundos do corpo que alcancam a alma, como uma medida de exigéncia de trabalho
imposta a0 animico em decorréncia de sua relacdo com o corporal” (£bid., p. 117).

12 No que diz respeito a sexualidade humana, por exemplo, a pulsao nio poderd ser reduzida a uma
meta, a um objeto especifico e nem mesmo ao funcionamento do aparelho genital. Freud “Mostra,
pelo contrdrio, como o objeto ¢ varidvel, contingente, e como s6 é escolhido sob a sua forma defini-
tiva em funcio das vicissitudes da histéria do sujeito” (Laplanche e Pontalis, 1998, p. 395).



120 Carlos E. de Moura Desamparo e Eros na concepcao do “homem civilizado” em Freud

O exemplo mais tradicional a esse respeito é o do bebé desamparado (no senti-
do de Hilflosigkeit). Faminto, a pulsao (fronteira entre animico e somdtico) pressiona
o organismo a buscar um caminho que possibilite a descarga dessa tensao psiquica.
Sob essa forga interna e mediante alteragao interna (expressao de emogoes, choro, iner-
vagdes motoras — ainda que incapazes de solucionar essa fensdo), é gerada uma nova
exigéncia que se impde ao organismo do lactente: é preciso realizar uma alteracio no
mundo exterior (cuja meta é encontrar o alimento). Incapaz de levar a cabo essa agao
especifica, a superagao do estado de desamparo (no que diz respeito a nutri¢ao) dar-se-d
por auxilio externo que, dentro desse circuito falta-satisfagao, também se manifestard
como fonte de comunicagio e como fonte primordial de todos os motivos morais.” Eis ai o
movimento da vivéncia de satisfagdo que, como afirma Freud no Projeto, tem as mais
profundas consequéncias para o desenvolvimento das fung¢oes do individuo.

Nesse circuito, é estabelecida uma relagao entre dois seres humanos (a subjetividade
em formagao do bebé e a subjetividade formadora do cuidador) 4 luz de uma demanda
que parte das exigéncias orginicas mais bdsicas & manuten¢io da vida (fome, sede)
para mergulhar toda essa estrutura psicofisiolégica nas exigéncias de um vinculo de
comunicagao, de decifragao, de acolhimento (sempre sob o fundamento da necessidade-
-satisfa¢ao). Assim, “O que era apenas descarga de tensao pela via motora ganha sentido
e é introduzido como uma mensagem do universo simbélico instanciado pela presenca
de outros humanos ao seu redor” (Bezerra Jr., 2013, p. 136).

Outro termo que pode oferecer um caminho para se pensar nesse “transbordamen-
to” da individualidade encontra-se na prépria ideia de objeto, isto é, naquilo pelo qual
a pulsao pode alcangar a sua meza. Nao se trata de um vinculo originalmente deter-
minado, mas de um movimento que se estrutura pela capacidade do objeto investido
de tornar possivel a satisfacio (o destino pulsional nio é naturalmente preestabelecido):
“estd articulada a no¢ao de que nao existe harmonia preestabelecida entre objeto e a
tendéncia” (Lacan, 1995, p. 60). O que nos interessa ressaltar aqui estd no fato de que
a relagio sujeito-objeto, no circuito do entrecruzamento pulsional (do objeto que pode
simultaneamente servir para a satisfagio — apaziguamento — de diferentes puldes),
segue uma base de sustenta¢ao fundamental ao circuito: “no mundo humano, a estrutura
como ponto de partida da organizagao objetal ¢ a falta de objeto” (ibid., p. s5).

Mas nao se trata apenas de pensar em objetos necessariamente materiais, pois a
organizagao objetal pode estar relacionada a uma representagio coletiva, a uma “psi-
que de massa” (raga, classe, grupo familiar, comunidade religiosa, Estado, Igreja, etc.)
— a dinAmica pulsional se insere no contexto das relagoes sociais, ou melhor, no con-

13 Cf. Freud, 1895, pp. 362-364. Essa moralidade primeira poderia manifestar-se, pensando-se no que
diz Lacan, “na medida em que se estabelece uma perfeita reciprocidade entre o que a crianca exige
8
da mae e o que a mie exige da crianca, uma perfeita complementariedade dos polos da necessidade”
(Lacan, 1995, p. 63). A moral, portanto, aparece no préprio circuito (destino) das pulées ao com-
preendé-las que, como se verd, em si mesmas nao sio nem boas e nem mds: serd em suas exteriori-
zagdes, no campo das relagoes humanas (reciprocidade), que adquirirao a qualidade de valores.



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 115-125 121

texto da institucionaliza¢do da economia pulsional e das possibilidades de gozo (satis-
fagdes, ganhos, beneficios, aquisi¢oes). E no “destino vivido pela pulsao” (seja através
da dissolu¢do da ligagao ao objeto, seja por sua fixagdo, sublimagio ou deslocamento) que
a vida animica do individuo encontrar-se-d relacionada aos enigmas da vida das massas
humanas — sobretudo quando se pensa nas consequéncias das exigéncias da regulagao
da vida social para a economia pulsional da vida humana.

Estd dada a relagdo entre a necessidade pulsional e sua exterioriza¢ao a luz da co-
munidade civilizada: “Em si, [nos diz Freud] as mog¢oes pulsionais nao sao nem boas
nem mds. N6s as classificamos dessa forma, a elas e a suas manifestagoes, conforme
sua relagdo com as necessidades e exigéncias da comunidade humana” (Freud, 1915a,
p. 283). Fala-se, portanto, de formagdes reativas a determinadas pulsdes que, inseridas
no ciclo de representa¢oes culturais, as “vicissitudes pulsionais” (inibidas, desviadas,
sublimadas, recalcadas) constituirdo aquilo o que se chamard de “cardter de uma pessoa”.
Ha, por consequéncia, na estruturagao dessas vicissitudes, a permanente tensdo entre dois
componentes desse cardter: 1°) a “presenga” de um mundo interno (preexisténcia de fortes
pulsoes: tendéncias egoistas, elementos ambivalentes, por exemplo) e 2°) a transformagao
de pulsées no contexto social (através da coagao exercida pela educagao, pelas demandas
de um ambiente aculturado).

A ideia de tensio que se coloca aqui pode ser compreendida como um fendmeno
que acontece no decorrer de uma vida individual e isso na medida em que “se produz
uma transposi¢ao continua de coagdo externa em coag¢ao interna. [...] Desse modo,
o individuo nao recebe sé a influéncia de seu meio cultural do presente; estd subme-
tido também as influéncias da histéria cultural de seus antepassados” (ibid., p. 284)."
A “forga pulsional” (coa¢ao interna) se insere no encadeamento dos fendmenos sociais
(coagao externa) e é nessa (inevitdvel) inser¢dao que dois grupos de pulsdes primordiais
s20 necessdrios para a compreensao das afecgoes neuréticas: o conflito entre as exigén-
cias das pulsoes sexuais e as exigéncias das pulsoes do Eu (ou autopreservagio). Sendo as
pulsdes sexuais numerosas, emergindo de multiplas fontes orginicas e agindo de forma
independente umas das outras, o que se deve colocar em questiao aqui — pensando-se
na formagao do sintoma — é o préprio conceito de sexualidade.”

Considerando-se que “vergonha e moralidade sao forgas repressoras [escrupulosidade
da consciéncia moral, a moral como poder repressor]” (Freud, 1896b, pp. 260, 262, 266)
e que as “configuragoes funcionais relativas a vida sexual desempenham um grande papel

14 Como afirma Freud, na Histéria da Humanidade, originalmente, a coagdo interna era apenas uma
coagao externa.

15 “Junto a sua fundamental dependéncia da investigagdo psicanalitica, tenho que destacar, como traco
deste meu trabalho, sua deliberada independéncia a respeito da investigagao bioldgica.” (Freud, 190s,
p. 119) Nesse estudo, Freud nio pretendeu reduzir suas investigagdes sobre o conceito (condutas,
funcdo) de sexualidade a genitalidade, mas voltou-se a investigagoes e verificagoes do campo da
psicandlise, isto é, a0 campo do inconsciente, da repressio, do conflito patégeno e dos mecanismos
de formagao do sintoma. “Trés ensaios” é uma obra que insiste “na importancia da vida sexual para
todas as atividades humanas e seu intento de ampliar o conceito de sexualidade” (ibid., p. 121).



122 Carlos E. de Moura Desamparo e Eros na concepcao do “homem civilizado” em Freud

na etiologia das histerias (assim como de #odas as outras neuroses) e isso por causa da
elevada significatividade psiquica dessa fun¢ao” (id., 1888, p. 56), o circuito das pulsoes
sexuais e das pulsoes do Eu se tornam problematizédveis ao colocd-las sob o império de
uma “moral sexual cultural”, ou melhor, ao inserir o vivenciar da sexualidade sob o in-
fluxo nocivo das sufocagoes provocadas pela normatividade dessa vida sexual cultural:
“nossa cultura se edifica sobre a sufocagao de pulsoes” (id., 1908, p. 169). Estd lancada a
base necessdria a vida cultural, ao “homem civilizado”, mas também estd lancada a base
para os fatores estruturantes (etioldgicos) para o adoecimento.

As manifestagoes das pulsoes sexuais, no Ambito social, adquirem o “valor cultural”
de uma “sexualidade normatizada”, de uma sexualidade exigida pela cultura vigen-
te (de normalidade-anormalidade, de perversao, do primado dos genitais ao servigo
da reprodugao, etc.): de um lado, os “portadores das exigéncias culturais”, de outro,
os que dela se excluem — perde-se, com isso, o cardter complexo e composto da pulsao
sexual. Desse modo — e na perspectiva da tensao interno-externo —, “é preciso ali-
nhar a repressao sexual, na qualidade de fator interno, junto com os fatores externos”
(id., 1905, p. 155). O problema ¢é que, diante das exigéncias no campo das “psiques de mas-
sa” (modelos culturais, morais, étnicos, religiosos, raciais), no se leva em consideragao
que “A intensidade origindria da pulsao sexual [organizagao congénita] é provavelmente
de diversa magnitude nos diferentes individuos; enquanto que a quantidade apta para
a sublimagao, sem ddvida é varidvel” (id., 1908, p. 168).

Disposigdo e acaso, recusando uma oposigao e afirmando uma regular colaboragao
entre ambas, colocam-se como dois poderes a regular (individualmente) os fendmenos
observéveis da vida humana.”® A Psicanilise, escreve Freud,

Recomendou abandonar a infecunda oposigao entre momentos externos e inter-
nos, destino e constituicao, ensinando-nos que a causa de uma neurose se encon-
tra, por regra geral, em uma determinada situagao psiquica que pode produzir-se
por diversos caminhos (Freud, 1912b, p. 24).

3. Consideragoes finais:a permanente luta “individuo civilizado”
e “exigéncias da coletividade”

Pode-se dizer, posto isso, que é no contexto da vida cultural e sob as influéncias da
educagio e das exigéncias sociais que o conflito (sufocagao “aparente” do pulsional)
representa 0 movimento de uma “inibi¢do interna” e de uma “paralizagdo externa”,
traduziveis pelo seguinte esquema: exigéncias culturais — repressao aparente das pul-
soes e progressivo fracasso — grande gasto de forgas — empobrecimento interior —
empobrecimento exterior (ou perda considerdvel da energia disponivel do cardter).”
Esse esquema dos efeitos nocivos de uma moral sexual cultural (normativa) pode ser
resumido pela seguinte afirmacao de Freud: “A experiéncia ensina que para a maioria dos

16 Cf. Freud, 1912a.
17 Cf. Freud, 1908, pp. 171 € 175.



discurso, v. 49, n. 1(2019), pp. 115-125 123

seres humanos existe um limite para além do qual sua constitui¢ao nao pode obedecer
a exigéncia da cultura” (Freud, 1908, p. 171).

Ora, dominar uma poderosa mogio, como a pulsio sexual, sem promover a satisfa¢ao
(ou alguma forma de satisfa¢do), pode fracassar frente ao nivel de abstinéncia e limitagao
imposta pela vida cultural (daf se pensar na satisfagao substitutiva neurdtica na forma
de sintomas). Mais uma vez, o circuito desprazer — busca de satisfagio — estado de
desamparo — auxilio externo — prazer, se interpde no movimento da estruturagao de
uma vida psiquica.

Eo que se procurou trabalhar aqui (ainda que de forma reduzida e incompleta),
ou seja, apontar alguns caminhos possiveis para se pensar nessa interdependéncia inter-
no-externo a partir da condi¢ao fundamental do fené6meno humano: a espiral desamparo
— realidade — satisfagao — desamparo (Mororische Hilflosigkeit, Psychische Hilflosigkeit)
na busca, no desejo e na aspira¢io por protegio — e isso desde a experiéncia do bebé
com o seio da mae.

E a partir de estimulos variados que a tensio “mundo interno-mundo externo”, numa
gama de multiplas e inevitdveis sensacoes de dor-prazer, desprazer-prazer e de agdes muscu-
lares adequadas — e sob o imperativo do principio de prazer (das reinvindicagoes de felicida-
de) — que a estrutura psicofisiolégica entra em conflito “com o mundo inteiro” (sofrimento,
ameaca, morte, doenga, nio satisfagao, desamparo, vontade individual versus vontade da
massa) no seio das estruturas da realidade objetiva (do mundo investido de atengio).

E nesse quadro que se instaura a permanente luta do individuo civilizado (aculturado)
com a coletividade (com os imperativos do grupo e com a prépria estrutura cultural
do mundo): esse ponto nos recordard a observa¢ao de Freud sobre a “intima relagao de
todas as nossas institui¢oes culturais e a dificuldade de modificar um fragmento delas
sem considerar o conjunto” (ibid., p. 175), pois é “impossivel levar adiante uma reforma
isolada sem alterar as bases do sistema” (id., 1907, p. 121).

Trata-se, traduzindo esse contexto no universo de “O mal-estar na cultura”, de bus-
car a felicidade mergulhado nas comunidades culturais (com suas imposigdes), na luta
entre Eros e Ananké num permanente esforgo para impor o Eros na luta contra o seu
igualmente imortal adversdrio.”® O principio de prazer se estende as estruturas da reali-
dade circundante, de maneira que “A oposicao entre psicologia individual e psicologia
social ou das massas que, a primeira vista pode parecer muito substancial, perde boa
parte de sua nitidez se a considerar mais a fundo” (i4., 1921, p. 67). Encontrar-se-4,
por consequéncia, a situagio do homem para além de um “individuo biolégico”, ou seja,
na perspectiva de um individuo que se produz na dimensio de um “tempo socializado”
e de um “campo de socializa¢io da subjetividade” — e é nesse contexto freudiano do
vinculo “individual-social” que o leitor interessado pela psicandlise podera se aventurar.

18 Cf. Freud, 1930, p. 140.



124 Carlos E. de Moura Desamparo e Eros na concepcao do “homem civilizado” em Freud

Referéncias bibliograficas

As obras de Freud estao citadas na Edicao da Amorrortu editores das Obras Completas
de Sigmund Freud, 24 vols., Argentina, 1992 e anos seguintes:

FreUD, S. (1992). Sobre la version castellana. Buenos Aires: Amorrortu Editores.
1888]. Histeria. Volume 1.
1895]. Projeto para uma psicologia cientifica. Volume 1.
1896a]. Carta s2. Volume 1.
1896b). Manuscrito K. Volume 1.
1897). Manuscrito IN. Volume 1.
1899]. Carta 105. Volume 1.
1905). Trés Ensaios sobre a Teoria da Sexualidade. Volume v11.

1907]. O esclarecimento sexual das criancas. Volume 1x.

[

[

[

[

[

[

[

[

(1908]. A moral sexual “cultural” e a doenca nervosa moderna. Volume 1x.
(1912a]. Sobre a Dindmica da Transferéncia. Volume X11.
(1912b]. Tipos de adoecimento neurético. Volume x11.

(1913]. O Interesse da Psicandlise. Volume x111.

(19152]. A Desilusio provocada pela Guerra. Volume X1v.
(1915b]. As pulsoes e seus destinos. Volume x1v.

(1921]. Psicologia das massas e andlise do en. Volume xv1I1.
(1927]. O Futuro de uma Ilusio. Volume xx1.

[

1930]. O mal-estar na cultura. Volume xx1.

AVENBURG, R. (1975). El aparato psiquico y la realidade. Buenos Aires: Ediciones Nueva Visién.

BEZERRA JR., B. (2013). Projeto para uma psicologia cientifica: Freud e as neurociéncias [Cole¢ao
Para Ler Freud]. R]J: Civilizagao Brasileira.

GaBBI JR., (2003). O. F. Notas a projeto de uma psicologia: As origens utilitaristas da Psicandlise.
Rio de Janeiro: Imago Ed.

GREEN, A. (2010). O trabalho do negativo. Traducio Fitima Murad. Porto Alegre: Artmed
Editora.

LacAN, J. (2008). Semindrio, livro 11: o5 quatro conceitos fundamentais da psicandlise. Tradugao
M. D. Magno. Rio de Janeiro: Zahar.

(1995). Semindrio, Livro 4: a relagio de objeto. Tradugao Dulce Duque Estrada. Rio
de Janeiro: Zahar.



discurso, v. 49, n. 1(2019), pp. 115-125 125

LAPLANCHE, ]. et PoNTALIS, ]-B. (1998). Vocabuldrio da psicandlise. Tradugao Pedro Tamen.
32 ed. Sao Paulo: Martins Fontes.

PerEZ, D. O. (2015). O Inconsciente: onde mora o desejo [Colegao Para Ler Freud]. 22 ed. Rio de
Janeiro: Civilizagio Brasileira.
RICOEUR, P. (1977). Da Interpretagio: ensaio sobre Freud. Tradugao Hilton Japiassu. Rio de

Janeiro: Imago Editora.

Tavargs, P. H. (2015). “Sobre a Tradugao do vocabuldrio Trieb”. In: FREUD, S. As pulsoes e seus
destinos. Tradugao Pedro Heliodoro Tavares. Belo Horizonte: Auténtica Editora.



Lev Viygotsky [1896-1934]
[Fotografo desconhecido]




DOI 10.11606/issNn.2318-8863.discurso.2019.159306

127

A psicanalise nos primeiros tempos

da Russia Sovietica

Psychoanalysis in the Early Days
of Soviet Russia

Georgina Faneco Maniakas

Universidade Federal de Sao Carlos [uFscar]

Departamento de Psicologia

RESUMO

O objetivo deste artigo ¢ fazer uma breve
exposicao sobre a trajetéria da psicandlise nos
primeiros anos da Russia soviética. Entre as
praticas que tornaram a psicandlise acessivel
a classe trabalhadora, concentraremos nossa
apresentagao na experiéncia pioneira da “Casa
das Criangas” (Detski Dom) de Moscou, pri-
meira escola de educacio infantil embasada
em principios psicanaliticos. Documenta-
da por sua fundadora, Vera Schmidyt, a es-
cola funcionou entre 1921 e 1925, abrigan-
do 30 criancas com idade entre 1 € § anos.
Assim como a escola, nos anos que se segui-
ram a morte de Lénin e ao exilio de Trotsky
as demais institui¢oes psicanaliticas su-
cumbiram a censura ideolégica. Em 1936,
a repressao stalinista baniu oficialmente a
psicandlise da Uniao Soviética, interrom-
pendo um processo que modificou a pratica
da psicandlise e ampliou o alcance cultu-
ral e social das ideias de Freud. Entretanto,
o interesse pelo inconsciente se manteve, e no
final dos anos 80 a psicanilise foi retomada
na Russia.

PALAVRAS-CHAVE

Psicanalise; Russia Soviética;
Educacio Infantil;

Casa das Criancas (Detski Dom);
Vera Schmidt.

ABSTRACT

The purpose of this article is to give a brief
account of the trajectory of psychoanalysis
in the early years of Soviet Russia. Among
the practices that have made psychoanalysis
accessible to the working class, we will focus
our presentation on the pioneering experience
of Moscow’s “House of Children” (Detski
Dom), the first nursery school based on psy-
choanalytic principles. Documented by her
founder, Vera Schmidt, the school worked
from 1921 to 1925, housing 30 children aged
1 to 5 years. Like the school, in the years
following Lenin’s death and Trotsky’s exile
others psychoanalytic institutions succumbed
to ideological censorship. In 1936, Stalinist
repression officially banned psychoanalysis
from the Soviet Union, interrupting a process
that modified the practice of psychoanalysis
and broadened the cultural and social reach
of Freud’s ideas. However, interest in the un-
conscious remained, and in the late 1980s
psychoanalysis was resumed in Russia.

KEY WORDS
Psychoanalysis; Soviet Russia;

Childhood Education;
House of Children (Detski Dom);
Vera Schmidt.



128 Georgina F. Maniakas A psicanalise nos primeiros tempos da RUssia Soviética

[...] @ natureza do préprio homem estd escondida
nos recessos mais
profundos e escuros do inconsciente |...].

Trotsky, 1925

Introducao

Apés a revolugao de 1917, a psicandlise entrou e se desenvolveu na Russia Soviética por
meio da politica educacional e cientifica de Lenin (1870-1924), e com o apoio de Trotsky
(1879-1940). Lenin acreditava que sem uma dréstica melhoria dos padrées culturais e um
desenvolvimento acelerado da ciéncia, a realiza¢ao do ideal comunista estava condenada.
Por esse motivo, o lider soviético resistiu fortemente a todas as tentativas de combinar
a aboli¢ao do capitalismo com a elimina¢io de suas conquistas culturais e cientificas.
Em 1920, dirigiu-se ao Congresso da Juventude com as seguintes palavras:

Mas se tentdsseis tirar a conclusao de que se pode ser comunista sem ter assimi-
lado os conhecimentos acumulados pela humanidade cometerieis um enorme
erro. Seria errado pensar que basta assimilar as palavras de ordem comunistas,
as conclusées da ciéncia comunista, sem assimilar a soma de conhecimentos de
que o comunismo ¢ conseqiiéncia. O marxismo ¢ um exemplo que mostra como
o comunismo surgiu da soma dos conhecimentos humanos [...]. Sem a com-
preensao clara de que s6 com um conhecimento preciso da cultura criada por
todo o desenvolvimento da humanidade, s6 com a sua reelaboragio, se pode
construir a cultura proletdria, sem esta compreensio nao realizaremos esta tarefa
(Lenin, 2011 [1920], pp. 368-369).

Essas consideracoes foram diretrizes para todas as decisdes de Lenin relativas a sua
politica educacional.> A Russia e demais provincias do antigo império apresentavam
um indice alarmante de analfabetismo, além de nao possuirem energia elétrica e serem
compostas por camponeses — o proletariado foi construido apds a revolugio com a
implantagao e desenvolvimento das hidroelétricas e industrias pesadas. Estimativas an-
teriores a revolugao presumiam que a alfabetiza¢o dos habitantes de todo o territério
levaria centenas e até milhares de anos no caso das provincias mais afastadas da Asia.’
Apesar de todas as dificuldades advindas da quase total caréncia de material fisico e
humano*, a politica educacional de erradicagio do analfabetismo implementada por

1 Utilizamos o termo Russia Soviética devido a consolidagao da Unido Soviética se dar somente em 1922.
2 Naquele mesmo ano foi criada a Comissao Extraordindria da Russia para o Combate ao Analfabetismo.

3 Segundo Bittar e Ferreira Jr. (2015, p. 438), uma estimativa realizada em 1906 pelo Boletim de Edu-
cagdo, publicagio do Ministério da Educagio czarista, a populagio total da parte europeia da Ris-
sia s6 poderia ser alfabetizada em 120 anos; na Sibéria e no Cducaso, em 430 anos; na Asia Central,
em 4.600 anos.

4 Detalhes sobre as tremendas dificuldades desse periodo da histéria da educacio soviética podem ser
encontrados no excelente artigo de Bittar e Ferreira Jr. (2011), A Educagio na Riissia Soviética.



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 127-139 129

Lenin iniciou um processo cujo resultado foi a alfabetizagao de 9o milhées de pessoas.
De acordo com Bittar e Ferreira Jr. (2011, p. 390), entre 1923 e 1939, 5o milhoes de anal-
fabetos e cerca de 40 milhoes de semi-analfabetos aprenderam a ler e a escrever.

Ainda segundo esses autores, a escola instituida pela revolu¢ao “nao se caracterizou
apenas pela combinagio entre o ativismo pedagdgico e os fundamentos da concepgao
marxista de educa¢ao”, mas representou uma superacio da velha escola, ao abolir “seu
conteudo religioso, nacionalista, e o método de ensino baseado na pura memorizagio
dos conhecimentos” (Bittar e Ferreira Jr., 2015, p. 453).

Nesse contexto educacional revoluciondrio, uma experiéncia pedagégica sem pre-
cedentes deixou seu legado para a histéria da psicandlise. Trata-se da primeira escola
infantil a funcionar com base em principios psicanaliticos, a “Casa das Criangas” (Detski
Dom) de Moscou. O relatério de tal experiéncia é retomado neste artigo, com base na
leitura de seu texto original, publicado em 1924 pela Internationaler Psychoanalytischer
Verlag, cotejado com sua tnica tradu¢ao em lingua portuguesa, publicada por uma
editora do Porto em 1975.

Devido ao longo periodo de repressao ao movimento psicanalitico — iniciado por
Stalin em 1936, e mantido até o final da década de 80 — o material para pesquisa ainda
é relativamente escasso, e o acesso as fontes primdrias de informagao ¢ bastante limitado.
Compreende-se, assim, que os autores consultados divirjam em rela¢io a um ou outro
detalhe histérico. Contudo, parece haver um acordo de que a experiéncia psicanalitica
soviética demonstrou possibilidades inexploradas pelo Ocidente, no que se refere ao
alcance social e cultural das ideias de Freud.

A psicanalise no contexto soviético

A psicandlise ja havia se estabelecido como movimento na Russia antes de 1917. Podemos
dizer que a Russia aceitou a nog¢do de inconsciente antes de muitos paises ocidentais.
A primeira Sociedade Psicanalitica Russa foi criada em 1911 por um pequeno grupo de
académicos. Entre eles, o médico Nikolai Osipov (1887-1934)’, conhecido no ocidente
por seu trabalho na histéria da psiquiatria, e Tatiana Rosenthal (1885-1921), médica, que
j& militava ao lado dos bolcheviques em 1905. Formada pela Universidade de Zurique,
Rosenthal se decide pela psiquiatria apés a leitura de A interpretagio dos sonhos (1900),
de Freud. Realiza sua formacio em parte no Burghélzli e, em parte com Karl Abraham,
em Berlim. Em 1911 publica um estudo inovador sobre o relacionamento da psicanalise
com a literatura. No ano seguinte, na casa de Freud em Viena, participa das reunioes
semanais da Sociedade Psicanalitica de Viena juntamente com sua conterranea, Sabina
Spielrein (1885-1942).¢ Tatiana Rosenthal tinha como ideal fundir as ideias de Freud ao

5 Osipov estudou em Zurich, e deixou a Russia por estar convencido de que os bolcheviques seriam
hostis & psicandlise.

6 Sabina Spielrein, médica formada em Zurique, foi a primeira mulher a escrever uma dissertagao
de orientacdo psicanalitica, de acordo com o Psychoanalytikerinnen. Biografisches Lexikon (2017).
Em seu trabalho tedrico “A Destrui¢io como origem da Cria¢do”, antecipou ideias sobre a pulsio de



130 Georgina F. Maniakas A psicanalise nos primeiros tempos da RUssia Soviética

marxismo. O préximo registro que se tem a seu respeito é encontrado no Comité de
Acolhimento a Lénin em sua volta a2 Rissia em abril de 19177

Considerada pelos bolcheviques como uma espécie de antidoto ao pensamento bur-
gués, a psicandlise foi reconhecida oficialmente como ciéncia pelo governo soviético antes
de qualquer outro pais do mundo, e recebeu apoio estatal para a sua pratica. Desse modo,
no inicio da década de 1920, 0 movimento psicanalitico criava, na Rassia Soviética,
um Instituto de Formagao, um Ambulatério e um Jardim de Infincia experimental, que
se tornaria conhecido como “Casa das Criangas” de Moscou.

Diferentemente do movimento ocidental, o movimento soviético acolheu membros
provenientes de origens nao-médicas — filosofia, estética, ciéncias naturais, educagao
(Brenner, 1999, p. 2). E, sobretudo, havia um grande interesse nas implica¢oes culturais
e sociais das ideias de Freud.?

“Diante de nossos olhos, uma nova e original tendéncia na psicandlise estd comegan-
do a se formar na Russia, a qual, com a ajuda da teoria dos reflexos condicionados, tenta
sintetizar a psicologia freudiana e o marxismo...”, diriam Vygotsky e Luria em 1925.9

Vygotsky (1896-1934), que se tornaria a maior figura a emergir da psicologia soviética,
juntamente ao seu grande colaborador, Alexander Luria (1902-1977), foram atraidos pela
auddcia tedrica de Freud. Em um universo académico “povoado por tantas mentes inde-
cisas, pensamentos timidos e hipdteses frdgeis”, no qual a “cautela e o seguir os passos de
outras pessoas se tornaram atributos obrigatérios do trabalho académico oficial, Freud
fez sua estreia como revoluciondrio” (Vygotsky e Luria, 1925, p. 10).

No primeiro pardgrafo da Introdugio a traducio russa de Além do Principio do Prazer
(1925), os psicdlogos soviéticos escrevem:

Entre as grandes mentes de nossos tempos, Freud foi, provavelmente, um dos
mais intrépidos. Uma qualidade como esta sempre foi considerada uma virtude
mais adequada a um homem prdtico do que a um estudioso ou a um pensador.
Coragem ¢ necessdria para um homem de agao, mas parece que uma quantidade
infinitamente maior de ousadia é necessdria para pensar (ibid.).

morte que Freud desenvolveria em Além do Principio do Prazer (1920). Ao voltar a Rissia, em 1923,
foi colaboradora de Vera Schmidt na Casa das Criangas de Moscou. Apesar da proibicao imposta
pelo governo de Stalin, continuou praticando a psicandlise. Em 1942 foi morta com suas filhas em
Rostov-sobre-0-Don, por um destacamento especial da ss Nazista.

7 Em 1920 Tatiana Rosenthal publica um artigo sobre o sofrimento e a criatividade de Dostoyevsky,
no qual antecipa teses do posterior estudo de Freud sobre Dostoyevsky e o assassinato do pai.
Dada a sua morte precoce, a segunda e terceira parte desse trabalho permanecem inéditas. Rosen-
thal iniciou um trabalho educacional nos moldes psicanaliticos em Petrogrado, antes mesmo da
Casa das Criangas de Moscou, mas néo hd registros suficientes sobre essa experiéncia.

8 Brenner (1999, p. 3) apresenta em seu artigo alguns tépicos tratados nas reunides iniciais da socie-
dade psicanalitica de Moscou: simbolismo nas estdtuas dos deuses dos rios e dos vasos gregos, a
melancolia nas pinturas de Albrecht Diirer. O instituto de Moscou foi provavelmente o tnico
programa de treinamento psicanalitico no mundo a oferecer um semindrio regular sobre psicologia
da arte, apresentado pelo médico psiquiatra e psicanalista russo Ivan Ermakov (1875-1942), este
particularmente interessado na interpretagio psicanalitica do processo criativo.

9 Lev Vygostsky e Alexander Luria, 1925, p. 11.



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 127-139 131

Tal audicia tedrica refletiu-se também na prética, por meio de empreendimentos ino-
vadores implementados pelo movimento psicanalitico soviético. O Ambulatério garantiu
o acesso a andlise a qualquer pessoa da populagao que desejasse ou fosse encaminhada
para o tratamento de algum transtorno, objetivando ideias de Freud expostas em seu
artigo “Caminhos da terapia psicanalitica” (1918-1919): a necessidade de oferecer terapia as
massas, que nao sofrem menos de neuroses do que os individuos de classes abastadas. In-
teressante notar que essas clinicas ambulatoriais iniciaram um processo que teve o poten-
cial de mudar profundamente a prépria psicanilise, tiré-la do setting convencional e leva-la
as ruas, as fébricas, concretizando algumas das ideias de Wilhelm Reich (1897-1957), que
desejava garantir a acessibilidade da terapia psicanalitica as classes trabalhadoras.

Mas o empreendimento ao qual dedicaremos esta exposigao, por ter sido documen-
tado por meio de um relatério publicado originalmente em 1924 pela Internationaler
Psychoanalytischer Verlag, posteriormente retomado por Reich em 1929, e em 1968 pelo
Conselho Central dos Jardins de Infancia Socialistas de Berlim, foi a experiéncia de um
Jardim de Infincia conhecido como “escola experimental” ou, literalmente do russo
“Casa das Criangas” de Moscou (Detski Dom).

A Casa das Criangas de Moscou foi fundada em 19 de agosto de 1921, com 30 crian-
cas, variando de idades de 1 a 5 anos, provenientes de diferentes origens sociais: algumas
eram de classe trabalhadora ou de familias camponesas, alguns tinham pais que eram
intelectuais ou ativistas partiddrios.”

Sua fundadora e idealizadora foi a educadora Vera Schmidt, nascida em Odessa em
1889. Era filha de médicos e particularmente apegada a mae, Elisaveta Yanitskaia, que
tratava criangas que sofriam de disttirbios neurolégicos. Vera disse mais tarde que sua
mae exerceu uma influéncia determinante em sua escolha de carreira.

Em 1917, quando trabalhava em Kiev no Comité de Suprimentos, desenvolveu uma
paixio pelos livros de Freud, que leu nos originais por nao haver ainda tradugao para
0 russo.

Desde 1913 estava casada com Otto Youlievitch Schmidt (1891-1956), filho de cam-
poneses de origem alema e um entusiasta da Revolugao de 1917, que compartilhava sua
paixao pela psicanilise.

Otto Schmidt era astrébnomo, matemadtico e geofisico, internacionalmente conhecido
por suas expedicdes polares; foi membro da Academia Soviética de Ciéncias, editor-chefe
da primeira edi¢ao da grande Enciclopédia Soviética, recebeu trés Ordens de Lénin
e também foi agraciado com o prémio “Herdi da Uniao Soviética”. Entre 1921 e 1924
dirigiu a Editora Estatal (Casa de Publicagao Estatal) e se tornou uma figura central na
histéria da psicandlise na Uniao Soviética, pois foi o responsdvel por publicar as obras
de Freud em russo.

10 Segundo alguns autores, entre os quais Stanley (1996) e Brenner (1999), o filho de Stalin, Vasily,
teria frequentado a Casa das Criancas de Moscou. Certamente uma ironia histdrica, mas que de-
monstra a aceitagdo da psicandlise pela cultura soviética naquele periodo.



132 Georgina F. Maniakas A psicanalise nos primeiros tempos da RUssia Soviética

Particularmente relevante para o nosso tema ¢ o fato de Otto Schmidt tornar-se
vice-presidente da Sociedade Psicanalitica Russa, tendo como presidente outra grande
lideranga do movimento psicanalitico soviético, Ivan Ermakov (1875-1942)", além de dois
dos membros fundadores da referida sociedade, os pedagogos e psicanalistas Stanislav
Shatsky (1878-1934) e Pavel Blonsky (1884-1941), ocuparem cargos ao lado da esposa de
Lenin, Nadezhda Krupskaya (1869-1939), no Ministério da Educagao Russo. Por meio
dessa configuragao, Otto Schmidt favoreceu a subsisténcia das instituigdes psicanaliticas
durante os anos 1921 a 1926.

No inicio de 1923, os Schmidts foram a Viena e conheceram Freud, com quem
discutiram o projeto da “Casa das Criangas” de Moscou, a organiza¢ao de um sistema
educacional coletivo e outras atividades psicanaliticas na Russia. Sob os auspicios de
Freud, cuja simpatia a0 movimento russo era ébvia, seu trabalho contribuiu para a As-
sociagao Psicanalitica Russa se tornar um membro associado da Associagao Psicanalitica
Internacional (1pA) em 1924.

Podemos dizer que o ideal pedagdgico preconizado por Vera Schmidt era a mani-
festagao viva do espirito dos anos 1920, que, depois da Revolugao de Outubro, buscava
concretizar o sonho de uma fusao possivel entre a liberdade individual e a liberagao social:
uma verdadeira utopia pedagégica que combinava principios freudianos ao ideal marxista.

A Casa das Criancas de Moscou

O Jardim de Infancia “Casa das Criangas” de Moscou, localizado em um edificio
Art Nouveau, estava ligado ao Instituto de Neuropsicologia de Moscou. A principio foi
financiado pelo Comissariado do Povo para a Instrugio Publica. Sua organizagiao era
coletiva e estava baseada em principios nio autoritdrios. Como ji mencionamos, atendia
a um total de 30 criancas, com a faixa etdria variando de 1 a § anos.

Na Casa das Criangas considerava-se essencial a realizagao de trés tarefas: adaptagao
gradual das criancas as exigencias da realidade, controle das fun¢oes excretoras e a facili-
tagdo da sublimacio das tendéncias pulsionais infantis (Schmidt, 1924, p. 13; 1975, p. 22).

Vera Schmidt acreditava que seria possivel promover a evolugao harmoniosa do com-
plexo desenvolvimento infantil se as fases de organizagao pré-genitais fossem levadas em
consideracio, uma vez que “cada passo ao longo desse caminho pode tornar-se o ponto
de fixacio de uma inibi¢io no desenvolvimento que torne necessdria a nossa intervengao
e a nossa assisténcia (Schmidt, 1924, p. 10; 1975, p. 20).

No artigo “Educagao Psicanalitica na Russia Soviética: Relatério sobre o Laboratério
Casa das Criangas de Moscou”, de 1924 — ao qual nos referiremos a partir daqui como
“Relatério”, Schmidt exp6e os principios psicanaliticos que nortearam o seu trabalho.
Tais principios podem ser identificados como: 1) o conceito de inconsciente; 2) os dois

11 Ivan Ermakov, diretor da Clinica Psiquidtrica da Universidade de Moscou desde 1911, junto a Otto
Schmidt traduziu e publicou as obras de Freud para o russo. Foi preso em 1940 ¢ morreu dois anos
depois (Van Der Veer, 2011, pp. 51-53).



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 127-139 133

principios que governam a vida psiquica: principio do prazer e principio da realidade;
3) o reconhecimento e aceitacio da sexualidade infantil; e 4) o conceito de transferéncia.
Todos permeados pela ideia de determinismo psiquico.

A seguir, apresentaremos resumidamente as ideias da autora a respeito de cada um
dos principios, contidos na se¢ao 111 do Relatério, denominada “Diretrizes psicanaliticas
para o trabalho no laboratério Casa das Criangas”.

1) O conceito do inconsciente. De acordo com Schmidt (1924, p. 9 1975, pp. 19-20),
a crianga pequena estd muito mais sujeita a0 dominio do inconsciente do que o adulto;
assim sendo, o educador deve ser capaz de reconhecer e interpretar as manifestagoes
do inconsciente infantil. Como a crianga pequena encontra-se impotente diante das
tendéncias que provém de seu inconsciente, ¢ tarefa do educador ajudé-la para que
as possa dominar, sem condend-la. “Entao, podemos ser bem sucedidos em fazé-la se
conscientizar de sua prépria forca ao invés de sentir sua fraqueza” (Schmidt, 1924, p. 9;
1975, p- 19).

2) Os dois principios que governam a vida psiquica: principio do prazer e da
realidade. Como a crianca de tenra idade encontra-se totalmente sob o dominio do
principio do prazer, as suas aspiracoes pulsionais estio voltadas a obtengao do praz-
er e a rejeicao do desprazer, sem consideragao alguma pelas exigéncias da realidade.
E tarefa do educador facilitar sua compreensio progressiva das condigoes reais do mundo
exterior, incitando-a “a ultrapassar o principio do prazer e o substituir pelo principio da
realidade” (Schmidt, 1924, p. 95 1975, pp. 19-20).

3) Reconhecimento e aceitagao da sexualidade infantil. A abordagem dos educa-
dores se expressava pela auséncia de postura repressiva em relagao a qualquer atividade
infantil relacionada a expressao da sexualidade. Conseqiientemente, na escola eram
permitidas operagoes relacionadas a satisfacoes parciais, como chupar o dedo, estar
interessado em suas fezes, etc.

Apesar de nao haver censura as manifestacoes da sexualidade infantil, os educadores,
no entanto, tinham como tarefa desviar a energia sexual para diferentes formas de sub-
limagio: manipular argila, areia, dgua e, principalmente, nao impor restrigoes as suas
expressoes motoras, encorajando todos os tipos de tarefas criativas.

Nas palavras de Vera Schmidt (1924, pp. 10-11; 1975, pp. 20-21):

As tendéncias sexuais conhecem os mais diversos destinos. Podem ser desvia-
das dos seus fins sexuais para fins socialmente superiores, nio mais sexuais.
Em psicandlise esse processo é chamado de sublimag¢ao. Mas as mesmas tendén-
cias podem igualmente ser submetidas a repressio. Desse modo, elas sao impedi-
das de atingir o seu fim por um obstdculo psiquico, e sdo relegadas ao inconsci-
ente; embora mantenham sua energia, que é desviada para outros caminhos em
busca de satisfacao.

Um exemplo ¢ a abordagem da questao da masturbagao. Schmidt distingue duas mo-
dalidades: a masturbagao como um fenémeno normal, que tem sua origem na excitagio
dos drgaos genitais, e um segundo tipo, que ocorre como reacio a frustragoes. Nesse segun-



134 Georgina F. Maniakas A psicanalise nos primeiros tempos da RUssia Soviética

do caso, as medidas educativas que promovem o restabelecimento do equilibrio psiquico

da crianca contribuem para eliminar as causas da atividade masturbatéria excessiva.
Segundo a educadora, é por meio da compreensao das manifestagoes da sexualidade

infantil que se torna possivel facilitar a sublimagao desenvovendo-se um comportamento

pedagégico adequado, pois:

Se apenas uma pequena parcela das tendéncias pulsionais sofrer repressio e se
uma grande parte da energia psiquica da crianca ficar disponivel para fins cult-
urais e sociais, entdo o individuo também terd a oportunidade de um desenvolvi-
mento muito mais rico e desinibido (Schmidt, 1924, p. 115 1975, p. 21).

4) Em relagao a transferéncia. Partindo do pressuposto de que esse fendmeno — em
sua forma positiva ou negativa— ocorre em relagao aos educadores, a educagao deveria
estimular uma transferéncia positiva da crianga para com o educador, a fim de induzi-la
a abandonar o principio do prazer e gradualmente submeter-se ao principio da realidade.
Se, por outro lado, tiver sido gerada uma atitude negativa em relagio ao educador, a
crian¢a também ird manter uma atitude hostil em rela¢ao as demandas sociais.

Para que o trabalho aconteca de forma satisfatéria, por meio do desenvolvimento de
uma atitude correta em relagao as tendéncias pulsionais infantis, antes de mais nada é
exigido um trabalho do educador sobre si préprio, ao qual Schmidt dedica um tépico
especial de seu Relatério. Em suas palavras:

O educador deve, primeiramente, libertar-se dos preconceitos que a prépria educa-
¢ao lhe legou através de um trabalho de andlise sobre si mesmo, Deve tentar tornar
conscientes as proprias tendéncias pulsionais reprimidas e reconhecer sua seme-
lhanga com as manifestagbes que encontra nas criangas. Se, apesar dos esforcos,
nao conseguir considerar as manifestagoes sexuais infantis sem repulsa ou desgosto,
seria melhor renunciar ao trabalho de educador (Schmidt, 1924, p. 18; 1975, p. 27).

Todos esses principios sao permeados pela nogao de determinismo psiquico. Schmidt
observa que, por nao haver acaso no psiquismo, todas as manifestacoes que poderiam
parecer contingentes a primeira vista sio determinadas por processos inconscientes.
“Se considerarmos esse ponto de vista em nosso trabalho educacional, entio o com-
portamento e as expressoes da crianga nos dardo muitos indicios a partir dos quais
podemos desvendar as operagoes que se desenrolam nas profundezas de seu inconsciente”
(Schmidt, 1924, p. 115 1975, p. 22).

Tais diretrizes, aqui brevemente expostas, nao encerram a riqueza do Relatério, que
subdivide-se em sete segoes, cada qual trabalhando com temas especificos, todos per-
meados pela articulagao entre psicandlise e pedagogia.”™

12 O Relatério divide-se em sete topicos, cada qual abordando um tema, a saber: o destino da Casa das
Criangas, sua organizagio interna, as diretrizes psicanaliticas para o trabalho, os principios pedagé-
gicos gerais, as medidas educativas para cumprir tais exigéncias, o trabalho do educador sobre si
mesmo, e observagoes da vida na Casa das Criangas. H4, ainda, um Apéndice onde Schmidt narra
alguns exemplos cotidianos que ilustram os resultados de seu trabalho.



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 127-139 135

Como resultado desse trabalho, observamos no Apéndice do Relatério exemplos
que demonstram o quanto uma pedagogia nao autoritdria, mediada pelo conhecimento
psicanalitico, contribui para o desenvolvimento da autonomia de cada crianga, e con-
sequentemente, de todo o grupo.

Uma vez que a crianca de tenra idade nao consegue apreender o significado de elogios
ou repreensoes, se a mesma cometia uma agao ruim, nao era reprovada, mas levada a
perceber as consequencias dos proprios atos para si e para o restante do grupo. Um dos
exemplos, contido na se¢io 2 do Apéndice do Relatério, é bastante ilustrativo.

Volik, de 3 anos e 3 meses, encontra uma flor de morangueiro. Ele a observa e diz
que ndo se pode arrancd-la, pois mais tarde haverd um morango ali. Genja, 2 anos e
10 meses, corre e arranca-a. Volik fica muito infeliz e diz: “Ele arrancou a florzinha,
agora nao crescerd morango’. Outra crianga, Hedy, de 3 anos e 5 meses, se aproxima e
pergunta: “Mas Genja, o que vocé fez? Por que arrancou a florzinha? Genja, sem hesitar:
“[Porque] Eu quis”. Hedy entao pergunta: “mas vocé nao quer comer morango?” Genja
cala-se, e embaracado diz baixinho: “Claro que eu quero”. Hedy, entao, retruca: “Mas
agora jd ndo hd morango”. Genja volta ao local, apanha a flor do chéo e a repoe no pé.
As criangas riem alegremente e Volik diz a educadora: “Genja repos e flor, agora vai
haver morango outra vez”. A educadora nada disse para nao desiludi-lo.

O fim de uma experiéncia pioneira

Com poucos meses de existéncia, a Casa das Criangas comegou a ter problemas para
a sua manutengdo. Pessoas cujos padroes educacionais tinham por base a coerc¢ao
e os castigos fisicos, nao viam com bons olhos o trabalho escolar de Vera Schmidkt.
Tal experiéncia inovadora gerou desconfiancas e rumores sobre o que se passava, de fato,
dentro do jardim de infincia. Prentncios de censura ideologica ji podiam ser sentidos.
Nesse cendrio, foi constituida uma comissdo composta por um pediatra, um pedago-
go, um psicélogo e um representante do Comissariado do Povo para Instru¢ao Piablica
para avaliar o trabalho desenvolvido na Casa das Criangas de Moscou. O psicélogo
criticou severamente o trabalho, e embora os demais profissionais se posicionassem fa-
voravelmente, o jardim de infincia perdeu uma de suas fontes de financiamento. Pouco
tempo depois, a dire¢ao do Instituto de Neuropsicologia de Moscou passou as maos
de um ferrenho adversdrio da Psicanilise, ao qual Vera Schmidt se refere apenas como
Prof. N. Em suas palavras, o Prof. N. “insultou o diretor, a equipe e até mesmo as criangas
do Jardim de Infincia Experimental” (Schmidt, 1924, p. 45 1975, p. 16). Depois disso,
o Instituto de Neuropsicologia nao apenas suspendeu a outra parte do financiamento,
como também se empenhou consideravelmente em sua condenacio ideolégica.
Porém, no mesmo dia em que a Casa das Criangas de Moscou deveria fechar suas
portas, a Confederagiao Alema e Russa de Mineiros tomou para si a responsabilidade
financeira de manutengio da institui¢ao. A partir de abril de 1922, a escola passou a se
chamar “Solidariedade Internacional”. No outono desse mesmo ano foi fundado o Ins-
tituto Estatal de Psicanilise, e o jardim de infincia ficou formalmente vinculado a ele.



136 Georgina F. Maniakas A psicanalise nos primeiros tempos da RUssia Soviética

Entretanto, apés a morte de Lénin, e com recursos cada vez mais escassos, em 14 de
agosto de 1925 o Ministério da Educagao Publica decretou o encerramento definitivo
da Casa das Criangas de Moscou.

A Vera Schmidt restou renunciar ao seu trabalho como educadora e se tornar pes-
quisadora no Centro de Estudos do Sistema Nervoso, anexo a Academia de Ciéncias,
onde permaneceu até 1929. Nesse mesmo ano, Trotsky, simpdtico ao movimento psicana-
litico, foi exilado, e Wilhelm Reich esteve na Unido Soviética. Interessado pelo relato da
experiéncia educacional de Vera Schmidt, Reich visitou algumas instituigoes soviéticas
de educagio infantil.” Constatou que, embora muitas atividades fossem avangadas para
os padroes burgueses, inclusive com a aboli¢io do ensino religioso, as manifestagoes da
sexualidade infantil eram ignoradas ou reprimidas com a mesma frequéncia com que o
faziam os defensores da moral e dos bons costumes. Em artigo sobre essas visitas, observa
em relacio a educagao das criangas:

Podem dar-se duas possibilidades: 1) doutrinar as criangas nos ideais revolu-
ciondrios em lugar dos ideias burgueses patriarcais; 2) renunciar ao doutrina-
mento ideoldgico substituindo-o pela formacio de uma estrutura infantil que
leva a crianga a reagir espontaneamente de um ponto de vista coletivo e comu-
nista e que a leve a aceitar a atmosfera revoluciondria sem revolta (subjacente).
O segundo método estd de acordo com o principio de autonomia desejado, o
primeiro ndo (Reich, 1929, p. 42).

Como observam Bittar e Ferreira Jr. (2015, p. 453), “a partir de 1930, com o recrudes-
cimento politico imposto por Stalin, o ativismo pedagdgico foi condenado, e o trabalho
nas escolas, limitado”.

Entre 1930 e 1937 Vera Schmidt realizou pesquisas sobre doengas inatas do sistema
nervoso em criangas pequenas no Centro Experimental de Patologia Cerebral. Durante
esse periodo ficou gravemente doente devido a um tumor de tire6ide. Ainda partici-
pou da expedicio polar “Tchelouskine” organizada por seu marido, embora tal viagem
parega ter contribuido para apressar o seu desaparecimento, em 17 de julho de 1937.
Ha4 controvérsias entre autores sobre a causa que determinou sua morte. No Diciondrio
de Psicandlise de Roudinesco e Plon os autores afirmam que Vera Schmidt “morreu de
pneumonia” (Roudinesco e Plon, 1998, p. 690), enquanto o Diciondrio Internacional de
Psicandlise (Mason, 2005, p. 1544) afirma que ela faleceu na mesa de cirurgia.

Tal desencontro de informagoes é compreensivel, dada a dificuldade de acesso a
fontes do periodo pesquisado.

Em 1930 a Sociedade Psicanalitica Russa foi dissolvida, e até 1936 a repressao sta-
linista a0 movimento psicanalitico baniu oficialmente a psicandlise da Unido Sovié-
tica, que foi considerada ciéncia burguesa. Como consequéncia, Freud foi banido de
livrarias e bibliotecas.

13 No intuito de promover a participagdo ativa das mulheres na produgio e na vida publica em geral,
o Estado Soviético estabeleceu vérias creches e jardins de infAncia, onde a mulher deixaria seu filho
durante sua jornada de trabalho. Esse direito foi legalmente assegurado pela Constituigao Soviética
de 1936, Artigo 122, Capitulo x.



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 127-139 137

A retomada da psicanalise

Como dissemos no inicio, a Russia pareceu assimilar a nogao de inconsciente bem antes
do que os demais paises ocidentais, e apesar da proibicao oficial da psicandlise, o interesse
pelo inconsciente sobreviveu.

Em 1979, os discipulos de um psicélogo da Gedrgia, professor e fundador da Uni-
versidade Nacional de Tbilisi, Dmitri Uznadze (1886-1950), organizaram o Simpdsio
Internacional sobre o Inconsciente, em Thbilisi. Muitos estudiosos, médicos, psicélogos,
filoséficos e socidlogos, se interessaram nio somente pelo estudo do inconsciente, mas
pelo estudo da psicandlise, que comegou a ser retomada na clandestinidade devido as
suas implicagoes ideoldgicas.™

A partir da década de 1980, as ideias psicanaliticas comegam a ser publicadas nova-
mente na imprensa cientifica e a se espalhar na sociedade. Um exemplo é Sergey Agra-
chev (1952-1998), um dos primeiros russos a fazer andlise na clandestinidade a partir de
1977. Engenheiro elétrico, Agrachev presidiu a nova Sociedade Psicanalitica de Moscou®
desde o final da URss até a sua morte em 1998.

Em entrevista ao jornal norte-americano 7he New York Times, em dezembro de
1996, Agrachev conta que atendia vinte pacientes, dois dos quais em “andlise profunda”
— o que implica quatro sessdes por semana no diva.

O custo médio de uma andlise na Riissia na metade dos anos 90 era cerca de Us$ 20
por hora. Mas o Sr. Agrachev estabelecia o valor da sessao de acordo com a capacidade
de pagamento de seus pacientes, e uma sessao variava entre Uss$ 8 e US$ 65.

Em julho de 1996, o presidente Boris N. Yeltsin assinou um decreto reconhecendo
oficialmente a psicanélise como um tratamento legitimo, o que a levou a ser incorporada
ao curriculo dos cursos de Psicologia e até a ser ensinada na Universidade Militar do
Ministério da Defesa da Federacao Russa.

Curiosamente, quando a psicandlise foi retomada, os russos nao haviam tido contato
com autores pés-freudianos. Nesse sentido, o Sr. Agrachev disse, na mesma entrevista
(Stanley, 1996, p. 6), que os russos eram “como os mamutes que sao descobertos intactos
e congelados no permafrost”.’

No entanto, essa situacao ja mudou. Os psicanalistas nao precisam mais tratar pa-
cientes escondidos em becos, jd existem junguianos e lacanianos na Russia, Winnicott
também ¢ estudado, e os circulos freudianos estdo sofrendo as rivalidades tipicas das
institui¢oes ocidentais. Existe um prdspero instituto psicanalitico em Sao Petersburgo
e pelo menos trés em Moscou, dois dos quais se auto-denominam “Associagao Psica-
nalitica Russa”.

14 De acordo com Kadyrov (2002/2018, p. 1), embora as obras de Freud tenham sido retiradas de cir-
cula¢do publica, nos anos 70 e 80 era possivel obter fotocdpias das obras de Freud publicadas nos
anos 20 na biblioteca do Departamento de Psicologia da Universidade de Moscou.

15 A Sociedade Psicanalitica de Moscou foi criada em 1988, inicialmente como uma divisio da Asso-
ciagao de Psicélogos Clinicos. A Divisao de Psicandlise se tornou Sociedade Psicanalitica de Mos-
cou em 1995 (Alavidze e Arutyunyan, 2016, p. 10).

16 Termo utilizado em Geografia para caracterizar um tipo de solo encoantrado na regio do Artico.



138 Georgina F. Maniakas A psicanalise nos primeiros tempos da RUssia Soviética

Como disse o Dr. Aron I. Belkin, fundador de uma dessas duas escolas rivais e fa-
moso na Russia por ter publicado um artigo de jornal exaltando a psicandlise em 1988,
quando Freud ainda era oficialmente tabu: “Nao podemos copiar o Ocidente”, disse ele,
“Noés somos diferentes. Precisamos desenvolver uma psicandlise puramente russa para
nos entender” (Stanley, 1996, p. 6).

Referéncias bibliograficas

AccerBONI, Anna Maria (2005). “Rosenthal, Tatiana”. In: MijorLa, A. de (Org.). Interna-
tional Dictionary of Psychoanalysis. Thomson Gale: Detroit, p. 1515.

AvravipZzE, Tatiana; ARUTYUNYAN, Marina (2016). “Meet the Moscow Psychoanalytic Society”
[online]. 24 de dezembro de 2016. Disponivel na internet via: http://www.psychoanalysis-
mps.ru [Consultado em 03.10.2017]

BRENNER, Frank (1999). “Intrepid thought: psychoanalysis in the Soviet Union”. [online].
In: World Socialist Web Site. Disponivel na internet via: https://www.wsws.org/en/arti-
cles/1999/06/freu-jir.html [Consultado em em 03.10.2017]

BrrraRr, Marisa; FERREIRA JR., Amarilio (2011). “A Educacido na Russia Soviética”. Revista
HISTEDBR, Campinas, nimero especial, pp. 377-396.

(2015). “Ativismo pedagdgico e principios da escola do trabalho nos primeiros tempos
da educacio soviética”. Revista Brasileira de Educacio, v. 20, n. 61.

COMITE CENTRAL DOS JARDINS DE INEANCIA SOCIALISTAS DE BERLIM; REicH, Wilhelm;
ScHMIDT, Vera (1975). “Elementos para uma pedagogia anti-autoritdria”. Porto, Portugal:
Publica¢oes Escorpiao.

ErkinD, Alexander M. (1995). “Russia by Alexander M. Etkind: The Reception of Psychoa-
nalysis in Russia until the Perestroika”. Disponivel na internet via: https://web.archive.org/
web/20070305123051/http://psychoanalyse.narod.ru/english/ruetkind.htm  [Consultado
em em 10.03.2018]

FreuD, Sigmund (1918-1919). “Caminhos da Terapia Psicanalitica”. Buenos Aires: Amorrortu
Editores, vol. 17, pp. 151-163, 1992.

Kapyrov, Igor M. (2002). “The Future of Psychoanalysis in Europe. East-West Integration”.
Disponivel na internet via: http://www.psihoanalitiki-ipa.si/files/Kadyrov-Future.pdf
[Consultado em em 10.03.2018]

LeniN, V. L. (2001 [1920]). “As tarefas das Unides da Juventude” (Discurso pronunciado no
111 Congresso de toda a Russia da Unido Comunista da Juventude da Russia em 2 outubro
de 1920). Revista HISTEDBR, Campinas, niimero especial, pp. 367-376.

Mason, Irina (2005). “Schmidt, Vera Federovna (1889-1937)”. In: Mijolla, A. de (Org.). Inter-
national Dictionary of Psychoanalysis. Thomson Gale: Detroit, pp. 1543-1544.

Mijolla, Alain de (2005). (Org). “International Dictionary of Psychoanalysis”. Thomson Gale:
Detroit.

NOVA CONSTITUIGAO SOVIETICA - 1936 [online]. Disponivel na internet em 04.04.2011 via: ht-
tps://www.marxists.org/portugues/stalin/biografia/ludwig/constituicao.htm.

NOLLEKE, Brigitte (2017). “Psychoanalytikerinnen. Biografisches Lexikon” [online]. Dispo-
nivel na internet via: https://www.psychoanalytikerinnen.de/russland_biografien.html
[Consultado em 06.03.2018]



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 127-139 139

REeicH, Wilhelm (1975). “Os Jardins de Infincia na Russia Soviética (1929)”. In: Elementos para
uma pedagogia anti-autoritdria, pp. 39-52. Porto, Portugal: Publica¢oes Escorpido.

Roubinesco, Elisabeth; Plon, Michel (1998). Diciondrio de psicandlise. Rio de Janeiro: Zahar
Editores.

ScuMIDT, Vera (1924). “Psychoanalytische Erzichung in Sowjetrussland. Bericht iiber das
Kinderheim-Laboratorium in Moskau”. Internationaler Psychoanalytischer Verlag: Leipzig/
Wien/Ziirich.

(1975). “Educagao Psicanalitica na Russia Soviética”. In: Elementos para uma pedago-
gia anti-autoritdria. Porto, Portugal: Publica¢oes Escorpido, pp. 15-38.

STANLEY, Alessandra (1996). “Freud in Russia: Return of Repressed”. In: New York Times, 11
de dezembro de 1996. [online]. Disponivel na internet desde 2017 via: http://www.nytimes.
com/1996/12/11/world/freud-in-russia-return-of-the-repressed.html.

Trotsky, Leon (2005). “Revolutionary and Socialist Art”. In: Literature and Revolution. 1925.
Chicago, Illinois: Haymarket Books, 2005s.

UNESCO — International Bureau of Education (1994). “Prospects: the quarterly review of com-
parative education”. Paris: UNEsco — International Bureau of Education, vol. 24, n. 3/4,
1994, pp. 687-701.

VAN DER VEER, René (2011). “Tatyana on the Coach: the Vicissitudes of Psychoanalysis in Rus-
sia”. In: SALVATORE, Sergio; Z1TTOUN, Tania (Org.). Cultural Psychology and Psychoanalysis:
Pathways to Synthesis, pp. 49-65. 1ap: Charlotte, EUA.

VasiLyEvA, Nina (2000). “Psychoanalysis in Russia: The Past, the Present, and the Future”.
American Imago, v. 57, n. 1, pp. 5-24.

Vycotsky, Lev; Luria, Alexander (1925). “Introduction to the Russian translation of Freud’s
Beyond the pleasure principle”. Lev Vygotsky, Alexander Luria. Disponivel na internet
via: https://www.marxists.org/archive/vygotsky/works/reader/poro.pdf [Consultado em
06.03.2018]



T

sl

Theodor W. Adorno [1903-1969]
- Frankfurt am Main, circa 195



DOI 10.11606/issn.2318-8863.discurso.2019.159307

141

Cinismo e preconceito: uma homologia
com o fetichismo freudiano em
The Authoritarian Personality

Cynicism and Prejudice: A Homology
with Freudian Fetishism
in The Authoritarian Personality

Virginia Helena Ferreira da Costa

Doutora pelo Departamento de Filosofia
Universidade de Sao Paulo[usp]/cNpPq

RESUMO

O trabalho aborda o cinismo do tipo antro-
polégico autoritdrio de The Authoritarian
Personality em homologia com o fetichismo
descrito por Freud. Metapsicologicamente,
¢ trabalhado o problema da sintese do eu
e cisdo interna a tal instancia, bem como a
externalizacdo do superego. Sendo este sujei-
to massificado e esclarecido, a assunc¢io de
discursos morais contraditérios na mesma
estrutura psiquica possibilitaria a manutengao
de preconceito e autoritarismo em ambientes
democréticos mediante racionalizagoes.

PALAVRAS-CHAVE

Democracia; Autoritarismo; Cinismo;
Fetichismo.

ABSTRACT

The article addresses the cynicism of the
authoritarian anthropological type on 7he
Authoritarian Personality in homology with
the fetishism described by Freud. Metapsy-
chologically, we work on the ego-synthesis
and ego-splitting problems, in addition to
the superego externalization. As a massed
and enlightened subject, the assumption of
contradictory moral discourses in the same
psychic structure would enable a main-
tenance of prejudice and authoritarian-
ism in democratic environments through
rationalizations.

KEY WORDS

Democracy; Authoritarianism; Cynicism;
Fetishism.



142 Virginia H. F. da Costa Cinismo e preconceito: uma homologia com o ...

O cinismo em The Authoritarian Personality

The Authoritarian Personality (1950) é uma pesquisa empirica de base tedrica filoséfica,
psicanalitica e socioldgica produzida sob financiamento do American Jewish Committee
(ayc) de New York. Sendo somente uma de um conjunto de cinco pesquisas dirigidas
por Horkheimer e Flowerman — conjunto intitulado Studies on Prejudice —, Tap foi
escrito por Theodor W. Adorno e os pesquisadores de Berkeley Else Frenkel-Brunswik,
Daniel J. Levinson e Nevitt Sanford. A questdo a partir da qual a obra se desenvolve
aborda a possibilidade de repeti¢ao do genocidio de judeus: seria possivel a ocorréncia de
algo similar ao que aconteceu no Terceiro Reich alemao nos Estados Unidos da América,
isto ¢, em um ambiente democritico? Contudo, o livro que inicialmente estava mais
voltado ao antissemitismo viu-se transformado em uma pesquisa sobre posicionamentos
contra minorias diversas', tendo como norte principal o preconceito de forma geral,
ou ainda, o etnocentrismo.

O principal objetivo dos autores era encontrar quais seriam as gratificagoes na econo-
mia emocional e pulsional subjetivas envolvidas na identifica¢io com ideologias autori-
tarias. Na pesquisa, foram considerados potencialmente fascistas aqueles mais suscetiveis
a propaganda ideoldgica autoritdria e preconceituosa. Sendo pensado mais como uma
atitude do que uma mera opiniao, o apoio a tais ideologias poderia passar de um estado
latente ou velado e muitas vezes ndo completamente consciente para, em momentos
determinantes de crise social, uma defesa aberta e a¢oes violentas contra minorias.

Contudo, isso nio fez com que o ponto de vista de Adorno e de seus colegas encon-
trasse a origem do etnocentrismo em fatores psiquicos. Eles partiram do pressuposto
segundo o qual o preconceito teria uma génese socialmente determinada. Este princi-
pio tornou especifico o emprego da teoria psicanalitica freudiana no que concerne a
interpretagao das caracteristicas da personalidade: ao abordarem a ocorréncia ampla de
determinados tragos psiquicos, os autores os tomaram como resultados de influéncias
culturais que culminaram em verdadeiras tipifica¢oes antropolégicas. Como vemos em
uma carta de Horkheimer enderegada a Marcuse, de 17 de julho de 1943:

Nao preciso lhe dizer que nao acredito na psicologia como meio de resolver um
problema tao sério [como o antissemitismo]. Nao mudei em nada meu ceticismo
para com essa disciplina. Portanto, emprego [...] o termo psicologia para desig-
nar a antropologia, e antropologia no sentido da teoria do homem tal como ele
se formou no contexto de uma sociedade antagonista. Minha intengao ¢ estudar
a presenga do esquema de dominagao na pretensa vida psicoldgica, tanto nos ins-
tintos quanto nos pensamentos dos homens. As préprias tendéncias das pessoas

1 “Our study grew out of specific investigations into anti-Semitism. As our work advanced, however,
the emphasis gradually shifted. We came to regard it as our main task not to analyze anti-Semitism
or any other antiminority prejudice as a sociopsychological phenomenon per se, but rather to exa-
mine the relation of antiminority prejudice to broader ideological and characterological patterns.
Thus anti-Semitism gradually all but disappeared as a topic of our questionnaire and in our inter-
view schedule it was only one among many topics which had to be covered” (Adorno, 1950b, p. 605).



discurso, v. 49, n. 1(2019), pp. 141-159 143

que as tornam receptivas a propaganda do terror sio, elas mesmas, o resultado do
terror, fisico ou mental, da opressao em ato ou potencial. Se nés conseguirmos
descrever os processos pelos quais a dominagio exerce sua influéncia até nos do-
minios mais afastados do espirito, teremos feito um belo trabalho (Horkheimer
apud Wiggershaus, 2002, p. 388).

Nesse sentido, eis como uma nova espécie antropoldgica foi concebida em TaPp:

O tema central da obra é um conceito relativamente novo — o surgimento
de uma espécie “antropoldgica” que chamamos de tipo autoritdrio de homem.
Em contraste com o fanitico do estilo mais antigo, ele parece combinar as ideias
e habilidades tipicas de uma sociedade altamente industrializada com crencas
irracionais ou antirracionais. Ele é ao mesmo tempo esclarecido e supersticioso,
orgulhoso de ser individualista e em constante medo de nao ser como todos os
outros, zeloso de sua independéncia e inclinado a se submeter cegamente ao po-
der e a autoridade (Horkheimer, 1950, p. 1X).

Nesse Ambito, a no¢io de padrio ideoldgico pessoal se tornou primordial para a
andlise do autoritarismo, concep¢ao tao importante para avaliarmos o cinismo do tipo
antropoldgico aqui descrito. Este padrao seria designado como uma resolugio de com-
promisso entre as necessidades especificas de cada personalidade que seriam, entao,
satisfeitas mediante interagao com contetdos ideolégicos culturalmente disponiveis.
Tal padrao, sendo particularmente individual, nao se confunde com o conceito de ideo-
logia®, pois os contetidos ideoldgicos circulantes na cultura seriam mobilizados individu-
almente enquanto objetos de satisfacao pulsional de autoconservagao ou agressividade,
conforme as peculiaridades e necessidades mais ou menos conscientes em cada um.
O padrio ideolégico pessoal, que satisfaz necessidades psiquicas e emocionais, apresenta-
-se como uma estrutura estdvel, mesmo que seus contetidos sejam internamente con-
traditérios: este padrao “se realiza em maltiplas combinagoes cuja ‘coeréncia’ nio pode
ser dada de forma antecipada — uma questdo que o inconsciente freudiano jd havia
indicado hd muito tempo” (Antunes, 2014, p. 150). Ou, de forma mais completa:

O que o individuo constantemente diz em publico, o que diz quando se sente
seguro de criticas, o que pensa mas nio diz nada sobre, o que pensa mas nao ad-
mite a si mesmo, o que ele estd disposto a pensar ou a fazer quando vdrios tipos
de apelos sao feitos a ele — todos esses fendmenos podem ser concebidos como
constituindo uma estrutura tnica. A estrutura pode nio ser integrada, pode con-
ter contradi¢oes, bem como consisténcias, mas é organizada no sentido segundo
o qual suas partes constituintes estao relacionadas de formas psicologicamente
significativas (Adorno, Frenkel-Brunsivik, Levinson, Sanford, 1950a, p. 5).

2 “As ideologias tém uma existéncia independente de qualquer individuo; e aquelas que existem em
um momento particular sio resultados de processos histdricos e de eventos sociais contempora-
neos. Essas ideologias tém, para diferentes individuos, diferentes graus de apelo, uma questao que
depende das necessidades individuais e do grau em que essas necessidades estao sendo satisfeitas ou
frustradas” (Adorno, Frenkel-Brunsivik, Levinson, Sanford, 1950a, p. 2).



144 Virginia H. F. da Costa Cinismo e preconceito: uma homologia com o ...

Assim, as diferentes expressoes de desejos como satisfagoes de pulsoes seriam em
niveis mais ou menos conscientes, constituindo um todo unido, mesmo que contradi-
tério. Como exemplo, podemos pensar que um desejo inconsciente de seguranga estaria
relacionado a um sentimento intimo de pavor, distincia e menosprezo contra deter-
minada minoria que supostamente ofereceria perigo, expressao esta que s seria aceita
por si mesmo e por outros por meio de opinides formuladas mediante racionalizacoes
socialmente aprovadas e difundidas que “mascarariam” o autoritarismo. Opinides que,
quando racionalmente analisadas, mostrar-se-iam frageis e controversas. Como vere-
mos mais a frente, esta contradi¢do psiquica seria um reflexo da prépria contradigao
social: em uma democracia que aceita a circulagao de concepgoes autoritdrias na cultura,
os valores democriticos sao tomados como somente formais, ao passo que os contetdos
preconceituosos seriam mobilizados para expressar o que o individuo realmente pensa.

Sua ideologia “oficial” se conforma com o que ele supde que zem que pensar; suas
“ideias reais” sao uma expressio de suas necessidades pessoais mais imediatas,
bem como de seus impulsos [urges] psicolégicos. A ideologia “oficial” pertence
a esfera objetivada e alienada do politico, a “opinido real”, a prépria esfera do
sujeito, e a contradi¢ao entre os dois expressa sua irreconciliabilidade (Adorno,

19504, p. 671).

Visto isso, a pesquisa empirica de TAP procurou desvendar o médximo possivel do pa-
drao ideolégico dos entrevistados por meio de testes projetivos e perguntas indiretas: caso
fosse questionado diretamente sobre preconceitos, o autoritdrio iria negar veementemente.

E necessdrio frisarmos o uso das racionalizacées: elas seriam entendidas como deslo-
camentos de sentido ou até mesmo desvios de posicionamentos agressivos (que seriam
“tabu” se abertamente ditos) realizados como manifestacoes feitas “em um modo ‘tole-
ravel’, modificado, indireto, em conformidade com os requisitos sociais que o eu estd
pronto a aceitar” (ibid., pp. 675-676). Sendo a base da prépria possibilidade de expressio
do mais autoritdrio, as opinides aparentemente inofensivas de cunho pseudodemocrético
seriam, no fundo, uma reacio pulsional agressiva disfarcada ou desviada. Adorno define,
em poucas palavras, que “As racionalizag¢oes sdo cicatrizes da razio em seu estado de
irracionalidade” (Adorno, 2004, p. 59).

Inclusive, nem a oposigao dos discursos proferidos pelo autoritdrio em contradicao
com as préprias vivéncias seriam suficientes para desfazer ou até mesmo questionar o
padrao ideoldgico pessoal. Por isso, o que encontramos na obra seria a expressao de uma
racionalidade irracional em confronto ou afastamento relativamente a prépria experién-
cia. Uma vez que o individuo apenas reproduziria contetidos socialmente massificados
determinados segundo a necessidade psiquica sem que experiéncias possam abalar seu
padrio ideolégico estruturalmente estabelecido, entao, percebemos como nao seria re-
alizada qualquer reflexao sobre a validade e pertinéncia dos discursos preconceituosos
e autoritdrios proferidos como meras opinioes. Eis a forma esclarecedora como Adorno
descreve a resolugao da contraposigao de opinides estereotipadas assumidas pelo indivi-
duo em conflito ou afastamento com a experiéncia:



discurso, v. 49, n. 1(2019), pp. 141-159 145

A discrepéncia entre experiéncia e estere6tipo é colocada a servigo da atitude pre-
conceituosa. O sujeito preconceituoso é vagamente consciente de que o contetido
do esteredtipo ¢ imagindrio e que sua prépria experiéncia representa a verdade.
No entanto, por razoes psicolégicas mais profundas, ele quer se ater ao este-
reétipo. Isso ele alcanca transformando este tltimo em uma expressio de sua
personalidade e os elementos anti-estereotipados, em uma obrigagao abstrata.
Esse deslocamento ¢é reforgado por sua convicgao mais intima de que os supostos
esteredtipos de tolerdncia ndo sao tao fortes socialmente como ele finge que sio.
Ele percebe que, embora ele pareca se rebelar contra os slogans da democracia e
da igualdade, por razées que lhe sao estritamente pessoais, ele é realmente apoia-
do por poderosas tendéncias sociais. Contudo, ele alegard, ao mesmo tempo,
que age como uma pessoa sincera e independente que nio se importa com o que
os outros pensam. Além disso, ele confia na ideia de que seus préprios senti-
mentos sao sempre mais fortes do que as convengdes, que ele simplesmente tem
de segui-los e que seu preconceito ¢ uma espécie de fatalidade que nio pode ser
mudada (Adorno, 1950b, pp. 627-628).

A descri¢ao acima feita em TAP por Adorno designa uma das principais caracteris-
ticas’ do tipo autoritdrio: o cinismo. Por mais que os autores nao tenham fornecido
uma defini¢ao bem delineada deste conceito, o cinismo é empregado com frequéncia
na obra quando relacionado a racionalizagdes emitidas de maneira fria e apdtica como
justificativa para agressividades. E frequente a existéncia de contradigoes na emissio de
discursos cinicos: por exemplo, como a recusa de todo tipo de violéncia de forma abstrata
e geral paralelamente a defesa de uma necessidade quase inevitdvel de violéncia quando
relacionada a determinados grupos e situagoes (Safatle, 2008, p. 77).

O cinismo ¢é entendido aqui como a duplicidade mais ou menos consciente de dis-
cursos contraditérios racionalizados — que “mascarariam” satisfagoes de pulsoes agres-
sivas — encontrados no mesmo padrao ideolégico pessoal. As contradigoes seriam,
entdo, organizadas de forma psicologicamente significativa. O cinismo s6 seria possivel
dado o distanciamento entre os discursos ideolégicos selecionados segundo necessidades
pulsionais individuais e a prépria experiéncia vivida pelos sujeitos. De forma que faltaria
ao cinico o acesso significativo a um campo empirico que legitimasse, em um conjunto
de afirmagées contraditérias, o que se colocaria como objetivo, verdadeiro e moral.

0 modelo fetichista de cisao do eu

Nesta andlise psicanalitica do tipo antropoldgico autoritdrio em sua especificidade cinica,
iremos nos remeter principalmente ao que Freud designou por cisao [Spaltung] do eu a
fim de compreendermos como ¢é possivel duplicidades simultdneas quando em referéncia
a um mesmo objeto. Mediante um mecanismo de defesa concebido como uma clivagem

3 Ascaracteristicas da personalidade de tipo autoritdrio estao expostas nas varidveis da famosa Escala F,
descritas como sintomas que formam uma sindrome. Eis a lista das caracteristicas principais: conven-
cionalismo, submissio acritica a autoridades, agressio autoritdria, anti-intracep¢ao, superstigao e es-
tereotipia, zoughness, destrutividade e cinismo, proje¢des, preocupagio exagerada em relagio ao sexo.



146 Virginia H. F. da Costa Cinismo e preconceito: uma homologia com o ...

no interior da instincia responsavel pela prépria sintese psiquica, talvez compreendamos
melhor a condi¢ao de um tipo antropolégico dotado de uma racionalidade irracional,
sujeito esclarecido e supersticioso. Nesse sentido, Freud nos lembra como o fetichismo é
um objeto particularmente favordvel para o estudo da cisao do eu (Freud, 1991a). No en-
tanto, ¢ de primeira necessidade levantarmos antes algumas ressalvas que apontam para
o uso especifico da homologia entre o cinismo e o fetichismo que propomos aqui fazer.

E frisado vérias vezes ao longo de TAP que o tipo de personalidade autoritdria, apesar
de considerada “normalizada” ou “bem ajustada” na sociedade, apresentaria sintomas.
Neste sentido, o abandono dos pardmetros da realidade na emissao de opinides que
guiam agdes e interagdes sociais seria a caracteristica principal do sintoma do tipo auto-
ritdrio, de modo que sua relativa padronizagio em numerosos individuos levaria a “uma
‘sindrome’, embora as variagoes tipicas dentro deste grande padrao possam ser distingui-
das” (Adorno, Frenkel-Brunsivik, Levinson, Sanford, 1950a, p. 1). Nesse sentido, para os
autores de TAP, tal como um sintoma, o preconceito exerceria uma fun¢ao de defesa ou
de satisfacdo indireta de desejos na economia psiquica. Isso porque ele seria concebido
como uma resolu¢iao de compromisso entre a satisfacao das pulsoes agressivas e a ne-
cessidade de um comportamento voltado a sociabilidade (por meio das racionaliza¢oes
socialmente aceitas e estere6tipos jd fornecidos pela cultura).

Nesse sentido, estaria em jogo um tipo de patologia que versaria sobre o social nio
s6 porque os autores tratariam de um sintoma em um tipo antropolégico, mas também
porque tais esteredtipos e racionalizagoes seriam provenientes de ideologias circulantes
na cultura, sendo estas objetivamente identificdveis. Logo, a génese do comportamento
parcialmente irracional da racionalidade do tipo autoritdrio seria encontrada em aspectos
da sociedade que condicionariam a constituigao subjetiva de um grupo identificavel de
seres humanos determinados por um contexto especifico. Sob tal perspectiva, a critica da
normatividade social de um dado tempo e espago poderia se converter em uma analise
da produgio social de sintomas tipicos vividos individualmente. E desta forma que a
antropologia freudiana, que se encontra na base de explicagao do tipo autoritdrio, seria
empregada na obra como instrumento de critica social ao revelar certas condi¢oes gerais
e histéricas de formagao subjetiva.

Tal “sindrome” como padronizagao de sintomas de um tipo antropolégico, contudo,
nao aproximaria os preconceituosos da neurose, muito menos da psicose. Eis as palavras
de Adorno sobre a interpretagdo de tais sintomas:

Nossa discussio anterior mostrou o aspecto irracional das atitudes e opinides
antissemitas. Uma vez que seu contetido ¢ irreconcilidvel com a realidade, certa-
mente temos o direito de chamd-los de sintomas. Mas sao sintomas que dificil-
mente podem ser explicados pelos mecanismos da neurose; e, 20 mesmo tempo,
o individuo antissemita como tal, o carater potencialmente fascista, certamente
nio é um psicético. A explicagio tedrica final de um sintoma inteiramente irracio-
nal, que, no entanto, nao parece afetar a “normalidade” daqueles que apresentam
o sintoma, estd além do escopo da presente pesquisa (Adorno, 1950b, pp. 617-618).



discurso, v. 49, n. 1(2019), pp. 141-159 147

A relagdo entre patologia social e patologia individual em sentido clinico se d4 por
homologia entre a caracteristica marcante do cinismo no tipo antropolégico autoritdrio
e o fetichismo segundo explanacio freudiana.* Tal homologia, no entanto, nao seria uma
mera comparacao geral de semelhanca por analogia. A homologia a que nos referimos
revela uma mesma légica de estruturagao e funcionamento. Afinal, desde Freud sabe-
mos que psicopatologias sao descritas para além do comportamento estritamente sexual,
definindo uma organizagao psiquica que engloba modos de estabelecimento de estruturas
pulsionais e simbdlicas que permitirao a sujeitos atuarem socialmente por meio de uma
singular constitui¢ao emocional, pulsional e racional, além de certo conjunto de fantasias
que ajudarao a delimitar a prépria identidade e as interagdes com alteridade. Contudo,
guardemos que a homologia do cinismo com o fetichismo, tal qual definido por Freud,
nao faz do primeiro uma patologia em si, muito menos faz do cinico um fetichista.

O fundamento de tal homologia encontra-se na nogao de cisao do eu como base
genética da constitui¢ao de uma estrutura fetichista. Segundo Freud, a construgao do
fetiche ocorreria mediante uma defesa contra o trauma da auséncia do pénis na mulher
na fase do complexo de castragio, momento em que a revelagao da diferenga entre si
mesmo e o outro se coloca de modo operante para a psique humana. A fim de evitar
um conflito psiquico referente a possibilidade da castracao, o fetichista aceitaria o dado
perceptivo de auséncia de pénis na mulher, a0 mesmo tempo em que também manteria
a crenca no falo feminino. Essa duplicidade contraditéria seria possivel pela cisao no
interior da instincia egoica que permitiria, entéo, a formacao do objeto fetiche que, por
substitui¢ao simbdlica ou descentramento de valor, seria associado ao pénis feminino.
Isso permite ao fetichista manter a crenga no pénis da mulher por meio da adoragao de
um objeto fetiche, a0 mesmo tempo em que aceita a representagio objetivamente valida
da mulher sem pénis, reconhecendo a diferenga sexual. Ou seja, o fetichista nao modi-
ficaria completamente os dados recebidos da realidade, mas os transformaria de forma
apenas parcial — modo de manter simultaneamente em funcionamento o principio do
prazer e o principio de realidade. Nas palavras de Freud, o que subsiste como a base da
constituigao do objeto fetiche

E uma formagio de compromisso com ajuda de um deslocamento [...]. A criagio
do fetiche obedeceu ao propésito de destruir a prova da possibilidade da castra-
¢ao, de sorte que se pode escapar da angustia de castragdo. [...] Por um lado,
desmentem o fato de sua percepgao, a saber, que nos genitais femininos nio se
viu pénis algum; por outro, reconhecem a falta do pénis da mulher e dai extraem
as conclusoes corretas. As duas atitudes subsistem uma junto da outra durante

4 Tal homologia entre cinismo e fetichismo ganha for¢a no contexto em que tedricos da cultura e da
psicandlise tém delimitado a substitui¢io da no¢io de neurose pela perversio como psicopatologia
relacionada a situagdo cultural e econdmica mais recente. Como exemplo, Jean Lebrun fala de
neo-sujeitos que partilham de uma economia psiquica coletiva perversa, mas de forma ordindria,
nao estrutural (Lebrun, 2007, p. 42). Nesse mesmo sentido, Safatle segue Lacan ao identificar a
peére-version como o funcionamento privilegiado de identifica¢do com a lei paterna no capitalismo
contemporineo (Safatle, 2008, p. 22).



148 Virginia H. F. da Costa Cinismo e preconceito: uma homologia com o ...

toda a vida sem se influenciarem reciprocamente. E o que se tem direito de cha-
mar uma cisdo do eu. Estes estados de coisas nos permitem compreender tam-
bém que com tanta frequéncia o fetichismo alcance s6 uma modelagio parcial.
Naio governa a elei¢do de objeto de uma maneira excludente, senao que deixa es-
paco para uma extensdo maior ou menor de conduta sexual normal, e ainda mui-
tas vezes se retira a um papel modesto ou a condigao de mero indicio. Portanto,
os fetichistas nunca alcancaram o completo desprendimento do eu em relagao a
realidade objetiva do mundo exterior (Freud, 1991a, pp. 204-205).

Modelo fetichista versus modelo paranoico

A leitura aqui recuperada diverge de algumas pesquisas cldssicas sobre o antissemitismo
— como as de Santner, Canetti, Simmel, entre outros — que priorizam o modelo da
paranoia. Inclusive a associa¢ao do fascismo com a paranoia é uma das bases teéricas
do imprescindivel capitulo “Elementos de Antissemitismo” presente em Dialética do
Esclarecimento (Dialektik der Aufklirung ou pda daqui em diante) de Horkheimer e

Adorno. Dentre as muitas passagens que abordam essa associa¢do, lemos:

O realismo incondicional da humanidade, que culmina no fascismo, ¢ um
caso especial do delirio paranoico, que despovoa a natureza e, ao fim e ao cabo,
os proprios povos. E nesse abismo de incerteza, que todo ato objetivador tem que
atravessar, que se aninha a paranoia. Como nao hd nenhum argumento absolu-
tamente convincente contra os juizos materialmente falsos, nao é possivel curar
a percepgio distorcida em que eles surgem (Horkheimer e Adorno, 1985, p. 159).

Chama a aten¢ao que ambos os estudos tenham sido feitos na mesma época — TAP
foi escrito desde 1944 e publicado em 1950 e DdA foi escrito em 1944 e publicado em 1947
— e que tenham envolvido, para além dos pesquisadores de Berkeley, também Adorno
e Horkheimer. Visto isso, como conciliar a nossa leitura sobre o fetichismo em TAP
com as assertivas sobre a paranoia em Dda? Para tanto, apresentemos as aproximagoes
e afastamentos da génese e funcionamento de ambas as psicopatologias em relagao ao
preconceito de forma geral e, particularmente, ao cinismo.

Em relagdo ao preconceito em geral, a paranoia seria o modelo privilegiado para
pensarmos a dose de agressao e destrutividade envolvidas na interagao social, construi-
da de forma dicotémica, com minorias. De modo mais especifico, a prépria divisao da
sociedade e classificagao de pessoas, como por exemplo “de bem” e “bandido”, “amigo”
e “inimigo”, carregariam marcas tipicamente paranoicas. Seria caracteristica da defesa
paranoica a separagao de interagdes humanas e simbolizagdes sociais em categoriais qua-
se espaciais de interior e exterior, eu e nao-eu, como forma de manter o rigido sistema
explicativo que sustenta seus delirios. Rigidez que impossibilita o questionamento subje-
tivo sobre a veracidade de suas préprias afirmagoes. Em tal perturbagio epistemoldgica,
o paranoico apelaria, entdo, ao “vicio da causalidade” para justificar suas tor¢oes na
percepcao da realidade: um problema subjetivo seria projetado na alteridade, tornando-se
culpa do perseguidor ou da minoria — tidos como bodes expiatérios. Ao nao se rela-



discurso, v. 49, n. 1(2019), pp. 141-159 149

cionar a nada que nio faca referéncia a si, o paranoico em sua caracteristica narcisica
nao reconheceria a alteridade por ela mesma, nao compreendendo os acontecimentos
da ordem social como minimamente separados de si.

Entretanto, é em um quesito aparentemente comum entre fetichismo e psicose que
encontraremos a0 menos trés pontos centrais de afastamento do tipo autoritdrio cinico
em rela¢ao ao modelo paranoico. Percebamos que a semelhanca principal entre a for-
magado da psicose — categoria clinica mais geral que engloba a paranoia como uma de
suas representantes especificas — e do fetichismo seria que ambos os processos seriam
constituidos mediante o0 mesmo mecanismo de defesa, a Verleugnung, que traduzimos
aqui por desmentido. Apresentemos as diferencas etiolégicas segundo as reacoes ao
complexo de castra¢io. No caso neurdtico ocorreria a repressao do afeto relacionado a
angustia da mulher sem pénis e a aceita¢ao e internalizacao desta informacao apreendida
do exterior. A situagao conflituosa seria, entao, transferida para o interior da estrutura
psiquica do neurético. J4 no psicético e fetichista, o desmentido atuaria negativamente
sobre a representagdo da falta do pénis na mulher. Especificamente no caso da para-
noia, tal informagao nao seria internalizada, mas re-transferida integralmente para a
objetividade. Nesse 4mbito, a propria realidade precisaria sofrer modificagoes para se
adequar ao contetido que fora negado no sujeito e projetado para fora. Dai a nogao de
delirio. No caso fetichista, o dado da falta do falo da mulher teria sido simultaneamente
internalizado e também transferido para uma representagao substituta, criando o feti-
che que manteria viva a fixagao no pénis feminino. Por isso, o fetichista nao precisaria
modificar nada na realidade, pois se conformaria com a determinacao social da divisao
dos sexos, informag¢do que fora internalizada, mas manteria, de forma privada, a sua
crenga ou fantasia’

Considerando a diferenciagao da atuagio do desmentido em ambas as psicopatolo-
gias, um primeiro afastamento da paranoia em rela¢ao ao cinismo se mostra presente:
como vimos ao abordarmos as racionalizacoes, o tipo antropolégico de TAP também
se caracterizaria pelo convencionalismo, isto é, pela adequagao a ideologias socialmen-

s Outro ponto relativo a cisdo psiquica pode ser ainda levantado. Freud nos alerta que haveria
casos de cisio do eu considerados normais ou nao-patolégicos, uma vez que a cisio constituiria
uma possivel defesa infantil contra representa¢bes do mundo exterior sentidas como dolorosas.
Esta ¢ a forma na qual criangas desenvolveriam as primeiras teorias sexuais — como por exemplo,
a teoria de que o pénis feminino ainda estd pequeno e ird crescer (Freud, 1992¢, p. 147) — a fim
de contrariar a percep¢io. No curso “normal” de desenvolvimento infantil, no entanto, a crianca
posteriormente desativaria a denegacio ligada a cisdo do eu, assumiria plenamente a realidade da
auséncia do pénis feminino e passaria, portanto, ao recalque [ Verdringung] tipicamente neurdtico.
Caso a manutengao do desmentido permanecesse para além da infincia, seria constituido um caso
de fetiche (se a negacao do dado externo for parcial) ou ainda de psicose (se a negagio da realidade
for total). Considerando a cisio do eu sob tal viés, o cinismo do autoritdrio poderia ser entendido
como um tipo de raciocinio infantil, préprio da “menoridade” humana. A continuidade de tal
linha de argumentagao pode nos levar a uma melhor compreensio da distingao entre normalidade
e patologia do tipo autoritdrio: “le néo-sujet pratique le démenti pour éviter la subjectivation, alors
que le vrai pervers fait du démenti son mode méme de subjectivation, lequel lui permet d’annihiler
laltérité de lautre en l'instrumentant” (Lebrun, 2007, p. 327).



150 Virginia H. F. da Costa Cinismo e preconceito: uma homologia com o ...

te produzidas e difundidas, adequa¢io que o sistema paranoico nio poderia admitir.
Isso porque um “ajuste” em favor da convencio social poderia ameagar o jd fragil “siste-
ma delirante” paranoico a ponto de ruir toda a sua construgio. Logo, a resposta psicdtica
seria considerada excessivamente individual, como uma totalidade pessoal. Claro que,
no interior do delirio paranoico, figuras sociais poderiam assumir papéis de lideranga em
uma aproximagao com autoridade sociais, politicas ou religiosas, mas o posicionamento
privilegiado de tais figuras na organizagao psiquica ocorreria devido exclusivamente
as peculiaridades do sistema psiquico subjetivo. De forma mais direta, na paranoia os
dados sociais se adequariam ao sistema individual, ao passo que, no tipo autoritdrio,
seria principalmente o sujeito que se adequaria ao sistema social. Assim, se a prépria
defini¢io freudiana faz da psicose “o desenlace [...] de uma |...] perturbacio nos vinculos
entre o eu e 0 mundo exterior” (Freud, 1992e, p. 155), podemos dizer que a adequagao
as convengdes sociais e ideologias dominantes por parte do tipo autoritdrio o deixaria
mais préximo do fetichista, para quem tal adequagio existe, mesmo que parcialmente.
Esta substitui¢do de um modelo paranoico para um outro mais “racional”, porque vol-
tado, a0 menos parcialmente, para a realidade externa é defendida pelo préprio Adorno
em 7he psychological techniques of Martin Luther Thomas’ radio addresses, texto também
contemporineo a TAP em que o filésofo analisa os programas de rddio onde Thomas
veiculava um discurso fascista:

Thomas fornece uma boa consciéncia intelectual para aqueles que nio conse-
guem pensar. Ele astuciosamente substitui um esquema “paranoico” por um pro-
cesso racional. O dispositivo mais importante de sua légica de manipulacio é sua
técnica de transi¢oes associativas (Adorno, 2000, pp. 33-34).

O apelo a um processo racional baseado na técnica de transi¢des associativas de
ideias “reificadas”, isto é, que jd aparecem prontas e que sao somente reproduzidas
pelos individuos nao seria, ento, possivel de ser feita em um sistema paranoico.
A prépria substituigao de objetos (ou discursos “objetificados”) que seriam mais adequados,
a0 menos momentaneamente, a satisfacio de desejos é algo que encontramos no fun-
cionamento fetichista.

Um segundo momento em que o modelo paranoico se torna dispensdvel a anélise
do tipo autoritdrio ¢ na defesa de seu sistema delirante, quando o paranoico trans-
forma seu corpo em um simbolo de onipoténcia que, como tal, ndo poderia permitir
cisoes internas, passividade ou quaisquer sinais que o aproximassem de uma possivel
vulnerabilidade. Assim, uma cisao do eu e uma decorrente posi¢io cinica seriam im-
possiveis de serem sustentadas em um modelo paranoico de funcionamento psiquico.
O tipo autoritdrio, sendo cinico, sabe da precariedade, incompletude ou falha tanto da
sua submissao ao convencionalismo social, quanto de seu subterfugio prazeroso desig-
nado como objeto fetiche. Contudo, seria justamente mediante tal incompletude mesma
que seu posicionamento poderia ser conservado, permitindo a duplicidade paradoxal de
suas afirmagoes.



discurso, v. 49, n. 1(2019), pp. 141-159 15T

Um dltimo elemento de comparagao entre o modelo paranoico e o fetichista se en-
contra na proje¢io e no narcisismo. Caracteristicas importantes tanto para a paranoia
quanto para o preconceituoso, elas nio sao, contudo, exclusivas de tal formacao psicética.
Isso quer dizer que a negagao interna de representagdes, que seriam projetadas na alteri-
dade formando uma realidade interna sem conflitos (ou narcisica), estaria mais relacio-
nada justamente ao préprio desmentido em si, sendo possivel de ser encontrado também
no fetichismo. Uma vez que o fetichista também projetaria na alteridade aquilo que abala
sua estrutura narcisica, ele ainda o faria de forma incompleta, deixando um residuo de-
nominado fetiche. Quanto a isso, lembremos que Adorno et al. definem o afastamento
da experiéncia do totalitdrio como um sintoma. Ora, o desmentido do paranoico nao
poderia ocasionar a formagao de sintoma, ja que o delirio psicético tomaria o eu de for-
ma completa, o que afastaria a defini¢ao de delirio (e aproximaria a concepgio de fetiche)
da nocao de sintoma como substituto da representa¢io da satisfacio pulsional negada.

A distincia entre o modelo fetichista e o paranoico nas andlises do preconceito em
TAP e DdA residiria principalmente no contexto considerado como base de andlise das
obras. Nao esque¢amos que a abordagem paranoica de “Elementos de Antissemitismo”
foi abundantemente analisada tendo em vista o fascismo, mais precisamente 0 momento
abertamente totalitarista do Terceiro Reich alemio. A violéncia direta, ou seja, dotada
de menos racionalizagoes e realizada conforme um programa de exterminio em massa
de um grupo étnico como “solugio final” parece necessitar de um sistema estruturado
em uma totalidade quase delirante de justificativa, em que questionamentos, paradoxos
ou dubiedades nao seriam admitidos. Acreditamos, no entanto, que uma pesquisa re-
alizada nos Estados Unidos nos anos 1940, momento em que o pais seguia um sistema
politico democrdtico menos abertamente autoritdrio, precisa ao menos da aparéncia
formal de uma pretensao a igualdade humana. Assim, as experiéncias preconceituosas
precisariam ser mais veladas, simbdlicas, indiretas e racionalizadas para que a dominagao
e o exterminio de minorias possam ser levados a cabo. Nesse 4ambito, é a manutengao
do preconceito, autoritarismo e fascismo em contextos democraticos que nos leva ao
interesse especial pelo cinismo, cisao do eu, desmentido e racionalizagées, culminando
em uma homologia com o modelo fetichista.

O sintoma autoritdrio do distanciamento em relacio a realidade deve também ser
descrito relativamente 4 escolha de objeto de édio, em homologia ao fetichista que nunca
encontra uma satisfacao pulsional em objetos empiricos, mas em objetos substitutos.
Como sabemos, o autoritdrio precisa de um objeto substituto para satisfazer suas pul-
soes, objeto este que também seria idealizado, como um simbolo quase onipotente que
o permitiria fugir de determinado aspecto desprazeroso da realidade ou de si mesmo.
A sua racionalidade repetiria exaustivamente o que Adorno chama de um termo auto-
ritdrio fetiche.

O meio mais caracteristico de propagandisticamente estabelecer autoridade
de um modo quase racional, sem recorrer a institui¢oes tradicionalmente acei-
tas, consiste em tomar um termo autoritdrio e tornd-lo uma espécie de fetiche.



152 Virginia H. F. da Costa Cinismo e preconceito: uma homologia com o ...

Este dispositivo foi observado pelo Dr. A. Sanders sob o titulo de “palavras ma-
gicas”. O melhor exemplo para este dispositivo é a personificagao de regimes
totalitérios em todo lugar, por um Duce, um Fiihrer ou [...] um lider (Adorno,

2000, pp. 38-39).

Antes de tudo, podemos notar que o objeto fetiche pode ser uma ideia ou termo,
concebidos como “palavra mégica”. Relacionando parcialmente o fetiche freudiano com
o marxiano, podemos dizer que a repetigao do objeto faz parecer que ele tem vida prépria
e independente, dotado de autonomia, portando-se como um fait accompli, isto é, como
algo dado, sem génese, nem explicagdo, nem histéria. Contudo, no fundo, esse objeto
serviria para encobrir um outro contetido ou relagao a ser negado. O mesmo ocorreria
com uma ideia ou até mesmo um nome: estes nao precisarao de uma justificativa ou
génese explicativa, sua mera repetigo se encarrega de tornd-la fetichizada e encobridora.
Resta saber, com isso, quais seriam tais ideias e até mesmo nomes fetichizados. Inferimos,
pela citagao acima, que um dos nomes ou ideias-fetiche mais evidentes do autoritdrio
seria, evidentemente, a figura do lider.

Outro elemento que também pode ser considerado como o objeto fetiche do autori-
trio seria aquela designacio insistentemente repetida para se referir ao inimigo, que se
forma como objeto de 6dio. Assim, propomos que, diferentemente do que aconteceria
com o fetichista, uma das escolhas de objeto privilegiado do autoritdrio nio seria so-
mente relacionada as pulsoes sexuais na sua 4nsia de prazer, mas também obedeceria as
pulsoes agressivas em sua forma indireta, defensiva, desviada. Com isso, seria possivel a
construgao de um objeto dito “negativo”, como exposto por Adorno em Zeoria freudiana
¢ modelo fascista de propaganda ao recorrer a leitura de Psicologia das massas e andlise do eu:

Considerando que a libido positiva ¢ totalmente investida na figura do pai primi-
tivo, o lider; e que sdo poucos os contetidos positivos disponiveis, é preciso desco-
brir uma negativa. “O lider ou a ideia dominante poderiam também, por assim
dizer, ser negativos; o 6dio contra uma determinada pessoa ou institui¢ao pode-
ria funcionar exatamente da mesma maneira unificadora e evocar o mesmo tipo
de lagos emocionais que a ligacao positiva”. Parece desnecessdrio dizer que essa
integragdo negativa se alimenta do instinto de destrutividade, uma figura que o
pensador nio refere explicitamente em Psicologia de massa, mas cujo papel de-
cisivo ele todavia reconheceu em O Mal-estar na civilizagio (Adorno, 1951, p. 6).

Analise metapsicologica do tipo autoritario em sua
caracteristica cinica

A anilise metapsicolégica do tipo autoritdrio ¢ feita em TAP mediante duas grandes
assertivas: a formulagao de um eu fraco e de um superego externalizado:

E uma fungao do eu fazer as pazes com a consciéncia, criar uma sintese maior
dentro da qual a consciéncia, os impulsos emocionais e o self operam em relativa
harmonia. Quando esta sintese nao ¢ alcangada, o superego ganha o papel de
um corpo estranho dentro da personalidade e exibe os aspectos rigidos, auto-



discurso, v. 49, n. 1(2019), pp. 141-159 153

miticos e instdveis discutidos acima. Hd alguma razao para acreditar que uma
falha na internaliza¢io do superego se deve a fraqueza do eu, a sua incapacidade
de realizar a sintese necessaria, isto é, de integrar o superego consigo mesmo.
Seja ou ndo assim, a fraqueza do eu parece ser concomitante ao convencionalismo
e ao autoritarismo. A fraqueza no eu é expressa na incapacidade de construir um
conjunto consistente ¢ duradouro de valores morais dentro da personalidade;
e ¢ esse estado de coisas, aparentemente, que torna necessario que o individuo
procure alguma organizagio e um agente [agency] de coordenagio fora de si mes-
mo (Adorno, Frenkel-Brunsivik, Levinson, Sanford, 1950b, p. 234).

Comecemos pela questao da fragilidade do eu: na visao dos autores, o eu do tipo
autoritdrio nao conseguiria sintetizar de forma equilibrada no interior de si os diferentes
contetidos provenientes da realidade externa, do superego e do isso. Assim, a cisao do eu
seria considerada uma fraqueza na constitui¢ao psiquica do preconceituoso. Isso porque
uma sintese psiquica poderia evitar um distanciamento em relagdo a realidade, o que
livraria o autoritdrio de seu sintoma. Por outro lado, talvez por tal fragilidade, o eu nao
conseguiria distanciar sua racionalidade de gratificagdes prazerosas do isso, apresentan-
do uma racionalidade vinculada a irracionalidade das racionalizagbes subservientes a
necessidades pulsionais defensivas, agressivas e também prazerosas.

Como segundo ponto, a instincia do superego, em sua formulagao considerada por
Freud, seria justamente o resultado da sintese entre o isso e os contetidos da realidade
externa: o “superego [...] reine em si influxos do isso tanto quanto do mundo exterior
e é, por assim dizer, um arquétipo ideal daquilo que é a meta de todo querer alcangar
do eu: a reconcilia¢ao entre suas multiplas vassalagens” (Freud, 1992¢, p. 157). Sob tal
ponto de vista, uma fraqueza na sintese do eu levaria inevitavelmente a um problema na
formagao do superego, este sendo o resultado, ele mesmo, de uma sintese. O superego
figura, entdo, como o saldo da situagao edipica ao se constituir por meio da internali-
zagao das figuras de autoridade parentais e sociais.

Visto isso, passemos a descri¢do da estrutura familiar do tipo autoritdrio. TAP expde
que os mais preconceituosos praticariam uma superestimagao irreal dos progenitores
segundo nogdes estereotipadas, o que sugeriria que a educacio infantil fornecida pela
familia tenderia a rigidez, disciplina estrita e distincia, na qual uma relagao familiar
mais igualitdria e segura teria sido impossibilitada. Logo, para eles, a figura de autori-
dade tenderia a ser considerada poderosa, amedrontadora e dominadora, frente a qual
o individuo em formacao sé poderia se subjugar. Em tal relagdo hierdrquica rigida, a
submissao infantil a regras familiares ocorreria prioritariamente por medo, mais do que
por compreensao racional destas imposi¢oes. Com isso, a relagao familiar ficaria marcada
por nogdes de obrigacio e dever, e ndo por sentimentos ternos e sinceros.

Para os autores, a consequéncia disso para a formagao subjetiva seria, primeiramen-
te, a artificialidade da no¢ao das regras, que nao teriam sido compreendidas em seu
contetdo, mas seriam acatadas somente pelo formato da lei. Pode-se dizer que, uma
vez impossibilitado de desenvolver uma critica sauddvel a autoridade, o eu nao teria



154 Virginia H. F. da Costa Cinismo e preconceito: uma homologia com o ...

podido se formar de modo a integrar completamente o superego as demais instincias
psiquicas — o que leva a constituigao de um superego externalizado. Uma vez que o
sujeito s aceitaria a forma abstrata da lei, mas nio teve os valores e contetidos morais
compreendidos de modo suficiente, o lugar onde seriam formulados julgamentos sobre
a justica, bondade e respeito a agoes e situagoes sociais seria feito em um dominio
externo ao tipo autoritdrio. Seria perdida, entao, a capacidade critica quanto a reflexao
e questionamento das leis sociais. A tendéncia é que o preconceituoso somente acate e
reproduza o contetido moral socialmente dominante. Por consequéncia, nenhuma culpa
seria produzida internamente ao tipo autoritdrio, pois nao ocorreria uma andlise da
violagao ou nio de normas mais ou menos justas socialmente, nao havendo julgamento
e responsabiliza¢ao interna pelas condigdes sociais.

Ademais, dada a sua internalizagao incompleta, as fungoes superegoicas dos mais
preconceituosos podem ser projetadas em uma figura social, lider ou autoridade.
Tal pessoa seria escolhida pela associagdo com as caracteristicas do pai: produzindo medo
e intimidagdo, enfatizaria a punicio e condenagio excessivas inclusive para os menores
desvios, pregaria a exclusao ou segregagio de determinados grupos das camadas sociais
mais frégeis, reforcaria o status quo econémico-social e culturalmente jé dominante, pro-
meteria bens materiais como recompensas morais, em suma, basearia seus argumentos
niao em conclusoes racionais, mas em manipulacio de medo, desejos e agressividade.
Assim, sendo a sua formacao egoica fragil, o tipo autoritdrio tentaria procurar na figura
do lider e na conformacio social a organizagio ordenadora e moralizante que faltaria
em seu interior: “O que o fascista participante procura ¢ a ilusao de controle em ordem
de reparar sua sensagao de impoténcia” (Benjamin, 1977, p. 55).

Tal explicagdo encontrada em TAP nos permite dizer que as fungdes préprias de
instancias subjetivas como que se “expandem” para o exterior, criando uma espécie de
nogao alargada de eu e de superego que operariam em nivel social. Algo bem préximo
da explicagao fornecida por Freud em Psicologia das massas e andlise do eu onde com-
preendemos que a formagao de uma massa narcisica ocorreria por proje¢ao da estrutura
idealizada de si mesmo na figura do lider. Por outro lado, podemos pensar que se o viés
idealizado do superego seria transferido para uma figura externa, o eu — que deveria
sofrer com as represlias de um superego interno — também se encontraria associado
as figuras ditas mais frageis da sociedade. Como alerta Sanford,

Devemos entender, no entanto, que no cinismo a destrutividade ¢ dirigida contra
o eu, bem como contra o mundo. Nao é s6 que a propria agressividade do sujeito
¢ projetada sobre outras pessoas, que sio entdo acusadas de serem gananciosas e
belicosas, mas o desprezo por outras pessoas parece estar intimamente relacio-
nado com o desprezo por si mesmo. No caso de Mack — e isso provavelmente é
vélido para personalidades autoritdrias —, o autodesprezo deriva de sua sensacio
de fraqueza e isso, como vimos, ¢ o resultado de sua rendi¢do a seu pai. Esta ren-
digao ndo pode ser totalmente desculpada, e enquanto ele nao puder se permitir
se sentir agressivo para com aqueles que sao realmente fortes, haverd um irritante
lembrete de que ele, na realidade, é fraco (Sanford, 1950, p. 806).



discurso, v. 49, n. 1(2019), pp. 141-159 155

Para evitar um conflito interno entre instincias psiquicas, tal embate seria transfe-
rido para o nivel social, gerando admiragao a certos lideres sociais e 6dio aos grupos
socialmente “frageis”.

Uma vez que a produgao de pensamentos préprios necessitaria de uma sintese psi-
quica, e considerando que o eu apareceria fragilizado e o superego externalizado, pode-
mos dizer que a produgao de contetdos ideoldgicos seria feita fora do sujeito. Mas ¢é
possivel dizer ainda mais: ocorreria uma “dessublimagao”, isto ¢, a transformacio de
contetidos outrora racionais em pulsionais que passariam, entdo, a ser instrumentaliza-
dos socialmente, diretamente manipulados para fins de controle social dos individuos.
Se a sublimagao ¢ caracterizada em Freud pelo desvio da finalidade pulsional na qual a
agressividade nao seria diretamente descarregada, mas desviada; entao a dessublimagio
consiste na retomada das pulsoes agressivas anteriormente sublimadas, levando-as a sua
meta primeira de descarga pulsional direta em violéncia real. Assim, nio s6 o eu e o
superego seriam “externalizados”, mas o mesmo ocorreria com certos contetidos incons-
cientes do isso, havendo uma ““dessublimagao’ de impulsos arcaicos e violentos do isso
em movimentos fascistas; entao deve ser vélido dizer que a manipulagao substituiu a
internaliza¢ao” (Benjamin, 1977, p. 56).

Cinismo e complexidade

Considerando que TAP segue o pardmetro metodoldgico da primeira geragao da Te-
oria Critica, lembramos como a individuagao por socializacao s6 poderia encontrar
uma génese da modifica¢io de tragos metapsicolégicos no interior do contexto social.
Para tanto, é necessdrio lembrar como conclusées de trabalhos anteriores do Instituto
continuam em vigor na andlise de TaP. Principalmente a ideia de Horkheimer, vigente
nas pesquisas empiricas do Instituto desde os anos 1930, segundo a qual teria havido a
faléncia simbdlica da autoridade paterna no 4mbito familiar, consequéncia do avango
do capitalismo (Whitebook, 1995, p. 137).

E a partir de tal anélise que posteriormente Adorno desenvolve a sua teoria segundo
a qual nao somente a familia deixou de ser responsivel pela mediacao entre indivi-
duo e sociedade; além dessa premissa bdsica, Adorno passou a afirmar também que a
mercadoria havia tomado o lugar da familia nessa mediagao: “a verdadeira ‘mediagao’
entre psicologia e sociedade nao se situa na familia, mas na mercadoria e no fetiche, o
fetichismo ¢é o verdadeiro correlato da reificagao” (Ver Genel, 2010, pp. 6-7).

Colocar a mercadoria no centro da formagio humana na sociedade capitalista trans-
fere a pauta principal de pesquisa para uma forma de submissio que envolve nao s6 a
produgio industrial de contetidos culturais, como também a recepgio de tais contetidos
pelo individuo, o que modifica a sua relagao com a experiéncia e realidade. Isso indica
como os autores perceberam o avango do capitalismo que se expandiu para todas as
esferas sociais, inclusive para a familia, culminando na mercantilizagao e objetificagao
de relagdes humanas e do préprio pensamento.

Dito isso, é importante considerar a proximidade entre as ideologias, discursos e



156 Virginia H. F. da Costa Cinismo e preconceito: uma homologia com o ...

objetos-fetiche operados pela racionalidade do autoritdrio e a nogao de mercadoria.
Assim como as mercadorias no capitalismo aparecem no mercado como prontas, autod-
nomas, aparentemente desvinculadas da a¢io e produ¢io humanas, o mesmo ocorreria
com as proprias ideologias, que circulam na inddstria cultural como “objetificadas” ou
“reificadas”, jd prontas para serem consumidas pelo individuo. As ideologias ou discursos
autoritdrios objetificados se tornaram, entdo, objetos pulsionais de satisfacio agressiva,
sendo denominado por Adorno como objetos-fetiche ou “palavras mdgicas”.

O meio mais caracteristico de estabelecer autoridade propagandisticamente de
maneira quase racional, sem recorrer a institui¢coes tradicionalmente aceitas, con-
siste em tomar um termo autoritdrio e tornd-lo uma espécie de fetiche. Este dis-
positivo foi apontado pelo Dr. A. Sanders sob o titulo de “palavras magicas”. [...].
E em si mesmo o resultado da sociedade industrial tardia, conforme ao menos
pode ser sugerido. O intermedidrio entre a racionalidade industrial e a idolatria
madgica ¢ a publicidade. A técnica da competi¢io desenvolveu certa tendéncia de
transformar os slogans sob os quais as mercadorias sdo vendidas em mercadorias
migicas (Adorno, 2000, pp. 38; 40).

Sem uma mediagao entre individuo e sociedade, anteriormente preenchida pela fa-
milia, os individuos estariam sendo diretamente socializados por mecanismos merca-
dolégicos presentes em discursos e ideologias circulantes na cultura. Na auséncia de
um momento intermedidrio que pudesse filtrar, analisar e questionar tais contetdos, o
individuo se comportaria somente como um mero receptor e reprodutor de ideologias
tomadas como objetos-fetiche de satisfagao pulsional.

Nesse contexto, lemos a faléncia da figura paterna como a situagao em que a familia
teria se tornado somente reprodutora de um modus operandi mercadolégico, seja na im-
portancia dada aos valores capitalistas como prestigio e escalonamento social, ou ainda
como meio propagador da reificagdo e objetificagdo de pessoas e ideologias. Disso se
segue que a compreensdo da faléncia da autoridade familiar nao significa exatamente a
extingdo de sua figura, mas sim o fim de um posicionamento de autoridade produzido
por si s6 sem a influéncia direta de outros dominios que nao familiar. Ou seja, a auto-
ridade familiar deixa de se efetivar enquanto elemento constituinte da dialética hist6-
rico-social, tornando-se apenas um meio de afirmagido da esfera econoémica capitalista.
O papel ativo da familia na formagao subjetiva e atuacio social do individuo em formacio
teria sido paralisado, estancado sob a excessiva proximidade de determinagdes sociais.

Quando se perde a distincia entre individuo e sociedade, perde-se também a prépria
capacidade inventiva e critica de reflexdo e contraposi¢ao. O individuo se alienaria a tal
ponto que se tornaria, ele mesmo, ideologia. Como atesta Adorno,

Se o conceito de homem, do que se trata, converteu-se em ideologia porque os
homens se limitam a ser apéndices da maquinaria, poder-se-ia dizer, entdo, sem
exagerar muito, que na situagdo presente seriam os homens mesmos, em seu ser-
-assim e nao-de-outro-modo, literalmente, a ideologia que se dispoe a eternizar a
vida falsa, apesar de sua manifesta absurdidade (Adorno, 2004, p. 18).



discurso, v. 49, n. 1(2019), pp. 141-159 157

Seguindo tal pensamento, podemos constatar uma modifica¢ao da nogdo de ideo-
logia: uma vez expandida até se tornar quase total, a peculiaridade descritiva do termo
teria se esvaziado em seu poder explicativo.

O conceito de cinismo torna ainda mais complexa a ji problemdtica no¢ao de ideolo-
gia: o tipo autoritdrio, em sua duplicidade constitutiva, reconheceria a insuficiéncia tanto
das ideologias, quanto das préprias criticas a tais contetidos. Nao sendo um completo
refém de pensamentos reificados, nem por isso o cinico agiria desmascarando ideologias,
mas continuaria a segui-las de modo alienado, mesmo sabendo da inadequagao de tais
ideias. Os discursos circulantes na cultura lhe seriam transparentes em suas falsidades,
mas isso nao seria suficiente para anular o poder de reguladores praticos da prépria vida
e interagoes sociais:

Ao afirmar que a diferenca entre ideologia e realidade desapareceu, Adorno pro-
cura lembrar que, na contemporaneidade, a ideologia transparece e afirma-se
enquanto tal na propria efetividade, sem que isso modifique o engajamento dos
sujeitos em seu campo. Ele insiste na existéncia de certa relagao de duplicagao
[Verdoppelung] entre ideologia e realidade, a fim de lembrar que “a ideologia
nao ¢ mais uma capa [Hiille], mas a ameagadora aceitagio [Antlitz] do mundo”
(Safatle, 2008, p. 96).

Importante notar que o cinismo tornaria os discursos ideoldgicos tao dibios em sua
efetividade que nenhuma figura-fetiche poderia ser sustentada com convicgao, pois, no
fundo, ele poderia saber que tal lider ou minoria nao era objeto tao adequado assim
para as suas pulsées — o que nao o impossibilitaria de investir édio e admiragao neles.
Dai a necessidade de sempre renovar os objetos de investimento quando as reservas em
relagdo a adequagao do discurso perante a realidade se tornassem excessivas. Uma vez
que o modo de estruturagao cinico do pensamento nao seria desativado juntamente
com a mera troca de tais objetos, podemos pensar que é a propria falibilidade desta
operagao que a permitiria continuar funcionando. Afinal, nunca se teria acreditado
completamente em uma acusagio ou em um lider, sendo possivel sempre assumir o
contrdrio do que fora anteriormente defendido. Dai também a necessidade de sustentar
simultaneamente duas afirmagoes opostas em relagio a0 mesmo contetdo, pois o au-
toritario poderia mudar o seu posicionamento conforme lhe pareca mais conveniente.
Modo homdlogo de funcionamento do préprio fetiche, que se alimenta da fragilidade
das escolhas de objetos que nunca passariam de simulacros ilegitimos, aparéncias que
se reconheceriam enquanto tal, frutos de mera encenagio que, enquanto produtos de
determinagdes contraditdrias, nunca poderiam se apresentar como empiricos.

Modo de nao assumir posicionamentos criticos a fim de se manter apto a trabalhar e
consumir, o cinismo autoritdrio encontraria na passividade uma forma de sobrevivéncia
e perseveranca em um mundo onde nio se acham motivos suficientemente fortes para
um rompimento com o sistema operante. A insatisfagdo de um posicionamento dual,
que nunca poderia ser completamente realizado, precisa ser somente administrada, tinica
forma minimamente racional de prosseguir com a assunc¢ao parcial de ideias e valores



158 Virginia H. F. da Costa Cinismo e preconceito: uma homologia com o ...

que nio podem ser integralmente assumidos. Ou, como diz de forma mais completa

Sloterdijk:

Psicologicamente, os cinicos de hoje podem ser entendidos como melancélicos-li-
mite que podem manter os seus sintomas de depressio sob controle e podem per-
manecer mais ou menos aptos a trabalhar. Na verdade, este ¢ o ponto essencial no
cinismo moderno: a habilidade de seus portadores de trabalhar — apesar de tudo
0 que possa acontecer e, especialmente, depois que tudo aconteca. [...]. Pois os
cinicos nio sao burros e de vez em quando eles certamente veem a nulidade a que
tudo leva. Seus aparatos psiquicos (see/isch) tém de se tornar eldsticos o suficiente
para incorporar, como um fator de sobrevivéncia, uma divida permanente sobre
suas préprias atividades. Eles sabem o que estiao fazendo, mas eles fazem isso
porque, no curto prazo, a for¢a das circunstincias e o instinto de autopreservagio
estdo falando a mesma lingua, e eles estao lhes dizendo que isso tem de ser assim.
[...]. O cinismo é uma fzlsa consciéncia esclarecida. E aquela consciéncia moderni-
zada, infeliz, em que o esclarecimento tem trabalhado tanto com sucesso, quanto
em vao. Ele aprendeu suas licoes no esclarecimento, mas nao as colocou, e prova-
velmente nio era apto para coloci-las em prética. Abastada e miserdvel a0 mesmo
tempo, esta consciéncia j4 no se sente afetada por qualquer critica da ideologia;
sua falsidade jd estd reflexivamente amortecida (Sloterdijk, 2001, p. 5).

Referéncias bibliograficas

Aporno, T. W. (1950a). “Politics and economics in the interview material”. In: The Authori-
tarian Personality. New York: Harper & Brothers.

(1950b). “Prejudice in the interview material”. In: The Authoritarian Personality. New
York: Harper & Brothers.

(951). Teoria freudiana e modelo fascista de propaganda. Publicado originalmente em
Psychoanalysis and the Social Sciences 3 (408-433). Traduzido por Francisco Riidiger.

(2000). The psychological technique of Martin Luther Thomas’ radio addresses. California:
Stanford University Press.

(2004). “Sobre la relacién entre sociologia y psicologia”. In: Escritos Socioldgicos 1. Obra
Completa 8. Madrid: Ediciones Akal.

(2008). As estrelas descem & Terra. Sao Paulo: Editora UNESP.

Aporno, T. W., FRENKEL-BRUNSIVIK, E., LEVINSON, D. J., SANFORD, N. (1950a). “Introduc-
tion”. In: The Authoritarian Personality. New York: Harper & Brothers.

(1950b). “The measurement of implicit antidemocratic trends”. In: The Authoritarian
Personality. New York: Harper & Brothers.

ANTUNES, D. C. (2014) Por um conhecimento sincero do mundo falso — Teoria critica, pesquisa
social empirica e The Authoritarian Personality. Jundai: Paco Editorial.

BENJAMIN, J. (1977). “The end of internalization: Adorno’s social psychology”. In: Zelos, n. 32,
pp- 42-64.



discurso, v. 49, n. 1(2019), pp. 141-159 159

CROCHIK, L. (2000). “Tecnologia e individualismo: um estudo de uma das relagdes contem-
poraneas entre ideologia e personalidade”. In: Andlise Psicoldgica, n. 4 (xviI), pp. 529-542.

FRENKEL-BRUNSWIK, E. (1950). “The interviews as an approach to the prejudiced personality”.
In: The Authoritarian Personality. New York: Harper & Brothers.

FrREUD, S. (19922). “Algunas consecuencias psiquicas de la diferencia anatémica entre los se-
xos”. In: Obras completas - Volumen 19 (1923-25). Buenos Aires: Amorrortu editores.

(1992¢). “La organizacién genital infantil (Una interpolacién en la teoria de la sexuali-
dad)”. In: Obras completas - Volumen 19 (1923-25). Buenos Aires: Amorrortu editores.

_____ (1992¢). “Neurosis y psicosis™. In: Obras completas - Volumen 19 (1923-25). Buenos Aires:
Amorrortu editores.

GENEL, K. (2010). “Lapproche sociopsychologique de Horkheimer, entre Fromm et Adorno.”
In: Astérion. v. 7 (agosto). Disponivel em: <http://asterion.revues.org/1611>. Acesso em: 6
dez. 20r17.

HoRKHEIMER, M. (1950). “Preface”. In: The Authoritarian Personality. New York: Harper &
Brothers.

HoRkHEIMER, M., AporNO, T. W. (1988). Dialektik der Aufklirung - Philosophische Frag-
mente. Frankfurt am Main: Fischer.

(1985). Dialética do Esclarecimento - Fragmentos Filosdficos. Rio de Janeiro: Jorge
Zahar Editor.

LEBRUN, J.-P. (2007). La perversion ordinaire — vivre sans autrui. Paris: Denoél.
SAFATLE, V. (2008). Cinismo e faléncia da critica. Sao Paulo: Boitempo.
(2010). Fetichismo: Colonizar o Outro. Rio de Janeiro: Civilizagao Brasileira.

SanrorD, N. (1950). “Genetic aspects of the authoritarian personality: case studies of two
contrasting individuals”. In: 7he Authoritarian Personality. New York: Harper & Brothers.

SLOTERDIJK, P. (2001). Critigue of Cynical Reason. Minneapolis/London: University of Min-
nesota Press.

Stone, W. F., LEDERER, G., CHRISTIE, R. (1992) (org) Strength and weakness: the authoritarian
personality today. New York: Springer-Verlag.

WHITEBOOK, ]. (1995) Perversion and utopia — A Study in Psychoanalysis and Critical Theory.
Cambridge/London: The m1T Press.

WIGGERSHAUS, R. (2002). A Escola de Frankfurt: historia, desenvolvimento tedrico, significagio
politica. Rio de Janeiro: DIFEL.



o

Ernst Hahnel e

uréd}a em 1845,

ade
ng et

dade de Bonn,

Obra’




DOI 10.11606/issn.2318-8863.discurso.2019.137800

161

Para um conceito materialista de tempo
musical. A teoria dos tipos nos fragmentos
de Adorno sobre Beethoven

Towards a Materialistic Concept of Musical Time. The Theory
of Types in the Fragments of Adorno on Beethoven

Eduardo Socha

Universidade Federal de Sao Carlos [uFscar]

RESUMO

Pretende-se expor os elementos principais da
teoria dos tipos, que encontramos nos Beetho-
ven-Fragmente, de Theodor W. Adorno. Por
meio desse modelo de pensamento, Adorno
esclarece os critérios orientadores de seu con-
ceito de tempo musical, que se particulariza
criticamente nos escritos musicais posteriores,
como as monografias sobre Wagner, Mah-
ler e Berg, os ensaios sobre Stravinsky e as
conferéncias sobre o serialismo pds-Webern.
A teoria dos tipos envolveria as diferentes
modalidades de “relagio da musica com o
tempo em geral”. Além da exposicio tedrica,
articulada a interpretacdo do tempo em He-
gel, propde-se a andlise técnica de pecas de
Beethoven, sobretudo do 1° movimento da
3* Sinfonia, obra que fundamentaria in mu-
sicis o conceito adorniano de tempo musical.

PALAVRAS-CHAVE

Adorno; Filosofia da musica; Tempo musical;
Beethoven; Hegel.

ABSTRACT

This article analyses the fundamental ele-
ments of Adorno’s theory of Beethoven’s
types, as developed in his Beethoven-Frag-
mente. This theory, as a thought-model, re-
veals the criteria which prompt Adorno’s
interpretations of musical temporality in
his subsequent musical writings, such as the
Essay on Wagner, his monographs on Mahler
and Berg, his critical essays on Stravinsky,
his conferences on post-Webern serialism.
In fact, the theory of types would cover the
different modalities of the “relationship of
music and time 7z general”. This article pre-
sents also a technical analysis of some of the
Beethoven’s works commented by Adorno,
such as the 1** movement of Beethoven’s
3" Symphony, a piece that would establish
in musicis Adorno’s model.

KEY WORDS

Adorno; Philosophy of Music; Musical Time;
Beethoven; Hegel.



162 Eduardo Socha Para um conceito materialista de tempo musical ...

1. Os fragmentos sobre Beethoven

Durante pelo menos vinte anos, Adorno trabalhou em um livro sobre Beethoven.
As notas preparatdrias, os registros de didrio, os fragmentos e os textos avulsos para o
livro foram coligidos e finalmente langados em 1993 por Rolf Tiedemann (também editor
das Obras reunidas) em um volume com o titulo originalmente proposto por Adorno:
Beethoven — Philosophie der Musik. O alcance e a auddcia do projeto jd se manifestam na
escolha do titulo. Por meio da andlise imanente da obra de Beethoven, Adorno pretendia
decifrar o teor de verdade nio apenas da apropriagio especulativa da forma-sonata pelo
compositor (tomada como equivalente formal ao “sistema conceitual” hegeliano), mas
da prépria tonalidade diatonica como fendmeno estético-social associado a ascensao
da burguesia no plano politico. Filosofia idealista e tonalidade, produgées espirituais
coetineas da burguesia europeia, estabeleceriam uma estrita homologia que Adorno
procurou sublinhar no trabalho inacabado sobre Beethoven: “assim como a tonalidade
coincide, historicamente, com a era burguesa, ela é, em termos de significado, a lingua-
gem musical da burguesia” (Adorno, 1993, §113); a0 mesmo tempo, “o sistema idealista
em Beethoven ¢ a tonalidade [...]. E, assim como a musica de Beethoven, a tonalidade
¢ o todo” (ibid., §35). Beethoven representaria o apogeu da reflexao dialética no plano da
construgao musical, e é nesse sentido que, para Adorno, “entender Beethoven significa
entender a tonalidade” (ibid., Si12).

O fato de o livro nao ter sido concluido por Adorno — um escritor de produgio
notoriamente vasta — revela a dimensao desses Beethoven-Fragmente. De acordo com
manuscritos e correspondéncias, as primeiras notas datam de 1937; em 1959, Adorno teria
aparentemente desistido do livro, apds a publicacao do ensaio Verfremdetes Hauptwerk,
Zur Missa Solemnis." Nao seria estranho supor que o livro nunca poderia ter sido escrito
por Adorno, tendo em vista o cardter totalizante do empreendimento, que se evidencia
no titulo (“Filosofia da musica”), e ao qual os fragmentos mais elaborados, de teor asser-
tivo, dao testemunho. Para Tiedemann, Adorno teria reconhecido de maneira cifrada a
inviabilidade do livro j4 no final dos anos 1940, ao declarar em Filosofia da nova miisica
(eNM) que uma “filosofia da musica hoje s6 é possivel como filosofia da 7zova masica”
(Adorno, Gs 12, 19). No entanto, é preciso ter em conta dois fatores que atenuam o valor
de face dessa declara¢ao: em primeiro lugar, as referéncias a Beethoven em FNM sao
bastante frequentes e nio podem ser consideradas episédicas; depois de Schoenberg e
Stravinsky, Beethoven é o nome mais citado no livro.* Em segundo lugar, no ensaio

1 Apesar disso, pouco antes de sua morte, em janeiro de 1969, Adorno voltou a incluir Beethoven
— Philosophie der Musik na lista dos livros que ainda esperava concluir, conforme as notas de sua
reunido com o editor Siegfried Unseld, da Suhrkamp. Cf. Tiedemann, Vorrede des Herausgebers,
in Adorno, 1993. Adorno publicou somente dois textos especificos sobre Beethoven: Estilo tardio
(1937) e Verfremdetes Hauptwerk (1959), ambos reunidos em Moments Musicaux (Gs 17). Essa min-
guada bibliografia pode nos iludir quanto a centralidade de Beethoven para a filosofia adorniana.

2 “A presenca mais marcante na Philosophie der neuen Musik, além de Schoenberg e Stravinsky, é a de
Beethoven. Talvez ele seja, depois dos dois principais compositores, a figura central da Philosophie
der newen Musik”. (Waizbort, 1992, p. 184)



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 161-184 163

Sobre a relacio contemporinea entre filosofia e miisica (1953), portanto apds a publicagao
de FNM, Adorno utiliza a expressao “filosofia da musica” para se referir ao modelo de
pensamento que o conjunto da obra de Beethoven ofereceria. Ao tratar da relagao dia-
lética entre tempo empirico/histérico e formalizagao intra-estética do tempo, Adorno
defende que uma “filosofia da musica plenamente elaborada encontraria seu modelo na
obra de Beethoven” (Adorno, Gs 18, 160).

H4 boas razoes para crer que a passagem nio é meramente casual. Se os fragmentos
sobre Beethoven confirmam a busca por uma “filosofia da musica” mesmo nos anos
1950 e 60, a declaragdo de FNM, redigida no final dos anos 40 e citada por Tiedemann,
torna-se no minimo irresoluta. Poderfamos nos perguntar se o livro, deixado em estigio
de anotagoes avulsas, ndo se coadunaria afinal com o cardter fragmentdrio da prépria
filosofia adorniana, expressando seu teor de verdade a contrapelo, em um curioso efeito
de mis en abyme. A hipétese, a primeira vista extravagante e passivel de pronta contes-
tacdo, estaria amparada pelas préprias observagoes que Adorno fez a respeito da épera
inacabada Moses und Aron, o “fragmento sacro” de Schoenberg: uma obra que, como
musica ficta superada, como metdfora da tensao entre construgao e expressao no percurso
da prética compositiva de Schoenberg, s6 poderia existir como fragmento.?

Neste artigo, pretendemos expor os elementos principais de sua zeoria dos tipos, que
encontramos nos Beethoven-Fragmente. Trata-se de uma teoria materialista que expli-
cita os critérios orientadores da reflexao de Adorno sobre o conceito de tempo musical,
conceito que se particulariza criticamente em textos como o Ensaio sobre Wagner, as
monografias sobre Mahler e Berg, os dois ensaios sobre Stravinsky, e nos ensaios sobre o
serialismo p6s-Webern dos anos 1950. A tipologia envolveria, a principio, as modalidades
de toda “relagao da mdsica com o tempo em geral”.

2. Teoria dos tipos

A teoria dos tipos de Beethoven estd descrita no fragmento §219, e suas implicagdes sao
desenvolvidas em fragmentos posteriores do livro. Fundamentalmente, a teoria consiste
em trés modalidades da relagao da musica com o tempo: modalidade de tipo intensivo,
de tipo extensivo, e a modalidade do “estilo tardio” (esta dltima a critica imanente das
duas primeiras). Dois conjuntos de obras servem de base a classificagao adorniana:
1) os primeiros movimentos das sinfonias 32 — Eroica, 5% e 72, e da sonata Appassionata
seriam casos paradigméticos do tipo intensivo;
2) os primeiros movimentos do Quarteto op. 59,1, da Sonata para violino op. 96, do
Trio op. 97, da 62 sinfonia Pastoral seriam exemplares do tipo extensivo.
Nesse decisivo fragmento §219, redigido em 1940, Adorno procura estabelecer os
termos concretos da teoria que, como dissemos, é retomada em passagens ulteriores de
seus escritos, com terminologia eventualmente alterada (como, por exemplo, a antinomia

3 Adorno, Gs 16, 454: “[...] Moses und Aron é um fragmento, e nao seria descabido dizer que a épera
permaneceu incompleta justamente porque nao poderia ser concluida”.



164 Eduardo Socha Para um conceito materialista de tempo musical ...

entre dramdtico e épico nas monografias sobre Wagner e Mahler). Pela relevincia para
nosso propdsito, transcrevemos os trechos principais do fragmento:

Uma teoria dos zipos de Beethoven e de seus caracteres deve ser providenciada.
Os tipos sio independentes de tipos formais. Existe um tipo intensivo e um tipo
extensivo, cada um dos quais — na relagao da musica com o fempo — algo funda-
mentalmente diferente é ambicionado. O tipo intensivo visa a uma contra¢io do
tempo [Kontraktion der Zeif]. E o verdadeiro tipo sinfénico, que tentei definir em
meu [ensaio] Zweite Nachtmusik. E o verdadeiro tipo cldssico. O tipo extensivo
pertence especialmente ao periodo médio/tardio [...]. Representativos deste tipo
$20 0 1° movimento do 0p. 59, 1 (0 0p. 59, 2 é exemplar do tipo intensivo, préximo
do 1° movimento da Appassionata’); 1° movimento 77rio 0p.97; 1° movimento da
Sonata para Violino op. 96. Esse tipo é muito dificil de determinar [...]. Poderia-
mos falar talvez de uma relagao geométrica— em vez de dindmica — com o tem-
po. [...]. Raramente h4 alguma mediacio, aspectos do estilo tardio aparecem aqui
[...]. O principio de organizagao da forma extensiva ainda é obscuro para mim.
A forma extensiva contém certo momento de rentncia, abandono do equilibrio
dos opostos [...] contribui a contingéncia, no sentido de que, na constitui¢ao da
forma, um maior peso é dado ao tempo abstrato do que & constru¢io do tempo.
Mas esse momento do tempo torna-se, como no romance, um tema e a coisa prin-
cipal [...]. A abdicagao diante do tempo [Abdikation vor der Zeit] e a configura-
¢do [Gestaltung] dessa abdicagao fazem a substincia do tipo extensivo. Predilecao
por grandes extensdes temporais (0p. 59, I e Trio op. 97) é importante aqui. A Nona
(Sinfonia), nesse sentido, ¢ a tentativa de articular os tipos intensivo e extensivo.
O estilo tardio contém ambos; certamente é o resultado do processo de desinte-
gragio [Zerfallprozess] representado pelo tipo extensivo mas, mantendo o principio
intensivo, reorganiza os fragmentos quebrados por ele [...]. A falta de suavidade é
caracteristica do tipo extensivo (Adorno, 1993, §219, grifos do original).

Esse texto estabelece uma demarcac¢io nitida quanto aos modos de configuracao
intra-estética do tempo. O tipo intensivo ou sinfoénico corresponde a tentativa de reali-
zar a contracao da passagem temporal [Kontraktion der Zeit] em um instante carregado
de sentido pelas suas relagoes internas ou, dito de outro modo, de produzir uma uni-
dade dialética entre totalidade e particularidade, cuja objetivagao confronta o tempo
empirico, denominado acima “tempo abstrato”. Devemos ter em mente que o tempo
empirico constitui, para Adorno, “a mais profunda expressao das relagoes de dominagao
no interior do campo da consciéncia” (Gs 3, 313). J4 o tipo extensivo cobre o conjunto
complementar de modelos, de complexa organizagao (“dificil de determinar”; “ainda é
obscuro para mim”), que se materializa em certa rentincia ao confronto com a dimensao
empirica do tempo para simplesmente “preenché-lo™ ao dar “maior peso ao tempo abs-
trato do que & construgao do tempo, o tipo extensivo consiste na negacao determinada
do tipo intensivo. O estilo tardio confirma, por fim, a superagio dialética dos dois tipos,
fornecendo um modelo singular de critica a ideologia em sua l6gica de desintegragao
(extensivo) que, nao obstante, preserva o principio de constru¢do (intensivo).



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 161-184 165

Notemos que os tipos nao se referem a realidades antagdnicas, nao mediadas,
como se Adorno estivesse apresentando dois conceitos de tempo conflitantes entre si.
De acordo com Klein, a teoria dos tipos simplesmente confirma a tese de que “o conceito
de tempo [der Zeitbegriff| de Adorno, encarnado pelo tipo intensivo, ji é, em si, cindi-
do”; ou seja, confirma a tese de que a efetivagao composicional desse conceito tornou-se
historicamente impossivel em razao dessa cisao interna (Klein, 2011, p. 67). Vale ressaltar
também que os tipos deduzidos a partir de Beethoven nao correspondem a géneros de
uma poética normativa. Nao se trata de uma preceptiva, de regras que a criagao artistica
deveria atender para a ampliacio de efeitos, tampouco de categorias de uma estética
idealista, visando o conhecimento sistemdtico dos objetos independentemente de seu
momento histérico de produgio e recepgao. Na filosofia de Adorno, os tipos funcionam
como operadores descritivos das modalidades de configuragao temporal da totalidade
nas obras, analisadas em contexto. Tal especificidade fica evidente, por exemplo, na flu-
tuagao semantica que o “tipo épico-extensivo” adquire nos escritos musicais (diferente em
Beethoven, na monografia sobre Mahler e nas conferéncias sobre o serialismo dos anos
1950). Dito de outro modo, ndo hd lugar para conceitos universais de dramdtico-intensivo
ou de épico-extensivo desvinculados da singularidade formal das obras. Por outro lado,
embora a teoria tenha permanecido em estdgio de esboco, veremos que os tipos revelam
os critérios orientadores para a critica adorniana das configuracoes do tempo musical,
de Bach a Boulez. Por fim, é importante sublinhar também que o critério de distingao
dos tipos nao se refere a extensao cronométrica dos movimentos, mas a configuragao
qualitativa e intra-estética de sua totalidade.

2. Tipo intensivo ou dramatico

O tipo intensivo origina-se, como se viu, de uma modalidade particular de apropriagao
da sonata cldssica no Beethoven do periodo médio e alicerca a no¢io de tempo sinfénico
ou dramitico — os termos “intensivo”, “sinfoénico”, “dramitico” sao usados como sind-
nimos por Adorno. Em Uber die musikalische Verwendung des Radios (1963), publicado
mais de duas décadas depois da escrita do fragmento $§219, citado acima, Adorno define
o tipo sinfénico nao como a simples ideia de uma “sonata para orquestra”, mas como o
resultado de uma “urgéncia compacta, concisa, palpdvel: a técnica do trabalho motivico-
-temdtico” (Gs 15, 376). Trata-se, para ele, de uma forma de resolucio do ideal uzdpico da
musica em sua “luta contra o mito”, contra o “tempo vazio” [leere Zeit], uma forma cuja
suspensao da empiria constitui a base, como veremos, do paradigma da Entwicklung
musical, ou, simplesmente, a base do tempo musical na filosofia adorniana.

As obras do tipo intensivo fundamentam-se pelo denso trabalho orientado a cons-
trugdo do conflito temdtico, a sucessividade e a irreversibilidade processual dos eventos
sonoros. A origem dessa modalidade especifica de submissao musical do tempo ocorreria
na transi¢ao da “mdasica pré-cldssica a sinfonia”, de acordo com a periodizagao esbocada
no ensaio Zweite Nachtmusik (1937) (conforme a citagao acima, “é o verdadeiro tipo sin-
fonico, que tentei definir em meu [ensaio] Zweite Nachtmusik”). Este periodo, segundo



166 Eduardo Socha Para um conceito materialista de tempo musical ...

Adorno, teria sido marcado pela conquista de um dinamismo sem precedentes do pensa-
mento motivico-temdtico, cuja virtude foi a de liberar a légica musical da dependéncia da
estaticidade e da “repeti¢ao” imposta pela sua fun¢io social de divertimento. Desse modo,
no ensaio Zweite Nachtmusik, Adorno ja utilizava o termo “repeti¢ao” [Wiederholung]
como sindnimo da rejei¢do a “constru¢io do tempo musical™ “repeticao” seria a mera
conformagao nao dialética dos eventos musicais ao tempo empirico, conformagao mitica
com a passagem vazia do tempo. Adorno afirma que somente a partir do classicismo
vienense, a partir de Haydn e Mozart, se consolidaria a tentativa de superar a légica da
repeti¢do mitica por meio da valorizagao do elemento particular, basicamente a figura
da “antifonia motivica”. Tal valorizagao seria capaz de, no caso de Beethoven, tensio-
nar de modo imanente a totalidade formal da obra, até entao imposta “de cima para
baixo”, ou seja, o esquema determinando a posi¢ao do particular. Esse modo inovador
de uma forma que buscaria o equilibrio entre totalidade e elemento particular, modo
que fundamenta o tipo intensivo, seria descrito anos depois, e nao por acaso, através da
categoria de “intensidade” [/ntensitit] em Teoria Estética.*

Notemos que a “forma do sinfénico”, forma dessa “grandeza intensiva”, inaugura na
histéria da musica a preocupagio com a totalidade dinimica dos detalhes, o trabalho
motivico-temdtico. A relagao entre o particular e o universal — totalidade da forma —
se converte em relagao dialética entre momento expressivo, composto pela sublimagao
gestual e mimética, e momento construtivo, que estabelece a sintese légica do fluxo
musical. Em Zweite Nachtmusik, mencionado no fragmento §219, Adorno delimita a
especificidade da “forma do sinfonico” (der ‘Symphonik’) como praticamente sinénimo
de tipo intensivo. No final desse ensaio, Adorno propée uma incipiente periodizagao
da histéria da musica ocidental. Para o autor, a musica polifonica pré-cléssica de 1600
a 1750, por ainda estar ligada a funcio social de Divertimento ou a eventual fun¢io dis-
ciplinar, nao chegava a “confrontar” (bewiiltigen) dialeticamente a passagem empirica
do tempo, restringindo-se apenas a “preenché-lo” (erfiillen). Isso tornava impraticdvel a
composi¢ao de obras de larga extensdo temporal. A expressao histérico-musical da sub-
jetividade, ainda enfraquecida no periodo anterior & emancipagao politica da burguesia,
apenas preenchia o tempo empirico através de convengdes harmonicas e padroes mels-
dicos repetitivos; a exterioriza¢io da subjetividade composicional, que Adorno vincula
ao trabalho motivico-temitico, leva-o a caracterizar todo o periodo pré-cldssico como
periodo de “tédio estético” (dsthetischen Langeweile) — “excegdes feitas a Monteverdi,
Scarlatti, Bach e Pergolesi” (Adorno, Gs 18, s1). Trata-se de um periodo que prepararia
a Aufklirung musical.

4 Adorno, Gs 7, 279: “O entrelagamento do particular e do multiplo nas obras de arte pode ser apreen-
dido na questao pela sua intensidade. A intensidade ¢ a mimesis realizada pela unidade, cedida pela
multiplicidade a totalidade, embora esta nao esteja imediatamente presente a ponto de ser possivel
percebé-la como grandeza intensiva; a for¢a nela acumulada ¢ por assim dizer restituida por ela ao
detalhe [...] a grande unidade entre composicio e construcio parece [scheinen] querer existir apenas
em tal intensidade”.



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 161-184 167

A “antifonia motivica” e o conceito de Entwicklung

Em sua descri¢ao da “antifonia motivica™, Adorno define entdo o motivo como um
Zeitdifferential, a unidade bésica diferencial para a criagao de relagoes temporais (Gs 18,
s1). E a partir da qualidade do trabalho motivico-temdtico que se estabelece ou a con-
tragao dialética, no caso do tipo intensivo, ou o mero “preenchimento”, no tipo exten-
sivo, da dimensao intra-estética do tempo. Podemos dizer que a énfase na qualidade
do tratamento motivico, como aquilo capaz de estruturar o tempo musical a partir de
uma unidade bdsica diferencial, procede claramente de Schoenberg. Segundo Dahlhaus,
a ideia de “diastema motivico” — a relagdo intervalar bdsica no campo das alturas,
a “antifonia motivica” — constituia para as andlises de Schoenberg a verdadeira substan-
cia da arte musical (Dahlhaus, 1989, pp. 130-131). Embora os demais elementos também
contribuissem para formar o contetdo, eles seriam considerados subsididrios, mera su-
perficie e modo de apresentacio da “ideia inspiradora” [Einfall], e nao constitutivos da
prépria ideia. Ou seja, enquanto a formagao de regularidades métricas e de coeréncia
harmoénica apenas reforgaria uma légica musical pré-definida motivicamente, a essén-
cia da musica para Schoenberg estaria nos complexos intervalares®. Adorno, seguindo
estritamente a concepgao de Schoenberg, também parece atribuir a relagao diastémica
intervalar do pensamento motivico o niicleo do tipo sinfénico.

No §163 dos Beethoven-Fragmente, encontramos uma defini¢cao do conceito de
Entwicklung, conceito que, para Adorno, mobiliza “uma das questoes mais centrais
da estética musical”. E digno de nota que este fragmento tenha sido redigido em 1956,
no mesmo ano em que Boulez e Stockhausen publicavam suas primeiras teorizagoes
sobre a natureza do tempo musical. Notemos que a caracteristica central do conceito de
“desenvolvimento”, Entwicklung, seria a “irreversibilidade do tempo™

E necessdrio esclarecer o conceito de desenvolvimento musical (Entwicklung)
no texto. Nao ¢ idéntico aquele da variagdo, mas bem prdximo. Um momento
central é a irreversibilidade do tempo. Desenvolvimento é uma variagao na qual
um elemento ulterior pressupoe algo anterior como anterior, € nao o contrario.
De modo geral, a l6gica musical nio é simplesmente identidade na nio-iden-
tidade, mas uma sequéncia significativa de momentos; isto é, o que vem antes
e o que vem depois devem constituir sentido a partir de si ou ser o resultado

5 Basicamente, a antifonia consiste na intera¢do entre dois coros no estilo pergunta e resposta,
comum nos servigos litdrgicos medievais (ex.: o “antifondrio” eclesidstico). No entanto, Adorno
compreende a “antifonia motivica” em sentido etimolégico, apenas como arte da composicio de
“vozes contrastantes’, simplesmente a elabora¢io motivica; em outro contexto, Adorno também
utiliza a expressio “antifonia” para descrever a relagao entre notas (alturas), a exemplo da oposicao
entre “nota individual” e “relacio entre notas”.

6 “Em uma andlise da primeira de suas Cangées para orquestra, op. 22, Schoenberg define o semi-
tom e a ter¢ca menor como sendo ‘sempre a mesma substincia’, independentemente do ritmo e da
articulagdo” (Dahlhaus, 1989, p. 131). O musicélogo considera que tal concepgio diastémica do
motivo, fundamentada no campo das alturas, revela-se problemdtica ao relegar tanto a constituicao
ritmica quanto a prépria articulaqéo, que todavia seriam indispenséveis para a esséncia perceptiva
do motivo.



168 Eduardo Socha Para um conceito materialista de tempo musical ...

dele. Evidentemente, as possibilidades para isso sio muitas, por exemplo: algo
intenso que ascende a partir de algo fraco, algo complexo a partir do simples;
essa diregao (simples para complexo), porém, de modo algum define o conceito.
Pode também resultar no elemento simples: o tema; pode simplificar o complexo,
dissolver o fechado, e assim por diante. Esses tipos poderiam ser enumerados;
mas apenas a composi¢ao concreta decide qual serd a légica do que vem antes e o
que vem depois. Ou existiriam leis gerais? Uma das questoes centrais da estética
musical (Adorno, 1993, $163).

Se o trecho parece eliptico demais para o propésito de “esclarecer o conceito”,
a descri¢ao confirma claramente o compromisso teérico de Adorno com wum ideal de
continuidade e constru¢io progressiva de sentido na arte musical denominado Enswi-
cklung. E interessante observar que o conceito de Entwicklung — “préximo”, mas nio
idéntico ao de “variagao” — conduz esse ideal de irreversibilidade para além do campo
harménico-melédico, ou seja, para além da simples “antifonia motivica” no campo das
alturas. Embora tenha sua origem no conceito de variagio (em alusio a “variagao em
desenvolvimento”), Entwicklung aqui ndo se limita & dimensao harmoénica ou melddica.
Em Critérios da Nm, de 1957, Adorno chega a elaborar um inventdrio de “categorias de
desenvolvimento™ — e isso parece-nos decisivo se quisermos afastar a hipétese do su-
posto “ponto cego” adorniano quanto ao desenvolvimento de novos modelos ritmicos e
novas texturas timbristicas na vanguarda dos anos 1950, andtema da suposta afinidade
incondicional adorniana com o pensamento tematico tradicional. Tal hipétese deve ser
descartada, mesmo quando Adorno se propde a preservar o conceito de Entwicklung
para avaliar a musica atemdtica. A ligagao entre o “agora” e o “depois”, a rea¢io de um
evento sonoro a a¢ao de um anterior, ocorreria de direito mesmo na musica atemadtica:
“Mesmo na musica atemdtica, as relagdes entre o agora e o depois niao devem ser arbi-
trdrias, devem estar legitimadas no curso do tempo, nao simplesmente em virtude da
identidade matemdtica estdtica de suas partes constituintes” (Adorno, Gs 16, 223).

Por outro lado, é importante ressaltar que é o trabalho motivico-temadtico, conduzido
a0 extremo durante o periodo médio de Beethoven, que engendra o conceito adorniano
de Entwicklung. Ainda que possa ser aplicado a outras dimensoes da organizacao sonora,
sua origem localiza-se de fato no “diastema motivico”, na rela¢io intervalar simples:
0 conceito nao se limita A construgdo motivico-temdtica, mas se origina dela. A rele-
vancia da formagao identitdria do motivo, como unidade essencial para a constru¢io de
relagoes temporais, torna-se explicita nos fragmentos sobre Beethoven quando se oferece
uma descri¢do da forma da fantasia. Por exemplo, na fantasia mozartiana, a irrupgao
continua de um material que se limita & apresentagao de novos temas, sem passar por
transformagdes ou variagdes, acaba transformando a obra paradoxalmente em estdtica:
o tempo musical nao existe. Justamente por abdicar da posi¢do de um nicleo idéntico

7 A elaboragao dessa tipologia esta em Adorno, Critérios da nova misica, GS 16, 223: “Immerhin wire
eine Typologie von Entwicklungskategorien heute bereits absehbar [...]” (grifo meu).



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 161-184 169

e reconhecivel para posteriores variagoes, o ndo-idéntico, a fantasia mozartiana, para
Adorno, simplesmente nao se desenvolve:

Essa forma da fantasia (de Mozart) é essencialmente estdtica. Como o novo su-
cede ininterruptamente (Neues aufeinander folgt), nenhum progresso é realmente
feito. Nao hd nucleo idéntico a ser desenvolvido. Sem tal identidade, porém, nao
ha nao-identidade e, portanto, ndo hd tempo musical. [...] Do mesmo modo,
a musica consistentemente a-temdtica seria, em principio, a-temporal, e a quali-
dade estdtica da musica dodecafonica apenas torna manifesto o que ¢ inerente no
nominalismo musical absoluto: que a novidade incessante revoga a progressio,
a experiéncia, o novo” (Adorno, 1993, $16s, grifos meus).

Cabe destacar dois aspectos do fragmento acima: em primeiro lugar, a rejei¢ao a po-
sicao do elemento idéntico, niicleo motivico reconhecivel a partir do qual se desenvolve
o trabalho subjetivo do ndo-idéntico, implica abdicar da construgao do tempo musical;
em segundo lugar, construgio do tempo musical e consisténcia da obra nao necessaria-
mente andam juntos — uma obra pode ser totalmente consistente, mesmo quando nao
segue o ideal da Entwicklung, mesmo quando nio “constréi” o tempo. A mera exposi¢ao
ininterrupta de materiais temdticos, que caracteriza a fantasia mozartiana, impede a
posi¢ao de um idéntico. Para Adorno, a contradi¢io do tipo sinf6nico reside no fato de
que a exterioriza¢io progressiva e instdvel da nao-identidade depende da posigao eszdvel
de um elemento idéntico a ser transformado. E assim que, como Adorno sustenta em
Zweite Nachtmusik, a repeti¢ao na antifonia motivica torna-se essencial:

O deslocamento [Versetzung] da interagao motivica antifénica consegue fazer
com que a repeti¢ao de motivos ndo recaia no tédio [Langeweile] [...]. Na anti-
fonia, o motivo aparece como algo sempre novo e obedece, em suas transforma-
¢oes, a exigéncia da passagem do tempo historicamente determinado, passagem
que sua identidade virtualmente suspende [aufhebt] (Adorno, Gs 18, 52).

Lembremos que, segundo a periodiza¢ao adorniana, a légica musical inicia um pro-
cesso de confrontagio com o tempo abstrato e de afastamento do tédio somente a partir
da sinfonia no classicismo, ainda que antecipada pela expressividade de Bach. Assim, o
problema do “tempo musical” nasce no periodo de confrontagao dialética com o “tempo
empirico” [empirische Zeit]: até entao o tempo musical nao constitufa sequer um “proble-
ma” a ser resolvido. Com o classicismo, surge um modelo dinimico, no qual “o préprio
Ser vira processo e seu resultado”.? Dito de outro modo, o problema do tempo musical
nasce quando o conceito de uma totalidade dinimica e processual reverbera a alteragio
das estruturas politicas europeias e a correlata expansao ideolégica da racionalidade
instrumental no plano social.

8 Ver em Sobre a relagdo contemporanea entre filosofia e musica, a mesma ideia de Zweite Nachtmu-
sik. Cf. Gs 18, 159.



170 Eduardo Socha Para um conceito materialista de tempo musical ...

Beethoven representaria o triunfo da cultura da alta burguesia antes do colap-
so da unidade mediada entre sujeito e objeto, entre individualidade e coletividade.
Essa conquista da plena autonomia, da conciliagao entre forma e contetido na Au-
[fklirung, corresponderia a interiorizagao da antiga disposicao heterénoma da musica,
até entdo ligada a fun¢io disciplinar, eclesidstica ou de entretenimento. Ou seja, a au-
tonomia que permitiu a confrontagao com o tempo empirico nada mais seria do que
a introjecao dialética da antiga dimensio de divertimento, da antiga fungio mediante
a auto-posi¢ao da lei formal (Adorno, 1993, §107). No classicismo de Haydn e Mozart,
haveria um equilibrio formal entre “ser” e “devir™: equilibrio entre Se77, a apresentagao
clara dos temas e da “ideia” [Einfall], da identidade temadtica e, por outro lado, Werden,
o trabalho de desenvolvimento, devir do tema, o nao-idéntico.

A teleologia da forma no primeiro classicismo, refratdria & concepgao circular e “tedio-
sa” de tempo, acentuava o cardter processual de transformagdes a partir de unidades mo-
tivicas estdveis. No entanto, o trabalho auténomo iniciado no classicismo s6 alcangaria
seu apogeu com Beethoven, a ponto de apenas em poucas obras do periodo médio-tardio
do compositor esse ideal utépico do tipo intensivo teria sido efetivamente concretizado.
Em Beethoven, a reflexao musical atingiria a dissolugao da prépria arquitetura da sonata,
de modo que “introdugio, exposigio temdtica, desenvolvimento temdtico e transi¢ao,
inicio da segdo de desenvolvimento, entrada da reexposi¢do, nio sao mais claramente
reconheciveis” (Klein, 2011, p. 67). Se, em Haydn e Mozart, a “ideia” [Einfall] ainda
estaria no Sein dos temas, com Beethoven, assistimos a sua tor¢ao dialética: a reflexio
prioriza o Werden temadtico, o devir passa a constituir o préprio Einfall da composicao.
Com Beethoven, o devir temdtico leva a reconstru¢io subjetiva da forma de “baixo para
cima”, da particularidade como mediagao da totalidade.

0 elemento estranho: o 42 tema da “Eroica”

Nao seria o caso de enumerarmos os elementos técnicos que Adorno identifica em
Beethoven para sua caracterizagio do tipo intensivo. Adorno interpreta a centralidade
deste 4° tema nao tanto pela tensio que provoca no esquema especifico da Eroica, mas a
interpreta dialeticamente como exigéncia pura da esséncia desenvolvimentista da sonata,
da sua necessidade interna de emergéncia do novo, do Werden:

O ‘novo’ tema do desenvolvimento talvez deva ser entendido como requerido
precisamente pelas exigéncias puras e intrinsecas da forma elevada ao mais alto
grau; estas solicitam o elemento diferente, a nova qualidade, como seu resulta-
do. A forma imanente como aquela que produz a transcendéncia da forma [...].
O novo tema ¢ o tema lirico [Gesangsthema) que foi omitido. Como posicio [Set-
zung] foi suprimido — como resultado, é requerido — e é entdo recuperado, de
acordo com o esquema que antes havia sido suspenso. Assim o tema, ele também,

9 Cf. Paddison, 1993, p. 235. Vale lembrar que tanto nos fragmentos sobre Beethoven quanto em FnM,
Adorno atribuia a sonata cldssica o equilibrio entre rigor e liberdade, a unidade entre tempo espa-
cial-matemadtico objetivo e tempo da experiéncia subjetiva (Gs 12, 180).



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 161-184 171

¢ absorvido pela forma imanente; ou seja, dentro da coda do movimento, ele
tem agora sua prépria reexposicao [seine eigene Reprise] [...] (Adorno, 1993, §232,
grifos do original).

Chama a atengao na interpretagio de Adorno o fato de que a dissolu¢io da forma
operada pela introdu¢ao do 4° tema na segio de desenvolvimento é ela mesma legiti-
mada pelo ideal de desenvolvimento inscrito na forma cldssica da sonata “em seu mais
alto grau”, ou seja, em sua ideia de expansio do trabalho motivico-temdtico. Isso seria
confirmado com a “reexposi¢ao” do 4° tema justamente na segdo seguinte, na coda:
essa “reexposicao propria” [seine eigene Reprise] na coda eliminaria qualquer divida
sobre a mera casualidade do novo tema. Beethoven promove, desse modo, o desloca-
mento de toda a estrutura mediante as novas posi¢oes do 4° tema: em vez de ser apre-
sentado na primeira se¢io, na exposi¢ao, ele aparece deslocado na segdo seguinte, no
desenvolvimento; em vez de ser reapresentado na terceira se¢ao, na reexposicao, o tema
reaparece deslocado na segao seguinte, na coda alargada. Haveria aqui a absor¢ao ima-
nente da forma pela forma (imanéncia esta que produziria a “transcendéncia” da forma).
Na mobilidade interna mesma de seu plano arquiteténico, em seu “ir para frente”, a
forma em Beethoven conforma-se com o ideal de irreversibilidade do qual se originou a
sonata cldssica. Esse deslocamento promovido por Beethoven, que atendia as exigéncias
da prépria sonata “em seu mais alto grau”, s6 pode se efetivar, todavia, mediante um ato
resoluto de ruptura com o esquema cldssico.

Em outro contexto, na monografia sobre Mahler, Adorno apontava para a resisténcia
da critica especializada de assimilar o novo tema de Beethoven na Eroica como efeti-
vamente novo, na medida em que “ofende o principio econdmico de reduzir todos os
eventos a um minimo de postulados” que caracterizaria o esquema cldssico, ou seja, na
medida em que “destréi a ficgao de que a musica é puro tecido de dedugées”. Por isso,
continua Adorno, “muitos analistas repetidamente tentaram derivar esse novo tema do
material da exposigao” (Gs 13, 220), reforcando a dificuldade de compreendé-lo como a
emergéncia do imprevisto no ideal de irreversibilidade do esquema. Para Adorno, con-
tudo, a introdugio do 4° tema efetivamente perturba a simetria formal.

Hegel, dissolucao do esquema

Com o tipo intensivo — no qual o 1° movimento da Eroica, “realmente  pega beetho-
veniana, seria a mais pura encarna¢io do principio” (Adorno, 1993, §159) — questiona-
-se 0 esquema tripartite da sonata. Posicao dos temas (exposi¢ao), antagonismo entre os
temas (desenvolvimento) e resolu¢io de conflito (reexposi¢io) sao reconfigurados em
uma totalidade dinAmica, nao mais abstrata como no classicismo. Na nova rela¢io entre
totalidade e multiplicidade dos detalhes, a mediagao sobre o tema ou a figura motivica se
sobrepde a abstragao formal, ou melhor, impée-se ela mesma como forma. A categoria de
totalidade dinAmica encaminharia, assim, o modelo utépico adorniano de dialética das
partes em relagdo ao todo, por meio da “sintese nao violenta”, capaz de liberar a for¢a do
particular. Assim, se Adorno teve de fato uma visdo da obra de arte reconciliada como



172 Eduardo Socha Para um conceito materialista de tempo musical ...

prefiguragao de um todo social racional e ndo-dominador, “o objeto dessa visao positiva
foi a musica do periodo médio de Beethoven” (Jay, 1995, p. 129).

Vimos que, nessa totalidade dindmica, as relagoes internas nao se estabelecem mais
entre seus momentos individuais, reguladas externamente pela forma (como no esque-
ma cldssico), mas, assim como na filosofia hegeliana, a totalidade resulta ela mesma
da mediagao concreta, processual e imanente a0 momento individual.” Nesse sentido,
percebemos a estreita proximidade entre o tipo fundamentado no ideal de Entwicklung
e o conceito especulativo de tempo em Hegel. A totalidade dinAmica aqui correspon-
deria ao préprio conceito hegeliano de tempo (e nao a sua representa¢io), na medida
em que Hegel, como observa Paulo Arantes (2000, p. 109), faz do tempo “nao o lugar
em que se desenrola a mudanca, mas a propria mudanga pura”. Em outras palavras,
a sintese sucessiva, outro nome para a totalidade dinimica, é o momento constitutivo
da pura negatividade, a forma do nregativo em si mesmo, sua inquietude (ibid., p. 131).
Hegel dispensa toda referéncia a um mdvel qualquer.” Segundo Arantes, o tempo he-
geliano nao ¢ a afec¢ao do movimento, tampouco o recepticulo vazio a ser preenchido
pela justaposigao de eventos pontuais de indiferenca reciproca. O Agora hegeliano nao
¢ substancial, mas ¢é a consciéncia de sua prépria negatividade, interiorizagao do devir.
Ao se exteriorizar como trabalho do espirito, a forma da temporalidade do conceito
especulativo se distingue da forma da duragao [Dauer] inscrita na natureza™; a primeira
forma supera [aufhebt] a segunda, do mesmo modo que, no caso de Adorno, o tempo
estético supera o tempo empirico. Notemos que, para Hegel, a duragao natural nao “pro-
gride”, consiste na ciclica “repeti¢ao do mesmo” (ibid., p. 220). J4 a negatividade produ-
tiva do tempo liga-se 4 negatividade viva do conceito, é o “ser-ai imediato do Conceito”
(ibid., p. 173).” Sendo a “trama de sua prosa”, a histéria emerge nao da duracao, mas
do conceito; ou seja, o tempo hegeliano é sempre histérico, processo de des-naturagao.
Na medida em que se manifesta no trabalho do conceito, na atividade do espirito,
a Entwicklung constituiria a for¢a da “autoprodu¢ao” (trabalho de “des-envolver”) do
tempo. Lembremos que a Entwicklung musical para Adorno se caracteriza pelo fato de
que “o que vem antes e o que vem depois devem constituir sentido @ partir de si ou ser
o resultado dele”. Também para o conceito hegeliano de Entwicklung, a autoprodugao
de sentido implica tanto afastamento quanto adequagao, conservando a relagio antes-
-depois. Conforme Paulo Arantes,

10 Ideia exposta em diversos fragmentos. Cf. Adorno, 1993, §§29; 44; 57.

11 Arantes, 2000, p. 140. Paulo Arantes contrapée-se a sugestao de Heidegger, para quem “o conceito
hegeliano foi diretamente haurido na Fisica de Aristételes” (ibid.).

12 [bid., p. 211. Tempo e duragio distinguem-se pois “a natureza nao compreende a si mesma, e é por
isso que a negatividade de suas formacoes nao existe paraela [...] Histéria e nao-histdria opoem-se e
imbricam-se como tempo e dura¢io” (ibid., p. 215). Nesse contexto, parece-nos razodvel ver na dura-
¢ao natural a mesma esséncia correspondente ao tempo mitico/empirico na filosofia de Adorno.

13 Ver ainda o $46 da Fenomenologia do espirito: “[...] mas o tempo é o préprio conceito ai-essente.
O principio da grandeza — a diferenca carente-de-conceito —, e o principio da igualdade — a
unidade abstrata sem-vida — nao sdo capazes de apreender o tempo, essa pura inquietude da vida
e diferenciacdo absoluta” (Hegel, 2002, p. 52).



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 161-184 173

O desenvolvimento ¢ esse movimento concreto da ‘autoprodugio prépria do em-
-si em vista do ser-para-si’. S6 se pode falar de Entwicklung gragas a esse descom-
passo entre o em-si ¢ o para-si, que na realidade nao chega a ser um descompasso,
j& que de um ao outro hd concomitantemente afastamento e adequagio (Arantes,
2000, pp. 281-282).

No tipo intensivo, os eventos musicais devem estar legitimados no curso do tempo,
o que implica afirmar o movimento do em-si ao ser-para-si mediante sua processua-
lidade: o tempo “deve ser articulado”. A analogia torna-se ainda mais consistente se
lembrarmos que Adorno propée, nos fragmentos sobre Beethoven, o paralelismo entre
trabalho do conceito [begriffliche Arbeit] em Hegel e trabalho temdtico [thematische
Arbeit] em Beethoven', portadores da mesma experiéncia histérica de pensamento. Em
Skoteinos, ensaio dos Trés estudos sobre Hegel, Adorno apresenta uma analogia entre o
trabalho conceitual na dialética e a progressividade da Entwicklung musical:

Uma mdsica como a de Beethoven, na qual o ideal da reexposi¢io — isto é, da re-
memoragao que produz o retorno de complexos anteriormente expostos —, deve
ser o resultado do desenvolvimento [Durchfiihrung], como a dialética quer ser,
oferece um andlogo ao movimento hegeliano que ultrapassa a simples analogia.
Também a musica altamente organizada deve ser ouvida de forma multidimen-
sional, a0 mesmo tempo de frente para trds e de trds para frente. Seu principio
de organizagao do tempo exige-o: o tempo deve ser articulado apenas através da
distingio entre o conhecido e 0 ainda néio conhecido, entre o que jd estava ali e 0 novo;
a propria progressio tem como condigio uma consciéncia retroativa. E preciso
conhecer uma frase inteira [einen ganzen Satz (lembrar que Sazz também pode
ser “movimento”)] e estar atento, retrospectivamente, a cada instante anterior.
As passagens individuais devem ser compreendidas como consequéncias daquilo que
veio anteriormente, o sentido de uma repeticio divergente deve ser compreendi-
do, aquilo que reaparece nio deve ser percebido como simples correspondéncia
arquitetonica, mas como um devir necessdrio. Talvez ajude 2 compreensao dessa
analogia, assim como do nicleo do pensamento de Hegel, o fato de a apreensio
da totalidade como identidade em si mesma mediada pela nao-identidade ser
uma lei da forma artistica transposta para a filosofia. A transposigao ¢ ela prépria
motivada filosoficamente (Adorno, Gs s, 366-367).

Notemos o teor da declara¢ao de Adorno: a “identidade em si mesma mediada pela
nao-identidade”, cujo modelo proveniente de uma “lei da forma artistica” seria trans-
posta para a filosofia pela filosofia, corresponderia a totalidade dindmica do periodo
médio de Beethoven. Na medida em que o esquema ¢ permeado pela liberdade subjetiva,
projeta-se uma nova totalidade que acolhe o nio-idéntico em uma “sintese nao violen-
ta’, e dessa operagao resulta posteriormente a forma. Exposi¢ao e desenvolvimento nao
—

14 Adorno, 1993, §27: “O ‘espirito’, mediagio, é o todo como forma. A categoria que, nesse contexto,

¢ idéntica entre filosofia e musica, é trabalho [Arbeit]. O que é chamado trabalho do conceito em
Hegel ¢ trabalho temdtico na musica”.



174 Eduardo Socha Para um conceito materialista de tempo musical ...

s20 mais justapostos lado a lado pelo esquema, mas o préprio desenvolvimento surge
como a consequéncia légica da exposi¢io, seu “devir necessdrio”. Beethoven reconstréi
o esquema formal “de baixo para cima”, mediante a imersao dialética no particular,
mediante o Arbeit temdtico. Por meio dessa l6gica dedutiva e sistemdtica e em virtude
da nao-identidade da identidade, “a musica atinge uma relagao totalmente nova com
o tempo” (GS 12, 68), nao mais é indiferente a ele. Nesse sentido, a segao de reexposigao
[Reprise] no tipo intensivo — que Adorno compara a Erinnerung hegeliana — diverge
tecnicamente daquela prevista no esquema da sonata cldssica, de tal modo que, embora
necessdria para a “consciéncia retroativa”, ela se coloca inicialmente como aporia, como
momento critico, diante do critério de irreversibilidade.

Em A forma da nova miisica, de 1966, Adorno esclarece que a reexposicao era proble-
matica para Beethoven, por ser um elemento formal “estranho ao tempo” (s 16, 612),
um elemento arquitetdnico, espacialmente simétrico, que entra em conflito com a forga
de um material que “anseia livrar-se de toda repeticao” (Gs 16, 613). Assim, a reexposi-
¢ao sempre careceu de certa legitimidade na pritica compositiva de Beethoven, uma
pratica “subjetivamente dindmica” e “rigorosamente temdtica”, nos termos de Adorno.
Encontramos, grosso modo, a seguinte interpretagio para o “problema da reexposi¢ao”
no tipo intensivo: nao se trata da negagao abstrata do universo do culto e da danga que
circunscreve a musica pré-cldssica; a se¢ao de reexposi¢ao, que deveria ser o “resultado do
desenvolvimento [Durchfiihrung]”, consiste assim tanto na supera¢ao quanto conservagao
— negacdo determinada — do referente mitico da repeti¢io.”

Enfatizemos mais uma vez a mediagao que caracteriza a categoria de Entwicklung: ela
seria internamente dialética em seu confronto com o tempo empirico, nao no sentido de
constituir um “terceiro termo” que resultaria da relagao entre termos opostos — particu-
laridade/totalidade ou instante/sucessividade — mas no sentido de manifestar a propria
mediagao interna da particularidade que assume a totalidade da forma, a mediacao da
sucessividade que se experimenta como instante. Essa relagao intensiva da parte com o
todo, revelada no instante como processo de auto-reflexao musical, estabelece, segundo
Paddison (1993, p. 235), o cardter cognitivo da musica de Beethoven. Como veremos a
seguir, a verdade enunciada transcenderia o 4mbito da ideologia. Dai o estatuto singular
de “filosofia da musica” que Adorno atribui a andlise imanente:

O estudo sobre Beethoven deve fornecer a filosofia da miisica [die Philosophie der
Musik geben], ou seja, deve estabelecer de modo decisivo a relagao da musica com
a lgica conceitual. S6 entdo a confrontagio com a Ldgica de Hegel, e com ela, a
interpretagao de Beethoven, serd nao uma analogia, mas a propria coisa (Adorno,
1993, $26).

15 Por outro lado, encontramos a interpretagio do capitulo “Mediacao” de Introdugio a sociologia
da miisica (1962), na qual a reexposicao se apresentaria também como “tributo forcado a esséncia
ideol6gica” da época de Beethoven — um autoritdrio e afirmativo “é assim” (Gs 14, 412), ao qual
cede o compositor.



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 161-184 175

Que “a prépria coisa” no trecho acima esteja cingida pela experiéncia da Revolugao
de 1789, pelo acontecimento deflagrador de um “novo tempo” do mundo e da cons-
ciéncia histérica de progresso, fica evidente na convergéncia sugerida entre Beethoven
e Hegel. Tal convergéncia com o ideal revoluciondrio aparece nos fragmentos: “assim
como a revolu¢io nao criou uma nova forma social, mas ajudou a romper uma estru-
tura ji formada, o mesmo ocorreu com Beethoven em relagio as formas musicais”
(Adorno, 1993, §84). Também no capitulo “Mediacao” da Introdugdio & sociologia da
miisica identificava-se na obra de Beethoven o protétipo revoluciondrio de uma “masica
que escapou de sua tutelagem social e se revelou esteticamente autdnoma” (GS 14, 411).
A articulagao entre autonomia e a suspensao da ordem profana e vazia do tempo, evocan-
do o conceito benjaminiano de kairds, perpassa a constelagao adorniana, descortinando
com isso uma curiosa fraseologia teolégica — de expressoes como kairds, “feliz epifania/
irrupgao do instante” [gliicklichen Einstand des Augenblicks), “confrontar o tempo” [die
Zeit bewdltigen] etc.

Em fungao da persisténcia da mesma constelagaio — observdvel em contextos e es-
tagios distintos da produgao adorniana (1937, 1949, 1957, 1961, 1963, 1965)° —, podemos
deduzir que o tipo intensivo estaria na base de uma ideia especifica de processualidade,
de articulagao entre todo e particular, que forneceria os atributos essenciais da construgao
musical do tempo para Adorno. Acreditamos que o arco histérico no qual se registram as
ocorréncias ¢ suficientemente abrangente para sustentar nossa hipétese: a de que Adorno
concebe um modelo peculiar de desenvolvimento ligado ao trabalho motivico-temdtico
em Beethoven, que, por sua vez, estabelece a prépria “esséncia dialética” [dialektisches
Wesen] da musica, determinando a especificidade imanente do meio musical [do Medium)]
como “arte da articula¢ao”, em seu ideal qualitativo de exteriorizagiao do nao-idéntico.

Tipo extensivo ou épico

A problemdtica do “preenchimento” do tempo distingue basicamente o tipo intensivo
do tipo extensivo ou épico, o que nos reconduziria a categorizagio proposta por Lukdcs
em A teoria do romance. No entanto, o tipo extensivo ¢é a figura dialética que supera o
tipo intensivo (a0 contrdrio de Lukdcs, para quem drama e épica 7o estabelecem relagao
dialética entre si7). O tipo extensivo corresponderia ao complexo de modalidades tem-
porais que renuncia a confrontacio dialética e ao dominio do tempo como no sinfénico,
configurando, entretanto, essa renincia. E importante enfatizar os dois momentos: trata-
-se aqui da renincia do tempo musical — o conceito de tempo musical, em Adorno,

16 A saber: Zweite Nachtmusik (1937); Filosofia da nova miisica (1949); Critérios da nova miisica (1957);
Mabler (1961); Uber die musikalische Verwendung des Radios (1963); Strawinsky - Ein dialektisches
Bild (1965). As referéncias nao se limitam evidentemente a esses textos, mas, considerando suas datas
de publicac¢io, bastam para assegurar nossa hipétese.

17 “Drama, lirica e épica — em qualquer hierarquia que sejam pensados — nio sio tese, antitese e
sintese de um processo dialético, mas cada qual ¢ uma espécie de configura¢io do mundo de qua-
lidade totalmente heterogénea das demais” (Lukdcs, 2000, p. 135).



176 Eduardo Socha Para um conceito materialista de tempo musical ...

devendo ser compreendido aqui no sentido intensivo — mas nao da renincia de uma
configuragio [Gestaltung], ou seja, de uma organizagao formal dessa rentincia do tempo.
A distin¢do entre revogacio do tempo, de um lado, e forma que configura a revogagao
do tempo, de outro, parece-nos tdo importante quanto a oposi¢ao entre negagao deter-
minada e negagao abstrata, pois é a partir dela que Adorno avangaria a critica da “espa-
cializa¢ao” temporal em Wagner e Stravinsky: ambos os compositores “renunciariam”
a construgao temporal da masica, mas de modo abstrato, sem configurar tal revogagao,
cujo efeito “espacializa” o tempo musical. O extensivo em Beethoven procede de outro
modo: compée-se de dispositivos que criticam a contragio do sinfonico, formalizando
no plano técnico o “processo de desintegracao” [Zerfallprozess).

O tipo extensivo corresponde, portanto, a um principio de organizagio formal, marca-
do pela relacao “geométrica”, em vez de dindmica, com o tempo empirico. Em obras do
periodo médio-tardio — os primeiros movimentos da sinfonia Pastoral, do Trio op. 97,
da dltima Sonata para Violino, op. 96 — Adorno observa entio o abandono da ideia
de totalidade dinidmica, a “des-dinamizagao” [Ent-Dynamisierung] do tempo musical.
O extensivo consiste na redugao da segao central de desenvolvimento [Durchfiihrung] e
na substitui¢ao do cardter processual do trabalho motivico por episédios historicamente
sedimentados, modelos expressivos convencionais, repeti¢coes estdticas de motivos. Longe
de ser regressivo, trata-se de um momento “soberano” de critica imanente, ou ainda,
como defende Adorno, de auto-critica da forma. No extensivo, Beethoven abstém-se de
subjugar esteticamente o tempo empirico a um momento dialético, manifestando certa
indiferenga em rela¢ao ao dinamismo do trabalho temdtico. Nao se retira mais o signi-
ficado musical do presente contraido no instante, mas sim de algo como “jd passado”.
Esse significado extensivo, descrito como efeito “retrospectivo” de desenvolvimento,
mostra que, na realidade, a ideia de desenvolvimento teria sido descartada por Beetho-
ven. Essa seria a razao de seu cardter épico.

Nos fragmentos sobre o Trio op. 97 — Arquiduque, acompanhados do subtitulo
Elementos de uma teoria do tipo extensivo (1993, $222), Adorno verifica certa tendéncia ao
cardter de “recitativo” da obra, como contrapartida a sua falta de progressao temdtica;
uma simplicidade inexplicdvel na construgao do consequente do tema principal; transi-
¢oes harmonicas abruptas em vez de modulagoes (a modulagao parece excessivamente
“cerimoniosa” no extensivo). A secao central de desenvolvimento reduz-se a um mero
“episédio”, sem valor significativo — apenas 17 compassos. Também o problema da
reexposicao diverge daquele do intensivo e vale aqui uma anélise detida. No 77io 0p. 97,
a reexposi¢do torna-se “discreta”, “reticente”, emerge em diminuendo (em pp), por no ser
mais a culmina¢io de uma atividade anterior conflitante e dinimica, como no tipo in-
tensivo. Nao hd mais a contrapartida “tecténica” do esquema tradicional da sonata nem
o climax do intensivo. Por isso, a entrada timida da reexposigao constitui um momento
sensivel da forma extensiva, ainda que por outras razoes: em fungao do cardter contin-
gencial dos eventos musicais, “simplesmente nao se sabe mais como voltar ao comego.
A reexposigao é um tour de force [...]". Como sintoma do aspecto contingencial, “a tonica



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 161-184 177

¢ introduzida um compasso antes do inicio da reexposi¢do (compasso 190)” (Adorno,
1993, §222), ou seja, o evento harmonico principal, a cadéncia resolvida, antecipa-se a
demarcagdo que inicia a se¢do da reexposi¢ao. Tornando-se quase imperceptivel, con-
firma nio mais ser a culminagio de eventos tensionados. A reexposi¢ao converte-se em
repeti¢do, mera “lembranga de algo”, o que, para Adorno, remete ao épico. Na coda, a
harmonizagao ¢ trivial, tautolégica, convencao abstrata do elemento expressivo.

Se nao hd mediagao temdtica no tipo extensivo, nem por isso hd desintegracio da
forma. Do contrério, de acordo com o esquema histérico adorniano, o extensivo estaria
na vizinhanca conceitual e mitica do Divertissement que dominava a masica pré-cldssica.
Dai a importincia do segundo momento da forma do extensivo: a configuracio subjetiva
da desintegragao, cujo efeito em “retrospecto” inaugura, segundo Adorno, uma musica
da “pura presenc¢a” (e nao da “transcendéncia” no intensivo). Em sua propensao épica,
o extensivo transformaria paradoxalmente a prépria passagem do tempo empirico em
tema — e nao, como no intensivo, em kairds, confrontagao e suspensao. O épico em
Beethoven insinua a construgao, como Adorno definird no Ensaio sobre Wagner, de uma
“metafisica da pura presenga”. Assim, a permutabilidade dos eventos temporais mostra-
ria que a organizagao musical ndo mais obedece ao ideal de construgao progressiva de
sentido: 0 que vem depois poderia ter vindo antes. O primado da irreversibilidade, que
qualifica o conceito de Entwicklung em sua progressividade, seria entao questionado por
Beethoven antes mesmo do estilo tardio. Ocorre que tal configuragao da renincia, vale
insistir, se dd como critica imanente ao tipo intensivo. Assim, a prépria repeti¢ao moti-
vica ocorre aqui em registro especifico. Adorno constata, por exemplo, no 1° movimento
da Pastoral, modelo do extensivo ou do épico, um “tipo curioso de repeti¢ao™ “[...] que
beira a expressao de felicidade (como em certos estados catatonicos?) Encontramos aqui
um motivo de certos desenvolvimentos modernos, de Stravinsky” (Adorno, 1993, §217).

O processo de desintegracao no épico de Beethoven seria semelhante aos expedien-
tes modernistas de repeti¢ao em Stravinsky, fortemente criticada em FNM. Adorno
(1993, §243) chega mesmo a afirmar que a Pastoral “é, acima de tudo, masica estdtica”.
No entanto, se essa descri¢ao sugere imediatamente uma analogia com a repeti¢ao
analisada na se¢ao “catatonia” de FNM, Adorno procura distinguir esse “tipo curioso
de repeticao” da Pastoral daquela “catatonica” da Sagragdo, ponderando que, ao con-
trdrio de Stravinsky, a repeti¢io em Beethoven nao resulta de uma compulsio, de um
“motorismo” que coloniza a ritmica, mas, pelo contrdrio, “de um relaxamento, de um
deixar estar [Loslassen]” (Adorno, 1993, §244), viabilizada de maneira “soberana” pela
subjetividade composicional.

As metiforas associadas ao extensivo, por vezes ndo muito convincentes, parecem
confirmar o desconcerto de Adorno quanto a esse principio de configura¢ao da forma
extensiva — “muito dificil de determinar”, “ainda obscuro para mim”, como o autor
pondera no fragmento §219. Adorno compara o épico em Beethoven ao “relaxamento”
da forma apés o dominio do tempo sinfénico no intensivo, como se a forma preci-
sasse “respirar”. Compara a “uma expira¢ao, como se fosse impossivel permanecer no



178 Eduardo Socha Para um conceito materialista de tempo musical ...

topo paradoxal do sinfonico” intensivo (§221). E atribui ao tipo extensivo uma “auto-
-contemplagdo” da forma, na qual a musica nao deseja mais transcender, deseja apenas
“ficar aqui” (metafisica da presenga), como se o tempo fosse liberado da relagao de
dominagao subjetiva para ser apenas retratado ou “preenchido”, deixando de constituir
um desafio ao “tédio” [Langeweile]. Ao contrdrio da concentragdo no tipo intensivo, o
objetivo composicional no tipo extensivo seria ainda um percurso e um devir, mas este
se apresenta “como episédio, ndo mais como processo” (ibid., §222); por isso, a segao
da reexposigao possui geralmente certa qualidade “irresponsdvel”. O momento épico
corresponderia, afinal, & percepgao de que o tempo é mais poderoso do que sua sin-
copagao estética, sincopa¢ao esta que somente o tipo intensivo realizaria (ibid., $223).
De fato, “relaxamento”, “auséncia de pressa”, “irresponsabilidade”, “expiragao”, compdem
uma terminologia vacilante, de pouca precisao técnica e de cuja descrigao em termos
analiticos Adorno parece recuar.

Apesar disso, interessa-nos constatar que as modalidades da relagao da musica com
o tempo em geral se depreendem claramente a partir de dois conjuntos da obra de
Beethoven. Se enfatizamos a constata¢do, ¢ porque, a partir dela, tanto podemos ques-
tionar a acusagao de que Adorno encontraria apenas na obra de Beethoven o modelo
para a formalizacio da Entwicklung (a acusagao bastante comum de certo “monismo”
na apreciagio de Beethoven™) quanto podemos questionar a hipétese de que a espacia-
lizagao do tempo seria um processo totalmente moderno, que caracterizaria a obra de
Stravinsky apés o colapso do sistema tonal. Os fragmentos desmentem as duas hipéteses.
Em primeiro lugar, o ideal de Entwicklung, embora atinja seu dpice no periodo médio
de Beethoven, nasce com a “antifonia motivica” do classicismo; em segundo lugar, os
primoérdios do processo da espacializagao do tempo musical estariam prefigurados na
estaticidade do tipo extensivo, em obras no periodo médio-tardio de Beethoven (como
o Trio Op. 97 e a Pastoral). Do mesmo modo, a categoria de sinfonia épica (em oposigao
a dramdtica), um dos pontos centrais da monografia sobre Mahler, pertenceria ao tipo
extensivo. A sinonimia entre épico e extensivo como critica da totalidade dramdtica
indica uma possibilidade de apreciagao progressista da prépria rentincia do tempo mu-
sical. Para sermos mais claros: por um lado, o afastamento do ideal de Enrwicklung em
direcao a “totalidade épica” em Wagner ou a “dissociagao do tempo” em Stravinsky sio
considerados desvios da esséncia da msica, retragao da consciéncia. Por outro, quando
o assunto é Mahler e Berg, o afastamento desse ideal em dire¢ao a processos formais de
desintegragdo do material é tomado como progressista. Essa ambivaléncia judicativa levou
Dahlhaus a afirmar que o conceito de tempo adorniano ¢ politicamente “decisionista”

18 Cf. Klein, 2011, p. 64: hd “discrepincia entre a pluralidade das descricoes de fendmenos particulares
e 0 monismo de sua escolha fundamental conceitual (da Entwicklung em Beethoven)”. Ou ainda
Schneider, 1987, p. 80: “O sentenga de Adorno sobre o tempo na musica estabelece um paralelo com
sua filosofia da histéria. Como presumivelmente s6 existe uma histéria, entdo s6 hd uma forma de
configuracio temporal [Zeitgestaltung] e experiéncia temporal [Zeiterfahrung] na musica”.



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 161-184 179

e esteticamente “subjetivista”.”? Isso nos obriga a expor, por exemplo, de que modo o
maneirismo e a desintegragao épica em Mahler percorrem autenticamente a senda critica
aberta pelo tipo extensivo em Beethoven, enquanto a “espacializa¢do” em Stravinsky
diverge deste caminho, por se colocar como desvio da necessidade de configuracio do
tempo. Trata-se, com efeito, do problema central na interpretacao da teoria dos tipos.*°

Embora a relagao com critério da escuta seja sem divida determinante®, parece-nos
que a complexidade da teoria dos tipos, em consonincia com a prerrogativa materialista
da primazia do objeto, passa antes de tudo pela complei¢ao da totalidade da forma na
escrita composicional de Beethoven e pela sua relacio critica com o momento histérico de
produgao. Ou seja, a configuragao compromete-se historicamente com a configuragao
da sonata, ao passo que os modos de audigao que Adorno descreve em ENM referem-se a
tipos ideias. Este seria, afinal, o substrato auténtico do modelo de “filosofia da musica”
que, segundo Adorno, poderia ser implementado.

Cabe ressaltar que o colapso do tipo intensivo resulta, no plano técnico, da auto-
-critica promovida pelo tipo extensivo. No entanto, resultaria também da negagao do
elemento social, da fun¢io decorativa e arcaica de “preenchimento do tempo”, vincu-
lado ao lugar social da musica. Em sua antitese a empiria, Beethoven sinalizaria, com
a configuragdo do extensivo, o abandono da utopia de irreversibilidade e de contragao
temporal na musica. As condigoes sociais objetivas e os desdobramentos dos aconte-
cimentos histéricos posteriores (como o Congresso de Viena de 1814) mostrariam o
cardter ideolégico de um modelo de temporalidade que institui a transcendéncia do
kairds, a experiéncia no instante da reconciliagao entre universal e particular. Vdrios
comentadores afirmam, nesse sentido, que o tipo extensivo de Beethoven forneceria
os pardmetros da interpretagao adorniana sobre a “dissocia¢do do tempo”, modulada
conforme o objeto de andlise, seja na interpretagao de Schubert, de Wagner a Debussy,
de Schoenberg a Stravinsky.** Contudo, a dialética em Beethoven nao se estabilizaria na
critica a0 momento ideolégico de uma totalidade fechada. Se o tipo extensivo, enquanto
configuragio |Gestaltung], havia sido a critica imanente do intensivo, o estilo tardio, em
nova tor¢ao dialética, surgird da prépria configuragio do extensivo — o estilo tardio
consistiria entdo na terceira figura da dialética do tempo musical.”

19 Dahlhaus, 1987, p. 14: “A filosofia da histéria adorniana — a héhere Kritik — pode ser desmem-
brada em, de um lado, ‘decisionismo’ politico e, de outro, ‘subjetivismo’ estético”.

20 Urbanek (2010, p. 213) também critica essa ambivaléncia no tratamento da dissociagio temporal em
Beethoven, Mahler e Stravinsky.

21 Boissiére interpreta a distingao entre os tipos intensivo e extensivo a partir de um critério de escuta
(2011, p. 56). Na mesma linha, Tiedemann considera que a distingao corresponde aos tipos de
audi¢do que Adorno propée em FNM, o expressivo-dinAmico e o ritmico-espacial; ver nota de Tie-
demann ao fragmento 219.

22 Klein (2011, pp. 64-65) enumera as interpretagdes nas quais a crise do modelo da Entwicklung esta-
ria no horizonte especulativo adorniano: “associagdo lirica em Schubert, dissociagio mitica em
Wagner, extensdo épica em Mahller, progressio em Schoenberg, espacializagio em Debussy, frag-
mentagio cronométrica em Stravinsky”.

23 Adorno, 1993, $220: “A teoria do tipo extensivo deve ser entendida assim: como critica do Beethoven
cldssico e como configuragio, cuja critica envolve o Beethoven tardio. Origem do Beethoven tardio.”



180 Eduardo Socha Para um conceito materialista de tempo musical ...

Estilo tardio

O estilo tardio advém de uma “relagao complexa” entre os tipos intensivo e extensivo
(cf. §219 acima). Como consequéncia do extensivo, é marcado pela auséncia de mediagao
e pelo processo de desintegracio [Zerfallprozess], mas também ¢é marcado pelo esfor¢o
em se obter unidade, tipico do intensivo, a partir dessa mesma fragmentagio. A ideia de
tentar articular a sinfonia integral (plenamente depurada no periodo médio) e a sinfonia
épica (que domina, na periodizagao adorniana, nao apenas as obras do extensivo mas,
como vimos, “todo o periodo romantico” posterior a Beethoven, incluindo Schubert e
Mabhler), tal ideia compoe o enigma do estilo tardio. Na “colisao” dos tipos divergentes,
o estilo tardio representa o tltimo estdgio de auto-critica do conceito de tempo musical:

O contraste entre o tipo intensivo e extensivo ¢ talvez a explica¢io para a famosa
duplicidade das obras de Beethoven. Os primeiros movimentos da 5 e da 62 sin-
fonias estao entre os exemplos mais puros de cada tipo. O estilo tardio é a colisao
entre esses dois tipos. Um pré-requisito para compreender o Beethoven tardio é
portanto a consciéncia dessa divergéncia. Em outras palavras: o que Beethoven
pem’eu nas obras integrais, os primeiros movimentos da 33, 53, 93, Appassionata, a
722 Essa questdo conduz ao limiar do segredo de Beethoven. Ela pergunta o que o
idealismo deixou para trds no avanco triunfal do progresso (Adorno, 1993, §263).

O fragmento ¢ enfitico: para compreender o estilo tardio (sem apelar a elementos
biograficos, seja a surdez ou a velhice, irrelevantes sob o aspecto evolutivo da técnica),
¢ preciso ter consciéncia da coexisténcia dos tipos intensivo e extensivo, no periodo
médio do compositor. Ao se colocar como critica imanente do tipo extensivo, o estilo
tardio nao esconde certo acento nostilgico e arcaizante. As obras do estilo tardio revela-
riam a “dessensibilizagao” do material, uma tendéncia mais pronunciada a dissociacao,
as inconsisténcias, cesuras e falhas estruturais que, no entanto, apontam para a verdade
histérica. Eliminando o superficial, vinculam-se a convengdes, mas estas aparecem li-
bertadas de qualquer ornamentacao, despojadas da “aparéncia” [Schein]: a convengao
se apresenta sem estiliza¢io, sem aspirar a autenticidade. No conhecido ensaio de 1937
sobre estilo tardio de Beethoven, Adorno afirmava que a for¢a da subjetividade tardia
residia na paradoxal adesdo a férmulas convencionais que, apresentadas como tais, como
puras convengdes, falam por si e se tornam paradoxalmente expressao sem aparéncia.

No estilo tardio, do ponto de vista técnico, excedem os motivos banais, arpejos
“desajeitados” e melodias cuja falta de plasticidade causa espanto, em virtude do que
Beethoven jd havia obtido anteriormente. A melodia da sonata op. 106 Hammerklavier,
por exemplo, “nao contém pausas, contrastes ritmicos acentuados, sua base harmoénica
permanece idéntica durante toda apresentagao do tema. A melodia perde imediaticidade”
(Adorno, 1993, §266). No plano vertical, constata-se o uso de harmonias modais, acom-
panhamentos primitivos e insistentes. Quanto a textura, a caracteristica fundamental
do estilo tardio consiste em certa tensao provocada pelo retorno da polifonia apés a
consolidagiao da monodia. Jd o Finale da sonata op. 101, “protétipo do estilo tardio”
(ibid., §265), marca o retorno da fuga no interior da sonata; aqui, o uso de procedi-



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 161-184 181

mentos contrapontisticos provenientes do barroco — cénone e fuga — “colide” com
o esquema monddico e homof6nico da sonata cldssica, de modo que a identidade do
tema em fuga é entao desfigurada ao sofrer eventuais mutagdes pelo procedimento de
variagoes. Tais variagdes nao se apresentam, contudo, como obrigatérias, pois a forma
do estilo tardio incorpora a fuga como pura convengao, preservando ocasionalmente a
identidade temdtica.

Por fim, ao analisar o Quarteto op. 132, Adorno oferece uma interpretaciao prodigiosa
da fusio entre polifonia e homofonia 7o interior do trabalho temdtico no tipo intensivo,
bem como de sua posterior dissociagio e fragmentagdo no estilo tardio, mediante a
dissolugao da aparéncia:

O dito trabalho temdtico, que Beethoven estabeleceu [...], é via de regra uma seg-
mentagdo e uma ruptura de algo unificado — uma melodia. Ndo é a genuina po-
lifonia, mas a aparéncia desta polifonia dentro composicio harménica-homofonica.
Para o Beethoven tardio, isso parece supérfluo [...] é a grande rebeldia da musica
contra o ornamental (Adorno, 1993, §269, grifo meu).

Ou seja, o trabalho temético, como aparéncia da polifonia dentro do esquema da
sonata cldssica, ¢ simplesmente descartado no estilo tardio, porque a prépria polifonia
como tal, a polifonia “genuina” da fuga, retorna como convengao. O estilo tardio quebra,
portanto, a fusao aparente da polifonia e da monodia subsumida no tipo intensivo em sua
composi¢ao homofénica e expoe essa ruptura em fragmentos, polarizados em extremos.
E nesse sentido que compreendemos a afirmagio do conhecido ensaio de 1937 de que
o estilo tardio “ainda é processo; mas nao mais como desenvolvimento [Entwicklung],
e sim como ignicao [Zindung] entre os extremos, que, da espontaneidade, nao tolera
mais um meio seguro ou harmonia” (Adorno, Gs 17, 16).

Aquilo que, como aparéncia, apresentava-se de maneira ornamental e elaborada ¢
agora exposto de maneira abrupta e direta, como pura convengao dissociada, e ela jd
nao se integra a estrutura da obra. Adorno insiste no fato de que a caracteristica princi-
pal do estilo tardio nao seria o uso da convengao em si, mas a friccao que o retorno de
convengdes, como elementos estereotipados da fuga, provoca ao se ajustarem no plano
harménico-homofénico, o que acaba enfraquecendo este tltimo:

No Beethoven tardio, ndo é tanto a polifonia 0 que me parece tecnicamente de-
cisivo; isso é mantido dentro dos limites e de modo algum forma o estilo inteiro,
possuindo, em vez disso, um cardter episddico. E, realmente, a ruptura em extre-
mos: entre polifonia e monodia. E uma dissociacio do meio. Em outras palavras:
¢ a perda do vigor da harmonia” (Adorno, 1993, §311).

Daf a contradi¢io na experiéncia com as obras do estilo tardio: de superficie sim-
ples, as vezes inexpressiva, distanciada, de um material nao processado, elas sao ao
mesmo tempo grandiosamente enigmdticas. Por fim, convém notar que nem todas as
obras tardias fazem parte do estilo tardio: para Adorno, o 1° movimento e o Scherzo da
92 Sinfonia, com seu cardter afirmativo, ndo pertencem ao estilo tardio, mas sao uma



182 Eduardo Socha Para um conceito materialista de tempo musical ...

reconstrugao do periodo médio cldssico. Compor a 92 sinfonia provaria retroativamen-
te que “o estilo tardio de Beethoven é essencialmente critico. Que Beethoven ainda
era ‘capaz’ de compor como antes — ndo importa o quanto isso seja irrelevante para
a compreensao do estilo tardio — mostra sua intengao critica” (Adorno, 1993, §223).
Em outras palavras, ao escrever a 92 Sinfonia, o compositor mostrava que ainda con-
seguia compor obras de tipo intensivo. O “estranhamento” ocasionado pelas obras do
estilo tardio revelaria sua intencionalidade critica.

E com o estilo tardio que Beethoven teria realizado “a critica da identidade da iden-
tidade com a nio-identidade”, ou seja, a critica imanente tanto do tipo intensivo quanto
do tipo extensivo a partir do percurso de sua propria obra. Na tendéncia a fragmenta-
a0, o estilo tardio cria, a partir de sua pura forga construtiva, um senso de unidade de
segunda ordem. Edward Said, em seu comentdrio sobre o estilo tardio em Beethoven
(e Adorno), sublinha o impulso de negatividade incessante:

As obras tardias de Beethoven nio se deixam apaziguar ou cooptar por uma sin-
tese superior, nio se conformam a nenhum esquema e nao podem ser resolvidas
ou conciliadas, uma vez que seu cardter nao resolvido, sua fragmentaridade nao
sintetizada sao constitutivos, sem nada de ornamental ou simbélico. As composi-
¢oes tardias de Beethoven lidam com a “totalidade perdida’”, e é isso que as torna
catastroficas (Said, 2012, pp. 32-33).

Séo catastroficas, mas, ao se expor como critica da tonalidade 74 tonalidade, o estilo
tardio fornece um modelo tnico de critica da ideologia. E nesse sentido que podemos
finalmente compreender a veeméncia da afirmagao adorniana: “a musica de Beethoven
¢ a filosofia de Hegel: ¢, porém, mais verdadeira do que esta” (Adorno, 1993, §29).

Nessa sentenca surpreendente, Adorno refere-se nio ao tipo intensivo, em sua cons-
trugao da totalidade pelo particular, nem ao extensivo, mas ao estilo tardio, como
modelo de critica imanente, 70 meio musical, da categoria de totalidade, do absoluto
hegeliano. Em sua fratura, em sua critica da aparéncia da prépria tonalidade, o estilo
tardio denunciaria o cardter ideolégico de reconciliagao entre universal e particular,
proveniente do modelo liberal cldssico da sociedade burguesa no qual se inscreve.>*
Com o estilo tardio, a exigéncia de totalidade tornou-se insuportavel, restando no en-
tanto uma reminiscéncia da sintese. Nas paradas abruptas, na justaposi¢ao inesperada de
convengoes sem media¢ao subjetiva, sobressai a rentincia a sintese subjetiva, que pareceria
falsa, ideoldgica: a Entwicklung se interrompe, os fragmentos nao sao reconciliados. No
ensaio de 1959 sobre a Missa Solemnis, Adorno retoma a ideia: “A exigéncia pela verdade
do ultimo Beethoven rejeita a aparéncia iluséria da unidade do subjetivo e do objetivo
[...]. Resulta uma polarizagao. A unidade transcende para o fragmentdrio” (Gs 17, 159).

Tornando-se “mais verdadeiro do que a filosofia de Hegel”, o estilo tardio revelaria

24 Adorno, Gs 17, 284: “Nao ¢é acidental que a tonalidade foi a linguagem musical da era burguesa.
A harmonia do universal e do particular correspondia ao modelo liberal cldssico da sociedade [...].
Esse modelo nunca foi adequado a realidade, mas foi em larga medida ideologia”.



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 161-184 183

entio ser a negacao determinada, no ato de rendncia dessa aparéncia, a que primeira-
mente levou Beethoven ao tipo extensivo: converte-se finalmente na critica da identi-
dade da identidade com a nao-identidade. Lembremos que, para Hegel, as proposicoes
“o todo ¢ o verdadeiro” e “o verdadeiro é o todo” 7do sao equivalentes; “o todo é o
verdadeiro”, somente porque o todo estd subordinado ao conceito de verdade, a razao
existente, de modo que o absoluto corresponderia a “identidade da identidade com a
nao-identidade” (Scheibele, 1969, p. 62). Para Adorno, todavia, a musica de Beethoven
supera a filosofia de Hegel, pois abre mao de um conceito positivo de verdade, deixando
para trds a sintese conceitual pela for¢a estética de uma unidade dispensada de juizos:
o estilo tardio de Beethoven evidenciaria, afinal, que o todo é 0 nio verdadeiro. Dito por
extenso: a prépria dialética negativa.

Referéncias bibliograficas

Aporno, T. W. (1986/2003). Gesammelte Schriften in 20 Binden (Gs) (Obras reunidas em 20 vo-
lumes). Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag, 1986/Berlin: Directmedia-Surkhamp, 2003
[Digitale Bibliothek, cp-roM]. (no texto, as referéncias aos volumes da colegio das “Obras

reunidas” seguem o formato “Gs [vv], [PP]”, onde vV corresponde ao volume da colegido e
pp a paginacio dentro do volume).

(2004). Beethoven - Philosophie der Musik: Fragmente und Texte. R. Tiedemann
(Org.). Frankfurt am Main: Suhrkamp.

ARANTES, P. E. (2000). Hegel: a ordem do tempo. Sao Paulo: Hucitec/Polis.

BOIsSIERE, A. (2011). La pensée musicale de Theodor W. Adorno: [’épique et le temps. Paris: Be-
auchesne.

CHURGIN, B. (1998). “Beethoven and the New Development-Theme in Sonata-Form Move-
ments.” In: The Journal of Musicology, 16(3).

DanLHAUS, C. (1987). “Das Problem der ‘héheren Kritik’: Adornos Polemik gegen Strawinsky.”
In: Neue Zeitschrift fur Musik, (1481/5).

(1989). “Emancipation of the dissonance.” In: Schoenberg and the New Music: Essays
by Carl Dahlhaus. Cambridge: Cambridge University Press.

HegeL, G. W. F. (2002). Fenomenologia do espirito. Trad. P. Meneses. Petrépolis: Editora Vo-

zes.
Jay, M. (1995). As idéias de Adorno. Trad. A. U. Sobral. Sao Paulo: Cultrix.

KLEIN, R. (2004). “Uberschreitungen, immanente und transzendente Kritik. Die schwierige
Gegenwart von Adornos Musikphilosophie.” In: W. Ette (Org.), Adorno im Widerstreit.
Zur Prisenz seines Denkens. Miinchen: Alber.

(2011). “Die Frage nach der Musikalischen Zeit.” In: Adorno-Handbuch: Leben - Werk
- Wirkung. Stuttgart: Metzler, pp. 59-74.

LukAcs, G. (2000). A teoria do romance. Trad. ]. M. Mariani de Macedo. Sao Paulo: Editora 34.

PADDISON, M. (1993). Adorno’s aesthetics of music. New York: Cambridge University Press.



184 Eduardo Socha Para um conceito materialista de tempo musical ...

Sap, E. W. (2012). Estilo tardio. Trad. S. Titan Jr. Sao Paulo: Companhia das Letras.

ScHEIBLE, H. (1989). Theodor W. Adorno: mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten. Reinbek
bei Hamburg: Rowohl:.

SCHNEIDER, R. (1987). “Strawinsky und Adorno.” In: B. Sonntag (Org.), Adorno in seinen
musikalischen Schriften: Beitrige zum Symposion “Philosophische /l'usserungen iiber Musik,
Adorno in Seinen Musikalischen Schriften”. Rogensburg: G. Bosse.

SCHOENBERG, A. (2010). Style and Idea: Selected Writings. L. Stein (Org.). Trad. L. Black.
Berkeley: University of California Press.

URBANEK, N. (2010). Auf der Suche nach einer zeitgemdifsen Musikésthetik: Adornos “Philosophie
der Musik” und die Beethoven-Fragmente. Bielefeld: transcript Verlag.

WaizBorT, L. (1992). Aufklirung musical. Consideragio sobre a sociologia da arte de Th. W.
Adorno na “Philosophie der newen Musik” (Dissertacao de mestrado [versao eletronica]). usp,
Sao Paulo.



DOI 10.11606/issn.2318-8863.discurso.2019.159310

The Problem of the Unbridgeable
Ontological Gap Between the Brain
and Our Private Experiences in

Wittgensteinian Terms

O problema da lacuna ontoldgica intransponivel entre o cérebro e nossas
experiéncias particulares em termos Wittgensteinianos

Nara M. Figueiredo

Postdoctoral Fellow
University of Sao Paulo [usP]

RESUMO

O artigo argumenta que a no¢ao comum
de que existe uma lacuna entre um escopo
fisico, a saber, processos cerebrais, ¢ algo ima-
terial, como experiéncias privadas, ¢ uma
ilusdo provocada pelos conflitos conceituais
de nossa compreensio. A fim de superar essa
ilusio, é necessirio esclarecer os fundamentos
e implicagdes dos usos de conceitos-chave no
campo cognitivo.

PALAVRAS-CHAVE
Expressao; Linguagem; Representagao;
Analogia; Experiéncia.

ABSTRACT

The paper argues that the common notion
that there is a gap between a physical scope,
namely, brain processes, and something im-
material such as private experiences is an illu-
sion provoked by the conceptual conflicts of
our understanding. In order to overcome this
illusion, it is necessary to clarify the foun-
dations and implications of the uses of key
concepts in the cognitive field.

KEY WORDS

Expression; Language; Representation;
Analogy; Experience.



186 Nara M. Figueiredo The Problem of the Unbridgeable Ontological Gap...

Introduction

The nature of mental states and events is a very controversial topic in the cognitive
sciences and it has led cognitive neuroscientists to several challenges when it comes to
understanding the relation between private experiences and brain activity. I will defend
that the idea that there is a gap between a physical scope, namely, brain processes, and
something immaterial such as private experiences, — namely, feelings, perceptions,
intentions emotions and so on — is an illusion provoked by the conceptual conflicts of
our understanding. To overcome this illusion, we have to clarify the foundations and
implications of the uses of key concepts in the cognitive field.

In this paper I will present six points with the overarching aim of persuading the
reader that the very idea of a gap is a conceptual confusion. I will consider that the pa-
per achieved its goals if, by understanding these points, the reader acknowledges their
importance to the problem of the gap. The six points are: (1) the normative aspect of
our expressions, (2) the private language argument, (3) the concept of representation as
a relation (4) the non-explanatory role of the concept of representation (5) the beetle in
the box analogy and (6) the necessity of experiences for our understanding.

These points are going to support my claim that the problem of the ontological gap
is due to misunderstandings regarding our notions of epistemic privacy, private expe-
riences, representation and content in the contexts of mind and brain investigations.
In order to show this, I will address the notion of representation and why private states
and events cannot represent, and refer to the normativity of the notions of content
and representation and its non-explanatory role. My claim is justifiable based on Witt-
genstein’s private language argument and his beetle in a box analogy that show that
whatever private experiences might be (the conscious what it is like), they cannot be
taken as a reference of meaning and they are irrelevant for understanding the natural
processes that we associate to them. Despite that, I will show that it is not irrelevant
for us to have a first person understanding/experience, and it is not irrelevant #har there
are first person experiences. I later briefly discuss, in the concluding remarks, how we
can defend a non-reductionist approach of the mind, that neither denies the existence
of private experiences nor reduces them to their physical components. I suggest that
these six points lead us to take the physical scope as an aspect of mental states or events,
without supposing either a relation, or identification between brain activity and private
experiences, for the nature of mind is expressed in our use of language and it is what
we understand and define as mind.

1. The normative aspect of our expressions

Many of Wittgenstein’s endeavors were to void the philosophical problems that lead us
to a state of paralysis; the giddiness, as he says, characteristic of when we are facing para-
doxes. The ontological gap between the brain and the conscious mind is mentioned by
him as one of these cases. He focuses our attention on the fact that we set the framework
of the paradox already when we say the sentence ‘7%is is produced by a brain process!’
aiming to point at our own conscious state.



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 185-203 187

The feeling of an unbridgeable gulf between consciousness and brain process:
how come that this plays no role in reflections of ordinary life? This idea of a di-
fference in kind is accompanied by slight giddiness — which occurs when we are
doing logical tricks. (The same giddiness attacks us when dealing with certain
theorems in set theory.) When does this feeling occur in the present case? It is
when I, for example, turn my attention in a particular way on to my own cons-
ciousness and, astonished, say to myself: “TH1s is supposed to be produced by a
process in the brain!” as it were clutching my forehead. — But what can it mean
to speak of “turning my attention on to my own consciousness”? There is surely
nothing more extraordinary than that there should be any such thing! What I
described with these words (which are not used in this way in ordinary life) was
an act of gazing. I gazed fixedly in front of me but 7oz at any particular point or
object. My eyes were wide open, brows not contracted (as they mostly are when
I am interested in a particular object). No such interest preceded this gazing.
My glance was vacant; or again, /ike that of someone admiring the illumination
of the sky and drinking in the light. Note that the sentence which I uttered as a
paradox (“THIs is produced by a brain process!”) has nothing paradoxical about
it. I could have said it in the course of an experiment whose purpose was to show
that an effect of light which I see is produced by stimulation of a particular part
of the brain. — But I did not utter the sentence in the surroundings in which it
would have had an everyday and unparadoxical sense. And my attention was not
such as would have been in keeping with that experiment. (If it had been, my
gaze would have been intent, not vacant) (Wittgenstein, 2009, §412).

This is one of many examples in which Wittgenstein points to the normative aspect
of our language. In a Wittgensteinian perspective, intentional states are normatively
constituted within linguistic, social practices (Cash, 2009). Normativity, or grammati-
cal statements, is considered as opposed to empirical ones, which should be subject to
truth conditions. This leads us to his to questions about the status of our statements
about consciousness:

Is my having consciousness a fact of experience? — But doesn’t one say that hu-
man beings have consciousness, and that trees or stones do not? — What would
it be like if it were otherwise? — Would human beings all be unconscious? —
No; not in the ordinary sense of the word. But I, for instance, would not have
consciousness as I now in fact have it (Wittgenstein, 2009, §418).

Wittgenstein clarifies that the aim of these questions is merely to focus our attention
on the basic statements that we make regarding simple facts. For example, ‘I am here,
“This is a stone’ or ‘Apples are fruits’. “What we are supplying are really remarks on
the natural history of human beings; not curiosities, however, but facts that no one has
doubted, which have escaped notice only because they are always before our eyes” (ibid.,
p. 415). These statements exemplify the normativity of language, for, indubitable facts
are not facts. They are public agreements of how we conceive things. They are not to
be verified, but accepted. In this sense, it is not a matter of fact that private experiences
are essentially private. Neither it is a matter of fact that our private experiences have
content. For there are no means to verifying it.



188 Nara M. Figueiredo The Problem of the Unbridgeable Ontological Gap...

The idea we have that mental states are essentially private, is mainly due to uses
of language similar to: ‘Only I can feel my pain’, “only you can know if you had that
intention. One might tell someone this when explaining the meaning of the word “in-
tention” to him. For then it means: that is how we use it. (And here “know” means that
the expression of uncertainty is senseless.)” (Wittgenstein, 2009, $247)

The idea that our private experiences have content is due to uses such as ‘I see x’, or
‘T have the intention of X, for X’ is considered a source of content. The content can be
given by the external environment or by intrinsic properties (Lao and Deutsch, 2016).
In not attending to the normative aspect of these expressions we also fail to acknow-
ledge the normative aspect of other expressions such as ‘Only I can feel my pain’ is not
privileged information about the supposed essential privacy of pain. ‘Only I can feel
my pain’ is a means of stating the natural and logical condition of bodies (subjects).
This means is given by the fact that it is a normative expression, not a descriptive one.
I have the intention of x” doesn’t inform me of my intention (although it can inform
others). It rather expresses my intentions. If we substitute %’ for ‘grabbing a coffee’, ‘gra-
bbing a coffee’ is not the content of my intention, but the expression of it. These uses of
language are learnt by training. They show the way we conceive intentions, pain, bodies
and ourselves. Eg. for ‘intention” one is said to have the intention of grabbing a coffee
when the following action is the attempt of grabbing a coffee, or when one thinks of it.
The words we use to talk about feelings, sensations, intentions and so on, in the first
person, such as: ‘I feel’, are instruments and they, in some ways, restrict what we can do
with them (I can’t use a mug to knit).

Therefore, private events are essentially private not because it is always true that they
are private, rather, private events are private because this expression, namely, ‘private
events are essentially private” expresses our conception of private experiences. Our ways
of talking about private experiences is normative (grammatical) and they express our
conception of their nature:

What does it mean when we say, “I can’t imagine the opposite of this” or “What
would it be like if it were otherwise?” — For example, when someone has said
that my mental images are private; or that only I myself can know whether I am
feeling pain; and so forth. Of course, here “I can’t imagine the opposite” doesn’t
mean: my powers of imagination are unequal to the task. We use these words
to fend off something whose form produces the illusion of being an empirical
proposition, but which is really a grammatical one (Wittgenstein, 2009, $251).

The idea that private experiences are always private is based on a distinction between
private and public that is not applicable to ‘private experiences’ (we will come back to
this point when considering explanations). If we do refer to private experiences by means
of a dual picture private/public, it only emphasizes that the distinction doesn’t apply to
this case. Analogously, if we say that stones are always asleep, this is, in a way, always
true, but it is also not a matter of truthfulness if there are no conditions for falsehood.
In this sense, the consideration that stones always sleep is normative, not empirical.



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 185-203 189

Similarly, for our experiences, it is not a matter of being public or private, since there
are no conditions for falsehood of privacy.

Grammatical statements are normative. This means that they are not subject to
truth conditions, rather to acceptance. They can become empiric statements once the
agreement is set and also depending on the context (language game) in which they
are used. Empiric statements, on the other hand, are subject to verification conditions
and, giving that the conditions under which A is either true or false, provides in a great
deal, means for understanding (for example, ‘this is red’). Normative statements do not
involve truth conditions, since what counts for their sense is not a matter of truth, but
rather a matter of how we conceive (how we see) things (eg. ‘human blood is red” or
‘humans are mortal’). For example, ‘this is red’ is normative when one is pointing at red
and teaching the color. “This (or that) is red’ is empirical when one can check whether
the object is red or not; and this implies previous normative training of the use of ‘red’.
‘Blood is red’ is normative for it also implies previous training and if is not a matter of
truthfulness as much as ‘stones are asleep’.

That said, the problem that it is not possible to investigate private mental states/events
is not due to a supposed impossibility of empirical investigation of private/events, but
to the point that private mental states and events are not to be defined according to
empirical standards, but to public agreements. It is not a matter of truth, but of sense.
Normative statements determine what makes sense to say instead of what is true.

In the case of private experiences, the normative character is given by the fact that
the very experience is dropped out of consideration (Wittgenstein, 2009, §293) if we
conceive that the relation between private experiences and a name must have the private
experience as a reference in the same way that we define objects ostensively (all language
involving private experience is normative, not referential). First because private expe-
riences cannot count as criteria for correctness and also because they are irrelevant for
the meaning of the words, as we will see now with the private language argument and
later with the beetle in the box analogy.

2. The private language argument

According to Wittgenstein, the reason why there can be no private language, is that the
supposed private ‘mental object’, let us call it private experience, is dropped out of con-
sideration if we conceive that the relation between private experiences and a name must
have the private experience as a reference in the same way that objects count as reference
when we define them ostensively (Wittgenstein, 2009, §293), for the private experience
cannot count as a criteria_for correctness. For whatever seems to be correct, in this case,
will be correct. This means that talking about correctness in this context is idle.
Here is Wittgenstein’s example for the private language argument:

[...] I want to keep a diary about the recurrence of a certain sensation. To this
end I associate it with the sign “s” and write this sign in a calendar for every day
on which I have the sensation. — I first want to observe that a definition of the



190 Nara M. Figueiredo The Problem of the Unbridgeable Ontological Gap...

sign cannot be formulated. — But all the same, I can give one to myself as a
kind of ostensive definition! — How? Can I point to the sensation? — Not in
the ordinary sense. But I speak, or write the sign down, and at the same time I
concentrate my attention on the sensation [...]. (Wittgenstein, 2009, $258)

Why is it ‘not in the ordinary sense’ that I point to my sensation and define it osten-
sively? Because when I feel a sensation, or when a sensation happens in me, it doesn’t
have the object-like conditions of ascertainment that an object does. This is, when I
concentrate my attention on the sensation, whatever I feel (or think I feel), is the sensa-
tion. If it seems (feels) the same, it is the same, if it seems (feels) different, it is different.

The fact that there are no ascertainment conditions for sensations as much as there
are for objects doesn’t mean that I cannot know what I am feeling or that I cannot know
whether I am in pain. For feeling is not a matter of knowledge. One doesn’t check its
own feeling in order to know what it is. One can be told what the feeling is, but this
also depends on external criteria. The fact that there are no ascertainment conditions for
sensations also doesn’t mean that I can’t be mistaken about whether I feel hungry or of
my stomach burns. I can be mistaken about this, as long as the criteria for correctness
is public (external). This only means that whatever I feel (or what I think I feel) or see
(if we assume that I might not know that I am hallucinating, for example) is what I feel,
or see. There are no means for correction regarding my private experiences. If I think
(or say) I dreamed that I saw a green sky, there is no possibility that I am mistaken about
my dream and the sky was actually blue in my dream although I think it was green
(I can of course dream that I have misperceived the sky in my dream, but this is not
the point). The point is, again, whatever I see, whatever I feel, there is no other instance
for correction.

Whatever is going to seem correct to me is correct. And that only means that
here we can’t talk about ‘correct’. [...]. [For,] Looking up a table in the imagina-
tion is no more looking up a table than the image of the result of an imagined
experiment is the result of an experiment (Wittgenstein, 2009, $258; §265).

This argument goes against content based theories of perception — such as Russell’s
sense data. If I had access to the content of my experiences, as opposed to just having
experiences, I should be able to check if my experiences are what I think they are.

But, despite that, let us assume that private experiences are represented by neural
activity, for the sake of the argument. “The question is, then, “How do words refer to
sensations? — There doesn’t seem to be any problem here; don’t we talk about sensa-
tions every day, and name them? But how is the connection between the name and the
thing named set up? [...]” (Wittgenstein, 2009, $244).

1 Ascertainment conditions can be understood as the possibility of verification that public objects have.



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 185-203 191

Wittgenstein, in this passage, questions the referenciality of private experiences.
For him, the question how words refer to sensations asks how we learn to use those
words. In which situations and what actions count for one to say that it is nauseous, for
example. For me to know what ‘nauseous’ means, someone, probably, has once asked

< b . . . . .
me ‘Are you nauseous?’ when I was making that displeasing nauseous face. Or simi-
larly, because someone told me: ‘He is nauseous’, when I was surprised about someone’s
strange nauseous behavior.

This question is the same as: How does a human being learn the meaning of
names of sensations? For example, of the word “pain”. Here is one possibility:
words are connected with the primitive, natural, expressions of sensation and
used in their place (Wittgenstein, 2009, §244).

In other words, the answer to the idea that words refer (or cannot refer) to sensations
is: not all language is representational. Linguistic representations, if we may say that they
are representative, are given by training, not by reference. Assumed linguistic representa-
tions of private experiences are not representations, they are expressions. We will see this
in more details below. Let us first consider the notion of representation more carefully.

3. The notion of representation

It is commonly accepted that smoke represents fire, that a map represents a city, that
language represents thoughts, emotions and scenarios. Nevertheless, the reasons why
these cases are called ‘representation’ differ in quality. The fire example is understood
as representational with regards to causality. There is a causal association between fire
and smoke that allows us to take that as a paradigmatic relation. Although not every
time that there is fire we also have smoke and not every time that there is smoke there
is also fire, we take smoke as representative of fire. This is due to the logically inductive
aspect of a relation between natural events that we call causality. We have a reason to
believe that where there is smoke, there is also fire.

The map example, on the other hand, displays an association based on rules of
representation. This can be said to be the most fitting example of representation, for
it displays clearly, the represented element, namely, the city, the very representation,
namely, the map, and the conditions in which it represents, such as, the ratio, the posi-
tion of the map and so on. (associative rules) Similarly, a graphic depicts. It represents
to the extent that we establish a relation between its elements and the information we
refer to. One knows how it represents when one is taught how to read the graphic.
A picture (photograph or drawing) represents by its similarity to the represented element.
In this case, the associative rules don’t have to be shown or taught, for they are evident
to the observers. Let us say, easily identifiable.

Linguistic representations are uses of language that we can call descriptions. Not all
language is representational. Most of our use of language is, in fact, instrumental, not
representational (see below). Language represents to the extent that a word stands for
something else.



192 Nara M. Figueiredo The Problem of the Unbridgeable Ontological Gap...

The representation relation, or associative connection, as Wittgenstein says, is estab-
lished by means of learning processes in which we grasp the uses of words. It requires
training. “This ostensive teaching of words can be said to establish an associative con-
nection between word and thing” (Wittgenstein, 2009, §6). In other words, a name
represents by means of training. For, the name stands for what is named due to an
arbitrary associative trained correlation. We learn to use names to refer to things and
we answer to the question of how we know that the name represents by recalling what
we were taught. — How do you know that the name “apple” stands for the fruit apple?
— Because we've learnt to use this word in such way.

Let’s take a color name. According to Wittgenstein, we should consider a color
sample as a standard by means of which we talk about colors. The sample is brought
to language as a paradigm.

Suppose that samples of colour were preserved in Paris like the standard metre.
So we explain that “sepia” means the colour of the standard sepia which is kept
there hermetically sealed. Then it will make no sense to state of this sample either
that it is of this colour or that it is not. We can put it like this: This sample is
an instrument of the language, by means of which we make colour statements.
In this game, it is not something that is represented, but is a means of representa-
tion (Wittgenstein, 2009, §50).

In this context, the sample is neither red nor non-red. Le. it is not subject to truth
conditions. It is used to set what we understand as red. In other words, the sample is
presented for the associative training. This is why he says that the sample is a means
of representation. And it can be represented by other symbols, as a measuring tape can
represent the standard meter in Paris; and the sample red can be represented by the
name ‘red’.

What Wittgenstein understands as a sample brought into language, we are calling a
representative relation in which we consider the training as the means of representation
between the name and the object or color. For, what is in question here is our capacity of
learning the use of words from the sample, i.e., of associating the name with a sample.

The distinction that we mentioned before, between descriptive and instrumental uses
of language, leads us to the non-representational role of language. Descriptive uses are
also instrumental, but not all instrumental uses are descriptive. Words can be used for
many different functions and they vary according to the situations in which they are
used. “We do the most various things with our sentences. Think just of exclamations,
with their completely different functions. Water! Away! Ow! Help! Splendid! No! Are
you still inclined to call these words “names of objects”?” (Wittgenstein, 2009, §27).

When it comes to thoughts and emotions, the representative role of language is cer-
tainly not in use. Language doesn’t represent private experiences as it can represent a
scene — once again, we are refusing of the object-name model of understanding private
experiences. Language expresses thoughts and emotions. “One expresses what one thinks
in behaviour, and most of what we think caz be expressed only in linguistic (and other
symbolic) behaviour” (Hacker, 2013, p. 386).



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 185-203 193

Learning how to express private experiences in language also involves training, but
this should not confuse us regarding the representationality of language. A sensation-
-name is not given in the same way that object-names are given. We express our sensa-
tions when we use sensation-words.

Expressing is not a relation. What is expressed (private experience) is not to be taken
as an object that can be in a relation, for there are no ascertainment conditions for i,
as we have seen in the private language argument.

Although we can express feelings in different ways and learn different ways of expres-
sing them, we cannot say that expressing is a relation as much as representing. When
we talk about linguistic expressions, the fact that we can be trained in different ways of
communicating them, doesn’t mean that there is an independent feeling that is going
to be (arbitrarily) associated with the linguistic expression. But it also does not mean
that the feeling changes according to different means of expression. For, as we will see
below, it is not a matter of having something that is expressed. But of learning to subs-
titute our natural dispositions for linguistic practices and frame our private experiences
according to them.

A child has hurt himself and he cries; then adults talk to him and teach him
exclamations and, later, sentences. They teach the child new pain-behaviour.
“So you are saying that the word ‘pain’ really means crying?” — On the con-
trary: the verbal expression of pain replaces crying, it does not describe it
(Wittgenstein, 2009, $244).

Expressing a feeling is not necessarily communicating it. One can certainly cry for
many kinds of pain, angst, grief, rage and better communicate them, as well as their
reasons, using language. In this sense, communicating our feelings in language, other
than merely expressing them, helps us to shape and define our feelings. To know what
they are. Although merely expressing can also help when someone identifies our behavior
(as nauseous example above). Communication involves understanding by others, while
expression is an individual enterprise. An expression may or may not communicate.

Let us now come back to the notion of representation and to what justifies our
conception of representation as a relation. The comparison between uses of ‘representa-
tion’ allows us to identify similarities in them. The three of them can be said to have
(1) an element represented, (2) the one that represents and (3) the means of representa-
tion. In the fire example, the smoke represents fire by means of a paradigmatic causal
relation. L.e. given that we observe smoke in a great number of cases of fire, and that
we know that fire is one cause of smoke, we infer that there is fire when we see smoke.
In the map example, the map represents the city by means of associative rules. I.e. one
must learn how to read a map — what each of the symbols signify, what is the posi-
tion that it must be read and how the space between the drawings of the buildings (or
mountains) relates to the physical space represented. When reading a graphic, one must
also know how each of the elements represents the information that can be expressed



194 Nara M. Figueiredo The Problem of the Unbridgeable Ontological Gap...

by other means. And in the language example, language represents the world by means
of associative training. It is important to highlight that the representational account of
language regards only its descriptive role. One learns how to use words and can describe
a scene or a person based on what the words can refer to.

Saying that the associative training, the associative rules and the paradigmatic causal
relation are the means of representation is justifiable by the fact that the three of them
can be presented as an answer to the question ‘How do you know that A represents B?”.
‘How do you know that smoke represents fire?” — In this case, we mention the causal
relation. ‘How do you know that this map represents this city?” — Here we show the
points of reference and how they refer (e.g. each cm is equivalent to one km). How do
you know that this linguistic description represents that scene? — Because this is how
it looks like (we’ve learnt to describe these things is this way).

It is important to highlight that the question ‘How do you know?’ is neither asking
for epistemic justification nor for conditions of knowledge, for we are not referring to
cases of doubt or ignorance. For example, very roughly speaking, if I ask you, ‘How
do you know that there is a car in front of the house?’, you might answer T can see it
from the window’. This would be epistemic justification, because you are using the fact
that you are currently perceiving something as justification for knowledge. If I ask you
‘How do you know that the car is in front of the house’, and you answer, ‘Because I left
it there yesterday’, that would be an appeal to the conditions of knowledge, in this case,
justified belief, not actual perception.

When it comes to private experiences, the question ‘How do you know that you are
in pain’, is senseless. Being in pain is incompatible with doubting it (Hacker, 2005). For
if one cannot know whether one is in pain, this means that one is not in pain.

It can’t be said of me at all (except perhaps as a joke) that I kzow I'm in pain.
What is it supposed to mean — except perhaps that I 2 in pain? Other people
cannot be said to learn of my sensations only from my behaviour — for I cannot
be said to learn of them. I have them. This much is true: it makes sense to say
about other people that they doubt whether I am in pain; but not to say it about
myself (Wittgenstein, 2009, §246).

In cases in which one should present epistemic justification or conditions for kno-
wledge the “concept of knowledge is bound up with the search for, grounds of or evi-
dence for, and attainment of, truth, with the consequent possession and transmission of
truths variously attained, and with reasons for thinking, feeling, acting and reacting”
(Hacker, 2005, p. 207)

On the other hand, cases in which there is no justification possible, should be con-
sidered carefully and observed if the demand for justification is not due to the form of
the question rather to the need of explanation. For “we sometimes demand explanations
for the sake not of their content, but of their form” (Wittgenstein, 2009, §217).



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 185-203 195

“Once I have exhausted the justifications, I have reached bedrock, and my spade is
turned. Then I am inclined to say: “This is simply what I do” (ibid.). The answer for
‘How do you know you are in pain?’ could be, ‘I just feel it’, probably accompanied by
an expression of weirdness. And this is not a justification for knowledge, but merely an
acknowledgment that no justification is needed.

So far, in this section, we presented the distinct uses of ‘representation’ and explained
the reasons why they are taken to be representational, namely, (1) that they present the
three elements of the relation: what is represented, the means of representation and the
representation itself and (2) that the means of representation can be used as an answer
to the question ‘How do you know?’ with non-epistemic values. We should briefly con-
sider the implications of such distinct uses of representation. A representation by means
of induction from causal relations will not be considered equal to a representation by
means of associative training regarding the natural (causal) aspect. This is to say that
the associative training does not involve the observation of natural phenomena as much
as the induction from causal relations. The arbitrary aspect of language is not present in
the causal case. Other than that, a linguistic description, for example, does not involve
graphic elements and precision as a map does in order to guide. Ignoring that, would
mislead us to the idea that language is somehow graphic or invoke graphic elements.

Thus, the problems of the use of ‘representation’ for understanding physical processes
associated with mental processes, are the implications of such. One of these implications
is the subsequent idea that a brain activity, for example, could hold semantic properties,
such as content, truth-values and truth conditions. A representation, as we described
above, is not an object with semantic properties, such as content, reference and truth-
values. A representation is an element of communication that depends on a relation.
Private experiences cannot be taken to be one of the elements of a relation, for, as we have
seen in the section about the private language argument, they do not hold consistent
realization for ascertainment. This is, they cannot be taken as criteria for identity, for,
whatever I remember my private experiences to be, this is what they are (Wittgenstein,
2009, §258). Therefore, the question of how brain activity can represent is a question
for the means of representation as opposed to a question for how to explain the mind
in terms of the brain, or how can we connect the mind and the brain.

4. Non-explanatory role of the concept of representation

The context in which the problem of the ontological gap between the physical and the
mental scopes is most prominent regards the idea that neural activity is representative
of private mental states, events or properties. One of the most entangling questions is
how the brain transforms sensory inputs into abstract mental representations. Mental
representations are taken to be mental objects that have semantic properties, such as
content, reference, truth-conditions and truth-values. In order to disentangle this pro-
blem, we have to observe what is the actual role of the notion of representation.



196 Nara M. Figueiredo The Problem of the Unbridgeable Ontological Gap...

The aim of this concept is to explain how the brain gives rise to abstract personal
phenomena’ (see e.g. Taylor, 2012), which I call here ‘private experiences’. Realists about
mental representation take into account the explanatory role of representational content

to defend that:

Mental representations are physical particulars that are realized in the brains
(and maybe bodies) of thinkers and interact causally in virtue of non-semantic
properties (e.g. “form”), in ways that are faithful to their semantic properties.
Psychological processes like thinking, perceiving, reasoning and imagining then
consist of causal processes taking place between representations with appropriate
contents (Shea, 2013, p. 498).

Shea mentions that the notion of content plays an explanatory role in stating the
realism of mental representations. Content is taken in this case, as a semantic property
of the mental representation. Independently of how we understand the notion of content,
either as a model for understanding brain functioning (e.g. Richmond et. al, 2012) or as
a description of real entities, it must be possible to establish the criteria under which we
can identify and characterize it. Otherwise, the explanatory role gets defective, or empty.

Imagine a physiological explanation of the experience. Let it be this: When we
look at the figure, our eyes scan it repeatedly, always following a particular path.
The path corresponds to a particular pattern of oscillation of the eyeballs in
looking [...]. Let this be the explanation. — “Yes, now I realize that it is a kind
of seeing” [Following a path] — You have now introduced a new, a physiologi-
cal, criterion for seeing. And this can conceal the old problem, but not solve it.
— The purpose of this remark, however, was to bring out what happens when
a physiological explanation is offered. The psychological concept hangs out of
reach of this explanation. And this makes the nature of the problem clearer.
(Wittgenstein, 2009, §236, fragment) (my brackets)

In Wittgenstein’s example, the physiological explanation of the visual experience
involves identifying a new element (the eyeball path) and setting the criterion for ascer-
tainment (the eyeball movements). We can, from the new element, its criterion, and the
supposed regularity of its occurrence, take the physiological explanation of the event and
consider it in a different way. In other words, to consider the visual experience according
to different standards. This is the character of an explanation that doesn’t work only as
a metaphysical statement, or postulation.

Nevertheless, the psychological aspect of the experience, the private experience, re-
mains untouched. As already suggested in the private language argument, the private

2 “In order to make progress on how the conscious mind is created by brain activity, we must also
outline what it is we consider is the main structure of the mind. [...] consciousness can be seen to
be divisible into 1) Content. This is available for report and internal manipulation, being composed
of the neural activities representing the colors, hardness and so on of objects, for example of the
specific scent of the rose and the taste of the wine, and more generally of the various modality-based
features of external objects in our consciousness; [...]” (Taylor, 2012, p. 32).



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 185-203 197

experiences are not subject to ascertainment conditions, for they are what they are
according to public criteria. That is, they are determined by public practices and no
introspection can provide criteria for their ascertainment.

In scientific explanations some theoretic elements can be postulated even if there are
no observable criteria for ascertainment, such as atoms were assumed to be the smallest
constituents of matter. What sets the difference for metaphysical postulations are the
criteria for future identification. The atoms, for example, were thereafter observed and
re-conceived.

Private experiences lack criteria for ascertainment and for future identification, for
their nature is metaphysical. Their nature is given in language by how we use language
and it is essentially non-referential.

The simple objects of the 7ractatus are conceptually similar to the physical atoms.
Wittgenstein’s theory is, therefore, called logical atomism. In the Philosophical Inves-
tigations, Wittgenstein criticizes his own previous view (logical atomism) referring to
the ideas of the 7heaetetus about the primary elements as simples as much as Russell’s
individuals and his objects of the Tractatus (Wittgenstein, 2009, §$46). He develops this
idea as opposed to something being composite in paragraphs 47 and 48:

But what are the simple constituent parts of which reality is composed? — What
are the simple constituent parts of a chair? — The pieces of wood from which it
is assembled? Or the molecules, or the atoms? — “Simple” means: not composite.
And here the point is: in what sense ‘composite’? It makes no sense at all to speak
absolutely of the ‘simple parts of a chair’ (Wittgenstein, 2009, §47).

He shows that whenever an explanation is taken as an explanation, it depends on
whether we accept the rules that are implied in taking it as such. Namely, what we take
as simple and composite in that case. The following quote gives an example of how dif-
ferent rules could be taken when we set up an explanation.

But isn’t a chessboard, for instance, obviously, and absolutely composite? —
You're probably thinking of its being composed of 32 white and 32 black squares.
But couldn’t we also say, for instance, that it was composed of the colours black
and white and the schema of squares? (/bid.).

In this sense, what he is showing is that his explanation in the 7ractatus (the logical
atomism) lacks criteria for ascertainment (as much as our private experiences), for they
hold on his assumption that there are logical simple objects, not on anything that can be
considered as either simple or composite. This does not imply that there are no private
experiences, as it implies that there are no simple objects. For the simple objects are a
theoretical construct. Private experiences on the other hand, although not consistently
realized, are not only a theoretical construct. But they do have the same status when it
comes to determining whether they are simple or composite, or private or public.

But aren’t our private experiences, obviously, and absolutely private? — We are prob-
ably thinking about epistemic privacy. — But couldn’t we also say that people frequently



198 Nara M. Figueiredo The Problem of the Unbridgeable Ontological Gap...

do know how we feel? In what sense are our experiences private? It makes no sense to
talk about an absolute privacy, for what we understand as private can be taken in sev-
eral different ways. The Philosophical question is: Are our experiences private? And the
answer is: That depends on what we understand as private. And this is not an answer,
but a rejection of the question (ibid.).

A physical explanation of private experiences should present the element of investi-
gation, its criterion, and the regularity of its occurrence. As the element of investigation,
namely, the private experiences, is automatically out of the picture for it is not consisten-
tly realized. There can be no explanation of it. Therefore, the notion of representation,
even if it aims to fulfill the ontological gap, cannot play this role. For, merely setting
up a supposed connection is not sufficient for an explanatory role when the concepts of
content and representation are keeping the conceptual problems that lead us to there,
namely taking representation as an object with semantic properties and content as a
property of this object.

5. The “beetle in the box” analogy

Let us now consider the beetle in the box analogy. The Wittgensteinian analogy with
the beetle, as we will see in this section, shows that the private experiences (sensations,
perceptions, private events and states) are irrelevant to the meaning of the words that
we use to talk about them.

Suppose that everyone had a box with something in it which we call a “beetle”.
No one can ever look into anyone else’s box, and everyone says he knows what
a beetle is only by looking at Ais beetle. — Here it would be quite possible for
everyone to have something different in his box. One might even imagine such a
thing constantly changing. — But what if these people’s word “beetle” had a use
nonetheless? — If so, it would not be as the name of a thing. The thing in the
box doesn’t belong to the language-game at all; not even as a Something: for the
box might even be empty. — No, one can ‘divide through’ by the thing in the
box; it cancels out, whatever it is. That is to say, if we construe the grammar of
the expression of sensation on the model of ‘object and name’, the object drops
out of consideration as irrelevant (Wittgenstein, 2009, §293).

In this analogy, the content of the box is hidden (logically, when it comes to private
experiences) from any other person. In this way each person can only see the content
of its own box. Although no one has ever seen the content of the box of the other, they
refer to that content by means of the same word, namely, ‘beetle’ (or words, when it
comes to sensations, or private events, or states).

Considering private experiences as irrelevant doesn’t imply that they don’t exist or
that we don’t know them, but merely that they are not a requirement for us to publicly
use words and understand words that express them.

The natural impulse is the objection: one can learn to express pain without actually
feeling it. Therefore, this would imply that they are not only irrelevant for our pain
behavior but that we could also reduce them to nothing, says Wittgenstein’s interlocutor:



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 185-203 199

But you will surely admit that there is a difference between pain-behaviour with
pain and pain-behaviour without pain.” — Admit it? What greater difference
could there be? — “And yet you again and again reach the conclusion that the
sensation itself is a Nothing.” — Not at all. It’s not a Something, but not a
Nothing either! The conclusion was only that a Nothing would render the same
service as a Something about which nothing could be said. We've only rejected
the grammar which tends to force itself on us here. The paradox disappears only
if we make a radical break with the idea that language always functions in one
way, always serves the same purpose: to convey thoughts — which may be about
houses, pains, good and evil, or whatever (Wittgenstein, 2009, §304).

That our private experiences are not something, but are not nothing either, means
that they are not to be conceived in the object-name model. What is showed in this
paragraph is that the way we conceive our private experiences (in the object-name
model) plays a role in our understanding, and taking them either as something or as
nothing doesn’t change this role. Therefore, the object-name model provides no help to
our understanding?

But now we face the challenge of re-conceiving our private experiences. If they are
not to be taken in the model of object and name, if they cannot be taken as something
but also not as nothing, how should we even conceive them? Can we also, from this
point, infer that the private experiences are irrelevant to our conceptions? — for what
we understand as a beetle?

6. Necessity of experiences for our conceptions

Let us consider color blindness. Is it possible for red-green color blind people to unders-
tand what red is? One could answer that a color blind person understands that red is
a color and that she cannot perceive it. In this sense, we would say that the color blind
person does understand what red is and learns to associate the color red in many cases as
much as we do, without actually having, and therefore considering, the private experien-
ce of red. Red in the traffic lights would, then, be identified by the position of the light.
In strawberries, it could be distinguished by the softness and size of the fruit and so on.

In many cases, a public standard for distinction would simply be missing for that
person and the fact that she doesn’t perceive would imply that she cannot distinguish.
She doesn’t have the capacity and therefore the ability to distinguish. Capacities relate
to our biological mechanisms, while the ability involves the training and learning pro-
cesses that we engage in.*

3 The inner-outer duality is of the same kind. Private experiences are not iz but it is not out either.
This means that we should not take the inner world as opposed to the outer world. As we do when
someone is out of a room or in the room, because there is no such thing as out, for private experi-
ences. And, therefore, talking about the inner world cannot be a matter of truth, but only a norma-
tive expression (Nevertheless, it can be used to many different speech actions, to call attention to
one self and so on).

4 Anthony Kenny takes the mind as “a capacity rather than an ability because it is a comprehensive
ability to acquire abilities” (Kenny, 2010, p. 105) and commits to an infinite regress. He thereafter
uses the notion of vehicles as the empirically necessary conditions for the exercise of the capacities.



200 Nara M. Figueiredo The Problem of the Unbridgeable Ontological Gap...

I argue that there is a normative distinction between capacities and abilities.
One must have a capacity in order to develop, or be trained, into an ability. One can also
improve one’s capacity by developing abilities. For example, I am capable of knitting or
crocheting, but I might not have learnt to do so, whereas a cat is not capable of doing
this sort of hand work. The lion example in Wittgenstein’s Philosophical Investigations
shows clearly this distinction between capacities and abilities: ‘if a lion could speak
we wouldn’t understand it’ (Wittgenstein, 2009, §327, fragment). For it is not only a
matter of being capable of using words, but also what are the paradigms of use that we
consider when using them and how we have learnt to do so. I.e, how we are trained
to use words. If a lion were capable of using words, we would not understand him.
For a lion to run at 80 km/h after a prey is as natural as it is for me to grab a crochet
needle. I.e. the concept of running for a lion (if lions could speak) would involve being
able to catch a pray, it would involve failure or success in catching the pray, being hungry
and satiated, maybe also playful with his babies and many other things that we may not
even estimate. Imagine if a bat tells me, “Take those fruits at the ‘chirp chirp’ position’,
where the ‘chirp chirp’ position is given by eco-location. I might not even be listening
the third chirpl If a bat could speak, we wouldn’t understand it. Unless we study their
forms of life and have devices that capture sounds and light (and maybe many other
things) in the same way they do.

Examples like these get highly refined when it comes to human forms of life, for we
have very similar capacities and the distinctions are mostly due to different training, not
necessarily due to different perceptual and acting capacities. If I say, for example, to my
partner, ‘Are you going to wear these wet shoes?” when he is about to wear his sneakers
that were used in the rain in the night before, he might think that I'm concerned with
possible damages to the wooden floor. In this case, I'm actually concerned that he is
going to feel uncomfortable. My explanation for this, is that he has been trained to
focus more on maintenance of goods and I've been trained to focus more on self-care.

To this extent we can say that it is not possible for the color blind person to use
the word “red” in the same way that we do, for one very important paradigm of use
is missing for her, due to the fact that she doesn’t have the capacity for distinguishing
and, therefore, doesn’t develop the ability of mastering this concept in the same way
non-color-blind people do. Using language and performing language-like expressions
is a normative activity. We are trained to behave in certain ways (that may or may not
convey information) and this training requires physical capacities. In this sense, the
color-blind person does not understand the concept of red in the same way that we do.

Therefore, private experiences are not irrelevant for our conceptions. For they allow
us to make distinctions and identify similarities. This only means that our capacities of
seeing, hearing, feeling, thinking, talking and so on, are a condition for us to develop

5 Chirps are hight-pitched, short sounds. Bat sounds can be two times higher in pitch than humans
are capable of listening.



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 185-203 201

the abilities of distinguishing, speaking, understanding, following rules and so on.
The character of our private experiences, on the other hand, are irrelevant given that
we are able to perform these actions. E.g. making distinctions, speaking, calculating
and so on).®

Concluding remarks

Why are we puzzled by the gap? The idea that there is an ontological gap between my
private experiences and the physical process that may be responsible for them is pro-
voked by several confusions of our understanding. These confusions are facilitated by
our use of language, for it forces our thinking is a certain direction. Minding the role
of our expressions may help to clarify these confusions. One of the distinctions that
help to clarify them is presented by Wittgenstein between grammatical and empirical
linguistic expressions. This distinction was introduced on the first section of this paper,
the normative aspect of our expressions (section 1).

Another source of misunderstandings is the notion of representation. Representation
is mistakenly taken as an object with semantic properties as we have shown on section 3.
Besides that, when it comes to mental states, the representational relation is damaged,
since the private experience can be neither the representative nor the represented element
of the relation. Physical occurrences (such as brain activity) can be said to represent
to the extent that there is a correlation between them and public events, such as what
happens in our environment and expressions of private states. This correlation is what
makes it possible to infer one from the other.

The notion of representation as it is used in cognitive neuroscience and theories of
mind is one of the main points of confusion that lead us to the idea that there is an on-
tological gap between the mind and the brain. ‘Representation’ is taken to be a bridging
term, but it carries the problem within its use, for, as we have seen, it involves a relation
that it is overlooked when we take it as an object with semantic properties.

I also talk about the non-explanatory role that the concept of representation plays in
the attempt of connecting the physical with the mental scope in section 4. The failure
of its explanatory role due to the very nature of representations exposed in section 3 is
an important aspect for my suggestion that we should not take the physical and mental
duality as forming an unbridgeable gap. For, it leads me to consider that perhaps nothing
can bridge this assumed gap. Subsequently, I thought about the light analogy exposed
below, which was — ironically — illuminating. But let us follow the items exposed in
the text before we get there.

Wittgenstein’s examples, namely the beetle in the box analogy (section 5) and the
private language argument (section 2) tell us that whatever the character of our private

6 This might seem confusing because some capacities are also taken as abilities. I have the capacity
and the ability of speaking, listening, paying attention and so on. But the fact that in many cases we
cannot identify how capacities and abilities intertwine, does not undermine the normative distinc-
tion between them.



202 Nara M. Figueiredo The Problem of the Unbridgeable Ontological Gap...

experiences are, they are either not accountable as criteria or irrelevant for ascertain-
ment. Therefore, reframing our traditional conception of what our private experiences
are, namely, mental objects, is a central point when it comes to dissolving the gap.
Finally, I clarify on section 6, that Wittgenstein’s critique of the traditional views with
his examples is not supposed to lead the reader to dismiss our private experiences. They
are not to be taken in the object-name model, but they are fundamental to our existence.

Therefore, the six points of this text, namely, (1) the normative aspect of our ex-
pressions, (2) the private language argument, (3) representation as a relation (4) the
non-explanatory role of the concept of representation, (5) the beetle in the box analogy,
(6) experiences are necessary for our understanding/conceptions, sum up to give us a
picture of how not to understand private experiences. Which is, mental states or events
can’t be in a relation with anything, which means that they are neither in a causal rela-
tion, nor in a representative relation.

But where does this lead us when it comes to understanding the mental scope and
its relation to brain activity?

Regarding the nature of the correlation, namely, regarding the gap between a physical
scope and a psychological/mental one, we can conceive that analogously to fire and its
light. The light appears to us but it is neither caused by the fire, nor is it reduced to the
fire, it is one aspect of the fire, one of the aspects of its ontology that we experience.
This analogy points to the two aspects of experiences: the neural (biological) explanation
and our private experiences. This does not mean that my private experiences appear to
me as the light appears to us when there is fire. But simply, that we can understand the
private experience and neural activity as two aspects of the same event. This picture
avoids the reduction of the mind to the brain (Taylor, 2012), and also the need to explain
the emergence of the mind from the natural events. For, both the duality and identity
are maintained by the view that mind and brain are two aspects of one thing — which
can be named as we wish.

In other words, the question of how the brain gives raise to the mind is equivalent
to the question ‘How does the fire provoke light?. One answer can be given by its
physico-chemical processes, and this will be an explanation that involves physico-che-
mical standards. It requires experiments and observation of regularities. It still leaves
unanswered the question of how the fire, or the physico-chemical properties, give rise
to the light. But this doesn’t mean that we fail to provide an explanation, only that no
explanation is needed.

References
CasH, M. (2009). “Normativity is the mother of intention: Wittgenstein, normative practices

and neurological representations”. In: New Ideas in Psychology, v. 27, Issue 2, pp. 133-147.

Hacker P. M. S. (2005). “Of knowledge and of knowing that someone is in pain”. In: A.
Pichler and S. Séiteld (eds.), Wittgenstein: The Philosopher and his Works. Bergen: The Wit-
tgenstein Archives at the University of Bergen, pp. 203-235.



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 185-203 203

(2013). The Intellectual Powers. A study of Human Nature. Oxford: Wiley-Blackwell.

KEnNy, A. (2010). “Concepts Brain and Behavior”. In: Grazer Philosophische Studies, v. 81,
pp. 105-113.

Lau, J., DEuTscH, M. (2016). “Externalism About Mental Content”. In: Edward N. Zalta (ed.)
The Stanford Encyclopedia of Philosophy. Disponivel em: https://plato.stanford.edu/archi-

ves/win2o16/entries/content-externalism/.

Nager, T. (1974). “What Is It Like to Be a Bat?” In: The Philosophical Review, v. 83, n. 4,
Pp- 435-450. DOL: 10.2307/2183914.

Ricumono, S. D., Rees, G., Epwarps, Sa. J. L. (2012). I Know What You're Thinking:
Brain imaging and mental privacy. Oxford Scholarship Online. por: 10.1093/acprof:o
$0/9780199596492.001.0001.

SHEA, N. (2013). “Naturalising Representational Content”. In: Philosophy Compass, 8(s),
pp- 496-509.

TAYLOR, J. G. (2012). “A Final Solution to the Mind-Body Problem”. In: jJournal of Mind The-
ory, v. I, n. 1, pp. 25-58.

WITTGENSTEIN, L. (2009). Philosophical Investigations. Trad. G.E.M. Anscombe, P. M. S. Ha-
cker and Joaquim Shulte. Oxford (ux): Wiley Blackwell [all references to this work show
number of paragraphs].



Traducao



DOI 10.11606/issn.2318-8863.discurso.2019.159312 205

O elemento inconsciente na
literatura e na filosofia (1921)

F. M. Cornford

ORIGINAL  CorNFORD, Francis M. (1950). “The Unconscious Element in Literature and Philosophy
(1921)”, In: The Unwritten Philosophy and Other Essays, edited by W. K. C. Guthrie,
Cambridge: Cambridge University Press, pp. 1-13.

TRADUGAO Pedro Paulo Pimenta [Prof. Departamento de Filosofia | Universidad de Sao Paulo]

Apresentacao

A obra do helenista inglés Francis McDonald Cornford (1874-1943) foi um marco
nos estudos da Antiguidade no século xx. Gragas a Jean-Pierre Vernant, que vérias
vezes menciona Cornford em Mito e pensamento entre os gregos (tradugiao Haiganuch
Sarian. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1990), sua obra tornou-se uma referéncia em lingua
portuguesa, em especial o escrito péstumo, inacabado, Principium sapientiae. Origens
do pensamento filosdfico grego, coligido e publicado por seu aluno W. K. C. Guthrie
em 1951 (traducdo Maria Manuela dos Santos. Lisboa: Calouste-Gulbenkian, 1989).
Livro inusitado, a comegar pela organizagao dos capitulos, em ordem inversa, partindo do
corpus hipocritico, passando por Epicuro, Platdo, Sécrates e Anaximandro, e recuando
— no plano original, que nio chegou a ser realizado — até a religiao dos hititas.
O objetivo de Cornford ¢ peculiar. Mostrar, contra as teses do “milagre grego” e da
separacao radical entre pensamento racional e pensamento mitico, o prolongamento
deste naquele, a permanéncia dos temas, a reiteragdo das estruturas, a continuidade
em meio as rupturas que se verificam na Antiguidade, ndo necessariamente apenas no
periodo “cldssico”. Obra fundamental, portanto, para alguém como Vernant, interessado
nas condigbes materiais e simbdlicas que propiciaram o advento da racionalidade
caracteristica da Grécia antiga. Principum sapientiae representou o coroamento de
preocupagoes que animavam Cornford desde From religion to philosophy (1912), primeiro
fruto sistemdtico da convivéncia intelectual, na Universidade de Cambridge, entre
Cornford, Glibert Murray e Jane Harrison.

1 Publicado originalmente em Proceedings of the classical association e reproduzido em The unwritten
philosophy (1949). Tradugio: Pedro Paulo Pimenta. A tradugao foi realizada a partir de um exemplar
da obra de Cornford que pertenceu ao helenista de origem alema Thomas Ronsemeyer (1920-2007),
professor da Universidade de Berkeley, tradutor de Bruno Snell, colega de Jean-Pierre Vernant e
Pierre Vidal-Naquet, e autor de The masks of tragedy (1963), entre outras obras. O exemplar foi
doado 4 Biblioteca Florestan Fernandes, da Universidade de Sao Paulo, em 2007, pelos responséveis
por seu espolio. [N. T.]



206  Francis M. Cornford TRADUCAO | O elemento inconsciente na iteratura e na filosofia (192q)

O texto que ora traduzimos, pela primeira vez publicado em lingua portuguesa, ¢
uma conferéncia, na qual se oferece um delineamento inicial do programa de pesquisa
levado a cabo por Cornford nos anos posteriores, culminando em Principum sapientiae,
a0 mesmo tempo em que constitui um comentdrio e uma defesa de seus escritos até entao
publicados. Cornford mobiliza multiplas referéncias: John Burnet, Bergson, Freud, Jung,
Mauss e Henri Hubert (porém nao Durkheim e Lévy-Bruhl, citados em From religion to
philosophy). Ecletismo metodolégico? Ao contrério: testemunho do pendor experimental
desse grande intelectual, que nao recua diante de hipéteses, por ousadas que parecam,
traga as conjecturas mais inesperadas, testa a cada momento a pertinéncia de uma
leitura possivel — por mais que ela nao tenha respaldo empirico. Se compararmos
estas pdginas programdticas a execu¢do mesma da pesquisa, veremos que Cornford ¢é
afinal bastante cauteloso em matéria de premissas e inferéncias, o que nao o impede
de elaborar um método que pode ser dito, num sentido bem particular, antropolégico
e estrutural, pois encontra no estudo comparativo a perspectiva mais adequada
para a interpretagdo de conceitos, que por sua vez siao remetidos a uma mesma base
— a constitui¢ao psiquica do homem — que explica, em ultima instincia, sua
origem, sem no entanto elucidd-la definitivamente (quer dizer: é sugerida, mas nao
demonstrada). Por fim, a interpretacao do dpeiron de Anaximandro, nessa chave, oferece
um contraponto leve, desconcertante em sua simplicidade, as solenes consideragoes de
Heidegger acerca do mesmo tépico.



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 205216 207

0 elemento inconsciente na literatura e na filosofia (1921)

F. M. Cornford

Se os convido a considerar o elemento inconsciente na literatura e na filosofia, é porque
recentemente me ocorreu que € sobre isso que sempre pensei e escrevi. Também observei
que quanto mais meu trabalho chama a atengdo em departamentos de literatura antiga,
o resultado tem sido o de provocar nos especialistas do departamento em questao uma
sensagdo para a qual o nome mais brando seria desgosto, enquanto estudiosos em outros
departamentos por vezes mostram sintomas de satisfagao. Esse fendmeno admite
mais de uma explica¢o. A mais lisonjeira (naturalmente, a minha preferida) é que se
dirigirdes a atengdo para os fatores que, na obra de um autor, sao inconscientes, em
qualquer sentido que seja, é como se, aos olhos do especialista, diminuisseis os méritos
que o autor mais valorizara. Se é um historiador, é como se mindsseis sua credibilidade;
se ¢ um dramaturgo, ¢ como se diminuisseis sua habilidade; se ¢ um filésofo, negarieis
sua inteligéncia.

Parece-me haver aqui um mal-entendido, que de bom grado passo a esclarecer. Tenho
em vista principalmente os primeiros filésofos gregos; mas antes direi uma palavra acerca
da histéria e do drama.

Comego por Tucidides. H4 muito tempo atrds escrevi um livro com o provocativo
titulo de Tucydides mythistoricus [1907). Nao quis com isso contestar a alegacio de que
Tucidides é provavelmente o mais confidvel dos historiadores. Minha tese nao poe em
duvida suas declaracoes acerca de fatos objetivos. Mas pareceu-me que toda escolha
de fatos a serem registrados pelo historiador, no que se refere a énfase que se dd a cada
um deles e a sua importincia e propor¢io, deve ser governado pelo que chamarei de
“filosofia de vida” do historiador. Tucidides é nossa tinica autoridade de primeiro nivel
para a histéria da guerra do Peloponeso. Terfamos algum controle sobre 0 modo como ele
apresenta os fatos? Em caso afirmativo, a critica tem apenas um método a sua disposigao.
Consiste em destacar da narrativa a moldura formada pelas concepgoes prévias que o
autor nao poderia deixar de trazer consigo, pois sao a atmosfera prépria de seu espirito,
ou, numa palavra, so a sua filosofia de vida. Em Tucidides, esse elemento pode ser dito
inconsciente, em um sentido mais frouxo e corriqueiro, pois o historiador se empenhou
heroicamente para manter o foco de sua aten¢io em fatos objetivos. Estava ciente,
contudo, das sedu¢oes do viés partiddrio e da paixdo pessoal. Tais fatores obstruem,
de tempos em tempos, o campo da atengao, e podem ser detectados e deliberadamente
suprimidos. Mas a mente é como que circundada e penetrada, como se fosse por um éter
sutil e sinuoso, pela filosofia de vida de um homem — fator que em nenhum momento
¢ obstrutivo, pela razao de que estd sempre e por toda parte presente. Para detectd-lo
e precaver-se contra ele, um homem teria de sair de si mesmo. Nenhum alerta vem a
ele, emitido pelo mundo objetivo. Cada um sabe, por experiéncia prépria, que nao hd
fato, por brutal e intratdvel que seja, que nao se acomode ao molde de sua filosofia de



208  Francis M. Cornford TRADUCAO | O elemento inconsciente na iteratura e na filosofia (192q)

vida. Nao fosse assim, esta teria por vezes que se acomodar aos fatos; mas entao o que
seria dela, ndo importa o seu teor? E da natureza da filosofia reclamar por validade
objetiva. Nada parece ser mais objetivo, para 0 homem comum, do que o espago. Mas
Kant declarou que o espaco é apenas uma pura forma de nossa intuicio — uma forma
acrescentada por nossas mentes. Uma filosofia de vida é algo andlogo ao espaco kantiano.
Acrescentada a verdade por nossas mentes, ¢ inocentemente projetada no mundo externo.
O mais cauteloso e honesto dos historiadores nao poderia se libertar das leis de
perspectiva dtica que ela impoe. Os fatos objetivos pelos quais procura apresentam-se jd
nesse quadro, ordenados por sua simetria, tingidos por suas cores.

Mas nés, que olhamos para o mundo de Tucidides a partir de um 4ngulo diferente,
com lentes de outro alcance e tonalidade, podemos compreender o cardter subjetivo
dessa filosofia. Nossa primeira tarefa como criticos deve ser separi-la, e estudd-la a
parte. Entao poderemos ver como ela altera o curso da narrativa num ponto qualquer,
os pardmetros a partir dos quais ela tende a agrupar os fatos, como ela lanca luz sobre
alguns e deixa outros na sombra.

Isso nao significa que a filosofia de vida de Tucidides nao seja, em seus préprios
termos, uma filosofia verdadeira — tao verdadeira quanto a mente de cada um de nés
poderia oferecer. H4 quatorze anos, escrevendo sob o impacto das guerras sul-africanas,
¢ possivel que eu tenha superestimado a dimensao financeira do imperialismo. A partir
de 1914, a interpretagdo moral da histéria proposta por Tucidides pareceu-me a mais
profunda. Mas isso nao afeta a tese principal de meu livro, a saber, que hd interpretagoes
alternativas a oferecida por ele; que cada uma delas ¢ limitada, e tende a obscurecer a
verdade contida nas demais; e que a critica de um historiador antigo deve comegar pelo
estudo de suas formas a priori de pensamento, moldadas numa época em que a ciéncia
econdmica, por exemplo, nao fora inventada.

Volto-me agora para o drama. Aqui, a situagao ¢é outra. Nenhum critico poderia
menosprezar as filosofias de Esquilo, Séfocles, Euripides; tampouco ¢ o caso de
destrinchd-las em busca de fatos objetivos. O elemento inconsciente no drama encontra-
se em dois planos: 1. A forma tradicional; 2. O mito.

1. A forma tradicional do drama antigo pode ser chamada de fator inconsciente,
na medida em que ¢ aceita sem reflexo, como um pintor aceita sua tela’ A mente do
pintor concentra-se no desenho, a do dramaturgo no arranjo da trama detalhada e
variada que ele acomodard & moldura preexistente. Mas a moldura estd dada; e, a nao
ser que a destacais e a tomais em considera¢io, nao podereis medir adequadamente
a destreza com que o dramaturgo a levou em consideragdo. De minha parte, nao
vejo nada de indecente ou impertinente em tentar explicar porque a moldura estd ali.

2 Série de conflitos transcorridos entre 1879-1915, envolvendo a posse e exploragio de minas. [N. T.]

3 Na medida em que a forma tradicional, se é que ¢ mesmo uma forma ritual, traz em si associagoes
com o mito ritual, o que ¢ dito mais a frente sobre o mito tem relevincia também aqui. [N. A.]



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 205216 209

Refiro-me, é claro,  teoria do prof. Murray* acerca das “formas fixas” da tragédia dtica,
que corresponderiam a momentos, num drama ritual que teria sobrevivido por toda parte
na Europa, em pegas de folclore. Alguns estudiosos qualificados aprovam essa teoria;
outros, por razdes que nao compreendo, sao levados por ela a uma espécie de frenesi;
outros ainda, embora pensem que ela tem alguma verdade, consideram-na irrelevante,
se nao desinteressante. A esta tltima classe pertencem estudiosos como meu grande
mestre, Arthur Verrall, e talvez também seu honoravel sucessor, o Sr. Sheppard, cujas
brilhantes capacidades como critico literdrio sao reforcadas por um dominio da arte da
encenagao que ¢ digno de um artista. Interessam-lhe principalmente a arte consciente e
deliberada dos poetas e sua reflexio filoséfica. E um campo suficientemente vasto para
a exibigao do mais fino discernimento critico, e quando um Verrall ou um Sheppard
o exibem nao hesito em me unir ao aplauso. Mas eu me pergunto se assim o campo se
esgotaria. Quando o Sr. Sheppard demonstra a existéncia de um Homero pessoal a partir
da evidéncia de designio na //iada e na Odisseia, meus pensamentos vagam até Paley’
Bergson explica como o intelecto consegue sempre encontrar inexaurivel evidéncia de
designio na criagdo, que, contudo, em sua opinido, nao teve um arquiteto.® Na criagao
poética, pode haver uma boa dose de designio; mas sugiro que hd sempre menos do
que as evidéncias poderiam sugerir ao mais sagaz dos criticos — as vezes bem menos.
Criagao nao se resume a arranjo, que sequer constitui uma de suas partes principais;
alguns de seus efeitos mais acertados ocorrem em que a liberdade de seu fluxo ¢é
restringida ou desviada para uma diregao imprevista, pelos limites do material & mao
ou da forma tradicional. E um dos meios através dos quais a sorte favorece a arte, e a
arte tem motivos para regozijar-se com a sorte.

2. Considerai agora os enredos tragicos adaptados a essa moldura. A palavra enredo de
antemao sugere arranjo, e a manutengao do interesse pela intriga num estado de tensao
até que seja liberado num desfecho inesperado. As tramas na Nova Comédia sao desse
género; mas é um lugar-comum que o interesse pela intriga é estranho a tragédia grega.
O que encontramos nela nio ¢ o enredo, mas o mito. Que se tome o mito de Edipo,
por exemplo; se esquecermos o que Séfocles fez com ele, e julgarmo-lo como mera
histéria, uma anedota dos primeiros tempos da histéria de Tebas, parecerd repulsivo
e indigno de lugar na literatura de qualquer género acima do Police court news.
Os poucos discipulos tardios de Evémero podem se dar por satisfeitos com isso, mas
para a maijoria de nds os grandes mitos do mundo sao mais do que anedotas histéricas.
Eles sao transmitidos, mesmo para nés, cheios de calor congenial, com o atrativo de um
significado misterioso que residiria por detrds de seu valor aparente de incidente lenddrio.
Estamos cientes, de maneira obscura, porém intensa, de que uma verdade universal

4 Gilbert Murray, “Excursus on the ritual forms of Greek tragedy”, in: Jane Harrison, Themis. A study
on the social origins of Greek religion (1912). [N. T.]

s William Paley, A view of the evidence of Christianity (1794). [N. T.]

6 Bergson, L'évolution créatrice (1912). [N. T.]



210  Francis M. Cornford TRADUCAO | O elemento inconsciente na iteratura e na filosofia (192q)

estaria contida no mito, e nao num enredo de intrigas. E hd razao para supor que um
povo que preservou esses mitos € a0 mesmo tempo esqueceu sua histdria nacional,
e também os dramaturgos que preferiram utilizd-los em vez de inventar novas histérias,
devem ter percebido, de modo e em graus diferentes, essa mesma qualidade peculiar,
valorizando-a, por mais que nio soubessem explicar sua presenca.

Em tempos recentes, a antropologia comparada, estendida aos materiais cldssicos pelo
ilustre autor de O ramo dourado’, abandonou as chaves anteriores de acesso a mitologia
e interpretou os mitos em termos de institui¢des sociais do passado pré-histérico.
Dificilmente se poderia negar que essa obra ampliou a nossa compreensio dos mitos.
Mesmo assim, é contestada por criticos que afirmam que essas instituigoes pré-histéricas
nao constavam da memoria dos gregos, e, consequentemente, que esse alargamento da
nossa compreensio ¢é irrelevante para a interpretacio de um Esquilo ou de um Séfocles.
Podeis dispensar essa antropologia, se lembrardes que Esquilo nunca visitou a Melanésia
e Séfocles nunca leu O ramo dourado. E o que o Sr. Sheppard praticamente diz, em sua
erudita e sutil introdugio ao Edipo tirano.® Ele escreve:

Nao discutirei a origem e a histéria primitiva do Edipo. Teorias modernas
g

baseiam-se em evidéncia inadequada e hipdteses demasiado ousadas. Mesmo que

pudessem ser provadas, mostrar-se-iam irrelevantes, 2 ndo ser que ficasse estabelecido

que eram do conhecimento dos atenienses da época de Séfocles. Por essa razao, nada

direi a respeito de “reis-curandeiros”, espiritos de vegetagao, casamentos com a

terra-mae (Apresentagao ao Edipo tirano, p. xviii, rodapé; itdlicos meus).

A razdo apresentada pelo Sr. Sheppard nao poderia ser mais taxativa. Ninguém jamais
poderia estabelecer que “teorias modernas” eram conhecidas pelos atenienses da época
de Séfocles.

Mas entendo o que o Sr. Sheppard quer dizer. Ele refere-se a “teorias modernas” para
nao dizer “conhecimento moderno”. E, ainda que se concedesse que o conhecimento
adquirido por estudo comparativo ¢ de fato conhecimento, julga que sabemos demais
acerca da religiao grega do século v a. c. — muito mais do que os gregos —, e que
projetar esse conhecimento nas pegas ¢ ilegitimo, pois as reveste com um significado
que ndo tinham para seus autores e espectadores.

Reconhego abertamente que o professor Murray e todos aqueles que, a exemplo do
que fago, pensam como ele, incorremos por vezes nesse erro. Por outro lado, parece-
me um erro bem menos grave que o oposto, que consiste em supor que o pano de
fundo dos mitos e a moldura tradicional da tragédia estavam, na época de Séfocles,
irremediavelmente obliterados da meméria do povo grego. Os antigos certamente
conheciam uma terra-mae. Talvez soubessem mais a respeito de reis divinos e mesmo
de espiritos de vegetagao do que prefere crer o Sr. Sheppard; pois, afinal, as “ousadas

7 Sir James Frazer, The golden bough (1906-1915). [N. T.]
8 . T. Sheppard, The Oedipus tyrannus of Sophocles (1920). [N. T1.]



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 205216 211

hipéteses” de Sir James Frazer ou da Srta. Jane Harrison?, na medida em que se aplicam
a Antiguidade cldssica, estao inteiramente baseadas em evidéncias fornecidas pelos
préprios antigos.

Mesmo supondo que os antigos tivessem poucos conhecimentos explicitos, e que
Esquilo teria muito a aprender com o Sr. Arthur Cook™, isso nio resolveria a questio.
Como poderia um critico moderno afirmar taxativamente que na fantdstica regiao da
mente em que imagens concretas ocupam o lugar do pensamento discursivo nao haveria
elos de associagao, embora obscuros e implicitos, a conectar (digamos) a figura de Jocasta
com a da mie-terra, e a figura de Edipo com o rei divino? Reitera-se a nés que a mente
individual, embora em certo sentido se esquega de tudo, exceto por uma exigua fragao
da experiéncia, em outro sentido nunca se esquece de nada — sequer de experiéncias de
que nao estava ciente no momento em que as teve. De modo similar, a meméria de um
povo, preservada numa continua tradi¢ao de mito, lenda e poesia, retém conhecimento
que, ap6s um lapso suficiente de tempo, nenhum de seus individuos poderia formular
em termos abstratos. O conhecimento nio se apagou, por mais que tenha sido esquecido;
ele vive em simbolo e em imagem, e por fim é como que fossilizado em metdforas,
num sistema interconectado por cordas de associagdo que vibram sem a interposigao
do pensamento racional, dirigido. Em nossa opinido, a pesquisa moderna acerca das
origens estd ndo apenas recuperando a sequéncia temporal dos muitos estdgios de
desenvolvimento das representagoes religiosas, como também trazendo a luz os sistemas
de associa¢do correspondentes, depositados na tradi¢ao popular e na meméria dos gregos
— sistemas preservados em suas mentes como camadas superpostas de estratificagao
aluvial. E dessas camadas que brotam as fontes da poesia. Por isso a poesia grega estd
repleta de passagens que, quando lidas a luz de novas descobertas, ganham para nés um
significado adicional. Nao atribuimos a Séfocles o conhecimento de “teorias modernas”,
nem mesmo o conhecimento explicito do passado pré-histérico, mas sistemas latentes
de associagdo inconsciente, derivados em dltima instincia do passado, e enterrados
profundamente, mas nao a ponto de as imagens que os compdem nao poderem emergir
na tessitura da criagdo poética.

Odutra resposta vai mais fundo, e sugere que esses sistemas de associagao inconsciente
mesmo hoje ndo se perderam por completo. E a resposta fornecida pela interpretagio
psicolégica do mito.

Por um lado, persistem na época de Esquilo e Séfocles uma massa considerdvel de
préticas rituais, que o primeiro, inclusive, respeita profundamente. Podemos ver que
em boa parte desse ritual o significado ligara ideias como a de casamento a de terra-
mae ou 4 participacao na vida abertamente personificada da natureza como um todo,
equivocadamente denominada por alguns como “espirito de vegetagao”. Os rituais,
como institui¢des sociais vivas, expressavam essas ideias na forma concreta de agao.

9 Jane Ellen Harrison, Prolegomena to the study of Greek religion (1903). [N. T.]
10 Arthur Cook, Zeus: a study in ancient religion (1882-1883). [N. T.]



212 Francis M. Cornford TRADUCAO | O elemento inconsciente na iteratura e na filosofia (192q)

Por outro lado, temos os mitos, que nos parecem envolver o mesmo conjunto de ideias,
desta vez expressadas em palavras e disfargadas pela forma concreta da narrativa lendéria,
que professa ser a histéria dos homens e mulheres pré-histéricos. Qual a ligagao entre
essas duas formas de expressao ou métodos de simbolismo — o ritual e a narrativa,
a instituicdo social e o mito?

A interpretagao psicolégica afirma que por trds dessas alternativas de simbolismo
reside a experiéncia interior universal a todos os seres humanos — experiéncia que nunca
se torna antiquada, pois ¢ repetida a cada geragao, e que nao se confina 3 Melanésia,
a Atenas, ou a Inglaterra moderna. Essa experiéncia, que sob uma variedade de graus
e aspectos constrange cada nova vida que vem ao mundo a tarefa de se adaptar ao que
nele encontra, é o fator que compartilhamos em comum com Séfocles, e que ambos
compartilhamos com ancestrais remotos que transmitiram a expressao simbdélica dos
problemas universais da vida e de suas solugoes. A existéncia perene dessa experiéncia,
a pressao recorrente exercida pelos mesmos problemas, a necessidade reiterada de
encontrar as mesmas solugoes é o que explica (e nada além disso poderia explicar) o
misterioso apelo que, como eu disse, o mito contém, e a anedota ou o enredo artificial,
nio. O mito tem um apelo direto e universal, pois, assim como o ritual religioso que
lhe é correspondente, simboliza o que acontece, o que deve acontecer e o que nao deve
acontecer no desenvolvimento interior de uma vida humana, qualquer que ela seja. Tal ¢,
em tltima instancia, a razdo pela qual uma peca como Edipo nio representa para nés um
monumento arcaico e ultrapassado de uma época pregressa, mas algo que vive, que abala
cada nervo de nossa existéncia moral. E a razio pela qual nio somente compreendemos
Séfocles, mas sentimos com ele.

Naio sei ao certo em que medida os estudiosos da mitologia cldssica consultaram os
resultados obtidos pela psicologia analitica em Viena e em Zurique. Por conseguinte, nao
sei ao certo se o que acabo de dizer soard para a maioria de vocés como uma platitude ou
como um absurdo ininteligivel. Com a esperanga de que soe familiar, restringir-me-ei
a indicar seu impacto no assunto de que estou tratando.

A interpretagio psicoldgica explica o fato, hd muito sabido, de que certos temas ou
motivos miticos, fundamentalmente os mesmos, embora adornados com infindével
variedade de detalhes, sio encontrados em lendas e histérias folcléricas de povos que
habitam partes do globo tao distantes uma da outra, que a hipétese alternativa, da
migracio a partir de um centro original, torna-se muito dificil de sustentar. Sem duvida,
a hipétese da migracao deve ser sustentada, tanto quanto permitam as descobertas
etnoldgicas. Ninguém nega que as migragdes sio um fato. Mas, se as suas pretensoes
fossem integralmente aceitas, permaneceria a questao de saber por que alguns mitos se
espalham por toda parte, e outros, nio. Entéo, a psicologia se apresentaria, e, através da
andlise desses mitos universais, mostraria que, se eles fossem tomados de empréstimo,
¢ porque sao necessarios — ¢é porque satisfazem alguma necessidade e simbolizam alguma
experiéncia que estava dada, mas aguardava essa expressao. Entre as duas hipéteses, nao
ha necessariamente um conflito.



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 205216 213

O Dr. Jung, porém, iria mais longe. O estudo dos contetidos inconscientes da mente
do homem contemporaneo estd trazendo a luz o fato — nao importa como seja explicado
— de que, em nossos dias, ocorre nos sonhos das pessoas um simbolismo de temas
primitivos miticos, como renascimento, morte e ressurrei¢ao, alimentar-se do deus,
e assim por diante, simbolismo que com frequéncia coincide, de forma surpreendentemente
detalhada, com os mitos universais, de tal modo que o mito pode ser interpretado a
partir do sonho, e o sonho a partir do mito. Os sonhos que contém esse simbolismo
parecem se referir a conflitos tipicos, que sdo recorrentes no desenvolvimento fisico
dos individuos, e apontam, principalmente, para solugoes desses conflitos, e indicam a
direcao para a qual a energia psiquica que estd sendo desperdicada com eles poderia ser
liberada, supondo uma adaptagao normal as exigéncias da vida.

Mais ainda, esse simbolismo primitivo parece residir num substrato extremamente
profundo da mente inconsciente, muito abaixo dos contetidos do que o Dr. Jung chama
de “inconsciente pessoal”. Por inconsciente pessoal ele entende os contetidos que podem
ser identificados como memorias subterrineas de experiéncias individuais, eventos
que aconteceram ao individuo e foram esquecidos. Abaixo destes encontra-se aquele
substrato mais profundo, cujos contetdos o Dr. Jung considera irredutiveis a experiéncia
individual e que consistiriam antes um simbolismo primitivo universal. A isso ele chama
de “inconsciente impessoal” ou “coletivo”. Qualquer que seja a explica¢do, tudo se passa
como se a mente individual de hoje passasse por cada etapa do desenvolvimento da raga
humana, assim como se diz que o embrido do corpo passaria pelos estigios pré-humanos
da evolugiao; e como se a meméria individual preservasse alguma meméria, via de regra
inacessivel a consciéncia desperta, de cada etapa de imagens e simbolismo pela qual a
mente da raga humana passa em seu progresso rumo ao pensamento abstrato conceitual.

Caso essa concepgao se mostrasse valida, a exorbitante exigéncia de que se provasse
que as “teorias modernas” eram conhecidas pelos atenienses do século v a. c. deixaria
de ter qualquer sentido. Se, por exemplo, o simbolismo do casamento com a terra-mae
estiver presente na mente de cada um de nés, incluindo a do Sr. Sheppard, podemos
inferir que estava presente na mente de Séfocles, e provavelmente muito mais préximo
da superficie. O atrativo desse simbolismo, disfarcado pelo mito de Edipo, ajudaria a
dar a uma histéria, de outro modo repulsiva, aquela qualidade misteriosa que a tornaria
digna de ser escolhida como tema trégico.

Utilizo aqui a palavra inconsciente, em relagao ao mito, em um sentido que
nao se aplica a filosofia de vida do historiador ou do poeta, & qual antes me referi.
O que os psicélogos chamam de o inconsciente nao contribui para ela. Com o mito,
porém, ¢ diferente. Ele é como uma drvore cujas folhas e flores, nas alturas da mente
consciente, sio alimentadas por uma raiz profunda, muito profunda, que alcanca niveis
inconscientes. De tempos em tempos, a drvore é nutrida por uma seiva vital abundante,
oriunda da raiz, num fluxo secreto e perene.

Por fim, temos a filosofia. Sei bem que falar em elemento inconsciente a propdsito da
filosofia ¢é ferir os sentimentos dos filésofos. Mas estou convencido de que ¢ necessirio
reconhecé-lo, caso se queira escrever a histéria completa do pensamento.



214  Francis M. Cornford TRADUCAO | O elemento inconsciente na iteratura e na filosofia (192q)

O professor Burnet, na mais recente edi¢ao de Early Greek philosophy™ — obra em
relacao a qual todo estudioso deve reconhecer o seu débito — observa em nota de
rodapé que “o erro fundamental do interessante livro do Sr. Cornford, From religion to
philosophy™”, consiste “em derivar a ciéncia a partir da mitologia”. Eu nio teria percebido,
a0 que parece, que a “Jonia era um pais sem passado”, onde “simplesmente nio havia
uma tradigao prévia”. Se o professor Burnet estiver certo, meu erro ¢ tao fundamental,
que o elogio que ele dedica ao livro, “interessante”, deveria ser suprimido. Meu livro nao
tem interesse algum, se a ciéncia nao derivar, em alguma medida, da religido. De minha
parte, no penso que meu erro esteja af, mas sim na incapacidade de mostrar, de modo
perfeitamente claro, como essa “derivacao” deve ser feita.

Naio ¢ este o lugar para examinar a estranha afirmagao do professor Burnet de que
a Jonia nio teria um passado ou tradigao prévia. E o que as vezes se diz dos Estados
Unidos; mas, uma histéria do pensamento norte-americano que se recusasse a levar em
conta a religido e a especulagao europeias antes da partida do Mayflower ou mesmo antes
da viagem de Colombo jamais chegaria as raizes da questao. Sem insistir no paralelo,
irei apenas reiterar minha convicgao de que nunca houve, na superficie deste planeta,
um grupo qualquer de seres humanos desprovido de passado ou de tradicio prévia.
A filosofia é obra de seres humanos, no de paises. Suporei assim que as mentes dos
filésofos jonicos nao eram inteligéncias puras, absolutamente disponiveis, apresentando-
se a0 mundo externo com a placa — “Aluga-se, sem mobilia”.

Para ilustrar o que quero dizer, tomarei o sistema de Anaximandro. Por restri¢oes
de tempo, considerarei apenas um ponto desse sistema, mas trata-se do ponto central:
o estofo primordial do universo, a natureza “ilimitada” da qual emerge toda existéncia
individual, e a qual ela retorna. Esse estofo do mundo é descrito como sem comego
ou fim, imperecivel, imortal, divino. Tem algumas das propriedades que atribuimos
a matéria; mas costumamos recusar a matéria desorganizada a sua propriedade mais
essencial: a vida, e o poder inerente de mover-se a si mesmo, que é caracteristico do
vivente. Nao é chamado de “matéria” — a palavra nao fora ainda inventada — mas de
“Deus”. E como que uma aproximago inicial daquele “estofo neutro”, que ainda nio se
diferenciou em “mente” e “matéria”, que voltou a emergir na filosofia norte-americana.

De onde vem esse conceito ou (como prefiro dizer) esta imagem? E uma questao que
deve ser encarada e para qual deve haver uma resposta. Nao é respondida, sequer ¢ posta,
em qualquer uma das histérias da filosofia que eu conhega.

Teria sido deliberadamente fabricada por Anaximandro? Penso que nio. E verdade
que se pode dizer que o fisico moderno fabrica conceitos, tais como éter, refinando e
recombinando conceitos mais antigos, e reunindo, em uma colegao arbitrdria, certas
propriedades determinadas que ele escolha, e nao outras. Procede assim deliberadamente,
pois séculos de reflexao critica o ensinaram que esse conceito é hipotético, nao ¢ dado,

11 John Burnet, Early Greek philosophy, 32 ed. (1920). A edicio definitiva foi publicada em 1930. [N. T.]
12 F. M. Cornford, From religion to philosophy. A study on the origins of Western speculation (1912).



discurso, v. 49, n. 1 (2019), pp. 205216 215

0 que o deixa a vontade para adapti-lo a explica¢io de fendmenos que tenha observado.
Mas esse método ¢é inteiramente moderno. Anaximandro nao partiu da observacao para
depois construir uma hipétese. Partiu de um problema que estd para além do alcance
de qualquer observagao possivel — a origem do mundo. E sua imagem da natureza
primordial das coisas foi anunciada com toda a seguranc¢a de um dogma de profecia,
pois apresentou-se a ele com toda a autoridade de uma visao intuitiva do real. De onde
teria vindo, essa visao?

Certamente nio lhe foi dada pelo mundo externo através dos sentidos. Deve ser
oriunda de alguma parte da mente do filésofo.

Quando uma imagem (que nao seja um objeto da sensagao) apresenta-se a
nossa consciéncia como dada, como independente de nossa vontade, como dotada
de autoridade e objetivamente vilida, isso pode querer dizer de duas coisas uma.
Pode ser que a imagem, conceito ou crenga faga parte de nossa tradicio social, tenha
sido ensinada a nds, e nos lembramos dela. O cariter de autoridade deve-se entao a
san¢iao da mentalidade coletiva do grupo a que pertencemos. Isso se aplica a nossas
ideias e crengas morais; mas nao ao caso que nos interessa. Essa imagem de um estofo
uno, vivo e divino nao era na J6nia, ao que nds saibamos, uma representa¢ao imposta
pela autoridade da tradigao.

Nao vejo como evitar a segunda alternativa, oferecida pela psicologia moderna. Nessa
perspectiva, uma imagem tal como a que estamos considerando emerge de um nivel
de inconsciéncia tao profundo que nio o reconhecemos como parte de nés mesmos.
Refiro-me ao “inconsciente coletivo” do Dr. Jung,.

“Em todo individuo”, diz o Dr. Jung, “também se encontram, além das memorias
pessoais, o que Jacob Burkhardt chama, numa expressao muito feliz, de imagens primordiais,
potencialidades da imaginagdo humana que sio herdadas, e estao desde sempre latentes
na estrutura de nosso cérebro.” O fato dessa heranga explica ainda o fenémeno incrivel de
se encontrarem ao redor do mundo, em formas idénticas, a matéria e os temas de certas
lendas. E explica também como pessoas mentalmente desabilitadas consigam produzir
precisamente as mesmas imagens e associagdes que conhecemos a partir do estudo de
manuscritos. [...] Nio afirmo assim que haveria a transmissio de representagées, o que
afirmo ¢ a possibilidade dessas representacoes, duas coisas bem diferentes”

13 A expressio wurtiimliches Bild, cunhada por Burkhardt para referir-se ao Fausto de Goethe, ¢
empregada por Jung para a mae, dita “das grosse, urtiimliches Bild”, numa obra que explora a
sugestdo, feita por Freud, de que os mitos seriam como “traumihnlichen Gebilden”. Ver Paul
Bishsop, The Dionysian Self: C. G. Jung’s Reception of Friedrich Nietzsche, Berlin: de Gruyter, 1995,
pp- 107-108; 317 ss. Esse mesmo autor encontra a origem etimoldgica da expressdo “urtiimliches
Bild” em Nietzsche, O nascimento da tragédia entre os gregos, mas é bom lembrar que ela fora
cunhada bem antes por Schelling. Ver Rubens Rodrigues Torres Filho, “O simbélico em Schelling”,
in: Ensaios de filosofia ilustrada, 22 ed., Sao Paulo: Iluminuras, 2004. De resto, Cornford emprega
em outros escritos uma no¢io de simbolo bastante préxima daquela do autor de Sistema do idealismo
transcendental. Ver por exemplo Thucydides mythistoricus (1907). [N. T.]

14 Carl Gustav Jung, Analytical psychology, 2* ed. (1920), p. 410. [N. A.]



216  Francis M. Cornford TRADUCAO | O elemento inconsciente na iteratura e na filosofia (192q)

Em meu livro From religion to philosophy eu adotei, nao sem alguma hesitagao,
a sugestao dos Srs. Hubert e Mauss de que a imagem da natureza das coisas na filosofia
da Jonia — de um estofo vivo — poderia ser ligada & imagem primitiva de Mana.”
Eu nao sabia ao certo, porém, como essa conexao poderia ser estabelecida. Nao se trata,
em todo caso, de tradi¢do ou de migragio. O Dr. Jung por conta prépria aproximou
as duas imagens, e forneceu a ligagao entre elas. De acordo com ele, Mana e Physis
sdo variagoes — embora difiram sob aspectos importantes — da mesma “imagem
primordial” na qual, segundo ele diz, “estao fundadas religides primitivas de regioes as
mais dispares do planeta”. Acredito que sao ambas imagens da energia psiquica mesma
— dessa forga vital que toda criatura sensivel experimenta dentro de si como forca
diretriz.

Nao hd davida de que o conceito de inconsciente coletivo estabelecido pelo
Dr. Jung precisa ser examinado. Caso se mostre vélido, levard a conclusio de que o
desenvolvimento da filosofia e da ciéncia consiste na diferencia¢ao, sob a atuagio de
critica intelectual consciente, das imagens primordiais que, através de outro processo,
diferente, haviam dado origem a cada uma das formas de representacio religiosa.
A imagem apresenta-se de inicio como um complexo bastante confuso de propriedades,
naturais e misticas, objetivas e subjetivas. A tarefa da filosofia é analisar essa massa e
extrair dela certo nimero de conceitos mais claros e mais determinados, que se tornam
ferramentas de ciéncia. Nao ¢ que a filosofia ou a ciéncia “derivem” imediatamente da
mitologia; todas elas derivam, por canais diferentes, de uma mesma fonte, situada em
um inconsciente impessoal.

15 Hubert e Mauss, Equz‘sse d’une théorie génerale de la magie (1902-1903). [N. T.]



A revista Discurso, orgao oficial do Departamento de Filosofia da usk,
surgiu em 1970. Quando atravessava a mais dificil fase de sua historia,
atingido duramente pela violéncia da ditadura, este Departamento
extraiu da ameaca de seu desaparecimento a forca e a coragem para
criar um espaco de expressao.

A revista propds-se a veicular nao apenas a producao teorica de
seu corpo docente, mas também as mais diversas manifestacoes de
reflexao sobre a cultura, sem distinguir correntes ideologicas, linhas
filosoficas ou areas do saber. Assim se pretendia garantir o pluralismo
e a liberdade, numa época de obscurantismo.

[}
D) FACULDADE DE FILOSOFIA,
>< C LETRAS E CIENCIAS HUMANAS
L UNIVERSIDADE DE SAO PAULO

e-1SSN 2318-8863 DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA



A revista Discurso, orgao oficial do Departamento de Filosofia da usk,
surgiu em 1970. Quando atravessava a mais dificil fase de sua historia,
atingido duramente pela violéncia da ditadura, este Departamento
extraiu da ameaca de seu desaparecimento a for¢a e a coragem para
criar um espaco de expressao.

A revista propds-se a veicular nao apenas a producao teorica de
seu corpo docente, mas também as mais diversas manifestacoes de
reflexao sobre a cultura, sem distinguir correntes ideologicas, linhas
filosoficas ou areas do saber. Assim se pretendia garantir o pluralismo
e a liberdade, numa época de obscurantismo.

]
lscurso b FACULDADE DE FILOSOFIA,
)( C LETRAS E CIENCIAS HUMANAS
L UNIVERSIDADE DE SAO PAULO

e-I1SSN 2318-8863 DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA



