Il discurso I

Revista do
Departamento de
Filosofia da USP

e-I1SSN 2318-8863

52.(I)

JUNHO 2022






Universidade de Sao Paulo | usp

Reitor Prof. Dr. Carlos Gilberto Carlotti Junior
Vice-Reitor Prof.2 Dr.? Maria Arminda do Nascimento Arruda

Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas | FFLCH

Diretor Prof. Dr. Paulo Martins
Vice-Diretora Prof.? Dr.? Ana Paula Torres Megiani

Departamento de Filosofia | prF

Chefe Prof. Dr. Alberto Ribeiro Gongalves Barros
Vice-Chefe  Prof. Dr. Alex de Campos Moura

D FACULDADE DE FILOSOFIA,
ffl c h LETRAS E CIENCIAS HUMANAS | ! ( : | I
L UNIVERSIDADE DE SAO PAULO
DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA



Revista do
Departamento de
Filosofia da uspr

e-ISSN 2318-8863

52.(I)

JUNHO 2022

OB (] | FACULDADE DE FILOSOFIA, E@
fflc h LETRAS E CIENCIAS HUMANAS
—— UNIVERSIDADE DE SAO PAULO
DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA



discurso

Revista do Departamento de Filosofia da usp — Vol. 52 — n° 1 — junho de 2022

210 p.

ISSN 0103-328X | e-ISSN 2318-8863

Publicagao semestral

Conselho
editorial

Editor responsavel
Editor executivo
Editoria de resenhas
Bibliotecaria assessora

Secretaria executiva

Revisao

Assisténcia editorial e
Projeto grafico

Endereco para
correspondéncia

Carlos Alberto Ribeiro de Moura (usp) Marilena de Souza Chaui (usp)
Danilo Marcondes (puc — Rrj) Michel Paty (Universidade de Paris vir)
Francis Wolff (ens — Paris) Milton Meira do Nascimento (usp)
Franklin de Mattos (usp) Oswaldo Chateaubriand (Urry)
Guido de Almeida (UFRry) Otilia Beatriz Fiori Arantes (Usp)
José Arthur Giannotti (Cebrap/usp) Paulo Eduardo Arantes (usp)

Murcio Suzuki (usp) Raul Landim Filho (UER))

Maria Licia Cacciola (usp) Rubens Rodrigues Torres Filho (usp)
Maria Sylvia de Carvalho (usp/ Unicamp)  Scarlett Marton (usp)

Pedro Paulo Pimenta (usp)

Pedro Fernandes Galé (UFscAR)

Pedro Fernandes Galé (UrscaRr) e Pedro Paulo Pimenta (usp)

Adriana Ferrari

Marie Marcia Pedroso (usp)
Susan Thiery Satake (Usp)

Dario Galvio (USP | UNIVERSIDADE DE PARIS I)
Lara Pimentel Figueira Anastdcio (usp)
Pedro Nagem de Souza (UN1cAMP)

Ciro Lourenco (USP | UNIVERSIDADE DE PARIS 1)
Juliano Bonamigo Ferreira de Souza (UcLouvain/FNRs)

Departamento de Filosofia — FFLCH — UsP

Av. Prof. Luciano Gualberto, 315

CEP 05508 900

Cidade Universitdria

Sao Paulo | sp | BrasiL

Enderego eletronico: heep:/filosofia.flich.usp.br/publicacoes/discurso
E-mail: revistadiscurso@usp.br

@ @@@ Licenga: Creative Commons Atribuicdo-NdoComercial-Compartilhalgual 4.0
CAEM Licence: Creative Commons Attibution-NonComercial-ShareAlike 4.0



Sumario

Artigos
De Diderot a Freud: o tear como metdforaemodelo . . . . . . . . .5
Michel Delon
Freud sobre a enunciagdo. . . . . . . . . . . . . . . . . .15

Tzvetan Todorov

Filosofia e humanidades: as blindagens de uma historiografia sexista . . . .28
Yara Frateschi

Filosofia, humanidades cldssicas e ciéncias humanas e sociais: atualidade de uma
agendano Brasilde hoje . . . . . . . . . . . . . . . . .46
Ivan Domingues

Filosofia e humanidades, normatividade critica e virada linguistica, de um ponto
de vista materialista prdtico-poético. . . . . . . . . . . . . .66
José Crisdstomo de Souza

Consciéncia e reflexao no Ensaiode Locke. . . . . . . . . . . .84
Vinicius Franga Freitas

Sensacio inerte e sensacio ativa em Diderot . . . . . . . . . . .102
Clara Castro

Clastres contra Rousseau: a filosofia a luz daetnologia. . . . . . . . 124
Mauro Dela Bandera

Tradugao
Da imitacio teatral, ou “Ensaio extraido dos Didlogos de Platio”. . . . . 146
& g 4

Jean-Jacques Rousseau | Fabio Stieltjes Yasoshima

Discurso em resenha | Especial - Dossié Semana de 22

Entrevista com Luiz Felipe de Alencastro

Por Joana Barossi e Pedro Paulo Pimenta . . . . . . . . . . .168
Entrevista com Leon Kossovitch

Por Pedro Fernandes Galé, Pedro Paulo Pimenta, Yuri Ulbricht Brandio . 179
Ciritica — As Semanas de Arte Moderna de 2022

Por José Bento Machado Ferreira . . . . . . . . . . . . .1I90
Resenhas

Por Pedro Fernandes Galé . . . . . . . . . . . . . . .203



Artigos



De Diderot a Freud: o tear como metafora

e modelo

Michel Delon’

Universidade de Paris 1 - Panthéon-Sorbonne

Tradugao
Maria das Gragas de Souza (USP)

RESUMO

Diderot escreve, na Enciclopédia, um longo
verbete, “Tear de meias”, no qual compara o
tear a um raciocinio cuja conclusio seria o
téxtil. Ele retoma esta comparacio na Refu-
tacio de Helvétius: ali, é o préprio Leibniz
que se torna uma maquina de reflexio, simi-
lar ao “tear de meias”. A opc¢io materialista
do homem mdquina retoma uma tradicio
que assimila o texto ao tecido. Encontramos
a mesma imagem no Fausto de Goethe, que
é citado por Freud em A interpretacio dos so-
nhos, e na novela de Henry James O motivo
no tapete. A invencgao é sempre cruzamento,
tecelagem e mesticagem, numa interagio en-
tre criacdo técnica e representacio da ativi-
dade intelectual. O sistema de programacio
dos teares foi posteriormente adaptado s
primeiras maquinas analiticas, ancestrais de
nossos computadores atuais. A Enciclopédia
teorizou esta interacio, reabilitando os teares
e concebendo o pensamento como um tra-

balho.

PALAVRAS-CHAVE
Texto; tear; metifora; modelo.

1

gresso da ABES 18 — “As Luzes e o Brasil”.

ABSTRACT

Diderot writes, in the Encyclopedia, a long
entry, “Stockings loom”, in which he com-
pares the loom to a reasoning whose conclu-
sion would be the textile. He resumes this
comparison in the Refutation of Helvetius:
there, Leibniz himself becomes a reflection
machine, similar to the “stockings loom”.
The materialistic option of the machine-
man resumes a tradition that assimilates text
and weaving. We find the same image in
Goethe’s Faust, cited by Freud in the Inter-
pretation of dreams, and Henry James’ novel
The figure in the carpet. Invention is always
a crisscrossing, a weaving, and a miscegena-
tion, in an interaction between technical
creation and representation of the intellec-
tual activity. The programing system of the
looms was later adapted to the first analyti-
cal machines, ancestors to our current com-
puters. The Encyclopedia theorized this in-
teraction, rehabilitating the loom and con-
ceiving thought as a work.

KEY WORDS
Text; loom; weaving; metaphor; model.

Conferéncia pronunciada no Departamento de Filosofia em 6 de setembro de 2017 por ocasido do I Con-



A Enciclopédia, dirigida por Diderot e D’Alembert, é um Diciondrio razoado das
ciéncias, das artes e oficios, que associa trabalhos abstratos as habilidades técnicas. Ela
recusa a antiga hierarquia entre as artes liberais e os oficios manuais. Um dos verbe-
tes emblemdticos de tal ambicao é consagrado por Diderot ao “Tear de meias™ (Di-
derot; D’Alembert, 1751, t. II, p. 98): parte de nossa vestimenta que serve para cobrir
as pernas, a meia ¢ feita de 13, de couro, de tela, tecido, seda, de mistura de seda; é
tricotada com agulhas ou no tear. O filésofo nao despreza a descri¢ao mais minuci-
osamente técnica de um tear de meias. A palavra meia (bas) joga com a oposicao
entre o alto e o baixo, o nobre, o ignébil. O desenvolvimento do verbete se articula
sobre as ilustragbes que mostram o tear. Ele parte de um paradoxo: a pega de vesti-
menta aparentemente mais simples deu origem 4 mdquina mais complexa. “O tear
de fazer meias é uma das mdquinas mais complexas e mais consequentes que temos’.
Esta complicagdo precisa de quinze pdginas da Enciclopédia em duas colunas, ou
seja, bem mais do que certos verbetes consagrados a categorias sutis de teologia ou
a conceitos essenciais da filosofia.

A mdquina de fazer meias ¢ construida como o mais abstrato raciocinio.

Pode-se considerd-la como um s6 e tinico raciocinio, cuja conclusio é a fabri-
cagdo da obra; por isso, reina entre suas partes uma tao grande dependéncia,
que tirar uma s6 delas ou alterar a forma daquelas que se julga menos impor-
tantes ¢ prejudicar o mecanismo inteiro. (/dem)

Segundo um bom método cartesiano, o problema deve ser dividido em elementos
simples, a fim de chegar a “ideias claras e distintas”. O tear de meias é, pois, decom-
posto em uma série de conjuntos cuja descri¢ao traz vérios coroldrios e cujo funcio-
namento supde uma série de operagies: sao conjuntos e operagdes que podem ser
mostrados nas ilustragdes. A comparacio entre a mdquina e o raciocinio supde uma
perfeicao légica: “ela saiu das maos de seu inventor guase no estado de perfei¢iao em
que a vemos; e como esta circunstincia deve fazer aumentar a admiragio, preferi o
tear tal como ele era antigamente, em vez do tear que temos, cuidando somente de
indicar suas pequenas diferengas 4 medida em que elas se apresentassem”. Eu subli-
nho isto: O filésofo empirista, que cré na génese sensorial das ideias mais do que
nas ideias inatas, ¢ tentado a fazer surgir uma mdquina ideal do cérebro de seu cria-
dor; o fil6sofo materialista e ateu compara, como Claude Perrault, esta produgio do
saber humano “a mais excelente mdquina que Deus fez”; ele negligencia momenta-

neamente que o tear foi objeto de aperfeicoamentos progressivos. A mdquina teria

% O verbete ¢ 0 tinico do qual possuimos um manuscrito. Ver Proust, Diderot et I'Encyclopédie, p. 215. Eu propus
um paralelo entre Rousseau e Diderot confrontados com o tear em Diderot, le cul par dessus téte, p 200-202.
Ver igualmente, na edigio brasileira da Enciclopédia, o volume 6 (“Metafisica”).



sido imediatamente quase perfeita’. Pequenas diferencas distinguem, contudo, o tear
antigo do novo. “As diferencas entre o antigo tear e 0 novo sao muito pequenas; elas
aumentam ainda mais a honra do inventor: pois se observard que se este tear devesse
ser feito por seres infaliveis em suas medidas e operados por seres infaliveis em seus
movimentos, era preciso deixd-lo tal como era. Pelas mudancas que foram feitas,
apenas se facilitou a comodidade para manejar e atingir na prdtica esta precisao ge-
ométrica que a mdquina jd tinha no espirito de seu inventor”. Diderot concilia a
perfeicao légica e a hesitacio de aproximagdes sucessivas, o mecanismo ideal e a
imperfei¢ao dos corpos humanos. Ele desliza da objetividade de uma descrigao téc-
nica a subjetividade de um texto escrito na primeira pessoa. Assim, como pedia Jac-
ques Proust hd quarenta anos, deve-se considerar a Enciclopédia “nao mais como
uma cole¢ao de documentos, mas como um conjunto de textos” (Proust, 1977, p.
250) que devemos aprender a ler. Nao mais como um testemunho voltado para o
passado, mas como um trabalho aberto para o futuro. Nao mais como um sistema
fechado, mas como uma aventura da escrita.

O tear ¢ valorizado e esclarecido por sua comparac¢do com o raciocinio légico.
Alguns anos mais tarde, encontramos a comparagao inversa na critica de Diderot ao
materialismo simplificador de Helvétius. Todas as agdes humanas se explicariam
pela busca do prazer, ou seja, por nossa sensibilidade, afirma Helvétius. Este prazer
¢ com frequéncia indireto e moral, replica Diderot, que escolhe o exemplo de Leib-
niz. “Deixai de lado todas estas sutilezas que nio satisfazem um bom espirito, e
acreditai que quando Leibniz se confina com a idade de vinte anos e passa trinta
anos em seu roupao, mergulhado nas profundezas da geometria ou perdido nas tre-
vas da metafisica, ele nao pensa mais em obter um posto, em dormir com uma mu-
lher, em encher de ouro um velho bad, do que pensa em seu tGltimo momento. Ele
¢ uma mdquina de reflexdo, assim como o tear de meias é uma maquina de urdidura;
¢ um ser que tem prazer em meditar; ¢ um sibio ou um louco, como quiserdes, que
faz um caso infinito do louvor de seus semelhantes, que ama o som do elogio como
o0 avarento ama o som de uma moeda [...]” (Diderot, 2010, p. 490). O que move o
pensador nio é um prazer imediato, mas a perspectiva da posteridade. E doravante

o fil6sofo que é comparado & mdquina, numa mistura de dominio do pensamento

* Mais abaixo, Diderot cita Perrault que fala “das engrenagens quase infinitas que compéem o tear de meias”.
Como o algumm vezes, assinalados acima, estes quase sao caracteristicos de uma imprecisao que Diderot man-
tém em seu discurso e que Charles Vincent estudou muito bem nos quantificadores e modalizadores (mais ou
menos, me parece, talvez) (Vincent, 2014, p. 300-305). O filésofo é consciente desta imprecisdo. Ele compara,
por exemplo, os 6rgios da palavra aos instrumentos de musica; ¢ ele que assinala: eles “produzirio mais ou
menos os mesmos sons. Eu disse mais ou menos, porque entre os 6rgaos da palavra nio hd um que néo tenha
mil vezes mais latitude e variedade do que é preciso para prodigar diferengas surpreendentes e sensiveis na
produgio de um som” (Enciclopédia, t. V, p. 639).



e pulsdo incontroldvel, de clareza racional e aventura obscura nas “profundezas da
geometria” ou nas “trevas da metafisica”. Mas a mdquina produz sem cessar as mes-
mas meias, enquanto a miquina filoséfica avanga em sua reflexao e constréi racio-
cinios sempre diferentes.

A comparagio de Leibniz com um tear se inscreve num conjunto de imagens
pelas quais Diderot tem afeigao: paralelo entre o homem e o cravo no Sonho de
d’Alembert, para assinalar a materialidade do ser pensante, predilecao no mesmo did-
logo pela aranha que tira sua teia de si mesmo a fim de insistir sobre a imanéncia do
pensamento e da natureza, definicao dos seres humanos como “mdquinas vivas e
pensantes” no Jacques o fatalista para afastar a ilusio da liberdade individual. Ela tem
lugar igualmente numa longa tradicao que assimila a invengao poética a tecelagem.
O canto ¢ tecido e costura, depois o texto se torna textura, enquanto se espalha no
papel, tecelagem de papirus*. John Scheid e Jesper Svenbro assinalam, contudo, que
0 unico uso linguistico desta metdfora na //iada concerne a iniciativa diplomdtica
de Ulisses e Menelau, vindo propor a Priamo uma saida pacifica para o conflito. Os
embaixadores fecem suas palavras e conselhos porque eles cruzam interesses e argu-
mentos dos dois campos: “O pedido dos dois gregos deve estabelecer um equilibrio
entre duas exigéncias contraditérias, opostas como corrente e trama num tecido bem
cerrado, sem fazer concessoes sobre o fundo, ele deve persuadir. Deve unir o que é
préprio da posigao grega com o que convém a posi¢ao troiana. Ou, se quisermos,
entrecruzar o mesmo e o outro” (Scheid, J. Svembro, J., 1994, p. 121). Mas Helena
tece sobre uma manta os horrores da guerra contada pelo poeta. Serd uma narrativa
em abismo? (/bid., p.124) Mais tarde, em todo caso, na literatura grega e sobretudo
na literatura latina, a lira se torna um tear. O sucesso da metdfora estd ligado a
relagio que os latinos mantém com o modelo grego e ao entrecruzamento da cor-
rente grega com a trama latina, de uma matéria grega com a reinvencao latina (/6id.,
p-152). A tecelagem ¢ uma mesticagem. O X na palavra fextus se torna a prépria
imagem deste entrecruzamento (/bid., p.161). Frequente, pois, desde a antiguidade,
depois na literatura medieval, associando a recita¢io poética e o trabalho de tecela-
gem, na cancao de tela por exemplo, a comparagio é reativada pelo desenvolvimento
e pela mecanizagao da industria téxtil na Europa do século XVIIIL.

Nos a reencontramos em Goethe para falar do pensamento humano. Ironica-
mente, ela ¢ utilizada por Mefistéfeles, que assume a aparéncia do Professor Fausto

para perturbar o jovem estudante que veio interrogi-lo:

* Ver Romaine Wolf-Bonvin, Textus. De la tradution latine i l'esthétique du roman médieval. “Le Bel inconnu”,
“Amadas ey Ydoine”, Paris-Généve, Champion-Slatkine, 1998.



Pois nossa madquina de pensar

E como um tear onde se tece
Mais de mil fios em lica:

A navete voa e volta;

O fio passa, e ndo se vé nada

E para que a obra se complete
Mil nos formam sé um lugar
(Goethe apud Lacoste, 2004, p.31)

A vontade enciclopédica de tudo mostrar se opoe aqui uma operagao que se furta
a vista. Assim como Leibniz nas “trevas da metafisica”, o pensador produz ideias sem
que possa explicar sua produgio. O velho Goethe volta & imagem, nao mais para ca-

racterizar a atividade humana, mas para evocar a infinita produtividade da natureza:

Vede, pois, com um olhar de humildade

A obra prima da tecela eterna:

Um s6 pé que apoia move mil fios,

Indo e vindo, as navetes se apressam.

No momento em que os fios se encontram, eles deslizam!
E um s6 golpe produz mil entrelacamentos!
Nio hd nada 14 que ela tenha reunido por acaso;
De toda a eternidade ela estendeu a corrente.

A fim de que o eterno mestre artesao possa
Com tranquilidade fazer correr a trama’
(Goethe apud Lacoste, 2004, p.35)

De Diderot a Goethe, 0 mesmo mecanismo produz, visto do exterior, a perfei¢io
dos agenciamentos complexos, e, do interior, a imprevisivel abundéncia das figuras.
A exterioridade é a do enciclopedista, que descreve a mdquina e expoe as ilustragoes,
ou a do mestre artesao que domina e controla sua ferramenta. A interioridade é a
do filésofo que é ocupado por seu trabalho em seu roupao, que se arrisca a ser sub-
mergido por mil fios e mil entrelagamentos® e a do pensador cujo Mefisto apresenta
as imperfei¢oes, nao sem malignidade: alguma coisa escapa deste homem-maquina.

Esta alguma coisa reteve a atengdo de um leitor privilegiado de Fausto. Sigmund
Freud, em sua andlise dos sonhos, constata deslocamentos e condensacoes sofridos
pelos elementos da vida real. Ele relata um de seus préprios sonhos no qual percebe
um livro de botinica numa vitrine de livraria, depois se dispoe a compor ele mesmo

uma monografia sobre uma planta. Associa estas duas cenas a vdrias lembrangas que

> Zur Naturwissenschaft, besonders zur Morphologie, 1820.

¢ Diderot, no verbete “Enciclopédia”, falava de mil vezes mais latitude e de variedade. Acrescentava: “Para falar
com a mesma exatiddo, #a/vez nao haja em toda a Franca dois homens que tenham absolutamente a mesma
prontncia”. Ver na edicio brasileira o volume 2 (“O Sistema dos conhecimentos”).



I0

poem em cena um professor Gartner, cujo nome significa jardineiro em alemio, e
uma paciente chamada Flora: “Bot4nica é, pois, um verdadeiro ponto nodal no qual
se reunem, para produzir o sonho, inumerdveis encaminhamentos de pensamento
que, nesta conversa, entraram em relacao de maneira justificada. Estamos aqui no
belo meio de uma fabrica de pensamentos, na qual, como para realizar a obra prima
do tecelao, uma pressio do pé poe em movimento mil fios” (Freud, 2010, p. 325). Segue
a citacao da fala de Mefisto no Fausto. O tear assinala a multiplicidade dos elementos
em causa ¢ a complexidade dos arranjos. Ele designa, na Interpretacio dos sonhos
(1900), 0 movimento que arrasta, um pelo outro, o inconsciente e o consciente, o
obscuro e o claro.

Enquanto Freud, no contexto germanico, utiliza a imagem para dar conta do
trabalho das lembrancas que pareciam esquecidas, os irmaos James, no mundo an-
glo-saxao, se apropriam dela para falar do embrulhamento das relagoes. A vida se
apresenta, para William o filésofo e para Henry o romancista, “como um imenso
tecido de relagoes que se entrecruzam, se misturam em todas as diregdes” (Lapou-
jade, 2008, p. 7). O pragmatismo do filésofo e o claro-obscuro do romancista deri-
vam de um mesmo pensamento relativista e pluralista. Eles sao, ambos, tedricos e
préticos do patchwork. A imagem da tecelagem lhes é espontanea. Ela estd no cora-
¢ao de uma novela de Henry James, O motivo no tapete. O narrador tenta arrancar
de um escritor o segredo de sua obra, depois do critico que teria recolhido suas
confidéncias, da esposa deste tltimo, quando o escritor e o confidente morrem, de-
pois do novo esposo, depois do desaparecimento desta tltima. Sempre se insistiu
sobre o cardter ilusério deste segredo, que nao residiria senao em sua procura. Tzve-
tan Todorov resume as andlises de seus predecessores, dentre os quais cita Richard
P. Blackmur, Maurice Blanchot, Philippe Sollers: “Este segredo ¢ por defini¢ao in-
violdvel, pois ele consiste em sua prépria existéncia. A busca do segredo nunca deve
terminar pois ela constitui o préprio segredo” (Todorov, 1978, p. 29).

A verdade da obra nao estd sendo na leitura, no trabalho de interpretacio dos
leitores. A ligao do romancista, que, na novela de Henry James, lan¢a o narrador na
pista de seu segredo, remete ao testamento moral do velho camponés de La Fontaine

que confiava a seus filhos a existéncia de um tesouro nas terras da familia.

Remexei vosso campo logo Chegue agosto. Escavai, revirai, trabalhai com a pa,
nio deixai nenhum lugar onde a mao nao passe e repasse. Morto o pai, os
filhos remexem o campo aqui, 14, em todo lugar; tao bem que ao final de um
ano, o campo produziu muito mais.

Dinheiro nio foi encontrado, mas o pai foi sdbio em lhes mostrar, antes de
sua morte, que o trabalho é um tesouro. (La Fontaine, 1668, V, xi)



II

A imagem do tesouro escondido se encontra também sob a pluma de James. A
unidade profunda da obra de seu personagem de romancista ¢ “uma espécie de te-
souro escondido” (James, 2011, p. 1131), compreende o narrador. A comparagao re-
aparece mais tarde. Outras imagens sdo utilizadas. A do fio que liga as pérolas é
empregada pelo préprio romancista, mas a do tapete ¢ a mais rica, primeiro porque
a discussao se desenvolve num quarto confortdvel, sobre um tapete, em frente a uma
lareira que aquece (cf. fbid., p. 1126), em seguida porque ele joga com as trocas e
cruzamentos: a unidade da obra é “comparavel a0 um motivo complexo de um ta-
pete persa” (Ibid., p. 1135). Complexo, porque invisivel & primeira vista, ele pode
aparecer num exame aprofundado. Motivo tenta traduzir o inglés figure, impossivel
de traduzir literalmente em lingua francesa, mas que apresenta o interesse, na lingua
original, de conter uma ambiguidade, pois figure designa, na lingua original, nao
somente uma cifra, ou um motivo, mas também uma silhueta (/6id., p. 1567). O
que ¢ tecido no tapete persa, fabricado num lugar distante, torna-se uma imagem
a0 mesmo tempo ostensiva e camuflada, a metdfora do que ¢ articulado entre os
personagens: o romancista e o critico, o jovem critico e o mais velho, a mulher e
seus amantes ou amigos sucessivos. Estas trocas sao duplicadas pelas viagens inces-
santes entre a Inglaterra, a Itilia, a Alemanha, a India, imagem da tensio prépria a
Henry James entre o Novo e o Velho Mundo, os Estados Unidos onde nasceu e a
Inglaterra onde escolheu viver. E na India, na distAncia geogréfica e cultural, que o
amigo do narrador tem a certeza de ter fixado o segredo; esta verdade escapa, con-
tudo, novamente num ensaio nunca redigido, no incessante movimento de tecedura
que cruza o primeiro texto e sua interpretagao, que multiplica os desejos e as esperas.
O ensaio critico nao ¢ uma duplicacio da escrita, seria um retrato do romancista.
Tratar-se-ia de “seguir cada uma das espirais do motivo no tapete, de restituir cada
uma das nuances de suas cores. O resultado [...] seria o maior retrato literdrio jamais
pintado” (/bid., p. 1148). Captar este motivo seria pintar “a obra prima do retrato
literdrio, ser, para a critica, o que sao Van Dyck e Veldsquez para a pintura” (/bid.,
p. 1152). O jovem irmio do narrador ¢ ele mesmo um pintor, em estdgio em Muni-
que, e se destina a ser retratista. Para quem sabe se colocar na boa distincia, acomo-
dar seu olhar, um rosto se destaca da confusio das linhas e cores. “Aproximai-vos,
tudo se mistura, se torna plano e desaparece; afastai-vos, tudo se recria e se repro-
duz”, observava Diderot (2008, p. 83) no Salio de 1763.

As experiéncias diversas vividas por um individuo se combinam e se transformam
em A interpretagio dos sonhos. As vidas psiquicas de vdrios personagens se encontram
e se cristalizam nas obras literdrias e artisticas. O objeto é o sonho, que o psicanalista
tenta decifrar, ou entao obras que a leitura nio cessa de interpretar. Tomando co-

nhecimento de que seu amigo teria resolvido o enigma e descoberto o segredo da



I2

criacdo literdria, o narrador de Henry James “gagueja qualquer coisa sobre os pro-
cessos inconscientes do pensamento” (2011, p. 1143). O gaguejar nio deixa de ter
relagdo com a obscuridade do caminho intelectual. A imagem do tear nio estd mais
implicita, ela é recalcada para a opacidade da maturagao criadora. Freud propoe
uma explicagdo, James mantém a penumbra e uma resisténcia a toda explicagao.
Exatamente na mesma época, André Lalande, racionalista francés, autor do Vocabu-
ldrio da filosofia, tornado canénico, recorre 3 mesma imagem para dar conta do fun-

cionamento do espirito.

O espago ndo é um ser em si, uma coisa real. E uma forma « priori, que nossa
sensibilidade transporta consigo por todo lugar. E uma fun¢io de nosso espi-
rito engendré—la continuamente, ininterruptamente, como uma maquina tece
indefinidamente o mesmo desenho numa tela. E deste modo, ele é sempre o
mesmo, perfeitamente homogéneo e idéntico. (Lalande, 1980, p. 244)

Mistura dificil de lembrancas e de cores, no médico freudiano e no romancista ame-
ricano, jorro subito de sonhos surpreendentes e de criagdes inesperadas, a tecelagem
se torna principio de identidade e de permanéncia para o filésofo francés. Encon-
tramos aqui a oposi¢ao, presente desde a Enciclopédia, entre a visibilidade e a obs-
curidade, entre a repeti¢io e uma invengao abundante, que ultrapassa toda norma.

De Diderot e Goethe a Freud e aos irmios James, a técnica dos teares evoluiu.
Muito cedo os industriais lioneses experimentaram uma fita perfurada, que permitia
programar as mdquinas, a substituiram por cartdes perfurados, depois por cilindros
mecanicos. Herdeiro dos trabalhos de Vaucanson e destes meios de programagao, Jo-
seph Marie Jacquard cria em 1801 o primeiro tear semiautomdtico. Alguns decénios
mais tarde, este sistema de programacao ¢ adaptado na Inglaterra as miquinas anali-
ticas que anunciam nossos atuais computadores. O matemadtico de Cambridge Char-
les Babbage e seu colega italiano Luigi Federico Menabrea concebem e teorizam um
tal deslocamento de tecer para a mdquina de calcular em vias de se tornar mdquina de
pensar. “Perguntar-se-4 como a mdquina pode por si mesma, e sem recorrer 3 mao do
homem, assumir as disposi¢oes sucessivas adequadas para operar. A solugao deste pro-
blema foi emprestada do aparelho de Jacquard, em uso para a confeccao de tecidos
brocados” (Menabrea, 1842, p.360). Trabalhando com Charles Babbage e Luigi Fede-
rico Menabrea, Ada Lovelace, nascida Ada Byron, filha do poeta, cria o primeiro pro-
grama informdtico: “Poderfamos muito justamente dizer que do mesmo modo que o
tear tece flores e folhas, a mdquina analitica tece motivos algébricos. E um espirito
tece motivos simbdlicos gerais na inteligéncia artificial proporcionalmente ao nosso
propésito” (apud Haugeland, 1985, p. 132). Nos anos 1980, uma linguagem de progra-

magao ¢ batizada de Ada em meméria a Ada Lovelace; ela estd na origem de toda uma



13

gama de linguagens informadticas atuais. O que era uma imagem sob a pluma de Di-
derot tornou-se, pois, uma realidade técnica e conceitual.

Em sua vontade de descrever uma mdquina, o artigo “Tear de meias” da Enciclo-
pédia tende hoje a se tornar uma curiosidade histdrica, mas conserva sua atualidade
na liberdade que Diderot se deu em relagao a estrita descri¢ao, na aventura de pen-
samento e de escrita 2 qual ele se entrega ao longo dos verbetes e nas relagdes que
estabelece entre os saberes e as disciplinas. A metafora se torna modelo e a atividade
intelectual se torna trabalho. Tal é o poder da Enciclopédia em seus efeitos de reper-
cussao, seus ecos e seus ricochetes até chegar a nds. Esta é a imprevisivel e radiante
riqueza da Histdria das Ideias em suas perspectivas lineares, mas sobretudo nas per-
das e seus reaparecimentos, seus cruzamentos e suas bifurcagoes, suas confusdes e

contrassensos produtivos’, entre a irradiagdo metaférica e o dominio de um modelo.

Bibliografia

Delon, M. (2013). Diderot, le cul par dessus téte. Paris: Albin Michel.

Diderot, D. (2010). “Réfutation d’Helvétius”. In: Oeuvres Philophiques. Paris: Galli-
mard. Collection Bibliotheque de la Pléiade.

(2008). Salons. Delon, M. (org.). Paris: Folio Classique.
Diderot, D.; D’Alembert, J. (1751). Encyclopédie, Tomo 1, Paris.
(1751). Encyclopédie, Tomo V, Paris.
Freud, S. (2010). L Interprétation du réve - Paris : PUF/Quadrige.
Haugeland, J. (1989). Artificial Intelligence: the very idea. — Massachusetts: MIT.
Iser,W. (1976). Lacte de lecture. Théorie de l'effer esthétique — Bruxelles : Mardaga.

James, H. (2011). Nouveles complétes 111 1888-1898, Trad. Pierre Fontaney. Paris: Gal-
limard, Bibliotheque de la Pléiade.

La Fontaine (1668). Fables, Tomo V — Paris : Durand.

Lacoste, J., (2004). Avec um regard d’humilité, In : Romantisme - Revue du dix-neu-
vieme siecle, v. 124.

Lalande, A. (1980). “Remarques sur le principe de causalité”. Revue philosophique de
la France et de l'étranger, v. 30.

Lapoujade, D. (2008). Fictions du pragmatisme. William et Henry James. Paris: Edi-
tions de Minuit.

Meabrea, L. F. (1842). Notions sur la machine analytique de M. Charles Babbage. Bi-
bliotheque Universelle de Géneéve, t. 41.

7 A passagem de Goethe a Freud ¢ assinalada por Sylvie Catellin em seu ensaio Sérenpidité, du conte au concept.
Paris, Seul. 2014, p. 220.



14

Proust, J. (1977). “Larticle Bas de I Encyclopédie”. In: Duchet, M.; Jalley, M. (org.).
Langue e langages de Leibniz a [’Encyclopédie. Paris: Garnier.

Scheid, J.; Svembro, J. (1994). Le métier & Zeus. Mithe du tissage et du tissu dans le
monde greco-romain. Paris: La découverte.

Todorov, T. (1978). “Le secret du récit: Henry James”. In: Poétique de la prose. Paris:
Editions du Seuil.

Vincent, C. (2014). Diderot en quéte détique (1773-1784). Paris: Classiques Garnier.






Freud sobre a enunciacao

Tzvetan Todorov
Universidade de Paris 1 - Panthéon-Sorbonne

Tradugao
Pedro Fernandez de Souza (UFSCar)

RESUMO

Eu me proponho resumir aqui, para o uso
daqueles que estudam a linguagem, algumas
observacées de Freud, dispersas em diversos
escritos, e consagradas aos problemas da
enunciagio (termo do qual Freud nio se
serve).

PALAVRAS-CHAVE

Enunciagio; transferéncia; alocutdrio; psica-
nélise.

ABSTRACT

I propose to summarize here, for the usage
of those who study language, some of
Freud’s observations, dispersed in many
writings and consecrated to the problems of
enunciation (a term not used by Freud him-

self).

KEY WORDS

Enunciation; transference; interlocutor;
psychoanalysis.



17

1.

O primeiro ponto no qual Freud insiste é: a enunciagao presente de um enunciado
nio poderia ser compreendida se nos limitdssemos somente a ela. Para descrever
corretamente um processo de enuncia¢io, nao basta notar as circunstincias presen-
tes do ato de fala (acte de parole); é preciso também reconstituir a histéria da enun-
ciacdo. Pois cada enuncia¢io é o resultado de uma série de transformacoes de uma
enunciagao primeira; cada enunciagao possui, portanto, sua histéria transformacio-
nal. Contentar-se com a enunciagao presente, imediatamente observavel, é tomar a
parte visivel de um iceberg pelo iceberg inteiro. Se ndo se reconstitui essa histéria
transformacional, corre-se o risco de graves mal-entendidos: duas enunciagdes que
podem parecer idénticas ao observador nio sao obrigatoriamente idénticas. Ade-
mais, enquanto locutores e interlocutores, nds realizamos intuitivamente o trabalho
de reconstitui¢io. E preciso tentar racionalizar essa intuigio.

Freud deu vérios exemplos de tal abordagem. Eis o primeiro deles: as licenciosi-
dades (grivoiseries). A estrutura de base ¢ a seguinte: A (o homem) se dirige a B (a
mulher) buscando satisfazer seu desejo sexual; a intervengao de C (o estraga-praze-
res) torna a satisfagio do desejo impossivel. Desse fato aparece uma segunda situa-
ao: frustrado em seu desejo, A dirige a B palavras agressivas; ele apela a C como a
um aliado. Nova transformacao, provocada pela auséncia da mulher ou pela obser-
vagao de um cédigo social: A se dirige nao mais a B, mas a C, contando-lhe a licen-
ciosidade; B pode estar ausente, mas esse antigo alocutdrio se tornou (implicita-
mente) o objeto do enunciado; C goza do prazer que a piada de A lhe proporciona.
Ou, como diz Freud: “o impulso libidinoso do primeiro se desdobra, tendo encon-
trado a satisfagdo inibida pela mulher, numa tendéncia hostil contra essa segunda
pessoa e chama a terceira pessoa, originalmente perturbadora, para ser um aliado”
(Freud, 1905a, p. 109). Se nds nos contentdssemos em observar o processo de enun-
cia¢ao de uma licenciosidade, identificarfamos A como locutor, C como alocutdrio.
Fazendo isso, nés omitiremos o elemento mais importante desse processo, o alocu-
tario inicial, B'.

! Essa transformagao em aparéncia simples se decompde, numa andlise formal, em trés transformagées elemen-
tares: 4) a passagem do optativo ao indicativo: a demanda de prazer é substituida por um prazer real; ) uma
permutacio intraproposicional: B e C eram sujeitos, eles se tornam objetos (do prazer, da agressdo); inversa-
mente por A; ¢) uma permutagio interproposicional: B estava ligado ao predicado do prazer, ele o é agora ao
da agressdo; inversamente por C. Ou, numa notagio convencional:

(BddaA)opt A+ Cagride A—
AagrideB+AdiaC

onde os parénteses significam que uma proposicio ¢ modal (aqui, no optativo); +, a sucessdo no tempo; —,
se transforma em. (N. A.)



18

O relato de um chiste? nao é, portanto, um fato isolado, mas o resultado de um
ciclo transformacional. Freud diz que sua enunciagao “procura trazer a termo o pro-
cesso desconhecido da formacio do chiste” (/bid., p. 160).

Segundo exemplo: o comico ingénuo. Enquanto no primeiro caso (o da licencio-
sidade) era preciso procurar um alocutdrio anterior, para-além do alocutdrio presente,
aqui cabe a0 mesmo alocutdrio presente desempenhar sucessivamente dois papéis.
Para perceber o ingénuo enquanto tal, nés, alocutdrios, devemos de inicio nos colocar
no ponto de vista do locutor, e retornar, em seguida, ao nosso. “Nés levamos em
consideragio, portanto, o estado psiquico da pessoa produtora, colocamo-nos em seu
lugar e procuramos compreendé-lo ao comparé-lo com o nosso” (Zbid., p. 212). “Nés
consideramos agora o que foi dito de dois pontos de vista: primeiro, como aconteceu
para a crianca, e em seguida, como aconteceria para nds” (/bid., p. 213). Se nao ha
diferenca entre os dois, o efeito comico do discurso ingénuo nao pode ter lugar. “En-
quanto ¢é condi¢ao para a eficdcia do chiste que duas pessoas estejam sob inibigoes ou
resisténcias internas aproximadamente iguais, pode-se entao reconhecer como condi-
¢ao do ingénuo que uma pessoa possua resisténcias das quais a outra pessoa ¢ despro-
vida” (Freud, 7bid., p. 211). A existéncia dessas “condigdes” mostra que os papéis do
locutor e do alocutdrio sao inscritos no enunciado e que nio é preciso confundi-los
com o locutor e o alocutdrio presentes, que podem desempenhar bem ou mal seus
papéis (o préprio Freud fala da necessidade de “desempenhar o [papel de] terceiro”,
1bid., p.162). A identidade dos interlocutores para si mesmos é, portanto, duplamente
posta em questao: @) através dos interlocutores presentes aparecem interlocutores au-
sentes (o ciclo transformacional); &) através dos interlocutores presentes aparecem os
papéis de interlocutores, inscritos no enunciado.

Terceiro exemplo: nao basta adivinhar as transformagées que precederam a pre-
sente enunciagao, é preciso também ver se uma nova transformagao nio deve sobre-
vir imediatamente; a enunciagao presente nao poderd ser compreendida sendo a par-
tir da enunciagio seguinte. E o caso do chiste em geral: quem o conta proporciona
um prazer ao ouvinte pois ele sabe que poderd, num segundo tempo, desfrutar ele
mesmo desse prazer. “Se eu, pela comunica¢io de meu chiste, levo o outro ao riso,
eu na verdade me sirvo dele para suscitar meu préprio riso” (/bid., p. 174). Por meio
do alocutdrio, o locutor pode gozar de um prazer que lhe era interditado até entao;
ndo levar em conta essa “consequéncia” do ato verbal seria colocar-se na impossibi-

lidade de compreendé-lo e de descrevé-lo corretamente’.

> No original: “mot d’ésprit”, que traduz o Wizz alemao. Por ser a tradugio largamente usada no Brasil, optet,
nesta e em suas outras aparigoes no texto, por “chiste”. (N. T.)

® Lacan (1998) também insistiu na necessidade de nio se restringir, na descri¢io de uma situagio verbal, aos
dados dos sentidos. Assim, o siléncio do interlocutor em nada equivale a sua auséncia; deve-se descobrir e



19

O que nés sabemos do protétipo de toda enunciacio, da enunciagdo original?
Sem dar uma resposta direta, Freud sugere a via a ser seguida, em seu comentdrio
da diferenca entre o cdmico e o chiste. Ele escreve: “no cémico entram em geral
duas pessoas em consideragio: além do meu eu, a pessoa em que eu encontro o
cObmico; quando objetos me parecem ser cOmicos, isso ocorre por uma forma, niao
rara em nossa vida representacional, de personificagao. O processo comico se con-
tenta com essas duas pessoas, o eu e a pessoa-objeto; uma terceira pessoa pode ser
adicionada, mas isso nao ¢ necessdrio. O chiste, enquanto um jogo com as préoprias
palavras e pensamentos, prescinde de uma pessoa-objeto, mas jd no primeiro estdgio
da piada, se ele conseguiu assegurar o jogo e o sem-sentido contra a obje¢ao da razao,
exige uma outra pessoa a quem possa comunicar seu resultado. Essa segunda pessoa,
no chiste, nao corresponde, porém, a pessoa-objeto, mas sim a terceira pessoa, ao
outro do comico” (Freud, 1905a, p. 161).

O chiste e o comico se opbéem, portanto, em dois planos: 2) o primeiro implica
trés pessoas (trés papéis), o segundo apenas duas; cf. também: “o chiste tendencioso
necessita em geral de trés pessoas; além daquela que faz o chiste, uma segunda, que
¢ tomada como o objeto da agressao sexual ou hostil, e uma terceira, na qual se
realiza a intengao do chiste, que é produzir prazer” (/bid., p. 109); ) o primeiro
implica a palavra, o segundo pode prescindir dela (o cémico dos objetos).

Apoiando-nos nessa convergéncia, podemos tentar formular uma hipétese geral
sobre a estrutura de toda situacio verbal: essa situagao é fundamentalmente #rian-
gular. O exercicio da linguagem necessita da existéncia de trés pessoas, nao somente
de duas. Enquanto houver apenas ex e #u, o discurso nio ¢ indispensavel. E a apari-
¢ao de uma terceira pessoa que torna o discurso necessirio e se torna, por isso
mesmo, seu signo. Uma transformacao complexa se produz entao: o 7 se torna ele,
a terceira pessoa se torna .

Como caracterizar essas trés pessoas? H4, de inicio, aquele que fala (do qual La-
can, em 1998, dird que ele “recebe do receptor sua prépria mensagem sob forma
invertida”, p. 45). H4 também aquele do qual se fala: pois mesmo se o discurso trata
de objetos inanimados, estes representam uma pessoa. Sabemos jd que, na licencio-
sidade, é a mulher que é o objeto implicito do discurso. Mas nés sabemos também
que, para tornar-se isso, foi preciso que ela houvesse sido antes um alocutdrio — o

alocutdrio de uma outra enunciacio que teve, por sua vez, um antigo alocutdrio por

registrar a resposta, mesmo que ela nao seja ouvida. “Nao hd fala sem resposta, mesmo que depare apenas
com o siléncio, desde que ela tenha um ouvinte” (p. 249), ou, ainda: “a simples presenca do psicanalista
introduz, antes de qualquer interven¢io, a dimensio do didlogo” (p. 215). (N.A.)



20

objeto, e assim em sequéncia até o infinito: o discurso se remete sempre a um dis-
curso precedente, a um alocutdrio original e impossivel. A enunciagao “original” é
um mito, pois toda enunciagio pressupoe uma enunciagao anterior.

Ha4, enfim, aquele a quem se fala, a quem se proporciona prazer ao falar, e que é
a0 mesmo tempo, diz-nos Freud, um representante da lei: “parece que, na piada, é
transferida a terceira pessoa a decisio sobre se o trabalho do chiste realizou sua tarefa,
como se 0 eu nao tivesse certeza de seu juizo sobre isso” (Freud, 1905a, p. 161). E
este que julga a palavra, que a aceita ou recusa, que detém as normas.

O slogan do pesquisador debrugado sobre a enunciagao deveria ser, nao “buscai

pela mulher!” (cherchez la femme!), mas: “buscai por um terceiro!™.

2.

Em uma de suas cartas, Madame de Rosemond escreve a Madame de Tourvel:
“quando esse amor infeliz dominar vocé em demasia, obrigando-a a falar a respeito,
melhor que seja comigo do que com ele.” (Laclos, As relagoes perigosas, 1, carta 103).
Um enunciado nao terd, portanto, o mesmo efeito, a depender se o destinatdrio (o
alocutdrio) for tal ou tal pessoa. Essa afirmacio de Laclos se encontra em Freud.
Assim, o cardter espirituoso de um enunciado depende de fato inteiramente do es-
tado de espirito do alocutdrio. Freud (1905a) escreve: “diante de um auditério de
amigos devotos ao meu adversdrio, as invectivas mais espirituosas que eu pudesse
formular contra ele nao teriam o valor de chistes, mas de invectivas, e gerariam nos
ouvintes nao prazer, mas indignagio” (p. 162). Da mesma forma, o médico que
escuta o discurso do analisando durante a cura pode transformar o seu contetdo,
caso deixe suas resisténcias operarem uma escolha naquilo que ele ouve.

Assim como a do alocutdrio, também a situagao do locutor pode modificar o
valor do enunciado. Aqui novamente Laclos poderia fornecer-nos exemplos. Val-
mont escreve a Madame de Tourvel “da cama e quase nos bragos de uma cortesa”
uma carta “interrompida por uma infidelidade completa” (As relagoes perigosas, 1,
carta 47). O conhecimento desse fendmeno dd uma significagio toda outra a frases
como “nunca tive tanto prazer ao lhe escrever”, “jd posso prever que nao concluirei
esta carta sem ser obrigado a interrompé-la” (As relagoes perigosas, 1, carta 48). O
exemplo que Freud d4 é o do discurso ingénuo que deixa de ser espirituoso se aquele
que o pronuncia nao ¢ sincero, nio ¢é inocente. “Isto [...] poderia de fato ter sido
contado como um verdadeiro chiste; nesse caso, teriamos dado um sorriso meio a

contragosto. Como exemplo de ingenuidade, parece-nos verdadeiramente excelente

# Sabe-se o desenvolvimento que a ideia de uma estrutura triangular recebeu em Jacques Lacan ou em René

Girard. (N.A.)



21

e nos faz rir alto” (Freud, 1905a, p. 209). E, ainda: “todas as caracteristicas do ingé-
nuo existem apenas na concepgao da pessoa ouvinte...” (/bid., o jogo aqui é duplo).

Duas observagdes se impoem. Primeiramente, ao contrério do caso precedente,
lidamos nao com papéis, mas com atores, com pessoas reais que enunciam ou perce-
bem o discurso. Nao se trata mais de um papel inscrito no enunciado, mas do com-
portamento (no sentido amplo) real e presente dos locutores. Em segundo lugar, a
mudanca que se produz nio afeta, propriamente falando, o sentido do enunciado,
mas o efeito que esse enunciado produz no alocutdrio. Nos dois exemplos citados,
¢ um comportamento posterior que se encontra modificado: o alocutério ri ou nao
ri. O efeito serd, portanto, cuidadosamente distinguido do sentido.

De uma maneira mais geral, multiplas analogias se observam entre o locutor e o
alocutdrio. A propdsito do chiste, Freud nota: “ele [o terceiro] deve ser capaz de
habitualmente restabelecer em si mesmo as mesmas inibi¢des que o chiste superou
na primeira pessoa” (/bid., p. 169; mas vimos que esse caso nio ¢ o nico possivel:
o discurso ingénuo implica, ao contrdrio, uma diferenca entre os dois locutores). Na
situagao da cura, o analista terd de realizar um trabalho similar ao do enfermo. “As-
sim como o analisando deve comunicar tudo o que ele capta em sua observagao de
si, interrompendo todas as objegoes logicas e afetivas que quereriam mové-lo a fazer
uma escolha, também o médico deve pér-se no estado de aproveitar-se, para os ob-
jetivos da interpretagdo, do reconhecimento do inconsciente oculto, tudo o que lhe
for comunicado, sem substituir a escolha, renunciada pelo enfermo, pela sua prépria
censura” (/d., 1912a, p. 381). A emissao de um enunciado, assim como a sua recepgao,

comporta (consiste em) uma escolha.

3.

Uma certa situago discursiva recebeu a atengao dos psicanalistas mais que qualquer
outra: aquela da prépria cura analitica. No interior dessa situagdo, um fendmeno
apareceu como particularmente importante, e Freud lhe deu o nome de transferéncia
(embora essa palavra por vezes se refira a outras situagoes que nao a cura). A trans-
feréncia designa, grosso modo, a introdugio do analista no discurso do enfermo.
Essa situagao serd, portanto, particularmente interessante para nds: é uma introdu-
¢ao da enunciagao no enunciado, uma cisio do # (alocutdrio 1) em ele (objeto do
enunciado) e #« (alocutdrio 2).

Vejamos mais de perto os elementos constitutivos desse fendmeno. Eis a defini-
¢ao que lhe d4 Freud, no caso Dora: “as transferéncias [...] sao reimpressoes, cépias
das mogoes e das fantasias que devem ser despertadas e tornadas conscientes a me-
dida dos progressos da andlise; o que é caracteristico da sua espécie ¢ a substituicao

ela pessoa do médico de uma pessoa anteriormente conhecida” (citado segundo
g



22

Laplanche e Pontalis, 2001, p. 517). E preciso, portanto, levar em conta trés elemen-
tos: A) As “mogdes e fantasias” que nio sao “despertas” nem “conscientes”. B) A
pessoa do médico, isto é, o alocutdrio, ou, de maneira mais geral, a enunciagio. C)
O enunciado do enfermo, onde se introduz esse elemento da enunciagio. A trans-
feréncia consiste em que B repete (e representa) A em C.

Retomemos cada um desses trés elementos, para ver as caracteristicas que Freud
lhes dd. O elemento A se refere aos “desejos inconscientes” e aos “protétipos infan-
tis” (Ibid., p. s14). “E a relagio do sujeito com as figuras parentais que é revivida na
transferéncia” (/bid., p. s17). “Na transferéncia se atualiza o essencial do conflito
infantil” (Zbid., p. 519; cf. Freud, 1920: a reproducao na transferéncia “tem sempre
como conteddo um fragmento da vida sexual infantil, portanto do complexo de
Edipo e das suas ramificagoes”, pp. 16-17).

O elemento B (por vezes transferéncia designa apenas esse elemento) se refere a
pessoa do médico; se outros elementos da situagao presente se introduzem no enun-
ciado, eles nio sao nada além de metonimias para o alocutdrio: “tudo o que concerne
a situagdo presente corresponde a uma transferéncia no médico” (/4., 1913, p. 472).
Essa introdu¢ao de um elemento da enunciac¢io no enunciado é um fen6meno de
duas faces, para nao dizer contraditério: ela é, a um sé tempo, a repetigao de algo
antigo e a integragao do momento presente; por conta dessa coincidéncia, a segunda
face representa a primeira. “Freud constata que o mecanismo da transferéncia para
a pessoa do médico se desencadeia no préprio momento em que os contetidos re-
primidos particularmente importantes ameacam se revelar. Neste sentido, a trans-
feréncia [...] assinala a proximidade do conflito inconsciente” (Laplanche & Pon-
talis, 2001, p. 518; o grifo é meu). Ao falar de “repetigao”, deve-se precisar (como o
fazem Laplanche e Pontalis) que “as manifestagdes transferenciais nao sao literal-
mente repeti¢oes, mas equivalentes simbélicos do que é transferido” (/6id., p. 520).
Nao se pode deixar de notar também que é o presente que assinala o passado, o
unico que representa o eterno. Chamemos esse tipo de discurso de pessoal, em razao
da presenca ativa dos dois interlocutores. O préprio Freud tenderia a falar aqui de
um discurso-agao: ele poe o signo de igualdade entre “repeti¢io” e “atuagao”.

Frente a esse discurso pessoal se situa o nosso terceiro elemento, C, dito de outra
forma, o enunciado “ordindrio”, que nio contém elementos da enunciagao (de fato,
elementos da enunciagao penetram todo discurso; s pode tratar-se, portanto, de
uma diferenga de grau; mas ela nao é negligencidvel). Enquanto antes Freud utili-
zava o termo repeticao, ele fala agora de rememoracio, de lembranga; trata-se, por-
tanto, de um discurso impessoal, de um relato. De um lado, a palavra; de outro, a
vida (“esse fragmento de vida afetiva que ele nao pode mais revocar na sua memoria,

o enfermo o revive também na sua relagio com o médico”: Freud, 1909, pp. 54-55;



23

os grifos sao meus). Freud insiste amitde nessa oposi¢ao, remetendo-a a do dizer e
do agir. Assim, a propésito do elemento B: “Aqui o paciente de fato nao recorda
nada do esquecido e do reprimido, mas sim o traduz em atos. Ele o reproduz nao
enquanto lembranga, mas enquanto agio” (/4., 1914, p. 129). “Quao maior ¢ a resis-
téncia, mais a lembranca é substituida pela atua¢io (a repeti¢ao)” (lbid., p. 131). O
paciente “coloca em ato diante de nés, por assim dizer, em vez de nos informar”
(1d., 1938, p. 101).

O discurso pessoal e o discurso impessoal formam, portanto, uma oposigio que
poderia ser posta na base de uma tipologia de enunciados (pode-se evidentemente
aproximar essa oposi¢ao aquela entre discurso e histéria, de E. Benveniste). Tente-
mos, a partir dos exemplos que Freud enumera, captar as propriedades de cada um
dos termos. “O analisando nao diz que ele se recorda de ter sido insolente e incré-
dulo perante a autoridade parental, mas sim se comporta dessa forma perante o
analista. Ele ndo se lembra de ter-se sentido, no decorrer de suas investigagoes in-
fantis de ordem sexual, desesperado e desconcertado, privado de apoio, mas sim traz
um amontoado de ideias e de sonhos confusos, se queixa de nao conseguir nada e
acusa o destino por jamais concluir um empreendimento. Ele nao se recorda de ter
provado um intenso sentimento de vergonha de certas atividades sexuais e de ter
temido que elas fossem descobertas, mas sim mostra que tem vergonha do trata-
mento ao qual se submeteu e procura manté-lo em segredo frente a todos” (/4., 1914,
pp- 129-130).

Notemos que:

a) nos dois casos, trata-se de um comportamento verbal, de enunciados;

b) o primeiro tipo de discurso se centra no passado; o segundo, no presente;

¢) consequentemente, o primeiro tipo de discurso nao contém referéncias a situ-

agdo de enunciagio. O ex que pode aparecer ai nao é o ex que fala (embora se

trate da “mesma” pessoa, isto é, do mesmo nome préprio); é um ex de valor
indicial enfraquecido. Em oposigao, o segundo tipo de discurso se refere aos pro-
tagonistas da enunciagio, aquele que escuta e aquele que fala;

d) o primeiro tipo de discurso corresponde sempre & mesma agao: lembrar-se,

contar; enquanto o segundo pode ter fungdes diferentes: a insoléncia, a insub-

missao, o desinimo, a depressao, a amargura, a vergonha, o medo. Essa lista pa-
rece poder ser prolongada indefinidamente. O préprio Freud remete esses dois
tragos a auséncia ou a presenca de agio.

Eis um outro exemplo do segundo tipo de discurso: “a confissao de uma mogao
de desejo proscrita se torna especialmente dificil quando ela deve ser feita & prépria

pessoa que ¢ seu objeto” (/d., 1912b, p. 370). Poder-se-iam resumir assim todas as



24

diferengas: o discurso impessoal procura separar claramente o enunciado da enun-
ciagdo; o discurso pessoal tende a confundi-los.

Essa diferenga parece capital, e nao seguiremos aqui Laplanche e Pontalis, que
formulam algumas reservas a esse respeito: “nao vemos por que o analista estaria
menos implicado quando o sujeito /be conta determinado acontecimento do seu
passado, /be relata determinado sonho, do que quando se volta para o analista em
uma atitude. — Tal como a ‘atua¢ao’, o dizer do paciente é um modo de relagio que,
por exemplo, pode ter por fim agradar ao analista, manté-lo a distincia, etc.; tal
como o dizer, o agir ¢ uma forma de veicular uma comunicagio” (Laplanche &
Pontalis, 2001, pp. 520-521). Vimos, com efeito, que os dois eram discursos (evita-
remos a férmula “veiculo de comunica¢io”) e que os dois eram agdes; mas a oposi-
¢ao estrutural (interna) de Freud nio poderia ser recusada em nome de um critério
funcional (externo, finalista: “ter como objetivo”).

A tarefa do analista é a de fazer reconhecer o fenémeno de transferéncia enquanto
tal (de “adivinhi-la toda vez” e de “traduzi-la ao enfermo”, Freud, 1905b, p. 279),
de obrigar o enfermo a tomar consciéncia de seu cardter secunddrio. Tarefa extrema-
mente drdua, pois se enfrenta aqui a superpotente ilusio do auténtico e do original.
Como nota Freud sobre essa tarefa: “a vida real nao oferece nenhum modelo para
ela” (1d., 1915, p. 314).

O trajeto da cura psicanalitica se reduz entao ao esquema seguinte: discurso im-
pessoal (1) — discurso pessoal — discurso impessoal (2); em que ele nao faz senao
reproduzir o esquema de base de toda narrativa (a nao ser que ele forneca o seu pro-
t6tipo), que é: equilibrio (1) — desequilibrio — equilibrio (2). A apari¢ao da transfe-
réncia (do discurso pessoal) corresponde a ruptura do equilibrio; a apari¢ao no enun-
ciado daquilo que provoca a transferéncia, ao estabelecimento de um novo equilibrio.
A cura psicanalitica seria, portanto, de alguma forma uma introdugo e, em seguida,
uma evacua¢io daquilo que Benveniste nomeia “a subjetividade na linguagem” (o
discurso que tende a confundir enunciado e enuncia¢do), daquilo que ¢, na lingua-
gem, individual e particular. Cf. Lacan (1998): “sé existe progresso para o sujeito atra-
vés da integracio a que ele chega de sua posicao no universal” (p. 225). O discurso
impessoal ¢ a norma, a saide psiquica, o elemento assepsiado e esterilizado. Feliz-
mente, sobra sempre um ato de enunciagao por enunciar (aquele do enunciado im-
pessoal, precisamente), e 0 “progresso” nio serd jamais total. O dizer nao poderd ja-
mais apagar o agir por completo, na medida mesma em que dizer ¢ agir.

Retornemos a transferéncia. O que formava sua originalidade aos olhos de Freud,
qual seja, o fato de que a situacio presente estava calcada numa situagao passada
(“[A transferéncia] compde-se sem excegao de repetigoes e clichés de reagoes anteri-

ores, incluindo infantis”, Freud, 1915, p. 316; “seus sentimentos [do enfermo] nao



25

provém da situagdo atual e ndo se aplicam a pessoa do médico, mas sim repetem
algo que jd ocorreu com ele uma vez antes”, /d., 1916-7, p. 461), corre bastante risco
de se encontrar em qualquer situacao verbal e de nao poder mais, por isso mesmo,
servir de signo distintivo. Freud percebeu bem o perigo ao tratar do “amor de trans-
feréncia”: “este é um cardter essencial de todo enamoramento: nao hd nenhum que
nao repita modelos infantis” (/4., 1915, p. 317). Assim, contrariamente ao que ele por
vezes afirmou (a transferéncia “vai além da medida e da forma que se poderia justi-
ficar como [...] racional”, (/d., 1912b, p. 366), Freud acabou por ver ai o tipo mesmo
da situagao verbal: “a transferéncia se estabelece espontaneamente em todas as rela-
¢6es humanas, assim como na relagao do enfermo com o médico” (1., 1909, p. 55);
ou “a transferéncia [...] domina de fato as relagbes de uma pessoa com seu entorno
humano” (4., 1925, p. 68). A situagdo da transferéncia talvez seja mesmo uma “nova
edigao” (“simples reimpressao” ou “edigao revista e corrigida”), mas nés nao dispo-
remos jamais da edi¢ao original.

Por isso, a importincia da descri¢ao que Freud deu da transferéncia s6 se torna

maior.

Bibliografia

Freud, S. (1905a). “Der Witz und seine Bezichung zum Unbewussten”. In: Gesam-
melte Werke, Band 6. Frankfurt am Main: Fischer Verlag.

(1905b). “Bruchstiick einer Hysterie-Analyse”. In: Gesammelte Werke,
Band 7. Frankfurt am Main: Fischer Verlag, pp. 161-286.

(1909). “Uber Psychoanalyse”. In: Gesammelte Werke, Band 8. Frank-
furt am Main: Fischer Verlag, pp. 1-60.

(1912a). “Ratschlige fiir den Arzt bei der psychoanalytischen Behand-
lung”. In: Gesammelte Werke, Band 8. Frankfurt am Main: Fischer Verlag, pp. 375-
387.

(1912b). “Zur Dynamik der Ubertragung”. In: Gesammelte Werke, Band
8. Frankfurt am Main: Fischer Verlag, pp. 363-374.

(1913). “Zur Einleitung der Behandlung”. In: Gesammelte Werke, Band
8. Frankfurt am Main: Fischer Verlag, pp. 453-478.

(1914). “Erinnern, Wiederholen und Durcharbeiten”. In: Gesammelte
Werke, Band 10. Frankfurt am Main: Fischer Verlag, pp. 125-136.

(1915). “Bemerkungen iiber die Ubertragungsliebe”. In: In: Gesammelte
Werke, Band 10. Frankfurt am Main: Fischer Verlag, pp. 305-321.

(1916-7). “Vorlesungen zur Einfithrung in die Psychoanalyse”. In: Ge-
sammelte Werke, Band 11. Frankfurt am Main: Fischer Verlag.



26

(1920). “Jenseits des Lustprinzips”. In: Gesammelte Werke, Band 13,
Frankfurt am Main: Fischer Verlag, pp. 1-69.

(1925). “Selbstdarstellung”. In: Gesammelte Werke, Band 14. Frankfurt
am Main: Fischer Verlag, pp. 31-96.

(1938). “Abriss der Psychoanalyse”. In: Gesammelte Werke, Band 17.
Frankfurt am Main: Fischer Verlag, pp. 63-138.

Lacan, J. (1998). Escritos. Trad. Vera Ribeiro. Rio de Janeiro: Zahar.

Laclos, C. (2012). As relagoes perigosas. Trad. Dorothée de Bruchard. Sao Paulo: Pen-
guin Companhia.

Laplanche, J.; Pontalis, J. B. (2001). Vocabuldrio da Psicandlise. Trad. Pedro Tamen.
42 ed. Sdo Paulo: Martins Fontes.



Filosofia e
Humanidades’

* Os artigos de Yara Frateschi, lvan Domingues e José Crisostomo, pub-
licados a seguir nesse numero, foram inicialmente apresentados, aten-
dendo a convite, na Semana da Associacao Nacional de P6s-Graduacao
em Filosofia — ANPOF realizada entre os dias 21 e 25 de junho de 2021,
mais precisamente no dia 24 de junho de 2021, Mesa Filosofia e Humani-
dades, com moderacao de Agnaldo Cuoco e transmissao pelo canal do
YouTube da entidade, podendo ainda ser acessada.

Ao dar-lhes a forma de artigo, os autores incorporaram novos

elementos nas matérias examinadas assim como desenvolveram
novos elos na ordem das razoes requisitadas, enriquecendo o con-
junto das contribuicoes que ora vem a lume, mas sem perder de
todo as marcas da elocugao oral do contexto de onde surgiram.



Filosofia e humanidades: as blindagens
de uma historiografia sexista

Yara Frateschi
Unicamp

RESUMO

O presente artigo é marcado pela preocupa-
¢do em alargar o chamado cAnone da filoso-
fia ocidental, patrocinada pela tradicio filo-
sofica e sua narrativa triunfalista, levada a
cabo pela histéria da filosofia de ontem e de
hoje, com sua disposicio de celebrar a Filo-
sofia mainstream e as grandes mentes mascu-
linas, como Kant e Descartes. Trata-se de
alargar o cinone filoséfico e de relancar o
projeto das humanidades, em defesa de uma
“histéria da filosofia aberta e feminista”,
tendo ao centro Elisabeth da Bohemia, Emi-
lie du Chatelet, Madame de Scudéry e Ma-
deleine de Sablé, além de Macaulay e Chris-
tine de Pizan.

PALAVRAS-CHAVE

Histéria da Filosofia; Mulheres na filosofia;
Feminismo.

ABSTRACT

The present article is marked by the concern
to expand the so-called canon of western phi-
losophy, sponsored by the philosophical tra-
dition and its triumphalist narrative, carried
out by the history of philosophy of yesterday
and today, with its willingness to celebrate
the “Big” Philosophy and the great male
minds, such as Kant and Descartes. It is
about expanding the philosophical canon
and relaunching the project of the humani-
ties, in defense of a “history of open and fem-
inist philosophy”, with Elisabeth da Bohe-
mia, Emilie du Chatelet at the centre, Mad-
ame de Scudéry and Madeleine de Sablé, as
well as Macaulay and Christine de Pizan.

KEY WORDS

History of Philosophy, Women in Philoso-
phy, Feminism.



29

A fim de refletir sobre o tema Filosofia e Humanidades, proposto pela ANPOF, co-
mego com um diagnéstico ndo muito animador. A fragmentagao interna — relacio-
nada 2 hiperespecializagao precoce — faz com que as tradicionais subareas da filosofia
se comuniquem pouco e, mais alarmante ainda, faz como que pesquisadoras e pes-
quisadores de uma mesma subdrea parecam uns aos outros como falantes de linguas
desconhecidas'. Se a conversa anda prejudicada internamente, tampouco podemos
dizer que a filosofia esteja se comunicando bem com as demais humanidades e ciéncias
humanas, o que nio significa que nao haja comunicacao alguma, evidentemente.

Sao diversos os fatores — de natureza histérica, institucional, metafiloséfica ou
filoséfica — que nos trouxeram a este ponto. Nao me proponho a analisi-los em sua
diversidade, apenas sugerir que a constru¢ao do cinon filoséfico é um fator a se levar
em consideragao quando nos perguntamos pelas razdes que nos conduziram a hipe-
respecializagao e a um certo isolamento com relagio as demais humanidades e cién-
cias humanas. Pretendo sugerir que a ampliagao, ou melhor, a democratizacio do
canon talvez seja uma aliada na busca por encurtar distdncias internas e construir
pontes de comunicagao mais ricas com as outras dreas. N2o se trata apenas de incluir
novos nomes que se adequem a visao consolidada do que é a verdadeira filosofia, mas
de trazer das margens para o centro aquelas e aqueles que foram expulsos da histéria
da filosofia por elegerem temas nio considerados propriamente filoséficos, tanto
pelos filésofos canonizados, quanto por aqueles que os canonizaram.

Antes de colocar em tela o cardter eurocéntrico do cAnon, restrinjo-me a nomear
como um problema o fato de que as histérias da filosofia ocidental (além de serem
contadas pelas lentes do Norte) sao histérias contadas por homens, nas quais figuram
fil6sofos homens, como se ao longo da histéria nunca tivesse havido uma mulher
digna do titulo de filésofa, nem mesmo nas terras do Norte. Tanto ¢ assim, que nos
livros de histdria da filosofia Ocidental mais usados no Brasil — de autoria de Francois
Chatelet, Emile Brehier, Nicola Abbagnano, Giovanni Reale, Bertrand Russell, por
exemplo — ndo encontramos filésofas, salvo rarissimas excegdes, mas um seleto grupo
masculino que nos acostumamos, desde a graduagio em filosofa, a identificar com
os grandes e verdadeiros filésofos de todos os tempos. Esses historiadores e tantos
outros fecharam o cinon para as mulheres: para as filésofas da Grécia Antiga, para as

filésofas da Idade Média, do Renascimento, da Modernidade, e também da Con-

temporaneidade. As vezes encontramos uma ou duas estrelas solitdrias.

! Sobre o problema da fragmentagio, conferir Filosofia e Humanidades, de ITvan Domingues, também neste
volume.



30

As grandes mentes masculinas

Uma justificativa difundida — que aparece nos coléquios de filosofia, nas redes soci-
ais, nas falas dos editores (como conta Eileen O’Neill) e até mesmo nas alegagoes
dos historiadores da filosofia (como mostra Sabrina Ebbersmeyer) — sustenta que as
fil6sofas nao entraram para o cAnon porque suas obras nao sao suficientemente gran-
diosas e seus temas nao sao propriamente filos6ficos. Ou seja, o cinon seria o lugar
dos cldssicos e os cldssicos sao grandes autores, que escreveram obras monumentais
sobre questdes atemporais, e tdo excepcionais a ponto de resistirem a passagem do
tempo, sendo relevantes ainda no presente. Nao pretendo recusar completamente a
ideia segundo a qual o cldssico permanece vivo pela sua capacidade de interpelar as
pessoas em épocas e realidades diferentes. Parece-me pertinente pensar que se um
autor ou uma autora nao morre com a passagem do tempo talvez isso se deva a sua
capacidade de escrever sobre o que transcende circunstincias pontuais e teima em
causar inquietagao nos seres humanos de diferentes tempos e lugares. De outro
modo, por que ainda lerfamos com tanto entusiasmo os gregos antigos?

Nao obstante, hd um pressuposto operando nessa resposta que merece ser questi-
onado. O que estd sendo dito, afinal de contas, é que, se Platdo, Aristételes, Descartes,
Spinoza, Leibniz, Hume e Kant — para citar alguns dos indubitavelmente consagrados
—, sd0 cldssicos, isso se deve ao fato incontestdvel de que eles sao os melhores, as gran-
des mentes que estdo a altura das verdadeiras e perenes questoes filoséficas®.

Contudo, para o argumento das “grandes mentes” funcionar, ¢ preciso tornar
irrelevante o fato de que o género, a cor e a origem das grandes mentes sio os mes-
mos, com rarissimas excegoes. Assim como ¢é preciso tornar irrelevante o fato tam-
bém incontestdvel de que os historiadores da filosofia — pegas-chave nos processos
de constru¢ao do cinon — compartilham com as mentes que elegem como grandes
os mesmos marcadores sociais, salvo rarissimas excecoes.

Em outras palavras, o argumento das “grandes mentes” funciona sem reparos
apenas se for capaz de se fechar contra a questao de género e enquanto conseguir
sustentar que o género — dos fildsofos e dos historiadores da filosofia — nao tem
rigorosamente nada a ver com a hegemonia masculina do cAnon. Uma vez rompida
a barreira e posta a questdo de género, comecamos a questionar se a consagrada

grandeza dessas mentes nio teria alguma coisa a ver com elementos nao propria-

> Empresto de Lisa Shapiro a andlise sobre a identificagio dos filésofos canonizados como portadores de gran-
des mentes e sigo as pistas deixadas por ela para a contestacio dessa visio através de O’Neill (1997 e 2005),
Ebbersmeyer (2019) e Detlefsen (2018).



31

mente filoséficos, mas politicos, culturais ou sociolégicos. E comecamos a questio-
nar se as mulheres nao sio consideradas grandes filésofas dignas de consagracio em
funcao de sua insuficiéncia filoséfica ou porque sao mulheres.

Pretendo, com isso, dizer que nao hd apenas questoes filoséficas envolvidas nos
processos de constru¢ao do cAnon, como sugere o argumento das grandes mentes.
Como todo e qualquer processo histérico, este também estd situado no tempo e no
espago, permeado por questdes politicas, sociais e culturais. Para desmistificar o ca-
non e, quem sabe, amplid-lo em diversas direcoes, é preciso questionar essas blinda-
gens — inclusive aquela de matriz estruturalista, que opera ainda com severidade no
Brasil — e levar seriamente em consideragio a intromissao desses fatores externos a
filosofia na defini¢do da narrativa hegemoénica, que é masculina de ponta a ponta.

Se 0 método estrutural — tanto de Martial Gueroult quanto de Victor Goldschmidt
— atrapalha a abertura do cinon tal como proponho aqui, é por tender a apartar a
estrutura da obra filoséfica da sua génese, defendendo um foco na arquitetonica e na
articulagao conceitual que nao se deixa contaminar pelos fatores supostamente exter-
nos a obra filoséfica como, por exemplo, fatores econdmicos, politicos e biogréficos.
Com isso, perdemos a chance de compreender aquelas obras cuja articulagio concei-
tual é explicitamente vinculada a biografia dos autores e aos elementos concretos que
os motivam a fazer filosofia. Como procurarei mostrar na terceira se¢io deste texto,
diversas obras escritas por mulheres ao longo da histéria estao voltadas para refletir
filosoficamente sobre as condi¢des politicas, sociais e culturais que as desprivilegiam.
Compreendé-las, inclusive enquanto obras filoséficas, implica relaciond-las com esses
aspectos que o método estrutural nao soube levar em consideracio, o que enrijeceu e
empobreceu tanto o trabalho do intérprete quanto o do historiador da filosofia, e
contribuiu para que ficdssemos com um grupo bastante reduzido de obras considera-
das genuinamente filoséficas. Penso, em contrapartida, que a barreira imposta pelo
método estrutural comega a ceder quando buscamos compreender a obra como uma
arquitetonica conceitual situada —no tempo, na histéria, nos embates politicos, econé-
micos, sociais e culturais — e quando abandonamos a ficgao de que as experiéncias dos
autores sao irrelevantes para as filosofias que fazem. Abrir o cinon exige livrar-se da
metodologia que aparta obra e autoria, como se a fildsofa ou o filésofo nao tivessem
histéria de vida, corpo, género, cor e fossem apenas e tao somente figuras geniais,
portadoras de grandes mentes. Essa ficcao alimenta outra: a de que os intérpretes ou

os historiadores da filosofia também sao sujeitos nao-situados, suspensos no tempo e



32

no espago, sem atributos particulares e rigorosamente neutros no exercicio do seu ofi-

cio. Colocarei isso em questao na préxima segao’.

Nem sempre foi assim: o desaparecimento das mulheres

De acordo com Eileen O’Neill, a historiografia filoséfica nao foi sempre exclusiva-
mente masculina. Em 1998 e em 2005 ela publicou dois artigos — Disappearing ink:
Early modern women philosophers and their fate in history e Early modern women phi-
losophers and the history of philosophy — mostrando que o desaparecimento das filé-
sofas, na Franca e na Inglaterra, aconteceu em data mais ou menos precisa. Por
exemplo, em diversos catdlogos do século XVII (produzidos por Gilles Menages,
Jean de La Forge e Marguerite Bufet) constavam mulheres filésofas, assim como em
algumas das histérias da filosofia mais lidas na época. Na de Thomas Stanley cons-
tavam 24 filésofas antigas. Elisabeth da Bohemia, Emilie du Chéatelet, Madame de
Scudéry e Madeleine de Sablé — nomes quase desconhecidos no Brasil — também
eram tema de obras exegéticas. Contudo, eis o ponto de O’Neill, a partir do século
XVIII as mulheres vao desaparecendo dos livros de histéria da filosofia, até o seu
completo sumigo no século XIX, quando “nenhuma mulher, em lugar algum, foi
descrita como colaboradora original e significativa para a filosofia moderna”
(O’Neal, 2005, p.186).

Em From a ‘memorable place’ to ‘drops in the ocean’: on the marginalization of women
philosophers in German historiography of philosophy (2019), Sabrina Ebbersmeyer parte
do mesmo fato — o desaparecimento das filésofas da histéria da filosofia a partir do
século XVII — atestando que as descobertas de O’Neill sobre as historiografias france-
sas e inglesas também sao vdlidas para as alemas. Com base em ampla documentagio,
Ebbersmeyer mostra que também na Alemanha havia ampla discussao em torno das
obras das fil6sofas até o século XVIII, em “contraste radical com o siléncio em relacio
as mulheres nas histérias da filosofia posteriores” (Op. Cit., 2019, p. 3).

Interessa notar, para os propdsitos desse texto, que tanto O’Neill quanto
Ebbersmeyer encontram em fatores extrinsecos a filosofia possiveis explicagoes para
a progressivo desaparecimento das mulheres das histérias europeias da filosofia do

século XVIII ao XIX. Nao que nao devam ser cogitadas também razoes internas,

® Para uma excelente abordagem das limitagoes do método estrutural, conferir Canhada, 2020. Carmel Ramos,
por sua vez, com quem estou plenamente de acordo, defende a necesséria contestagio do método estrutural
para a reinsercio das mulheres na histéria da filosofia (Ramos, 2020).



33

mas ambas procuram mostrar que as filésofas comegaram a ser varridas da historio-
grafia justamente no momento em que a luta pela emancipacio feminina se mostrou
forte o suficiente para colocar em ameaca a ordem patriarcal. Em uma passagem,

que vale ser citada na integra, O’Neill afirma que

o dramdtico desaparecimento das mulheres das histdrias da filosofia no XIX
s6 pode ser compreendido se nos movermos para fora da filosofia e examinar-
mos o clima politico e social que se seguiu & Revolugio Francesa. Desde o
comego da democracia moderna havia uma inquietagio cultural em torno de
saber se a entrada limitada das mulheres na nova esfera piblica democratizada
iria levar & igual participagdo das mulheres no poder politico e econémico.
Nesse periodo, a mulher autora passou a simbolizar a autonomia crescente de
todas as mulheres e a possibilidade da sua independéncia econémica. Ela sim-
bolizava a possibilidade do desmantelamento da ordem patriarcal. Mas foram
as tedricas - especialmente as filésofas — que receberam uma recep¢io particu-
larmente grosseira no século XIX, pois ser filésofo nesse periodo era ser um
formador da cultura, ter poder para demarcar e distinguir todos os campos do
conhecimento e para decidir o valor de caminhos alternativos de investigagao
e conhecimento. Mas e se “rainhas filésofas” pudesse governar a polis? Tal
desmantelamento da hegemonia masculina no nascimento da democracia mo-
derna era bem mais do que a maioria dos apoiadores da democracia poderia
suportar (O’Neill, 2005, p. 186).

Em outras palavras, O’Neill aventa a hipétese, que me parece convincente, de
que o desaparecimento das mulheres da histéria da filosofia faz parte de um movi-
mento reaciondrio com relacao a questao de género, liderado por homens em diver-
sos campos de atuagao, a fim de impedir que a emancipagao feminina chegasse ao
ponto da igualdade politica e econémica. No limite, o que estava em disputa era a
democratiza¢ao da nascente e ainda duramente excludente democracia moderna. E,
uma vez que o estatuto de “filésofo” conferia legitimidade e poder, desaparecer com
as filésofas era mais um modo de evitar que as mulheres se fizessem tao legitimas
quanto os homens para ocupar lugares de destaque nas instincias decisérias. “E se
as rainhas fil6sofas pudessem governar a polis?”.

Sabrina Ebbersmeyer, por sua vez, aponta que, embora o movimento pela eman-
cipagdo feminina no final do século XIX na Alemanha pudesse ser um novo estimulo
para que se retomasse a discussao sobre o apagamento das mulheres da histéria da
filosofia — sobretudo por causa da demanda pelo direito 4 educacio universitéria,
implementado na Alemanha bem tardiamente —, nao foi isso o que aconteceu. Pelo
contrdrio, houve uma intensificacao do esfor¢o para o apagamento das mulheres, o
que parece estar diretamente relacionado com o momento politico e deve ser enten-
dido como “sintoma da tentativa de manter as mulheres fora da academia em geral

e fora da filosofia em particular” (Ebbersmeyer, 2019, p. 3). Com essa inten¢ao, os



34

préprios historiadores da filosofia passam a justificar a auséncia de mulheres com o
argumento de que suas filosofias sao deficientes, pobres, secunddrias ou nem mesmo
dignas do nome “filosofia”. Como mostra a autora, “Carriere definia o papel das
mulheres na filosofia como especificamente feminino e, portanto, deficiente” (/6id.,
p. 18), razao pela qual passa a atribuir as mulheres os papéis de assistente ou segui-
dora. Joél, por sua vez, era explicito em “afirmar a inaptidao natural da mulher para
a filosofia” (/bid.). Ebbersmeyer sublinha que a inten¢o compartilhada por ambos
os historiadores da filosofia era justamente a de “desencorajar as mulheres a estuda-
rem filosofia” e buscarem o ingresso na universidade (/dem).

Causa profunda preocupagao o fato de que a mudanga de cendrio provocada por
importantes conquistas das mulheres — acesso ao ensino superior e direito de voto,
por exemplo — nao tenha alterado a postura dos historiadores da filosofia de maneira
significativa no século XX, que parecem ter se adequado perfeitamente bem ao de-
saparecimento das filésofas, um sequestro perfeito. Entretanto, parece que temos
sinais suficientes para apostar no resgate, e hd muitas pesquisadoras e projetos aca-
démicos em diversas institui¢oes no Brasil e no exterior trabalhando por isso e bus-
cando realizar aquele trabalho que Lisa Shapiro, inspirada nos trés volumes de 4
History of Woman Philosophers de Mary Ellen Waithe, chama de “arqueolégico”.
Hoje hd uma disposicao evidente — e cada vez mais organizada - para que a histéria
da filosofia do Ocidente possa ser contada de outros modos, agora com as filésofas
que sempre existiram, mas que em certo momento desapareceram na narrativa ofi-
cial. Grupos de pesquisa diversos, em renomadas institui¢des das Américas e da Eu-
ropa, estao voltados para investigar, traduzir e divulgar as obras de filésofas de todos
os periodos histéricos.

Hoje, ja dispomos de alguns contrapontos as tantas histérias da filosofia que
omitiram as mulheres: nos volumes de Mary Ellen Waithe, nos estudos exegéticos
sobre as obras escritas por mulheres, em projetos como o Extending New Narratives,
o New Voices, entre outros. No Brasil, hd de se comemorar que Nisia Floresta tenha
ganhado um belo e extenso capitulo na segunda parte da Histdria da Filosofia no
Brasil de Paulo Margutti, e a proliferagao de projetos de pesquisa individuais e co-
letivos voltados para as filosofias produzidas por mulheres, alguns vinculados aos
dois Grupos de Trabalho da ANPOF com abordagens explicitamente feministas da
filosofia e da sua histéria, “Filosofia e Género” e “Mulheres na Histéria da Filoso-
fia”. H4 também projetos de divulgacao e difusao como, por exemplo, Uma fildsofa
por més e o Blog Mulheres na Filosofia, sediado na Rede de Blogs Cientificos da Uni-
camp. Fundada em 2019, a Rede Brasileira de Mulheres Fil6sofas tem sido capaz de

colocar esses projetos em didlogo. As blindagens come¢am a perder forca.



35

0 sexismo em disputa na filosofia

A medida em que estudamos os escritos das filésofas — nos seus mais diferentes estilos —
descobrimos que desde a Antiguidade Grega até os dias de hoje elas vém se dedicando
a todos os ramos da filosofia. Antes que se diga que as mulheres estavam apenas interes-
sadas nas questdes que as afetavam diretamente enquanto mulheres, vale lembrar, por
exemplo, da filosofia politica de Christine de Pizan, da epistemologia de Elisabeth da
Bohemia, da metafisica de Anne Conway e da fisica de Emilie du Chatelet*.

Contudo, ¢ interessante notar, e nao hd por que considerar isso um demérito,
que muitas dessas filésofas contestaram o sexismo dos grandes fil6sofos e refletiram
sobre as questoes de género. Que se tome como exemplo a contestacao que Cristine
de Pizan fez de Aristdteles por ter naturalizado a inferioridade da mulher, ou as
durissimas criticas que Mary Wollstonecraft e Catherine Macaulay enderegaram a
Rousseau’. Tomar conhecimento dessas criticas é fundamental para que saibamos
que o sexismo dos grandes filésofos sempre esteve em contestacao pelas filésofas de
todas as épocas, embora os historiadores da filosofia, inclusive os contemporineos,
tenham silenciado as vozes feministas contestatdrias.

A maneira como tem sido contada a histéria da filosofia nos d4 a falsa impressao
de que o sexismo dos filésofos sempre grassou sem resisténcia no campo da prépria
filosofia, o que alimenta aquele argumento amplamente conhecido de que eram se-
xistas porque eram “homens do seu tempo”, como se no “seu tempo” a questao de
género nao estivesse em disputa. Estava. E as filésofas, por longos e longos séculos,
assumiram a tarefa de desconstruir filosoficamente a tao antiga e sistematicamente
renovada tese, de matriz aristotélica, a respeito da precariedade racional, moral e
politica das mulheres. Se a filosofia ocidental tem sido, desde a Antiguidade, um
campo de batalhas epistemoldgicas, metafisicas e éticas, uma outra historiografia nos
dd a conhecer que ela tem sido também um campo de intensa disputa sobre aquela
que hoje chamamos de questao de género.

Assim sendo, se é verdade que o sexismo das grandes mentes masculinas foi con-
testado com bons argumentos e reinvindicagoes de igualdade em seus préprios tem-
pos, perde sentido o contra-argumento persistente ainda hoje de que é anacrénica
uma abordagem feminista das obras de Rousseau, Kant, Hegel, Schopenhauer e Ni-

etzsche, para citar alguns filésofos cléssicos de viés sexista. Esses fildsofos escreveram

# Para excelentes apresentagdes dessas filésofas, conferir os verbetes “Christine de Pizan” por Ana Schimidt
(Schimidt, 2020); “Elisabeth da Bohemia” por Katarina Peixoto (Peixoto, 2020); “Anne Conway” por Nas-
. . . . . I3 5 o1 A » .. . . .
tasja Pugliesi (Pugliesi, 2020); “Emilie du Chételet” por Mitieli Seixas (Seixas, 2020).

> Tratei demoradamente das criticas de Macaulay e Wollstonecraft a Rousseau em “Sofia: a grande Contradigio
de Rousseau” (Frateschi, 2021).



36

suas obras em contextos vibrantes de reinvindicacao pela igualdade de género, en-
quanto suas contemporineas estavam requerendo direitos: a educagio formal e ao
acesso 4 universidade, de escolha no matrimoénio, a heranca e a propriedade, ao tra-
balho fora de casa, ao voto, de ocupar liviemente os espagos diversos da “esfera pu-
blica” nascente. Essas “grandes mentes” poderiam ter se aliado & luta das mulheres
de seu tempo por liberdade e igualdade, mas nao o fizeram. Ao contririo, optaram
por defender — por vezes com argumentos filoséficos — que elas permanecessem
confinadas ao lar, o lugar mais adequado a realizacao da sua natureza. Como diz

Seyla Benhabib a respeito de Hegel:

Ao defender firmemente que o lugar das mulheres é na familia, ao argumentar
contra a educacio das mulheres — exceto como meio de aprender as habilida-
des necessdrias para administrar a casa — Hegel nao foi simplesmente ‘uma
vitima vulnerdvel dos preconceitos do seu tempo’. Seu tempo foi revolucions-
rio e no circulo mais préximo a Hegel, o dos seus amigos romanticos, ele
encontrou mulheres brilhantes, talentosas e rebeldes que certamente sugeri-
ram para ele o que a verdadeira igualdade de género poderia significar no fu-
turo. Hegel viu o futuro e nao gostou dele (Benhabib, 2021, p. 507).

Se Hegel — como os filésofos modernos de um modo geral, com honrosas exce-
¢oes — “viu o futuro e nao gostou dele”, em diversas obras escritas por mulheres
encontramos, em contrapartida, filosofias praticas que projetam o futuro denegado
em modelos éticos e politicos nos quais as mulheres sao portadoras de direitos e
liberdades e tém plenas capacidades intelectuais e artisticas. Que se tome como
exemplo uma das mais conhecidas e antigas utopias feministas do ocidente, A cidade
das Damas, na qual Pizan desenha uma cidade para “abrigar as mulheres que até
hoje foram desprezadas, agredidas, injusticadas e sofreram caladas” (Pizan, 2006, p.
126). Protegé-las do desprezo masculino — infelizmente sustentado pelos grandes
filésofos e escritores, como Aristételes, Cicero e Ovidio, de acordo com Pizan — é a
maneira encontrada por ela, ainda no século XV, de apontar para uma cidade futura
na qual mulheres pudessem ser filésofas, poetas, rainhas ou o que quisessem ser,
desde que em conformidade com a vontade de Deus.

Tomemos como exemplo, dois séculos mais tarde, Letters on Education (1790),
de Catharine Macaulay, no qual a filésofa denuncia o fato de Rousseau defender
que a “Natureza deseja a submissao de um sexo por outro” quando, na verdade, essa
submissio, de acordo com ela, é produto da cultura (1790, p. 128). E importante
notar que, para algumas filésofas do final do século XVIII, Rousseau aparece como
continuador moderno do sexismo de Arist6teles, contra o qual voltam seus esforgos
argumentativos, a fim de defender a igualdade racional, moral, juridica e politica

entre homens e mulheres. Contra o autor do Emilio, Macaulay defende a tese de



37

que se as habilidades intelectuais e corpéreas das mulheres sao corrompidas — assim
como os seus direitos — isso nao se deve, obviamente, a2 Natureza ou a Providéncia,
como quer Rousseau, mas a educagao das mulheres: “A situagio e a educacio da
mulher tendem a corromper e a debilitar os poderes da mente e do corpo” (/bid., p.
133, grifo meu). Sendo assim, uma mudanga consistente tanto no plano intelectual,
quanto moral e politico — ou seja, capaz de fazer justica as potencialidades de todos
os seres humanos — requer uma mudanga anterior no plano da educagio, nio apenas
das mulheres, mas também dos homens.

Essa também ¢ a aposta de Mary Wollstonecraft em Reinvindicacio dos direitos
da mulher (1792), para quem as mulheres deveriam “adquirir virtudes humanas (ou
perfeicoes) mediante os mesmos meios que os homens em vez se serem educadas
como uma espécie de criatura imagindria pela metade — uma das extravagantes qui-
meras de Rousseau” (Wollstonecraft, 2016 p. 62).

Em outras palavras, se as mulheres nao tém o mesmo desempenho que os ho-
mens nas diversas dreas de atua¢ao humana isso se deve ao fato de terem sido impe-
didas de fazer uso pleno das suas faculdades, sendo a sua prépria educagao um fator
de impedimento do desenvolvimento dessas faculdades. A extravagincia de Rous-
seau, para Wollstonecraft, é retratar a mulher como metade humana, sendo o Emi-
lio o paradigma da humanidade: um ser humano homem completo.

Emile de Chatelet ¢ outra fildsofa a insistir nesse mesmo ponto, ou seja, que as

desigualdades entre homens e mulheres nao advém de diferengas naturais:

Reflitamos porque, em tantos séculos, nenhuma boa tragédia, nenhum bom
poema, nenhuma grande histéria, nenhuma bela pintura, nenhum livro de fi-
sica veio das maos de uma mulher. E porque essas criaturas, cujo entendimento
em todas as coisas parece ser igual a0 do homem, parecem ser impedidas por
uma forga invencivel do lado de cd da barreira. Que alguém me dé uma expli-
cagao, se é que ela existe. Deixo para os naturalistas encontrarem uma explica¢io
fisica, mas enquanto isso nio acontecer as mulheres tero direito de protestar
contra a educagio que recebem. Da minha parte, confesso que, se fosse rei, per-
mitiria que as mulheres compartilhassem todos os direitos da humanidade, sobre-
tudo os da mente (Du Chételet, 2009, p. 48, traducio e grifo meus).

Se a autora de Institutions de physique (1740) estava mesmo convencida de que
nenhuma grande obra veio das maos de uma mulher, importa menos do que a razao
apontada para a inegdvel desigualdade de género na produgao das artes, da ciéncia
e do conhecimento: para Du Chételet, as mulheres foram e continuam sendo pri-
vadas do direito de cultivar o intelecto e usi-lo livremente. E, uma vez que os “na-
turalistas” nao conseguem explicar a suposta desigualdade intelectual entre homens

e mulheres, essa desigualdade ¢ arbitraria, produto de uma educagao que nos priva,



38

contra a qual as mulheres tém todo o direito de protestar. Se Emilie Du Chétele
fosse rei, permitiria que as mulheres, que sao humanas, compartilhassem com os
homens os “direitos da humanidade”. Assim elas deixariam de ser as “criaturas pela
metade” as quais Mary Wollstonecraft se referia.

As passagens supracitadas de Pizan, Macaulay, Wollstonecraft e Du Chatelet pa-
recem reforcar as hipéteses de O’Neill e Ebbersmeyer, que vinculam o desapareci-
mento das mulheres da histéria da filosofia a intensificagao das lutas das femininas
por direitos, sobretudo depois da Revolu¢ao Francesa. Tanto que Pizan, Macaulay,
Wollstonecraft e Du Chatelet sequer aparecem nas histérias da filosofia mais auto-
rizadas e que nds ainda utilizamos. A pergunta de O’Neill “E se as rainhas filésofas
pudessem governar a polis?” parece querer lembrar que sempre houve mulheres al-
mejando ou imaginando ocupar as instdncias decisérias, sendo esse um caminho
para a conquista da igualdade de género. Como Du Chatelet, que, “se fosse rei,
permitiria que as mulheres compartilhassem todos os direitos da humanidade, so-
bretudo os da mente”. Devia ser esse 0 medo de Rousseau ao sentenciar que “uma
mulher intelectual é o flagelo do seu marido, dos seus filhos, dos seus amigos, de

seus empregados, de todo mundo” (Rousseau, 2009, p. 600).

Por uma historia da filosofia aberta e feminista

Iniciei esse texto mencionado a hiperespecializagao e a falta de comunicagao com as
humanidades como problemas a serem enfrentados pela drea de filosofia no Brasil. A
minha hipétese é a de que a maneira pela qual contamos a histéria da filosofia oci-
dental — que, mesmo que nao seja uma tnica maneira, via de regra é masculina, branca
e eurocentrada — contribui nao apenas para uma visao restritiva da filosofia, mas tam-
bém para a nossa baixa comunica¢ao com as outras dreas e para a auséncia de comu-
nicagao entre a historiografia da filosofia e as demais historiografias. Se eu estiver certa,
recontar essa histdria, trazendo as mulheres das margens para o centro, pode ser um
caminho para ampliar a nossa autocompreensio enquanto drea do conhecimento e
fomentar a interdisciplinariedade. Embora eu tenha focado até agora no marcador
género e mencionado as mulheres europeias que ficaram de fora das histérias da filo-
sofia antiga, medieval, moderna e contemporanea ocidentais, parece-me evidente que
recontar a histéria da filosofia, ainda do Ocidente, implica também que se traga das
margens para o centro a produgio filoséfica negra e do Sul do mundo.

Por que estudar obras escritas por mulheres amplia a visao que temos da filosofia
como o campo privilegiado das grandes questoes atemporais, metafisicas, epistemo-
l6gicas e abstratas? Porque a filosofia pode ser esse dominio, mas também pode ser
o campo de teorizagdo sobre as condicoes de realizacio da razao, dos direitos da
humanidade, da moralidade, da felicidade, etc. Ler certas obras escritas por fildsofas



39

nos faz ver que até mesmo a filosofia pratica nao se esgota no desenho de modelos
politicos e na justificagdo filoséfica das normas politicas e morais, afinal muito fre-
quentemente as mulheres — talvez por terem sido privadas dos “direitos da humani-
dade” (Du Chételet) — estao comprometidas com a pergunta pela efetivacio desses
modelos e normas. Nao que isso seja prerrogativa das fildsofas e nem que seja uma
verdade para todas, mas eu citei aqui cinco exemplos — Christine de Pizan, Catarina
Macaulay, Mary Wollstocraft e Seyla Benhabib - de filosofias de diferentes épocas
implicadas com a concretizacio dos direitos e das liberdades que tantos filésofos con-
sagrados afirmaram como sendo direitos e liberdades da humanidade, mas exclu-
indo disso as mulheres. Assim como excluiram os trabalhadores, os negros e os “sel-
vagens”, bons ou maus, mas selvagens.

Muito embora as filésofas mencionadas tenham um amplo leque de interesses
teéricos, nao hd por que esconder que o lugar que ocupam na sociedade — que é um
lugar de desvantagem em relagio aos homens, de privacao de direitos e de sofri-
mento diante do desprezo explicito pelas suas capacidades intelectuais — informa a
sua prépria maneira de fazer filosofia e de definir a tarefa da filosofia. Ao dar as
razdes pelas quais considera Emilie Du Chéatelet uma grande fildsofa, Karen De-
tlefsen surpreende: ao invés de buscé-las na filosofia natural da autora de Instituti-
ons de Physique (1740), a intérprete defende que a originalidade de Du Chatelet re-
pousa na maneira pela qual ela teoriza sobre a posse da razao, perguntando-se sobre
o papel da educacao nesse processo de aquisigao.

Essa interessante interpretacio sublinha, em primeiro lugar, que tais questoes
suscitavam interesse filoséfico na época de Du Chatelet, “mesmo que posterior-
mente tenham sido depreciadas dentro da filosofia” (Detlefsen, 2018, p. 130). Em
segundo lugar, Detlefsen sustenta com boas razdes que a originalidade e a criativi-
dade no tratamento que Du Chatelet d4 as questoes envolvendo a mente humana e
o tema da educagao estao relacionadas a um ponto de vista epistemolégico especi-
fico. A experiéncia vivida de Du Chételet enquanto membro de um grupo social em
desvantagem a “permite engajar-se visceralmente e mais diretamente com as ques-
toes da mente, da posse da mente, da educagio, especialmente na medida em que
essas questoes dizem respeito as mulheres” (/bid., p. 131). A autora associa Du Chéte-
let com uma linha de filésofos e filésofas do primeiro periodo moderno que tinham
por objetivo fazer com o que a filosofia afetasse a vida humana e, com isso, ela nos
leva a questionar: por que nao recuperar a dignidade dessa concep¢iao de filosofia

enquanto instrumento para melhorar a vida humana? Nio que esse seja o tnico



40

propésito da filosofia, evidentemente, mas o “fato de Du Chatelet manejar esse ins-
trumento para melhorar a vida de um niimero expressivo de pessoas estd entre as
razoes pelas quais eu a considero uma grande filésofa” (1bid.)°.

Essa visao a respeito da tarefa pritica da filosofia é frequentemente compartilhada
por filsofas de diferentes épocas que reagem ao que Seyla Benhabib chama, no final
do século XX, de “universalismo substitucionalista”, ou seja, projetos pretensamente
universalistas, mas que, efetivamente, substituem o ser humano pelo homem e tor-
nam paradigmdticas as experiéncias masculinas (ver Benhabib, 2021). Como vimos,
é justamente essa a critica de Macaulay e Wollstonecraft a Rousseau. E comum entre
essas filésofas o questionamento de projetos filos6ficos que reduzem a razao femi-
nina a realizacio das tarefas do cuidado e que sustentam concepgodes de justica, li-
berdade e igualdade que valem apenas para a “metade da raca humana” (ver Wolls-
tonecraft, 2016, p. 21). H4 de se notar que as filésofas mencionadas acima estao
preocupadas em ampliar o escopo da justica e da liberdade, perguntando-se nao
apenas sobre os melhores ideais e normas, mas também pela sua realizagdo, para o
que tanto a educagao quanto a filosofia desempenham papel fundamental. Para elas,
o exercicio tedrico nio pode se esgotar na abstragio ou no dmbito da justificacao
normativa. O que Marcuse disse certa vez sobre a filésofa Angela Davis — que para
ela a liberdade nao é apenas uma questao especulativa — é verdadeiro para filésofas
de diversas épocas e lugares. Alids, para Davis — assim como para Pizan, Macaulay,
Wollstonecraft, Du Chételet — a filosofia tem a tarefa pritica de contribuir para a
melhoria da vida humana enfrentado as exclusoes: “se nao nos diz como podemos
erradicar algumas das misérias deste mundo, nao merece o nome de filosofia” (Da-
vis, 2010, p.66, grifo meu)’. Portanto, a filésofa ou ao filésofo nao basta sustentar
ideais, pois que faz parte da tarefa teorizar sobre como realizé-los, principalmente

para as pessoas que estao mais privadas das condigoes de realizagao.

¢ Para Detlefsen, a exclusio de Du Chatelet e de outras filésofas modernas do cAnon estd relacionada com a
narrativa historiogréfica padrao, que retrata o século XVII “[...] como o século dos racionalistas continentais
(Descartes, Spinosa e Leibniz) e o XVIII como o século dos empiristas britanicos (Locke, Berkeley e Hume).
Kant foi aquele que sintetizou as duas tradi¢des, absorvendo o que era bom de cada uma e descartando o que
ndo era e promovendo assim o progresso do primeiro perfodo moderno. Essa histéria foca sobretudo na
epistemologia desses pensadores, com investigacio das questoes metafisicas na medida em que emergem do
foco na epistemologia. Havia quase nenhuma atengio 2 teoria dos valores, com exce¢io no interesse pela
liberdade enquanto decorrente de crencas tedricas sobre a natureza humana e sua interagio como o mundo
material e com Deus” (Detlefsen, 2018, p 129).

7 Sobre a tarefa da filosofia de acordo com Angela Davis, conferir Rodrigues e Ferreira, 2021.



41

Levando esses fatores em consideracio, temos boas razoes para defender, com Na-
tassja Pugliesi, uma histéria feminista da filosofia® e, com Lisa Shapiro, uma historio-
grafia mais aberta a temas e nomes nao consagrados (Shapiro, 2021). Na visio de Sha-
piro, o problema da exclusao das mulheres da histéria da filosofia nao serd resolvido
adequadamente apenas pela inclusao de algumas filésofas que podem “se adequar a
agenda filoséfica do cinon existente” e que se concentram, por exemplo, em questoes
de epistemologia e metafisica. Trata-se de uma reflexao de Shapiro sobre o cinon do
inicio da modernidade, mas que pode nos ajudar a pensar a questao do cinon de ma-
neira mais abrangente. Ela nao pretende, evidentemente, negar a importancia das ques-
toes epistemoldgicas e metafisicas, mas sim contestar a “narrativa candnica da histéria
da filosofia do inicio da modernidade” que presume serem essas “as questdes mais cen-
trais da filosofia, aquelas que devem ser necessariamente abordadas, e nos for¢a a igno-
rar, quicd excluir, outras questoes filoséficas importantes” (Shapiro, 2021, p. 26).

A aposta de Shapiro, assim me parece, é que se aprendermos a questionar a nar-
rativa candnica, teremos a chance de compreender e abarcar as outras questoes filo-
s6ficas importantes que essa narrativa nos leva a ignorar por tender a privilegiar a
teoria ideal em detrimento da teoria ndo ideal. A distingao entre teoria ideal - que
opera com idealizacbes e exclui a consideracio de casos reais - e nao ideal - “que
reconhece os agentes humanos nas situagdes complexas em que se inserem, repletos
de variedades de experiéncias vividas e em relagoes sociais confusas e injustas” (Idem,
p. 31) — é baseada em Charles W. Mills e utilizada por Shapiro a fim de iluminar o
fato de que a narrativa candnica da histéria da filosofia tende a excluir as teorias nao
ideais, que se assemelham justamente as abordagens filoséficas de diversas mulheres.
Para inclui-las na histéria é preciso aprender a nao desvalorizar de antemao as abor-
dagens nao ideais como se elas nio pudessem ser sequer consideradas abordagens
filoséficas. Dai ser imprescindivel, para uma outra histéria da filosofia, mais aberta,
a contestagdo da visao gueroultiana, “aceita quase acriticamente” (Idem, p. 32), se-
gundo a qual a filosofia é um esforco sistemdtico para chegar a verdades atemporais.
A rigidez dessa defini¢ao reduz o cinon a tdo poucos nomes e ¢ aliada de uma his-
toriografia da filosofia que acaba por excluir o trabalho teérico de tantas mulheres.

Portanto, para recuperar a importincia das filésofas é preciso reconhecer que

# “Em linhas gerais, entendo a histéria da feminista da filosofia como histéria da filosofia com recorte de gé-
nero. Ou seja, uma histdria da filosofia tout court que procura realizar pesquisa e andlise filosofica sobre obras
escritas por mulheres, sobre obras escritas sobre mulheres (questoes relacionadas a esséncia, e 4 natureza de
sua racionalidade, sobre sua capacidade politica e retérica, etc) a partir de reflexoes sobre metodologia da
pesquisa em histdria da filosofia, sobre historiografia e sobre os principios da exegese que esclarecam os efeitos,
a importancia e os limites de um recorte de género” (Pugliesi, 2021). Para uma interessante reflexdo a respeito
da questdo do cinon no ensino da histéria da conferir também Pugliesi, 2019.



42

H4 questoes filoséficas que sao mais bem abordadas quando se considera o
contexto em que as questoes surgem e quando se busca respostas que tomam
a forma de uma teoria no ideal imbuida nesses contextos. Na medida em que
o engajamento filoséfico é sensivel a circunstincia histérica, devemos também
esperar que o que conta como um sistema filoséfico seja muito diferente do
que estamos acostumados. [...] Uma agenda de pesquisa nao precisa ter como
objetivo explicar a totalidade das coisas para ser filoséfica. Ele precisa apenas
ter como objetivo dar sentido aos elementos da experiéncia vivida de um mo-
mento particular (/dem, p. 32).

Interessa-me particularmente na proposta de Shapiro que essa visao aberta da
filosofia e da histéria da filosofia acaba por tornar mais porosas as fronteiras entre a
filosofia “e outras formas de investigagdo humanistica”, de tal modo que as “mesmas
figuras podem ser estudadas por historiadores da filosofia, historiadores literarios e
historiadores intelectuais” (Idem, nota 43, p. 32). Shapiro tem razio, que se tome o
caso de Christine de Pizan, que hoje anima pesquisas em dreas distintas - na histéria,
na literatura e na prépria filosofia — promovendo o didlogo entre pesquisadores e
pesquisadores dessas diferentes dreas. Como Shapiro, eu também considero “um
beneficio dessa maneira de pensar sobre a histéria da filosofia que ela abra espagos
para essas conversas interdisciplinares” (/dem).

E plausivel supor que uma das razées da falta de conversa entre a filosofia e as
demais humanidades repouse nas blindagens diversas do cinon filoséfico Ocidental,
construido de modo a privilegiar as questoes epistemoldgicas e metafisicas, em detri-
mento das questdes praticas; de modo a privilegiar, também, as grandes mentes mas-
culinas devotadas ao ideal e ao abstrato, em detrimento das fildsofas contestadoras do
sexismo e indagadoras das condicoes de realizagao dos modelos ideais. Blindados, fi-
camos isolados numa torre bem alta, quase sem contato com o chao das particulari-
dades e das experiéncias diversas de exclusdo. Portanto, sem muita conexdo com a
sociedade e, por extensio, com as humanidades. A abertura do cinon pode ser um
caminho filoséfico no sentido inverso, de descida da torre, a fim de que sejamos ins-
tados a indagar — como as filésofas tantas vezes o fizeram e continuam a fazer — sobre
o compromisso da teoria com a melhoria da vida humana. A melhoria da vida de
todos os seres humanos, e nio apenas da parte masculina e branca da humanidade.
Na sua diversidade, as ciéncias humanas e as humanidades se encontram também na
indagacao acerca do seu do papel na erradicagao das diversas formas de discriminagao
e opressao. Como vimos, as filosofias de Pizan, Wollstonecraft, Macaulay e Du Chate-
let estao explicitamente comprometidas com essa indagagao. Razao pela qual trazé-las
da margem para o centro pode fomentar a conversa interdisciplinar.

Nesse texto, eu adotei a perspectiva de uma critica feminista do cAnon, que res-

salta o sexismo dos fildsofos e dos historiadores da filosofia. No entanto, estou ciente



43

de que essa perspectiva ¢ parcial e precdria se nao se aliar as criticas antirracistas que
ressaltam o racismo dos filésofos canonizados. A operagao de descida da torre, aqui

no Brasil, depende de uma alianga prética e teérica entre feminismo e antirracismo.

Bibliografia

Benhabib, S. (2021). Situando o self: género, comunidade e pds-modernismo na ética con-
tempordnea. Trad. Ana Claudia Lopes; Renata Romolo Brito. Brasilia: UNB, 2021.

Canhada, ]. (2020). O discurso e a histéria: a filosofia no Brasil do século XIX. Sao
Paulo: Edi¢des Loyola.

Davis, A. (2010). “Lectures on Liberation”. In: Narrative of the life of Frederick Douglass,
an American slave, written by himself: a new critical edition by Angela Y. Davis. Col-
lection The Open media series. San Francisco, CA: City Lights Publishers.

Detlefsen, K. (2018). “Emilie du Chatelet on Women’s Minds and Education”. In:
Hetherington, S. What Makes a Philosopher Great? Thirteen Arguments for Twelve
Philosophers. New York; London: Routledge.

Du Chitelet, E. (2009). Selected Philosophical and Scientific Writings. Ed. Judith P.
Zinsser. Trad. Isabelle Bour; Judith P. Zinsser. Chicago: University of Chicago

Press.

Ebbersmeyer, S. (2019). “From a ‘memorable place’ to ‘drops in the ocean’: on the
marginalization of women philosophers in German historiography of philoso-
phy”. In: British Journal for the History of Philosophy, vol. 28.

Frateschi, Y. (no prelo). “Sofia: a grande contradi¢ao de Rousseau”. In Pugliese, N.
G.; Oliveira, B. (org.). Vozes: Mulheres na Histéria da Filosofia. Rio de Janeiro:
SECCO.

Macaulay, C. (1790). Letters on Education. Dublin: Chamberlaine and Rice, 1790.

Margutti, P. (2020) Histéria da filosofia do Brasil (1500-hoje) — 24 parte: A ruptura
Iluminista (1808-1843). Sao Paulo: Edi¢oes Loyola.

O’Neill, E. (1997). “Disappearing ink: Early modern women philosophers and their
fate in history”. In: Philosophy in a feminist voice: Critiques and reconstructions.
Ed. Janet A. Kournay. Princeton: Princeton University Press.

(2005). “Early modern women philosophers and the history of philos-
ophy”. Hypatia, vol. 20, n°. 3.
Peixoto, K. (2020). “Elisabeth da Bohemia”. In: Blogs de Ciéncia da Universidade
Estadual de Campinas: Mulberes na Filosofia, v. 6, n°. 10, 2020, p. 1-13. Disponivel
em: <www.blogs.unicamp.br/mulheresnafilosofia/elisabeth-da-bohemia>

Pizan, C. (2006). “A cidade das damas”. In: Calado, A. L. A construcio da meméria
feminina no imagindrio utdpico de Christine de Pizan. Tese (Doutorado). Pro-
grama de Pés-Graduagao em Letras, Universidade Federal de Pernambuco.



44

Pugliesi, N. (2019). “A questio do cinon do ensino da histéria da filosofia”. O que
nos faz pensar. Rio de Janeiro, v. 28, n° 45, p. 402-413, jul.-dez. 2019.
(2020). “Anne Conway”. Blogs de Ciéncia da Universidade Estadual de
Campinas: Mulheres na Filosofia, v. 6, n°. 3, 2020, p. 44-54. Disponivel em:
<www.blogs.unicamp.br/mulheresnafilosofia/anne-conway>

(2021) “O que € a histdria feminista da filosofia?” In: Estado da Arte.

Disponivel em: <https://estadodaarte.estadao.com.br/anpof-pugliese-historia-femi-
nista>.

Ramos, C. (2020). “Elisabeth da Bohemia: epistolografia e escrita de filésofas mu-
lheres”. In: Blogs de Ciéncia da Universidade Estadual de Campinas: Mulberes na
Filosofia, v. 6, n°. 10, 2020, p. 14-30. Disponivel em: <www.blogs.uni-
camp.br/mulheresnafilosofia/elisabeth-da-bohemia-epistolografia>.

Rodrigues, T'; Ferreira, L. (2021) “Angela Davis”. In: Blogs de Ciéncia da Universi-

dade Estadual de Campinas: Mulheres na Filosofia, v. 7, n°. 2, 2021, p. 1- 12. Dis-
ponivel em: <www.blogs.unicamp.br/mulheresnafilosofia/angela-davis>

Rousseau, J.-J. (2009). O Emilio ou Da Educagdo. Sao Paulo: Martins Fontes.

Shapiro, L. (no prelo). “Canon, Género e Historiografia”. Trad. Renata Augusto.
In: Pugliese, N.; Secco, G.; Oliveira, B. (org.). Vozes: Mulheres na Histéria da
Filosofia, Rio de Janeiro.

Schmidt, A. (2020). “Christine de Pizan”. In: Blogs de Ciéncia da Universidade Es-
tadual de Campinas: Mulberes na Filosofia, v. 6, n°. 3, 2020, p. 1-15. Disponivel
em: <www.blogs.unicamp.br/mulheresnafilosofia/cristina-de-pizan>.

Seixas, M. (2020). “Emilie du Chatelet”. In: Blogs de Ciéncia da Universidade Esta-
dual de Campinas: Mulheres na Filosofia, v. 6, n. 3, 2020, p. 76-88. Disponivel
em: <www.blogs.unicamp.br/mulheresnafilosofia/emilie-du-chatelet>.

Wollstonecraft. M. (2016). Reinvindicacio dos direitos da mulber. Sao Paulo: Editora
Boitempo.









Filosofia, humanidades classicas e
ciéncias humanas e sociais: atualidade de
uma agenda no Brasil de hoje

Ivan Domingues

RESUMO

O artigo trata da relacio entre Humanida-
des, Ciéncias Humanas e Sociais e Filosofia,
considerada a luz dos projetos pedagégico e
epistémico das humanidades cldssicas, tendo
por fio condutor a Renascenca italiana e os
Studia Humanitatis, com a Filosofia como
disciplina-piloto. Ao fazer o trinsito para a
modernidade, com o surgimento das cién-
cias humanas e sociais e o descentramento
da filosofia, haverd o colapso dos projetos
pedagégico e epistémico dos Studia dos re-
nascentistas, num ambiente de pesada cul-
tura disciplinar, tendo por resultado a ultra-
fragmentacio do conhecimento, levada a
cabo sem qualquer perspectiva de unifica-
¢do. O resultado é o mal-estar epistemolé-
gico, que vai junto com a ideia de perda de
relevincia da filosofia, ao se ver afastada dos
processos pedagégico e epistémico das cién-
cias, e, paralelamente, das préprias discipli-
nas cientificas, impedidas, em razio da ultra-
fragmentacio, de nos dar uma visio unifi-
cada da humanidade e da realidade humana
circundante. Tal situacio levard ao questio-
namento acerca da oportunidade de relanca-
mento do projeto pedagdgico-epistémico
das Humanidades Cl4ssicas, visando vencer
o mal-estar epistemolégico e a sindrome da
irrelevincia da filosofia e das ciéncias empi-
ricas do homem. Contudo, como mostrare-
mos, tal relancamento nio poderd consistir
numa volta aos Studia ou em sua retomada
pura e simples, mas deverd dar-se em novas
bases cientificas e filoséficas, levado a cabo
em bases interdisciplinares, e nao mais holis-
ticas, com a filosofia como disciplina-piloto,
como na Renascenca. Neste cendrio, o Brasil
ser4 considerado e uma proposta condizente
com o0 nosso contexto académico e a reali-
dade nacional nos dias de hoje serd feita.

ABSTRACT

This paper deals with the relationship among
Humanities, Social and Human Sciences and
Philosophy, in the light of Classical Human-
ities epistemic and pedagogical projects, hav-
ing Italian Renaissance and Studia Humani-
tatis as a driving force, with Philosophy as a
pilot-discipline. When making the transition
to modernity, with the rise of Social and Hu-
man Sciences and the overthrow of Philoso-
phy, there will be a collapse of pedagogical
and epistemic projects of Renaissance Studia,
in the context of a hard-disciplinary culture,
resulting the ultrafragmentation of knowl-
wdge, carried out without any unification
perspectives. The outcome is the epistemo-
logical malaise, which carries the idea of a loss
of relevance to Philosophy, by being put aside
of pedagogical and epistemic processes of sci-
ences. And, at the same time, put aside of sci-
entific disciplines themselves, blocked — by
the ultrafragmentation — from giving us a
unified vision of mankind and surrounding
human reality. Such a situation will lead to
questioning of the possibility of relaunching
of pedagogical and epistemic projects of Clas-
sical Humanities, aiming at overcomimg the
epistemological malaise and the syndrome of
Philosophy and Empirical Human Sciences
irrelevance. However, such relaunching can-
not consist of a return to the Studia or in a
pure and simple resumption, but it shoud
give place in new scientific and philosophical
backgrounds, carried out on interdisciplinary
bases, not any more holistics, with Philoso-
phy as a pilot-discipline, as in the Renais-
sance. In this scenario, Brazil will be taken
into account and a proposal will be pre-
sented, in accordance with our academic con-
text and our national reality nowadays.



PALAVRAS-CHAVE

Humanidades; Studia Humanitatis; Projetos
Pedagégico e Epistémico; Ciéncias Huma-
nas e Sociais e Filosofia; Renascenga; Mo-
dernidade; Brasil.

KEY WORDS

Humanities; Studia Humanitatis; Pedagogi-
cal and Epistemic Projects; Classical Hu-
manities; Social and Human Sciences and
Philosophy; Renaissance; Modernity; Brazil.

47



48

Este artigo retoma uma palestra proferida em evento organizado pela ANPOF em ju-
nho de 2021, numa mesa tendo por tema Filosofia ¢ Humanidades. O meu propdsito é
elucidar a relagao entre Humanidades, Ciéncias Humanas e Sociais e Filosofia ao longo
da Modernidade, atento as continuidades e as mudancas. Na ocasido, devido a limitagao
do tempo, a apresentagao consistiu em dois tépicos, com prevaléncia da matriz euro-
peia, tendo eu compactado as referéncias ao Brasil. Agora, ao transformar a palestra em
artigo, aumentando-lhe o escopo, resolvi incluir um terceiro tépico, como segue, e as-
sim, fazer uma referéncia mais alentada sobre o nosso pais e a atualidade do programa
das Humanidades ao ser transladado para cd, neste momento complicado de nossa his-
téria. Para tanto, desenvolverei os tépicos em trés blocos temdticos.

No primeiro bloco, ao introduzir o assunto, em busca do fio da meada da relagao entre
Filosofia e Humanidades, tomarei como ponto de partida os Studia Humanitatis dos re-
nascentistas, que estao na origem do termo Humanidades, quando tudo comegou, uma
parte das Ciéncias Humanas tendo surgido deles, que inclufam também a Filosofia.

No segundo bloco, indagarei a relacio entre Filosofia e Humanidades na cena
contemporinea, com a universidade dos dias de hoje em mente, caracterizada pela
especialidade disciplinar e a segmenta¢io dos campos do conhecimento, levando
a prevaléncia das ciéncias naturais e das dreas profissionais sobre as Humanidades.
Caberd perguntar se o projeto dos Studia Humanitatis dos renascentistas teria al-
guma plausibilidade de ser relangado nos dias de hoje, como poderia se dar uma
eventual retomada, com quais ajustes, e que papel poderia ser reservado a Filosofia.

No terceiro e ultimo bloco, perguntarei pelo Brasil e em quais dire¢oes o pro-
grama dos Studia deveria ser reatualizado para se estender a nossa realidade e fazer

frente as urgéncias do tempo.

1. Studia Humanitatis®

Passando para o primeiro bloco, sem poder desenvolver todas as ideias, vou me li-
mitar a elencar os principais tragos que definem os Studia Humanitatis. Precisa-
mente, atendo-me ao tema do dossié, considerando, porém, minha formagiao de

epistemélogo, a investigacao incidird sobre os Studia como programa de ensino e

' As fontes do 1° tépico sdo Eugenio Garin e Paul Kristeller, tendo Garin estudado e atuado na Uni-
versidade de Florenca, falecendo em 2004, enquanto Kiristeller, alemio radicado nos EUA desde a
segunda guerra mundial, atuou em Yale e terminou sua carreira em Columbia, em Nova York, fale-
cendo um pouco antes de seu colega italiano, em 1999. Deles eu consultei trés obras: de Garin, dois
livros, Educazione wumanistica in Italia, Laterza, 1975, este uma obra autoral, o qual eu aproveitei
muito pouco, e O homem renascentista, com traducao portuguesa em 1991, do qual foi o organizador
e nele publicou uma preciosa introdugio, com o mesmo titulo do livro, bem como um capitulo
inspiradissimo, “O filésofo e 0 mago”. De Kiristeller eu consultei o seminal Tradigio cldssica e pensa-
mento do renascimento, saido em inglés em 1995 e traducdo portuguesa pelas Edicoes 70.



49

proposta epistemoldgica, com a atengio voltada para a filosofia e as disciplinas que
constitufam esse campo de estudos, incluindo o contexto, as informagoes histdricas
e algumas notas biogréficas.

1. A Renascenga italiana, de longe a mais importante, durou cerca de trezentos
anos, entre os séculos XIV e XVI, especialmente no norte da Itdlia e tendo se esten-
dido a outras na¢oes da Europa, como a Franca e os Paises Baixos.

2. O pai da Renascenga italiana e, por extensdo, do humanismo renascentista é
Petrarca, renomado poeta autor de [/ Canzonieri e Trionfi, publicados em lingua
vulgar, o toscano, tendo ele vivido nos trezentos e falecido em 1374.

3. Jd o pai dos Studia Humanitatis — em portugués Estudos de Humanidades,
chamados mais tarde de Estudos Cldssicos —, o pai dos Studia, digo, é Coluccio
Salutati: expressdo que ele cunhou para designar a nova concep¢ao de educagao de
seu amigo Petrarca, sendo ele um pouco mais novo.

4. Os Studia, em sua abrangéncia e liberdade, a depender dos mestres, inclufam
Gramaitica, Retérica, Histéria, Poesia (Poética Literdria) e Filosofia Moral, abarcando
a Etica e a Politica, trazidas para o dia a dia e com forte énfase nas questoes praticas.

5. Os Studia acarretaram a reforma do sistema de ensino da universidade medie-
val, ou antes italiana, distinguido em duas etapas: (a) um ciclo introdutério de cerca
de dois anos, oferecido na Faculdade de Artes; (b) um ciclo de estudos especializados
oferecidos nas Faculdades Superiores de Medicina, Direito e Teologia.

6. Disciplinas do primeiro ciclo de estudos na universidade medieval: um total
de sete, chamadas de sete artes liberais, a diferenca das artes mecénicas, consagradas
a oficios praticos, como a arte das embarcagdes, da fabricagao de instrumentos mu-
sicais e da construgio civil, ensinadas nas corporagoes de oficio e nos ateliés dos
artistas. As sete artes liberais ficando reservadas as universidades, nas Faculdades de
Artes, e assim distribuidas:

Trivium das artes sermonicales (artes do discurso): Gramdtica, Retérica e Légica;

Quadrivium das ciéncias: Geometria, Aritmética, Astronomia e Musica (Musicologia).

Sobre os termos Trivium e Quadrivium, nao hd muito o que dizer, bastando a
etimologia: do latim #i / quadri + via / viae / vium, com o sentido trivial de via ou
caminho, trés e quatro especificamente, podendo ser aplicados as mais variadas si-
tuacoes, como as trifurcacoes, e resultando, ao serem estendidos as universidades,
na ideia de percurso ou ciclo de estudos: especificamente, ciclos introdutérios ou
prolegdbmenos as faculdades superiores, as trés ja referidas.

7. Incidéncia dos Studia Humanitatis: nao sobre o Quadrivium das ciéncias, que
continuou tal qual, mas sobre o 77ivium das artes, retendo a Gramitica e a Retérica,
mas em novas bases, deixando intacta a Ldgica, que ficava com os aristotélicos, e

incorporando Histéria, Poesia (Literatura) e Filosofia Moral. Entao, rigorosamente,



SO

o Trivium deixou de existir, passando a possuir sete disciplinas, nao digo em todas
as universidades italianas, mas naquelas que se abriram aos Studia e sofreram a sua
influéncia, como, por exemplo, a Universidade de Florenca.

8. Caracteristicas dos Studia Humanitatis:

Unidade Filosofia/Ciéncia: acomodagio dos Studia a0 Quadrivium e A ciéncia
aristotélica.

Erudiciao/Retoricizagio: os Studia eram, antes de tudo, estudos dos livros, dos
cléssicos gregos e latinos, definindo-se como erudigao e caracterizados pela retorici-
zagdo, ao promoverem a fusao da filosofia com a retérica, tomando como modelo
Cicero, que j4 havia feito a unificagio.

Sentido holistico: os Studia deram vazio a uma visao unificada do homem e da
natureza, fundada sobre a réplica do microcosmo e do macrocosmo, ou de seu es-
pelhamento, como se fossem um espelho de mil lados.

Mensagem humanista: os Studia propugnavam, além do mais, uma visao antro-
pocéntrica do mundo e, por extensdo, eurocéntrica. De fato, um mundo nao mais
medieval, e cujas fronteiras jd se dilatavam na dire¢ao da Asia, do sul da Africa e das
Américas, com as navegagdes de longo curso, e tendo alcangado o ponto alto de sua
mensagem — nao mais em pronto alinhamento ao humanismo cristao, mas cldssico,
ou seja, grego e romano — no seminal Discurso sobre a dignidade do homem, de Pico
de la Mirandola, publicado em 1496.

Nova proposta pedagdgica: os Studia se caracterizavam pela maior abrangéncia
do que a escoldstica medieval e por uma proposta pedagégica diferente.

Idade Média: a universidade medieval estava marcada por um ensino instrumen-
talizado, com a filosofia se definindo como linha auxiliar, dando azo ao famoso
distico Philosophia ancilla theologiae, destronando a antiga rainha do saber e fazendo
dela a serva ou escrava da teologia. Isso, no mesmo passo em que reservava ao 77i-
vium e ao Quadrivium o papel de propedéutica aos trés “cursos” superiores, como
jd comentado: Direito, Medicina e Teologia.

Renascenca: os Studia eram caracterizados pela proposta de ensino auténomo,
com fim neles mesmos, devolvendo a Filosofia sua antiga centralidade, ao fazer a
fundamentagao e proporcionar a articulagao dos estudos humanistas. E desde logo,
a0 associd-la nao mais com a Teologia, mas com a Retérica, na esteira da func¢ao
pragmitica da linguagem (linguagem como veiculo das emogdes e das paixées hu-
manas, bem como meio ou instrumento da a¢ao). Da mesma forma que os Studia,
com a Filosofia ao centro — Filosofia Moral, no caso —, eram ensinados nas univer-
sidades, nas Academias, como a de Florenca, no ensino médio, no ensino funda-

mental e nas casas da alta aristocracia.



SI

Nova proposta epistemoldgica: os Studia estavam pautados pela fusao da Erudi-
cao (Estudos Cléssicos: Cicero, por exemplo), da Ciéncia grega (Ptolomeu, Eudé-
xio, Arquimedes, Aristdteles, como a Parva Naturalia e a Fisica), da Magia natural
(alquimia/tradi¢ao hermética: Agrippa e Paracelso) e da Filosofia (Platao e Aristdte-
les, especificamente, no caso do Estagirita, a Etica, a Politica e a Poética).

Filosofia: os Studia patrocinaram um novo modo de fazer filosofia, as voltas com
os problemas préticos do dia a dia, ao fazer do filésofo a0 mesmo tempo o médico
da alma, promovendo a fusao do mago e do pensador, e a0 mesmo tempo um cida-
dio do mundo, com forte envolvimento com as urgéncias do tempo e a vida da
cidade. Donde as ideias de filosofia civil e de humanismo civico, que vao juntas,
fundadas sobre a distingao entre vita activa e vita contemplativa, com suas duas
vertentes: de uma parte, com Petrarca escolhendo a vita contemplativa, entregue a
solidao de seus pensamentos, e havendo outros filésofos ilustres, como Marsilio Fi-
cino, consagrado a filosofia platonico-especulativa; de outra parte, com Salutati, Le-
onardo Bruni e Le6n Battista Alberti escolhendo o polo da vita activa, e como eles,
a maioria dos fil6sofos e pensadores renascentistas, até Maquiavel®.

Passo agora para o segundo bloco: a relacio entre Filosofia e Humanidades, hoje.

2. Filosofia e Humanidades hoje*

Vdrias sao as perguntas que estao no ar: de que “Humanidades” estamos falando?

Estamos falando das Humanidades quando elas surgiram? Tem sentido a ideia de

? Sobre a segunda vertente, creio que algumas notas biograficas serdo suficientes para clarificar os
diferentes significados do engajamento prético, para nao dizer politico, dos filésofos renascentistas.

Por um lado, temos Salutati e Bruni com envolvimento direto com a politica, ambos chanceleres
de Florenca, num tempo em que a cidade vivia em guerra permanente contra Mildo.

Por outro, hd Alberti com outros envolvimentos, tendo sido conselheiro de arquitetura do Papa
Nicolau V e estado a frente dos certames literdrios realizados em frente a catedral de Florenga. Ou
seja, um tipo de torneio chamado de “certames corondrios” — do latim corona = coroa, com o
vencedor sento laureado com uma coroa de prata —, que tinham lugar todos os anos com o patro-
cinio de Césimo de Medici e o apoio da Universidade, visando promover as artes e celebrar os
poetas da cidade.

Além de estar A frente, Alberti foi o pai ou o idealizador dos Certames, em cujos registros vamos
encontrar o eminente renascentista, que tinha uma mente privilegiada e era um gigante em tudo que
fazia, com seus multiplos talentos de polimata, mas nio uma unanimidade, e ninguém ¢é, vamos
encontré-lo, repito, em meio a desavencas desgastantes com o juri e o establishment da cidade famosa.

E o que é importante, tirante esse inconveniente das querelas, que nio desabona em nada a ini-
ciativa, que iria se perpetuar depois pelo mundo afora em novos moldes: um certame poético-
literdrio com o objetivo de celebrar obras em lingua vulgar, o toscano, cuja gramdtica, a primeira
de uma lingua neolatina, foi estabelecida justamente por Alberti.

Para o segundo bloco, as referéncias sio os estudos de minha autoria consagrados 2 epistemologia
das ciéncias humanas e sociais, desde a minha tese de doutorado, resultando no livro O grau zero
do conhecimento e em outros que lhe seguiram, voltado para o exame de Durkheim e Weber, um,
e de Lévi-Strauss, outro, todos pela Loyola. Somam-se ainda a monumental histéria das ciéncias
humanas de George Gusdorf, As palavras e as coisas, de Michel Foucault, a cujo exame eu acabo
de publicar um livro pela Editora UFMG, e As duas culturas, de C. P. Snow. Por fim, ainda no



52

relancar ou de falar de Studia Humanitatis nos dias de hoje? Que ajustes deverao ser
feitos? Qual o lugar da Filosofia e o papel do Fil6sofo?

Antes de mais nada, é preciso deixar claro que o projeto pedagdgico e a proposta
epistemoldgica dos renascentistas, tendo os Studia como ponto alto, mas nio apenas
eles, pois hd também as artes e a arquitetura como oficios, certamente tais estudos
muito influenciaram e abriram alas para a Filosofia e a Ciéncia moderna. Contudo,
muita coisa ficou para trds, como pdgina virada, levando ao fim do hermetismo e
do ocultismo, como um dos rostos dos renascentistas mais célebres, a exemplo de
Paracelso, Agrippa e Giordano Bruno, este jd no desenlace do periodo, bem como
o fim dos préprios Studia, que muitos veem na origem das Ciéncias Humanas e
Sociais. Trata-se, porém, de uma meia-verdade, como mais um exemplo da ilusao
retrospectiva, conhecida dos historiadores, e que vai junto com o anacronismo, con-
tra os quais devemos nos acautelar. Tudo somado, as coisas nio se passaram assim
e, de fato, o vinculo entre Humanidades e Ciéncias nao é direto, menos ainda ébvio,
nao havendo uma linha continua a ligar os dois periodos.

Duas sao as ordens de consideragoes que farei na sequéncia: numa vertente, consi-
deragoes terminoldgicas; noutra vertente, consideragoes histéricas — numa e noutra,
com o jargao técnico e a histdria das ciéncias humanas na linha de frente.

A ideia que devemos ter em mente, ao fazer essas duas ordens de consideracoes, é a
visao largamente difundida segundo a qual as Humanidades hoje sao o outro nome
para as Ciéncias Humanas, incluindo, no entanto, a Filosofia, e neste sentido estariam
ligadas aos Studia Humanitatis. Contudo, ao considerarmos o programa pedagdgico e
a proposta epistemoldgica dos Studia, veremos que a Modernidade nao retomou os
Studia, mas os deixou para tris e colocou em seu lugar uma outra coisa.

Sobre o projeto pedagégico, no inicio da Era Moderna, em paises como Itdlia,
Franca, Espanha e Portugal, no ambiente da Contra-Reforma levada a cabo pela
Igreja Catodlica, os Studia cederam a vez & Ratio Studiorum dos jesuitas. Esta dltima
promoveu a volta da escoldstica medieval, ao criar a segunda escoldstica, com a Te-
ologia na linha de frente, em meio a um programa de educagao total — do ensino
fundamental, passando pelo ensino médio, até o ensino superior. Depois, com a

entrada em cena das ciéncias novas na universidade europeia, como no caso da Fi-

plano epistemoldgico, ressalto a Histdria da andlise econdmica, de J. Schumpeter, publicado postu-
mamente, em 1954. Para as referéncias pedagdgicas, abarcando os temas da interdisciplinaridade,
do taylorismo académico e da universidade ao longo da histdria, seus principais modelos institu-
cionais e a busca de alternativas, ver a minha Homepage (www.ivandomingues.com.br), onde serdo
facilmente identificados os artigos de minha autoria, bem como os livros coorganizados por mim

ue sairam pelo Instituto de Estudos Avancados Transdisciplinares (IEAT) da UFMG. Ao longo
30 segundo bloco referéncias mais pontuais serao assinaladas.



53

sica, com Newton ensinando em Cambridge e Galileu em Pddua, além da Arquite-
tura e das inimeras Engenharias, estas por volta do séc. XIX, somando-lhes ainda
as Ciéncias Humanas e Sociais, num ambiente cada vez mais laico, assistiremos ao
abandono de toda pedagogia unificada ou integrada. Precisando as coisas, tal aban-
dono se deu nao apenas nas universidades, cuja face externa mais conhecida foi o
choque das culturas humanistica e cientifica, como também foi enterrada a velei-
dade de unificar os trés niveis de ensino, seja com o ensino médio bem dividido em
estudos cldssicos e cientificos, seja misturando os dois sem qualquer unidade peda-
gbgica — e isto nas melhores experiéncias do ensino médio na Franga, na Alemanha
e na Inglaterra, bem como nos Estados Unidos.

Por seu turno, a proposta epistemolégica dos Studia que revolucionou o Trivium
medieval nao terd continuidade na primeira Modernidade e menos ainda na se-
gunda, quando as ciéncias novas surgiram e se consolidaram. Virias sao as razoes,
algumas de natureza epistémica, vinculadas a natureza do conhecimento e a visao
de ciéncia, assim como da filosofia, outras de ordem histérica, ligadas a histéria das
ciéncias e em especial ao surgimento das Ciéncias Humanas, em grande parte alheias
ou independentes dos Studia.

Comeco pelas razoes epistémicas. Por um lado, a Modernidade protagonizard o
fim da Eruditio e da visao de Filosofia e da Ciéncia lastreada na fusio da Erudicio e
da Retdrica, ao abrir as rotas das ciéncias empiricas — experimentais ou observacio-
nais — no mesmo passo em que se consumard no século XIX o declinio da identifi-
cagdo entre Filosofia e Ciéncia. Da mesma forma que no inicio da modernidade,
por volta do séc. XVII, ocorrerd a separagao entre Filosofia, Ciéncia e Magia Natu-
ral, assim como a cisao do Mago e do Pensador, abrindo caminho para o surgimento
da Filosofia Técnica e do Filésofo Profissional ou do Scholar. Por outro lado, havera
a cientificizacao das disciplinas dos Studia Humanitatis. Nao digo a cientificizacao
de todas, com a Retérica saindo do sistema do saber e se refugiando, como eloquén-
cia, nos parlamentos e nos tribunais, mas das demais disciplinas dos Studia, que nao
resistirdo aos encantos da ciéncia nova e passarao a ostentar os lustros da cientifici-
dade, como a formalizacio e o embasamento empirico, nas diferentes etapas da ci-
éncia nos tempos novos. Assim: [i] a Gramadtica, num primeiro momento, vai se
abrigar no paradigma cartesiano da Mathesis Universalis, nao mais como gramdticas
particulares, como nos Studia, com Alberti escrevendo a primeira gramdtica de uma
lingua neolatina, o toscano, como vimos, e abrindo alas para outras, mas como Gra-
madtica Geral, buscando seu fundamento na nova Légica: a Légica de Port-Royal,
abrindo num segundo momento, nos séculos XIX e XX, o caminho que nos levard
a Linguistica; [ii] a Filosofia Moral, ao dar passagem para as novas Ciéncias Morais

na esteira do paradigma newtoniano, seja como Psicologia Moral, como no caso de



54

Smith na sua Teoria dos sentimentos morais e sua contraparte em Economia, seja
como Ciéncias Morais propriamente ditas, tendo por objeto a natureza humana em
seu conjunto, como Hume na Investigagio sobre os principios da moral. Especial-
mente Hume, de quem se diz que foi o Newton das Ciéncias Morais, havendo ainda
Condorcet na Franga, ao propugnar a Matemadtica Social em seu 7zbleau famoso,
onde fala igualmente de “Sciences morales” — um caso e outro para ficarmos com
os exemplos mais conhecidos; [iii] a Histéria, visada como o prolongamento da Fi-
losofia Moral pelos renascentistas, na esteira da Historia Magistra Vitae dos roma-
nos, trocard a senda da Eruditio de Lorenzo Valla® pela via da Ciéncia da escola
histérica alema, no séc. XIX, com Ranke na linha de frente, ou entao pela via da
Escola dos Anais, na Franca, ao longo do séc. XX; [iv] por fim, a Poética Literdria,
e desde logo Filoséfica nos renascentistas, ao seguir as pegadas de Aristdteles, rece-
berd no séc. XX os lustros da ciéncia, como Teoria Literaria, nas Faculdades de Le-
tras da Universidade contemporinea.

Passo agora as razoes histéricas, primeiro a histéria das Ciéncias Humanas como
campo do conhecimento auténomo, que teve inicio no séc. XIX, depois a histéria
das disciplinas das Ciéncias Humanas e Sociais, ao retomar o tépico j4 iniciado na
andlise das mutagoes epistemoldgicas observadas na passagem dos Studia 3 Ciéncia
Moderna, com as cinco disciplinas renascentistas em primeiro plano.

Sobre a histdria das Ciéncias Humanas e Sociais como campo do conhecimento,
serd preciso considerar sua proto-histéria, podendo ser recuada ao século XVII,
quando Hobbes desvia a Politica das rotas da Filosofia Moral para tomar a via da
Matemdtica, Geometria mais especificamente, e funda a Politica More Geometrico em
sua obra seminal O Leviatd. Tal proto-histéria podera ser recuada até os Studia Hu-
manitatis, como acabamos de ver, quando a Gramatica, a Poética, a Histéria e a Filo-
sofia Moral entraram desde o séc. XVII nas diferentes rotas da Ciéncia Moderna e
foram arrancadas dos Studia onde estavam encerradas como disciplinas da Erudigao.
Entio, em vez de continuidades, deveremos ver cisoes ou clivagens, havendo a troca
da centralidade da Retérica pela da Légica e da Matemdtica. Em vez das Humanida-
des como o outro nome das Ciéncias Humanas, deveremos ver o abandono do termo,
junto com o esfor¢o dos cientistas e dos filésofos dos tempos modernos de cunhar um

novo vocibulo sem as ressonancias retéricas da Eruditio dos renascentistas.

* Ele que foi, além de filélogo, um historiador de grande cepa, autor de descobertas que iriam abalar
profundamente a histéria do catolicismo, ao provar a falsa doagio de Constantino de terras do im-
pério romano a Igreja de Cristo, ou seja, do Papa com sua corte de cardeais e bispos no Vaticano, de
fato um documento forjado.

)



55

Este esfor¢o, em meio as flutuagdes terminoldgicas e conceituais, jd é patente em
sua proto-histéria, como acabamos de ver, quando nos séculos XVII e XVIII a ex-
pressao Ciéncias Morais foi criada, em analogia com Ciéncias Naturais, também
chamadas de Filosofia Natural, ao tomar como modelo a Fisica de Newton, nos
quadros do chamado newtonianismo moral, por obra de Hume, Smith e Condor-
cet. Paralelamente, em analogia com a Filosofia Natural, Hobbes ird cunhar Filosofia
Civil, que ird rivalizar com Filosofia Moral / Ciéncias Morais, tendo n’O Leviati e
no De Cive os exemplos mais emblemdticos de sua visao de Ciéncia e de Filosofia.
L4 e aqui, em meio as suas disputas cerradas com Boyle e seu experimentalismo,
com sua contraparte falibilista avant la lettre, ou seja, antes de Popper, opondo
Hobbes ao ilustre oxfordiano o mais estrito dos matematismos: o geometrismo.

Além das Ciéncias Morais, antes mesmo que as Ciéncias Humanas modernas ti-
vessem nascido e fossem batizadas como tais ciéncias — ciéncias empiricas, ao fim e ao
cabo —, a Enciclopédia de Diderot e d’Alembert jd exibia em seu primeiro volume,
datado de 1751, nas pdginas iniciais, o tblean das dreas do conhecimento onde apa-
rece, a0 lado de Ciéncias da Natureza, a expressao “Ciéncia do Homem”. Depois serd
avez de Ciéncia Social, em inglés Social Science, cunhada em 1824, como sin6nimo de
Moral Science, pelo irlandés William Thompson num livro de sua autoria intitulado
An Inquiry into the Principles of the Distribution of Wealth Most Conducive to Human
Happiness; applied to the Newly Proposed System of Voluntary Equality of Wealth.

Décadas mais tarde, Weber ird colocar em circulacio Ciéncias Histéricas e Cién-
cias Culturais, nao faltando Sociologia, vocibulo cunhado por Comte com a acep¢ao
de “Fisica Social” e depois retomado e difundido por Durkheim. Nao bastasse, Weber
ajudou a fixar o termo Ciéncia Social, que aparece estampado na importante revista
da qual ele foi diretor, langada em 1888 com o titulo Archiv fiir Sozialwissenschaft und
Sozialpolitik (em inglés Archives for Social Science and Social Welfare) e descontinuada
em 1933. Por fim, foi a vez de Sciences Humaines, em francés, cuja certidao de nasci-
mento data sua entrada em circulagio o ano de 1942 quando foi traduzida uma das
obras mais conhecidas de Dilthey, que tinha no titulo em alemao Ciéncias do Espi-
rito, mas o editor francés achou melhor evitar o traslado literal e trocar Esprit, de
Science de UEsprit, por Humaines, resultando em Introduction aux Sciences Humaines’.
E, concluindo o inventério, o que é importante para o nosso dossié: ao longo desse
processo nao faltaram, portanto, vocibulos e alternativas, como Ciéncias Humanas,
que logo cairam nas gracas de todo mundo e o uso se disseminou ao longo do século

XX, inclusive em nomes de Faculdades, no lugar de Faculdades de Artes, datadas da

> Edmond Ortigues, Sciences humaines, Encyclopedia Universalis.



56

Idade Média, depois renomeadas Faculdades de Letras, bem como Faculdades de Fi-
losofia, e ninguém mais falando de Humanidades.

Sobre a histéria das disciplinas, além das cinco listadas antes (Gramdtica, Poética,
Retérica, Histéria e Filosofia Moral), junto com as mutagoes terminoldgicas ao serem
arrancadas dos Studia renascentistas para serem reacomodadas na Ciéncia Moderna —
a excegao notdria da Retérica —, haverd ainda um elenco de disciplinas das Ciéncias
Humanas e Sociais cuja certidio de nascimento atesta que elas sao filhas destas cién-
cias e surgiram de forma autdnoma ou independente dos Studia dos renascentistas.
De saida, este foi o caso da Economia, que nunca fez parte dos Studia Humanitatis,
mas nasceu fora deles, tendo como origem remota a Matemadtica Econémica ligada a
livros de caixa, operagdes bancdrias, seguros maritimos etc., como bem mostrou
Schumpeter em seu livro seminal. Este foi também o caso da Antropologia, nascida
nas trilhas do colonialismo europeu nas Américas, na Africa e na Oceania, sé tendo
se livrado desta pecha colonialista e racista no século XX, quando seguiu outras rotas.
J4 a Sociologia e a Politica serao arrancadas da Filosofia — Filosofia Social e Filosofia
Politica, que mal se distinguiam — e nao saidas diretamente dos Studia, mas cum-
prindo um roteiro diferente da Antropologia e da Economia, como veremos.

Precisamente, tiveram origem na filosofia moderna, a exemplo de outras ciéncias,
como a Fisica, tendo a Filosofia como ciéncia-mae, quando elas ganharam autono-
mia no curso do século XIX ao se converterem em ciéncias empiricas. E o que ¢é
importante: tudo isso teve lugar num processo nada linear e com a ajuda de termi-
nologias para 14 de flutuantes, como vimos hd pouco, e em todo este percurso vamos
vé-las de costas para a Etica Normativa moderna e ao largo da Filosofia Moral dos
renascentistas, ao seguirem as pegadas de Maquiavel, mas de um outro jeito - numa
vertente, coabitando Politica e Sociologia como disciplinas nas universidades euro-
peias até século XX adentro, na Inglaterra, na Alemanha e na Franga, assim como
no Brasil a Escola de Sociologia e Politica, criada em 1933, ainda hoje existente, em
Sao Paulo, e com Bourdieu e os durkeimianos entre os franceses falando de Socio/o-
gie Politique como campo disciplinar ou coisa parecida; em outra vertente, tendo as
duas branches das Ciéncias Sociais se separado nos EUA em Harvard no curso do
século XX e iniciado sua separagao na Fran¢a bem antes, em fins do século XIX, com
o processo se consumando nas ultimas décadas do século XX. Ou seja, quando a fa-
mosa Sciences Po foi criada em 1872 e tudo comecou, no inicio chamada Ecole Libre
des Sciences Politiques, bem como, passados cem anos, quando em 1975 foi criada a
Ecole d’Hautes en Sciences Sociales e tudo terminou, na esteira da Ecole Pratique des
Hautes Ftudes (1868), e em paralelo a Sciences Po, tendo a EHESS recebido financia-
mento da Fundacio Rockfeller ao longo dos anos, até se consolidar. Portanto, nos

dois casos franceses, as cisoes se deram como frutos de iniciativas de governos e com



57

a participagdo de parceria privada numa delas, fora das Faculdades de Letras (Sor-
bonne, no caso), cindidas da Filosofia, desde Durkheim na Franca, e nao tendo nada
a ver com os Studia e seus legados.

Para terminar o quadro das novas disciplinas, hd a Comunicagio Social, nascida
do cruzamento no século XX das TICs com a Sociologia, a Psicologia Social, a Se-
midtica e o Jornalismo, precedidas as TICs de outras técnicas mais remotas, como
a Imprensa, ou seja, a mdquina de imprimir, criada por Gutenberg no século XV,
em plena Renascenga, mas que s6 iria se disseminar no século XVIII-XIX, na esteira
do iluminismo na Europa e em outras partes do mundo. Resultado: todas estas dis-
ciplinas, somando-lhes o Direito, que nasceu na Antiguidade e continuou com seu
percurso préprio de ciéncia normativa, ou arrancadas dos Studia para serem reaco-
modadas em outro lugar e em um novo campo do conhecimento, com outro escopo
e com um método diferente, empirico e observacional, nao mais retérico e erudito.
Ou entao gestadas na Era Moderna e como obra das ciéncias novas, alheias e inde-
pendentes dos Studia e das disciplinas da Erudicao, ao incorporarem as ferramentas
das novas tecnologias, e mesmo como efeitos e ressonincias de antigos tecno-arte-
fatos que se espalharam, ao darem vazao a inddstria cultural, e criaram novas pro-
fissdes, como a imprensa (mdquina) e o jornalismo.

Podemos extrair as consequéncias, dar um passo a mais e concluir o segundo
bloco. Pelo que foi comentado até aqui, as Ciéncias Humanas nao sao o outro nome
para os Studia Humanitatis, que abarcam as disciplinas da Erudigao e a Filosofia
Moral, mas outra coisa: antes de tudo, ciéncias empiricas e, como tais, diferentes da
Filosofia, que era sindnimo de Ciéncia até o inicio do século XIX. Por fim, separada
da Ciéncia no séc. XIX, depois de ter-se cindido da Magia no séc. XVII, a praxis da
Filosofia e o ethos do Filésofo, no curso da modernidade, vao perder de vez seu
enraizamento na Filosofia renascentista para se converter em outra coisa. Nao mais
uma Filosofia Publica enraizada na Vita Activa dos renascentistas, como em Bruni,
Salutati e Alberti, nas pegadas do Humanismo Civico, mas se transformando numa
Filosofia Técnica e Professional e o Filésofo moderno em Herr Professor ou em Scho-
lar, como mais um especialista disciplinar, ao trocar a Vita Activa pela Vita Contem-
plativa e a solidao do gabinete, como nos casos de Kant, de Heidegger, de Bergson,
de Rawls e de todos nos.

Ocorre que em certas situagoes continuamos falando de Humanidades para desig-
nar, um pouco anacronicamente, a Filosofia e as Ciéncias Humanas tomadas em con-
junto, como se estas fossem seu outro nome, mas ai nio siao os Studia que estao em
jogo, em cuja época as ciéncias empiricas nao existiam, porém algo diferente. Eu falei

de anacronismo, por misturarem seus postulantes os contextos histéricos, mas vejo



58

pragmaticamente o emprego do vocdbulo como algo normal e longe de mim querer
impugnar tal uso.

Ha4, contudo, um significado a mais no titulo da mesa que deu origem a esta dis-
cussao, ao correlacionar Filosofia e Humanidades, bem mais pungente e em que po-
demos ver algo novo ou diferente que vai acompanhar a nossa pergunta pela atuali-
dade dos Studia Humanitatis e se eles poderiam ser relangados nos tempos de hoje.
Dois significados extras, com efeito, ou, antes, duas faces ou aspectos de uma mesma
relagao de significagio. De uma parte, a ansiedade em unificar o campo das Ciéncias
Humanas e Sociais, depois da ultrafragmentacio e da crescente impressao de solapa-
mento e perda de relevincia da agenda das Ciéncias Humanas e Sociais ao longo dos
dois ultimos séculos, justamente nos dois séculos em que elas se constituiram como
tais ciéncias e como ciéncias empiricas. Ansiedade e, junto com ela, a esperanga de
achar a resposta ou a saida tendo como inspiracio a Renascenga italiana e tomando
como modelo os Studia Humanitatis. De outra parte, a preocupagio com o Brasil dos
tempos atuais e com o papel e a situagao das Ciéncias Humanas e Sociais em nosso
pais depois de sua constitui¢do e seu espalhamento ao longo do século XX, hoje em
indisfarcada crise de autoestima, vistas com desconfianga pelas Ciéncias Exatas e Na-
turais e, juntamente com a Filosofia, atacadas por todos os lados, pelos governantes,
como agora. Voltando ao ponto, a pergunta que cabe responder ¢ se os Studia e o
programa das Humanidades teriam ainda o que nos dizer no plano epistémico e, pa-
ralelamente, o que eles poderiam fazer no plano pedagégico — e, por extensao, politico
— Nos tempos atuais.

Ora, como acabei de mostrar, tanto o projeto pedagégico quanto o programa
epistemolégico dos Studia Humanitatis estao hoje oldfashioned e sao paginas viradas,
num mundo como o atual, de pesada cultura disciplinar, acarretando a ultrafrag-
mentagio do conhecimento e levando de roldao toda veleidade de uma pedagogia
unificada. Nao que os Studia ignorassem as disciplinas e as ciéncias, mas porque
tinham outra visao de ciéncia — filoséfica, discursiva e retoricizada — e foram mol-
dados numa época em que a disciplinarizagao do conhecimento estava no inicio do
processo, em que jd havia as fricgdes e os embates entre as Faculdades de Artes e de
Ciéncias, mas sem levar a cisdo entre elas e instalar verdadeiros fossos, impedindo o
contato e a comunicagao das dreas do conhecimento.

Atualmente, a ultrafragmentacao das disciplinas e a hiperespecializa¢ao do co-
nhecimento sio uma realidade, nao hd como cancelar a ordem das coisas e voltar
para trds. No plano epistémico, nao se trata de voltar para trds e rumar a uma época
em que vigoravam o saber holistico e a cultura pré-disciplinar, ambos j4 em processo
de desagregacao desde os gregos, como mostram as obras de Aristdteles e o sistema

de ensino do Liceu e da Academia, com cursos e ligoes distinguidos entre aqueles



59

franqueados a iniciados e aqueles a nao-iniciados. No entanto, num tempo em que
a diferenga de escala e das dreas do conhecimento era bem menor em comparagao
aos dias de hoje, permitindo a um unico individuo, como Platio, Aristételes e Ar-
quimedes na Antiguidade, bem como Roger Bacon quase mil anos depois em plena
Idade Média, ou Descartes no inicio da Era Moderna, dominarem e operarem com
todo o conhecimento existente e disponivel em suas respectivas épocas. Hoje nao
mais, devendo o estudioso e o especialista que querem vencer a ultrafragmentacao
das disciplinas e a hiperespecializagao do conhecimento caminharem para frente e
buscarem a cooperacio das disciplinas, nio podendo se contentar com as disciplinas
do Trivium e do Quadrivium, como acabamos de ver. Nem se contentar, no campo
das Humanidades e, virtualmente, no campo mais amplo das Ciéncias Humanas e
Sociais modernas, com o elenco daquelas sete matérias que passaram a fazer parte
dos Studia Humanitatis. Nem, igualmente, fazer da Filosofia Moral exclusivamente,
menos ainda a Retodrica, a disciplina-piloto das novas Humanidades, ao relangar o
seu projeto, como se tudo dependesse de um ato de vontade: simplesmente, nio ¢é
uma questao de comando ou de prerrogativa, numa relagio rop-down e de hierarquia
ou de subordina¢io, mas uma relagao de cooperacio side by side e horizontal em
toda sua extensdo. Em suma, esta é a tese que eu venho defendendo em minhas
pesquisas e publicacdes ao pensar a cena contemporinea do conhecimento, frente
a0 desafio maior de vencer a ultrafragmentacio das disciplinas e a hiperespecializa-
¢ao do conhecimento, inspirado historicamente no exemplo dos Studia, mas desa-
fiado a ir além deles, ao perguntar por sua atualidade, ou melhor, pela atualidade de
sua mensagem pedagdgica e epistémica.

Que fique claro: nao se trata do Trivium e do Quadrivium, nem da reforma do
Trivium levada a cabo pelos Studia no curso da Renascenga italiana, ja tendo passado
mais de quinhentos anos quando sua experiéncia chegou ao fim, mas de repensar e
reformar em profundidade a Universidade Moderna ultrafragmentada, hiperespecia-
lizada e taylorista. Trata-se de moldar uma nova pedagogia e uma nova proposta epis-
temoldgica, ambas talhadas para o campo das Ciéncias Humanas e Sociais, as quais
poderao herdar dos Studia a ideia de um ciclo introdutério dos estudos de dois anos,
com duas metas ou dois objetivos principais: primeiro, nivelar a todos na busca e na
exercitagao da cultura das Humanidades em sentido amplo, digamos assim, e depois
proporcionar a oportunidade da especializagao disciplinar, visando a aquisi¢ao de uma
habilidade ou mesmo de uma especialidade, melhor dizendo. Dois exemplos sao [i] o
ciclo de estudos do famoso Instituto para Pesquisa Social da Universidade de Frank-
furt idealizado por Adorno, Horkheimer e Marcuse, tendo como unidade epistémica
e pedagdgica o Materialismo Interdisciplinar, com o marxismo reformado, ou neo-

marxismo, fazendo as vezes de disciplina piloto ou pivo, e hoje funcionando em novas



60

bases; [ii] os Bacharelados Interdisciplinares de Harvard e de outras universidades
norte-americanas de ponta, em moldes parecidos aos Studia, com cerca de dois anos
de duragao, mas em bases diferentes e consideravelmente mais amplas, sem disciplina-
piloto, mantendo todavia a ideia de prolegdbmenos e de formagao horizontal.
Concluindo o segundo bloco, a consideragao dessas coisas nos traz de volta o
significado adicional da ideia de Humanidades e suas duas vertentes ou suas duas
faces. Nomeadamente, o projeto pedagégico e o programa epistemoldgico da unifi-
cagdo do conhecimento e do ensino levados a cabo pelos Studia Humanitatis no
contexto da Renascenca italiana, com a Filosofia Moral e a Ret6rica de maos dadas,
cumprindo a fun¢do de pivé ou disciplinas-piloto. A saber: ao juntar as coisas, em
busca do fio da meada, trata-se do Humanismo Civico e da sua mensagem em defesa
da Filosofia Publica, bem como do papel do Filésofo como intelectual publico com

forte envolvimento com a vida civil e as urgéncias do tempo, como ji comentado.

3. Filosofia e Humanidades no Brasil: atualidade e desafios®

Passando para o Brasil, eu vejo nessa mensagem e suas ideias-forca um dos grandes
legados dos Studia e da Renascenga italiana, e, a0 mesmo tempo, sua imensa atuali-
dade. Como veremos na sequéncia, uma mensagem e um legado de imensa atualidade
nao apenas para os paises centrais do hemisfério norte, com suas agendas pés-ilumi-
nistas e pés-renascentistas, e, no entanto, desbussolados e com o tecido social esgar-
cado, depois de décadas de neoliberalismo. Mas, igualmente, de imensa atualidade
para o nosso pais, as voltas com os desafios da nossa realidade sumamente ingrata, e
na qual nos vemos atados a um passado colonial pré-iluminista e mesmo pré-renas-
centista. Por um lado, mais especificamente, veremos no plano mundial a via ou a
maneira de a Filosofia de nossos dias reaver a alma perdida, depois da vitéria da Filo-
sofia Técnica e do Scholar por toda parte. Por outro, depois de séculos de transocea-
nismo, com a cabeca na Europa, vitimas do mal de Nabuco, como se diz, veremos a
via ou a maneira de o filésofo brasileiro colocar em sua agenda o Brasil e num tempo
como o de hoje, com a nossa identidade coletiva de nagao em xeque. Vale dizer, sem

um “Nés” coletivo no horizonte nos definindo como pais e como povo, e com uma

® As referéncias para o 3° bloco sio as entrevistas e os artigos de minha autoria, versando sobre
topicos especificos ao sabor das conjunturas como o COVID 19 e a questdo das humanidades no
inicio do governo Bolsonaro, podendo ser destacados: “Discurso de Vélez tem componente ideo-
l6gico e narrativa persecutdria” diz filésofo, 2019. Ver também “Future-se: a substituicio do ezhos
pelo business”, entrevista especial com Ivan Domingues, Portal Humanitas, Unisinos 29 de agosto
de 2019, matéria assinada por Patricia Fachin. Ver, enfim, “Tempos Pés-Corona”, 2020.



61

boa parte da populagio ainda vivendo na Idade Média, vale dizer, a nossa, a da casa-
grande & senzala, longe das luzes da razdo e do Iluminismo, que nunca se espalharam
por aqui, e de costas para o legado e a mensagem da Renascenga.

Este ¢, portanto, o ponto e tal é o nosso desafio. Nao estou exagerando, ¢ isso
mesmo, o pais continua prisioneiro do arcaico e nunca saimos da “casa grande &
senzala”, com seus estamentos e privilégios, com tudo se decidindo na esfera do pri-
vado e sem a esfera puablica onde resolver os conflitos e os diferendos da politica.
Donde a crise de anomia de graves proporgoes pela qual nosso pais estd passando, sem
a ideia de lei, de norma e de protocolos. O direito é do mais forte e poderoso e a lei
s6 vale para os adversdrios e os inimigos, igualmente os protocolos, sanitdrios ou no:
donde a a-nomia, com o “a” de priva¢ao, privagio do “nomos”, lei em grego; portanto,
uma pais sem lei, sem justica e sem estado de direito. Donde um pais doente que
precisa ir para o diva e processar a volta dos recalques imemoriais que estao no centro
de nossos desatinos e ameagam levar tudo de roldao. Considerando tudo o que ocor-
reu nestas paragens desde o Brasil Império, o nome que eu dei a esse estado de coisas
em artigos, conferéncias e entrevistas foi Ancien régime ao qual estamos atados até
hoje, em meio as trevas da ignorancia e da supersti¢do, num pais em que as luzes da
Razao e do [luminismo nunca chegaram por aqui. Salvo por pouco tempo, meio bru-
xuleantes, em Ouro Preto e em Salvador no fim da Colénia, ao passo que por toda
parte estivemos de costas, durante todos esses séculos, 4 mensagem da Razao Pdblica
e da Filosofia Publica dos renascentistas italianos.

Em suma, um pais pré-republicano, pré-moderno e ainda na Idade Média, com
suas hierarquias, seus estamentos, seus feudos e seus privilégios, como foi comen-
tado, a casa-grande tendo ficado no lugar do chdtean, como se fosse o nosso chiteau,
e como bem o mostram nossas conhecidas cenas publicas, nas ruas, nas reparti¢oes
e por toda parte, onde todo mundo que pode dd carteirada e pergunta se sabemos
com quem estamos falando. Por fim, para fechar o quadro, é o que também o mostra
o mundo da politica, que vive noutra galdxia, a anos-luz da Republica e das boas
préticas republicanas, e ainda, fazendo mais politica do que justica, é o que mostra
o sistema do judicidrio, com seu corporativismo arraigado e erigido desde o primeiro
reinado, ao reativar as ordenacoes filipinas e alfonsinas, pouco mudando depois.

Entao, nao ¢ dificil entender por que nesse cendrio tdo nosso e com raizes tao
profundas, as Humanidades, e junto com elas as Ciéncias Humanas e a Filosofia,
foram e ainda sdo tao atacadas na hora atual, ao se falar de marxismo cultural e coisas
do género. Nio certamente por sua irrelevancia ou algo parecido, o que nio faria
sentido e elas seriam esquecidas, mas por serem potencialmente instincias da critica,

por necessidade e por indole, ao estabelecer as fontes e proceder a critica dos fatos



62

ou dos dados nas ciéncias empiricas, e mais ainda na Filosofia no exame das ideias
e dos valores, podendo a critica ser ainda mais demolidora e devastadora.

Ao falar de volta a cena dos cientistas e intelectuais, num pais de coeficiente baixo
de cidadania e com um espago publico ainda exiguo para as propor¢des geograficas do
territério e sua demografia agigantada, estou falando de potencialidades as quais nao
foram ainda exercitadas e difundidas nos meios culturais brasileiros com a extensao e a
densidade requeridas. Especialmente no tocante a Filosofia, que nunca mostrou cabal-
mente a que veio nessas paragens, quer na esfera privada, menos ainda na esfera publica,
a diferenca da Histéria, da Sociologia, da Antropologia e da préopria Literatura.

Sobre esse tépico, concluindo o terceiro bloco, antecipo trés diretrizes da pes-
quisa que nao pude desenvolver a contento, estando a investigagao ainda em curso,
ao questionar a atualidade das Humanidades e o papel da Filosofia na cena contem-
poranea e no Brasil de hoje:

I. A ideia de que o grande legado dos Studia Humanitatis que guarda grande
atualidade é o engajamento e o papel do filésofo e do pensador como intelectual
publico, com forte envolvimento com a vida civil ou a vida da cidade. Trata-se,
como vimos, do resgate do Humanismo Civico de Leonardo Bruni, Collucio Salu-
tati e Leon Battista Alberti, e cujo outro nome hoje é Republicanismo. Resgate que
acarreta a necessidade de articular a ética republicana e o idedrio politico da demo-
cracia, que nunca se cruzaram por inteiro na Renascenga italiana, como mostra a
histéria das oligarquias, dos Médicis e do Papado (muitos dos supremos pontifices
e dos cardeais saidos dos Medicis, como o papa Ledo X, ou de outras familias tosca-
nas). De resto, nunca se cruzaram completamente, repablica e democracia, nem
antes, seno por pouco tempo nas cidades-estados gregas, nem depois da Renas-
cenga, mesmo em Veneza com o Ducal dividindo o poder com duzentas familias, e
se convertendo a agenda de sua fusdo ou ligagao na grande urgéncia dos tempos
atuais por toda parte e mais ainda no Brasil, que nunca saiu do Ancien régime e de
casa grande & senzala até hoje;

2. A urgéncia de restabelecer a comunica¢io entre as disciplinas das Ciéncias
Humanas e Sociais, tanto elas entre si quanto com a prépria Filosofia. Num tempo
como o de hoje e num ambiente como o nosso, de pesada coergao produtivista e
ultrarespecializagao do conhecimento, em que as disciplinas estao encasteladas e se
ignoram, a saida que eu vejo, na linha das Humanidades, é apostar firme na inter-
disciplinaridade, como foi dito antes, por toda parte e também no Brasil. E, desde
logo, reservando a Filosofia o papel de disciplina-piloto das Humanidades, senio de
disciplina-pivd, melhor dizendo, e a0 mesmo tempo reservando ao Filésofo nao o

papel do Mago ou do Taumaturgo, mas de Hermes, o deus mensageiro dos gregos,



reconectando e restabelecendo a comunicagao das dreas, ao abrir as vias para o fil6-
sofo intelectual publico. Porém, a tarefa nao serd ficil e nio é pensada para uma
universidade como a de hoje, taylorista, saturada e decadente;

3. Na esteira do Humanismo Civico e do envolvimento do intelectual com a vida
civil dos povos no espago publico das cidades, langar as bases pedagdgicas e episté-
micas para a educagdo das mentes visando as urgéncias do tempo e o exercicio de
uma nova cidadania, ao cruzar Republica e Democracia, como referido. Trata-se,
além do mais, de langar as bases interdisciplinares do conhecimento referidas antes
e modelar uma nova cidadania, incluida a epistémica, mais além do campo da poli-
tica, ao se abrir as esferas da cultura e do social. Donde a expressao “forte envolvi-
mento com a vida civil”, com os intelectuais atuando como experzs interpostos entre
a ciéncia e a sociedade, ao mostrar, por exemplo, que o COVID 19 percorre dife-
rentes rotas sociais antes de chegar aos hospitais e as CTIs. E tendo como agente

um novo cidadio alfabetizado em ciéncia, tecnologia e humanidades.

Bibliografia

Cassirer, E. ; Kristeller, P. ez al. (org.) (1948). The Renaissance Philosophy of Man:
Petrarca, Vallla, Ficino, Pomponazzi, Vives. Chicago: The Chicago UP.

Domingues. 1. (1999). O grau zero do conbecimento: o problema da fundamentagdo

das ciéncias humanas. Sao Paulo: Loyola.

(2020). Foucault, a arqueologia e As palavras e as coisas — Cinquenta
anos depois. Belo Horizonte: Ed. UFMG.
(2013). “A universidade e 0 mundo contemporineo”. in: Paula, J. A. (org.).
Férum de estudos contemporineos. Belo Horizonte: Imprensa Oficial da UFMG.

(2013). Interdisciplinaridade: andlise do projeto General Education de
Harvard. Belo Horizonte: UFMG.

(2014). “O sistema de comunicag¢io da ciéncia e o taylorismo acadé-
mico: questionamentos e alternativas”. Estudos Avancados, v. 28, n°. 82, Sio
Paulo, dez 2014.

(2019). “Discurso de Vélez tem componente ideolégico e narrativa
persecutéria, diz filésofo”. Epoca, 18/03/19 (entrevista).

(2019). “Future-se: a substitui¢io do ethos pelo business, entrevista
especial com Ivan Domingues”. Portal Humanitas, Unisinos 29/08/19, matéria
assinada por Patricia Fachin.

(2020). “Tempos P6s-Corona”. Humanitas, n°. 139, p. 69-74, nov 2020.

Foucault, M. (1966). Les mots et les choses : une archéologie des sciences humaines. Paris:

Gallimard.

Garin, E. (1975). Educazione umanistica in Itdlia. Roma: Laterza.



(org.) (1991). O homem renascentista. Lisboa: Editorial Presenca.
Gusdorf, G. (1966-1985). Les sciences humaines et la pensée occidentale. 12 vols. Paris: Payot.
Kiristeller, P. (1995). Tradigio cldssica e pensamento do renascimento. Lisboa: Edigoes 70.
Snow, C. P. (2015) As duas culturas e uma segunda leitura. Sao Paulo: EDUSP.

Schumpeter, P. (1964) Histéria da andlise econémica. 3 vol. Rio de Janeiro: Fundo
de Cultura / USAID.






Filosofia e humanidades, normatividade
critica e virada linguistica, de um ponto
de vista materialista pratico-poético’

José Crisostomo de Souza

RESUMO

O texto trata de filosofia e humanidades cri-
ticas pelo lado de sua virada linguistica das
tltimas décadas, em especial do seu encon-
tro no terreno das ‘teorias criticas’ em sen-
tido bem amplo. A propésito da normativi-
dade com que elas se tém envolvido, discute-
as em sua relacio com Marx e com o prag-
matismo, que sio hoje, possivelmente, junto
com a virada linguistica, suas influéncias
mais determinantes. E discute-as ainda em
relacio ao préprio ponto de vista pratico-
material, nio-linguocéntrico, do autor, in-
cluindo af acenos a seus antecedentes brasi-
leiros de pensamento. Tudo isso tendo em
consideracio as consequéncias de alcance
pratico-politico, quicd problemdticas, da-
quele desenvolvimento ‘linguistificante’,
que hoje se estende mundo afora para muito
além da academia. Por fim, tem também em
vista um empenho de descolonizacio e uma
disposicio fazedora para a filosofia e as hu-
manidades no Brasil.

PALAVRAS-CHAVE

normatividade critico-politica; marxismo;
pragmatismo; pds-estruturalismo; materia-
lismo prético-poiético.

1

ABSTRACT

The text deals with critical philosophy and
the humanities in relation to their linguistic-
turn of recent decades, especially their devel-
opments in the field of ‘critical theories’
broad sense. Focusing on the normativity
that they have assumed, they are discussed
also in their relations with Marx and Pragma-
tism, that are today, together with the lin-
guistic turn itself, possibly the most relevant
theoretical influences in the area. They are
still critically discussed in relation to the au-
thor’s own practical-poietic, materialist point
of view, with allusions to related Brazilian an-
tecedents. All of that with attention to the
practical-political consequences of the men-
tioned ‘linguistifying” development, that to-
day extends throughout the world way be-
yond the academy. Also with attention, on
the other hand, to a demand for decoloniza-
tion and for a productive, autonomous dis-
position for philosophy and the humanities
in Brazil.

KEY WORDS

critical-political  normativity;  marxism;
pragmatism; post-structuralism; practical-
poietic materialism.

Este texto, que nao é bem um paper, apresenta de forma mais desdobrada o que foi meu posicionamento na

mesa Filosofia ¢ Humanidades da Semana ANPOF 2021, ao lado dos colegas Yara Frateschi (UNICAMP) e
Ivan Domingues (UFMG), tendo o Prof. Agnaldo Cuocco como mediador. Materialmente, compreende
trechos modificados de uma extensa entrevista, sobre esse e outros assuntos, concedida por mim a Linda
Alcoff (CUNY) e Goyo Pappas (TAMU), para o Inter-American Journal of Philosophy. Essa dupla procedén-

cias empresta ao texto, além de uma marca um tanto conversacional, um cardter polémico e posicionado.



67

Trato aqui de filosofia e humanidades criticas pelo lado da sua virada linguistica,
discursiva, das Ultimas décadas, em particular no cruzamento das duas na teoria
critica. E o fago pondo-as em relacio com Marx, com o pragmatismo e com meu
préprio ponto de vista prdtico-critico, material, ndo linguocéntrico. Tomo a teoria
critica por suas conhecidas versdes metropolitanas, grosso modo francesa, alema e
norte-americana, que acabam por se cruzar em um amplo desenvolvimento filosé-
fico-tedrico contemporineo. Um desenvolvimento que, tendo finalmente como
epicentro os Estados Unidos, vai além da universidade, para repercutir na cultura e
nos meios de comunica¢io, em movimentos sociais diversos e em aspectos novos €
controversos da ética e da politica do nosso tempo.

Uma olhada as consequéncias da virada linguistica mostra suas implicagoes para
o entendimento, no terreno da filosofia e das humanidades, de diferencgas e conver-
géncias entre posi¢oes tedrico-criticas mais tradicionais, de tipo hegeliano-marxi-
ano, tidas como humanistas, e posi¢oes tedrico-criticas posteriores, ditas anti-hu-
manistas, para nés mais bem cripto-humanistas, de tipo pés-estruturalista e des-
construcionista. Nesse terreno, merece destaque a questao da sustentagao de versoes
distintas, mas aparentadas, de normatividade critica e emancipatéria, associadas a
certa concep¢io do ‘humano’ e da ‘histéria’. Como entendemos, tais versdes siao
determinantes para a instauragio, no campo da filosofia e das humanidades, como
chaves interpretativas, do bindmio opressao-libertagio, e, nesses termos, de certo
entendimento, supostamente critico e politico, da sociedade e da histéria.

Na nossa opinido, ¢ sob a regéncia da virada linguistica que temos visto teoriza-
¢oes sobre género, raga e “colonialidade” assumirem abordagens centradas no dis-
curso, marcadas por distingoes essencializadas, dai envolvidas em possiveis déficits,
além de politicos, também de concretude histérica e dimensao material. Sao déficits
quicd agravados, no Brasil, pelo que seria uma importagao acritica dessa particular
producdo tedrica metropolitana. O que seria tanto mais complicado no caso da
questao colonial ou neocolonial, agora “decolonial”, mais efetivamente experimen-
tada justamente no “sul global” do qual fazemos parte, onde, alids, tem sido hd mais
tempo e mais encorpadamente explorada filoséfica e teoricamente por uma fecunda
tradigao brasileira de pensamento anticolonial, muitas vezes, agora, ignorada.

Nessa discussao toda incluimos, junto com uma consideracao da virada linguistica
e do pés-estruturalismo a ela vinculado, também a consideragao de dois outros para-
digmas filoséficos ainda com particular incidéncia no campo da filosofia e das huma-
nidades tedrico-criticas. Refiro-me ao pragmatismo (e a John Dewey), e a0 marxismo
(e Marx), compreendendo, inclusive, seu desenvolvimento na teoria critica alema,

frankfurtiana. Incluimos ainda, como outra alternativa, aquela que na verdade nos



68

guia criticamente pelo texto inteiro, a de um ponto de vista materialista pratico-poié-
tico, anti-linguocéntrico, ji exposto de modo mais extenso, até debatido, em vdrias
publicagoes.” Aqui deixamos ver como esse ponto de vista dialoga com os dois ante-
riores, como converge com eles em algumas coisas e deles diverge em outras.

No que diz respeito 2 filosofia e as humanidades, essa perspectiva pratico-poiética
pretende questionar particularmente o linguocentrismo e o cripto-normativismo dog-
madtico da virada pds-estruturalista, anti-moderna, da teoria critica mais recente, bem
como o normativismo humanista, transcendental-histérico, da critica marxiano-he-
geliana, anterior, de um modo que cremos ser particularmente oportuno em nossa
deprimida conjuntura nacional e nosso desafiador tempo de crise. Pois aquelas duas
vertentes criticas, pés-estruturalista e marxiano-hegeliana, tém muitas vezes se enre-
dado numa oposi¢ao ou mesmo radical antipatia, aparentemente hoje dominantes na
academia, entre a racionalidade filoséfica e tedrico-critica, das humanas, e aquela das
disciplinas cientificas e técnicas, que entretanto tém hoje exibido um destacado papel
na preservagdo da vida. Do mesmo modo que se tém envolvido em dificuldades par-
ticulares de entendimento da democracia tradicional, que muitas vezes sé tratam de

valorizar ou tratar de fazer avancar quando gravemente, fascistamente, ameagada.

1. As humanidades criticas e suas normatividades. O linguocentrismo
e seus problemas.

Entendemos o ‘linguocentrismo’ da virada linguistica como uma limitagao para a
maior parte das humanas criticas contemporineas, com questiondveis consequéncias
filoséficas e politicas, mais ainda em contextos nacionais subalternos, intelectual-
mente colonizados, e em meio as circunstincias atuais de crise social e econdmica e
ameagas politicas de viés autoritirio. Do modo como vemos, os resultados desejdveis
e pretendidos de uma virada linguistica, no terreno da critica, podem ser alcangados
de forma mais consistente colocando-se 4 pritica onde a linguagem agora prevalece,

e onde antes prevalecia o chamado sujeito metafisico. Por pritica quero dizer nao

%2 Sobre os materiais em que esse ponto de vista se constroi, ver em Transcience (Univ. Humboldt, 2019/20),
“Towards a Practical-Poietic, Material Point of View” e “A World of Our Own: A Pragmatic-Poietic, Trans-
formative Perspective, Conversationally Developed”, mais materiais correlatos em Cognitio (PUC-SP,
2012/15/17/19), incluindo debates com Paulo Margutti, Waldomiro da Silva Filho e Leonardo Pereira (esse
tltimo em Ideagio, UEFS, 2020). Ver ainda nosso “Pragmatismo Brasilefio”, em Reyes e Herbert, 7he Re-
ception of Peirce and Pragmatism in Latin-America, de Reyes Cérdenas e Herbert (México, 2020), e, para seu
amplo desdobramento, ver a extensa coletAnea Filosofia, A¢do, Criagio: Poética-Pragmidtica em Movimento
(Edufba, 2021), com artigos de 17 colegas de 11 instituicées de 5 paises diferentes. Para uma apresentagio
sintética, por terceiros, ver p. ex. “O Materialismo Prdtico-Sensivel de Criséstomo de Souza”, de Tiago Me-
deiros, em Ensaios de Filosofia Brasileira (Monteiro et al., orgs., Ed. Uece, 2021).



69

apenas ou predominantemente a pratica linguistica, mas a prética material em pri-
meiro lugar: a prdtica transformadora, que no nosso entender confere significado as
coisas e ¢ reveladora do mundo. Quero dizer, a pritica como poiesis: nossa atividade
social de pegar, mudar, fazer, usar, significar corporalmente coisas, que implica num
emaranhamento bdsico, usudrio, orientado por propésitos, com o mundo e com pes-
soas, de dimensdo tanto material como espiritual. Podemos considerar isso como su-
gestao de uma nova virada prética na filosofia e nas humanas, com énfase material-
produtiva, e com consequéncias epistemoldgicas, ontoldgicas e normativas particula-
res, democrético-materiais, critico-emancipatdrias, transformadoras, etc.

No campo da filosofia e das humanas, a lista de consequéncias problemdticas da
virada linguistica certamente nao se aplica da mesma forma, em extensao ou grau, a
todas as versoes de linguocentrismo prevalecentes e a suas possiveis combinagoes.
Tais versoes, em termos de tipos ideais, incluem a) em primeiro lugar, um pés-
estruturalismo e desconstrucionismo semi-anarquista, algo como um “hay gobierno,
soy contra”, a teoria critica francesa, cripto-normativa, negativa, nao-justificacio-
nista; b) um interacionismo normativo, discursivo, intersubjetivista, também em
tltima andlise ‘sem mundo’ (em seu desprezo por produgio e materialidade, e em
sua aversao a chamada ‘razao instrumental’), isto é, a teoria critica alema recente,
moderadamente democrdtica. E, finalmente, ¢) a filosofia (pés)analitica, linguistica,
anglo-saxonica, para além do empirismo dogmdtico, em termos normativos mais ou
menos liberal-solidarista. Vejamos entao como esclarecer melhor quais podem ser
suas consequéncias problemadticas.

Sob o dominio linguocéntrico mencionado, a préxis torna-se basicamente préitica
discursiva, e o contexto e a intera¢io passam a ser também basicamente discursivos,
mesmo quando incluidas af algumas alusdes a circunstincias, instituiges ou corpos.
O principal problema nesse caso pode ser denominado de idealismo, nao necessari-
amente em um sentido metafisico, mas em associa¢ao a uma perspectiva geral sobre
a realidade, bem como a consequéncias pratico-politicas que o termo tradicional-
mente evoca. Refiro-me a um viés idealista e imaterialista, mesmo em comparagio,
por exemplo, a um Hegel idealista absoluto, entretanto mais “espessamente” inte-
racionista, como em sua dialética seminal do senhor e do escravo, onde subjetivacao
e emancipagdo estdo envolvidas com relagoes pratico-produtivas com o mundo e
com as coisas, tanto quanto com as pessoas. A meu ver, em termos gerais, o linguo-
centrismo tende a ser antirrealista e incomensurabilista, relativista e desnecessaria-
mente hostil A ciéncia, desatento ou depreciativo com relagio a fatos, também a
artefatos e a circunstincias materiais, por fim politicamente negativo, as vezes quase
niilista, passando da tradicional ‘negacio determinada’ marxista-hegeliana para uma

mais radical e livre ‘negacio indeterminada’, anti-sujeito, etc.



70

A virada linguistica pode envolver ainda logocentrismo e intelectualismo, com-
binados com uma compreensiao empobrecida do que seja mudanga social e politica,
e com um desprezo por desenvolvimentos institucionais, econdmicos, materiais
concretos. Um desprezo que se afina com a anterior critica radical da ideologia e
com a teoria critica alema tradicional, marxiano-adornianas, totalizantes (onde po-
demos dizer que tudo comegou), para mim um passo ruim do marxismo, ao qual,
entretanto, sua versio mais recente, agora semi-pragmatista, ainda presta tributo.
Em sucessdo a essa tradigao critica, e pretendendo ser mais ainda antidogmatica e
antiautoritdria, a mais nova teoria pés-estruturalista, franco-americana, revela-se es-
peculativa, nao autocorretiva, além de, no fim de contas, normativamente sectéria.
Isso enquanto se imagina muito politica, até completamente revoluciondria e anti-
capitalista, apesar de seu relativo fechamento ‘imaterialista’ dentro do mundo da

linguagem e da academia.

2. Atividade sensivel, objetos e relagoes. O paradigma pratico,
material, dualista, de Marx.

Comecemos por nos reportar a Marx e a0 marxismo, que podem ser entendidos como
estando nas origens das duas vertentes tedrico-criticas, por certo mais obviamente da
primeira. Com relagdo aos referidos problemas, Marx e o marxismo aparecem com
uma dupla natureza: 1) como compreendendo um materialismo prético limitado, mas
que oferece pistas para solugao daqueles, e 2) como apresentando problemas que se
prolongam naqueles desenvolvimentos posteriores. Minha disposicao em relagao a
Marx e ao marxismo ¢é critico-reconstrucionista, embora indo na diregio oposta a de
Habermas. Acho que uma contribuigao reconstruida, hegeliano-marxiana, para um
ponto de vista prético e transformador, poderia acrescentar muito, tanto ao pragma-
tismo quanto as radicais e idealistas teorias criticas dos nossos dias em geral.

Se vamos comegar pelos problemas filoséficos de Marx (problemas para alguns
de nos, pelo menos), muito resumidamente creio que eles sao: 1) normativamente
falando: essencialismo ‘histérico-transcendental’, 2) epistemologicamente falando:
mentalismo, correspondentismo especular, mesmo que reconstrucionista, e 3) on-
tologicamente falando: dualismo e substancialismo (quer dizer, em termos hegelia-
nos, espinosismo vs. autoconsciéncia). Essas seriam falhas lamentdveis, particular-
mente para um filésofo de outra sorte bem pratico-materialista, falhas que incluem
determinismo e teleologia, mas de forma alguma param por ai. Se eu tivesse que
apontar um desses problemas como o mais importante, ou concentri-los todos em
uma s6 palavra, diria que uma normatividade humano-genérica essencializada e
transcendentalizada é o principal problema de Marx, afinal de contas o homem ¢

um filésofo comunista. E isso se estende aos tedricos criticos marxistas posteriores,



71

frankfurtianos, e agora também, mutatis mutandis, a seus concorrentes/herdeiros
pos-estruturalistas, anti-sujeito e anti-modernos, ou seja, a filosofia e as humanida-
des criticas de nossos dias em seu conjunto.

Depois disso, diga-se de passagem, Marx pode ser ainda um filésofo a explorar e
discutir porque ainda ¢ muito melhor do que uma espécie de vulgata moralizante e
pseudo-humanista que hoje em dia ¢ apresentada entre nés, indevidamente, como
critica social e anticapitalismo marxistas, mesmo que, em alguns casos, enraizada em
algumas de suas ideias. Tendo isso em conta é que tenho chamado ironicamente de
anticapetalismo (de capeta) o que entendo ser um tipo vulgar e teolégico de anti-
capitalismo, segundo o qual o mundo inteiro estd essencialmente invertido, é um
verdadeiro vale de ldgrimas, a beira de um inevitdvel apocalipse, tendo uma Causa
Unica para todos os seus infinitos males.

A melhor parte da ‘filosofia geral’ de Marx é para nds seu materialismo prdtico,
per se nem dialético-negativo nem essencialista, nem determinista ou dualista. E
materialismo pritico é como ele mesmo chama sua perspectiva bdsica, da forma
como estd apresentada, por exemplo, nas Teses ad Feuerbach. Antes disso, em didlogo
com a Fenomenologia do Espirito de Hegel, Marx j4 afirmara que somos seres que
‘poem’ objetos (também objetivagdes em geral, suponho), tanto quanto somos, e
para ele em primeiro lugar, ‘postos’ por eles. Depois disso, o que considero mais
relevante no seu ponto de vista prético-materialista é a sugestao, das 7eses, de que o
mundo humano nio deve ser apreendido apenas como objeto ou intuicio sensivel,
nem como mente ou linguagem, mas como prdtica material-sensivel, tanto quanto
nés também devemos ser. Sao duas sugestoes cheias de consequéncias préticas e
tedricas interessantes, algumas das quais Marx nio tirou; para mim, sugestoes mais
relevantes para um bom materialismo pratico-histérico do que sua famosa férmula
fundadora, que ele oferece na critica da economia politica. Sao sugestoes que valem
para uma melhor (in)versdo materialista de Hegel do que o dualismo infraestrutura
vs. superestrutura que acompanha aquela férmula.

Quanto a referida férmula, ao introduzir sua critica madura da economia politica
e o ponto de vista histérico-materialista que a sustenta, Marx apresenta sua orientagao
‘ontoldgica’ basica. Orientagao esta que, a principio, nio parece tao diferente de nossa
prépria ideia poiético-pragmadtica de um emaranhamento material prético-produtivo,
entre nés e o mundo, envolvendo a um s6 tempo objetos e relagoes, sentido e valor,
que mencionei mais acima. Marx comeca expressamente da ‘organizacio corpérea’
dos seres humanos, como também farfamos, embora o seu seja principalmente um
corpo determinado, nao-pulsivo, nao-fruidor, instrumental. Do reconhecimento do

corpo, Marx passa finalmente para sua famosa férmula: Em sua atividade material de



72

produgao de bens para sustentar sua vida, os seres humanos estabelecem relagdes ma-
teriais entre si e com a natureza, relagoes essas que sao condicionadas pelo tipo de
instrumentos e habilidades que desenvolvem para tal fim. Juntas, essas relacoes (en-
volvendo propriedade, divisao do trabalho, e daf classes sociais), mais as mencionadas
forgas instrumentais, constituem para Marx a base ou infraestrutura determinante
para a constitui¢ao de qualquer formagao social. Elas seriam a base que condiciona ou
determina estruturalmente a vida politica e intelectual de uma sociedade, ou seja, para
Marx, sua superestrutura, que compreende nossas priticas supostamente imateriais e
improdutivas. E tudo isso aparece, em Marx, como se desenvolvendo independente-
mente de nossas escolhas, crengas, intencoes ou fantasias, ou seja, fora de nossas cabe-

cas, de modo material e estruturalmente determinado.

3. Ser-genérico e normatividade. Marx, Cristianismo, essencialismo,
também no Capital.

O que nos interessa mais aqui, porém, é a questao da normatividade critica, i.e., de
onde vem a normatividade da teoria critica. Logo apés Marx apresentar seu ‘princi-
pio orientador’ puramente materialista, de repente nao mais que de repente surge,
em conexio com ele, a implicagao de uma poderosa normatividade/idealidade tele-
olégica, historicamente imanente. Ouvimos de Marx que, precisamente em
sua/nossa época, por uma feliz coincidéncia, gragas a introdugio de meios de pro-
du¢io materiais de grande escala (com a revolu¢ao industrial), a sucessao histérica
de formacoes sociais materialmente determinadas conduz finalmente a nada menos
do que um estdgio social, humano, nio mais antagbnico, que pela sua novidade
corresponde a um verdadeiro fim da ‘pré-histéria’ da humanidade. Mas essa nao ¢é
toda a histéria sobre a estratégia normativa de Marx, pois, junto com essa teleologia
comunista, ele oferece uma segunda fundamentagio normativa, insepardvel da-
quela: o pressuposto filoséfico por trds de suas ideias normativas de alienacao, feti-
chismo, emancipagao etc., e premissa, em suas préprias palavras, de seu ‘imperativo
categérico’ de mudar o mundo de maneira comunista. Essa é precisamente a base
de seu humanismo comunista do ser-genérico (Gattungswesen), que, através dos Ma-
nuscritos de 44, acabou sendo tudo para a teoria critica da Escola de Frankfurt, para
as humanas criticas, nao positivistas, nao tradicionais, em geral.

O fato interessante ¢ que Marx deduz aquele pressuposto normativo nada menos
do que do préprio Cristianismo, ao assumir a compreensio de Feuerbach dessa reli-
gido como uma fantdstica hipdstase/expressao do que os seres humanos no fundo sao
ou deveriam ser, por sua esséncia social, universal, infinita etc. Trata-se de uma posicao
critica, a feuerbachiana, que simplesmente ‘traduz’ de volta o infinito Deus pessoal

ou Homem-Deus do Cristianismo (com todos os seus atributos cristiaos), no ‘homem’



73

como novo e verdadeiro Ser Supremo. Nao, entretanto, nota bene, nos individuos
humanos empiricos, existentes, tais quais s30, mas no humano enquanto ser-genérico,
comunitdrio, a humanidade, a sociedade, como deveriam ser, um telos histérico e,
pode-se entender, uma realizagio/tradugio da religido. E daf que procede, nas pré-
prias palavras de Marx, o mencionado imperativo categdrico: a obrigacao de ‘revolu-
cionar’ a base material da alienagao religiosa — porque nela o ser humano ainda nio ¢é
bem um ser comunitdrio realizado, mas, pelo contrério, um ser ainda perdido de sua
esséncia e impotente, a0 mesmo tempo também individualista, arrogante, egoista.

A verdadeira ‘esséncia do Cristianismo’ é, assim, a esséncia social-comunitdria do
homem, perdida, nao realizada, mas apesar de tudo entrevista abstratamente no
Cristianismo, cujo problema ¢ entao seu idealismo ou espiritualismo, que vem cor-
responder a auto-representagio moderna, subjetivista e individualista dos seres huma-
nos. Marx estd aqui falando do ‘idealismo’ que sustenta os individualistas direitos
(humanos) modernos, a democracia ‘espiritual’ moderna, liberal, as ideias ‘espiritu-
alizadas’, de autonomia, cidadania etc. E, de acordo com seu relato, essas ideias ou
doutrinas equivalem a um subjetivismo delirante e vao, para o qual o materialismo
seria o antidoto e a corre¢do. Nao é de admirar que nosso altruista indisfarcado,
Feuerbach, tenha resumido tudo isso na frase “materialismo é amor” — quer dizer, é
por si antisubjetivista, e antiegoista. O que sugere que devemos tomar conheci-
mento do que realmente se disputava (a Modernidade!) na esquerda hegeliana na
época de Marx, especialmente agora que a Teoria Critica da Escola de Frankfurt
assumiu para si mesma, com relagio a todo o seu desenvolvimento histérico, o ré-
tulo geral de ‘hegelianismo de esquerda’.

Podemos constatar, embora aqui muito abreviadamente, que isso é também o
que se encontra no Capital — suposta fundamentagio econdmica, puramente obje-
tiva, do Comunismo enquanto inscrito nas contradi¢des materiais e no devir neces-
sario do préprio Capitalismo. Podemos ver ai sem dtvida um Karl Marx cientifico,
mas, para desespero dos althusserianos, também o mesmo Marx humanista-comu-
nista de sempre. Pois ai a economia politica e o Capitalismo sao criticados de um
ponto de vista comunista, supostamente do proletariado, ou seja, do homem social,
do trabalho como a essa altura essencial e inevitavelmente social, nossa boa e velha
atividade-genérica e nosso ser-um-para-o-outro da juventude de Marx. O que sig-
nifica também que a economia politica e o capitalismo sao af criticados do ponto de
vista de um futuro planejamento econdmico centralizado — para pormos as coisas
agora em termos menos romanticos e filoséficos, porém mais reais. Afinal, no Ca-
pital, o Cristianismo aparece de novo, a propédsito do famoso ‘fetichismo da merca-

doria’, como o culto do homem abstrato, individual, e a religiao por exceléncia de



74

uma sociedade de produtores independentes de mercadorias. Aparece como ‘a’ Ali-
enagao que s6 desaparecerd com a realizacdo do comunismo (e do ser-genérico),
naquelas condigbes materiais mencionadas - do que se pode entender que o mar-
xismo, embora se ponha como uma teoria cientifica, é na verdade coextensivo com

uma religiao,’ o Cristianismo, e corresponde a doutrina de sua realizagio.

4. Uma contribuicao a filosofia e as humanidades criticas, do lado do
pragmatismo.

O pragmatismo (Peirce, Dewey, Mead), desde Habermas, virou o principal interlo-
cutor da teoria critica de Frankfurt, como que encarregado de corrigir seu marxismo,
e se tornou também, ademais, uma referéncia para as ciéncias humanas em geral
(v.g. Hans Joas). De outro lado, uma nova forma de pragmatismo ou uma nova
énfase materialista e histérica dentro do pragmatismo é também algo que se apro-
xima em alguma medida do que nds préprios sugerimos para discussao pela comu-
nidade filosé6fica nacional, como um ponto de vista pratico-produtivo, uma filosofia
da préxis como poiesis. Para mim, nao hd nada de muito errado com o pragmatismo,
acho até que, genericamente, ele pode ser uma influéncia benéfica e corretiva para
a maioria das filosofias de nosso tempo, como finalmente admitem, por exemplo, a
teoria critica alema, antes marxiana, e a filosofia analitica americana recentes. Devo
dizer agora, ento, o que acho mais valido para a filosofia e as humanidades critricas,
isto ¢, utilizdvel e passivel de bom desenvolvimento, no pragmatismo norte-ameri-
cano, a partir de sua plataforma original.

Em primeiro lugar, temos a famosa sentenga do britinico Alexander Bain, da
qual todo o pragmatismo ¢, segundo Peirce, apenas um coroldrio, que vejo como
uma sentenga promissoramente ‘materialista’ (prético-social, comportamental, nao-
mentalista). Ela afirma que uma crenga é um curso de agdo e a disposicao para rea-
lizd-lo; nao ¢ algo separado do agir, apenas dentro da mente ou da linguagem. Me-
lhor ainda (e de forma mais darwiniana), de nosso ponto de vista, a sentenga de
Bain se opde tanto ao representacionismo tradicional quanto ao humanismo idea-
lista e anti-naturalista (também aquele pés-estruturalista). Pois desse modo, as cren-
cas equivalem a algo que em certa medida nao ¢ apenas humano, mas animal em
geral: todo curso de agao tomado de forma inteligente jd corresponde, para nés, em
certa medida, a uma crenga. Junto com isso, temos a prépria mdxima pragmatica,

originalmente formulada por Peirce: uma boa nogao de qualquer coisa é a de seus

3 Com relagio 4 alienagio, Marx entende que sociedades tradicionais, tribais, comunitdrias, até feudais, representam
uma condi¢io ‘melhor’, mais ‘humana’, porque néo deformada pela produgio generalizada de mercadorias. Sobre
isso, ver nosso “Teses ad Marx: Para uma Critica ao (No-)Pragmatismo de Marx”, em Cognitio, v. 13, 2-12.



75

efeitos de alcance prético (efeitos sensiveis, diz Peirce, embora muita gente nio re-
gistre). Ou seja, é a nogdo que leva em conta o comportamento da coisa, portanto
0 nosso também, conforme exibidos em nossa interagio com ela, em nossas préticas
de ‘lidar com o mundo’ e ‘tomar as coisas do modo certo’. Alids, entendo essa m4-
xima nio apenas em sentido metodolégico ou légico-normativo, como em Peirce,
mas também em sentido material-interacionista, ‘ontolégico’, implicando na consi-
deragao conjunta de todo um contexto material ou forma de vida, como uma asso-
ciagao dindmica e interconectada de préticas, coisas, pessoas, propdsitos. Em ter-
ceiro lugar, ainda sobre as virtudes do pragmatismo, eu incluiria a queixa geral de
William James contra o racionalismo metafisico, cAndido como o de Leibniz, em
nome de uma virada soliddria e mundana para a filosofia — ‘para as ruas’, diz James.
E, por tltimo, mas nao menos importante, de Dewey, aprecio seu ponto de vista do
agente e suas nogoes enriquecidas de experiéncia e florescimento humano, as quais
eu gostaria de adicionar as ideias de construcionismo institucional, experimental, e
de agéncia/cidadania de alcance material e produtivo.

De outro lado, nao sou um especialista em pragmatismo e nio gostaria de ser
injusto com essa posicao criticando-a em termos tao gerais, mas acho que ela acaba,
entre outras coisas, concedendo demasiada centralidade as ciéncias naturais como
modelo para pritica e conhecimento. Algo que pode prejudicar sua compreensio de
criacdo e criatividade, até mesmo da prépria agao, aproximada pelo pragmatismo de
uma ideia de adaptacio ao meio, dentro de um binémio homem (organismo)/natu-
reza (ambiente). Algo que pode ademais limitar sua rica ideia de experiéncia, em
relagdo a qual estou inclinado a enfatizar a precedéncia e a produtividade da agao.
“No inicio era o ato, depois o artefato” é nosso lema pragmadtico-poiético faustiano,
que deseja combinar por af materialidade, criatividade, imaginacio e transcendéncia
humana — na acéo.

Devo esclarecer que tomo pragmatismo também num sentido ainda mais amplo,
como uma virada pratico-criativa mais geral, modernista, na filosofia ocidental, que
alids pode guardar afinidades com expressdes de pensamento nao-ocidentais. Na
Europa, tal virada engloba a filosofia francesa da agao e da criacao, que se desenvolve
de Maine de Biran a Bergson, com a qual nao por acaso o pragmatismo americano
manteve uma conversa transatlintica em suas origens. Ela inclui ainda o hegelia-
nismo de esquerda, as filosofias da préxis em geral e Marx em particular, e ainda
Nietzsche, por exemplo, em Verdade e mentira. .., também o ‘humanismo’ do ger-
mano-britinico Ferdinand Schiller, e, claro, algo de Wittgenstein e Heidegger. Do
Brasil, como parte dessa constelagao grande e plural, eu acrescentaria, como filoso-
fias da préxis, as contribuicoes criticas modernistas, ademais de anticolonialistas e

antirracistas, encorpadas, de pensadores tao diversos como Gilberto Freyre, Oswald



76

de Andrade, Guerreiro Ramos, Alvaro Vieira Pinto, Milton Santos e Mangabeira
Unger, alguns deles integrantes do ISEB (Instituto Superior de Estudos Brasileiros),
ao qual sucedeu o ‘contraponto’ marxista-estruturalista uspiano, alegadamente mais
anticapitalista, liderado por José Artur Giannotti.

5. A normatividade critica pos-estruturalista em comparacao com a
normatividade da critica alema, agora pragmatizada.

Aparentemente, a normatividade de Marx se mostra comunal de uma maneira essen-
cialista e estrutural-determinista em sua critica ao discurso da economia politica, ade-
mais de teleoldgica e especulativa em sua filosofia da histéria. Como parte de seu
arranjo teérico abrangente, Marx exibe ainda um compromisso central com a critica
da ideologia como desmistificacio de ilusdes gerais, ou cegueiras estruturais, que sao
decifradas por um entendimento superior, tedrico, novamente humano-comunitdrio,
das coisas. O que vem na sequéncia de Marx, em termos de normatividade critica, é
em primeiro lugar a Teoria Critica de Frankfurt, mais ainda focada em ideologia,
acriticamente fundada no humanismo de seus Manuscritos de 44, emoldurada ademais
por uma dialética antitética hegeliana, pretensamente antiautoritdria, antipositivista,
enfaticamente negativa. Isto é, vem agora um neo-marxismo, sem classe universal cor-
respondente por base social, por isso mesmo uma teoria mais livremente radical, agora
contra praticamente toda a Modernidade: razao, ciéncia, tecnologia, burocracia, Es-
tado — até a prépria democracia, entendida agora como fascismo.

Frente a isso, a sucessiva teoria francesa pds-marxista, dita anti-humanista, por
seu lado, com sua virada linguocéntrica supostamente anti-metafisica, poderia ter
oferecido um aprimoramento, enquanto reconciliada com a contingéncia na histé-
ria, liberta de uma representagio metafisica do sujeito, desconfiada de uma légica
dialética transcendental forte, também de um universalismo possivelmente opres-
sivo e etnocéntrico. Poderia ter-se oferecido como uma critica a favor de um ponto
de vista deflaciondrio, falibilista, mais empirico e experimental, pragmitico, que po-
deria significar, a meu juizo, uma secularizagao e democratiza¢io, nao-céticas nem
niilistas, da teoria critica anterior, mais literalmente marxiana. Entretanto, nao acho
que nada disso tenha sido de fato contemplado pela teoria critica pds-estruturalista,
ainda que haja nela elementos interessantes para a superagao de um hegelianismo
16gico-dialético pesado, do humanismo essencializado que lhe corresponde, e de
certas consequéncias politicas indesejdveis, autoritdrias, deles derivadas. O fato ¢é
que, e posso estar falando aqui de uma vulgata, a nova critica francesa acabou sendo
algo paradoxalmente mais esotérico, intelectualista, novamente mais negativo, vol-

tado demolidoramente contra a razdo, objetividade, verdade, sujeito e agéncia, a



77

Modernidade inteira, o Ocidente enfim. Uma critica ao final apoiada em outro hu-
manismo dogmadtico e em outra meta-narrativa para a Histéria, na verdade mais
empobrecida, enquadrada por uma polaridade opressor-oprimido, simplificada,
abstrata, a priori, nao propriamente histérica.

O que temos aqui aparece antes como uma nova meta-narrativa absolutizada,
mais do que metafisica, de acordo com a qual a Modernidade é tomada, juntamente
com o Capitalismo, como universal e essencialmente pior do que qualquer outra
coisa que lhe antecedeu - como a permanente reconstrugao racionalizante, de dis-
cursos e préticas absolutamente excludentes, dominadores, manipuladores. Tais dis-
cursos modernos servem, para a nova critica, ao que se pode entender como o novo
inumano, a ser enfrentado ou resistido por uma normatividade inversa, aquela do
antes rebaixado/anormalizado por aqueles discursos, como a normatividade de um
humano inversor, representado pelo oprimido e discriminado abstrato. O que é esse
verdadeiro e novo humano? Precisamente tudo o que é representado no discurso ou
na ideologia modernos, alegadamente monoliticos, totalmente dominantes, como o
nao-humano ou o menos-que-humano. Ademais, nessa nova teoria critica, encon-
tramos aparentemente o paradoxo de um relativismo dogmadtico, a beira do nii-
lismo, na forma de uma negagao nao-dialética de tudo o que af estd, e de uma afir-
magao transcendental, inquestiondvel, de si mesmo e dessa negagao.

Tudo isso é consequéncia, entretanto, nao de uma virada linguistica qualquer,
mas de uma muito particular, iniciada pelo estruturalismo linguistico saussuriano,
logo passada ao campo mais geral das Humanas pela porta da antropologia, e de-
senvolvida como nova teoria critica, estruturalista/pds-estruturalista, até agora con-
dicionada pelo passo inaugural de Saussure e Lévi-Strauss. Uma nova teoria critica
supostamente anti-humanista traz agora descontinuidades, polaridades, estruturas
determinantes e formais, sem dialética ou mediagao e sem sombra de sujeito. Marx
j& exibia um enquadramento estruturalista do real, o que possibilitou a leitura es-
truturalista althusseriana do Capizal, o que nos permite agora conceber retrospecti-
vamente uma sequéncia particular para todo esse desenvolvimento critico francés,
depois franco-americano: Saussure, Lévi-Strauss, Althusser, Foucault, Derrida.
Uma sequéncia na qual o estruturalismo linguistico, sem-mundo, da linguistica sau-
ssuriana, dd lugar ao estruturalismo desvelador dos cédigos ocultos da cultura, de
Lévi-Strauss, e este a um marxismo também anti-sujeito, de Althusser. Apds o que
Foucault aparece como o relativista decifrador de estruturas discursivas determinan-
tes, semi-transcendentais, da trama discurso-conhecimento-verdade-poder, no fim
das contas normativamente partiddrio das ‘identidades” discriminadas e sujeitadas

por tais discursos, de forma polarizada. Por fim, Derrida, nisso seguido ao seu modo



78

pelo mesmo Foucault, acrescenta um ‘livre jogo’ a essas estruturas anti-sujeito, sub-
traindo-lhes o suposto centro ‘metafisico’ (Deus, Homem, Ser, Corpo, por que nao
também Modernidade, Capitalismo, Histéria, Maniqueismo etc.). Nem por isso a
nova critica deixard de se absolutizar.

Sem entrar aqui na distingdo entre vulgata e pensamento origindrio que a inspira,
entendo que essas variantes criticas em sucessio se mostram ainda marcadas por
elementos estruturalistas saussurianos, linguocentristas, de que nao hd nada fora da
linguagem, de uma auséncia de referéncia, de uma esfera discursiva estrutural deter-
minante por tris de realidade, de sujeito e pensamento aparentes, etc. Junto com
isso, elas se mostram cada vez mais marcadas pela cripto-normatividade, de tipo nao
tao novo, de um humanismo anti-moderno, antiocidental, anticapitalista, por um

juizo histérico dogmatico e totalizante compardvel ao anterior.

6. O linguocentrismo pos-estruturalista e suas consequéncias
politicas binaristas e fracionistas.

S6 que agora trata-se de um humano ainda mais negativo, em forma binarista mais
abstrata, levada a qualquer desigualdade social, histérica, que possa ser encaixada
em tal polarizacdo, seja de género, raga, classe, colonialidade etc. As questoes sociais,
materiais, s20 assim ‘foucaultianizadas’, ‘discursivizadas’, dentro do paradigma cri-
tico linguocéntrico, com a substitui¢io da matéria real das desigualdades e assime-
trias sociais, politicas etc., e de sua dindmica viva, por uma abordagem desconstru-
cionista, inversora do discurso supostamente dominante e da norma por ele supos-
tamente sustentada. Nao por acaso, no que diz respeito ao campo da filosofia e das
humanidades criticas, na era da globalizagio e do neoliberalismo, essa perspectiva
substituiu o marxismo tradicional e moldou inteiramente a cultura dominante na
universidade de humanas, especialmente nos Estados Unidos, de onde tem sido ex-
portada para o resto do mundo.

As categorias/identidades sociais mencionadas podem ser agora concebidas como
compondo uma lista de pequenos ‘proletariados’ particulares (a prépria politica ‘de
classe’ também pode ser uma espécie de identitarismo), discriminados/ marginali-
zados/oprimidos pelas normas pretensamente universais, mas de fato totalmente
chauvinistas, da Modernidade. Sempre em beneficio de suas contrapartes opresso-
ras, os dois lados transformados em identidades abstratas essencializadas, fixadas, e,
do lado dominado, inteiramente fracionadas. Isso tendo como consequéncia sua
fixagio em movimentos sociais separados, de minorias, na qualidade de novos su-
jeitos privilegiados da critica e novos loci para resisténcias politico-culturais supos-

tamente radicais. Para remediar tal segmentacao do social e do politico, e o relati-



79

vismo correspondente de pontos de vista irredutivelmente maltiplos e incomensu-
rdveis, teremos agora as estratégias de transversalidade e interseccionalidade. Junto
com uma nova universalidade, mais problemadtica e abstrata que a anterior, baseada
na qualidade de serem todos ‘igualmente’ oprimidos/discriminados, em tltima and-
lise pelo mesmo Opressor, e segundo uma tnica Narrativa histérica. Trata-se de
uma nova normatividade baseada no atributo de sustentarem todas uma mesma
postura moral-tedrica, geral, superior, ao final super-totalizante, contra a injustica
estrutural, o Ocidente, a Modernidade, o Capitalismo, o Macho-Branco etc.
Tendo como pano de fundo uma posi¢ao fundacionista forte, binarista, o jogo
inversor de valores, da desconstrugio, serd jogado, todo o mal considerado como
construgio social discursiva, bindria, para ser, entdo, binariamente negada. A partir
daqui, como nos parece, serd dificil alcancar ou moldar o ‘Nés’ concreto, politico e
inclusivo, transformador, que Linda Alcoff cobra em seu Uma Epistemologia para a
Nova Revolugio. Pois o que temos agora é uma md disposi¢ao contra tudo o que estd
além daquelas e de mais outras partes separadas, contra tudo o que implica em uni-
dades histéricas concretas, maiores, de contornos menos nitidos, nao essencializi-
veis, restando como opg¢ao apenas tentar associar aquelas partes distintas na forma
de um agregado ou somatério. O corpo politico geral, real, ndo poderia, assim, ser
desafiado concreta e politicamente, com vistas a outro melhor, por uma transfor-
magio de seus elementos institucionais constituintes, de alcance também geral.
Nem haveria grandes preocupagdes comuns legitimas, na verdade gerais, mas con-
cretamente particulares, nada universais, nem a correlata configuragio de eventuais
destinos comuns que lhes correspondam. Por ai nao poderfamos pensar em coisas
como outra cidadania geral mais efetiva, uma democracia melhor, formas de vida
institucionais inteiras, nagoes, estados, regimes melhorados. Enquanto a fé6rmula da
agao politica que corresponde a tudo isso parece se resumir a ideia de resistir (junto
com negar e inverter), mais do que a de transformar ou criar — politicamente.
Dentro de tal paradigma, tampouco poderiamos pensar na reformulagao de cres-
centes assimetrias internacionais, de suas bases materiais e institucionais, nem na re-
formulagio de economias nacionais inteiras, e de politicas econoémicas gerais deleté-
rias, nem pensar na reformulacio do capitalismo real, melhor dizendo, de capitalismos
reais, materiais, concretos, particulares, circunstanciados. O mundo pode agora des-
cansar em paz, o fascismo e a pior direita agora estao livres para cuidar do que quer
que implique em parddias de tais sinteses concretas, em relacoes e identidades mais
amplas, também simbdlicas, em termos de na¢io, povo, comunidade, cultura. Como
jd pude mencionar, nao quero dizer que a teoria critica pds-estruturalista e pés-mar-

xista inteira nao tenha acrescentado algo de novo e positivo ao paradigma marxiano-



8o

hegeliano que a antecedeu, ou que ela ndo tenha uma heranca a ser aproveitada, se-
gundo sua adequagio a contexto e conjuntura particulares. Mas certamente devemos
encontrar uma maneira de avangar para além desse paradigma identitdrio, o que para
nés significa necessariamente ir além da sua virada linguistica, linguocéntrica, discur-

siva, estruturalista, para uma abordagem mais pratico-ativa, produtiva, materialista.

7. Como seria uma normatividade emancipatoria pratico-poiética,
materialista e plural?

O ponto de vista materialista pritico-poiético quer ser realista mas nao representa-
cionista, estd interessado em fatos, comprometido com ‘tomar as coisas do modo
certo’, e ndo alhos por bugalhos, com entender nossas crencas como formadas e
verificadas em nosso trato pratico-material com o mundo e com as pessoas.” Trata-
se de um ponto de vista que sustenta um realismo prdtico nao-mentalista, nao-es-
pecular, socialmente constituido, e concebe sujeitos empiricos modestos, finitos, ca-
pazes de conhecimento e agéncia, tio social e historicamente constituidos quando
constituintes. No plano do conhecimento, pressupde interacionismo e intersubjeti-
vidade, donde justificagao e, em termos do real-social, compreende estruturas nio-
absolutizadas, variadas, que nao excluem nem contingéncia e pluralismo, nem in-
tencionalidade e agéncia. Poética pragmdtica tem a ver com falibilismo e experimen-
talismo, ndo com ceticismo, agnosticismo ou relativismo, tem a ver com democra-
cia. Nao com compreensoes logocéntricas, dogmadticas, intelectualistas, que atri-
buam uma ‘ignorincia estrutural’ as pessoas comuns e decretem o peso de alguma
determinagao absoluta sobre elas. Ademais, ja que estamos na universidade, ¢ inten-
¢ao desse ponto de vista superar a distdncia, oposi¢ao e até animosidade existentes
entre as humanidades, critica e normativamente preocupadas, e as disciplinas téc-
nico-cientificas, transformadoras, preocupadas com resultados préticos, ndo menos
criadoras. Além de, naturalmente, superar a distdncia entre as perspectivas criticas
intelectuais académicas, eventualmente elitistas, e as pessoas comuns fora da acade-
mia, com suas necessidades e aspiracoes sentidas, dos 99% junto aos quais nds aca-
démicos corremos o risco de ser/parecer o 1% estranho, como pensamos que apenas
o circulo mais rico e poderoso parece e é.

A pegada préitico-poética de nosso enredamento sensivel-produtivo, comum,
com o mundo e entre nés mesmos, quer fomentar uma perspectiva holistica-mate-

rial sobre formas de vida, englobando suas praticas de produgao, objetivacao, apro-

4 Essas coisas se encontram mais bem explicadas, por exemplo, em nosso “O Mundo Bem Nosso: Anti-repre-
sentacionismo poiético-pragmadtico, nao lingul’stico”, em Cognitio, v. 16, 2015.



81

pria¢ao e mudanga, junto com um reconhecimento de sua — nossa — inelutdvel ma-
terialidade. O que se pode entender como uma compreensao da sociedade situada
entre o esquemdtico, estrutural, modo de produg¢io de Marx (para ele préprio tam-
bém modo de vida) e a mais pldstica e diversa forma de vida, como conjunto de
préticas e instituigoes, mais ou menos como descrita, por exemplo, por Rahel Jaeggi,
talvez demasiado pacificada e nao suficientemente material. A propdsito, ainda, da
atengao, no ambito da filosofia geral, 4 dimensao material da existéncia, tem havido
mais recentemente alguma conversa sobre materialismo em semidtica, sobre mate-
rialismo especulativo, sobre filosofia orientada a objetos, em circulos académicos
metropolitanos, mas nao vimos muito uso ou proximidade nisso tudo.

Para contrastar a0 mesmo tempo com o linguocentrismo e com Marx, mencione-
mos entao, rapidamente, um aspecto particular ao nosso ponto de vista, que tem tam-
bém implicagoes normativas: a énfase em objetos, até em sistemas de objetos, junto
com o foco em prdticas enquanto encorpadas, envolvendo o acesso a, e o uso de ob-
jetos — um foco relagoes, significados e valores que lhes acompanhem. Quando se
trata de significagao e normatividade, agéncia e conhecimento, além de emancipacao
e empoderamento, como nio levar em consideracio o mundo dos artefatos, nossas
relagbes com eles, as assimetrias e formas de poder e de subjetividade que contribuem
para engendrar, multiplicar ou sustentar? No nivel mais paroquial ou mais global,
quais divisoes internacionais de trabalho e poder, quais ordens domésticas ou mundi-
ais de produgao, distribuicao, apropriagao de objetos estao ai envolvidas? Como sepa-
rar isso da discussao sobre uma sociedade mais bem constituida e democratica, i.e.,
das discussoes sobre justica e supera¢ao da pobreza, bem como daquelas sobre auto-
nomia, emancipagio, florescimento produtivo e materialmente empoderador.

Ainda em comparagio ao materialismo de Marx, o que este vé como duas esferas
distintas do corpo social e politico, uma material-objetual, a outra espiritual-ideal, nés
Vemos como uma e como muitas, o que nao quer dizer que al nao se constituam
estruturas e polarizagdes um tanto gerais e fixadas. Vemos a sociedade como um con-
junto de maltiplas esferas, constituidas por praticas, instituigoes, propésitos, nas quais
estamos sempre envolvidos, enquanto corpéreos, com relagoes e artefatos, bem como
com signos e simbolos de todos os tipos a esses associados. Portanto, passamos do
dualismo rigido entre infraestrutura e superestrutura, e entre praticas tedricas criticas
e prdticas materiais alienadas, para uma multiplicidade e uma unidade relativas, e a
uma atengao renovada ao lugar e ao papel, também relativa, complexa e mutavel-
mente estruturante, de materialidades, objetos e meios, dentro das formas de vida e
das relagoes que as constituem. Esses sao pontos centrais para nosso materialismo pré-

tico, e o distinguem do materialismo histérico tradicional, para nao dizer da filosofia



82

linguocéntrica, cujos artefatos preferidos sao apenas palavras e declaragoes, daf estru-
turas discursivas enquanto determinantes, sendo tudo mais tomado em relacio a elas.
As nossas s20 nogoes que devem sustentar uma rica ideia de cultura material (também,
indistintamente, espiritual e simbdlica), e de formas de vida necessariamente consti-
tuidas por praticas/ institui¢coes/ objetos, que condicionam tanto relagoes e assimetrias
sociais, como mesmo diferentes formas de subjetividade e valor. Isso tudo sem envol-
ver implicagdes normativas dogmadticas, binaristas, aprioristas, mas, ao contrério,
abertas, plurais, empiricas, conectdveis entdo a ideias de intencionalidade, agéncia,

autoria, empoderamento e florescimento materiais.
*

Marx parece considerar basicamente apenas dois tipos de objetos: grandes instru-
mentos de produ¢io (os tnicos relacionalmente relevantes para ele), e pequenos
bens de consumo, objetos de relativamente poucos tipos e formas de uso, aqueles
conhecidos durante sua vida, sem importincia para a configuragio das relacoes entre
humanos. Marx também conhece, para a Modernidade, apenas duas relagoes de
propriedade com respeito aqueles: a propriedade privada e a ptblica. De outro lado,
¢ verdade que, também para nds, embora em um sentido muito mais amplo e vari-
ado, a introdugao de novos objetos e consequentes priticas novas é o que nos faz
histéricos, e traz consequéncias para todas as nossas relagoes e valores, inclusive mo-
rais. E aqui ndo estamos falando apenas de meios cldssicos de produgio, mas tam-
bém de objetos relevantes e transformadores igualmente condicionantes de formas
de vida, como automéveis e estradas, anticoncepcionais e smartphones, internet e
computadores, imprensa, livros e ldpis, etc. Como antes a caravela, a roda, o fogo,
os facoes, espadas, cavalos, as fortalezas, as cidades, também os arranjos institucio-
nais, formas de associagdo, criacoes ‘espirituais’ etc.

Depois disso, podemos formular uma dialética entre objetos, praticas, relagoes e
subjetividades, na qual o desenvolvimento permanente e a introdugio de novos obje-
tos dissolvem relagoes antigas, que correspondem a objetos/ meios/ circunstincias
mais antigos, e d4o origem e suporte a novas relacoes, formas de vida e subjetividades
particulares. Tal dialética, porém, nao parece satisfazer as normatividades marxistas
nem desconstrucionistas, bindrias, esquemdticas, essencializadas, pouco empiricas. E
que, junto com isso, a sociedade nao é por nés concebida como sendo ou devendo ser
organizada por qualquer principio tnico, seja cooperacio ou competicio, identidade
ou diferenga, mesmo porque ela é um conjunto de praticas e nichos que se desdobram
em l6gicas e normatividades diversas — o que nao quer dizer nio concertadas ou nao

intercomunicdveis. Dai que nao sé a chamada emancipagio deve ser obra das pessoas



envolvidas, mas também seu diverso contetdo deve ser definido por suas préprias
decisoes e aspiragoes, relagdes e circunstincias, variadas e em desenvolvimento.
Diferentes institui¢des, formas de propriedade, comunais e privadas, em todos os
tipos de combinagdes, podem assim ser visadas e experimentadas. O melhorismo, o
aprimoramento material e o florescimento pessoais podem ser imaginados e testados,
em favor de inclusoes sociais, politicas, culturais, e de novas formas de agéncia e cria-
¢a0, e de novos e variados arranjos economicos e sociais democratizantes. Em termos
de arranjos mais gerais, como solu¢ao para desigualdades materiais e para emancipa-
¢ao politica, as possiblidades aqui nao se resumem apenas a uma mal-sustentada pro-
liferacao de direitos outorgados pelo Estado, sem base material, perdidos ou esvazia-
dos no primeiro aperto politico ou econdmico. Nem a uma distribuicao post-festum,
como na social-democracia metropolitana, nem ao coletivismo de um capitalismo de
Estado, nem ao individualismo atomista liberal, mas sempre envolvendo nossas obje-
tivagdes e nossas relagoes com objetos. Enfim, sobre emancipagao, objetos e institui-
goes, sobre imaginagao e experimentagao, vale lembrar aqui a velha histéria que todos
conhecem: a condi¢io dos escravos norte-americanos feitos livres, por exemplo, nio
teria sido mais real se tivesse sido acompanhada dos prometidos ‘40 acres e uma mula’?
E com referéncias tais que podemos elaborar a ideia de uma cidadania material e de
uma includente democratizagao da atividade econdmica, de mudanca de arranjos ins-
titucionais em geral, o que abre um grande espago para teorias e praticas, para imagi-
nagio e criagdo, para a contribuigao da filosofia e das humanidades em geral, frequen-

temente em associacao as engenharias e técnicas, as artes e A politica.



Consciéncia e reflexao no Ensaio de

Locke

Vinicius Franca Freitas

RESUMO

O artigo discute as nocoes de ‘consciéncia’ e
‘reflexao’ no Ensaio sobre o entendimento hu-
mano de John Locke. Apresentam-se dois
critérios para se distinguir entre ambas as ati-
vidades mentais. Primeiramente, a conscién-
cia é uma atividade passiva, involuntdria e
nio depende de atencdo para ser exercida,
diferentemente da reflexdo, que, a0 menos
em um de seus graus — pois Locke concebe a
existéncia de dois graus de reflexdo —, é uma
atividade ativa, voluntdria e atenciosa da
mente. Em segundo lugar, a consciéncia se
distingue da reflexio na medida em que ela
¢ uma atividade mental geradora de juizos /
crencas, diferentemente da reflexio, cujas
atividades apenas produzem ideias. En-
quanto a consciéncia permite ao ser humano
conhecer — julgar sobre e acreditar em suas
atividades e estados mentais —, a reflexio é
apenas uma capacidade mental de ter ideias
e, enquanto tal, nio ¢ passivel de ser verda-
deira ou falsa.

PALAVRAS-CHAVE
Histéria da filosofia; consciéncia; reflexio;

John Locke.

ABSTRACT

The paper discusses the notions of ‘con-
sciousness’ and ‘reflection’ in John Locke’s
Essay on the Human Understanding. Tt at-
tempts to present two criteria by means of
which it would be possible to distinguish be-
tween these mental activities. Firstly, con-
sciousness is a passive, involuntary activity
and does not depend on attention to be ex-
erted, unlike reflection, which is, at least in
one of its degrees — since Locke conceives
the existence of two degrees of reflection —,
an active, voluntary, and attentive activity of
mind. Secondly, consciousness may be dis-
tinguished from reflection in that it is a
mental activity that produces judgments /
beliefs, unlike reflection, whose activities
only produce ideas. While consciousness al-
lows human beings to know — to judge
about and to believe the existence ofJ their
mental phenomena —, reflection is only a
mental capacity to have ideas and, as such,
it is not true or false.

KEY WORDS

History of philosophy; consciousness; re-
flection; John Locke.



O objetivo do presente artigo é discutir as nogoes de ‘consciéncia’ e ‘reflexao’ na
filosofia de John Locke (1632-1704), mais especificamente, no Ambito da investi-
gacao empreendida pelo filésofo no Ensaio sobre o entendimento humano (1999)".
Ambas as nogoes, ‘consciéncia’ e ‘reflexao’, parecem estar profundamente conec-
tadas no desenvolvimento de sua filosofia. Contudo, o fildsofo nao é explicito, em
nenhuma parte de sua obra, sobre como ambas se distinguem ou como uma se
relaciona a outra. Se, por um lado, Locke confere um tratamento mais sistemdtico
a reflexdo, ao tratar das duas fontes de ideias simples na mente, o0 mesmo nao pode
ser dito acerca da consciéncia. O termo ‘consciéncia’ nao aparece, por exemplo,
em nenhum titulo dos sessenta e nove capitulos que compéem o Ensaio. Nao ha,
do mesmo modo, nenhuma se¢io dedicada especialmente a explicagio do que é,
para Locke, o fendmeno mental do estar consciente. Cumpre aos intérpretes, por-
tanto, a tarefa de sistematizar o conceito de ‘consciéncia’ e pensd-lo em sua relagao
com a nogao de ‘reflexdo’.

A hipétese que avango estabelece que ‘consciéncia’ e ‘reflexao’ sao duas atividades
distintas da mente que podem ser separadas a partir de dois critérios distintos. Na
primeira se¢do, ocupo-me em apresentar esses critérios. Sugiro que a consciéncia é,
por um lado, uma atividade passiva, involuntdria e nao depende de atengio para ser
exercida, diferentemente da reflexo, que, a0 menos em um de seus graus — pois
Locke concebe a existéncia de dois graus de reflexao —, ¢ uma atividade ativa, vo-
luntdria e atenciosa da mente. Por outro lado, a consciéncia se distingue da reflexao
na medida em que ela é uma atividade mental geradora de juizos / crengas, diferen-
temente da reflexdo, cujas atividades apenas produzem ideias. Enquanto a consci-
éncia permite ao ser humano conhecer — julgar sobre e acreditar em suas atividades
e estados mentais —, a reflexdo é apenas uma capacidade mental de ter ideias e, en-
quanto tal, nio ¢é passivel de ser verdadeira ou falsa. Apds apresentar e discutir esses
dois critérios, apresento, na segunda se¢ao, uma discussao com a literatura secundd-
ria, esclarecendo de que modo minha interpretagio se distancia de outras leituras

sobre as nocoes de ‘consciéncia’ e ‘reflexao’ no Ensaio de Locke.

Compreendendo a distincao entre consciéncia e reflexao

Como observado acima, Locke nao trata de modo sistemdtico de sua compreensao
de ‘consciéncia’ no Ensaio. Talvez isso se deva ao fato de que a consciéncia, até a
data da publicagio da obra, jamais ter sido tratada como objeto de estudo filosé-

fico por si. O estar consciente s se torna objeto explicito de investiga¢ao no ano

! Publicado originalmente em 1689. A segunda edicio da obra, revisada e com acréscimos feitos por Locke,
data de 1694.



86

de 1728, com a publicagao de um escrito anénimo em Londres, o Ensaio sobre a
consciéncia’. De modo que ndo surpreende que filésofos como René Descartes
(1596-1650), cuja investigacdo depende fundamentalmente de atividades da cons-
ciéncia’, e o préprio Locke, nao tenham examinado detidamente a nogao. Apesar
de nao explicito sobre sua compreensao, a consciéncia desempenha um papel cen-
tral no desenvolvimento da investigagdo do Ensaio. Locke assume teses explicitas
a esse respeito. Por exemplo, o filésofo admite a tese cartesiana* sobre a identidade
entre pensamento e consciéncia’. Locke também se opoe a uma hipdtese cartesi-

ana, aquela de acordo com a qual “a alma é uma substincia que sempre pensa”™, a

2 Para uma histéria do desenvolvimento do interesse dos filésofos dos séculos XVII e XVIII pela nogio de
‘consciéncia’, sugiro a leitura de Udo Thiel (1994, pp. 79-86). Quanto ao Ensaio sobre a consciéncia, Thiel diz:
“sem duavida é a mais importante contribui¢io no inicio da modernidade 4 nogio de consciéncia — muito
embora parega haver poucas referéncias ao trabalho nos escritos filoséficos do século XVIII” (1994, p. 83).

3 As atividades da consciéncia sio importantes para Descartes em mais de um momento no desenvolvimento das
Meditagaes sobre filosofia primeira (2004). O meditador desenvolve o percurso das Meditagies a partir de suposi-
goes como, por exemplo, “eu estou consciente de que penso”, “eu estou consciente de que duvido” e “eu estou
consciente de perceber ideias claras e distintas”. Mais importante, Descartes as considera como verdadeiras e
imunes 4 divida possibilitada pela hipétese do enganador na Meditagio I. A consciéncia, para Descartes, nao
apenas produz conhecimento como também ¢ entendida como uma fonte fidvel de crengas verdadeiras, de um
modo que os sentidos, a meméria e a razio, por exemplo, nio o sao: “qual dessas coisas [0 pensar, o duvidar, o
entender, o afirmar, o enganar-se, o desejar, o imaginar e o perceber] nao ¢ tao verdadeira [destaque meu] —
mesmo que eu esteja dormindo e que quem me criou faga tudo o que estd em seu poder para me enganar —
quanto ¢ verdadeiro que sou? Qual delas distingue-se de meu pensamento? Qual pode dizer-se separada de mim
mesmo? Pois que sou eu quem duvida, quem entende, quem quer; é tdo manifesto que jd nio é preciso nada mais
para tornar a explicagio mais evidente [destaque meu] (2004, pp. s1-53).

Descartes é mais explicito a esse respeito nas Objegdes e respostas. Descartes diz, na resposta ao primeiro conjunto
de objegoes, que “ndo pode haver nada em mim de que eu nio esteja de alguma forma consciente” (2006, p.
62). Na resposta ao terceiro conjunto de objegoes, do mesmo modo, o fildsofo aponta: “[...] hd outros atos, que
chamamos ‘cogitativos’ [cogitative] (tais como o entender, o querer, o imaginar, o sentir e assim por diante),
todos que tém em comum a Unica carateristica do pensamento, percep¢ao ou consciéncia” (2006, p. 103). Adi-
ante, na resposta ao quarto conjunto de objegoes: “[...] nio pode haver nada em nossa mente de que nao estamos
conscientes. Entendo isso em relagio as operagoes, ao passo que o cavalheiro o nega, ainda que o entenda a
respeito dos poderes” (2006, p. 139). Descartes explica no quarto conjunto de objegoes o que o leva a essa com-
preensio de que nada hd na mente de que nio se esteja consciente: “agora, no que diz respeito 4 doutrina de que
ndo pode haver nada na mente de que nio se esteja consciente na medida em que ela é uma coisa pensante, isso
me parece autoevidente, porque entendemos que nada estd na mente, assim considerada, que néo seja um pensa-
mento ou que ndo seja dependente de um pensamento [destaque meu]. Pois, de outra forma, ndo pertenceria a
mente na medida em que ela é coisa pensante. Nem pode existir em nés qualquer pensamento de que nio
estamos conscientes 70 exato momento em que ele estd em nds [destaque meu]” (2006, p. 147).

No sentido de que a consciéncia sempre acompanha o pensamento, de modo que ambos os termos poderiam
ser mesmo utilizados de modo intercambidvel. Locke observa que “[...] o pensar consiste em ter consciéncia
de que se pensa” (1999, p. 122). Em outra passagem: “[...] o homem, jd acordado, ji desperto, em nenhum
momento poderia ‘pensar’ sem disso se aperceber. Este aperceber-se é necessdrio unicamente quando se trata
dos nossos pensamentos e sempre o serd, enquanto nio pudermos pensar sem termos consciéncia de que
pensamos” (1999, p. 114).

Locke diz: “eu sei que hd quem opine que a alma sempre pensa e que, durante toda a sua existéncia, tem
constantemente em si mesma a percepeao real de certas ideias; e que o pensamento real é tio insepardvel da
alma como a extensio real do corpo; de modo que, se esta opinido ¢ verdadeira, inquirir sobre o comegco das
ideias de um homem ¢ tanto como perguntar pelo comeco da sua alma. Porque, segundo esta opinido, a alma
e as suas ideias, como o corpo e a sua extensio, comegaram a existir a0 mesmo tempo” (1999, pp. III-112).



87

partir da experiéncia que, nesse caso, nao ¢é senao a experiéncia dos préprios fend-
menos mentais permitida pela consciéncia’.
Em uma das passagens em que, a meu ver, Locke ¢ mais claro a respeito da na-

tureza da consciéncia, o filésofo explica:

Se dizem que um homem tem sempre consciéncia de que pensa, eu pergunto,
como ¢ que o sabem? Porque ter consciéncia é aperceber-se [is the perception] do
que se passa na propria mente de um homem [destaque meu]. Pode, porventura,
outro homem aperceber-se de que eu tenho consciéncia de qualquer coisa,
quando eu préprio nio me apercebo disso? Aqui, o conhecimento humano
nao pode estender-se para além da sua prépria experiéncia (Locke, 1999, p.
122).

Chama a atenco a aproximagao realizada por Locke entre a atividade da consci-
éncia e a percepgao: estar consciente é perceber os fendmenos mentais. Se se consi-
dera seriamente essa aproximagao, ¢ possivel entender que as atividades da consci-
éncia se desenvolvem a maneira da percepcao dos objetos externos permitida pelos
sentidos, algo como uma percep¢io interna dos fenémenos mentais. No capitulo acerca
da percep¢ao, no Livro II do Ensaio, Locke observa sobre essa atividade de perceber:
“porque ordinariamente naquilo a que se chama pura e simplesmente percep¢ao, a
mente é apenas passiva, nio podendo deixar de perceber [destaques meus] o que real-
mente percebe” (1999, p. 169). A luz dessa passagem sugiro que, na consciéncia,
assim como na percep¢ao dos objetos externos, a percep¢ao dos fendmenos mentais
¢ ser tanto ‘passiva’ quanto ‘involuntdria’. Essas marcas da passividade e involunta-
riedade sao importantes para, adiante, ser possivel separar as atividades da conscién-
cia de a0 menos um dos graus de reflexdo. Por ora, limito-me a explicar, a partir da
aproximagao sugerida por Locke, que se um individuo de olhos abertos se encontra
diante de uma drvore, ele nao pode evitar percebé-la, tampouco é preciso algum
exercicio de sua vontade para tal; de modo semelhante, um individuo que se lembra
— uma opera¢io da memoria —, nao pode evitar perceber que se lembra e, do mesmo
modo que na percepgao, nao precisa exercitar sua vontade para ser capaz de estar

consciente disso.

7 Locke diz: “sabemos [por meio da consciéncia] com certeza, por experiéncia, que ‘algumas vezes’ pensamos;
donde tiramos esta conclusio infalivel: h4 algo em nés que tem o poder de pensar. Mas saber se essa substdncia
pensa ou nio ‘perpetuamente’ ¢ algo de que ndo podemos assegurar-nos, para além do que a experiéncia nos
informa (1999, pp. 112-113). O limite do que é possivel dizer a partir da experiéncia, uma experiéncia possibi-
litada pela consciéncia, é que a mente pensa algumas vezes, nio todo o tempo.



88

Desenvolvendo a aproximacio entre consciéncia e percep¢ao a partir do exemplo
da percepcao do fogo apresentado por Locke®, nao ¢ possivel, ademais, estar consci-
ente — perceber um fendmeno mental — sem uma ideia dos fendmenos mentais. A
consciéncia das operacoes da mente nao ¢, portanto, imediata, mas mediada por
ideias que a elas fazem referéncia. A consciéncia é intencional e tem como objeto a
ideia de uma operagao da mente — o julgar, o acreditar, o duvidar, o raciocinar etc.
Na percepgao, percebe-se a ideia de uma qualidade sensivel que representa a quali-
dade no objeto externo; na consciéncia, estd-se consciente de uma ideia que ‘repre-
senta’ uma operagao mental. Sempre que hd uma ideia de uma operacao da mente,
nao se pode nio se aperceber disso: “de tal modo que se ha sensa¢oes ou percepgao,
ha alguma ideia realmente produzida e presente no entendimento” (1999, p. 170).
Se a consciéncia e a percepgdo se aproximam no que diz respeito a passividade, a
involuntariedade e os objetos — que sao as ideias —, ambas podem ser distinguidas,
no entanto, a partir da origem das ideias a que se referem. A fonte das ideias da
percepeao € a sensacao, a fonte das ideias da consciéncia, a reflexdo. A primeira ex-
perimenta o mundo fisico por meio das ideias de sensagao, a segunda, o mundo
mental mediante ideias de reflexao.

Se essa compreensao estd correta, julgo que posso utilizd-la para comegar a pensar
a distingao entre a consciéncia e a reflexdo no Ensaio, ponto nao muito claro na obra
de Locke. No inicio do Capitulo I do segundo livro do Ensaio, Locke introduz o
tema da reflexao na obra: “a outra fonte a partir da qual a experiéncia prové de ideias
o entendimento ¢ a percep¢ao das operagdes interiores da nossa propria mente en-
quanto se debruga sobre as ideias que recebeu” (1999, p. 107). A defini¢io de reflexao
oferecida pelo filésofo muito se assemelha aquilo que é dito sobre a consciéncia.
Assim como a consciéncia, a reflexdo seria como que a percepgao do que se passa no
interior da mente. Sugestoes como essa tém levado intérpretes do texto lockiano a
supor a possibilidade de que Locke nio tenha distinguido entre uma e outra nogao,

ou até mesmo que Locke estaria confuso a esse respeito’.

8 Locke diz: “o fogo pode queimar os nossos corpos sem causar em nés um efeito distinto do que produz numa
acha de lenha, a ndo ser que 0 movimento se prolongue até ao cérebro e depois se origine na mente a sensagao
de calor ou a ideia da dor, pois nisso consiste a percepgio” (1999, p. 170).

¥ A critica sobre Locke nio ter sido claro a esse respeito remonta a0 menos ao século XVIII, mais especifica-
mente, aos comentdrios de Thomas Reid (1710-1796) ao pensamento do filésofo. Reid acusa Locke de con-
fundir a consciéncia com a reflexdo, tendo cometido o equivoco de nio separar entre esses dois poderes da
mente: “a reflexdo deve ser distinguida da consciéncia com a qual ¢ frequentemente confundida, mesmo pelo
Sr. Locke. Todos os homens estio todo o tempo [az all times] conscientes das operagoes de suas préprias
mentes enquanto eles estio acordados. Contudo, hd poucos que tenham refletido sobre elas, ou tenha as feito
objetos de pensamento” (2002, p. 58). Na literatura secunddria, hd intérpretes que também entendem existir
uma confusio da parte de Locke, como, por exemplo, Mark Kustald (1984). A seu ver, Locke nio é claro a
esse respeito, e mais de uma tentativa de estabelecer um critério para se distinguir entre consciéncia e reflexao



89

A presente discussao pretende contribuir para o debate sobre como Locke distin-
gue entre consciéncia e reflexdo. Por mais de uma razio, acredito que seja possivel
tragar uma distingao clara entre ambas as atividades no Ensaio. Isso é feito a partir
de dois critérios distintos:

1. Em primeiro lugar, acredito que seja possivel apelar & compreensao lockiana
de que, na percepgao dos fendmenos mentais, a consciéncia é tanto passiva quanto
involuntdria e que, ademais, suas atividades nao dependem de atengdo. A reflexao
nao apresenta essas marcas — a0 menos em um de seus graus — que caracterizam as
atividades da consciéncia. Com efeito, apds explicar o processo de aquisi¢ao de
ideias de sensagdo, Locke observa que “o mesmo acontece com as operagdes interi-
ores da mente, consoante o homem seja mais ou menos reflexivo [destaque meu]”
(1999, p. 110). A maior ou menor reflexividade da mente depende de atividade e
voluntariedade da parte do individuo. E preciso uma agio voluntdria da mente para
“dirigir o pensamento em diregdo” as préprias operagdes mentais, é preciso querer

“se atentar” ao que se passa no interior da mente:

Embora nio seja possivel aquele que contempla as operagdes interiores da
mente deixar de obter delas ideias claras e distintas, o certo é que, se ele nao
dirige o seu pensamento nessa diregao e nio as considera ‘atentamente’, estard
tao longe de ter ideias distintas de todas as operagdes da mente como aquele
que pretendesse possuir todas as ideias possiveis de uma certa paisagem ou das

— por exemplo, a reflexdo como simples percepgio do que se passa no interior da mente (1984, pp. 152-156),
como um ato voluntdrio de atengio sobre os seus fendmenos mentais (1984, pp. 156-158) ou como uma ativi-
dade de contemplagio das atividades e estados mentais (1984, pp. 158-163) — conduz a sérias dificuldades. Para
o intérprete, existem motivos para Locke ter se mantido nessa situagio de ambiguidade sobre a distingio entre
consciéncia e reflexdo: “afirmo que a fonte de sua dificuldade repousa sobre a presenca de forgas poderosas
levando-o em diferentes diregoes. A evidéncia é de que ele nunca resolveu satisfatoriamente essas tensoes”
(1984, p. 166). As duas tendéncias que trabalham no pensamento de Locke sao: “por um lado, ele é bem claro
a respeito de que sem uma certa percepgio de ordem superior de nossas operagdes mentais (contemplagio,
como ele as vezes a chama) nao chegamos s ideias claras e distintas das operagoes da mente. Uma vez que a
aquisicdo de tais ideias claras e distintas ¢ central naquilo sobre o qual Locke se detém, a saber, filosofar sobre
a mente humana, ele tende a enfatizar essa forma superior de percep¢ao e procurar vdrios termos para se
referir a ela. Tomada em seu extremo, essa tendéncia pode levar Locke a (i) restringir o termo ‘reflexdo’ apenas
a essa forma de percepgio, a (ii) afirmar que as criangas raramente refletem, se alguma fez j4 o fizeram, e (iii)
ir mais além e dizer que a maior parte das criancas jovens nio tem ideias das operagoes de suas préprias
mentes” (1984, p. 166). A segunda tendéncia ¢ a compreensio de que todas as ideias da mente se originam da
sensagio e da reflexdo. Locke precisa apelar  reflexdo para explicar a origem de algumas ideias que, embora
obscuras e confusas, nio poderiam ter sido adquiridas pela sensagio: “o tnico apelo bem-sucedido 2 reflexio,
aberto para Locke, é deixar que ‘reflexio’ seja um termo tio amplo como a ‘consciéncia de nossas operagoes
mentais’. Somente dessa forma podemos evitar o resultado de um contraexemplo ao seu empirismo: uma
ideia que nio surge da sensa¢do, tampouco da reflexdo, mas de uma instincia da consciéncia que nio conta
como reflexdo. Em suma, quando conduzido por essa forca, Locke tende a (i) ampliar o termo ‘reflexao’ de
modo que ele é coextensivo com o termo ‘consciéncia’, (ii) permitir que criangas reflicam ao menos em algum
sentido, e (iii) garantir que todas as pessoas, independentemente da idade, tenham ao menos alguma ideia
das operagées de suas proprias mentes” (1984, p. 167).



90

partes e movimentos de um relégio, sem dirigir os olhos para esses objetos e
sem reparar nas suas partes com atengao (Locke, 1999, p. 110).

A meu ver, a passagem permite a suposi¢ao da existéncia de a0 menos dois graus
de reflexao' segundo Locke.

Primeiramente, hd aquele grau superior de reflexdao de uma mente atenta a que
sao devidas ideias de algumas operacoes da mente que, sem essa reflexao superior,
nao poderiam ser adquiridas. Locke observa sobre a capacidade da reflexdo atenta
para adquirir ideias que, sem a devida aten¢do, jamais seriam produzidas, em uma

analogia com os sentidos externos:

O quadro ou o relégio podem estar situados de tal maneira que todos os dias
[alguém] passe perto deles; mas, apesar disso, ele apenas terd uma ideia confusa
de todas as partes de que se compdem, enquanto nio se aplicar a considerar,
com aten¢do, cada uma delas em particular (Zbid.).

Por reflexdo atenta o individuo, portanto, adquire ideias que, de outro modo,
nio poderiam ser adquiridas. Sem “reparar” em certas operagdes que se passam no
interior da mente, elas podem se manter desconhecidas — isto é, delas nao se ter
ideias — da mesma maneira que as partes que compdem um relégio ou detalhes de
uma pintura podem passar “desapercebidos” por aqueles que nao se detém sobre
sua observacio.

Esse grau superior de reflexdo é responsdvel também pela aquisicao de ideias
mais claras e distintas das opera¢oes mentais. Um individuo pode ativa e volunta-
riamente direcionar seus sentidos em diregao a algum objeto ou qualidade parti-
culares, dando-lhes a devida atengdo e formando, a partir disso, ideias sensiveis
mais claras e distintas do que aquelas adquiridas sem a devida aten¢ao; o individuo
pode, do mesmo modo, ativa e voluntariamente direcionar sua aten¢io em diregao
a0 que se passa no interior da mente para delas formar ideias mais claras e distintas.
Um pintor, por exemplo, tem ideias mais claras e distintas de uma certa paisagem
do que um individuo que desatentamente caminha pela mesma paisagem todos os
dias. De modo semelhante, um cientista da mente, como Locke, tem ideias mais
claras e distintas de suas atividades mentais, ainda que todo ser humano seja capaz
de ter ideias dessas atividades, apesar de mais obscuras e confusas, visto terem sido

adquiridas sem a devida atencio:

19 Na segunda secio, explico a razio de compreender essa distingdo no 4mbito das atividades da reflexdo por
graus e ndo por tipos — como se houvesse duas espécies de atividade de reflexdo.



91

Porque, ainda que constantemente estejam a ocorrer na mente, quais visoes
flutuantes, elas nao produzem impressoes suficientemente profundas para dei-
xar ideias claras distintas e duradoiras, até que o entendimento, voltando-se
sobre si préprio, reflita sobre as suas proprias operacoes e faca delas objeto da
sua contemplagio [destaque meu] (/bid., p. 111).

Apenas cientistas da mente ou individuos inclinados ao ‘exame’ do que se passa
no interior de suas mentes adquirem ideias claras e distintas dessas. Nesse caso, os
individuos “contemplam” suas operagoes.

Portanto, julgo que seja possivel distinguir entre as atividades da consciéncia e
da reflexao a partir do critério apresentado acima. As atividades da consciéncia sao
passivas, involuntdrias e desatentas, diferentemente das atividades da reflexo, ao
menos daquele grau superior de reflexdo, onde a mente ¢ ativa e depende de um
direcionamento voluntdrio da mente para o que se passa em seu interior. Esse se-
gundo grau de reflexao, ao menos, nao pode ser confundido com a consciéncia.

2. Em segundo lugar, para que a distin¢ao entre consciéncia e reflexao — inclu-
sive a de primeiro nivel, passiva, involuntdria e desatenta — possa ser tracada, é
possivel apelar a um segundo critério que pode ser apreendido a partir de outra
analogia apresentada por Locke entre a reflexao e os sentidos. O filésofo observa,
com efeito: “ainda que ela [a reflexdo] nao seja um sentido por nada ter que ver
com objetos externos, assemelha-se-lhe muito, todavia, e pode com propriedade
ser chamada ‘sentido interno [internal sense]’” (1999, p. 108). A analogia com os
sentidos, nesse caso, parece clara: como a sensacio oferece 3 mente as ideias sim-
ples das qualidades dos objetos externos, a reflexao oferece a mente as ideias sim-
ples das operagdes mentais. Sem os sentidos externos, nao hd ideias de qualidades
sensiveis, sem a reflexdo, o sentido interno, nio h4 ideias das operagoes. O ponto
para o qual gostaria de chamar a aten¢ao, no entanto, diz respeito justamente ao
fato de que nas atividades da reflexao hd apenas a aquisicao de ideias, nao mais
que isso. A consciéncia, no entanto, é uma atividade a que sao devidos juizos e
crengas acerca dessas ideias.

Para reforgar a importincia dessa analogia entre a reflexao e os sentidos, visando
compreender o que Locke tem em vista por reflexio, apelo 4 intepretagao de Reid
acerca do uso do termo ‘sentido’ (sezse) nos séculos XVII e XVIII. Reid observa que,
entre os autores desse periodo, esse termo é, na maior parte das vezes, utilizado para
significar apenas os poderes da mente por meio dos quais ela seria capaz de produzir
suas “concepgdes”, “nogdes” ou, como no caso de Locke, suas ideias. Os sentidos
externos, por exemplo, formam as ideias das qualidades dos objetos externos; o sen-
tido da beleza, as ideias das qualidades estéticas dos objetos na natureza e na arte; o

sentido moral, as ideias de certo e de errado, da virtude e do vicio. Reid é critico



92

desse uso limitado do termo “sentido”. A seu ver, em seu significado mais comum,
partilhado por grande parte dos seres humanos e expresso nas linguas, o termo ¢é
utilizado para significar nao apenas os poderes que fornecem as ideias & mente, mas
também os poderes de julgar e acreditar: “o ver e o ouvir, segundo os filésofos, sao
chamados sentidos, visto que temos ideias por meio deles. Pelo vulgo eles sao cha-
mados sentidos porque julgamos por meio deles” (2002, p. 424)"". Para Reid, filé-
sofos como Locke compreendem os sentidos como uma atividade mental a que sao
devidas apenas ideias, nao juizos ou crengas.

Julgo que essa chave reidiana de leitura seja importante para se separar entre
consciéncia e reflexao em Locke. Ao aproximar a reflexao dos sentidos, é possivel
entender que Locke tem em vista por reflexdo uma atividade mental que, funda-
mentalmente, produz ideias, seja em suas atividades atentas ou desatentas. O resul-
tado das atividades de uma reflexao desatenta, passiva e involuntiria ¢ a aquisi¢ao
de ideias, ao passo que a consciéncia é uma operagao que julga sobre o que se passa
na prépria mente e nio fornece ideias de operagoes mentais. Enquanto a consciéncia
¢ uma percepgdo que permite conhecer — julgar e acreditar — a existéncia dos fend-
menos mentais, a reflexdo é apenas um processo que fornece as ideias por meio das
quais a mente conhece suas operagoes.

Observei acima que Locke parece sugerir que a reflexio, assim como a conscién-
cia, ¢ uma forma de “percepgao” das operagdes interiores da prépria mente. Essa
aproximagio deve ser entendida com cuidado. E preciso reconhecer que, se na cons-
ciéncia e na reflexao o individuo é capaz de “perceber” seus fend6menos mentais, a
consciéncia, diferentemente da reflexiao, nao é uma fonte de ideias, ela é uma fonte

de “conhecimento” — de juizos e crengas — sobre as operagoes da mente:

Essas operagoes, quando a alma sobre elas reflete e as considera, abastecem o
entendimento de uma outra série de ideias que nao se poderiam receber das
coisas exteriores. Tais s3o as de percep¢do, pensar, duvidar, acreditar, raciocinar,
conbecer, querer e de todas as diversas a¢des do nosso préprio espirito, as quais
— posto que delas temos consciéncia e as podemos observar em nds mesmos [desta-
que meu] — recebemos no nosso entendimento tao distintamente como as que
temos dos corpos que impressionam os nossos sentidos (Locke, 1999, p. 107)"?.

' Essa compreensido de sentido / senso que permite Reid definir a nogao de ‘senso comum’ em seu pensamento:
“na linguagem comum, senso sempre implica julgamento. Um homem de senso é um homem de julgamento.
Contrassenso ¢ o que ¢ evidentemente contrario ao julgamento direito. Senso comum ¢é o grau de julgamento
que ¢ comum aos homens com que podemos observar e realizar negécios” (200, p. 424).

12 A passagem parece sugerir que, para Locke, a consciéncia é aquilo na mente que torna o individuo capaz de
observar suas operagoes mentais. Isso gera uma dificuldade para a interpretacao de que a consciéncia conhece
seus fendmenos mentais indiretamente, por meio de ideias, visto que a consciéncia ¢ a condigio de se poder
formar ideias dessas operagoes por reflexio.



93

Tal como pela percepcio de uma ideia de sensacio o individuo “conhece” a exis-
¢ G

téncia dos objetos externos, na consciéncia o individuo “conhece”, mediante uma

ideia de reflexio, a existéncia de seus fendmenos mentais. “Estar no entendimento”

é “ser conhecido”:

Por conseguinte, aquele que fala em nogodes inatas (se se refere a um grupo
especial de verdades) nao pode entender por tal verdades existentes no espi-
rito, embora por ele ignoradas, dado que a expressao “estar no entendimento”
significa precisamente “ser conhecido”. De fato, estar 7o entendimento e nio
ser conhecido, estar no espirito e nunca ser apreendido, ¢ o mesmo que dizer
que algo estd e ndo estd no espirito e no entendimento (/bid., p. 34).

O individuo conhece os fendmenos de sua mente e esse conhecimento ¢ permi-
tido pela atividade da consciéncia, atividade esta que depende da reflexao como a
fonte das ideias sobre as quais a mente julga. Estar consciente é poder “conhecer”
algo sobre os préprios fendmenos mentais. Margaret Wilson (2005), em um traba-

lho sobre a nocio de consciéncia em Descartes, observa:

E dificil entender o que estar consciente de X poderia ser se ele nio envolvesse
de alguma maneira ter o conhecimento de X — sabendo que X existe e ocorre.
Estd claro que Descartes de fato entende os conceitos de consciéncia e conhe-
cimento ao menos como intimamente conectados (Wilson, 2005, p. 134).

Acredito que os dizeres de Wilson se aplicam muito bem a compreensao de
Locke da consciéncia: as atividades da consciéncia parecem estar intimamente co-
nectadas com a nog¢io de “conhecimento”. O conhecimento do mundo mental, é
claro, depende das atividades da reflexdo. Para se perceber os estados internos, é
preciso das atividades da reflexdo, contudo, apenas enquanto esta é a fonte de ideias

sobre as operacoes da mente. Juizos e crengas advém de outra fonte, a consciéncia.

Consciéncia e reflexao na literatura secundaria

Dedico a presente se¢ao a discussao de algumas interpretacoes acerca da relagao en-
tre consciéncia e reflexao no Ensaio de Locke. Desse modo, acredito poder ser capaz
de esclarecer em que medida minha interpretacao se aproxima e se distancia de ou-
tras leituras presentes na literatura secunddria.

1. A reflexao pode ser entendida como introspec¢ao? Para alguns autores, a refle-

xdo em Locke deve ser entendida como “introspec¢ao”, uma espécie de “volta da



94

mente sobre si mesma”. Assim sugerem, por exemplo, Richard Aaron" (1963), M.
J. Mabbott' (1973) e Kaila Obstfeld'® (1983). A meu ver, se minha leitura é consis-
tente, apenas a reflexao atenciosa pode ser considerada uma introspecgao, se se en-
tende por “introspec¢ao” uma decisao — voluntdria e ativa — de voltar a atengao da
mente para suas proprias operagoes. Isto é, nao julgo que seja pertinente chamar de
introspecgao aquele primeiro grau de reflexdo, pois nao hd nenhuma decisao do
individuo de se deter e inspecionar suas operagdes mentais. Ela acontece de forma
desatenta, involuntdria e a mente é apenas passiva.

2. Consciéncia e reflexdo distinguem-se apenas por gradagio? Em diversos mo-
mentos de seu trabalho, Mark Kustald (1984) parece sugerir, ainda que nio seja
explicito sobre esse ponto, que Locke concebe apenas uma diferenca de gradacao
entre a consciéncia e a reflexao, uma compreensio de acordo com a qual as ideias
claras e distintas das operacoes mentais seriam fornecidas pela reflexao, ao passo que
a consciéncia seriam devidas apenas ideias confusas e obscuras sobre as atividades da
mente. Kustald nota, ao longo de seu trabalho, que todos os seres humanos dispoem
igualmente da capacidade de estar consciente de suas atividades e estados mentais,
contudo, poucos sio aqueles que adquirem ideias mais claras e distintas — isto ¢,
aptas a serem utilizadas em investigacoes cientificas — por meio da reflexdo. Ideias
da consciéncia seriam confusas e obscuras, ideias de reflexao, ao contririo, seriam
claras e distintas (1984, pp 163-167).

A meu ver, consciéncia e reflexdo niao podem ser identificadas como se uma ati-
vidade fosse a mesma que a outra, como se a consciéncia pudesse ser entendida como
uma fonte de ideias sobre as operagoes da mente. A diferenca observada por Kustald
sobre a clareza e a distingao das ideias é verdadeira. Locke compreende que existem
ideias de operagdes mentais claras e distintas e ideias de operagdes mentais obscuras
e confusas. Contudo, essa distin¢ao se explica nao porque algumas sio devidas a
consciéncia, mas sim porque as ideias claras e distintas sao fruto de uma reflexao
atenta, ao passo que as ideias obscuras e confusas sao devidas a reflexdo desatenta.

Esse ponto foi amplamente discutido na se¢io anterior.

13 Aaron diz: “a maior parte de nossa informagio sobre a mente chega-nos através da reflexio, isto ¢, introspec-
¢i0” (1963, p. 129) Em nota de rodapé, o autor completa: “a palavra ‘reflexdo’ nio significa, nesse contexto,
cogitagio ou mesmo meditacio. E reflexio no sentido de curvar-se ou voltar-se sobre si mesmo [oneself]. O
termo moderno correspondente ¢ claramente ‘introspeccio’” (1963, p. 129).

14 Mabbott diz: “uma confusio pode surgir porque no uso ordindrio moderno ‘reflexio’ significa pensar, pon-
derar, meditar, ao passo que em Locke, ‘reflexao’ ¢ equivalente ao nosso termo ‘introspec¢ao’ (1973, p. 18).

15 Obstefeld observa: “primeiro, deve ser reconhecido que a ‘reflexio” em Locke é equivalente 4 moderna ‘in-
trospeccdo’. Isso se torna evidente assim que percebemos que o uso de ‘reflexao’ de Locke era parte de uma
tradicio em que ‘essa fun¢do era concebida metaforicamente como uma volta da mente sobre si mesma,
distinguida de sua agio direta de apreender as coisas externas’. Locke nio foi original em seu uso de um
modelo observacional de introspeccio” (1983, p. 47).



95

3. Existem duas espécies de reflexao em Locke? Argumentei acima que hd dois
graus de reflexao no Ensaio, um desatento — passivo e involuntdrio — a que sao devidas
ideias mais obscuras e confusas e um atento — ativo e voluntirio — a que so devidas
ideias mais claras e distintas e ideias cuja aquisi¢do depende de atengao. Por mais de
um motivo, essa compreensao de dois graus nas atividades da reflexdo se assemelha a
compreensdo apresentada por Vili Lahteenmaki (2008). Contudo, o intérprete nao

pensa a distin¢ao em termos de graus, mas de tipos distintos de atividades:

Argumento que as passagens sobre a reflexdo ativa nio sao sobre a reflexao
entendida como a fonte de ideias de operacoes mentais, mas sobre outro tipo
de reflexio [destaque meu], que Locke as vezes chama de contemplagio. Na
medida em que direcionar ou focalizar a aten¢ao desempenha um papel na
reflexdo, ela pertence ao ultimo tipo de reflexao. A diferen¢a mais importante
entre esses dois tipos de reflexdo é que a contemplag¢io (como chamarei o se-
gundo tipo de reflexdo a seguir) tem ideias como seus objetos - e, portanto, ndo é
uma fonte de ideias simples [destaque meu] (Lahteenmaki, 2008, p. 74).

O segundo tipo de reflexdo, dependente de atengdo, chamado por ele exclusiva-
mente de “contemplagao”, acontece a partir de ideias e ndo ¢, diferentemente da
reflexdo propriamente dita, uma fonte de ideias simples. O autor acrescenta sobre a

contemplagio:

Quando a mente jd tem como seu material ‘aquelas ideias que o Sentido ou a
Reflexdo ofereceram para sua contemplacio’, emprega-se um tipo especifico
de refletividade. A contemplacio é sobre ideias [destaque meu]: a mente ‘volta
sua vista para dentro de si mesma e observa suas préprias acoes sobre as ideias
que ela tem, tira daf outras ideias (como resultado da operacio de reflexio),
que sdo tao capazes de ser objetos de sua contemplagio como qualquer uma
das que recebeu de coisas estrangeiras’. Como uma forma de retencio, Locke
define contemplagio como manter uma ideia, fornecida pela sensacio ou re-
flexao, ‘por algum tempo realmente em vista’ (/bid., pp. 74-75).

Reflexao e contemplagio sao duas atividades distintas da mente. A reflexio, pas-

siva e involuntdria, oferece ideias & mente, a contemplagao, ativa e voluntdria, foca

a atengao da mente sobre suas experiéncias, isto é, as ideias oferecidas por reflexao'.

16 Lahteenmaki diz: “aqui estd uma diferenga importante entre a reflexdo e a contemplagio. Do ponto de vista
experiencial de um sujeito, a natureza passiva da reflexo significa o ‘fato’ de que experimentamos nossas
préprias operagoes mentais 2 medida que as executamos (ou seja, temos ideias delas), enquanto em termos
técnicos Locke entende a reflexdo como uma operagio passiva de produgio ideias. A contemplagio, por sua
vez, é voluntariamente aplicdvel a coisas que jd estdao dentro da esfera da experiéncia, e as ideias sio exatamente
essas coisas” (2008, p. 81).



96

O autor reconhece que Locke nem sempre ¢ rigoroso ao se referir a uma ou outra
atividade, contudo, a seu ver, a distin¢io é clara no texto do Ensaio"’.

Nao entendo que existam tipos distintos de atividades da reflexdao na mente
humana, tampouco que o segundo tipo, a contemplagdo, nao seria uma fonte de
ideias simples. Acima observei que a reflexdo atenta nao ¢ fonte apenas de ideias
mais claras e distintas das operagoes da mente, com também ¢ fonte de ideias cuja
aquisi¢ao depende dessa atengao. Isto é, existem ideias de operagdes que sao adqui-
ridas apenas por reflexao atenta, a contemplagio: é impossivel “[...] possuir todas as
ideias possiveis de uma certa paisagem ou das partes e movimentos de um relégio,
sem dirigir os olhos para esses objetos e sem reparar nas suas partes com aten¢io”
(1999, p. 110). Locke parece-me claro a esse respeito, nessa analogia entre sensacao e
reflexdo. A mente nao é capaz de adquirir “todas as ideias possiveis” de suas opera-
¢Oes atentas sem uma reflexdo atenta. Por uma reflexo atenta, portanto, o individuo
adquire ideias que, de outro modo, nao poderiam ser adquiridas.

4. A consciéncia apreende imediatamente as operagdes da mente? Udo Thiel (1994)
observa de modo acertado que em nenhuma parte do Ensaio Locke afirma que a re-
flexao, como a consciéncia, é um elemento essencial do pensamento ou que a reflexao,
como a consciéncia, ¢ insepardvel do pensamento'®. Isso o leva a supor que nao ¢é
possivel entender consciéncia e reflexdo como as mesmas atividades da mente. No

entanto, outra observagio do intérprete merece ser considerada com mais atengio:

A definicio de Locke de reflexdo em termos de sentido interno nio significa
que a reflexdo seja uma autorrelagio imediata e que esteja associada a consci-
éncia: o sentido interno ou reflexao nao tem a caracteristica da imediaticidade
[destaque meu] que qualifica a consciéncia (Thiel, 1994, p. 103).

A hipétese de Thiel diz respeito a possibilidade de a consciéncia ocorrer da maneira
imediata. Entendo por isso que o intérprete sugere que a consciéncia é capaz de apre-

ender as operagdes da mente sem o intercurso de ideias, de modo imediato ou direto:

17 Lahteenmaki observa: “como vimos agora, existem dois significados bésicos de ‘reflexdo’ em Locke. Reconhe-
cidamente, ele ndo ¢ terminologicamente consistente na aplicagio de ‘contemplagio’ no sentido de se atentar
as ideias, nem em usar ‘reflexio’ exclusivamente no sentido de uma fonte de ideias” (2008, p. 75). E: “Locke
nio ¢é escrupuloso quanto & terminologia, mas torna sua distingio conceitual suficientemente clara. A reflexao
e a contemplacio diferem no que diz respeito a seus objetos e seus aspectos passivo e ativo. Como a reflexao
fornece objetos para a contemplagio, a primeira também deve preceder a dltima” (2008, p. 76).

'8 Thiel observa: “que Locke implica uma distin¢ao entre as duas nogoes é evidente a partir de um ntimero de
passagens no Ensaio. |...] Para Locke, ‘estar consciente’ denota uma consciéncia [awareness] que é uma parte
integral de todos os atos de pensar como tais [...]. A consciéncia é um elemento essencial do pensar e é ‘insepa-
rével’ dele. Locke deixa muito claro o que ele quer dizer por ‘reflexao’, diferentemente da consciéncia. Locke nao
diz que pensar consiste em reflexdo, mas diz que consiste em consciéncia. Como indiquei acima, ‘reflexio’ é um
termo técnico para ‘sentido interno’ e reflexdo, diz Locke, exige uma atengio especial” (1994, p. 103).



97

[...] A consciéncia é a presenga da mente para si mesma que é mais funda-
mental do que a reflexao objetificante [objectfying]. Sem a consciéncia, a refle-
xdo ndo teria nenhum objeto sobre o qual refletir [destaque meu]. Como a refle-
xd0 ¢é ela mesma um ato consciente, mas ela nio ¢é, para Locke, necessaria-
mente acompanhada por outro ato de reflexao (Thiel, 1994, p. 103).

Martha Bolton (2007) apresenta uma leitura semelhante ao sugerir que, no mo-
mento que estdo ocorrendo, as operagdes mentais sao apreendidas imediatamente

pela consciéncia:

Isso sugere que temos experiéncia de nossas préprias operagdes mentais no
mesmo nivel de nossa experiéncia sensorial das coisas no mundo. Mas, na
verdade, Locke nio as trata da mesma maneira. Considerando que a percep¢io
das coisas externas e suas qualidades é mediada por ideias, para Locke, as ideias
nao medeiam a percepgao dos atos mentais em andamento [destaque meu], ou
assim eu sugiro (2007, p. 85).

O conhecimento das operagoes mentais ‘em andamento’ nao é mediato: “na ver-
dade, toda a teoria das ideias estd conectada a suposigao de que a cognicao de nossos
préprios estados mentais ¢ imediata de uma forma que a cognigao de coisas externas
nao é” (Ibid., p. 86). Imagino que a autora tenha em vista, ao pensar o conhecimento
presente das operagdes mentais, a consciéncia. A seu ver, a consciéncia percebe ime-
diatamente as operagdes da mente em andamento.

E verdade que a reflexio nio poderia ser exercida sem a consciéncia de que se
reflete. Contudo, a meu ver, tampouco pode a consciéncia ser exercida sem a re-
flexdo, como se aquela fosse compreendida como mais fundamental do que esta.
Locke identifica o pensamento com o estar consciente — apesar de ambas nao po-
derem ser confundidas —, de modo que nenhuma atividade de reflexao poderia ser
exercida sem a sua consciéncia. As atividades da consciéncia e reflexao acontecem
simultaneamente na medida em que as ideias de reflexdo sao os objetos imediatos
das operagoes da consciéncia. Nenhuma é mais fundamental que a outra, visto
que atuam concomitantemente.

Em algumas passagens do Ensaio, Locke parece claro sobre o papel da experi-
éncia reflexiva para o conhecimento dos fendmenos mentais: “os objetos externos
fornecem a mente as ideias das qualidades sensiveis que sao todas essas diferentes
percepgdes por elas produzidas em nés; e a mente fornece ao entendimento as
ideias das suas préprias operagdes” (1999, p. 108). O entendimento humano de-
pende de ideias que sao adquiridas por reflexdo. No Livro IV, considera¢oes sobre

isso sao ainda mais explicitas:



98

Uma vez que o espirito, em todos os seus pensamentos e raciocinios, nao tem
outro objeto imediato senao as suas proprias ideias, que sdo a tnica coisa que
ele contempla, ou pode contemplar, é evidente que o nosso conhecimento se
ocupa apenas com as nossas ideias (/bid., 1999, p. 719).

E ainda: “é evidente que o espirito nao conhece as coisas imediatamente, mas sé
pela intervengao das ideias que acerca delas possui” (Zbid., p. 775).

Julgo, a partir de passagens como essas, que o conhecimento das operagoes men-
tais depende de ideias, de modo que nao poderia haver uma apreensao direta das
operagdes mentais pela consciéncia. As atividades da consciéncia sao mediadas, por-
tanto, por ideias devidas a reflexao. Sem ideias de reflexao, nao hd objeto para a
consciéncia. A meu ver, se a consciéncia pudesse apreender imediata ou diretamente
as operacoes da mente, as ideias de reflexdo perderiam um papel importante na ex-
plicagao das experiéncias mentais. Qual o sentido da existéncia de ideias de reflexao
de objetos apreendidos imediatamente pela consciéncia? Nao hd nenhuma sugestao
explicita no texto de Locke, do mesmo modo, de que seria possivel algum tipo de
experiéncia mental nao mediada por ideias, visto que esses s20 os tinicos contetidos

presentes na mente:

Se fizermos uma revisao completa de todas estas ideias e dos seus diversos
modos, combinagoes e relagdes, veremos que contém a totalidade das nossas
ideias e que nada temos nas nossas mentes que nio proceda de uma dessas duas
vias [destaque meu]” (/bid., 1999, p. 108).

Como Locke explicaria a apreensao das operagoes da mente senao por meio de

ideias de reflexao?
Rk

As questdes da consciéncia e da reflexao em Locke estdo ligadas a outros temas im-
portantes para o desenvolvimento do Ensaio: a questao de saber se Locke defende uma

teoria da consciéncia do tipo HOP ou SOP"; o polémico tema da identidade pessoal

1 Isto ¢, se Locke compreende a consciéncia como uma atividade capaz de formar estados mentais de segunda
ordem, de modo que a consciéncia seria como que uma ‘percepgio de ordem superior’ — higher-order percep-
tion, HOP —, ou se Locke compreende que a consciéncia nio estd separada dos proprios estados mentais,
sendo ela, dessa forma, uma ‘percepgio de mesma ordem’ — same order perception, SOP. Angela Coventry e
Uriah Kriegel (2008), por exemplo, discutem em detalhes esse debate, posicionando em favor da segunda
possibilidade: Locke manteria que a consciéncia é uma percepcio de mesma ordem.



99

e sua relacdo com a consciéncia; a questao de saber se as ideias de reflexao sao repre-
sentagoes das operagoes da mente™; o debate acerca da garantia do conhecimento das
operagdes mentais por meio dessas ideias”. Apesar de nao me aprofundar sobre o es-
tudo desses temas, acredito ter apresentado evidéncias textuais que permitem explicar

a separagao entre consciéncia e reflexao em Locke, principal propésito do trabalho.

Bibliografia

Aaron, R. (1963). John Locke: Second Edition. Oxford: Claredon University Press.

Bolton, M. (2007). “The Taxonomy of Ideas in Locke’s Essay”. In: Newman, L.
(org.). The Cambridge Companion to Locke’s ‘Essay concerning Human Under-
standing’. New York: Cambridge University Press, 2007, pp. 67-100.

Coventry, A.; Kriegel, U. (1998). “Locke on Consciousness”. History of Philosophy
Quarterly, v. XXV, n. 3, 1998, pp. 221-242.

Descartes, R. (2004). Meditagoes sobre filosofia primeira. Ed. bilingue. Trad. Fausto
Castilho. Campinas: UNICAMP.

(2006). Meditations, Objections and Replies. Trad. e ed. Roger Ariew e
Donald Cress. Indianapolis; Cambridge: Hackett Publishing Company.

Kulstad, M. (1984). “Locke on Consciousness and Reflection”. Studia Leibnitiana,
v. XVI, n. 2, 1984, pp. 143-167.

Lahteenmaki, V. (2011). “Locke on Consciousness and What it is About”. Studia
Leibnitiana, v. XLIII, n. 2, 2011, pp. 160-178.

2 Nao hd acordo entre os intérpretes a esse respeito. Aos olhos de Aaron, Locke apresenta uma teoria represen-
tacionalista da reflexdo: “a definicio, serd notado, é representacionalista. A mente toma conhecimento [take
notice] de suas proéprias operagbes, mas nio, aparentemente, conhece-as diretamente, mas tem ideias dessas
operagdes como uma consequéncia dessa tomada conhecimento [of the notice it has taken). Esse representaci-
onalismo ¢ confirmado pelo resto do pardgrafo em que reflexdo ¢ conectada & sensagdo” (1963, p. 130). As
ideias de reflexdo sdo representacoes das operagoes da mente, assim como as ideias de sensagio representam
as qualidades dos objetos externos, ainda que esse representacionalismo nio fosse de todo aparente no texto
de Locke: “contudo, enquanto seguimos Locke em sua explicacio dessas operagoes da mente, percepgio,
memdria, comparacio e assim por diante, o representacionalismo nio é de todo aparente. Com efeito, essas
explicacdes teriam sido a mesma se Locke nunca tivesse adotado uma posicdo representacionalista (1963, p.
130). Bolton opde-se a essa leitura: “isso pode explicar por que ideias simples de reflexdo nio sao consideradas
em IL.XXX-XXI, capitulos dedicados 4 realidade, adequagao e verdade das ideias a respeito do que deveriam
representar. Ideias simples de reflexio nio tém fungio representativa na experiéncia compardvel as ideias
sensoriais. Em outros aspectos, no entanto, os dois tipos de ideias simples desempenham os mesmos papéis
— elas sao componentes de ideias complexas de substincias, algumas delas fundamentam [ground] familias de
ideias de modos” (2007, p. 87).

=

Mabbott, por exemplo, observa: “um problema final sobre a reflexdo ¢ sua confiabilidade; Locke distinguiu
nitidamente as ideias de sensacio das qualidades das coisas. O que ele diria sobre as ideias de reflexdo? Elas
sdo introduzidas com a mesma linguagem das ideias de sensagio: ‘aquele que contempla as operagdes de sua
mente nio pode deixar de ter ideias plenas e claras delas’. Aqui estd a distingio entre as ideias e as operagoes,
assim como entre as ideias e as qualidades reais no caso da sensagio. Mas a passagem citada acima sobre a
consciéncia que acompanha toda a nossa percepgio sugere uma percepgio direta das préprias operagoes men-
tais. Em nenhum lugar hd qualquer sugestdo, como hd sobre as qualidades secunddrias, de que as ideias que
temos por introspeccio falham em revelar os estados de nossa propria mente” (1973, p. 55).



I00

(2008). “The Sphere of Experience in Locke: The Relations Between Re-
flection, Consciousness, and Ideas”. Locke Studies, v. VIII, 2008, pp. 59-99.

Locke, J. (1999). An Essay concerning Human Understanding. Ed. Peter H. Niddit-
ich. Oxford: Clarendon Press.

(1999). Ensaio sobre o Entendimento Humano. Trad. Eduardo Abran-
ches Soveral. Lisboa: Funda¢io Calouste Gulbenkian.

Obstteld, K. (1983) “Locke’s Causal Theory of Reflection”. Southern Journal of Phi-
losophy, v. XXI, 1983, pp. 47—56.

Mabbott, ]J. (1973). Locke. London; Basingstoke: The MacMillan Press.

Reid, T. (2002). Essays on the Intellectual Powers of Man. Ed. Derek Brookes. Edim-
burgo: Edinburgh University Press.

(1997). Inquiry into the Human Mind on the Principles of Common
Sense. Edimburgo: Edinburgh University Press.
Scharp, K. (2008). “Locke’s Theory of Reflection”. British Journal for the History of
Philosophy. v. XV1, n. 1, pp. 25-63.
Thiel, U. (1994). “Hume’s Notion of Consciousness and Reflection in Context”.
British Journal for the History of Philosophy, v. 11, n. 2, pp. 75-115.
Wilson, M. (2005). Descartes. London; New York: Routledge.






Sensacgao inerte e sensac¢ao ativa em

Diderot

Clara Castro
PUC-Rio

RESUMO

Este artigo pretende estudar quatro princi-
pios do movimento da matéria (forca viva,
forca morta, forca intima da molécula e
forca vital) que aparecem no Sonho de
d’Alembert (1769), nos Principios filosdficos
sobre a matéria e o movimento (1770) € nos
Elementos de fisiologia (1782) de Diderot.
Com tal estudo, gostarfamos de mostrar a
possibilidade daquilo que chamamos de sen-
sacdo inerte e de sensacdo ativa, com base
num quinto principio: a forca neural. Nossa
hipétese é que o raciocinio que fundamenta
a teoria de Diderot sobre a sensibilidade uni-
versal da matéria desemboca nas ideias de
sensacio inerte e de sensacio ativa.

PALAVRAS-CHAVE
Forca; sensibilidade; sensacao; inércia; ativi-

dade.

ABSTRACT

This article intends to study four principles
of the movement of matter (living force,
dead force, inner force of the molecule, vital
force) that appear in Diderot’s Le Réve de
d’Alembert (1769), Principes philosophiques
sur la matiére et le mouvement (1770) and
Eléments de physiologie (=1782). With such a
study, we would like to show the possibility
of what we call inert sensation and active
sensation, based on a fifth principle: the
neural force. Our hypothesis is that the rea-
soning, which underlies Diderot’s theory of
the universal sensibility of matter, leads to
the ideas of inert and active sensation.

KEY WORDS
Force; sensibility; sensation; inertia; activity.



103

Sensac¢io inerte e sensagao ativa sao dois termos que, salvo engano, nao se encontram
em Diderot. Ao menos, nio no mesmo contexto em que se vé os conceitos de sen-
sibilidade inerte e sensibilidade ativa, assim como os de forca morta e de forca viva.
Nao obstante, as palavras que intitulam este artigo parecem fazer sentido ao lado
desses quatro conceitos, ou melhor, logo na sequéncia destes. O objetivo deste artigo
¢ mostrar que o longo raciocinio, cuja trajetéria conduz Diderot a estabelecer a te-
oria da sensibilidade universal da matéria, desemboca justamente nas ideias de sen-
sacio inerte e de sensagio ativa, embora o enciclopedista ndo as nomeie assim. Para
tanto, vamos tentar reconstruir algumas linhas gerais desse raciocinio, de modo a
entender forca, sensibilidade e sensacio, em suas manifestacoes inertes e ativas,
como diferentes tipos de movimentos. Nao se trata, portanto, de realmente desen-
volver as nog¢oes de sensagao inerte e de sensagao ativa, mas sim de mostrar como é
possivel sup6-las, e porque elas sao pertinentes. Faremos uso das primeiras paginas
do Sonho de d’Alembert (redigido em 1769), dos Principios filosdficos sobre a matéria
e 0 movimento (redigido provavelmente em 1770), dos Elementos de fisiologia', de
vérios verbetes da Enciclopédia (1751-1772), além de alguns médicos e quimicos (Hal-
ler, Bordeu, Whytt, Marat, Rouelle, Venel, Macquer).

1. Os principios do movimento da matéria

Tudo remonta 4 famosa, porém enigmadtica, analogia da sensibilidade com o movi-
mento, enunciada no inicio do primeiro didlogo do Sonho de d’Alembert. S6 para
relembrar a cena, é d’Alembert-personagem” que inicia a conversa, confessando que,
por um lado, um espirito que age sobre a matéria, tal como defendido pela tradicao
cartesiana, “é dificil de admitir”; por outro lado, “outras obscuridades aguardam
aquele que o rejeita” (Diderot, 20104, p. 345). “Aquele que o rejeita” é justamente
Diderot-personagem, com sua hipétese da sensibilidade universal. Esta, como se
sabe, pressupde a sensibilidade de tudo, logo, até mesmo da pedra. O que move,
portanto, o inicio desse didlogo ¢ a elucidagao dessas obscuridades. Pois, como in-
daga d’Alembert-personagem, se admitimos tal hipdtese, como podemos diferenciar
o mdrmore da carne?

Nao se trata de um problema fantasioso, tipico das narrativas de ficgao, mas sim
de “matéria para a meditacio do filésofo”, confirma o d’Alembert real (1994, p. 111),

em seu oitavo Esclarecimento |...] sobre a distin¢ido entre a alma e o corpo (1767), a

' O texto que utilizamos tem por base a edi¢io dos arquivos Vandeul, restabelecida pela edicao critica de
Motoichi Terada, que supée a datagio da redagio por volta de 1782 (ver Terada, 2019, p. 73-74 e Diderot,
2019, p. II5, nota I1).

? Para evitar ambiguidades entre os personagens ficticios do Sonho de d’Alembert e os fildsofos/autores reais,
colocaremos sempre um “personagem” apds o nome dos primeiros.



104

respeito da sexta parte de seu Ensaio sobre os elementos de filosofia (1759), sobre a
metafisica. Diferentemente da personagem, o matemdtico se atém a ideia da alma
espiritual — uma forma quase inequivoca de diferenciar o marmore da carne. Quase
inequivoca porque d’Alembert (1994, p. 115) reconhece que algumas ideias de Des-
cartes “sao no minimo duvidosas” e outras, como a teoria do animal mdquina, “re-
voltantes”. Além disso, a experiéncia parece conduzir & conclusiao de que alma e
corpo “constituem apenas uma Gnica substincia”. Ainda assim, o “principio de onde
partiu Descartes: O pensamento nio pode pertencer i extensio” (itdlico do autor) lhe
parece bastante consequente, jd que a razdo “dd fortes provas da diferenga” (/bid.,
p. 115) entre corpo e alma. Com efeito, esse oitavo Esclarecimento comega com a
afirmagao de que, aparentemente, nao hd nenhuma relagao entre extensao e pensa-
mento. Trata-se, para d’Alembert (/bid., p. 111), de uma reflexao simples, que deve-
ria bastar para provar a necessidade de uma alma espiritual, afinal “um bloco de
mdrmore nao parece nem dotado nem capaz de sensagio, de ideia, de vontade”. Mas
assim como parte da filosofia cartesiana pode se mostrar duvidosa e mesmo revol-
tante, essa reflexdo inicial, a principio simples, acaba por suscitar uma série de inda-
gagoes, entre elas: “Como [...] conceber que duas substincias que se presume abso-
lutamente diferentes, nao tendo entre elas nada de comum, possam ter uma sobre a
outra uma agao reciproca tao forte e tao perceptivel?” (Zbid., p. 112). Ao leitor des-
confiado das ideias ditas claras e distintas, a certeza inicial da existéncia da alma
espiritual parece sutilmente colocada em questao.

Um desses leitores era possivelmente Diderot (ver Duflo, 2013, p. 199), que dd
a impressao de sintetizar as perguntas do matemdtico ao redigir uma fala de seu
d’Alembert-personagem: “Eu gostaria muito que vocé me dissesse qual diferenca
vocé coloca entre o homem e a estitua, entre o marmore e a carne” (Diderot,
20104, p. 345). E para melhor explicar sua resposta a esta pergunta que Diderot-
personagem lanca a analogia entre o movimento e a sensibilidade. Por certo, o
mdrmore e a carne nio sio coisas assimildveis, mas a diferenca entre elas é da
mesma ordem que a diferenca entre a forga morta e a forga viva. Insatisfeito com
essa resposta, d’Alembert-personagem reformula a questao: “Mas qual relacao hd
entre 0 movimento e a sensibilidade?” (/bid., p. 346). Ambos siao propriedades
essenciais da matéria (ver Duflo, 2013, p. 183-6). Contudo, no décimo primeiro
tomo (1765) da Enciclopédia, lemos no verbete “Nascer [Gramadtica]”, atribuido a
Diderot (20153, p. 299), que a sensibilidade se identifica a vida, mas o movimento
nao: “A vida nio é como o movimento, é outra coisa. O que tem vida, tem movi-
mento; mas o que se move nem por isso vive”. No Sonho, é d’Alembert-persona-
gem que acaba respondendo a sua prépria pergunta, enunciando, assim, a analo-

gia: “Vocé reconheceria uma sensibilidade ativa e uma sensibilidade inerte como



105

hd uma forga viva e uma for¢a morta? [...] Assim, a estitua tem apenas uma sen-
sibilidade inerte e 0 homem, o animal e talvez mesmo a planta sao dotados de uma
sensibilidade ativa” (Diderot, 20104, p. 346).

Mas por que essa passagem inaugural do Sonho, tao conhecida e tao citada, parece-
nos enigmatica? E por trés motivos. Primeiro, porque ela trata, na verdade, de quatro
principios diferentes do movimento da matéria: (1) a forga in nisu ou simplesmente
nisus (for¢a morta); (2) a for¢a de impulsao ou translagao (forca viva); (3) a forca in-
tima da molécula (sensibilidade inerte) e (4) a forca vital (sensibilidade ativa). Se-
gundo, porque embora nela os personagens falem de sensibilidade, eles nao fazem
referéncia, nesse momento, a sensagao. Esta configuraria, pois, um quinto principio
do movimento da matéria, uma forga prépria ao sistema nervoso. Terceiro, porque
mesmo que haja uma analogia entre as duas primeiras forcas e as duas subsequentes,
a semelhanca nao se d4 pelo processo de passagem da inércia 4 atividade, que nao é o
mesmo. Ele ¢ fisico nas duas primeiras forgas, mas quimico e fisiolégico nas duas
seguintes. E neurolégico, se pensarmos ainda na quinta forga. A analogia ocorre, na
verdade, pelo fato de que tanto o movimento quanto a sensibilidade podem se mani-
festar de modo inerte e de modo ativo. Dai nossa hipétese, que intitula este artigo.
Pois se existe uma forga morta e outra viva, uma sensibilidade inerte e outra ativa, por
que nao pensar também numa sensagao inerte e outra ativa? Para mostrar ao leitor
que esta questao se justifica pelo préprio raciocinio de Diderot, é preciso, antes de nos
debrugarmos sobre cada uma dessas forcas, entender como a inércia e a atividade se
manifestam e se diferenciam num mundo em que a energia ¢ essencial 4 matéria, ou
seja, num mundo em que nao existe repouso absoluto.

Os comentadores que nos parecem melhor esclarecer este ponto sao Yvon Belaval
(2003, p. 13, p. 162-7, p. 335-6, p. 355), Jacques Chouillet (1984, p. 12, p. 19-20, p.
24-25, p. 54-58, p. 64-68) e Michel Delon (1988, p. 157-165, p. 180-181; id., 2002, p.
172), com a ajuda dos Principios filosdficos sobre a matéria e o movimento de Diderot
e do Sistema da Natureza (1770) de d’Holbach. A analogia do Sonho se apoia na
ideia de energia, ou melhor, num conjunto de forgas heterogéneas que agem no
universo e jamais se separam da matéria. Essa energia essencial 4 matéria pode ser
perceptivel, quando liberada, externalizada ou intensificada. No entanto, ela pode
passar despercebida quando contida, internalizada ou enfraquecida. Esta ultima,
Diderot chama de morta ou inerte. A primeira, de viva ou ativa. Por exemplo,
d’Alembert-personagem diz que somos assegurados da existéncia da sensibilidade
inerte pela passagem desta a atividade (Diderot, 2010a, p. 346). Isso significa que
somos incapazes de apreender a sensibilidade inerte pelos nossos canais sensitivos e

que estes s6 conseguem perceber a sensibilidade ativa. Mas seja inércia, seja ativi-



106

dade, jamais hd auséncia de energia: todo corpo, de qualquer modo que o conside-
remos, ¢ sempre “pleno de agdo e de for¢a” (/d., 2010b, p. 448), lemos nos Principios.
Portanto, enquanto vemos ou sentimos a energia na atividade (num deslocamento
de massa, na contragio de uma fibra muscular ou numa dor aguda), somos incapazes
de apreender a energia na inércia (num movimento oculto, interno ou muito fraco).
Em suma, Diderot elabora “uma filosofia em que o movimento existe por toda parte

na matéria sob forma latente ou ativa” (Delon, 2013, p. 314).

2. Forga viva e forca morta

Isso posto, cada uma das forgas tratadas pela analogia entre movimento e sensibilidade
possui suas caracteristicas préprias e nao se confunde com outra. Empregando os ter-
mos do Sonho, podemos dizer que a for¢a morta se refere ao “corpo imével” (Diderot,
20103, p. 346); a viva, ao “transporte de um corpo de um lugar a outro” (/bid., p. 345).
A primeira se manifesta pela “pressao”; a segunda, pela “translacao” (/bid., p. 346). A
mais ficil de entender ¢ esta tltima, pois se trata simplesmente do deslocamento es-
pacial e visivel de um corpo. Ela consiste, entao, numa for¢a mecanica de impulsao,
que age por contato na superficie externa dos corpos e nesta se detém. Diferente-
mente, a for¢a morta age a distincia e penetra na matéria. Por isso nao a vemos. Seu
efeito é o mesmo do da translagio — o movimento local dos corpos. Se na translagao,
porém, enxergamos o movimento local, na pressao ele permanece oculto enquanto
houver um equilibrio entre for¢as contrarias. O fim desse equilibrio marca a passagem
da for¢a morta a viva (ver Belaval, 2013, p. 355-360; Delon, 1988, p. 158, p. 161).

Mais conhecida como #nisus, a for¢a morta ou pressao serd definida por d’Hol-
bach (2008, p. 18) como “esforcos continuos que fazem uns sobre os outros corpos
que parecem, além do mais, gozar do repouso”. Trata-se, justamente, de um repouso
aparente ou ilusério. Para melhor explicar esse conceito, Francois Pépin (2012, p.
640-2) recorre acertadamente ao conatus hobbesiano. Entretanto, o comentador cré
que o bario retém apenas a nogao de movimento potencial do conceito de Hobbes.
Mas este, segundo Maria Isabel Limongi (2009, p. 50) e Celi Hirata (2012, p. so-
s1), no somente refuta a distingao entre ato e poténcia, como pretende eliminar
“qualquer resquicio de potencialidade no sentido aristotélico” (Hirata, 2012, p. 88).
E sempre bom lembrar que Aristételes colocava a poténcia do lado da matéria e o
ato (energeia) do lado da forma, além de supor um primeiro motor imével e imate-
rial (ver Pellegrin, 2007, p. 17-18). De inspiragao Aristotélica jd era a dinimica de
Leibniz (ver Belaval, 2005, p. 245-247; Garber, 2009, p. 127), a quem d’Alembert
atribui os termos for¢a morta e forca viva no verbete “Forca viva, ou for¢a dos corpos
em movimento” do sétimo tomo (1757) da Enciclopédia. Conforme d’Alembert

(1757, p. 112b, itdlico do autor), Leibniz utilizava esses termos para diferenciar “a



107

for¢a de um corpo atualmente em movimento” (a forga viva) daquela “de um corpo
que s tem a tendéncia a0 movimento, sem se mover de fato” (a forga morta). As
nogoes de forgas ativas e passivas em Leibniz sao bem mais complexas do que nos
faz crer o matemdtico (ver Garber, 2009, p. 127-142; Coutard, 2007, p. 224-232). Na
explicagdo deste, nio fica clara a relagio das primeiras com a forma substancial,
tampouco das segundas com a matéria (ver Garber, 2009, p. 133-137).

Embora Leibniz refute a matéria extensa cartesiana, provendo todo corpo, con-
comitantemente, de forca ativa e passiva (ver Fragelli, 2017, p. 147-148), suas nogoes
de atividade e passividade supoem uma “distingao radical” (Garber, 2009, p. 129)
inexistente em Diderot. Diferentemente deste, a atividade naquele nao é essencial a
matéria, mas sim a uma forma substancial (a fora ativa primitiva). Em Leibniz, a
matéria prima (forca passiva primitiva) é um principio de passividade que deve se
unir a forma substancial impressa por Deus (esta sim, principio de atividade), com-
pondo, desse modo, a matéria secundéria (forga passiva derivativa). Ainda que todo
corpo substancial tenha sua atividade prépria, esta vem de um principio imaterial
(forga ativa primitiva) e das modificagoes deste (forca ativa derivativa). A matéria,
propriamente dita, carece assim de atividade (ver Hirata, 2012, p. 95-97). Ela “nao
age nem deseja”, sua esséncia é “conservar o estado presente, nao mudar” (Coutard,
2007, p. 225). Noutras palavras, a matéria tem essencialmente apenas resisténcia e
impenetrabilidade, o movimento estd na forma (ver Garber, 2009, p. 129). Conse-
quentemente, a matéria nao basta por si mesma e sé ganha realidade quando asso-
ciada a forga ativa primitiva (ver Coutard, 2007, p. 225).

Nada disso faz sentido na época dos escritos maduros de Diderot, que defende
com unhas e dentes a energia essencial da matéria, a impossibilidade de separacao
entre uma coisa e outra e mesmo, nos Elementos, a assimilacio das duas coisas’.
Tamanha autonomia da matéria subentende a recusa de qualquer manifestacao
divina ou espiritual, e logo, a plena aceitagao do ateismo, algo que Leibniz nao
poderia endossar (ver Coutard, 2007, p. 226, nota 16 e 18). Belaval (2003, p. 162)
jd avisava que, se 0 movimento ¢ essencial a matéria, nao hd outra saida além do
materialismo ateu. Coutard (2007, p. 227), por seu turno, frisa a diferenga entre a
matéria de um Gassendi, ativa por si mesma, e a de um Leibniz, cuja atividade se
deve a associagao com uma enteléquia imaterial, de expressao divina. Diderot, cujo
empirismo ¢é bastante tributdrio a Gassendi e a Hobbes, sempre se refere ao movi-

mento atual, a algum tipo de atividade, ainda que fale em inércia ou em forca

3 Tal é, a0 menos, a interpretagio de Terada (2019, p. 118, nota 3), que fala de um “monismo matéria-movi-
mento”, referindo-se a uma passagem especifica do inicio dos Elementos. O movimento nio seria mais uma
propriedade da matéria entre tantas outras, mas sim “a propria matéria”: “A matéria e 0 movimento nio sio
jamais separdveis, eles constituem uma mesma coisa”.



108

morta. E por isso que nem uma interpretagio aristotélica do mecanicismo de
Hobbes, nem o dinamismo de Leibniz, que de fato mobiliza o “esquema hilomér-
fico aristotélico” (Hirata, 2012, p. 97), abarcam o mundo monista dos escritos
maduros diderotianos.

Dai nosso interesse pela interpretacao de Hobbes desenvolvida por Limongi (2009,
p- 50) e por Hirata (2012, p. 88). Ambas as pesquisadoras evidenciam o conatus hobbe-
siano como um movimento atual (itdlico nosso) e nio uma resisténcia a0 movimento,
um movimento potencial ou uma tendéncia a um movimento que ainda nao existe.
Nao h4, portanto, necessidade de pressupor uma determinagao do movimento estra-
nha ao préprio movimento e & matéria (ver Hirata, 2012, p. 50-51). Limongi (2009, p.
s1) chega mesmo a nos precaver a respeito do uso do termo “tendéncia”: se nos refe-
rirmos ao conatus como uma “tendéncia a queda dos corpos pesados”, ¢é preciso ter
em mente que se trata “de uma tendéncia perfeitamente atual, isto é, de um movi-
mento para baixo efetivamente presente nos corpos pesados”. O que Hobbes ensina,
e o que d’'Holbach e Diderot parecem aprender, é que “os corpos possuem em si certos
movimentos imperceptiveis, cuja presenca é necessdrio supor para explicar por que,
uma vez retirados certos obstdculos, eles se movem numa determinada direcio”
(Ibid.). O conatus seria, assim, segundo Limongi (/bid., p. 52) “um movimento im-
perceptivel, nao computdvel”, ou, nas palavras de Hirata (2012, p. 52), um “movi-
mento infimo e desapercebido”, impossivel de “ser distinguido pelos sentidos”.

Ambas as defini¢coes parecem coerentes com os tipos de movimentos que Diderot
chama de inertes ou mortos. Isso aparece no verbete “Filosofia de Hobbes”, do oitavo
tomo (1765) da Enciclopédia, no qual Diderot retoma a defini¢ao de nisus como um
movimento t3o pequeno que é impossivel de apreender visualmente: “O esforco ou
nisys ¢ um movimento por um espago e por um tempo menores do que qualquer um
que seja dado” (Diderot, 2015b, p. 185, itdlico do autor). Nao a toa, d'Holbach (2008,
p- 18) nota que uma pedra de mais de duzentos quilos, aparentemente em repouso, “nao
cessa um instante de pesar”, ou seja, de agir. Na davida, basta colocar a mao debaixo
dela. Apesar da aparéncia de completa inaglo, ela terd forca suficiente para esmagar a
mao. Conclusio: o movimento de pressao é absolutamente atual; essa “for¢a de inércia”
(Ibid.), embora “oculta” (/bid.), estd continuamente em acio (ver /bid., p. 19).

Nos Principios, porém, Diderot (2010b, p. 449, itdlico do autor) fala mais explici-
tamente de duas sortes de nisus: “um nisus que cessa” e “um nisus que nao cessa ja-
mais”. O primeiro é efeito da “forca que age sobre a molécula” (Z6id.). O segundo, da
“forca intima da molécula” (/bid.). Ou seja, o primeiro é efeito da for¢a da gravidade
que pressiona um corpo, perpendicularmente, em dire¢do a superficie do globo (ver
Ibid.). E aquilo que Delon e Belaval chamam de movimento newtoniano de atragio
gravitacional (ver Delon, 1988, p. 165; Belaval, 2003, p. 356). Por um lado, portanto,



109

Diderot (2010b, p. 448) utiliza uma nogao de nisus similar & de d’'Holbach, que o
enciclopedista relaciona a gravidade e define como “uma tendéncia a0 movimento
local”. E aqui seguimos o conselho de Limongi (2009, p. 51) para interpretar o termo
“tendéncia”: trata-se de “um movimento para baixo efetivamente presente nos corpos

pesados”. Por outro lado, em que consiste mais precisamente o segundo 7isus?

3. Aforca intima da molécula

Pépin (2012, p. 650-2) faz uma diferenciagio entre o conceito de nisus de d’'Holbach
e o de Diderot, alegando que, neste, o zisus tem uma abordagem quimica que estd
ausente ou, no minimo, pouco rigorosa naquele. Embora reconheca que, ao bario,
nao falta conhecimento de quimica, o comentador acredita que o emprego do 7isus,
em d’'Holbach, estaria ancorado no “modelo central da relagao de forga [...] mais
frequentemente representado pelo jogo das impulsoes” (/bid., p. 650). No enciclope-
dista, ao contrdrio, o nisus seria “o efeito de uma for¢a intima modelizada quimica-
mente” ([bid., p. 645). A nés, parece que Diderot possui sim um entendimento similar
ao de d’Holbach*, mas 4 nogao fisica do amigo, ele acrescenta (ou desenvolve melhor)
a outra nogio, essencialmente quimica ou rouelliana, como dizem Delon (1988, p.
165) e Belaval (2003, p. 336). Dai a bifurcagio, nos Principios, entre um nisus que cessa
com a translagao — a “for¢a morta das massas” (Pépin, 2012, p. 652) — e outro que nao
cessa jamais, “a forca inerente aos elementos e mixtos” (/bid.). Este Gltimo nisus é
definido por Pépin (/bid., p. 647) como “uma forca latente em ato, pronta a se atua-
lizar em movimento e fazendo sempre esforco, inerente a toda molécula”.

O uso do vocabuldrio aristotélico, ao qual Pépin recorre constantemente, como
ji apontamos, pode conduzir ao equivoco da separagao entre energia e matéria.
Ainda assim, vale notar que Pépin (/bid., p. 646-7) relaciona esse segundo nisus
diderotiano a uma sensibilidade minima, apoiado no capitulo de Hisayasu Na-
kagawa. No texto de Nakagawa (1999, p. 203-9, p. 211), a sensibilidade minima estd
ligada ao conatus de Leibniz, cuja base seria o conatus de Hobbes. Parece que anda-
mos em circulo, voltando a nogao fisica do nisus. Na verdade, é o préprio Diderot
que faz a aproximacio no verbete “Filosofia de Leibniz”, do nono tomo (1765) da
Enciclopédia. Acreditamos, porém, que o filésofo pretende, aqui, chamar a atengao
para uma forga prépria as particulas elementares de matéria. Seria esta tltima que

ele aproximaria da sensibilidade universal: “[Leibniz] considerava a matéria simples

* As relages entre as nogdes de nisus de d'Holbach e de Diderot sio mais complexas do que aparentam. Nio ¢
nosso objetivo esmiugar aqui essa questdo. Para Fumie Kawamura (2013, p. 148), por exemplo, o nisus de d'Hol-
bach também se bifurca numa nogio fisica (opera na superficie do corpo: “forca latente de atragio”) e noutra
quimica (opera no interior dos corpos: “for¢a potencial quimica”). Pépin (2012, p. 648-649), de alguma forma,
também assinala essa bifurcagio, embora considere superficial o uso que d’'Holbach faz da quimica nesse ponto.



I10

extensao, indiferente a0 movimento e ao repouso; e afirmava que, para descobrir a
esséncia da matéria, ¢ preciso conceber nela uma forga particular [...]. Ei-lo na vi-
zinhanga da enteléquia de Aristételes, de seu préprio sistema de ménadas, da sensi-
bilidade como propriedade geral da matéria” (Diderot, 2017, p. 389-390).

E verdade que nada impede Dideror, ou seus intérpretes, de materializar a ente-
léquia de Aristételes ou a monada de Leibniz, aproximando a hipétese diderotiana
aos grandes sistemas da metafisica. E tampouco negamos que estes possam contri-
buir ao debate. Mas levando em conta o contexto do enciclopedista, mostra-se
muito mais esclarecedora a quimica de Rouelle e de seus alunos, Venel e Macquer,
quando se trata de entender essa sensibilidade minima ou inerte. O préprio Pépin
(2012, p. 647) reconhece que “a modelizagao quimica é bem mais central do que as
determinagoes fisicas”, relacionando, assim, o nisus que nao cessa a uma “forga qui-
mica ou sensibilidade latente” (76id.). E, pois, “a quimica das matérias heterogéneas
que permite construir um auténtico conceito de for¢a inerente aos corpos” (/bid.,
p. 653). No manuscrito andénimo (2004, p. 11) do curso de Rouelle, lemos que os
principios elementares sao “corpos simples indivisiveis, homogéneos, imutdveis e
mais ou menos méveis segundo suas diferentes natureza, figura e massa”. Embora
Rouelle assuma nao conseguir explicar precisamente a razao da forga de coesio nas
combinagdes, ele sabe que esta nio se reduz a forga de atragdo gravitacional e que
funciona por meio da interacao dos elementos. Estes se unem sem se penetrar —
formando mixtos — e agem reciprocamente conforme suas diferentes natureza, figura
e massa (ver Franckowiak, 2003, p. 2-3 e p. 5). Toda particula elementar é, portanto,
provida de uma for¢a inerente, relativa a suas propriedades particulares e que inte-
rage diferentemente, dependendo da combinagio em jogo.

Deixando entio de lado toda ideia de potencialidade’, interpretamos a sensibili-
dade inerte como a “for¢a inerente” ao principio elementar de Rouelle. Esta serd
explicitada por Venel no verbete “Mixto & mixtion (Quimica)” do décimo tomo
(1765) da Enciclopédia. Ao interagir espontaneamente de diferentes maneiras com
outras forgas, a “energia do principio natural” (Venel, 1765b, p. 586a) transforma-se
e produz efeitos que nos sdo perceptiveis e que entendemos como sendo relativos a
vida. No verbete “Nascer (Gramdtica)”, do tomo seguinte, mas do mesmo ano, Di-
derot demonstra uma compreensao mecanica ou até mesmo geométrica do conceito
de organizagdo, que parece nio se aplicar ao contexto da quimica de Rouelle. Pois
quando pensamos num zixto composto por elementos heterogéneos, nao temos um

agregado BCA ou CAB (ver Diderot, 2015a, p. 299), mas sim uma substincia nova,

> Pépin (2012, p. 697 € p. 700), contudo, insiste nesta, rejeitando a explicagio da passagem da sensibilidade
inerte A ativa mediante uma combinagio ou recomposicio da matéria inerte.



III

com qualidades préprias diferentes das que A, B e C tinham separadamente (ver
Bensaude-Vincent, 2009, p. 124-5, p. 129, p. 137; Venel, 1765b, p. 587a). E o que
Diderot (2010Db, p. 451, itdlico nosso) parece querer mostrar nos Principios, quando
diz que nao ficaria surpreso se houvesse “na natureza uma tal molécula que, unida
a outra, tornasse o mixto resultante mais leve”. No Sonbo, isso fica mais evidente
quando Diderot-personagem supde que o pintinho ¢ o resultado da interagao, me-
diante o calor, de uma “massa insensivel” na qual é introduzido “um fluido inerte e
grosseiro” (Diderot, 20104, p. 352). Se tudo jd estd vivo, ainda que de modo inerte,
a vida nao pode ser o resultado da organizacao, uma vez que ela ji estd presente em
cada molécula. No entanto, a ativagio dessa vida inerte s6 pode ocorrer por meio
de uma combinagio da matéria. Nesse ponto, a organizagio e a fermentagao se tor-
nam conceitos fundamentais, pois nao se trata de qualquer arranjo de matéria: sao
combinagdes especificas que permitirao essa ativacao.

Enquanto as relagoes entre forga morta e viva sio da ordem de movimentos me-
canicos, cujos efeitos sao essencialmente quantitativos, as relagdes entre sensibili-
dade inerte e ativa s2o da ordem de movimentos quimicos e fisiolégicos, cujos efei-
tos sao essencialmente qualitativos — engendrados, de modo mais geral, segundo
Fumie Kawamura (2013, p. 74-5 € p. 149), pela operagio da fermentagio. Para a
comentadora (/bid., p. 203-4 e p. 222-3), a nogao de fermentagio de Diderot se
aproxima das de Rouelle, Venel e Macquer, embora o enciclopedista extrapole a
teoria cientifica dos quimicos: estes procuram especificar a operagao, aquele tenta
estender sua for¢a de explicagao. Com efeito, hd uma grande controvérsia na defi-
nigao da fermenta¢ao no século XVIII, que nio cabe esmiugar aqui. Ela estd ligada,
grosso modo, a embates entre o iatromecanicismo e a iatroquimica, ou, noutras pa-
lavras, entre os simpatizantes de Descartes e os de Van Helmont (ver /bid., p. 187-
207). Interessa-nos, sobretudo, o lado iatroquimico da querela, no qual se encon-
tram Rouelle e seus alunos, Venel e Macquer. Nesse sentido, pode-se dizer que “a
fermentagao é uma interagao complexa das matérias heterogéneas na natureza”, que
“estabelece uma transi¢ao da matéria inerte & matéria viva” (/bid., p. 217).

No verbete “Fermentacao” de seu Diciondrio de quimica (1766, p. 493-4), Macquer
fala, primeiramente, de “um movimento intestino, que se excita dele mesmo, com ajuda
de um grau de calor e de fluidez convenientes, entre as partes integrantes e constituintes
de certos corpos [...] e do qual resultam novas combinagées dos principios destes mes-
mos corpos”. Em seguida, ele fala de “um movimento de Fermentagao que muda in-
teiramente a natureza e a propor¢ao de seus principios [dos principios de certas matérias
vegetais e animais]” (/bid., p. 494). H4, na verdade, diferentes tipos de “movimento
fermentativo” (/bid., p. 495), dependendo da operagio quimica. Nao intencionamos

analisar cada um deles, mas sim tratar, de modo mais geral, do movimento no qual a



I12

fermentacio consiste: interno, espontineo, lento e imperceptivel, capaz de produzir
mudangas qualitativas na matéria de todos os reinos, exteriorizando gradualmente uma
energia outrora oculta (ver Kawamura, 2013, p. 74, p. 149, p. 200-4).

Ja nos Elementos de quimica tedrica (1749), Macquer (1756, p. 193) entendia, “por
fermentagao”, “um movimento intestino que se excita dele mesmo entre as partes
insensiveis [entenda-se, imperceptiveis] de um corpo, do qual resulta um novo ar-
ranjo e uma nova combinac¢io das partes desse mesmo corpo”. Venel, no verbete
“Fermentacio (Quimica)”, do sexto tomo (1756) da Enciclopédia, explica que Van
Helmont, assim como outros iatroquimicos (Willis, Becher etc.), “consagraram a
palavra fermentagdo para exprimir a agao reciproca de diversos principios que, pree-
xistindo juntos num nico e mesmo corpo natural sensivelmente homogéneo, nele
estdo, primeiramente, ocultos, ociosos, inertes, e em seguida desenvolvidos, desper-
tos e colocados em jogo” (Venel, 1756, p. 5184, itdlico do autor). Até Arnulphe d’Au-
mont (1756a, p. 518b), mais simpdtico ao iatromecanicismo, explicita essa passagem
da inércia a atividade, apesar de reduzir o alcance da fermentagio ao reino vegetal.
No verbete “Fermentacio (Economia animal)”, ele define esta dltima como “um
movimento intestino, que pode ser produzido, sem nenhuma causa externa sensivel,
na maior parte dos vegetais e unicamente nos corpos desse género, cujas partes in-
tegrantes estavam outrora num estado de repouso”. Com isso, ele chama a atenc¢ao
para a passagem de um estado de inércia (repouso aparente) para um estado de ati-
vidade visivel das partes: o movimento da fermentagio opera “uma mudanc¢a na
substincia desses corpos, que torna a natureza deles diferente da qual ela era, de
modo a lhes dar uma propriedade que outrora nao tinham” (/6id.).

Se o movimento intestino ou fermentativo pode ser entendido como um movi-
mento interno e oculto da particula elementar, capaz de alterd-la quimicamente
quando em contato com outra, fica a divida se a fermentagdo trata mais precisa-
mente da assimilagio ou da decomposicio dos elementos, e em quais reinos ela de
fato atua. Jean Starobinski (1999, p. 106) ji perguntava: “Como conciliar esses as-
pectos tao diversos da fermentagao?”. Para Kawamura (2013, p. 123), Diderot faz da
fermentagao um principio tanto de produgio quanto de destruicao vegetal, identi-
ficando-o a “uma espécie de putrefagao, que contribui a explicagao da mudanca
qualitativa do organismo”. Ainda, para a pesquisadora, Diderot identifica a fermen-
tagdo que produz e destréi o vegetal a fermentagao biolégica, dando uma atencao
especial a digestao. Em suma, a fermentagio diderotiana combina e dissolve, mas

ela também entra no ciclo vital e até na evolugao das espécies (ver /bid., p. 208-11).



113

4. Forca vital

Sendo assim, a sensibilidade ativa é um fend6meno novo, que nio estava contido no
elemento simples tomado separadamente, mas que surge a partir de uma interagao
especifica desses elementos (ver Belaval, 2003, p. 364). Vida e sensibilidade sao con-
ceitos que se assimilam, designando um mesmo fendmeno, diferentemente qualifi-
cado conforme os niveis de composi¢ao da matéria. Primeiramente, no nivel do ele-
mento, a sensibilidade ou vida inerte se identifica a energia interna da molécula. Esta
¢ inesgotdvel, eterna, apesar da desorganizacao da matéria: “H4 somente a vida da
molécula ou sua sensibilidade que ndo cessa. E uma de suas qualidades essenciais. A
morte para ai”, lemos no Elementos de fisiologia (Diderot, 2019, p. 135). Em seguida,
tem-se a energia interna do composto de moléculas ou do érgao, que reage ao meio
independentemente do corpo e se identifica a sensibilidade ou vida ativa: “A sensibi-
lidade da matéria é a vida prépria aos érgaos” (Ibid., p. 130). Aqui, ¢ preciso fazer duas
precisoes. Primeiro, nao sustentamos que qualquer composto de elementos/moléculas
seja provido de vida ativa. Como dissemos, tudo depende das propriedades de cada
molécula e da interagdo entre elas. O pedago de mdrmore é um composto, mas s6
possui vida inerte. Segundo, quando Diderot fala na vida/sensibilidade ativa, ele nao
se refere & sensagao (ver Rey, 2000, p. 149). Tal distingao estd bem explicita na orga-
nizagio dos Elementos, divididos em trés partes: (1) “Seres”, (2) “Elementos e partes
do corpo humano” e (3) “Fenémenos do cérebro”. “Sensagao” consiste no titulo do
primeiro capitulo desta dltima parte. Ja “Sensibilidade” aparece na primeira se¢ao, do
segundo capitulo (intitulado “Animal”) da primeira parte da obra. A sensibilidade ¢
definida, nas primeiras linhas desta se¢o, como “uma qualidade prépria ao animal,
que o adverte das relagdes que existem entre ele e o todo que o cerca” e que nao seria
“outra coisa além do movimento da substincia animal” (Diderot, 2019, p. 129).
Trata-se, na verdade, de uma nocio de sensibilidade ativa ancorada no modelo
da irritabilidade de Haller (ver Duchesneau, 1999, p. 210; Wolfe, 2019, p. 104-5). O
movimento da substincia animal, do qual fala Diderot, seria um movimento con-
tratil. Isso porque, quando um 6rgao é separado do corpo, ele mantém um movi-
mento de contra¢io por um certo tempo ap6s essa separagao (ver Duchesneau, 1999,
p. 210). Em Haller, essa “for¢a vital da irritabilidade” (Duchesneau, 1999, p. 212)
em nada depende, portanto, de um sistema nervoso, de uma alma ou de uma von-
tade (ver Duchesneau, 2012, p. 222; Haller, 1892, p. 43-4). Ou seja, explica Duches-
neau (1999, p. 204), essa forca “representa processos autbnomos da vida orginica
que se efetuam de modo descentralizado”. E a propriedade vital de um tipo de com-
posto minimo chamado de fibra (ver Duchesneau, 1999, p. 206; Ibrahim, 2006, p.
177-80). No verbete “Fibra (Economia anim. Medicina)”, do sexto tomo (1756) da



114

Enciclopédia, D’Aumont afirma que se trata de “partes elementares do corpo hu-
mano” (Aumont, 1756b, p. 662b). Ele também as chama de “filamentos elementa-
res” e das “partes mais simples” que compdem o corpo animal (/bid., p. 663a). Mais
precisamente, s30 um “conjunto de particulas elementares, unidas uma a outra se-
gundo a dire¢ao de uma linha” (Z6id.). No caso de Diderot, que, a nosso ver, nao
parece se distanciar muito daquilo que diz D’Aumont, estamos falando de um com-
posto minimo de moléculas®, cuja interacio permite a vida ativa. Esse composto
minimo é capaz de reagir aos estimulos externos, pois possui um movimento con-
tratil que lhe é intrinseco (ver Duchesneau, 1999, p. 208-212).

Nesse primeiro nivel de organizagao, nao se vé, em Diderot, uma distingao entre
sensibilidade e irritabilidade (ver Duchesneau, 1999, p. 208). Dai a identificagao
entre essa “sensibilidade orginica de base” (/bid.), a irritabilidade, a vida e ainda o
movimento de contracio ou a “contratilidade” (Fouquet, 1765, p. s0a, itdlico do
autor). Com efeito, uma vez que a sensibilidade se assimila a vida e que se estabelece
que cada parte ou porgao de matéria tem a sua vida prépria ou seu sentimento pré-
prio, ndo parece tao necessdrio diferenciar entre uma vida da fibra muscular e uma
outra vida da fibra nervosa em termos de irritabilidade e sensibilidade, como faz
Haller. Em suas Pesquisas sobre a historia da medicina (1768), Bordeu explica que,
em Montpellier, jd se entendia a sensibilidade como um principio geral das partes
do corpo vivo, substituido depois por Haller pela irritabilidade. Ora, para Bordeu
(1818b, p. 668), tal substituicio é contraproducente, pois “a sensibilidade parece
mais fécil de compreender do que a irritabilidade e ela pode muito bem servir de
base a explicagao de todos os fendmenos da vida”. Nao a toa, o verbete “Irritabili-
dade (Fisiologia)” do oitavo tomo (1765) da Enciclopédia, escrito por Venel (1765a,
p- 909a, itdlico do autor), limita-se as seguintes linhas: “T'ermo inventado por Glis-
son e renovado nos nossos dias pelo célebre senhor Haller, para designar um modo
particular de uma faculdade mais geral das partes orginicas dos animais, da qual
serd tratada sob o nome de sensibilidade”. Isso nao significa, porém, que Bordeu
confunda a vida da fibra orginica mais simples com a da fibra nervosa. Antes de nos

debrucarmos sobre as especificidades desta tltima, convém sublinhar dois aspectos

¢ O termo fibra pode ser usado em vdrios sentidos diferentes e em vdrios niveis da composi¢do da matéria: fibra
organica, nervosa, muscular, feixe de fibras simples, feixe de fibrilhas, etc. Nos Elementos, o préprio Diderot
hesita em como definir o termo. Inicialmente, ele chama de “fibra orginica” ou “fibrilha” (2019, p. 159) um
“feixe de fibras simples”. As fibras simples, por sua vez, sio formadas, cada uma, por “um feixe de fibrilhas”
muito finas. Logo, no entanto, ele fica em ddvida se se trata de um todo sensivel continuo ou se possui partes
inertes (ver id., ibid., p. 159-160). Na impossibilidade de desenvolver este tema aqui, chamaremos de “fibra
organica” o menor nivel de composi¢io da fibra, aquele capaz de formar o menor todo sensivel (isto é, provido
de sensibilidade ativa) e continuo de moléculas.



11§

daquela: primeiro, a interagio das partes vivas com o seu entorno, ou seja, “a reati-
vidade vital aos estimulos” (Duchesneau, 1999, p. 209) de seu meio externo; se-
gundo, a “expressdo violenta” (Fouquet, 1765, p. s0a) dessa reatividade, ou seja, tais
estimulos externos irritam violentamente a fibra, diferentemente do que poderia

acontecer numa manifesta¢io inerte do movimento.

5. Forca neural

Ainda que haja vida por toda parte, nio se trata, para Bordeu (1818b, p. 669), da
mesma forma de vida: “O reino do sentimento ou da sensibilidade é dos mais ex-
tensos; o sentimento tem relagdo com todas as fungdes; ele as dirige todas [...] ele
varia e se modifica diferentemente em quase todas as partes”. Isso significa que “cada
funcao da vida” (Zbid., p. 668) possui um tipo especifico de sensibilidade. Nas Pes-
quisas anatomicas sobre a posicio das glindulas e sobre a agio delas (1752), Bordeu
(1818a, p. 200, nota 1) jd dizia que cada parte tem uma “espécie de sentimento pré-
prio”, um tipo de a¢do que é a “consequéncia necessaria de sua constituigao e de sua
posigao”. Dai a diferenciacio, que ele explicita nas Pesquisas sobre a histéria da me-
dicina, entre um “sentimento” relacionado a alma (ou seja, ao sistema nervoso) e
uma “sensibilidade puramente vital, sem que a alma pareca nela entrar por alguma
coisa” (Bordeu, 1818b, p. 668; ver Roger, 1993, p. 629). Noutras palavras, ambas as
partes s4o sensiveis, mas uma parece ser dirigida pelo cérebro, outra parece indepen-
dente deste (Bordeu, 1818b, p. 669). Entendemos, assim, que as partes sao providas
tanto de tipos de forgas diferentes quanto de graus de agao varidveis — algo que j4
aparecia nas Pesquisas [...] das glindulas (ver 1818a, p. 200, nota 1). Na Histdria da
medicina, Bordeu estabelece uma sorte de gradagio que vai das partes muito sensi-
veis (dependentes da alma), passa por partes sensiveis (independentes da alma) e
chega a partes menos sensiveis (que ele ndo especifica). Essa gradagao se sintetiza
numa “vicissitude de movimentos evidentes, de sensacoes evidentes, de movimentos
obscuros e de sensagoes obscuras” (Bordeu, 1818b, p. 669). Ou seja, daquilo que nés
chamariamos de movimentos inertes e de movimentos ativos.

Nos Elementos de fisiologia, Diderot também estabelece uma diferenciacao clara
entre um movimento puramente vital e um movimento neural. O primeiro pode
ser encontrado em “animais sem cérebro, sem medula espinhal, sem nervos” (2019,
p- 137). Ele pertence ao “6rgao como parte do todo” e é “um efeito da sensibilidade,
da organizagao, da vida”. O segundo movimento é “neural, simpdtico, préprio a
forma e a fungao particular do 6rgao”. Ele s6 acontece quando hd “comunicacao
com o cérebro” (/bid., p. 137). Diderot inclusive precisa que a relacao dos nervos
com o cérebro pode ocorrer de diferentes formas: subordinagao (nervos escravos do

cérebro), complementariedade (nervos ministros do cérebro) e imposi¢ao (nervos



116

déspotas do cérebro) — é o caso, por exemplo, das paixdes violentas (/bid, p. 177).
Mas independentemente do tipo de relagao que o cérebro entretém com os nervos,
nio hd sensacio na auséncia do sistema nervoso: “Sem a intervencio dos nervos,
nenhuma sensagao” (/bid, p. 178).

A distingao entre sensibilidade e sensacio é algo que perpassa os Elementos, apare-
cendo, como dissemos, na prépria organizacao da obra. O nome da terceira parte,
“Fendmenos do cérebro”, da qual consta o capitulo intitulado “Sensagao”, jd avisa o
leitor sobre essa necessidade do sistema nervoso. Na verdade, Diderot simplesmente
retoma aqui a organizagao do Elementa de Haller (ver Terada, 2019, p. 37-38). Como
Haller pressupunha aquela diferenga entre a irritabilidade e a sensibilidade, da qual jd
falamos, ele marcava a distin¢ao entre sensagio e sensibilidade mais explicitamente do
que Bordeu. A fibra sensivel, para Haller, diferentemente da irritdvel (reduzida a ma-
nifestagao da vida), é aquela que, quando tocada, transmite o contato a alma, ou, na
auséncia desta, d4 sinais evidentes de dor e incomodo (ver Haller, 1892, p. 14; Du-
chesneau, 1999, p. 204-5). A sensibilidade halleriana consiste entao numa “proprie-
dade do sistema nervoso” (Duchesneau, 2012, p. 223) e supde a capacidade da fibra de
transmitir dor — a marca, para Haller, da existéncia da sensagao.

A teoria de Haller é controversa (ver Rey, 2000, p. 148-150). Robert Whytt, além
do préprio Bordeu, oferece um exemplo do debate (ver Duchesneau, 2012, p. 259-
260). No segundo de seus Ensaios fisioldgicos (1755), Whytt (1759, p. 142) traz vdrias
objecoes a proposta de Haller. Ele lembra a maxima de Hipdcrates, segundo a qual
“uma dor mais forte e mais aguda destr6i em grande parte o sentimento daquela que
¢ menos viva”. O método de Haller para diferenciar uma parte irritével de outra sen-
sivel n2o se mostra, portanto, seguro, ji que uma dor violenta torna certas partes do
animal insensiveis por algum tempo (ver /bid., p. 143). Seguindo uma posicao similar
a de Bordeu, Whytt prefere apostar na gradagio da sensibilidade, prevendo partes
mais ou menos sensiveis, conforme o grau de tensao e de flexibilidade dos nervos
envolvidos, em vez de concluir categoricamente na insensibilidade de uma dada parte
(ver Ibid., p. 159). Mesmo porque a sensibilidade das partes pode mudar ao longo do
tempo: uma cicatriz torna menos sensivel uma antiga tlcera outrora extremamente
sensivel (ver /bid., p. 161). O procedimento é semelhante nos estados de satide e de
doengca: neste, somos mais sensiveis do que naquele. Se nao fosse assim, a plena satde
nio impediria uma sensagio de continuo mal-estar (ver /bid., p. 164). E, pois, justa-
mente o aumento da sensibilidade, mesmo nas partes aparentemente mais insensiveis,
que nos adverte acerca de uma doenga (ver /bid., p. 165-6).

Com as obras de Whytt e de Bordeu sob os olhos, Diderot possuia razdes sufici-
entes para nao endossar, em sua totalidade, os argumentos de Haller. Um bom

exemplo disso é a forma como o filésofo pressupde a comunicagdo da sensacio. Esta



7

ocorre mediante o “abalo das fibras nervosas” (Diderot, 2019, p. 276), causado pela
impulsao na extremidade do nervo. Tal abalo segue o modelo da corda do cravo.
Sao “as ondula¢des da corda vibrante” (/bid., p. 180) que conservam por um tempo
sua trepidagdo. Nao hd, pois, na teoria de Haller, contragao nem oscilacao percep-
tivel na fibra nervosa (ver Duchesneau, 2012, p. 223; Rey, 2000, p. 154). Em Diderot,
ao contrério, a metdfora da corda de instrumento ¢ reivindicada como “uma ima-
gem vibratdria do sistema nervoso” (Wolfe, 2019, p. 242). A vibracao das fibras ner-
vosas serd, portanto, essencial para explicar uma série de fendmenos, a comegar pelo
prazer e a dor. Se a oscilagao ¢ violenta, ocorre dor; se ela for lenta, hd prazer: “Por
que somos mais [...] sensiveis 2 dor do que ao prazer? E que a dor agita as origens
do feixe [les brins du faisceau] de uma maneira violenta e destrutiva, e que o prazer,
ao contrdrio, nio as sacode a ponto de machuci-las ou, quando isso acontece, o
prazer se transforma em dor” (Diderot, 2019, p. 302). Essa relacao do abalo violento
da fibra com a dor fica mais clara na fonte de Diderot, a se¢ao “Por que o homem
¢ mais sensivel a dor do que ao prazer” do quarto livro, do segundo tomo do De
I’Homme (1773) de Jean-Paul Marat. E porque, explica o autor, “as sensagées dolo-
rosas nos afetam incomparavelmente mais vivamente do que as sensagdes agradd-
veis” (Marat, 1775, p. 128). Para medir a for¢a da sensagao, basta recorrer ao “abalo
das fibras nervosas” (Ibid., p. 129). No prazer, “sio pouco abaladas”. E como se os
objetos do prazer apenas deslizassem por cima das fibras. J4 na dor, “essas fibras sao
sempre violentamente comprimidas, sempre sacudidas desmedidamente, frequen-
temente mesmo dilaceradas” (Zbid., p. 129).

Uma vez diferenciada da sensibilidade enquanto contragio da fibra orgénica, re-
lacionada ao sistema nervoso e inserida no modelo da corda de instrumento, a sen-
sacao ainda precisa ser especificada quanto ao tipo de for¢a e movimento que ela
compreende. Diderot (2019, p. 178) fala de uma “for¢a neural” ou “for¢a contrdtil
do nervo”. Esta consiste no principio de um outro género de movimento: o “ere-
tismo” (Diderot, 2019, p. 175). Eretismo é um estado patolégico de excitacao ou
irritagao (ver James, 1747, p. 1390; d’Aumont, 1755, p. 906a). Mas Diderot parece
utilizar o termo para enfatizar o movimento espasmédico e continuo préprio ao
nervo (ver Diderot, 2019, p. 179; Barroux, 2006, p. 150-2). Seria talvez aquilo que
Bordeu denomina a vida prépria do nervo. Embora a imagem da corda de instru-
mento também nao se encontre em Bordeu — que, segundo Roselyne Rey (2000, p.
155), talvez a julgasse muito mecanicista — nas Pesquisas sobre a posigio das glindulas,
os nervos s2o mais do que apenas transmissores da sensagao via vibrago; eles pos-
suem uma energia prépria que se manifesta por movimentos peristlticos. A impres-
sa0 do objeto externo na extremidade do nervo nao cria agitagoes e oscilagoes, mas

as aumenta. Assim como nio hd repouso na matéria em geral, nao hd repouso no



118

nervo, que se agita continuamente (ver /bid.). Logo, em Bordeu, os nervos se defi-
nem como feixes de fibras com forga prépria, fazendo da sensagao um fendémeno
sempre ativo (ver Roger, 1993, p. 620-622).

Se o nervo tem sempre algum nivel de atividade, mudancas na intensidade
dessa agitagdo precisam ocorrer para alertar o individuo de um problema. Whyrtt,
como vimos, ji pressupunha a necessidade dessa alteracao gradual da sensagao
como forma de advertir o corpo de um mal-estar. Bordeu aborda essa questao com
mais precisao ao dissertar sobre as dores do sistema urindrio. Ele explica que elas
aparecem periodicamente, que seus paroxismos sao mais ou menos marcados e
pergunta: “Essas dores nao supéem na uretra uma sorte de movimento espasmé-
dico que indica que hd nela um movimento similar no estado natural e que nao se
sente por conta dos efeitos do hdbito?” (Bordeu, 1818a, p. 149). Posteriormente, o
médico mesmo esclarece que “o efeito dos corpos irritantes sobre as extremidades
dos nervos é aumentar as oscilagoes ou abalos que se comunicam até o cérebro”
(Ibid., p. 201; ver p. 200 e nota 1). A percep¢ao da sensacao se consolida justamente
nesse aumento de oscila¢io. Consequentemente, na saiide, nao sentimos o movi-
mento das nossas fibras nervosas, pois jd estamos a eles acostumados. E como se
s6 houvesse uma sensagao inerte (imperceptivel, ou obscura, como dizia Bordeu).
Mas quando tais movimentos aumentam de intensidade por conta de alguma ir-
ritacdo, eles se traduzem em dor, indicando, assim, uma sensagao ativa (mais in-
tensa, logo, perceptivel ou evidente, para utilizar o termo de Bordeu). O eretismo,
do qual fala Diderot nos Elementos, poderia ser entendido como uma sorte de
sensagao inerte, uma forga prépria a toda fibra neural sauddvel e que, em geral,
passa despercebida. Qualquer aumento, contudo, nessa oscilagao habitual, ativaria

a sensacao, tornando-a perceptivel.

6. Consideracoes finais

Para demonstrar a necessidade dos termos sensagao ativa e sensacao inerte é preciso
deixar de lado, por um instante, os textos de fisiologia e nos debrugar sobre os textos
de estética, em que Diderot desenvolve a dualidade entre os seres de energia e os
seres de inércia. Se a forca morta e a viva estdo relacionadas a fendmenos puramente
mecanicos, se a sensibilidade inerte se refere 4 energia da molécula tomada indivi-
dualmente e se a sensibilidade ativa se define como a for¢a puramente vital de um
composto de moléculas, a que, entdo, poderfamos atribuir a energia e a inércia dos
sujeitos dos quais Diderot tanto fala em alguns Saldes? A nosso ver, elas se atribuem
a intensidade e a suavidade do conjunto de sensagdes que os individuos experimen-
tam, ou, mais precisamente, a intensidade/suavidade da vibragao de suas fibras neu-
rais. No Salio de 1767, ao descrever a obra Hubert Robert, Diderot (1876, p. 221)



119

critica os “felizes mortais, inertes, imbecis, entorpecidos”, que vivem com a sepul-
tura colada nos pés e morrem sem jamais gozar nem sofrer. Jd o “ser enérgico” (/bid.,
p. 221) nao sabe onde caird morto e vive “atormentado por uma espécie de inquie-
tude natural que o faz caminhar apesar de si mesmo” (/bid., p. 219). A intensidade
da vibragao da fibra nervosa, que nos adverte da doenga, seria similar aquela que faz
o ser de energia desbravar o mundo? Se seguimos aquilo que Whytt e Bordeu escre-
vem, podemos entender essa vida intensa do ser enérgico como um momento na
gradagao da sensacio que se aproxima perigosamente da doenca. Por certo, a fisio-
logia nao explica tudo e uma vida intensa nao ¢, forcosamente, uma vida dolorosa
ou patolégica. Porém, Diderot nao parece alheio a possibilidade de sofrimento
quando fala no tormento e na inquietude do ser enérgico, em oposi¢ao a felicidade
entorpecida do ser inerte.

Se a ideia de uma sensagio ativa e de uma sensagao inerte nao explica tudo, ao
menos esses dois conceitos chamam a atengio do leitor para os procedimentos neu-
rolégicos que estao na base da nossa relagao com o mundo externo. Ainda, eles res-
pondem ao problema filoséfico da estitua e do homem, explicando de um modo
mais preciso as razdes de nio serem coisas assimildveis, a0 mesmo tempo em que
possuem semelhangas. Por um lado, a pedra e o animal s3o semelhantes, pois com-
partilham trés tipos de movimento: a forca viva, a forca morta e a sensibilidade
inerte. Como a natureza nao dd saltos, essas trés forgas permitem uma continuidade
entre o ser vivo e o ser inerte. Por outro lado, o ser vivo mais simples possui uma
forca suplementar (a vital) e o ser vivo mais complexo é provido de uma for¢a adi-
cional (a neural). A heterogeneidade e a pluralidade do movimento explicam as di-
ferencas entre os seres sem que seja necessrio adotar a hipétese da alma espiritual
nem impor lacunas na continuidade da natureza. As quatro primeiras forcas da qual
falamos no inicio deste artigo nao seriam suficientes para abarcar todos os degraus
dessa gradagdo. E, pois, a sensagio inerte que estd por trés do grau de movimento
do prazer e da vida intelectual. Mas nem um nem outro seriam possiveis sem a
sensacao ativa, que nos alerta tanto para a dor da qual devemos fugir quanto para o

éxtase no qual fazemos questao de submergir.

Bibliografia

Alembert, ]. Le R. d’ (1757). Force vive, ou force des corps en mouvement. In: Diderot ;
D’Alembert (ed.). Encyclopédie, ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des
métiers. Paris: Briasson, t. 7, pp. 112-114.

(1994). “8. Esclarecimento sobre o que foi dito na pdgina 94 sobre a
distingao entre a alma e o corpo”. In: Ensaio sobre os elementos de filosofia. Trad.
Beatriz Sidou. Campinas, SP: Editora da Unicamp, pp. 111-119.



120

Andnimo (2004). Le cours de chimie de Guillaume-Frangois Rouelle. Ed. Christine Lehman.
Aumont, A. d’ (1755). “Erethisme (Médecine)”. In: Diderot ; D’Alembert (ed.). En-

cyclopédie, ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers. Paris: Brias-
son, t. 5, p. 906.

(r756a). “Fermentation (Economie animale)”. In: Diderot ; D’Alem-
bert (ed.). Encyclopédie, ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers.
Paris: Briasson, t. 6, pp. 518-526.

(r756b). “Fibre (Economie anim. Medecine)”. In: Diderot ; D’Alem-
bert (ed.). Encyclopédie, ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers.
Paris: Briasson, t. 6, pp. 662-675.

Barroux, G. (2006). “Erethisme”. In: Audidiére, S. ; Bourdin, J.-C. ; Duflo, C. (org.).
Encyclopédie du “Réve de d’Alembert” de Diderot. Paris: CNRS. pp. 150-152.
Belaval, Y. (2003). Etudes sur Diderot. Paris: Presses Universitaires de France.
(2005). Leibniz, initiation & sa philosophie. 62 ed. Paris: J. Vrin.
Bensaude-Vicent, B. (2009). “Le mixte, ou I'affirmation d’une identité de la chi-
mie”. Corpus, Revue de Philosophie, (56), pp. 117-142.

Bordeu, T. de (1818a). “Recherches anatomiques sur la position des glandes et sur
leur action”. In: (Euvres complétes de Bordeu. Ed. Richerand. Paris: Caille et Ra-
vier, t. I, pp. 45-208.

(1818b). “Recherches sur I'histoire de la médecine”. In: (Euwvres com-
plétes de Borden. Ed. Richerand. Paris: Caille et Ravier, t. II, pp. 548-734.
Chouillet, J. (1984). Diderot: poéte de I'énergie. Paris: PUF.
Coutard, J.-P. (2007). Le vivant chez Leibniz. Paris: 'Harmattan.

Delon, M. (1988). L’idée d'énergie au tournant des Lumiéres: 1770-1820. Paris: Presses
Universitaires de France.

(2002). “Le réve de d’Alembert: métaphore, conjecture, hypothése”. In:
Verhulst, S. (org.). Immaginazione e conoscenza nel Settecento italiano e francese.
Milao: F. Angeli, pp. 169-177.

(2013). Diderot cul par-dessus téte. Paris: A. Michel.

Diderot, D. (1876). “Salon de 1767”. In: (Euvres complétes de Diderot. Ed. Jules
Assézat & Maurice Tourneux. Paris: Garnier Freres, t. XI, pp. 1-382.

(2010a). “Le Réve de d’Alembert”. In: (Euvres philosophiques. Ed. Mi-
chel Delon & Barbara de Negroni. Paris: Gallimard, col. “Bibliotheque de la
Pléiade”, pp. 345-409.

(2010b) “Principes philosophiques sur la matiére et le mouvement”.
In: Euvres philosophiques. Ed. Michel Delon & Barbara de Negroni. Paris: Gal-
limard, col. “Bibliothéque de la Pléiade”, pp. 447-452.



121

(20152). “Nascer (Gramadtica)”. Trad. Pedro Paulo Pimenta. In: Dide-
rot; D’Alembert (ed.). Enciclopédia, ou diciondrio razoado das ciéncias, das artes e
dos oficios. Pedro Paulo Pimenta; Maria das Gragas de Souza (Org.). Sao Paulo:
Editora Unesp, vol. 3, pp. 299-300.

(2015b). “Hobbesianismo, ou Filosofia de Hobbes (Histéria da filoso-
fia antiga e moderna)”. Trad. Maria das Gragas de Souza. In: Diderot; D’Alem-
bert (ed.). Enciclopédia, ou diciondrio razoado das ciéncias, das artes e dos oficios.
Pedro Paulo Pimenta; Maria das Gragas de Souza (org.). Sao Paulo: Editora
Unesp, vol. 4, pp. 174-201.

(2017). “Filosofia de Leibniz (Histéria da Filosofia)”. Trad. Pedro
Paulo Pimenta. In: Diderot; D’Alembert (ed.). Enciclopédia, ou diciondrio razo-
ado das ciéncias, das artes e dos oficios. Pedro Paulo Pimenta; Maria das Gragas de
Souza (org.). Sao Paulo: Editora Unesp, vol. 6, pp. 385-402.

(2019). Eléments de physiologie. Ed. Motoichi Terada. Paris: Editions
Matériologiques.

Duschesneau, F. (1999). “Diderot et la physiologie de la sensibilité”. Dix-huitiéme
Siécle, (31), pp. 195-216.

(2012). La physiologie des Lumiéres: empirismes, modéles et théories. Pa-
ris: Classiques Garnier.

Duflo, C. (2013). Diderot philosophe. Paris: H. Champion.

Fouquet, H. (1765). “Sensibilité, Sentiment (Médecine)”. In: Diderot; D’Alembert
(ed.). Encyclopédie, ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers. Pa-
ris: Briasson, t. 15, pp. 38-52.

Fragelli, I. C. (2018). “A linguagem e as formas da natureza: breve estudo da no¢ao

de forca na filosofia e nas ciéncias do século XVIII”. Doispontos:, 15 (1), pp. 143-
159. Disponivel em: <http://dx.doi.org/10.5380/dp.vI5i1.57210>

Franckowiack, R. (2003). “Rouelle, un vrai-faux anti-newtonien”. Archives interna-
tionales d’bistoire des sciences, 53 (150-151), pp. 240-255. Disponivel em:
<https://halshs.archives-ouvertes.fr/halshs-o1905525/document>.

Garber, D. (2009). Leibniz: body, substance, monad. Oxtord: Oxford University Press.

Haller, A. von (1892). Mémoire sur la sensibilité, mémoire sur irritabilité, réponse &
quelques objections. Paris: G. Masson.

Hirata, C. (2012). Leibniz e Hobbes: causalidade e principio de razio suficiente. Tese
(Doutorado) — Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas. Departa-
mento de Filosofia, Universidade de Sao Paulo, Sao Paulo.

Holbach, P. H. D. (baron d’) (2008). Le systéme de la nature ou Des lois du monde
physique et du monde moral. Ed. Jean-Pierre Jackson. Paris: Coda.

Ibrahim, A. (2006). “Fil, Filet”. In: Audidiére, S. ; Bourdin, ].-C. ; Duflo, C. (org.).
Encyclopédie du “Réve de d’Alembert” de Diderot. Paris: CNRS, pp. 177-180.



122

James, R. (1747). “Erethismos”. In: Dictionnaire universel de médecine, de chirurgie,
de chymie, de botanique, danatomie, de pharmacie et d'bistoire naturelle, etc.,
précédé d’un Discours historique sur 'origine et les progrés de la médecine. Trad.
Diderot ; Eidous ; Toussaint. Paris: Briasson, David I'ainé, Durand, t. 3, p. 1390.

Kawamura, F. (2013). Diderot et la chimie: science, pensée et écriture. Paris: Classiques
Garnier.

Limongi, M. L. (2009). O homem excéntrico: paixoes e virtudes em Thomas Hobbes.
Sao Paulo: Loyola.

Macquer, P.-]. (1756). Eléments de chymie-théorique. Nouv. éd. Paris: Didot Le Jeune.

(1766). “Fermentation”. In: Dictionnaire de chymie, contenant la
théorie et la pratique de cette science, son application a la physique, a l'histoire natu-
relle, & la médecine et aux arts dépendans de la chymie. Paris: Lacombe, t. I, p. 493-
498.

Marat, J.-P. (1775). De [’homme, ou Des principes et des loix de influence de l'ame sur
le corps et du corps sur ame. Amsterda: Marc-Michel Rey, t. II.

Nakagawa, H. (1999). “Genése d’une idée diderotienne: la sensibilité comme pro-
priété générale de la matiere”. In: Fink, B. ; Stenger, G. (org.). Etre matérialiste
a ldge des Lumiéres: hommage offert a Roland Desné. Paris: Presses Universitaires
de France, p. 199-217.

Pellegrin, P. (2007). “Acte”. In: Dictionnaire Aristote. Paris: Ellipses, pp. 17-18.
Pépin, F. (2012). La philosophie expérimentale de Diderot et la chimie: philosophie,

sciences et arts. Paris: Classiques Garnier.

Rey, R. (2000). Naissance et développement du vitalisme en France de la deuxiéme
moitié du 18e siécle a la fin du Premier Empire. Oxford: Voltaire Foundation.

Roger, J. (1993). Les sciences de la vie dans la pensée francaise du XVIIie siécle: La
génération des animaux de Descartes & 'Encyclopédie, 22 ed. Paris: A. Michel.

Starobinski, J. (1999). Action et réaction: vie et aventures d’un couple. Paris: Ed. du
Seuil (epub digitalizado por Nord Compo).

Terada, M. (2019). “Introduction”. In: Diderot, D. Eléments de physiologie. Paris:
Editions Matériologiques, pp. 9-114.

Venel, G.-F. (1756). “Fermentation (Chimie)”. In: Diderot ; D’Alembert (ed.). £n-
cyclopédie, ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers. Paris: Brias-
son, t. 6, pp. 5I7-518.

(1765a). “Irritabilité (Physiologie)”. In: Diderot ; D’Alembert (ed.).
Encyclopédie, ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers. Paris:
Briasson, t. 8, p. 909.

(r765b). “Mixte & Mixtion (Chimie)”. In: Diderot; D’Alembert
(ed.). Encyclopédie, ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers. Pa-
ris: Briasson, t. 10, pp. 585-588.



123

Whytt, R. (1759). “Des observations sur la sensibilité & sur l'irritabilité des parties
du corps animal, a 'occasion du Mémoire de M. Haller sur ce sujet”. In: Essais

physiologiques. Trad. M. Thébault. Paris: Freres Estienne.
Wolte, C. (2019). La philosophie de la biologie avant la biologie: une histoire du vita-

lisme. Paris: Classiques Garnier.



Clastres contra Rousseau: a filosofia a luz

da etnologia

Mauro Dela Bandera

RESUMO

Leitor atento de Rousseau, embora rara-
mente o citasse em seus textos, Clastres em-
prega o mesmo vocabuldrio que ganhou
fama sob a pluma do cidadio de Genebra,
tomando por vezes distincia de suas refle-
xoes: 1) alusio a vontade geral; 2) a encena-
¢io do gesto fundador da sociedade civil de
cercar um terreno e o discurso possessivo
que inaugura a propriedade privada e a
acompanha (“isto é meu”); 3) e, por fim e
mais importante, a critica direcionada as
duas frentes que compdem a narrativa de
Rousseau sobre a origem do Estado: de um
lado, a associacio entre desejo de prestigio e
vontade de poder; de outro, o fundamento
econdmico do poder politico. Se é certo afir-
mar que a Arqueologia da violéncia é contra
Hobbes ou uma inversio do argumento de
Hobbes — pois ai Clastres politiza a guerra —
, por sua vez, a Sociedade contra o Estado é
em certa medida contra Rousseau ou, ainda,
uma inversio do argumento de Rousseau,
visto que se coloca contra a narrativa hipo-
tética da histdria ocidental: nio mais da eco-
nomia e do prestigio para a politica, mas da
politica para a economia, pois ai Clastres po-
litiza a economia.

PALAVRAS-CHAVE

Clastres; Rousseau; Politica; Economia;
Contra o Estado.

ABSTRACT

An attentive reader of Rousseau, although
barely quoting him on his texts, Clastres de-
ploy the same vocabulary that became fa-
mous under the pen of the citizen of Ge-
neva, sometimes distancing himself from his
thoughts: 1) allusion to the general will; 2)
the enactment of civil society’s founding
gesture of enclosing a land and the posses-
sive discourse that accompanies it and inau-
gurates private property (“this is mine”); 3)
and, finally and most importantly, the criti-
cism directed at the two fronts that grounds
Rousseau’s narrative about the origin of the
State: on the one hand, the association be-
tween the desire for prestige and the will to
power; on the other, the economic founda-
tion of political power. If it is correct to say
that the Archaeology of Violence is against
Hobbes or an inversion of Hobbes™ argu-
ment — once this is the point where Clastres
politicizes war —, in turn, the Sociery against
the State is to some extent against Rousseau
or an inversion of Rousseau’s argument, as
it stands against the hypothetical narrative
of Western history: no longer from econom-
ics and prestige to politics, but from politics
to economics, because that's where Clastres
politicizes the economy.

KEY WORDS

History of Philosophy; Consciousness; Re-
flection; John Locke.



12§

O antropdlogo David Graeber e o arquedlogo David Wengrow (2018) afirmam que
jamais alguém desafiou a estrutura bdsica da histéria narrada por Rousseau sobre a
origem do poder politico. Se isso constitui uma verdade & maioria das hipéteses
apresentadas até os dias de hoje, e se é certo que muitos dos trabalhos sobre a origem
do Estado retornam inadvertidamente ao imagindrio rousseauniano, ¢ preciso levar
em consideracio as excegoes. A hipétese defendida neste trabalho é que a necessi-
dade de romper com a heranga rousseauniana, tal como elaboram Graeber e Wen-
grow, encontra em Pierre Clastres um importante precursor.

Sob o testemunho de Bento Prado Junior, Clastres sempre foi um leitor atento
do Contrato social (Prado Jr., In: Clastres, 2004, p. 11) e nao podemos deixar de
acrescentar que A sociedade contra o Estado estranhamente mobiliza um vocabuldrio
préprio do cidadao de Genebra. Apenas estas referéncias nao bastam, entretanto,
para embasar a suspeita de que as reflexoes de Clastres visam, mesmo que indireta-
mente, responder a Rousseau. Soma-se a isso o fato de Clastres jamais nomear Ro-
usseau em seu escrito A sociedade contra o Estado. Por certo, o foco de Clastres em
muitos de seus textos nao é propriamente Rousseau, mas sim a antropologia de ver-
tente marxista, o etnomarxismo que se empenhava “em enquadrar na dogmdtica do
materialismo histérico as ‘formagoes sociais pré-capitalistas™ (Viveiros, 2014, p.
300) e conferir uma primazia a racionalidade econdémica em detrimento do poli-
tico'. Interessa a Clastres o fato de que as categorias marxistas de relagoes de produ-
a0, de forgas produtivas e de desenvolvimento das for¢as produtivas seriam insufi-
cientes para retratar a realidade das sociedades nao estatais, pois a lei geral que rege
o movimento das sociedades e o processo histdrico, a saber, as contradicoes en-
tre as forgas produtivas e as relagdes de produgao, nao se faz presente nas sociedades
ditas sem histdria. Nelas nao se observa nenhuma tendéncia de desenvolvimento das
forgas produtivas ou de contradi¢io entre as relagoes de producio e o desenvolvi-
mento das forgas produtivas, ji que essas sociedades assinalam limites estreitos a
producao, funcionando como verdadeiras mdquinas antiprodutivas.

A despeito da auséncia de referéncias diretas, eventuais continuidades e desconti-
nuidades entre Rousseau e Clastres nao passaram desapercebidas por seus leitores. Em
1974, durante uma entrevista concedida a revista francesa L anti-mhytes (Clastres,
2003, pp. 240-241), ao ser interrogado sobre “uma analogia” entre seu procedimento
e o de Rousseau, Clastres se apressa a responder que, se suas conclusoes sao préximas

daquelas sustentadas por Rousseau, nao se trata af de uma filiacao de investigagoes,

' Ver a respeito Jean Tible, Marx selvagem (2020), bem como a apresentacio de Miguel Abensour do livro
L'esprit des lois sauvages: Pierre Clastres ou une nouvelle anthropologie politique (1987, pp. 9-11).



126

mas antes de uma coincidéncia oriunda dos ensinamentos adquiridos junto a socie-
dades tradicionais com as quais trabalhou. Independentemente das teses de Rousseau,
Clastres segue o caminho dos dados por ele identificados, sua reflexao ¢ edificada so-
bre uma base etnoldgica e sobre o trabalho de campo, nao sendo, portanto, autbnoma
em relagao a esse terreno de pesquisa, tampouco aos materiais etnogréficos.
Contudo, alguns indicios encontrados no texto A sociedade contra o Estado pare-
cem confirmar o pressentimento de uma resposta indireta e mediada pelas evidén-
cias cientificas a0 modelo concebido por Rousseau®. As principais referéncias de
Clastres sdo a alusao a vontade geral, a mengao e a encenacio do gesto fundador da
sociedade civil de cercar um terreno e o pronunciamento do discurso possessivo que
a acompanha e inaugura a propriedade privada (“isto é meu”), e, por fim e mais
importante, a critica e a recusa direcionadas as duas frentes que, fundidas, formam
as linhas de for¢a da narrativa de Rousseau sobre a origem do Estado: 1) a associacao
ou continuidade, a partir do amor-préprio, entre desejo de prestigio e vontade de
poder; 2) o fundamento econémico do politico. Clastres dissocia a jungio estabele-
cida pela filosofia politica entre desejo de prestigio e desejo de dominagao e inverte
completamente a logica de Rousseau, légica esta que encontra espago frutifero nas
andlises etnomarxistas. Deste modo, se é certo afirmar que o artigo Arqueologia da
violéncia é contra Hobbes ou uma inversao do argumento de Hobbes, visto que af
Clastres “politiza a guerra” (Clastres, 2004, p. 270; Sztutman, 2012, p. 48; Abensour,
1987, pp. 115-144), cOm a0 menos a mesma certeza o artigo A sociedade contra o Es-
tado pode ser direcionado contra Rousseau ou considerado uma inversao do argu-
mento de Rousseau: nao mais da economia para a politica — nem do prestigio ao

poder —, mas da politica para a economia, pois ai Clastres politiza a economia.

A emergéncia do Estado deriva da chefia indigena?

Haveria a possibilidade de passar insensivelmente do lugar de servidor da sociedade
ocupado pelo chefe ao posto de senhor, isto ¢, passar de funciondrio da sociedade a
comandante dela? O desejo do chefe em impor sua vontade privada a vontade geral
da sociedade poderia prefigurar o desejo de poder? Estariam ai os desenvolvimentos
internos que levaram progressiva e necessariamente a origem da divisao e ao apare-
cimento do aparelho estatal? Estaria af a histéria da insensatez dos que elevaram uma
pessoa acima dos demais?

Ha4 nessas questdes a confusao entre prestigio e poder. O prestigio do chefe nao

¢ poder, de modo que sua gléria derivada de campanhas guerreiras vitoriosas nao

? Blaise Bachofen ensaia uma hipétese semelhante, embora nio idéntica, em “O selvagem, os selvagens: a teoria
das sociedades iniciadas”.



127

lhe autoriza a exercer nenhum tipo de comando sobre a vida dos demais membros
da sociedade. O desejo de prestigio perseguido pelo chefe nao culmina em nenhuma
delegagao de poder a ele por parte da sociedade. Por isso, perguntar sobre a origem
do politico a partir da anélise da chefia indigena significa nao compreender exata-
mente a figura do chefe, muito menos o lugar do poder no interior dessas socieda-
des. A separagio entre prestigio e poder reflete a disjungao entre chefia e poder. Em
Sociedade contra o Estado, Clastres cita o discurso do cacique Alaykin, chefe guerreiro
de uma comunidade abipone do Chaco argentino que deseja manter o prestigio,
nao obstante, é incapaz de exercer algum tipo de poder sobre sua comunidade. Afi-
nal, ele é a0 mesmo tempo prisioneiro de seu desejo de prestigio e de sua impoténcia

em realizd-lo. Diz o cacique:

Os Abipones, por um costume recebido de seus ancestrais, fazem tudo de
acordo com sua vontade e nio de acordo com a do seu cacique. Cabe a mim
dirigi-los, mas eu nao poderia prejudicar nenhum dos meus sem prejudicar a
mim mesmo; se eu utilizasse as ordens ou a for¢a com meus companheiros,
logo eles me dariam as costas. (Clastres, 2003, pp. 224-225).

Para Clastres, a maior parte dos chefes indigenas teria sustentado um discurso
semelhante. O caso do lider yanomami Fousiwe ¢é revelador: reconhecido pelos seus
como “chefe” em razdo do prestigio adquirido em faganhas guerreiras, Fousiwe ¢é
incapaz de “bancar o chefe”.

Ao ser pensado puramente em termos de coer¢do e subordinagio, sao excluidas
outras maneiras de imaginar o poder que nao fossem condizentes com estas qualida-
des. As andlises de Clastres mostram que o poder coercitivo tipico de sociedades com
Estado ¢ apenas uma modalidade particular, o que acaba por alargar a nocao de poli-
tica para além da relagao de mando e obediéncia das sociedades estatais. Tal pressu-
posto, ao fim e ao cabo, vem a positivar a ideia mesma de sociedade nio estatal, nio
mais vista em fungao da suposta auséncia de poder, mas como dotada de formas nao-
coercitivas de organizacio politica; o modo de ser politico dessas sociedades, sua in-
tencionalidade de organizacio eminentemente politica, implica a recusa da centrali-
zagao do poder coercitivo exercido por uma figura ou 6rgao separado da sociedade.

Nelas o poder nao estd apartado da sociedade. O estreito controle exercido pela

vontade da sociedade como um todo impede o movimento de ascensao da vontade

de poder do chefe.

A tribo manifesta entre outras (e pela violéncia se for necessdrio) sua vontade

de preservar essa ordem social primitiva, interditando a emergéncia de um
g

poder politico individual, central e separado. Sociedade a qual nada escapa,

que nada deixa sair de si mesma, pois todas as saidas estao fechadas. Sociedades



128

que, por conseguinte, deveria eternamente se reproduzir sem que nada de
substancial a afete através do tempo (Clastres, 2003, p. 228).

As sociedades nao estatais preservam escrupulosamente e por meio de iniimeros
mecanismos os costumes que as regem. Essa preservagao ¢ quase obrigatdria para se
manter enquanto tal, j4 que a introdugdo de modificagdes poderia representar peri-
gos reais que as dizimariam. H4 um controle social, ou antes, um poder politico
pertencente a sociedade, exercido principalmente sobre um individuo, a saber, o
chefe, que ¢ individualizado justamente para que o corpo social continue indiviso.
Um controle social que impede a eclosao da tentacao do chefe de exercer o controle.
Os dados etnogrificos indicam que a sociedade como um todo indiviso detém ver-
dadeiramente o poder e zela permanentemente para nao deixar acontecer o que se
passou na histéria hipotética narrada por Rousseau em seu Discurso sobre a desigual-
dade, a confusdo entre prestigio (amor-préprio) e poder no decorrer da histéria hu-
mana (Rousseau, 2020, pp. 238-239).

Nas sociedades contra o Estado nao hd espago para a divisao entre os que man-
dam e os que obedecem, entre o soberano e os stditos, sendo a totalidade do corpo
social o verdadeiro e tnico lugar do poder politico. Desse modo, o Estado nao ¢
efeito de um actiimulo continuo de poder — a partir do prestigio — na fun¢io da
chefia que se estenderia a ponto de fundar a divisao politica.

Algo na cita¢ao acima nos faz inevitavelmente lembrar do Contrato social. A se-
melhanca diz respeito ao dualismo entre vontade geral e vontade particular, bem
como a compreensao exata do lugar legitimo de poder enquanto um todo indiviso.
A suspeita se confirma quando Clastres replica um vocabuldrio indubitavelmente
rousseauniano, qual seja: o termo “vontade geral”. O lugar real do poder, indica o
autor, ¢ o préprio corpo social, que o detém e o exerce como unidade indivisa. Desse
modo, enquanto o desejo de guerra do chefe “corresponder a vontade geral da tribo”
(Clastres, 2003, p. 225, itdlico nosso), enquanto sua vontade particular nao ultrapas-
sar a vontade da sociedade, o chefe serd seguido pelos membros da sociedade, jd que
sua acdo traduz os anseios e a vontade da sociedade.

O uso de um vocabuldrio rousseauniano nao ¢ gratuito, j4 que Rousseau questi-
ona no Contrato social o poder como coer¢ao exercida por um érgao separado da
sociedade. Aos olhos de Rousseau, o principio de legitimidade do corpo politico
estabelece a nao divisao entre os que mandam e os que obedecem, entre soberano e
sudito. O povo é a0 mesmo tempo as duas coisas, pois, submetido as leis, deve tam-
bém ser seu autor: cada um, unindo-se a todos, sé6 deve obedecer, contudo, a si
mesmo. Portanto, os mesmos seres humanos que se submetem as leis, que obede-
cem, definem-se também como cidaddos por sua participagao na autoridade sobe-

rana e pela elaboragio das leis. Tal é a definicio de liberdade civil no Contrato social:



129

o povo ¢ livre quando cria as leis a que ele préprio se submeterd. Rousseau coloca a
tarefa legislativa nas maos dos cidadaos enquanto conjunto indiviso da sociedade.
Segundo o autor, a soberania deve sempre residir no povo e este niao deve confiar
seu exercicio aos governantes, quaisquer que sejam eles. Ela ¢ inaliendvel e indivisa.
Assim, tanto para Rousseau quanto para Clastres o exercicio do poder nio estd se-
parado da sociedade, uma vez que nao existe um 6rgao destacado do poder.
Embora a capacidade legisladora da vontade geral resida na poténcia soberana do
povo tomado em seu conjunto indiviso, este poder de legislar deve encontrar neces-
sariamente sua extensio em uma poténcia concreta que execute as leis, nunca em
seu nome, mas apenas em nome do soberano. Cabe ao governo entao a tarefa desta
execugio, sendo ele apenas um funciondrio do soberano. O governo serve ao sobe-
rano e jamais pode impor sua vontade particular sobre a vontade geral, nao pode
sequestrar para si o poder legislativo, limitando-se a fazer a mediagao entre o povo
tomado como soberano e o0 mesmo povo encarado como sudito. Ele simplesmente
recebe do Soberano as ordens que d4 aos suditos.

As ideias de que a soberania ¢ do povo e de que cada um seria parte do soberano
formariam o ndcleo que preside o politico nas sociedades no estatais’. Seguem-se
algumas perguntas. As sociedades indigenas das terras baixas da América do Sul se-
riam a realizacdo plena do desejo politico de Rousseau? Estariam no coragio da flo-
resta os exemplos de sociedades perfeitas teorizadas pelo autor, num sentido que,
embora nao idéntico, conserva alguma semelhanca ao de Graeber ao referir-se a
algumas sociedades amerindias como sociedades anarquistas (Graeber, 2019, pp. 39
e 41)? Se Rousseau desembarcasse nas terras baixas da América do Sul carregando
consigo suas regras de observacio e sua escala de medida, isto ¢, seu Contrato social’,
celebraria ele as sociedades ditas primitivas como a realizagao plena da igualdade e
da liberdade, uma vez que elas detém em si e de forma indivisa o verdadeiro e tnico
lugar do poder, delegando ao chefe tao somente a execugdo de sua vontade?

Certamente nio ¢ este o caso. No entanto, isto no impede Clastres de se valer
metodologicamente da filosofia politica de Rousseau para melhor iluminar a dina-
mica politica das sociedades amerindias. A sociedade nao estatal é aquela cujo corpo
social nao possui um érgao separado no qual é exercido o poder politico. Em suma,
nao hd nelas uma esfera politica autbnoma e distinta da esfera social. Ora, o Contrato
Social defende que nao hd soberania senio aquela que reside no povo. Rousseau

distingue soberania e governo, sendo a primeira a detentora do poder legislativo e o

® Testart sustenta que as ideias de Rousseau sdo expressas na nogio geral da politica das sociedades nio estatais
(Testart, 2005, p. 85).

4 Sobre a ideia de escala de medida, ver Milton Meira do Nascimento (2016).



130

segundo um mero funciondrio encarregado de aplicar a decisio soberana. Certo,
Rousseau admite um poder estatal, mas sob a condi¢ao de que seja sempre contro-
lado pelo povo e de que o poder executivo seja constantemente monitorado. Estari-
amos entdo diante de uma sociedade onde o Estado tenderia a desaparecer como
distinto do corpo social. Em chave rousseauniana ¢ possivel dizer que a sociedade é
o lugar do poder soberano, sendo o chefe indigena (desprovido de poder) andlogo a
figura do governo descrita no Contrato social, ji que o governo é um funciondrio do
povo e, portanto, destituido do poder soberano. Clastres o diz explicitamente em 4
questdo do poder nas sociedades primitivas: o chefe selvagem “é investido pela socie-
dade de um certo niimero de tarefas e, sob esse aspecto, poder-se-ia ver nele uma
espécie de funciondrio (nfo remunerado) da sociedade” (Clastres, 2004, p. 147). O
chefe primitivo ndo toma decisdes em seu nome para, num segundo momento,
imp6-las & comunidade; muito pelo contrdrio, ele segue as decisdes que correspon-
dem exatamente ao desejo ou a vontade da sociedade.

Na teoria politica de Rousseau, a vontade particular busca se impor a todo mo-
mento sobre a vontade geral, ao passo que o governo tenta se apoderar das prerro-
gativas exclusivas do soberano. Se frutifera, tal tentativa de usurpagao representa a
morte do corpo politico. De modo andlogo, Clastres estabelece a hipétese segundo
a qual a emergéncia do Estado estaria ligada a0 momento em que o chefe indigena
¢ tentado a tomar decisdes em seu préprio nome e em impo6-las a sociedade. Se
fecunda, tal tentativa também representaria o fim e a morte da sociedade enquanto
sociedade nao dividida.

O risco de ultrapassagem do desejo da sociedade pelo desejo do seu chefe, o
risco para ele de ir além do que deve, de sair do estreito limite determinado a
sua fungao, esse risco é permanente. O chefe aceita as vezes corré-lo, tenta
impor a tribo seu projeto individual, tenta substituir o interesse coletivo por
seu interesse pessoal. Alterando a relagao normal que determina o lider como
meio a servico de um fim socialmente definido, ele tenta fazer da sociedade o
meio de realizar um fim puramente privado: & tribo a servico do chefe, e nio
mais o chefe a servigo da tribo. (Clastres, 2003, p. 225)

N3io obstante as tentativas do chefe, todas elas se frustram e estio fadadas ao
fracasso, diferentemente do que se passa no Contrato social, no qual muitas vezes o
governo acaba tendo éxito em sequestrar para si o poder soberano. Quando o chefe
tenta impor sua vontade e seu projeto privado, a sociedade simplesmente vira as
costas a ele e o abandona. Sob o risco de ser abandonado, o chefe amerindio sabe
que nio pode fazer-se de chefe ou bancar o chefe pois, impossibilitado de dar uma
ordem, ¢ também impotente para instituir a forca da lei. Nas sociedades contra o

Estado, a figura do chefe nio se institui enquanto lugar de poder, nao dispoe de



131

nenhuma autoridade, tampouco ¢ a fonte legitima da lei, nao exerce poder de coer-
a0, nem possui a capacidade de dar ordens, por isso, ninguém lhe deve obediéncia.
O chefe estd a servigo da sociedade, ¢é ela o verdadeiro lugar do poder e quem de
fato e de direito exerce autoridade sobre o chefe.

Aprofundando as reflexdes presentes em A sociedade contra o Estado, Clastres
aborda um outro aspecto da questdo. Sendo o chefe reconhecido também por suas
virtudes guerreiras, no texto Infortiinio do guerreiro selvagem (1977), ele langa a hi-
pétese da emergéncia estatal a partir do grupo de guerreiros que se dedicava inte-
gralmente & guerra. Para além do ato de vontade individual do chefe e da funcio da
chefia abordados acima, ¢ plausivel, pergunta o autor, considerar nas sociedades pri-
mitivas — onde a atividade guerreira se exerce — a proeminéncia do grupo de guer-
reiros e a dinimica da guerra como o germe da divisao social? Esse grupo minoritdrio
que escolhe se dedicar integralmente a atividade guerreira poderia ser levado a se
apropriar do poder e impor sua vontade sobre o grupo? A sociedade primitiva nao
correria um enorme risco de se dissolver enquanto tal ao deixar crescer em seu seio
um grupo social particular que detém um quase monopélio da capacidade militar
da sociedade e, de certo modo, o monopélio da violéncia organizada? Essa violéncia
¢ exercida sobre os inimigos, mas Clastres se questiona se nio seria possivel que os
guerreiros viessem “a exercé-la zambém sobre sua prépria sociedade?” (Clastres,
2004, p. 294). Se isso for possivel, os guerreiros transformar-se-iam em um 6rgao
separado do poder politico, a divisao do corpo social entre senhores e stditos se
instauraria, o que acabaria por destruir a indivisao caracteristica dessas sociedades.

Clastres afasta essa hipdtese, pois a sociedade indivisa é uma “sociedade contra o
guerreiro” (Clastres, 2004, p. 307). O prestigio almejado pelo guerreiro deve ser cons-
tantemente renovado por novas facanhas, cada vez mais arriscadas, a fim de que a
gléria uma vez conquistada nao se perca em seguida. A sociedade condena o guerreiro
a tais faganhas e, caso queira sustentar seu prestigio perante a sociedade, ele deve obe-
decé-la. Como somente a sociedade concede ou recusa a gléria, o guerreiro se torna
dependente desse reconhecimento por parte da sociedade e, por isso, se coloca numa
espiral ascendente de faganhas para provar sua bravura e coragem. Com isso, o guer-
reiro estd condenado a morte e nao chega a usurpar o lugar do poder das maos da
sociedade indivisa. Em sua busca por prestigio, acentuada ao ponto de o guerreiro
atacar sozinho uma aldeia inimiga — veja o exemplo de Fousiwe —, o guerreiro encon-
tra a morte solitdria diante dos inimigos: a morte ¢ sua gléria absoluta. Esse seria o
mecanismo de defesa da sociedade para afastar o risco de que o guerreiro se aproprie
do poder. O que impede os guerreiros ou grupo de guerreiros de constituirem uma

verdadeira corporagio e um poder transcendente ¢ o fato de que eles estao fadados a



132

morrer cedo, sendo fundamentalmente caracterizados como seres-para-a-morte. Do

mesmo modo que se passa com a figura do chefe, a disposi¢ao hierdrquica

que reconhece ao guerreiro a superioridade de seu estatuto social, nao poderia
exceder a esfera do prestigio: ela ndo é uma hierarquia do poder, como se o
grupo dos guerreiros o detivesse e o exercesse sobre a sociedade. Nenhuma
relagdo de dependéncia coloca a sociedade em situagao de ter que obedecer a
sua minoria guerreira. Como qualquer outra sociedade primitiva, a sociedade
guerreira nao permitiria 4 divisao social romper a homogeneidade do grupo
social; ela ndo deixa os guerreiros se instituirem como 6rgao de um poder
politico separado da sociedade, nio deixa o guerreiro se encarnar na figura do
Senhor (Clastres, 2004, p. 283).

As sociedades nao estatais se organizam de maneira tal que a emergéncia dos
chefes ou dos guerreiros como figura de poder verticalizada ¢é sistematicamente con-
trariada pelo resto da sociedade gragas a uma série de mecanismos. O caso dos chefes
e dos guerreiros ilustra bem os mecanismos conjuratérios ou preventivos que impe-
dem a concretizacao de um aparelho distinto do préprio corpo social. A guerra e a
recusa em obedecer aos anseios particulares do chefe sao alguns dos mecanismos
coletivos para impedir a instauragao do poder transcendente e apartado do seio so-
cial, mecanismos que conjuram a forma-Estado, que tornam sua cristalizagao im-
possivel; sao modalidades dessas sociedades em controlar o que poderia significar

sua morte, bloqueando e esconjurando os movimentos de individuagio do poder.

A economia determina as transformacgodes politicas?

A hipétese de que o fio condutor rumo ao Estado estd na continuidade da histéria
econdmica ¢ objeto da anilise critica de Clastres. Segundo ele, diferentemente de
Rousseau, nao ¢ a divisao econémica entre possuidores e despossuidos a responsavel
por criar as condi¢oes do poder separado. Trata-se antes do contrdrio: a emergéncia
do Estado e da divisao politica é a responsdvel por desencadear o destino da econo-
mia e separar ricos de pobres.

Para esclarecer essa tese clastreana, é preciso investigar o que vem a ser a econo-
mia nas sociedades nio estatais, bem como desfazer o mito etnocéntrico da falta:
sociedades sem economia ou calcadas em uma economia de subsisténcia, que se
encontram inevitavelmente numa situagio de caréncia. Sua economia lhes permite
quando muito subsistir, sendo que a totalidade de sua forca produtiva visa a fornecer
o minimo necessirio a subsisténcia. Donde a divisa: as sociedades primitivas sao
incapazes de gerar e produzir excedentes, sio sociedades da miséria. No entanto, um
paradoxo ronda esse mito: se por um lado ¢ recorrente o relato sobre o labor inin-

terrupto para garantir a subsisténcia, por outro, hd uma reiteragao sobre o cardter



133

indolente e preguicoso dos povos indigenas e sua aversao mortal a todo tipo de tra-
balho constante (Sahlins, 1976, p. 159; Clastres, 2003, pp. 210-211). Ora, é preciso
decidir entre duas alternativas opostas: seriam as sociedades nao estatais formadas
por trabalhadores incessantes ou indolentes originais?

Em Stone age economics, Sahlins defende que o tempo de trabalho de povos ca-
cadores-coletores é bem menor do que o de povos agricultores. Os cagadores-cole-
tores trabalham apenas uma média de poucas horas por dia, em oposi¢ao ao tempo
de trabalho das sociedades agricolas tradicionais ou, ainda, ao das sociedades indus-
triais contemporéneas. Sahlins nao se limita ao caso dos cagadores-coletores, exami-
nando também a economia das sociedades neoliticas em diferentes regides do globo
(Melanésia, Africa, América do Sul etc.). A concussio é que a conversio de uma
economia de caga numa economia agréria nao produz atitudes econdmicas inteira-
mente novas. Do mesmo modo, Clastres considera que nao hd propriamente uma
transformagao radical entre os modos de producao de grupos de cagadores-coletores
e de agricultores. As sociedades pautadas na agricultura também funcionam de
acordo com o mesmo modo econémico, contentando-se em providenciar as neces-
sidades da unidade doméstica. Uma vez atingidos os objetivos, equiparando a pro-
dugio as necessidades, o modo de producio tende a se imobilizar.

Os dados etnogrificos que medem o tempo de trabalho nas sociedades com eco-
nomia de produ¢io doméstica desfazem, assim, o mito de uma vida baseada exclu-
sivamente na busca incessante de alimentos. Trata-se do exato contririo, os indivi-
duos s6 dedicam pouco tempo ao trabalho e, com isso, produzem mais do que o
suficiente para garantir o atendimento as necessidades da vida. Sem aumentar em
nada o breve tempo dedicado ao trabalho cotidiano, essas sociedades inclusive pro-
duzem excedentes; nio obstante, nio os acumulam, preferindo consumi-los e mo-
bilizd-los em atividades politicas.

Longe de representar as imagens de escassez e miséria, elas se definem como as
primeiras e Unicas “sociedades da abundancia”, do lazer ou “sociedades afluentes
origindrias”. Abundéncia nao em termos absolutos, mas na relagao de custo/benefi-
cio entre esfor¢o despendido e o resultado. Caracterizam-se por uma economia sub-
produtiva ou antiprodutiva que recusa o excedente e a superabundincia devido a
uma légica da suficiéncia e & propensio ao 6cio. Nelas, o0 modo de produgio do-
méstico opera sempre abaixo de suas possibilidades. Longe de significar um trabalho
continuo, a busca pela alimentagao ¢, para elas, uma atividade intermitente. Nao
sendo constante a motivagio que incita um esfor¢o continuo, o trabalho se torna
irregular. Conclui-se assim que as pessoas nao estao condenadas a trabalhar de modo

exaustivo e custoso. Ao contrdrio, elas trabalham pouco, quatro horas ou menos



134

representam o tempo médio por pessoa e por dia consagrado a aquisicao, a prepa-
ragao de alimentos e a todas as outras atividades.

O que Sahlins e Clastres sublinham ¢é que nao se trata de uma insuficiéncia tec-
nolégica. Suas tecnologias se mostram adequadas e eficazes para atender suas neces-
sidades, daf a urgéncia de romper com outro mito igualmente disseminado: o mito
da deficiéncia e da incapacidade técnicas em garantir mais do que o estritamente
necessdrio a sobrevivéncia. Elas nao acumulam excedentes nao porque se encontram
impossibilitadas ou incapacitadas, mas simplesmente porque isso sequer estd no ho-
rizonte de seus desejos. Ainda sobre tecnologia, nao hd qualquer escala abstrata pela
qual se possa medir os graus tecnoldgicos, nao sendo o equipamento técnico de uma
sociedade diretamente compardvel aquele de uma outra. A tecnologia ¢ adequada e

eficaz se atende as necessidades vitais de uma sociedade em dada circunstincia:

Se entendermos por técnica o conjunto dos processos de que se munem os
homens, nio para assegurar o dominio absoluto da natureza [...], mas para
garantir um dominio do meio natural adaptado e relativo as suas necessidades,
entdo niao mais podemos falar em inferioridade técnica das sociedades primi-
tivas (Clastres, 2003, p. 209, itdlicos nossos).

Um paralelo entre Clastres e Rousseau se mostra elucidativo sobre o desenvolvi-
mento tecnoldgico e a faculdade de aperfeicoar-se. Ambos consideram que os seres
humanos garantem a sua existéncia ao vencer os obstdculos impostos pelo meio na-
tural em que vivem. Clastres diz explicitamente: “todo grupo humano chega a exer-
cer, pela forca, o minimo necessdrio de dominagao sobre o meio que ocupa” (Clas-
tres, 2003, p. 209). Em termos andlogos, Rousseau formula o problema a partir da
perfectibilidade. Sem ela, certamente grupos humanos sucumbiriam e desaparece-
riam, dado que para sobreviver eles precisam vencer constantemente as alteragoes
do meio ambiente e os obsticulos que a natureza lhes impée. Assim, se Clastres diz
que os seres humanos desenvolvem um conjunto de tecnologias “adaptado e relativo
as suas necessidades”, Rousseau sustenta que a perfectibilidade caminha de acordo
com as “circunstincias” e que os progressos humanos sao ditados “segundo as ne-
cessidades que os povos receberam da natureza ou aquelas as quais as circunstincias
os obrigaram” (Rousseau, 2020, pp. 182 ¢ 184).

A emergéncia da agricultura é, neste ponto, reveladora. Ela apenas pode fazer sua
apari¢ao de acordo com as necessidades vivenciadas. Se algumas sociedades desen-
volveram a agricultura e outras, por sua vez, permaneceram cagadoras e coletoras,
tal fato sugere apenas respostas singulares adaptadas e relativas as suas necessidades:
“se certos povos ndo chegaram a possuir agricultura no momento em que ela era

ecologicamente possivel, nao foi por incapacidade, atraso tecnolégico, inferioridade



135

cultural, porém, mais simplesmente, porque dela nio tinham necessidade” (Clas-
tres, 2003, p. 218). Rousseau aprovaria essa sentenca de Clastres, no entanto, a com-
preensao dos efeitos e das consequéncias desse desenvolvimento ou aperfeicoamento
técnico ¢ radicalmente distinta. Rousseau considera que as condigoes econémicas
de produgao da vida humana funcionam como causas necessdrias e quase automa-
ticas — porém nao suficientes, pois mediadas e temperadas por demandas morais —
da produgio da esfera politico-cultural, ao passo que Clastres interdita a formula¢ao
dessa cadeia de necessidades causais.

Para Rousseau, as condigoes humanas em relagao aos meios de subsisténcia in-
fluenciam diretamente suas trocas mutuas, a formacio e o desenvolvimento de suas
paixdes e, consequentemente, a formacao do arranjo politico-social. Em virtude de
sucessivos acasos e circunstancias excepcionais, os seres humanos desenvolveram a
agricultura cerealista em algumas regioes a fim de melhor garantir as condicoes de
subsisténcia. Paralelamente, houve também a formagao do amor-préprio e o amél-
gama desses dois processos resultou na produc¢io de excedentes e na acumulagao,
por conseguinte, na propriedade e, apenas um passo a mais, na desigualdade social,
0 que acarretou consequéncias maiores para o arranjo politico-social. A revolu¢ao
agricola seria entdo dotada de uma for¢a motriz e material responsével por, ao fim
e a0 cabo, levar ao estabelecimento do Estado. O econdmico est4 na base e, de certa
maneira, subordina o poder politico, sendo a diferenciacio das posses convertida
em poder politico.

Por sua vez, Clastres nao segue o caminho tracado por Rousseau, pois considera
que a agricultura nao foi capaz de produzir grandes transformacdes na organizacao
social das sociedades ndo estatais uma vez que, com ou sem ela, estas sociedades per-
maneceram inabaldveis em seu modo de produ¢io doméstico, recusando tanto a pro-
dugido de excedentes quanto a superabundincia. Nada em uma sociedade agricola
enseja essa produgio, prova isto o modo de produ¢io doméstico de povos agricolas.
Assim, o desenvolvimento das forcas produtivas ¢ incapaz de transformar o ser das
sociedades nao estatais, pois nao se observa nenhuma tendéncia de desenvolvimento
dessas forcas em tais sociedades. Donde se segue que nio ¢é a revolugao agricola que
importa, mas a revolu¢io que impds a obrigagao da produgao de excedentes.

A recusa em se produzir excedentes nao se explica por determinismos ecoldgicos,
tampouco por incapacidade técnica, e sim em razao de um controle politico-social
que faz com que o modo de producio doméstico seja um sistema hostil a formacao
de excedentes. Sdo sobretudo fatores culturais, e nao fatores fisicos, os responsdveis
por determinar o tempo despendido e a intensidade do trabalho. Trata-se de uma
decisao politica de interditar o excedente. O exemplo das ferramentas metalicas,

neste caso, ¢ revelador: em vez de mobilizadas para aumentar a produtividade, sao



136

empregadas tendo em vista diminuir o tempo de trabalho dedicado a lavoura. O
machado de metal poderia muito bem implicar, para Rousseau, um aumento da
produ¢io em um mesmo periodo de tempo — nao a toa o desenvolvimento da agri-
cultura aparece intimamente associado ao da metalurgia no Discurso sobre a desi-
gualdade —, numa clara perspectiva de pressupor a necessidade ou o desejo de pro-
duzir excedentes em determinadas regioes da Terra, seja para atender uma necessi-
dade material (mudangas climdtico-ambientais e crescimento demogrifico), seja
uma necessidade moral (satisfagdo do amor-préprio); ao passo que sua utilizagao,
para um amerindio, muito possivelmente significaria uma produgio quantitativa-
mente igual, mas em um tempo de trabalho inferior, ja que nao hd espago para o
excedente em sua sociedade.

Rousseau considera que as necessidades que ensejam a produgao de excedentes
seriam pré-politicas, anteriores a toda formacio da esfera politica, de ordem emi-
nentemente econdmica e/ou moral. J4 para Clastres, o verdadeiro problema nao ¢é
econdmico, mas politico. A “forca externa” responsivel por gerar excedentes diz

respeito a uma forga politica:

Quando desaparece a recusa ao trabalho, quando o sentido do lazer ¢ substitu-
ido pelo gosto da acumulagio, quando, em sintese, surge no corpo social essa
forga externa [...], essa for¢a sem a qual os selvagens nao renunciariam ao lazer
e que destréi a sociedade como sociedade primitiva; essa forca é a poténcia de
sujeitar, ¢ a capacidade de coer¢ao, é o poder politico (Clastres, 2003, p. 214).

Se Clastres retoma o mote de Rousseau sobre a passagem da independéncia a
dependéncia, do trabalho auténomo ao trabalho alienado, da igualdade a desigual-
dade, do modo de produ¢io doméstico ao modo de produgiao de excedentes, ele o
faz na condigao de rearranjar os termos propostos. Doravante, o poder politico
funda a produgido de excedentes, nao é o modo de producio de excedentes que

funda o politico:

Na sociedade primitiva, sociedade essencialmente igualitdria, os homens sao
senhores de sua atividade, senhores da circulagao dos produtos dessa atividade:
eles s6 agem para si préprios, mesmo se a lei de troca dos bens mediatiza a
relagdo direta do homem com o seu produto. Tudo se desarruma, por conse-
guinte, quando a atividade de producio se afasta do seu objetivo inicial,
quando, em vez de produzir apenas para si mesmo, o homem primitivo pro-
duz também para os outros, sem troca e sem reciprocidade. Sé entao é que po-
demos falar em trabalho: quando a regra igualitdria de troca deixa de constituir
o “cédigo civil” da sociedade, quando a atividade de producao visa a satisfazer
as necessidades dos outros, quando a regra de troca ¢ substituida pelo terror
da divida. (Clastres, 2003, p. 215)



137

Diferentemente do que imaginava Rousseau, Clastres sustenta que a ordem poli-
tica possui ascendéncia sobre o econdmico e nio o contrério. E a recusa de um poder
separado da sociedade que determina a recusa da producao de excedentes. A prepon-
deréncia é sempre do politico, sendo a relagao de dominagao politica o elemento que

determina tanto o modo de produgao de excedentes quanto o trabalho alienado:

Quando, na sociedade primitiva, o econémico se deixa identificar como
campo autdénomo e definido, quando a atividade de produgio se transforma
em trabalho alienado, contabilizado e imposto por aqueles que vao tirar pro-
veito dos frutos desse trabalho, ¢ sinal de que a sociedade nio é mais primitiva,
tornou-se uma sociedade dividida em dominantes e dominados, em senhores
e stditos, e de que parou de exorcizar aquilo que estd destinado a matd-la: o
poder e o respeito ao poder. A principal divisao da sociedade, aquela que serve
de base a todas as outras, inclusive sem duavida a divisao do trabalho, é a nova
disposicao vertical entre a base e o cume, é o grande corte politico entre de-
tentores da forca, seja ela guerreira ou religiosa, e sujeitados a essa forga. A
relagdo politica de poder precede e fundamenta a relagio econémica de explo-
racdo. Antes de ser econdmica, a alienagio ¢ politica, o poder antecede o tra-
balho, o econdmico é uma derivagao do politico, a emergéncia do Estado de-
termina o aparecimento das classes. (Clastres, 2003, pp. 215-216)

Se a economia nio funciona de forma autbnoma, a grande questao volta-se ao
ambito politico. E o surgimento da desigualdade de poder politico que leva 4 desi-
gualdade econdmica. Efetivando-se a divisao politica, altera-se a ordem social, cor-
rompendo-a e colocando fim a sociedade nao estatal. Instaurada a divisao politica
entre quem manda e quem obedece, libera-se, por conseguinte, a possibilidade de
producio de excedente, pois os mandatdrios forcam os que obedecem a produzi-lo.
Dai porque a questao nao ¢ a passagem do nomadismo ao sedentarismo, tampouco
a mudanca da caga e coleta 4 agricultura, mas sim a transformagao de uma sociedade
sem Estado para uma sociedade com Estado. A resposta para essa passagem nao
reside na alteragao das condigdes materiais promovida pela teleologia do neolitico:
domestica¢ao de animais e plantas, agricultura, sedentarizagao dos grupos humanos,
concentragio de uma populagio estabilizada, formagao das cidades, acimulo de ri-
quezas e, mais adiante, florescimento dos aparelhos de Estado.

A critica de Clastres incide sobre a importincia excessiva e injustificada que certas
reflexdes sobre a origem do Estado concedem ao econémico e as transformagoes nas
condigoes materiais de vida, j4 que os diferentes modos de produgao praticados pelas
sociedades amerindias (caca, pesca, coleta, criagdo, agricultura, nomadismo e seden-
tarismo) nao suscitaram transformagdes e diferengas decisivas na organizagao poli-

tico-social. Clastres indica uma nio determinacio da esfera econémica sobre a esfera



138

politica, ou seja, mudangas na primeira nao implicam necessariamente alteragdes na
segunda, de modo que o jogo de causas e efeitos envolvendo a revolugio neolitica e
a revolugio politica encontra-se comprometido. Transformagoes nas condigoes de
existéncia material nao implicam mudancas na natureza das sociedades, permane-
cendo estas idénticas a si mesmas. Se a revolugao neolitica transformou a vida ma-
terial dos grupos humanos, tal transformagao nao foi capaz de atingir de maneira
automadtica a ordem politico-social.

O elemento decisivo é o politico. Em que pese a importincia da revolugao neo-
litica para a histéria da humanidade, ela deixa intacta a organizagao social. Tal fato
sugere um distanciamento de Clastres em relagio a antropologia marxista e, nao
obstante, também a Rousseau. Diferentemente destes, Clastres argumenta que a re-

volugao neolitica nao consegue explicar a origem do Estado, de tal modo que

seria vdo procurar sua origem numa hipotética modificacio das relagdes de
produgio na sociedade primitiva, modifica¢io que, dividindo pouco a pouco
a sociedade em ricos e pobres, exploradores e explorados, conduziria mecani-
camente 2 instauragao de um 6rgao de exercicio do poder dos primeiros sobre
os segundos, ao aparecimento do Estado (Clastres, 2003, p. 220).

O Estado ¢ o responsdvel por forcar uma economia de excedentes e de acumula-
¢a0o. Com o Estado e pelo Estado, a necessidade de excedentes de produtos e de
trabalho substitui a limitacao dos estoques a suficiéncia. Segundo Clastres, “é sem-
pre pela for¢a que os homens trabalham além de suas necessidades. E exatamente
essa forca estd ausente do mundo primitivo: a auséncia dessa for¢a externa define
inclusive a natureza das sociedades primitivas” (Clastres, 2003, p. 213). Supondo que
os grupos humanos disponham dos meios para satisfazer suas necessidades funda-
mentais, ndo se concebe como poderiam produzir automaticamente um excedente
suscetivel de ser apropriado pelas elites, a menos que fosse constrangido e for¢cado a
tanto. O excedente de produg¢io nao existe antes que um Estado (embriondrio) se
encarregue de crid-lo. Primeiro veio o Estado com seu poder coercitivo, depois o
excedente de producdo. Antes da emergéncia de estruturas politicas mais centraliza-
das como o Estado, prevalecia o modo de produ¢io doméstico e toda a produtivi-
dade adicional era consumida em atividades recreativas e culturais. Ante a auséncia
de imposi¢oes a acumulagdo ou de teias de dependéncia entre os humanos, nao ha-
veria a incita¢do a que se produzisse para além das normas locais de subsisténcia e
de bem-estar, tampouco razdo para aumentar a intensidade penivel de trabalho. Essa
forca impositiva é, em suma, justamente o poder politico.

Segue-se que a instauragao da maquina estatal é uma condigao indispensdvel ao

aparecimento da desigualdade:



139

Refletir sobre a origem da desigualdade, da divisao social, das classes, da do-
minagao, ¢ refletir no campo da politica, do poder, do Estado, e nao no campo
da economia, da producio, etc. A economia engendra-se a partir do politico,
as relagoes de producio vém das relagoes de poder, o Estado engendra as clas-
ses. (Clastres, 2004, p. 224)

Por conseguinte, o Estado nao ¢ efeito da divisao econémica. Muito pelo con-
trdrio, é o Estado que torna possivel a produgio de excedentes e a divisao econdmica
entre ricos e pobres. Por isso, nao se pode explicar o Estado através daquilo que
supoe a existéncia do Estado. A tese clastreana inverte, pois, a causalidade marxista
e também rousseauniana: “a dominagio econdmica nio determina a dominagao po-
litica, pois é justamente a a¢ao politica, fundada numa aceita¢ao ou numa recusa, o
que instaura e possibilita qualquer divisao, sendo toda divisao primeiramente poli-

tica” (Sztutman, 2012, p. 46).

O contra Rousseau de Pierre Clastres

Aos olhos de Clastres, a resposta de Rousseau ao problema da origem do Estado é
insuficiente, pois pressupoe fatos desmentidos pelas evidéncias etnograficas e arque-
olégicas sobre as sociedades nao estatais: a necessidade de produzir excedentes, seja
para garantir os meios de sobrevivéncia, seja para satisfazer a cupidez do amor-pré-
prio; além da ideia de que a agricultura, ao garantir um excedente de alimentagao,
permitiria a alguns seres humanos acumular riquezas e, assim, exercer influéncia
sobre os demais e sobre a opinido publica.

A questao que Clastres coloca a Rousseau ¢ a seguinte: de onde vem o desejo de
acumular e de produzir excedentes, promovendo a distin¢ao entre ricos e pobres?
Para que haja uma transformagao no regime de produgio de determinada sociedade
no sentido de uma maior intensidade de trabalho, visando a um excedente de bens,
¢ indispensdvel que os seres humanos desejem transformar seu género de vida. De-
sejo este ausente nas sociedades nao divididas, portanto, impossivel de surgir. Ora,
Rousseau fala em um “édio mortal” que os humanos possuem no estado de natureza
ou numa sociedade pelo menos iniciada a “um trabalho continuo”. Como entao
chegaram a ponto de dedicar toda sua vida a um drduo trabalho?

Assim como Clastres, Rousseau considera que esse elemento parece estar envolto
em mistérios. Mas isso no o impede de arriscar uma hipdtese. Em suas palavras, a
partir do momento que os seres humanos “perceberam ser atil a um sé possuir pro-
visdes para dois, desapareceu a igualdade, introduziu-se a propriedade, o trabalho
tornou-se necessario” (Rousseau, 2020, p. 216). Trata-se aqui da passagem de uma

economia baseada no modo de produgio doméstico, marcada pela independéncia e



140

autonomia, para uma economia de produgdo de excedentes, caracterizada pela he-
teronimia e interdependéncia ou dependéncia mdtua entre os seres humanos. Algo
aconteceu para tornar possivel a produgao de excedentes. Para Rousseau, esse algo
foi o despertar do ardor narcisico de se distinguir, isto é, o0 amor-préprio.

Os dados etnograficos mobilizados por Clastres nao lhe permitem seguir as con-
jecturas de Rousseau, pois o desejo de distingao como um impulso para acumular
nao se faz presente nas sociedades nao estatais. Elas recusam esse desejo e, portanto,
esconjuram seus efeitos. Ao contrario de Rousseau, Clastres sustenta que seria vao
procurar a origem da forma Estado numa hipotética modificagao das relagoes de
producao na sociedade primitiva, bem como na associacao entre desejo de prestigio
e vontade de poder. A partir de Clastres, é possivel dizer que a incapacidade de
pensar o prestigio sem o poder prejudica as andlises da filosofia politica, em parti-
cular as desenvolvidas por Rousseau sobre a emergéncia histérica dessa confusao.

Longe do acimulo de poder e riquezas — derivado, segundo Rousseau, quase que
automaticamente da prética da agricultura cerealista e do amor-préprio — ensejar a
formacao estatal, a argumentacao de Clastres reforga a hipdtese de que, na narrativa
sobre o antagonismo das classes sociais, o Estado parece ser jd necessdrio ou a fungio
Estado estar j4 preenchida antes mesmo de seu aparecimento. Para que haja ricos e
pobres, a divisao social, o acimulo de bens e riquezas de uns e a caréncia de outros, ¢
necessario de antemao o papel efetivo do Estado. Assim, é o poder politico o elemento
fundador da producio de excedentes, e n2o o modo de produgio de excedentes a
génese do politico. Aventar que o Estado vem se instalar em uma sociedade jd dividida

nio explica a origem da divisao, pois a prépria divisao é oriunda do Estado.
g

Se a sociedade é organizada por opressores capazes de explorar os oprimidos,
¢ que essa capacidade de impor a alienagao repousa sobre o uso de uma forga,
isto é, sobre o que faz da prépria substincia do Estado “monopdlio da violén-
cia fisica legitima”. A que necessidade responderia desde entio a existéncia de
um Estado, uma vez que sua esséncia — a violéncia — é imanente a divisao da
sociedade, jd que ¢, nesse sentido, dada antecipadamente na opressio exercida
por um grupo social sobre os outros? Ele nao seria sendo o indtil 6rgao de uma
fungao preenchida antes e alhures. (Clastres, 2003, pp. 220-221)

Na sequéncia, a contraposi¢ao de Clastres a Rousseau se desenha de maneira
definitiva: nada ¢ responsdvel em uma sociedade nao estatal por despertar o “amor-
préprio”, afeto narcisico que leva o ser humano a preferir mais a si do que a qualquer
outro, tampouco por instituir a propriedade privada. Embora nao citado, o texto

retoma e refaz o argumento de Rousseau demostrando sua impossibilidade.



141

Articular o aparecimento da mdquina estatal com a transformagio da estrutura
social leva somente a recuar o problema desse aparecimento. E entio necessd-
rio perguntar por que se produz, no seio de uma sociedade primitiva, isto &,
de uma sociedade niao-dividida, a nova divisao dos homens em dominantes e
dominados. Qual é o motor dessa transformagao maior que culminaria na
instalagao do Estado? Sua emergéncia sancionaria a legitimidade de uma pro-
priedade privada previamente surgida, e o Estado seria o representante e o
protetor dos proprietdrios. Muito bem. Mas por que se teria o surgimento da
propriedade num tipo de sociedade que ignora, por recusi-la, a propriedade?
Por que alguns desejaram proclamar um dia: isto é meu, e como os outros deixaram
que se estabelecesse assim o germe daquilo que a sociedade primitiva ignora, a
autoridade, a opressio, o Estado? O que hoje se sabe das sociedades primitivas
nao permite mais procurar no nivel econémico a origem do politico. Nao é
nesse solo que se enraiza a drvore geneal6gica do Estado. Nada existe, no fun-
cionamento econdmico de uma sociedade primitiva, de uma sociedade sem
Estado, que permita a introdugio da diferenga entre mais ricos e mais pobres,
pois ai ninguém tem o estranho desejo de fazer, possuir, parecer mais que seu
vizinho. A capacidade, igual entre todos, de satisfazer as necessidades materiais,
a troca de bens e servigos, que impede constantemente o actimulo privado dos bens,
tornam simplesmente impossivel a eclosdo de um tal desejo, desejo de posse que é
de fato desejo de poder. A sociedade primitiva, primeira sociedade de abundin-
cia, nio deixa nenhum espago para o desejo de superabundancia. (Clastres,
2003, p. 221-222, itdlicos nossos)

Se Rousseau mostra o encadeamento hipotético das necessidades que levaram a
institui¢ao do Estado em determinados lugares, Clastres, esforcando-se para consti-
tuir uma antropologia politica como ciéncia rigorosa, argumenta que nenhuma des-
sas necessidades ¢ vdlida para as sociedades americanas da floresta tropical. Em vez
de aceitar a histéria narrada por Rousseau sobre a questao da origem do Estado a
partir do desejo de prestigio que se confunde e melhor se realiza com o desejo de
poder, Clastres se vincula ao Discurso de La Boétie acerca do mistério de origem
desse inomindvel, “que a natureza nega-se ter feito, e a lingua se recusa nomear” (La
Boétie, 1999, p. 13). Clastres se pergunta: “por que os povos cessaram de ser selva-
gens? Que formiddvel acontecimento, que revolugao permitiram o surgimento da
figura do Déspota, daquele que comanda os que obedecem? De onde provém o poder
politico?” (Clastres, 2003, p. 222). Se ainda parece impossivel determinar as condi-
¢oes de aparecimento do Estado, nio é impossivel em contrapartida precisar as con-
digoes de seu nao aparecimento. Ao contrdrio de Rousseau, que considera que o
gosto do prestigio se transforma, com a pritica de uma agricultura cerealista de ex-
cedentes, em desejo de poder e dominagio efetiva, Clastres nio pensa — pois as so-
ciedades primitivas nao permitem — que a vontade de poder possa ser um suple-

mento ao desejo de prestigio ou um reflexo mecinico da acumulagao de bens.



142

Clastres mostra que as sociedades nao estatais se organizam de maneira tal que a
emergéncia dos chefes como figura de poder verticalizada e separada ¢ sistematica-
mente contrariada pelo resto da sociedade gragas a uma série de “mecanismos coleti-
vos de inibi¢ao” (Deleuze; Guattari, 2012, p. 20). De forma prudente, ele nao pre-
tende responder afirmativamente s causas que fizeram passar da indivisao a divisao,
do mudltiplo ao uno, da sociedade detentora do poder ao Estado monopolizador do
poder. O que faz é, no minimo, descartar respostas correntes, algumas delas tendo
ganhado notoriedade sob a pena de Rousseau. Seu esforco investigativo consiste em
indicar, como ele préprio afirma, “a impossibilidade interna do poder politico sepa-
rado numa sociedade primitiva, a impossibilidade de uma génese do Estado a partir
do interior da sociedade primitiva” (Clastres, 2003, p. 230), menos com a inteng¢ao de
desenvolver uma teoria geral da inibi¢ao do que mostrar como esses mecanismos fo-

ram utilizados por algumas sociedades a fim de evitar o aparecimento do Estado.

Bibliografia
Abensour, M. (rrg.) (1987). Lesprit des lois sauvages: Pierre Clastres ou une nouvelle
anthropologie politique. Paris: Seuil.

Bachofen, B. (2021). “O selvagem, os selvagens: teoria das sociedades iniciadas”.
Trad. Kamila Babiuki. In: Moreira, L.; Lins, F. P.; Do Nascimento, M. M.
(org.). Os selvagens de Roussean. Campinas: Editora Phi, pp. 31-52.

Clastres, P. (2003). A sociedade contra o estado. Trad. Theo Santiago. Sao Paulo:
Cosac Naify.

(2004). Arqueologia da violéncia. Trad. Paulo Neves. Sao Paulo: Cosac
Naify.
Deleuze, G.; Guattari, F. (1980). Mil platés: capitalismo e esquizofrenia 2. Vol. s.
Trad. Peter Pal Pelbart; Janice Caiafa. Sao Paulo: Editora 34, 2012.

Graeber, D. (2004). Fragmentos de antropologia anarquista. 2* ed. Trad. Ambar Se-
well. Barcelona: Virus Editorial, 2019.

Graeber, D.; Wengrow, D. (2018). “Comment changer le cours de Ihistoire (ou au
moins du passé)”. Trad. Valentine Dervaux. Revue du Crieur, 3 (n° 11), p. 4-29.

La Boétie, E. (1999). Discurso da servidio voluntdria. Trad. Laymert Garcia dos San-
tos. Sao Paulo: Brasiliense.

Nascimento, M. M. (2016). “Entre a escala e o programa”. In: A farsa da represen-
tagdo politica. Sao Paulo: Discurso Editorial.

Rousseau, J.-J. (2020). Escritos sobre a politica e as artes. Trad. Pedro Paulo Pimenta
et al. Sao Paulo; Brasilia: Ubu Editora; Editora UNB.

Sahlins, M. (1972). Age de pierre, dge dabondance: ['économie des sociétés primitives.
Trad. Tina Jolas. Paris: Gallimard, 1976.



143

Sztutman, R. (2012). O profeta e o principal: a agio politica amerindia e seus persona-
gens. Sao Paulo: Edusp, 2012.

Testart, A. (2005). Eléments de classification des sociétés. Paris: Editions Errance.

Tible, ]J. (2013). Marx selvagem. Sao Paulo: Autonomia Literdria, 2020.

Viveiros de Castro, E. (2014) “O intempestivo, ainda. Posfécio”. In: Clastres, P.
Arqueologia da violéncia. Trad. Paulo Neves. Sao Paulo: Cosac Naify.






Traducao



Da imitacao teatral, ou “Ensaio extraido
dos Dialogos de Platao”

Jean-Jacques Rousseau

ORIGINAL De limitation théitrale. In: Euvres complétes. t. V. Ecrits sur la musique, la
langue et le théatre. Edition publiée sous la direction de Bernard Gagnebin
et Marcel Raymond. Paris: Gallimard, 1995, p. 1195-1211.

De limitation théitrale. In: Euvres complétes. Sous la direction de Raymond
Trousson et Frédéric S. Eigeldinger. t. XVI1. Théitre | Ecrits sur le théatre.
Geneve/Paris: Slatkine/Champion, 2012, p. 657-673.

TRADUCAO Fabio Stieltjes Yasoshima | Universidade de Sao Paulo (USP)

Apresentacao

O texto intitulado Da imitagio teatral foi escrito por Rousseau provavelmente no
mesmo ano da redagao e publicagio de sua Carta a d’Alembert sobre os espetdculos
teatrais' (1758), embora a adverténcia do préprio filésofo (datada do final de agosto
de 1763) seja um forte indicativo de que tenha sido remanejado cinco anos apds seu
primeiro esbogo.” Certo é que sua primeira publicagio se deu em 1764.°

Nao por acaso, este breve texto, cujo interesse foi decerto ocultado pela eloquén-
cia da Carta, apresenta uma afinidade com ela® que vai muito além da mera sincro-

nia entre as datas de elaboragao desses dois escritos.

' Ver Rousseau, 1995, p. I-125; 2020, p. 355-494.

2 Ver Schulthess, 2012, p. 651-652.

3 Ver Schulthess, 2012, p. 655.

# Para nio falar de outros escritos do filésofo genebrino, como o Discurso sobre as ciéncias e as artes, no qual
Rousseau — como bem observou Maria das Gragas de Souza, em nota a sua traducio do mesmo Discurso —,
também faz “uma adaptagio de passagens de Platao”, mais precisamente da Apologia de Scrates (22¢-23b); e

o faz, como aponta Daniel Schulthess, & maneira de uma “colagem”, tal como mais tarde procederd na com-
posicdo sobre a imitagio teatral. Schultess observou precisamente que, no Discurso, esse mesmo “Sécrates da



147

Ora, assim como a célebre Carta que, como bem lembra Franklin de Mattos,
“consumou sua ruptura [de Rousseau] com os filésofos ilustrados e cujas circuns-
tincias de composigao se originam [...] na biografia de Voltaire” (Franklin de Mat-
tos, 2012, p. 91), o opusculo sobre a imita¢io teatral também teve como pano de
fundo a querela com seu arquirrival e chegou mesmo a descortinar o imenso des-
gosto do autor de Sémiramis por esta “bagatela” (segundo a defini¢io que Rousseau
d4 na adverténcia a seu préprio texto). Com efeito, em carta datada de 20 de margo
de 1764, Voltaire escreve a0 matemadtico suico Gabriel Cramer: “A imitacio teatral
de J.J.: uma obra enfadonha e detestdvel. Esse Jean-Jacques é um verdadeiro patife”.
(Goubhier, 1983, p. 199 € 413 n. 40). Ademais, como aponta Henri Goubhier, ao ouvir
falar deste escrito de Rousseau, Voltaire supoe tratar-se de “uma sequéncia a Carta
sobre os espetdculos”, porquanto escreve a0 mesmo Cramer, em carta de 8 de margo
do mesmo ano: “Para mim, serd um prazer se o sr. Cramer quiser enviar-me as alti-
mas golfadas de J.J. contra o teatro.” (Gouhier, 1983, p. 199 e 413 n. 38). Trés dias
mais tarde, provavelmente apds ter passado os olhos pelo texto Da imitagdo teatral,
Voltaire confessaria a um amigo de Rousseau que este escrito “desse pobre Jean-
Jacques” nio mereceria a “honra” de ser queimado, pois sequer seria lido (carta a
Moultou, datada de 11 de marco de 1764); apds o que arremata, com uma tirada
mordaz: “Temo que o homem se torne completamente louco: os devotos dirao que
¢ uma punigao divina”. (Gouhier, 1983, p. 199 e 413 n. 39).

Todavia, mais importante do que a notdria rivalidade entre Voltaire ¢ Rousseau’
— a qual ndo poderia deixar de se manifestar, em se tratando da publicagio de um
texto sobre teatro — é o fato de que, ainda hoje, podemos colocar a seguinte questao,
a0 lermos essas reflexdes do autor genebrino, explicitamente calcadas em passagens de
diferentes didlogos platdnicos, sobretudo A Repriblica®: afinal, teria Rousseau “assimi-
lado o poeta de Platio ao ‘poeta’ do século XVIII, que é essencialmente um autor
dramidtico”? (Wyss, 1995). Ora, seria descabido tentar reconstituir aqui o pensamento
do séc. XVIII - sobretudo o de Voltaire e Diderot, bem como as reflexées do préprio

Rousseau — sobre o teatro.” Contudo, como bem observou Luciano Facanha, vale

Apologia platdnica aparecia como testemunha privilegiada da tese geral, por sua critica virulenta dos ‘poetas’
e dos ‘artistas”. (Rousseau, 2020, p. 48; Schulthess, 2012, p. 651).

Sobre esse tema, ver Belaval, 1978, p. 371-384.

Segundo Daniel Schulthess, tudo leva a crer que Rousseau tenha utilizado uma edigio lionesa de 1550 da
traducio latina de Platdo realizada por Marsilio Ficino (Schulthess, 2012, p. 654). Ver (abaixo) nota sobre os
didlogos platonicos a partir dos quais Rousseau compés o ensaio em questio.

Sobre esse tema, ver Franklin de Mattos 2001 e 2012.



lembrar que, assim como na Carta, a mesma “negatividade da mimesis teatral tratada
por Rousseau [...] recebeu um tratamento pormenorizado” no texto Da imitagdo te-
atral. Além disso, ainda de acordo com Faganha, “o interessante é que Jean-Jacques,
além de acompanhar e remontar a condenagio de Platao aos poetas, no livro X da
Repiiblica (595a-608b), explicou e justificou a critica platonica a mimesis, sem deixar
de incluir alguns outros pontos, como uma espécie de atualizagao a sua negatividade
mimética para a cena teatral do século XVIII”. (Faganha, 2019, p. 223 n. 12).

Nesse sentido, é curioso notar que, muito embora certas passagens do seu ensaio
sobre a imitagao teatral — decerto inspiradas em Platao — claramente se afastem da argu-
mentagdo platonica®, a ponto de imprimir-lhe um acento critico que se estende até
mesmo 2 figura do philosophé’, o escrito Da imitagio teatral contribuiu sobremaneira
para projetar uma “imagem platonizante” de Rousseau, chegando mesmo a transforma-
lo, ainda no século XVIII, em um “arauto de Platao” (Schulthess, 2012, p. 655).

De todo modo, o tom e, sobretudo, o valor deste “ensaio extraido dos didlogos
de Platao™'’ — breve composigao cuja relevincia é certamente maior do que aquela
que lhe atribui Rousseau no “prélogo™! da imitagio teatral —, sao, sem sombra de
duvida, inequivocos, e encontram-se energicamente expressos nesta indicagio da
Carta a d’Alembert, da qual foi expurgado: “Pois nao é bom que nos mostrem toda
sorte de imitagdes, mas apenas as das coisas honestas, e que convenham a homens
livres.” (Rousseau, 2020 [1758], p. 476).

Sobre a incompatibilidade entre o esforgo de Platio no sentido de “reconfigurar os horizontes culturais da
cidade harmoniosa e unida” e o pensamento de Rousseau sobre o teatro, ver Schulthess. 2012, p. 651 ez seq..

Como nesta contundente passagem: “Objetar-me-eis que o filésofo tampouco pratica todas as artes de que
fala, e que frequentemente estende suas ideias tdo longe quanto o poeta estende suas imagens. Admito; mas
o filésofo nio se apresenta como conhecedor da verdade: ele a busca, ele examina, discute, amplia nossas
visoes, instrui-nos até ao se enganar; ele apresenta suas dividas como dutvidas, suas conjecturas como conjec-
turas, e s6 afirma o que sabe. O filésofo que raciocina submete suas razées ao nosso juizo; o poeta e imitador
apresenta-se como juiz. Ao apresentar-nos suas imagens, ele as declara em conformidade com a verdade: ele
¢, portanto, obrigado a conhecé-la, caso sua arte tenha alguma realidade; e ao pintar tudo, ele aparenta tudo
saber. O poeta ¢ o pintor que produz a imagem; o filésofo é o arquiteto que delineia o plano: um nio se digna
nem mesmo se aproximar do objeto para pintd-lo; o outro calcula antes de tragar”. (Rousseau, 1995, p. 1204).
Ver também Rousseau, 2012, p. 666 n. 1.

Subtitulo acrescentado pelos editores do texto estabelecido por Daniel Schulthess (Rousseau, 2012, p. 657).

Basta confrontar o jd mencionado qualificativo (“bagatela”) que lhe atribui Rousseau, na adverténcia ao texto
que ora apresentamos, com estas linhas dos Didlogos de Rousseau, juiz de Jean-Jacques: “[...] A Carta a d’Alem-
bert sobre os espetdculos, [A Nova) Heloisa, Emilio, o Contrato social, os Ensaios sobre a paz perpétua e sobre a
imitagdo teatral, e outros escritos — ndo menos dignos de estima — que deixaram de vir a lume sdo frutos do
retiro de J.J. Duvido que algum filésofo tenha meditado mais profundamente, qui¢cd mais proveitosamente,
e escrito mais em tio pouco tempo.” (Rousseau, 1999, p. 202; negrito nosso).



149

Bibliografia

Belaval, Y. (1978). “Voltaire ou Rousseau”. Revue Internationale de Philosophie, Paris.
V. 124-125, fasc. 2-3, 32 année, p. 371-384.

Diderot, D. (2015). Enciclopédia, ou Diciondrio razoado das ciéncias, das artes e dos
oficios. Volume s: Sociedade e artes. Org. Pedro Paulo Pimenta; Maria das Gragas
de Souza. Trad. Maria das Gragas de Souza ez al. Sao Paulo: Editora Unesp.

Facanha, L. S. (2019). “Teatro, um quadro das paixdes humanas: critica ao etno-
centrismo, corrup¢ao do gosto e degeneragao dos costumes em Rousseau”.
DoisPontos:, [S.1.], v. 16, n. 1, Ago. 2019, p. 214-235.

Goubhier, H. (1983). Rousseau et Voltaire: portraits dans deux miroirs. Paris: Librairie
Philosophique J. Vrin.

Homero (2018). [liada. Trad. Christian Werner. Sao Paulo: Ubu Editora/SESI-SP
Editora.

Mattos, F. (2001). O fildsofo e o comediante: ensaios sobre literatura e filosofia na Ilus-
tragdo. Preficio Bento Prado Junior. Belo Horizonte: Editora UFMG.

(2012). “A querela do teatro no século XVIII — Voltaire, Diderot, Ro-
usseau”. In: Espindola, Arlei de (org.). Rousseau: pontos e contrapontos. Sao Paulo:
Editora Barcarolla; Discurso Editorial, 2012, p. 83-95.

Platao (2006). A Repiiblica — ou sobre a justi¢a, didlogo politico. Trad. Anna Lia Ama-
ral de Almeida Prado. Revisdo técnica e introdugio Roberto Bolzani Filho. Sao
Paulo: Martins Fontes, 2006.

(2010). As Leis, ou da legislagio e Epinomis. 22 ed. Trad., notas e intro-
ducio Edson Bini. Preficio de Dalmo de Abreu Dallari. Bauru: Edipro.

Rousseau, J.-J. (1995a). De Uimitation théitrale. In: (Euvres complétes. t.V. Ecrits sur
la musique, la langue et le théitre. Edition publiée sous la direction de Bernard
Gagnebin et Marcel Raymond. Paris: Gallimard, p. 1195-1211.

(1995b). Lettre & d’Alembert. In: (Euvres complétes. +.V. Ecrits sur la
musique, la langue et le théatre. Edition publiée sous la direction de Bernard
Gagnebin et Marcel Raymond. Paris: Gallimard, p. 1-125.

(1999). Dialogues de Rousseau juge de Jean-Jacques — suivis de Le Lévite
d’Ephraim. Présentation, notes et dossier documentaire par Erik Leborgne. Pa-
ris: Flammarion.

(2004). Emilio, ou Da educacio. Trad. Roberto Leal Ferreira. 32 ed.
Sao Paulo: Martins Fontes.

(2012). De limitation théitrale. In : (Euvres complétes. Sous la direction
de Raymond Trousson et Frédéric S. Eigeldinger. t. XVI. Théitre | Ecrits sur le
théitre. Geneve; Paris: Slatkine; Champion, p. 657-673.



150

(2020). Carta a d’Alembert sobre os espetdculos teatrais. In: Escritos sobre
a politica e as artes. Trad. Pedro Paulo Pimenta ez a/. Sao Paulo; Brasilia: Ubu
Editora; Editora UnB, p. 355-494.

(2020). Escritos sobre a politica e as artes. Trad. Pedro Paulo Pimenta
et al. Sao Paulo; Brasilia: Ubu Editora; Editora UnB.

Schulthess, D. (2012). “De I'imitation théatrale”. In: (Euvres complétes. Sous la di-
rection de Raymond Trousson et Frédéric S. Eigeldinger. t. XVI. Thésatre | Ecrits
sur le théitre. Geneve; Paris: Slatkine/Champion, p. 651-655.

Wyss, A. (1995) “Appendice I — De I'imitation théatrale”. In: (Euvres complétes. t.V.
Ecrits sur la musique, la langue et le théitre. Edition publiée sous la direction de
Bernard Gagnebin et Marcel Raymond. Paris: Gallimard, CCXCXIX-CCC.



Da imitacao teatral

Advertéencia’

Este pequeno escrito é apenas uma espécie de excerto de vdrias passagens em que
Platdo trata da imitagao teatral.” Minha contribuigao limitou-se a coligi-las e enca-
ded-las na forma de um discurso continuo, em vez da forma de didlogo que apre-
sentam no original. O que ensejou esse trabalho foi a Carta a d’Alembert sobre os
espetdculos; mas, como nao pude incorpord-lo comodamente a ela, deixei-o de lado
para ser empregado em outro lugar ou totalmente suprimido. Desde entdo que, ao
deixar as minhas maos, esse escrito passou a integrar, nao sei como, um negdcio que
nao me dizia respeito. O manuscrito voltou para mim, mas o livreiro o reclamou
como tendo sido por ele adquirido de boa-fé, e quanto a isso nao quero contradizer

aquele que lhe cedeu. Eis como essa bagatela se dd a lume hoje.
ke

Quanto mais penso no estabelecimento de nossa reptblica imagindria, tanto mais
me parece que lhe prescrevemos leis titeis e apropriadas a natureza do homem. Julgo,
sobretudo, que importava fixar, como fizemos, limites a licenga dos poetas, e proi-
bir-lhes todas as partes de sua arte que dizem respeito 4 imitagao. Nés até retoma-
remos, se quiserdes, esse assunto, agora que as coisas mais importantes foram exa-
minadas; e, esperando que nao me denunciareis a esses perigosos inimigos, eu vos
confessarei que considero todos os autores dramdticos como os corruptores do povo
ou de todo aquele que, deixando-se divertir com suas imagens, nio é capaz de con-
siderd-las a partir de seu verdadeiro ponto de vista, nem de aplicar a essas fabulas o

antidoto de que necessitam. Por mais que respeite Homero, seu modelo e seu

' Todas as notas de rodapé identificadas com asterisco sio da autoria de Rousseau; as demais notas sio do

tradutor. (N. T.)

> O presente texto de Rousseau combina passagens extraidas, sobretudo, do livro X, s9sa et seq., e do livro III,
386a-388¢ [ibidem, p. 87 et seq.], da Repiiblica [trad. bras.: A Repiiblica — ou sobre a justica, didlogo politico.
Trad. Anna Lia Amaral de Almeida Prado. Revisio técnica e introdugao Roberto Bolzani Filho. Sao Paulo:
Martins Fontes, 2006, p. 381 et seq.]; mas também de As Leis, Livro VII, 816d-817c [trad. bras.: As Leis, ou da
legislagio e Epinomis. 22 ed. revista. Tradugdo, notas e introdugio de Edson Bini. Preficio de Dalmo de Abreu
Dallari. Bauru: Edipro, 2010, p. 312-313], e outros didlogos, tais como: Jon, Gérgias e Fedro. (N. T.)



152

primeiro mestre, nao creio lhe dever maior considera¢ao do que a verdade; e para
comegar por assegurar-me dela, antes de tudo irei buscar o que ¢ imitagao.

Para imitar um objeto, dele é preciso ter a ideia. Essa ideia é abstrata, absoluta,
unica e independente do nimero de exemplares que possam existir desse objeto na
natureza. Essa ideia é sempre anterior a sua execugio, pois o arquiteto que constroi
um paldcio tem a ideia de um paldcio antes de iniciar o seu.” Ele nao fabrica o mo-
delo, ele o segue, e esse modelo encontra-se antes de tudo em seu espirito.

Limitado por sua arte a esse Ginico objeto, esse artista s6 ¢ capaz de fazer seu
paldcio ou outros paldcios semelhantes: mas hd outros muito mais universais, que
sao tudo o que pode executar qualquer artifice no mundo, tudo o que a natureza
produz, tudo o que os préprios deuses podem fazer de visivel no céu, na terra e nos
infernos. Compreendeis que esses artistas tao maravilhosos sao pintores, e até o mais
ignorante dos homens pode fazer a mesma coisa com um espelho. Vés me direis que
o pintor nao produz essas coisas, mas suas imagens: da mesma maneira faz o artifice
que as fabrica realmente, ja que ele copia um modelo que existia antes delas.

Vejo aqui trés paldcios bem distintos. Primeiramente, o modelo ou a ideia original
que existe no entendimento do arquiteto, na natureza, ou pelo menos em seu autor,
com todas as ideias possiveis de que ele é a fonte. Em segundo lugar, o paldcio do
arquiteto, que ¢ a imagem desse modelo; e, enfim, o paldcio do pintor, que é a imagem
daquele do arquiteto. Assim, Deus, o arquiteto e o pintor sio os autores desses trés
paldcios. O primeiro paldcio ¢ a ideia original, existente por si mesma; o segundo é a
sua imagem; o terceiro é a imagem da imagem, ou o que chamamos propriamente de
imitagao. De onde se segue que a imitagdo nao ocupa, como se acredita, o segundo
grau, mas o terceiro na ordem dos seres, e que, como nenhuma imagem ¢ exata e
perfeita, a imitagao é sempre um grau mais afastada da verdade do que se pensa.

O arquiteto pode fazer vérios paldcios a partir do mesmo modelo; o pintor, vérios
quadros do mesmo paldcio; mas quanto ao tipo ou modelo original, ele é tnico.
Pois se supuséssemos que dele existissem dois semelhantes, eles nao seriam mais ori-
ginais: teriam um modelo original, comum a ambos, e apenas este seria o verdadeiro.
Tudo o que afirmo aqui sobre a pintura ¢ aplicdvel a imitagdo teatral; mas antes de

chegar a esse ponto, examinemos mais detalhadamente as imita¢oes do pintor.

® Nesse exemplo, Rousseau substitui o moveleiro que fabrica camas, tal como aparece no texto original da
Repiiblica de Platao, pelo arquiteto que, a partir da ideia de paldcio, projeta e constréi uma dessas suntuosas

residéncias. (N. T..)



I53

Nao somente ele imita em seus quadros apenas as imagens das coisas, a saber: as
producoes sensiveis da natureza e as obras dos artistas; ele nem mesmo busca apre-
sentar exatamente a verdade do objeto, mas a aparéncia: ele o pinta tal como parece
ser, e nao tal como é. Ele o pinta sob um dnico ponto de vista e, ao escolher esse
ponto de vista a seu bel-prazer, ele torna, segundo lhe convém, o mesmo objeto
agraddvel ou disforme aos olhos dos espectadores. Assim, jamais depende deles jul-
gar o préprio objeto imitado, mas sao forcados a julgd-lo com base em certa aparén-
cia, e como apraz ao imitador; nio raro eles até o julgam s pelo hdbito, e o arbitrario
toma parte até mesmo na imitagao.”

A arte de representar os objetos é muito diferente da arte de fazer com que sejam
conhecidos. A primeira agrada sem instruir; a segunda instrui sem agradar. O artista
que delineia um plano e toma as medidas exatas nao faz nada muito agraddvel a
vista; logo, seu trabalho é procurado apenas pelas pessoas do oficio. Mas aquele que
traga uma perspectiva deleita o povo e os ignorantes, pois nao os faz conhecer nada,
e s6 lhes apresenta a aparéncia do que jd conheciam. Acrescentai o fato de que, como
a medida nos apresenta sucessivamente uma dimensao e depois outra, por meio dela

descobrimos lentamente a verdade das coisas; ao passo que a aparéncia nos apresenta

* A experiéncia nos ensina que a bela harmonia ndo deleita um ouvido nio instruido, que é unicamente o habito
que nos torna agraddveis as consonéncias, ¢ nos permite distingui-las dos intervalos mais discordantes. Quanto
a simplicidade das relagées, sobre a qual quiseram fundamentar o prazer da harmonia, mostrei no verbete “Con-
sonéncia”, da Enciclopédia, que esse principio ¢ insustentdvel, e creio ser fdcil provar que toda a nossa harmonia
¢ uma invengio bdrbara e antiquada que s6 ao longo do tempo se tornou uma arte de imitagio. Um magistrado
estudioso que, em seus momentos de lazer, em vez de ir ouvir musica, diverte-se aprofundando seus sistemas,
descobriu que a relagio da quinta é de dois a trés apenas por aproximagio, e que essa relacio ¢ rigorosamente
incomensurdvel. Ninguém seria capaz de negar que seja assim pelo menos em nossos cravos, em virtude do
temperamento; o que ndo impede que essas quintas assim temperadas nos parecam agraddveis. Ora, onde se
encontra, num caso como esse, a simplicidade da relagio que deveria tornd-las assim para nés? Ainda nio sabe-
mos se o nosso sistema de musica nio é fundado sobre puras conven¢oes; nio sabemos se os seus principios nao
sdo totalmente arbitrdrios, e se qualquer outro sistema, substituido por esse, nio seria capaz, pelo hébito, de nos
agradar igualmente. E uma questio discutida noutra parte. Por uma analogia bastante natural, essas reflexes
poderiam provocar outras a respeito da pintura: sobre a tonalidade de um quadro, sobre a harmonia das cores,
sobre certas partes do desenho das quais o arbitrério talvez participe mais do que se pensa, e em relagio as quais
a prépria imitagio pode ter regras de convengio. Por que os pintores nio ousam empreender imita¢des novas,
cuja novidade ¢é a tinica coisa que possuem contra elas mesmas, e além disso parecem concernir inteiramente &
arte? Por exemplo, para eles é um jogo fazer com que uma superficie plana pareca em relevo: por que entio
nenhum deles tentou conferir a aparéncia de uma superficie plana a um relevo? Se eles fazem com que um teto
pareca uma abdbada, por que nio fazem com que uma abdbada parega um teto? As sombras, dirdo eles, mudam
de aparéncia sob diversos pontos de vista; 0 que nao ocorre com as superficies planas. Afastemos essa dificuldade,
€ pecamos para um pintor pintar e colorir uma estdtua de modo que parega plana, regular ¢ da mesma cor, sem
nenhum desenho, sob uma tnica luz e sob um tnico ponto de vista. Essas novas consideragoes talvez nio se
revelem indignas de serem examinadas pelo amador esclarecido que tio bem filosofou sobre essa arte. (N. A.)
[Ver os capitulos XII e XIII do Ensaio sobre a origem das linguas em que se fala da melodia e da imitagio musical,
in: Rousseau, 2020, p. 331 5q.; € também os verbetes “Harmonia” e “Melodia”, na edigio brasileira da Enciclopédia

de Diderot e d’Alembert; v. 5, 2015 (N. T.)]



154

tudo a um s6 tempo e, sob a presuncio de uma maior capacidade de intelecgio,
deleita os sentidos ao seduzir o amor-préprio.

As representagoes do pintor, desprovidas de toda realidade, nem sequer produ-
zem essa aparéncia, a nao ser por meio de algumas sombras vas e de alguns frivolos
simulacros que ele faz com que sejam tomados pelo préprio objeto. Se houvesse
alguma mescla de verdade em suas imitagdes, seria preciso que ele conhecesse os
objetos que imita; ele seria naturalista, artifice, fisico, antes de ser pintor. Mas, pelo
contrdrio, a extensao de sua arte fundamenta-se apenas em sua ignorancia; e ele tudo
pinta sé porque no necessita conhecer nada. Quando nos apresenta um filésofo em
meditagao, um astronomo observando os astros, um geémetra tragando figuras, um
torneiro em sua oficina, para tanto ele torneia, calcula, medita, observa os astros?
De modo algum; ele apenas pinta. Incapaz de explicar qualquer um dos objetos
presentes em seu quadro, o pintor nos ilude duplamente por meio de suas imitagoes,
seja ao nos oferecer uma aparéncia vaga e enganosa, da qual nem ele nem nés con-
seguirfamos distinguir o erro; seja ao empregar falsas medidas para produzir essa
aparéncia, isto ¢, alterando todas as verdadeiras dimensoes segundo as leis da pers-
pectiva, de modo que, se o senso do espectador nao percebe a alteragdo e limita-se a
ver o quadro tal como ¢, ele ird se enganar quanto a todas relagoes das coisas que se
lhe apresentam ou julgard serem todas falsas. Contudo, a ilusio serd tal que os cré-
dulos e as criangas serdo induzidos em erro, e acreditarao ver objetos que o préprio
pintor nio conhece, e artifices de um oficio de que ele nao entende nada.

Aprendamos com esse exemplo a desconfiar dessa gente entendedora, habil em
todas as artes, versada em todas as ciéncias, que sabe tudo, que pondera sobre tudo
e que parece concentrar em si os talentos de todos os mortais. Se alguém nos disser
que conhece um desses homens maravilhosos, asseguremos-lhe, sem hesitar, que é a
vitima dos prestigios de um charlatdo, e que todo o saber desse grande filésofo é
fundado apenas sobre a ignorincia de seus admiradores, que nao sio capazes de
distinguir o erro da verdade, nem a imitagao do objeto imitado.

Isso nos leva ao exame dos autores trdgicos e de Homero, seu guia*; pois muitos
asseguram que ¢ preciso que um poeta tragico saiba tudo: que ele conhega a fundo as
virtudes e os vicios, a politica e a moral, as leis divinas e humanas; e que possua a

ciéncia de todas as coisas de que trata, ou entdo nunca fard nada de bom. Busquemos,

* Era opinido corrente entre os antigos que todos os seus autores tragicos fossem apenas plagidrios e imitadores
de Homero. Alguém dizia das tragédias de Euripides: “Sao os restos dos banquetes de Homero que um con-
viva leva para casa.”. (N. A.)



I55

entlo, se aqueles que elevam a poesia a esse ponto de sublimidade nio se deixam en-
ganar igualmente pela arte imitativa dos poetas; se sua admiracao por essas obras imor-
tais nao os impede de ver quao longe elas se encontram do real, de compreender que
sao cores sem densidade, fantasmas ilusérios, sombras; e que, para tracar semelhantes
imagens, nao hd nada menos necessirio do que o conhecimento da verdade; ou entao,
se existe em tudo isso alguma utilidade real, e se os poetas conhecem de fato essa
multiplicidade de coisas sobre as quais o vulgo acha que eles falam muito bem.
Dizei-me, meus amigos, se alguém pudesse escolher entre o retrato de sua amada
e o original, qual deles pensarieis que escolheria? Se algum artista pudesse produzir
igualmente o objeto imitado e seu simulacro, acaso ele daria preferéncia ao ultimo,
enquanto objeto de alguma importincia, e contentar-se-ia com a imagem pictérica de
uma casa, quando poderia fazer uma casa de verdade? Logo, se o autor trdgico real-
mente conhecesse as coisas que pretende pintar, se ele tivesse as qualidades que des-
creve, se ele préprio soubesse fazer tudo o que faz seus personagens representarem,
nao cultivaria os talentos deles? Nao praticaria suas virtudes? Acaso nio erigiria mo-
numentos para sua propria gléria, e nao para a deles? E nao preferiria ele préprio fazer
agoes louvéveis a limitar-se a louvar as dos outros? Decerto o mérito seria completa-
mente diferente; e ndo haveria razao para que, sendo capaz do méximo, ele se limitasse
ao minimo. Mas o que pensar daquele que quer nos ensinar o que nio péde aprender?
E quem nao riria ao ver uma multidao estipida indo admirar todos os ardores da
politica e do coragao humano apresentados por um estouvado de vinte anos, a quem
o mais desajuizado do ptiblico nao desejaria confiar a menor de suas ocupagdes?
Deixemos o que diz respeito aos talentos e as artes. Quando Homero fala tao
bem do saber de Macdon®, nio lhe exigimos que exponha seus conhecimentos sobre
o mesmo assunto. Nao procuramos saber dos doentes que ele curou, dos alunos que
ele formou em medicina, das obras-primas de gravura e de ourivesaria que ele exe-
cutou, dos artifices que ele instruiu, dos monumentos de sua inddstria. Admitamos
que ele nos ensine tudo isso, sem saber se em todas essas coisas ele é versado. Mas
quando ele nos fala da guerra, do governo, das leis, das ciéncias que demandam o
mais longo estudo e que tém a maior importincia para a felicidade dos homens,
ousemos interrompé-lo um momento e interrogé-lo desta maneira: O divino Ho-

mero! nés admiramos vossas ligoes; e, para segui-las, s6 esperamos ver de que modo

# Na passagem correspondente da Repriblica (s99b-c), Platio menciona Asclépio, que Rousseau substitui, aqui,
por Macdon (um dos filhos do deus Asclépio), o qual figura no poema épico Iliada, atribuido a Homero. Cf.
Homero, lliada (2018). (N. T.)



vos as praticais; se v6s sois realmente o que vos esforcais por parecer; se vossas imi-
tagdes nao ocupam o terceiro lugar, mas o segundo a contar da verdade, vejamos em
vés o modelo que pintais para nés em vossas obras; mostrai-nos o comandante, o
legislador e o sdbio, dos quais nos ofereceis tao audaciosamente o retrato. A Grécia
e o mundo inteiro celebram os dons dos grandes homens que dominaram essas artes
sublimes cujos preceitos vos custam tao pouco. Licurgo conferiu leis a Esparta; Ca-
rondas, a Sicilia e a Itdlia; Minos, aos cretenses; e Sélon, a nés. Quanto aos deveres
da vida, a sdbia administragio da casa e a conduta de um cidadio em todas as idades,
Tales de Mileto e o cita Anacdrsis apresentaram a um sé tempo o exemplo e os
preceitos. Serd preciso ensinar a outros esses mesmos deveres, e instituir filésofos e
sdbios que pratiquem o que lhes foi ensinado? Assim fez Zoroastro com os magos,
Pitdgoras com seus discipulos, Licurgo com seus concidadaos. Mas vés, Homero, se
¢ verdade que sobressaistes em tantos dominios; se é verdade que podeis instruir os
homens e tornd-los melhores; se é verdade que a imitagao associastes a inteligéncia,
e ao discurso, o saber; vejamos as obras que provam vossa habilidade, os Estados que
instituistes, as virtudes que vos honram, os discipulos que fizestes, as batalhas que
ganhastes e as riquezas que adquiristes. Acaso nio granjeastes multidoes de amigos
e nao fizestes com que todos vos amassem e vos honrassem? Como ¢ possivel que
tenhais atraido somente Credfilo? E ainda fizestes dele um ingrato. Qué?! Um Pro-
tigoras de Abdera, um Prédico de Ceos, sem abandonar uma vida simples e retirada,
reuniram seus contemporaneos ao seu redor e os persuadiram a aprender somente
com eles a arte de governar seu pais, sua familia e a si préprios; e esses homens tao
maravilhosos, como um Hesiodo, ou um Homero, que tudo sabiam, que tudo po-
diam ensinar aos homens de seu tempo, foram negligenciados a ponto de andarem
errantes, mendigando no mundo inteiro e cantando seus versos de cidade em cidade,
como vis saltimbancos! Nesses séculos rudes em que o peso da ignorancia comegava
a se manifestar, em que a necessidade e o desejo de conhecimento concorriam para
tornar util e respeitdvel qualquer homem um pouco mais instruido que os outros,
se esses tivessem sido tdo eruditos quanto pareciam ser, se tivessem possuido todas
as qualidades que faziam brilhar com tanta pompa, eles teriam sido considerados
prodigios, teriam sido procurados por todos, cada qual ficaria ansioso para tirar pro-
veito deles, para deles dispor, para manté-los por perto; e aqueles que nao os pudes-

sem fixar em sua companhia prefeririam segui-los mundo afora a perder uma



157

oportunidade tao rara de se instruirem e de se tornarem heréis semelhantes aqueles
que fizeram com que eles admirassem.”

Convenhamos, portanto, que todos os poetas, a comegar por Homero, em suas
representagdes nao nos apresentam o modelo das virtudes, dos talentos, das quali-
dades da alma, nem os outros objetos do entendimento e dos sentidos que eles nao
possuem em si préprios, mas as imagens de todos esses objetos tiradas de objetos
estranhos; e que, nesse sentido, eles nio se encontram mais préximos da verdade,
quando nos apresentam os tragos de um heréi ou de um comandante, do que um
pintor que, ao pintar um gedmetra ou um artifice, nao leva em conta o oficio do
qual ele nada entende, mas somente as cores e a figura. Assim os nomes e as palavras
iludem aqueles que, sensiveis ao ritmo e & harmonia, deixam-se fascinar pela arte
encantadora do poeta e se entregam a seducio pela atragao do prazer; de modo que
tomam pelos préprios objetos as imagens de objetos que nao sao conhecidos por
eles nem pelos autores, e temem desenganar-se de um erro que os deleita, seja ao
ludibriar sua ignoréncia, seja pelas agraddveis sensagoes que acompanham esse erro.

De fato, retirai da mais brilhante dessas representagdes o encanto dos versos e os
ornamentos alheios que a embelezam; despojai-a do colorido da poesia ou do estilo,
e deixai apenas a intencao, tereis dificuldade em reconhecé-la, ou, se for reconheci-
vel, ndo mais agradard: como essas criangas mais graciosas do que belas, que, ador-
nadas apenas com sua flor de juventude, perdem com ela todos os seus encantos,
sem nada perder de seus tragos.

Nao somente o imitador ou o autor do simulacro conhece apenas a aparéncia do
objeto imitado, mas a verdadeira compreensao desse objeto nio cabe nem mesmo
aquele que o produziu. Vejo neste quadro cavalos atrelados a carruagem de Heitor:
esses cavalos tém arreios, freios e rédeas; o ourives, o ferreiro e o seleiro produziram
esses diferentes objetos, o pintor os representou; mas nem o artifice que os fabrica,
nem o pintor que os desenha sabe como devem ser: cabe ao estribeiro ou ao cocheiro
que se serve deles determinar sua forma com base em seu uso; s6 a ele compete julgar
se foram bem ou mal-executados e corrigir seus defeitos. Assim, em todo utensilio

possivel hd trés aspectos priticos a serem considerados, a saber: o uso, a fabricagio e

* Platao nio quer dizer que um homem resoluto em seus interesses e versado nos negécios lucrativos, ao fazer
comércio da poesia, ou por outros meios, nio possa enriquecer. Mas enriquecer e ilustrar-se com o oficio do
poeta ¢ muito diferente de enriquecer e ilustrar-se com os talentos que o poeta pretende ensinar. E verdade
que poderiam alegar a Platio o exemplo de Tirteu; mas ele se livrou dessa dificuldade com uma distingao:
considerando-o antes orador que poeta. (N. A.)



a imitagdo. Estas duas ultimas artes dependem manifestamente da primeira, e nao
ha nada imitdvel na natureza a que nao possam ser aplicadas as mesmas distingoes.

Se a utilidade, a correcao e a beleza de um utensilio, de um animal ou de uma
agao correspondem ao uso que se faz deles; se s6 depende daquele que os emprega
indicar o modelo e julgar se esse modelo ¢ fielmente executado: por menos que o
imitador esteja em condigoes de se pronunciar sobre as qualidades dos objetos que
imita, esse juizo nao cabe sequer aquele que os produziu. O imitador segue o artifice
cujo trabalho ele copia, o artifice segue o artista que dele sabe se servir, e s6 este
ultimo aprecia igualmente o objeto e sua imita¢io; o que confirma que as represen-
tagdes do poeta e as do pintor ocupam apenas o terceiro lugar depois do primeiro
modelo ou a verdade.

Mas como o poeta, que s6 tem como juiz um povo ignorante a quem ele procura
agradar, ndo ird desfigurar, a fim de deleitd-lo, os objetos que lhe apresenta?® Ele imitard
o que parece belo 2 multidao, sem se preocupar em saber se o é realmente. Se ele pintar
o valor, terd Aquiles como juiz? Se pintar a astucia, Ulisses o repreendera? Pelo contririo,
Aquiles e Ulisses serdo seus personagens; Tersites e Délon, seus espectadores.

Objetar-me-eis que o filésofo tampouco pratica todas as artes de que fala, e que
frequentemente estende suas ideias tao longe quanto o poeta estende suas imagens.
Admito; mas o filésofo nao se apresenta como conhecedor da verdade: ele a busca,
ele examina, discute, amplia nossas visoes, instrui-nos até ao se enganar; ele apre-
senta suas dividas como ddvidas, suas conjecturas como conjecturas, e sé afirma o
que sabe. O filésofo que raciocina submete suas razdes ao nosso juizo; o poeta e
imitador apresenta-se como juiz. Ao apresentar-nos suas imagens, ele as declara em
conformidade com a verdade: ele é, portanto, obrigado a conhecé-la, caso sua arte
tenha alguma realidade; e ao pintar tudo, ele aparenta tudo saber. O poeta é o pintor
que produz a imagem; o filésofo é o arquiteto que delineia o plano: um nao se digna

nem mesmo se aproximar do objeto para pintd-lo; o outro calcula antes de tragar.®

Ver a Carta a d’Alembert. “Quanto A espécie dos espetdculos, o que a determina é necessariamente o prazer
que proporcionam, e nio sua utilidade. Se for possivel encontrar neles a utilidade, tanto melhor; mas o obje-
tivo principal é agradar, e, contanto que o povo se divirta, esse objetivo j4 estard suficientemente cumprido.
Apenas isso sempre impedird que possamos atribuir a essa sorte de estabelecimentos todas as vantagens das
quais eles seriam suscetiveis, e muito nos iludimos ao formar deles uma ideia de perfeigio que nao consegui-
rfamos pdr em prdtica sem desagradar aqueles que acreditamos instruir.” (Rousseau, 2020, p. 372). Ver tam-
bém Emilio, ou Da Educagdo, livro IV (Rousseau 2004 [1762], p. 496-497). (N. T.)

Ver Apologia de Sécrates, 21e-23¢; lon, 536d et seq.; Gorgias, 4553-457¢, 481b et seq. e s00e-503a; Fedro, 259¢-
262¢. (N. T.)



159

Mas de medo que nos iludamos com falsas analogias, tratemos de ver mais dis-
tintamente a que parte, a que faculdade de nossa alma se relacionam as imitagoes do
poeta; e consideremos, antes de tudo, onde se origina a ilusao das imitagdes do pin-
tor. Os mesmos corpos vistos a diferentes distAncias nao parecem do mesmo tama-
nho, suas figuras nao parecem igualmente perceptiveis e suas cores também nao
parecem possuir a mesma vivacidade. Quando sdo vistos na dgua, eles mudam de
aspecto: o que era reto parece descontinuo; o objeto parece flutuar na onda. Através
de um vidro esférico ou concavo, todas as proporgoes entre as linhas sao alteradas;
com a ajuda do claro-escuro, uma superficie plana mostra-se em relevo ou concava,
ao gosto do pintor: seu pincel grava linhas tao profundas quanto aquelas produzidas
pelo cinzel do escultor, e nos relevos que produz sobre a tela, o tato, desmentido
pela visao, deixa diividas sobre aquele em que se deve confiar. Todos esses equivocos
encontram-se evidentemente nos juizos precipitados do espirito. E essa fraqueza do
entendimento humano, sempre impaciente por julgar sem conhecer, que enseja to-
dos esses prestigios por meio dos quais a éptica e a mecinica enganam nossos senti-
dos. Com base na simples aparéncia concluimos o que conhecemos e o que nao
conhecemos, e nossas falsas inducoes sio a fonte de mil ilusées.

De que recursos dispomos contra esses equivocos? Os do exame e da andlise. A
suspensdo do julgamento, a arte de mensurar, de pesar e de calcular sao os meios
que o homem possui para verificar os testemunhos dos sentidos, a fim de que nao
julgue o que é grande ou pequeno, redondo ou quadrado, rarefeito ou denso, dis-
tante ou proximo, pelo que parece sé-lo, mas sim pelo que lhe atribuem o nimero,
a medida e o peso. A comparagao e o julgamento das relagdes obtidas mediante essas
diversas operagdes competem incontestavelmente a faculdade raciocinante, e esse
julgamento encontra-se muitas vezes em contradi¢do com aquele que nos leva a
emitir a aparéncia das coisas. Ora, vimos acima que a mesma faculdade da alma nao
poderia emitir juizos contrdrios sobre as mesmas coisas consideradas a partir das
mesmas relagdes. De onde se segue que nao é a mais nobre de nossas faculdades, isto
¢, a razdo, mas sim uma faculdade diferente e inferior, que julga com base na apa-
réncia e se entrega ao encanto da imita¢ao. Era isso que eu queria exprimir mais
acima, ao afirmar que a pintura, assim como, em geral, a arte de imitar, executa suas
operagodes longe da verdade das coisas, unindo-se a uma parte de nossa alma despro-

vida de prudéncia e de razao e incapaz de conhecer por si mesma algo real e



160

verdadeiro.” Assim, a arte de imitar, vil por sua natureza e pela faculdade da alma
sobre a qual ela age, ndo deixaria de sé-lo, ainda, por suas produgoes, pelo menos
quanto ao sentido material que nos faz julgar os quadros do pintor. Consideremos
agora a mesma arte empregada pelas imitacoes do poeta diretamente aplicada ao
sentido interno, isto ¢, ao entendimento.

A cena representa os homens agindo voluntariamente ou por meio de coagio, con-
siderando suas agdes boas ou més segundo o bem ou o mal que acreditam recair sobre
eles, e, por causa delas, diversamente afetados pela dor ou pelo prazer. Ora, pelas ra-
z0es que j4 discutimos, ¢ impossivel que 0 homem assim apresentado esteja de acordo
consigo mesmo; e como a aparéncia e a realidade dos objetos sensiveis lhe apresentam
opinides contrérias, do mesmo modo ele aprecia diferentemente os objetos de suas
agoes, conforme estejam afastados ou préximos, em conformidade ou em oposico as
suas paixoes; e seus julgamentos, volaveis como elas, colocam constantemente em
contradigao seus desejos, sua razio, sua vontade e todas as poténcias de sua alma.

A cena, portanto, representa todos os homens (até mesmo aqueles que sao apre-
sentados a nés como modelos) afetados de maneira diferente do que devem ser para
manter-se no estado de modera¢io que lhes convém. Ainda que um homem sébio e
corajoso perca seu filho, seu amigo, sua companheira, enfim, o objeto mais caro a seu
coragio, nao o veremos abandonar-se a uma dor excessiva e insensata; e se a fraqueza
humana nao lhe permite superar completamente sua aflicao, ele ird temperé-la com a
constincia; um justo pudor lhe fard refrear uma parte de seus pesares; e, compelido a
aparecer diante dos homens, ele coraria ao dizer e fazer, em sua presenca, muitas coisas
que diz e faz quando estd sozinho. Uma vez que ele préprio nao pode ser tal como
gostaria, pelo menos se esforga por mostrar-se aos outros tal como deveria ser. O que
o perturba e o agita é a dor e a paixao; o que o detém e o refreia é a razdo e a lei; e,
nesses movimentos opostos, sua vontade sempre toma o partido da tltima.

Com efeito, a razdo quer que suportemos pacientemente a adversidade; que nao
agravemos o seu peso com lamentos indteis; que nao estimemos as coisas humanas
acima de seu valor; que, ao lastimar seus males, nao esgotemos as forcas de que
dispomos para suavizd-los; e que, enfim, por vezes consideremos que é impossivel
a0 homem prever o futuro e conhecer-se o bastante a si mesmo para saber se o que

lhe sucede é um bem ou um mal para ele préprio.

* Nao se deve entender aqui a palavra parte em um sentido estrito, como se Platdo supusesse a alma realmente
divisivel ou composta. A divisio que ele concebe e que o faz empregar a palavra partes sé tem por objeto diversos
géneros de operagoes pelas quais a alma é modificada, e que também sdo chamadas de faculdades. (N. A.)



161

Assim se comportard o homem judicioso e temperante, atormentado pela md
fortuna. Ele se esforgard por tirar proveito de seus préprios reveses, assim como um
jogador prudente procura tirar partido de uma carta ruim que o acaso lhe apresenta;
e, sem se lamentar como uma crianca que cai e chora ao lado da pedra que a feriu,
ele serd capaz de usar, se for preciso, um ferro salutar a sua ferida, e de fazé-la sangrar
para curd-la. Diremos, portanto, que a constincia e a firmeza nas desgragas sao obra
da razo, e que o luto, as ldgrimas, o desespero, os gemidos pertencem a uma parte
da alma oposta, mais débil, mais covarde e muito inferior a outra em dignidade.

Orra, ¢ desta parte sensivel e fraca que sdo extraidas as imitagdes tocantes e varia-
das que vemos na cena. O homem firme, prudente, sempre parecido consigo
mesmo, ndo ¢é tao fcil de imitar; e, quando esse for o caso, a imitagao, menos vari-
ada, nao serd tao agraddvel ao vulgo, pois dificilmente ele se interessaria por uma
imagem que nio fosse a sua, e na qual nao reconhecesse seus costumes nem suas
paixdes: jamais o coragdo humano se identifica com objetos que lhe parecem abso-
lutamente estranhos. Outrossim, o habil poeta, o poeta que conhece a arte de ter
éxito, procurando agradar ao povo e aos homens comuns, tem o cuidado de nao
lhes oferecer a sublime imagem de um coracio senhor de si mesmo, que sé ouve a
voz da sabedoria; mas ele encanta os espectadores com personagens sempre em con-
tradigo, que querem e nao querem, que fazem ressoar pelo teatro gritos e gemidos,
que nos for¢am a lamentd-los, mesmo quando eles cumprem seu dever, e a pensar
que a virtude ¢é coisa triste, visto que ela torna seus seguidores tao miserdveis. E por
esse meio que, com imitagoes mais faceis e mais variadas, o poeta comove e, ainda,
adula os espectadores.

Esse hébito de submeter as suas paixdes as pessoas a quem nos fazem amar altera
e modifica de tal modo nossos juizos sobre as coisas louvédveis que nos acostumamos
a honrar a fraqueza de alma designada como sensibilidade, e a considerar como ho-
mens duros e sem sentimento aqueles cuja severidade do dever prevalece, em todas
as ocasioes, sobre afei¢des naturais. Pelo contrdrio, consideramos como pessoas de
uma bondade natural aquelas que, vivamente afetadas por tudo, sao o eterno joguete
dos acontecimentos; aquelas que choram como mulheres a perda do que lhes era
caro; aquelas a quem uma amizade desordenada torna injustas para servir seus ami-
gos; aquelas que nao conhecem outra regra senao a inclinacao cega de seus coragoes;
aquelas que, sempre elogiadas pelo sexo que as subjuga e que elas imitam, nao tém
outras virtudes, além de suas paixdes, nem outro mérito, além de sua fraqueza. As-
sim, a igualdade, a forga, a constincia, o amor a justica e o império da razao tornam-

se gradualmente qualidades odiosas, vicios que depreciamos; os homens sao



162

honrados por tudo aquilo que os torna dignos de desprezo; e essa inversao das opi-
nides salutares ¢ o inevitdvel efeito das ligoes que vamos aprender no teatro.’”

Portanto, é com razao que desaprovamos as imitagoes do poeta e que as coloca-
mos na mesma posi¢ao que aquelas do pintor, seja por estarem igualmente afastadas
da verdade, seja porque ambas, ao deleitar igualmente a parte sensivel da alma e
negligenciar a racional, invertem a ordem de nossas faculdades, e nos fazem subor-
dinar o melhor ao pior. Como aquele que, na repiblica, se ocupasse em submeter
os bons aos maus e os verdadeiros dirigentes aos rebeldes seria inimigo da pdtria e
traidor do Estado, assim o poeta imitador leva as dissensoes e a morte a republica
da alma, ao erigir e alimentar as mais vis faculdades a custa das mais nobres; ao
consumir e empregar suas forgas nas coisas menos dignas de ocupd-lo; ao confundir,
mediante simulacros vaos, o verdadeiro belo com a atra¢io enganosa que apraz a
multiddo, e a grandeza aparente com a verdadeira grandeza.

Que almas fortes ousarao julgar-se a prova do cuidado que toma o poeta para
corrompé-las ou desencoraji-las? Quando Homero ou algum autor trdgico mostra-
nos um herdi cheio de afli¢ao, chorando, lamentando, batendo no peito: um Aqui-
les, filho de uma deusa, ora pondo-se deitado no chio e, com as duas maos, jogando
areia ardente sobre sua cabega, ora vagueando pela costa como um desvairado e re-
forcando o barulho das ondas com seus pavorosos urros; um Priamo, veneravel por
sua dignidade, por sua idade avancada, por tantos filhos ilustres, revolvendo-se na

lama, sujando seus cabelos brancos, fazendo ressoar a dria de suas imprecagoes e

7 Confrontar estes dois tltimos pardgrafos com a Carta a d’Alembers: “A cena, em geral, ¢ um quadro das
paixoes humanas, cujo original se encontra em todos os coragoes; mas, se o pintor nio tivesse o cuidado de
favorecer essas paixoes, os espectadores logo ficariam aborrecidos e ndo desejariam mais ver-se sob um aspecto
que teria feito com que desprezassem a si mesmos. Se a algumas delas ele empresta cores odiosas, é somente
aquelas que ndo sao gerais e que naturalmente odiamos. Assim, também com relagio a isso, o autor apenas
segue o sentimento do publico; e entdo essas paixoes de refugo sio sempre empregadas para fazer valer outras,
sendo mais legitimas, a0 menos mais ao gosto dos espectadores. S6 a razao nio serve para nada na cena. Um
homem sem paixoes, ou que sempre as dominasse, nao poderia interessar a ninguém; e j4 se observou que um
estoico, na tragédia, seria uma personagem insuportével. Na comédia, quando muito, ele faria rir. Que nio
se atribua ao teatro, portanto, o poder de modificar sentimentos nem costumes, os quais ele s6 pode observar
e embelezar. Um autor que quisesse contrariar o gosto geral logo escreveria apenas para si mesmo. Quando
Moliére corrigiu a cena comica, ele atacou as modas, os ridiculos; mas nem por isso chocou o gosto do pu-
blico: ele o seguiu ou o desenvolveu, como também o fez Corneille, por seu lado. Era o antigo teatro que
comegava a chocar esse gosto; pois, em um século que se tornara mais polido, o teatro conservava sua grosseria
original. Assim, o gosto geral, ao ser modificado a partir desses dois autores, se suas obras-primas ainda esti-
vessem a ser publicadas, hoje em dia eles inevitavelmente fracassariam. Os conhecedores em vao esfor¢am-se
para admird-los sempre; se o publico ainda os admira, isso se deve mais por vergonha de contradizer-se do
que por uma verdadeira impressio de seus encantos. Diz-se que uma boa pega jamais fracassa; realmente, eu
0 admito: é que uma boa peca jamais choca os costumes de seu tempo. Quem duvida que, em nossos teatros,
a melhor pega de Séfocles nio fracassaria brutalmente? Nao conseguirfamos nos colocar no lugar de pessoas
que ndo se parecessem conosco” . (Rousseau, 2020, p. 372-374) (N. T.)



apostrofando os deuses e os homens; quem de nds, insensivel a esses lamentos, a isso
nao se entrega com uma espécie de prazer? Quem nao sente crescer em si mesmo a
sensacao de que somos representados? Quem nao louva verdadeiramente a arte do
autor e nao o considera como um grande poeta, por conta da expressao que ele
confere a seus quadros e dos afetos que ele nos comunica? E, no entanto, quando
uma aflicio doméstica e real nos atinge, gabamo-nos de suportd-la com moderagao,
de nao nos deixarmos consternar até as ligrimas; entao consideramos a coragem que
nos esforcamos para ter como uma virtude varonil, e nos julgarfamos tao covardes
como mulheres, se chordssemos e geméssemos como esses herdis que nos comove-
ram na cena. N2o sdo espetdculos muito tteis esses que nos fazem admirar exemplos
que nos envergonhariamos de imitar, e em que nos associam a fraquezas das quais
temos tanta dificuldade de nos preservar em nossas préprias desgragas? A mais nobre
faculdade da alma, ao perder assim o uso e o governo de si mesma, habitua-se a
curvar-se  lei das paixdes; ela j4 nao reprime nossas ldgrimas e nossos gritos; ela nos
entrega a nossa compaixao para com objetos que nos sdo estranhos; e a pretexto de
comiseracao para com infortinios quiméricos, longe de se indignar com o fato de
que um homem virtuoso se abandone a dores excessivas, longe de nos impedir de o
aplaudir em seu aviltamento, ela consente que nos regozijemos da piedade que ele
nos inspira; é um prazer que acreditamos ter adquirido sem fraqueza e que experi-
mentamos sem remorso.

Mas, ao nos deixarmos subjugar desse modo aos sofrimentos dos outros, como
resistiremos aos nossos? E como suportaremos mais corajosamente nossos proprios
males do que aqueles dos quais s6 percebemos uma imagem iluséria? Qué?! Acaso
seremos os (nicos que nao teremos poder sobre nossa sensibilidade? Quem é que nao
ird se atribuir oportunamente essas agdes as quais se presta tao facilmente? Quem é
que serd capaz de recusar a seus préprios infortiinios as ligrimas que ele prodigaliza
aqueles de outro individuo? Digo a mesma coisa da comédia, do riso indecente que
ela nos arranca, do habito que nela adquirimos de transformar tudo em ridiculo, até
mesmo os objetos mais sérios e mais graves, e do efeito quase inevitdvel pelo qual ela
transforma em buf6es e galhofeiros de teatro os mais respeitveis dos cidadaos. Digo
a mesma coisa do amor, da célera e de todas as outras paixoes em rela¢io as quais, ao
se tornarem pouco a pouco mais sensiveis ao divertimento e ao jogo, perdemos toda
forga para resistir, quando elas realmente nos assaltam. Enfim, qualquer que seja o
modo como consideramos o teatro e suas imitacoes, sempre observamos que, ao avivar
e fomentar em nés as disposi¢des que seria preciso conter e reprimir, ele faz reinar

aquilo que deveria obedecer; longe de nos tornar melhores e mais felizes, ele nos torna



piores e ainda mais infelizes, e nos faz pagar, em nosso préprio prejuizo, pelo cuidado
que, no teatro, tomamos em nos deleitarmos e nos lisonjearmos.

Quando, entdo, amigo Glducon, encontrardes entusiastas de Homero; quando
eles vos disserem que Homero é o mestre da Grécia e o mentor de todas as artes;
que o governo dos Estados, a disciplina civil, a educagao dos homens e toda a ordem
da vida humana siao ensinados em seus escritos; honrai seu zelo; amai e aceitai esses
homens como dotados de raras qualidades; admirai com eles as maravilhas desse
belo génio; confessai-lhes de bom grado que Homero é o poeta por exceléncia, o
modelo e o guia de todos os autores tragicos. Mas sempre considerai que os hinos
em honra dos deuses e os elogios aos grandes homens sao a tnica espécie de poesia
que se deve admitir na republica; e que, uma vez admitida essa Musa imitativa que
nos encanta e engana com a dogura de seus acentos, logo as a¢des dos homens nao
terao mais por finalidade a lei, nem as coisas boas e belas, mas a dor e a voldpia; as
paixoes exaltadas irdo reinar, em vez da razio; os cidadaos nao serao mais homens
virtuosos e justos, sempre sujeitos ao dever e a equidade, mas homens sensiveis e
fracos que fardo o bem ou o mal indiferentemente, conforme sua inclinagio os ar-
rastar. Enfim, jamais esquecais que, banindo de nosso Estado os dramas e pecas de
teatro, nao seguimos uma obstinacao barbara e nao desprezamos as belezas da arte;
mas preferimos as belezas imortais que resultam da harmonia da alma e do acordo
de suas faculdades.

Facamos ainda melhor: para nos acautelarmos contra toda parcialidade, sem nada
conceder a essa antiga discérdia que reina entre os filésofos e os poetas, nao subtrai-
amos 4 poesia e & imitagao nada do que elas possam alegar em sua defesa, nem nos
privemos dos prazeres inocentes que elas possam proporcionar. Prestemos a verdade
essa honra de respeitar até a imagem, e a liberdade de se fazer entender em tudo
aquilo que a invoca. Impondo siléncio aos poetas, concedamos aos seus amigos a
liberdade de os defender e de nos mostrar, se puderem, que a arte por nés condenada
como nociva nao ¢ apenas agraddvel, mas til a republica e aos cidadaos. Escutemos
suas razoes com ouvido imparcial, e convenhamos de bom grado que teremos con-
quistado muito para nds mesmos, se eles provarem que podemos nos entregar sem
risco a tao doces impressoes. Caso contrdrio, meu caro Glducon, tal como um ho-
mem sédbio, apaixonado pelos encantos de uma amante, ao ver sua virtude prestes a
abandoni-lo, rompe, ainda que a contragosto, uma cadeia tao doce, e sacrifica o
amor ao dever e a razio; assim, entregues desde a nossa infincia aos sedutores atra-
tivos da poesia, e demasiado sensiveis, talvez, a sua beleza, nao obstante nos muni-

remos de for¢a e de razao contra seus encantos. Se ousarmos conceder algo ao gosto



que nos atrai, a0 menos recearemos Nos entregar a NOssos primeiros amores: sempre
diremos a nés mesmos que nao hd nada sério nem atil em toda essa pompa drami-
tica. Emprestando as vezes nossos ouvidos a poesia, evitaremos que nossos coragoes
sejam por ela iludidos, e nao permitiremos que ela perturbe a ordem e a liberdade,
nem na republica interior da alma, nem naquela da sociedade humana. Tornar-se
melhor ou pior ndo é uma escolha leviana, e nio conseguirfamos pesar com muita
exatidao a deliberacao que a ela nos leva. Meus amigos, confesso que ¢ doce se en-
tregar aos prazeres de um talento encantador, por meio dele adquirir bens, honra-
rias, poder e gléria; mas a poténcia e a gléria e a riqueza e os prazeres, tudo se eclipsa

e desaparece, como uma sombra, perto da justica e da virtude.






Discurso
em resenha

Especial
Semana de 22



A semana de 22 - Entrevista
com Luiz Felipe de Alencastro.
Por Joana Barossi e Pedro
Paulo Pimenta

PP: Vocé poderia dar uma ideia sucinta
do que o levou a escrever esse seu texto
sobre a Semana da Arte Moderna'?

LFA: Foi um convite da Aracy Amaral e
da Heloisa Teixeira de Barros, feito antes
da pandemia, para escrever um capitulo
do livro que elas estavam organizando
para a exposicio do Museu de Arte
Moderna. Eu fiquei um pouco hesitante,
mas quis aproveitar a oportunidade para
retomar alguns temas com os quais
trabalho hd algum tempo. Um deles é essa
ideia de que o Atlantico Sul é uma
realidade muito mais pertinente do que o
conceito de Latina. Isto,
incluindo o Rio da Prata, nao apenas nas
relaces Brasil-Africa. Trata-se de uma
realidade que existe desde o século XVII,
e que vai se prolongar pelo século XXI,
tendo inclusive um presente, por exemplo
nas propostas de moeda tnica com a
Argentina e do Mercosul. América Latina
s6 comegou no Brasil depois da
Proclamagao da Reptblica. Nao existia
essa ideia nem pelo lado brasileiro, que era
uma monarquia luséfona, nem pelo lado
dos  tedricos  doutrindrios
americanos, que eram todos hispanéfonos
e republicanos e nio queriam saber da
monarquia brasileira (que era o cavalo de

América

latino-

' Luiz Felipe de Alencastro. “A Semana de Arte
Moderna: platinofilia e nacionalizagio do
mercado de trabalho em Sio Paulo”. In:
Amaral, A. A; Barros, R. T. de (org.). Moderno
onde? Moderno quando? A Semana de 22 como

¥
<<

Tréia da politica europeia). E alids,
também nio queriam saber do Haiti,
que era uma republica negra. H4,
inclusive, um artigo de Leslie Bethell
sobre este assunto®.

Quem estuda a América Latina nio
costuma estudar a Africa. Entdo eu vi a
oportunidade de retomar esse tema do
Adantico Sul justamente no momento
em que a Africa tinha
desaparecido do horizonte. A questao da
Africa voltaria a ser discutida apenas no
final do século XX, com a independéncia
dos paises da Africa portuguesa, e hoje
estd presente novamente. Mas houve, de
fato, um eclipse que vai de meados do séc.
XIX, com o fim do trifico de
escravizados, até o momento da
independéncia de Angola e Mocambique
e o fim do apartheid na Africa do Sul,
com a visita de Mandela etc. Eu fiz um
artigo sobre isso, inclusive.

Voltando a questdo do Atlantico Sul,
trata-se sobretudo da emergéncia da
rivalidade argentina, que surpreendeu o
Brasil. Esta foi a terceira grande surpresa

histérico

motivagdo. Sio Paulo: Museu de Arte
Moderna de Sao Paulo, 2021, pp. 19-30.

2 Leslie Bethell. “O Brasil e a ideia de ‘América
Latina® em perspectiva histérica”. Estudos
Histdricos, vol. 22 (44), pp. 289-321, julho-
dezembro 2009.



do fim do séc. XIX: a primeira sendo a
emergéncia da Alemanha, que assustou a
Europa Ocidental inteira; a segunda, a
emergéncia do Japao que, ao vencer a
Rissia numa guerra, também assustou a
Europa, o Pacifico, e particularmente os
Estados Unidos. Numa escala menor, a
terceira ¢ essa emergéncia da Argentina, e
sobretudo de Buenos Aires como rival do
Rio de Janeiro. Acredito que tanto Paris
quanto o modelo argentino estavam
presentes na Semana de Arte Moderna. E
isso é importante, pois como influéncia
para a reforma urbana e sanitdria do Rio,
¢ sempre citado o exemplo da Paris do
Bario Haussmann, esquecendo-se do
modelo argentino. E a imprensa da época
fala muito
desenvolvimento de Buenos Aires estava
na escala das possibilidades brasileiras. O
Correio  Paulistano, ~ um  jornal
republicano, diz explicitamente que nao
darfamos conta de imitar Paris, mas
poderiamos fazer algo como foi feito em
Buenos Aires. Isso vale para o Rio de
Janeiro também, por isso que eu inclui no
meu texto o Lima Barreto.

claramente de como o

Entio, esse é o primeiro ponto: a
reforma urbana nao apenas do Rio, mas
também a de Santos, que leva uma
pancada com a emergéncia do Rio de
Janeiro. O segundo ponto ¢é sobre como
isso coincide com a mudanca radical na
sociedade brasileira, com o que chamo de
uma metabolizacio do mercado de
trabalho. A reprodugao da mio de obra
que vai para os sctores de ponta da
agricultura (concretamente, a fronteira do

3 Andrade, Oswald de. Marco Zero I: A revolugio
melancélica, 2* ed. Rio de Janeiro: Civilizagio
Brasileira, 1978.

169

café em Sio Paulo e no Parand) vem do
Nordeste, e ndo mais da Europa, muito
menos da Africa, como era o caso até
1850. Acho esse contexto fundamental,
e por isso mesmo utilizo o livro do
Oswald de Andrade, Marco Zero’, pois
ele registra bem essa mudanca. E depois,
uma colega com quem trabalho, Anais
Fléchet, me chamou a atengio para algo
que eu lamento nao ter citado no artigo:
o quadro Operdrios, da Tarsila do
Amaral, s6 poderia ter sido pintado em
Sao Paulo. L4 tem chinés, japonés (tem
o Warchavchik, alids, que veio da
Ucrania), tem negro, tem gente da
Europa Oriental, mugulmano,
nordestino, enfim... aquilo nio poderia
ser o Rio de Janeiro de maneira
nenhuma. Porque no Rio, o estrangeiro
¢ essencialmente portugués. Entdo, essa
mudangca da identidade brasileira gerada
pela metabolizacio do mercado de
trabalho, na qual os nordestinos vao para
o Bris e esbarram nos japoneses, isso s6
Paulo. E a

caracteristica paulista do modernismo.

acontecia em Sdo

Aproveito para dizer que, nessa
polémica com o Ruy Castro, o José
Miguel Wisnik, defendendo Sao Paulo,
fala muito do “boom do caté”. O que
passa totalmente batido é o outro lado
do mercado de trabalho que eu mostrei
no romance do Oswald, mas poderia ter
mostrado em outras obras da época
produzidas em Sao Paulo, e que estd
ausente do Rio. Nao ¢ apenas o “boom
do café”, é simplesmente que Sao Paulo
congrega brasileiros do Brasil inteiro,



170

assim como estrangeiros dos  trés
continentes: os dois que jd estavam aqui,
da Europa e da Africa, mas também os
asidticos. Nao hd imigracao japonesa no
Rio de Janeiro. Entao eu acho que essa
polémica entre os dois é duplamente
provinciana, porque trava a discussao
sobre o modernismo numa rivalidade
Flamengo e Corinthians, sem tomar em
conta a  dimensdo

internacional do evento.

brasileira e

PP: Qual a relagdo entre essa dinAmica da
imigragao e o que aparece na Semana de
22, s€ N30 COMO UM programa, a0 menos
como um movimento?

LFA: Havia, evidentemente, e talvez
tenha sido isso que ressurgiu nessa
discussao recente, uma rivalidade entre
Rio e Sao Paulo. A primeira era a capital
federal, a segunda, uma cidade ainda meio
provinciana, mas cujo espago de
autonomia foi largamente ampliado pelo
federalismo brasileiro instaurado pela
Republica. Dai, inclusive, a analogia com
a provincia de Buenos Aires. O
federalismo argentino combinava melhor
com a situagao de Sao Paulo, pois acabava
com o centralismo que beneficiava o Rio.
Tanto assim que a Repuablica Velha
comeg¢a com a alcunha de Republica dos
Governadores, do Campos Sales. Essa
situagao vai aumentar o peso especifico de
Sao Paulo. Mas, afinal de contas, o
centendrio da independéncia ¢ festejado
no Rio, é 14 que estavam as embaixadas, e

* Exposicio Internacional do Centendrio da
Independéncia, realizada no Rio de Janeiro
entre 7 de setembro de 1922 e 23 de margo de
1923.

¢ também 14 que houve a Exposicio
Internacional®. Entéo, a originalidade de
Sao Paulo nio ¢ ficticia, mas concreta, e
¢ justamente o resultado dessa imigragao
internacional, que ji havia sido uma
op¢io do Estado desde o final do
Império, e que depois é sobrepujada pela
migragdo nordestina. Isso era o
cotidiano da intelectualidade paulista. A
hospedaria dos imigrantes no Brds passa
a receber nio mais italianos, mas
nordestinos, como foi o caso ao longo
dos anos 40. Hoje ela se tornou um
museu’. E isso aparece também no
romance do Oswald, nessa reuniao do
Sindicato de Constru¢io Civil em
Santos, onde o Warchavchik era
arquiteto-engenheiro da reforma do
Porto de Santos, trabalhando para a
firma do Roberto Simonsen, em seu
processo de modernizagao.

Nessa mesma época, ja comega a
emergir o romance nordestino, que ¢ o
segundo modernismo, mas se integra
também nessa realidade paulista. Eu
busquei apontar no meu texto como a
palavra “nordestino” era relativamente
recente, tendo sido dicionarizada apenas
em 1933, poucos anos antes de Oswald
Marco  Zero. A palavra
“Nordeste” é de 22. Entao, de repente
vocé tem um tipo sociolégico presente
ao lado de japoneses,
espanhdis, hungaros, todos numa
reunido sindical em Santos. E a nova
Babilonia. No livro, é descrita essa cena
fantéstica dos japoneses e italianos

escrever

comunistas

> Museu da Imigragio do Estado de Sio Paulo,
localizado na sede da extinta Hospedaria dos
Imigrantes, na Rua Visconde de Parnaiba,
1316, no bairro da Modca.



desembarcando sem saber que estavam
chegando no Brasil, pensando que era
Buenos Aires, e levados primeiro de trem,
depois de carro-de-boi, até uma senzala da
qual os escravos tinham acabado de sair.
Isso é um processo que sé acontecia nessas
dimensées em Sao Paulo, um pouco em
Campinas e em Santos, mas nio no Rio
de Janeiro. L4, o que se compara é O
Cortico, do Aluisio Azevedo. E o
Geronimo, o portugués que vai para a
fazenda de café do Vale do Paraiba e
depois foge para o cortico, se misturando
com a mulata, com o pessoal brasileiro.
Mas nio tem asidtico, nio tem italiano.
Entao, essa critica do Ruy Castro a
uma artificialidade paulista é falsa. E a
defesa que o Wisnik faz da
excepcionalidade paulista ¢ fraca, pois ela
nio toma em conta a mudanca da cara da
cidade e do Estado.
E essa mudangca ainda aparece como uma
coisa extravagante em 1967, quando o
Delfim assume o Ministério da Fazenda
no Rio de Janeiro. Ao assumir, ele levou a
sua equipe da USP (o Paulo Iokota, o
Airo Tkeda, o Carlos Anténio Rocca e o
Afonso Celso Pastore). Vou me permitir
reler para vocés essa entrevista que ele deu
em 2021: “No Rio era o seguinte:
“chegou esse gordo italiano e vesgo, nés
vamos matd-lo em seis meses, esta certo?
E além de tudo ele traz uns animais
estranhos, uns japoneses™. Ele estd
falando ai da burocracia carioca e do
governo federal com relacao a Sao Paulo,
mais de quarenta anos depois da Semana
de Arte Moderna. A ideia de que os
japoneses faziam parte da identidade
brasileira jé havia sido assimilada pela

¢ Alencastro, “A Semana de Arte Moderna”, p. 3.

171

USP, mas nao pela burocracia do Rio de
Janeiro. O Delfim fala isso de maneira
um pouco grosseira e caricatural, mas o
registro ¢ interessante. Era inconcebivel
para aquela burocracia que houvesse no
Ministério da Fazenda japoneses — que
nao sio japoneses, sio brasileiros!

Mas eu coloco esse registro do Delfim
logo no comego do meu texto. E no
Marco Zero, o Oswald de Andrade
assume um tom totalmente racista com
os japoneses, diz inclusive que todos
eram espioes. Isso tem a ver com o fato
de que a imigracdo japonesa era uma
imigragao oficial, e se falava muito sobre
haver planos de se criar a base de uma
colonia japonesa no Brasil que desse o
pretexto para uma invasio. Importante
notar que na época, o Japao era fascista,
enquanto o Oswald era comunista. E ele
escreve, falando de um militante do
Comintern, o Leonardo Nessa, que:
“Em Buenos Aires, numa reunido de
comité da Internacional,
haviam lhe mostrado um mapa da
ocupagdo estratégica do Brasil pelo
imigrante S6 o governo
ignorava. Havia até um almirante na
localidade de Sete Barras. Espioes
educados, outros transformados em
pescadores ou em peritos de agricultura,
penetravam nos escritdrios e nas casas,
levantavam mapas do litoral e do
interior”™. O japonés aparece nessa
literatura de esquerda como quinta
coluna, mas no quadro da Tarsila, como
operério. De qualquer modo, ele ¢ parte
integrante da realidade paulista.

Houve,
japonés muito perene no Brasil, mas que

Terceira

amarelo.

entao, um racismo anti-

7 Idem.



172

foi combatido pela ascensao social dos
japoneses. Eu me lembro que havia uma
novela da Globo chamada Brega ¢ Chique,
e ld a personagem da Gloria Menezes tirava
sarro de uma amiga que ia mudar do Rio
pra Sao Paulo, dizendo “vocé vai pra Sao
Paulo morar num lugar chamado Itaim
Bibi, e vai se casar com um japonés!”. O
Gushiken, que era deputado do PT na
interpelou a  Globo no
Congtesso. Na época,
frequentemente passava nos 7Trapalhoes
coisas de um racismo contra os negros de
dar cadeia em qualquer pais civilizado, e
ninguém protestava. Sem falar na
homofobia, no machismo etc. Mas os
negros especificamente
sistemdticas de racismo nos 7rapalhoes. E
isso passava numa boa. Entao, o processo
de assimilagcio descrito no Modernismo,
apesar de muito lento, estd retratado e
aparece ao vivo.

Portanto, nao é apenas a imigragao,
mas a variedade desses imigrantes, e
notadamente, pela primeira vez uma
imigragio asidtica em massa. E isso, entao,
¢ o que vai dar essa distingao para Sao
Paulo. E neste sentido, o polo de
comparagao mais imediato nao era nem a
Bahia, nem Curitiba, mas Buenos Aires.
Esta era uma outra grande metrépole que
estava surgindo como maior cidade
latino-americana, ultrapassando o Rio de
Janeiro e, consequentemente, também
Sao Paulo. Ela tinha o maior porto, era a
cidade mais rica, e era também a mais
europeia, porque l4 a imigragdo era
similar 2 dos Estados Unidos. E bom
lembrar que, nos E.U.A., onde havia uma
imigragao catélica importante formada
pelos irlandeses, o primeiro presidente
catdlico foi o Kennedy, que vinha de

CAimara,
mesma

eram vitimas

Boston, uma base irlandesa forte. L3
havia italianos de diversas proveniéncias,
havia irlandeses, o catolicismo era a
segunda religiao, mas havia uma barreira
a ascensio de catdlicos, que sé foi
rompida pelo Kennedy.

Entao, Sao Paulo vai tentar emular
Buenos Aires, que aparecia como uma
cidade totalmente moderna. E houve
também um impacto no Rio de Janeiro,
que ficava parecendo uma velha cidade
colonial, e fez toda aquela destruicio
urbana da reforma de Pereira Passos.
Havia também a questao sanitdria, para
a qual o Lima Barreto chama a atengao,
sobre como a febre amarela, que em Sao
Paulo era endémica, estava espantando a
imigragao, e neste sentido, a cidade tinha
muito mais interesse em se modernizar
do que o Rio de Janeiro, para sobreviver
como polo de atragao da imigragio. O
Rio nao era mais a fronteira do café, e o
federalismo havia permitido que Sao
Paulo financiasse sua prépria politica de
imigragao, comec¢ando inclusive a captar
a migragao nordestina.

Mas o ponto é perceber como Buenos
Aires era esse outro modelo e rival, numa
relagio de amor e 4dio. Quando eu
mandei esse texto para uma amiga e ex-
aluna, que ¢ argentina e d4 aula na UFF,
ela disse: “poxa, entao houve um tempo
em que eles nos admiravam!”. E de fato,
havia essa fascinagdo por Buenos Aires
como nao houve por nenhuma outra
cidade americana. Pois Nova Iorque
estava claramente fora de escala, afinal,
ninguém ia fazer um arranha-céu de cem
andares, mas essa modernizacio meio
“afrancesada” em terras sul-americanas,
aqui do lado, era em Buenos Aires.



Eu devo chamar a atencio também
para o fato de que na época nio havia o
Canal do Panamd. Entao, para ir ou voltar
do Pacifico, seja da Asia ou da Costa
Oeste dos Estados Unidos, era preciso
passar pelo Cabo Horn e pelo Rio de
Janeiro, e as comunicagdes entre Buenos
Aires ¢ o Rio eram muito mais simples.
Havia imigrantes espanhéis que ficavam
trabalhando no Brasil até a colheita do
trigo, que ¢ uma colheita de verao na
Argentina, iam para l4, onde eram muito
mais bem-pagos, e depois voltavam. Eles
eram chamados los golondrinas pois, assim
como as andorinhas, seguiam o verio:
entre julho e agosto, no verdo do
Hemisfério Norte, eles iam fazer a
colheita do trigo na Europa, e em janeiro
e fevereiro, na Argentina. Nesse meio-
tempo, as vezes paravam aqui. Portanto,
havia uma movimentagio entre o Brasil e
a Argentina que era maior do que se
costuma imaginar.

JB: Vocé poderia comentar o tema dessas
relagbes de trabalho
precarizadas? Afinal, esses imigrantes
chegam aqui e
organizagao com aspectos coloniais. Essa
relagao de trabalho era também distinta
na Argentina?

extremamente

encontram uma

LFA: Evidentemente que aqui era muito
pior, vide a cena descrita pelo Oswald em
que os imigrantes jam trabalhar com
capatazes que eram, até a véspera,
chamados de feitores. Esses capatazes
utilizavam chicotes, os imigrantes iam
morar nas senzalas, que tinham barra de
ferro etc. Isso tudo é muito patente em

8 Alencastro, “A Semana de Arte Moderna”, p. 13.

173

Campinas, pois tratava-se de uma zona
de produgiao agucareira, escravista, que
depois fez a transicio para o café e
rapidamente se tornou um polo de
imigragao. Note-se que, até o final do
século XIX, Campinas era maior do que
Sao Paulo, além de mais préxima do
Rio, o que levava parte da imigracgao
também para l4. Os transportes de mula
cortavam por cima, onde hoje é a
Rodovia Dom Pedro I, e depois houve
ainda a estrada de ferro.

Entao, aqui havia uma relagao muito
mais violenta do que na Argentina. Mas
l4 essas relagoes também eram muito
violentas, e eu cito um massacre de
judeus que aconteceu em Buenos Aires,
com estupros, queimas de lojas etc. E
esse massacre ressoou muito mal com a
imigragao em geral, nio apenas entre a
comunidade judaica.

H4 um didlogo incrivel no Oswald,
no qual, apés o protesto de um
trabalhador negro, o capataz diz: “td
com saudade da senzala, desgragado?!”.
E tem um outro momento, também no
Marco Zero, em que o personagem diz,
com um tipico sadismo escravista:
“Antigamente, quando um porco
penetrava no pomar, o coronel dizia ao
feitor Idilio — Mate o porco! — Mas o
colono arrecrama! — Mate o colono!™.
Isso ¢é piada de salao paulista, de dono de
fazenda de café! Uma dessas piadas que
correm geragdes. Eu ouvia o meu avd,
que era fazendeiro em Goids, dizer que
tinha um dos seus vaqueiros que tomava
o café tdo quente, que ele cuspia e o
cachorro saia ganindo. Isso me
impressionou muito na minha infincia.



174

Sé depois é que eu fui descobrir que ¢é
uma histéria contada em vdrias familias,
seja em Minas Gerais, no Mato Grosso,
no Parand... E isso ¢ o tipo da piada que
podia existir aqui em Higiendpolis, desses
rentistas que tém fazenda. Era o meu av
dizendo, ““mate o porcol’, ‘o colono
reclama’, ‘mate o colono!’”

O Anténio Candido criticava o livro do
Oswald dizendo que as ideias sao boas,
mas que trechos

literariamente mal formulados. Mas ¢

como este Sao

interessante chamar atengao para isso. Por
exemplo, a crise dessa familia Formoso,
que ¢ uma coisa exemplar de Sao Paulo,
vem dela ter sido atingida, por volta da
década de 30, por dois fatores que teriam
parecido totalmente ultraterrestres. O
primeiro deles é a crise de 1929, que vai
derrubar os precos do café, sendo também
a primeira crise que vem do setor
financeiro e chega na agricultura, ji que
antes era o contrrio: eram as secas, pragas
e queimas do café que causavam as ruinas.
Neste caso nao, tratava-se de uma
especulagdo que deu errado em Nova
Iorque, e de repente nio havia mais
ninguém que comprasse café do outro
lado do mundo. Ai o personagem diz:
“puta que o pariu! O que tem a Fazenda
Formosa com Nova lorque?!”. E o outro
fator é o Ministério do Trabalho, que foi
fundado em 1930 para regulamentar as
relagbes  trabalhistas. Num  dado
momento, a mesma personagem diz para
uma outra: “vai reclamar com o Ministro
do Trabalho!”. Isso niao havia antes, era
um abuso do governo federal se

 Lucas Llach. “Rica, pero no tan moderna:
Argentina antes de la Depresién”. Desarrollo
Econdmico, 60 (231), 2020, pp. 153-179.

intrometer nessas relacoes trabalhistas.
Essa intromissio se dava pela lei de
sindicalizacao, pela legislagao trabalhista
etc. E ele diz ainda: “além de comunista,
¢ ingrato, porque se dirige ao Ministério
do Trabalho! O que ¢ que estd
pensando?”.

Esses eventos todos, que ocorrem tanto
na escala internacional quanto na federal,
vao afetar S20 Paulo com uma intensidade
para a qual o estado nao estava preparado.
A oligarquia paulista tinha se preparado
mais do que todas as outras oligarquias
brasileiras, e com muito mais sucesso, para
o fim da escravidao. Ela ji tinha se
movimentado para ter imigrantes que
pegassem na enxada quando nao entrassem
mais africanos e morressem 0s escravos
negros que estavam aqui. Foi ela quem
financiou a imigracao. Mas essa oligarquia
paulista ficou desorientada com a Crise de
29 e com a Revolucio de 30. Ela nao tinha
previsto, alids, ninguém tinha, e ficou
totalmente desarmada. Entao, a Semana de
Arte Moderna anuncia 32 também, no
sentido em que apresenta um desacerto da
realidade de Siao Paulo, uma dessintonia
com a realidade nacional e do governo
federal, e essa dessintonia toma uma
dimensao militar em 32.

Ha de se considerar ainda que Buenos
Aires tem uma quebra de outro tipo em
1930, ¢ eu até cito no comego do artigo
um texto’ sobre como o declinio de
Buenos Aires e da Argentina, que é o
tnico caso de regressao econémica que
nao foi causado pela guerra, é uma coisa
surpreendente. A Argentina é o unico



pais que entrou e logo depois saiu do
Primeiro Mundo. Isso é um choque para
Buenos Aires, que deixou de ser um
modelo logo em seguida, enquanto Sao
Paulo, por sua vez, tomou outro rumo.

PP: Como fica a questaio da
intelectualidade no Brasil e na Argentina?

LFA: O Sérgio Miceliassinala que Buenos
Aires era muito mais cosmopolita do que
Sao Paulo e Rio de Janeiro, por causa da
migragdo de outros paises
americanos. Notadamente do Chile — por
exemplo, Pablo Neruda, Gabriela
Mistral, Alfonso Reyes —, mas também os
franceses, como o Saint-Exupéry, além da
revista Sur, da Victoria Ocampo. E 14 ele
diz que os modernistas brasileiros nao
tinham muita para
experimentagoes de outros paises latino-
americanos. Mas depois, me disseram que
isto nao estd correto, pois havia muito
mais trocas do que imaginamos. O Mirio
de Andrade, por exemplo, nunca viajou,
mas tem uma correspondéncia intensa.
Mas a Argentina também foi um modelo
intelectual. O Raul Antelo andou
estudando isso também, e acredito que ele
inclusive editou a correspondéncia do
Mirio de Andrade'®. Enfim, o fato é que
havia um intercAimbio maior do que eu
imaginava.

Eu nio sou especialista em literatura,
muito menos em modernismo, mas quis
apenas chamar atengao para a dupla
dimensao que estava escapando ao debate.
Esse texto foi escrito antes da discussao
entre Ruy Castro e Wisnik, mas ela ji

latino-

abertura

1% Antelo, R. Correspondéncia: Mdrio de Andrade
Newton Freitas. Sao Paulo: Edusp, 2017.

175

estava no horizonte. Eu jd tinha ouvido
falar dessas questdes, como o fato de o
Villa-Lobos ser carioca, o Graga Aranha
etc. Tudo isso jd circulava, mas essa
polémica ainda ndo estava posta. De
qualquer maneira, me pareceu que
escapava a ideia da importincia de
Buenos Aires para o Rio também, mas
sobretudo  para Sao  Paulo. E
principalmente, faltou notar essa fusao
étnica criada pelo mercado de trabalho,
que ocorreu somente em Sao Paulo. Nao
¢ no Parand, nao é em Belém do Par4...
Isso é como falar de uma literatura do
ciclo da borracha em Belém sem tomar
em conta o que estava ocorrendo
naquela época de preeminéncia da
borracha amaz6nica no Brasil e no
mundo. Entdo, nio é apenas o boom do
café, é muito mais do que isso, sdo as
relagdes sociais geradas pelo boom do
café, o enriquecimento dessas familias
paulistas etc.

Me contaram uma histéria de que o
Caio Prado, quando foi visitar Buenos
Aires, foi recebido pela oligarquia local,
e ele achou que a familia Prado e seus
congéneres paulistas eram uns caipiras
pobres! Um dia desses, mencionou-se
aquele Ministro da
Argentina do tempo da ditadura, José
Alfredo Martinez de Hoz. Ele era de
uma familia que ficou tdo rica com terras
e gado no fim do séc. XIX, que
inventaram um clube onde sé se falava
inglés. Os pais dele, inclusive, se
mudaram  para a  Inglaterra.
Construiram um paldcio, ai veio o
Perdén, nacionalizou e transformou em

Economia da



176

hotel para os sindicalistas. Entao, quando
esse sujeito vira Ministro da Economia na
ditadura, ele quer desmontar o Estado
argentino por puro 6dio familiar ao
peronismo. Isso, entao, é uma coisa que
marginalmente também tem um paralelo
com Sio Paulo.

JB: Como fica a Semana de 22 em vista
do que acontece depois do crash da bolsa,
do Getulismo etc.?

LFA: Quanto a isso, os criticos literdrios
estao de acordo que hd a emergéncia do
romance da seca, e a migragao para o sul
temdtica nordestina. Isso
aparece claramente em Vidas Secas e em
Graciliano Ramos, o que é chamado de
Segundo Modernismo. E o Nordeste vai
se reorganizar, com o Gilberto Freyre
redigindo aquele manifesto regionalista,
que teria sido, ao que parece, antedatado.
Mas o que toda
reorganizagio da singularidade
nordestina, que ird produzir Menino de
Engenho, Vidas Secas, e o préprio Casa
Grande e Senzala, no qual estd subjacente
a ideia de que quem resolveu o problema
da unidade nacional foram as relagoes
apaziguadas (e nao “pacificas”) entre

vira uma

ocorre ¢ uma

senhores e escravos do engenho
nordestino.
H4 trés ideias sobre a unidade

brasileira, o que alids ¢ muito pouco
discutido. Porque no caso da Argentina,
havia o Vice-Reino da Prata, que depois
da independéncia tentou se tornar um
pais autdbnomo criando a Confederacién
del Rio de La Plata, e deu com os burros
n’dgua, pois acabou em Argentina,
Uruguai, Paraguai e Bolivia. E isso entao
¢ um problema que os argentinos

discutem sem maiores “complexos”, a
questao de como a unidade nacional
Argentina ¢ tardia, jd que ainda por cima
hd esse conflito entre Buenos Aires e o
interior, com Coérdoba e o federalismo.
No Brasil isso nao se discute, Cabral
descobriu o Brasil formado, junto com o
estado do Acre, Tocantins etc. Ele
descobre o pacote todo! E a ideia de
fragmentar um Vice-Reino Portugués
nem se coloca, enquanto os quatro Vice-
Reinos Espanhéis viraram dezenove
paises, assim como a América britinica e
a América francesa. S6 a col6nia
portuguesa nio se fragmenta, e aqui
ninguém discute o porqué. A ideia de
uma identidade argentina é um debate
mais recente, nio se discute isso no séc.
XVII como se discutia no Brasil. E
tampouco hd esse ensimesmamento, essa
coisa autocentrada que tem no Brasil,
achar que desde a descoberta todo
mundo era brasileiro, e queria viver
junto, e a corte s6 estava esperando a
oportunidade de vir para o Brasil, o Rio
de Janeiro era um lugar maravilhoso...
E toda uma mitologia que é criada em
torno disso, que nio existe na Argentina.

Eu ia dizendo que havia trés projetos
de unidade brasileira. O primeiro é o do
Varnhagen, que diz que a coroa imperial
¢ que mantém o Brasil unido (ele foi
pago para escrever isso no séc. XIX). Em
seguida, o Capistrano de Abreu diz que
o que mantém o Brasil unido é o Rio Sao
Francisco, o rio da unidade nacional, é o
sertio, o gado, o
transfronteirico. Depois, vem o Caio
Prado e diz que nio, o que mantém o
Brasil unido é o café, e o Celso Furtado,
dizendo que, na verdade, o café deu
dinbeiro para o Estado Brasileiro, mas o

comércio



que criou o Brasil foi o ouro de Minas
Gerais. E esta também a conclusio do
Anténio Candido em Formacio da
Literatura Brasileira, que apareceu em
1959, mesmo ano de Formagdo Econdmica
do Brasil.

Nesse quadro, o Gilberto Freyre vem
com uma explicagao, que depois vira
ideologia — com as outras isso nao era
possivel... a do Varnhagen até podia virar
ideologia, mas a monarquia acabou, e as
do Capistrano e do Caio Prado nao foram
muito adiante. No caso do Gilberto
Freyre, ele wvai lidar
interpretacao do conflito racial brasileiro
que vai servir também para o Império
Portugués, a partir da qual se cria, em
Portugal e um pouco na Franga também,
uma dialética entre o sucesso do luso-
tropicalismo e a perenidade dessa ideia de
democracia racial.

Enquanto isso, a Semana de Arte
Moderna nao interpreta, ela anuncia uma
nova realidade, sem interpreti-la como
um modelo do futuro do Brasil. E um
registro dessa singularidade paulista, que
depois vai impregnar o Brasil, mas ela
prépria nao tem essa dimensio. Nem
mesmo na propria cidade, que continuou,
no quarto centendrio da sua fundagio, em
54, homenageando o Borba Gato, os
Bandeirantes, e todo esse besteirol que a
gente vé até hoje. Eu digo besteirol,
porque oculta-se o cardter genocida dessa
empreitada das Bandeiras. Todos depois
viraram nomes de autoestrada, rua, praga,
monumento...

com uma

11

Holanda, Sérgio Buarque de. Mongoes e
Capitulos de Expansio Paulista. Sio Paulo:

77

PP: E quanto ao Sérgio Buarque de
Hollanda?

LFA: O Sérgio tem um trabalho muito
importante de desmistificacao  das
Bandeiras, uma pesquisa que aparece em
Mongaes e Capitulos de Expanséio Paulista
e O Extremo Oeste'!, os dois livros dele
que tratam do assunto. Mesmo que
tenha vivido pouco tempo na Alemanha,
ele tem uma cultura muito mais
internacional, muito mais aberta. E ele
nio era de uma familia paulista, como
diz a musica do Chico, “O meu pai era
paulista, | meu avé, pernambucano, / o
meu bisavd, mineiro, /| meu tataravo,
baiano...”. Enfim, isso tudo dd uma
coisa muito forte.

Mas toda essa geracao, incluindo af o
Caio Prado, estava persuadida de que o
Brasil era assim “porque ¢ assim, e
acabou”. Eles nio questionaram a fundo
o porqué da unidade nacional brasileira,
nem o porqué dessas relagoes raciais
terem funcionado aqui e naufragado
dentro de uma semana em Angola,
depois da independéncia. Pois eles
foram criados com a ideia de que os
portugueses colonizadores
diferentes dos outros, mais adaptados a
vida dos colonizados, sendo que o
Gilberto Freyre até teorizou sobre isso.
Quando vem a independéncia de
Angola, acontece da mesma forma que
no Congo Belga, no Quénia, em toda
parte. L4 eles chamam “Independéncia
24/24”: vocé tem vinte e quatro horas
para sair com a valise de vinte e quatro
quilos, pouco importa se estd aqui desde

eram

Companhia das Letras, 2014; Idem. O
Extremo Oeste. Sio Paulo: Brasiliense, 1986.



178

o séc. XVI ou se chegou a trés anos, é “cai
fora!”. Mudam os nomes das cidades, da
capital do pais, enfim, tudo muda muito
rapidamente.

E enquanto tudo isso acontecia, em
1974 esses intelectuais brasileiros estavam
lacidos, ainda eram ativos, e nio hd reacao
deles sobre isso. No caso do Sérgio
Buarque e do Caio Prado, ainda por cima
eram de esquerda, e pagavam um prego
alto por isso. Mas nio repensaram o Brasil
a partir da descolonizacao de Angola. O
unico que repensou foi o Gilberto Freyre,
e isso para dizer que, no fundo, o negécio
do mulato nio era tao essencial, e havia
uma crioulizagio que incorporava os
brancos... enfim, deu uma pirueta para
falsificar o que ele tinha escrito antes
sobre a perenidade do colonialismo
portugués, e isso lhe rendeu, inclusive,
um elogio do Salazar.



A semana de 22 - Entrevista
com Leon Kossovitch.

Por Pedro Fernandes Gale,
Pedro Paulo Pimenta, Yuri
Ulbricht Brandao

PG: A pauta inicial, eu acho que, dado o
mote da entrevista, tem de ser que na
Discurso nimero 1 hd um texto do Leon
Kossovitch, As artes plisticas: Mdrio de
Andrade e seu método. Como estamos indo
para a Discurso 52, entao...

PP: 52 anos depois.

LK: Entao, o texto é anterior. Eu era
aluno de graduacio, foi o terceiro ano, na
Estética, com a professora Gilda Rocha de
Mello e Souza. Ela deu um trabalho para
a gente, ela estava discutindo a obra do
Mairio de Andrade, alids, seu tio. Havia a
turma da tarde e a da noite, o Jorge Coli
a tarde, e eu a noite. Ela gostou do
trabalho dos dois. Depois, ela propds: “a
gente podia publicar isso.” Tudo bem. Ela
revisou, levantou o texto, foi muito
simpdtico. Isso foi em 68. E o texto tem
fantasias. Alids o pessoal gostou, o pessoal
gostou porque tinha uma colocagio, essa
ficcio do método, mas vocé como
aluninho, vocé é um mocinho angelical:
“o método, tal!” Eu inventei um método.
Eu acho que o pessoal 14 do Mdrio gostou
disso, o Rodrigo Melo Franco do
SPHAN.

PG: O texto é interessante. Eu nunca
imaginei ler um texto seu em que vocé
citasse o Bernard Berenson.

LK: Eu li muito o Berenson. Até hoje ¢
uma leitura que eu adoro fazer.

PG: Entao isso foi um trabalho para um
curso da Gilda sobre o Mdrio?

LK: Na graduacio.
PP: E ai acabou sendo publicado em 70?

LK: Entao, a Gilda quis publicar. Eu
fiquei emocionado, né. Depois teve, mas
nio na Revista, todo um trabalho do
Jorge Coli, 14 da Franca. Ele fugiu para a
Franca, porque protegeu uma moga que
a ditadura estava perseguindo. Ele nao
sabia, pois nao participava de nenhuma
luta armada nem nada disso. Ele sumiu
do Brasil. Niao acabou o curso, se
graduou em Aix-en-Provence, depois fez
mestrado, doutorado e acho que andou
dando aula em universidades por l4.
Depois voltou para o Brasil e publicou
um texto do Mdrio muito importante;
eu dei curso sobre esse texto, que é o
Bangquete, a edi¢io do Banquete foi um

trabalho do Jorge.

PP: Quando eu e o Galé pensamos na
efeméride de 22, a gente ficou radiante
com a ideia da entrevista, porque eu jd
estava muito irritado com essa coisa de
as pessoas dizerem que 22 na verdade era
uma porcaria, era um retrocesso.



180

LK: N3o é nada disso.

PP: Vocé foi a primeira pessoa com quem
a gente pensou em conversar. Entdo, se
vocé quiser falar um pouco sobre isso...

LK: Olha, eu tenho uma aproximagao,
primeiro, nio de efeméride, que eu acho
que de efeméride a gente nao precisa, mas
do que suscitaria 22. Nem tanto dos
protagonistas, os artistas, mas dos que dao
suporte ao evento. E uma burguesia
novissima, provinciana. Nio podemos
esquecer que Sao Paulo, hd mais de cem
anos, era uma provincia paupérrima, hd
os relatos do Auguste de Saint-Hilaire,
dos viajantes todos, hd uma pintura assim
de Sao Paulo, 14 no alto, vista da baixada
do Bris, ali para cima, para o pdtio, ¢ um
negécio que nio ¢ nada, nao ¢ nadinha,
habitantes, alguma
completamente secunddria, e esse pessoal
se fez no café, e o modelo que eles tinham
era a Franca e a Alemanha. Por exemplo,
hd um trabalho interessante sobre os
palacetes feito pela Maria Cecilia Homem
que mostra como a Veridiana era
diferente da Anggélica. A Veridiana, da rua
Veridiana, e a Angélica, da avenida
Anggélica. A Veridiana da Silva Prado era
francéfona, e a Angélica de Sousa Queirds
era germanéfona, ¢ uma delicia pensar
isso. Vocé tinha uma cultura europeia
muito imprecisa, muito pouco clara, mas
eram  pessoas  assim  que
representantes dessa gente que ascendeu
com o café. Eles tinham uma pegada que
era mais ou menos a seguinte, a gente
precisa — e agora eu cito o Mdrio, que
define a Semana de 22 — se atualizar. A
arte brasileira precisa se atualizar, nio é

vinte mil coisa

eram

que ela tem de fazer ou desenvolver uma
coisa propria ou inédita nem nada disso,
¢ uma bola bem baixa vocé se equiparar,
na medida do possivel, considerados
todos os limites. O Mério tinha muita
clareza em relagao aos limites do Brasil e
do exterior. O Mdrio era germandfilo,
tinha bode dos italianos.

PG: Odiava o Marinetti.

LK: Era um Marinetti académico, o que
pintou para ele foi o Marinetti
académico. Dos franceses ele
desconfiava muito, assim do Mallarmé.
O Midrio privilegiava os simbolistas, as
leituras dele, os autores dele de base sio
do simbolismo europeu, Paul Dermée,
essa gente toda, Huysmans, era isso o
que ele mais apreciava, inclusive o que o
fez ficar amigo em Ouro Preto, jd antes
da viagem que alguns modernistas
fizeram a Minas, do Alphonsus de
Guimaraes, que era simbolista. E o Brasil
tem uma histéria imensa no simbolismo.
O Rio de Janeiro é um exemplo disso,
vocé entra nas pinturas do Visconti, o
Visconti fazia algo assim, estranho, nao
era estritamente simbolista, alguma coisa
que lembrava até o impressionismo, era
uma coisa heterogénea, eclética, mas ele
era fundamentalmente um simbolista.
Os grandes pintores do Rio, aqueles que
eram considerados os melhores, eram
simbolistas. Sao Paulo em 22 recebe os
irmios Rego Monteiro, o Vicente e o
Joaquim, os dois simbolistas em 22. O
Vicente, depois, passa para o campo do
cubismo, sobretudo porque passa a viver
na Franca. Esse é um traco fundamental
dessa intelligentsia: quando a gente pega
os artistas, o simbolismo fala forte nos



artistas menores da Semana, mas, por
exemplo, a Anita jd ndo estava nessa, ela
estava numa viagem realista, ainda que o
pessoal ache que ela seja expressionista.
Ela nio tem nada de expressionista, é o
realismo de um Lovis Corinth, dessa
gente da Suica e da Alemanha, é um
realismo que passa as emog¢des, mas nio
tem a cabega do expressionismo. A Tarsila
sai superacadémica daqui, do que se
chama academismo, e vai estudar com o
Léger, entao ela pega o subcubismo, ela ji
¢ uma subsubcubista. Mas tem uma coisa
nas duas, assim, que ¢ interessante, que é
o lado, e no Mirio e em todos eles, de
pensar com o simbolismo o primitivismo.
Quando a Anita vai para aquelas coisas
que a gente chama de pintura primitiva,
eu entendo que ela estd nisso, posso estar
errado. E a Tarsila, também, com as cores
de bauzinhos, o rosinha, o azulzinho de
que ela fala, os nossos bads e tal. Ela estd
nessa paleta pictérica bem estabelecida em
cima de um pés-cubismo, de um cubismo
ji lancado, e em uma infantilizagio
também das formas, uma coisa muito
préxima a isso, muito interessante pensar
essa base. Agora, quem dd as cartas é o Rio
de Janeiro, a Semana é um encontro de
pessoas vindas de viérios lados, Sao Paulo
nio tinha nada basicamente estabelecido,
foi interessante como um encontro de
gente vinda de muitos lugares, mas nao
inventou nada. Eu fui amigo do
Grassmann, eu lembro que ele dizia: “pd,
vocés falam af sobre a Semana de 22, eu
nao sabia o que era isso. Eu sei agora.” Ele
nasceu em 1925, mas os estudos dele
foram nos anos 40, 50, ele nao tinha a
menor ideia da Semana de 22 e ele
circulava no meio de gente culta, Pagu,
tal, esse tipo de gente preparada: a

181

Semana de 22 era um vazio, tinha
acabado. Muito interessante se vocé
pegar, nio sé ele, mas também outros, o
Aldemir Martins: ndo existiu 22 para
essa geragdo toda. A Semana de 22
voltou em grande parte com a USP e o
comércio de arte, sempre buscando uma
novidade para langar. Eu posso garantir
isso pela narrativa do  préprio
Grassmann: ele contava que a Tarsila
estava passando fome, ela nio tinha
dinheiro para comer, ai entdo os artistas
jovens se reuniram e disseram: “po, a
Tarsila é uma pessoa legal, nao pode
deixar assim. Vamos fazer umas gravuras

para ela” Entao ela fazia uns
desenhinhos bem sumadrios, e eles
imprimiam como gravuras,

transpunham para gravura. Tém um
monte de gravuras da Tarsila circulando
por ai, devido a essa intervencio
amistosa dos artistas jovens. Pensar que
hi um hiato: tem 22, ¢ um
acontecimento, e a coisa vai morrendo.
E essa recuperagao, ela se
importante; veja o IEB, foi estruturado
em cima disso, de 22. Acho que a
participagdo paulista teve muito esse
sentido, a meu ver, de se lancar, se lancar
através dos artistas da burguesia que
procurou uma ilustragio; ela fez um
esfor¢o para se ilustrar. Essa burguesia
até nos comove, quando se vé a atual,
que é uma piada, um bando de figuras
caricatas que s6 reproduzem. E gozado,
em 22, os intelectuais se aproximavam
dos intelectuais da Europa, nao é uma
coisa nativa esse ponto de vista; os de
agora imitam os americanos e essas
burguesias europeias que sao analfabetas
em arte. Elas dizem, por exemplo, essas
coisas incriveis: “eu faco o artista, quem

torna



182

eu quiser vira artista comigo. Eu pago e
promovo. Eu pago e promovo. Eu pago e
promovo.” Isso é proverbial, nio é uma
figura, ¢ alguém nessa fabricagio de
artista. E nao lhes interessa uma discussio
artistica. A Sao Paulo de 22 tinha uma
projecao da discussdo, ainda que fosse
pequena, muito provinciana. Nio era
uma cidade, nio era nada em 22. O Mirio
queria atualizar. Botar em passo, em
compasso com a Furopa. O que me
apavora, e ai nao é mais a efeméride, é ver
gente comparar esse evento € Sseus
apoiadores burgueses com esse lixo
burgués que estd ai, essa gente do Masp,
da Feira. Nao tém umas Feiras ai? Umas
coisas assim? E gente que nio sabe nada,
nio tem interesse em nada, sio bedcios.

PP: E o Museu de Arte Moderna?
LK: Esse af eu ja nao sei.

PP: O Museu de Arte Moderna poderia

ser um espago vibrante.

LK: E ele foi vibrante, no nascimento. E
estranho isso, muito, muito estranho. Eu
conheci uma comerciante de arte, por
acaso uma pessoa hoje atuante, na
exposi¢ao de um artista sobre quem eu fiz
um texto; ele queria que eu a conhecesse,
foi muito bom, aprendi muito. Eu
perguntei: “eu nio entendo, e vocé?” Ela
respondeu: “olha, hoje, é o seguinte, o
cara que estd comprando arte quer por na
casa dele uma coisa que nao o incomode.
Ele acha que ¢é agradivel, ele fica na
bebida dele.” Tem uma fungao, nao é
nem hipnética, é assim: estd ali qualquer
coisa, um moével. Ele nio quer ser
incomodado, geralmente ¢é gente do

capital financeiro. Nao d4 para ficar
perto disso. Os caras da Faria Lima sao
exemplares nisso: vulgaridade completa.
E a arte nao é nada, e fora do Brasil nio
estd melhor, nio. E impressionante,
assusta quando a gente Vvé o
rebaixamento. Mas essa burguesia
brasileira ¢ algo rebaixado, é vil. E muito
vil, é muito ordindria, um negécio
barato. O cora¢do deles tenta ficar nessa
paz, sabe, do bom negdcio.

PP: Como ¢ essa coisa do influxo? O
capital por trds da Semana de 22, a
burguesia em Sao Paulo?

LK: Era outra coisa.

PP: E a relacio deles com o Mdrio e com

o Oswald?

LK: A burguesia, como os Freitas Vale,
gostava de acolher os intelectuais, fazia
festas, coisas assim. Era muito receptiva,
acolhedora, mas era uma gente brava.
Por exemplo, a Penteado tinha uma
fazenda de café, eu lembro algo do que o
Hansen me contou sobre o livro de um
dos fil6sofos franceses dos anos 30 do
Departamento, Jean Maugiié, que o
publicou na Franca e que nao foi
traduzido aqui, mas deveria ter sido
traduzido e publicado. Diz ele que
chegou a fazenda e que, ao cair da tarde
no varandao, de repente surge o capitao
do mato, com uma espingarda, e os
italianos em fila ocupando as casas de
colonos como se fossem novos escravos.
Ele relata isso nesse texto, e ela falava
francés. Mas tinha uma gente melhor,
por exemplo o Oswald, que era de uma
familia burguesa de proprietirios de



terras dentro de Sao Paulo, Cerqueira
César, esse bairro era dele, da familia dele.
J4 era uma coisa mais cultivada, e era
muito recente. Uma gente nova que
chegou e tinha um modelo diferente. Na
Europa, para ser burgués, vocé tinha de
mostrar interesse pela cultura, como era
praxe na aristocracia anterior a2 Revolu¢io
Francesa. Se vocé nio demonstrasse
interesse pela cultura, vocé nao valia nada.

PG: Agora, Leon, quanto ao que vocé
falou hd pouco, vocé disse que o Midrio
queria atualizar, mas e o trago nacionalista
que associamos a Semana de 22?

LK: Entao, é o dele. O Mdrio tem uma
contribuicdo gigantesca. Muita gente
acha que ele é um poeta mediocre. Eu
acho que nao estd muito longe disso. Mas
ele é um pesquisador admir4vel. E alguém
que defendeu a musica brasileira, a arte
brasileira. O Padre Jesuino é um exemplo
disso. Delirante, ele produziu um
Aleijadinho expressionista, ¢ bem a chave
romantica atualizada, romantica do
século XX: da deformagio. O Mirio
retém a deformacio no Aleijadinho: “isso
¢ marca do mulato, o novo brasileiro.” Ele
nao gostava de italiano, mas ele gostava de
mulato. E isso, para ele, seria o brasileiro,
essa jungdo. No Padre Jesuino, também.
Vocé vai ver a descrigao, ele também ¢
mulato, e os anjinhos dele sao mulatos.
Isso deixa o Mdrio pirado, ele adora isso,
esse lado do nacional, justamente. Ele
pesquisou a danga, o folclore. E a Dina
Dreyfus, entao mulher do Lévi-Strauss,
ensinou estudos folcléricos para o Mdrio.
Ele viajou pela Amazdnia, pelo Nordeste,
por tudo. Queria conhecer: isso ninguém
pode tirar do Mdrio, seria um absurdo.

183

Ele dava forga para os artistas jovens. O
Marcello Grassmann me disse: “po, ele
comprou dois desenhos meus!” O
Marcello devia ter uns 18 anos, e o
Mirio morreu em 1945. Alids, os
jornalistas brasileiros desse tempo era
gente de outra cepa, nio ¢ esse negocio
que temos ai, essa porcaria de o patrio
falou, a 4gua parou. Eram pessoas, ¢
impressionante. Isso foi o Grassmann
que me contou: “‘eu estava apertado, af
alguém me chamou e pediu, faz uma
ilustragao aqui e a gente continua.” Ele
ia quebrando um galho, nao dava para
viver daquilo, mas ele ia se virando.
Nesse sentido, a vida do Marcello é
interessante. Ele e o Otdvio Aradgjo
estudavam numa escola profissional para
ser entalhadores, eles gostavam de
cultura, aquela coisa, e a familia do
Marcello, 14 em Sio Simao, perto de
Ribeirao Preto, tinha cultura. Mas o pai
morreu € a mae tinha um monte de
filhos e era professora de escola normal,
ela ndo conseguia educar os filhos: “olha,
vai estudar isso, vai estudar aquilo e vd
ganhar a vida na profissao.” Af ele
encontrou o Otdvio Aradjo, que era de
uma aristocracia negra da cidade de
Terra Roxa, também na regido de
Ribeirao, uma figura impressionante o
Otavio Aratjo, eu o conheci, belissima
figura humana. Os dois estudando ali e
querendo cultura. E o irmao mais velho
do Marcello dava livros, e olha o que o
cara lia, Kafka, coisa da pesada, o irmio
dele era cultivado, as coisas mais atuais,
até mesmo para nos, hoje, estavam 14 na
biblioteca do irmao. O Otdvio Aradjo
veio de uma familia de farmacéuticos e
advogados de Terra Roxa. Eles

procuraram um critico, um homem



184

muito bom, e descobri depois, eu nio o
conheci, ligado a Biblioteca Municipal.

PG: Milliet?

LK: Sérgio Milliet! O Sérgio Milliet
gostou daquela molecada, e eles estavam
naquela: “a gente quer musica!” E ele:
“Olha, tem a Oneyda Alvarenga.” E 14
foram eles a discoteca municipal que o
Mirio tinha fundado com ela. Eles iam
ouvir musica e discutir: era uma
circulagio na qual o jornalista ocupava
um lugar de destaque, como o Sérgio
Milliet: essa gente era muito ativa. E o que
o Marcello contava é que o pessoal de 22,
ainda que nao participando diretamente,
também apoiava esses artistas jovens.
Como 22 tinha morrido, eles iam estudar,
como o Grassmann, no Rio de Janeiro,
porque aqui nao tinha o que estudar, nao
tinha escola.

PG: E a turma de 22 vai para Paris, aqui
s6 fica o Mirio.

LK: E por razbes pessoais, o Mdrio no
nacionalismo dele.
tinham o que fazer em Sao Paulo, nio
tinha escola que ensinasse. No Rio, eles
faziam  relagbes  interessantes;  por
exemplo, o Marcello conhece o Goeldi,
que ¢ amigo do Alfred Kubin, que é um
grande simbolista. E vai, e ai se monta
toda uma rede simbolista, tardia, que é
uma base deles. Eles niao sio simbolistas,
mas ¢ onde eles pensam. O lugar de
pensamento deles.

Esses artistas nao

PP: Vocé acha que a Belas Artes é um
horror?

LK: Era um ensino do j4 feito. Nao tinha
proposta de pesquisa, Oscar Pereira da
Silva, que ¢ o pintor do Municipal,
Pedro Alexandrino, alids professor da
Tarsila, mocga, essas coisas.

PP: E a coisa que vocé falou do influxo

do Rio de Janeiro?

LK: O Rio mandava no Brasil. Era
Primeiro, Sio Paulo era
recente, nao tinha nada. A mogada que
queria desenvolver algo ia estudar no Rio
de Janeiro. O Rio tinha muito artista
bom, também os poetas do Rio. Minas
toda descia para o Rio, todo mundo ia
para o Rio. Os nordestinos, também, o
Rio era o ponto de aglutinagao de todo
mundo. Estou dizendo isso porque
quando o Grassmann me contava isso eu
ia ficando com os olhos arregalados. Eu
nao acreditava que fosse tao atrasado
aqui em termos de ensino. Uma coisa
nova foi a Bienal de 51: j4 pegou uma
coisa melhor, porque o Chateaubriand,
para comprar obras, tinha de chantagear
a burguesia e montar um acervo
internacional. O Bardi era um homem
culto. Engracado, o Pietro Maria Bardi
era casado com a Lina Bo Bardi, a Lina
era de esquerda, e o Bardi tinha umas
coisas estranhas, dizem que
fascistas no comeco. Ele nio era um
fascista, mas tinha origens
esquisitas. O Bardi fez um trabalho
sensacional, nio deu em nada, acabou,
morreu com ele. Nao deu em nada, nio
havia ninguém para arrumar dinheiro e
fazer aquisicoes. Ninguém injetava
dinheiro no MASP: tinha um monte de
gente da burguesia local que ia as
assembleias para deliberar: “é, nosso

evidente.

meio

€ssas



rombo aumentou.” E ninguém tinha
esquema para injetar dinheiro, nem nada.
O diretor Julio Neves arrasou o projeto da
Lina, primeiro removeu aqueles suportes
transparentes das pinturas. Quando em
1978 eu levei o Lyotard, ele ficou assim:
“nossa, quem bolou isso, que coisa
genial!” Depois fizeram um negdcio
cafoninha, de gesso, neocldssico. O Neves
encheu de
descaracterizou a arte brutalista da Lina.
E ficou tudo certo, ji que a burguesia ia 14
para se mostrar, “6 legal, tal.” Uma hora
nio deu mais, nunca mais voltei nem
ponho mais os pés 4. Tinha gente boa no
museu, o Bardi deixou uns sucessores,
gente correta, as pessoas das dire¢des eram
preparadas, mas nao tinham meios, nao
tinham nada, iam se virando. Hoje tem
uma prosdpia, ¢ a ignorancia: nao querem
nada, é sé coisa pronta, receita pronta,
tanto faz. Nada, ninguém sabe nada, um
bando de ignorantes, de pequenos
comerciantes de arte.

marmores o  chio,

PG: O que aconteceu? Por que isso
morreu? O Bardi tem coisas interessantes,
isso nao ¢ editado. E desapareceu.

LK: Isso nao interessa a essa gente. O erro,
também, que foi grave, foi que quando
fundaram a ECA puseram nas artes
pldsticas um jornalista, um homem muito
ativo, mas muito limitado. E af, nao teve
jeito de desenvolver estudos, fechou tudo:
era s6 o ultimo grito, agora é isso, amanha
¢ aquilo. Nao hd reflexao, a ECA nio a
estabeleceu.

PP: E a Semana, como fica?

185

LK: Acho que esse 22 tem essa
ambiguidade, nada de novo, é uma
mostra do que acontece no momento. A
tese é a de ser moderno, como sio
modernos na Europa, o que nao é pouca
coisa, mas ¢ esse o espirito. O que ¢ a
antropofagia, que vem logo depois: o
que ¢ o famoso Bispo Sardinha, do
Oswald? E o deglutir o alheio e devolver
uma outra coisa, mas vocé nunca pode
pensar sem estar deglutindo alguém, sem
estar devorando, o canibalismo, uma
antropofagia assim, alegérica. Nao hd a
menor razio para ter de pensar assim,
um nacionalismo que nio se quer
nacionalista. Mas que no fundo ¢,
porque devora o estrangeiro e se apropria
da coisa. Ser alegoricamente um indio eu
nao acho que seja uma coisa legal, o

Abapuru, emblema da brasilidade.
PG: Que estd na Argentina.

LK: Isso foi uma delicia, essa é a
vinganga, esse cara tem de ir para o céu.
O Abapuru nio ¢ nada como pintura,
aquilo nao é nada, absolutamente nada.
Eu nao vejo nada, e nio s6 eu, como boa
parte das  pessoas. Virou um
megadiscurso concretista, que também
tem um lado que nao d4.

YB: O pessoal da Semana gostava do

enfrentamento, nao?

LK: Sim, pois o Brasil foi da discussao.
O Mirio discutindo com o Oswald.
Aquilo rolava, descambou infelizmente
para o pessoal. Poxa, mas tinha de ter,
intelectual é para discutir, mas nio para
matar. Vocé nio precisa se matar. Vocé
discorda, escreve, se posiciona para



186

continuar no dissenso. A gente, hoje, pede
desculpa o tempo todo: “Olha, nio me
leve a mal.” Por que isso? Se vocé me
disser que discorda de mim, étimo, mas
por qué? Vamos conversar.

PG: Vou insistir no Mdrio, o seu texto
indica bastante isso, ele joga luz nas obras
do Aleijadinho, que ¢ para que se pense
dali para frente.

LK: O Mirio nao é um historiador
académico, ele intervém. O problema
dele é o de fundar uma nacionalidade
brasileira sem nacionalismos torpes. Ele
nao estd nisso, ele ¢ um cara grande, por
mais que vocé divirja.

PG: Atuagio no SPHAN.

LK: Isso, ele comprou uma fazenda, um
sitio em Siao Roque, sei 14 onde ele
arrumou o dinheiro, mas ele comprou
porque a capela estava caindo. Tornou-se
proprietdrio daquilo para depois doar,
para que se tombasse. Nao
propriedade  particular, mas
tombamento. A agao dele ¢ a de alguém
do século XIX. A gente vé na Franca, com
o Meérimée, o primeiro sphanista da
histéria, o do SPHAN francés, se nio me
engano, que ¢ o Mérimee: “vamos aqui
levantar nossas coisas!” E o Viollet-le-Duc
intervindo, como arquiteto brilhante que
era. A Notre-Dame de Paris é meio século
XIII e meio século XIX. E 0 Mdrio tem a
cabeca daquele periodo, mas aqui nao
tinha tido isso antes. O Midrio é um
retardatdrio, e tem essa figura
extraordindria, um diretor importante do
SPHAN, um mineiro, o Rodrigo Melo
Franco de Andrade.

como
como

PG: Nas cartas trocadas com ele, temos
um Mairio de Andrade interessante, ele
na busca dessas pinturas por aqui.

LK: Ai temos que pensar em ir a Itu, 14
nas freiras, 14 ¢é legal. Tem o José
Patricio, uma gente interessante. E uma
coisa caipira, tudo pequeno! A grande
pintura de Itu e Piracicaba é de uma
familia fluminense que veio nos anos 30
ou 40 do XIX, os Dutra. Eles estavam
ativos até hd pouco. O dltimo deles
vendia quadros na fila do onibus.
Trouxeram a pintura fluminense bem
midda, mas ¢ o que tem. E o que a terra
d4, e nio podia ser grande coisa. O que
dava de mais forte aqui, nesse tempo, foi
o Almeida Janior, que era sustentado
pelo Dom Pedro II, que pagava a bolsa
dele na Franca. Ele se tornou um bom
pintor realista, com todos os limites. Eu
nao sou fa dele, mas ¢ um bom pintor.
O Meirio o desconsidera.

YB: Mas vocé niao o coloca como
académico.

LK: Nao, nio é. E aqui a gente faz uma

confusaio danada. Académico ¢,
vulgarmente, tudo o que nao ¢
modernista: erro gravissimo.

Impressionista, pontilhista, tudo vira
académico. Nessa classificagio escolar
que estd por ai é um deus nos acuda:
Almeida Juanior era o que havia de
melhor em Sio Paulo. Agora, o Rio
tinha gente muito boa, como aqueles
Timéteo da Costa, é uma gente muito
boa.



PG: Mas os historiadores anteriores a
geracdo do Mdrio, me parece, nao falam
desses artistas coloniais, ou ainda do que
se chama barroco. Mas a partir do Mdrio
e de sua geragao surge esse barroco como
identidade nacional.

LK: S6 na cabeca do Mirio, essa
identidade nacional. O barroco é uma
bobagem, nunca houve barroco, isso nao
Identidade
Impostura. Isso vem do Pedro II, vem do
XIX e do Instituto
Geogrifico. O imperador foi grande em
termos de nacionalismo, reconheco-lhe
esse mérito, nao vou deixar que tirem esse
mérito do Pedrao! Foi 14 e pegou a coisa.
O Brasil foi portugués até a
independéncia, depois fica uma coisa
meio estranha; Sao Paulo é portuguesa,
apesar de nela se falar tupi. Nao ¢ legal?
Na passagem do XVIII para o XIX a fala
dos habitantes da cidade nio ¢ o
portugués, ele s6 serve para documentos.

existe. nacional aonde?

Histérico e

PP: O Kant, no curso de geografia fisica,
diz que os habitantes da provincia de Sao
Paulo sao o povo mais feroz de toda a
América.

LK: Mas eles eram, eles destruiram o
projeto jesuitico das Missoes. Eles eram
pegadores de indios. Nés pensamos
naquele portugués, naquele bandeirante
todo gibao. Nada, era tudo pé descalco,
trincado, rasgado. E outra coisa. O duro é
essa gente que fica inventando uma
nobiliarquia, em vez de louvar o génio da
raga, que era isso, bandeirantes-
bandoleiros. No Estado de Sao Paulo, eu
li isso em um gedgrafo francés, vocé tem
o leste do Estado, ali onde passa a

187

Mogiana até Araraquara nao é uma coisa
india; a parte oeste, por seu lado, é dos
Caingangues, sO indio bravo,
exterminados na passagem do século
XIX para o XX; no leste, proprietdrios
mineiros, cujas terras foram adquiridas
pelos paulistas do café. Do outro lado,
foi um massacre, que veio depois, pense-
se em cidades como Marilia, todas
recentes. Um dos limites era a fazenda
do Tio Pio, o tio do Mairio, onde ele ia
descansar e onde ele
Macunaima. O Macunaima é muita
crueldade, o brasileiro das milicias. H4
pessoas que acham que é um hino ao
brasileiro, mas ¢é pau, ¢
Comemora-se o centendrio, e ¢ o Mario

escreveu o

irrisao.

esculhambando aquilo tudo, com a
ironia de um texto belissimo. Ele acertou
na mosca! Ele vai pegar do Theodor
Koch-Griinberg,  De
Orinoco; alids, o Orinoco substituiu o
Amazonas vérias vezes, como aconteceu
com Humboldt, impedido pela coroa
portuguesa de entrar no Brasil. Essa
Alemanha que viaja ¢ a Alemanha
goethiana que o Pedro Galé trouxe em
parte para a gente. E todo um lance
alemao que acabou. Alids, 14 na
Alemanha nao sobrou quase nada. O
Hitler conseguiu destruir a Alemanha,
como, mantidas as distancias, o golpe de
64, o Brasil.

Roraima  ao

PP: Mas voltando, existe uma herancga?
Podemos ver algum desse
modernismo da Semana de 22, algo que
se identifica em algum lugar?

rastro

LK: Eu acho que morreu. Foi um
encontro que terminou ali. E cada artista
seguiu seu rumo, uns mais proximos de



188

outros. Aquilo nio foi um lugar para
expor um pensamento comum, foi uma
reunido. Era bem essa a ideia, expor uma
coisa que tinha em comum essa
modernidade com vontade de se
equiparar a internacional, mas que nao
tinha um programa comum.

PG: Daquela turma de artistas, vamos
pensar o Brecheret. Isso permanece de
algum modo, vejam-se os monumentos.

LK: Sim, mas ele jd vinha 14 da Itdlia, ele
tinha estudado. Alids, o nome dele ¢
italiano, nio é francés, é 14 do Piemonte.
Ele é um excelente escultor, da Gailia
Transalpina, cujo comego mais brilhante
o ligou ao Mirio: a estilizagio art déco.
Depois ele tomou rumos diferentes da

Cabeca de Ciristo.
PG: E o Di Cavalcanti?

LK: O Di era simbolista, ele chegou
simbolista. Era ilustrador, depois pegou o
macete do cubismo e, sempre muito
esperto, foi-se arranjando.

PP: E o Portinari?

LK: E pior, ele nem simbolista era, era
académico da gema, estudou na Escola de
Belas Artes do Rio. Vendo que a bela
academia nao dava em nada, assumiu um
negécio cubo-expressionista e foi.

PP: E funcionou?

LK: Tanto que estd ai. Eu acho que ele é
um bom artista, mas nao me pega em
nada. Eu nao gosto daquilo. Acho uma
apelagio. Ele domina as cores, tem
qualidades, mas sabe, eu nao sei. A gente

falava no Otdvio Aratjo, ele realizou
uma encomenda feita ao Portinari. Nos
anos 70, eu fui a igreja de Batatais atrds
do Portinari, queria conhecer. A Igreja
de Batatais, dizem que é pintura dele,
mas o que vi foi pintura do Otédvio
Aratjo: o Portinari emprestou o nome,
mas quem pintou foi o Otdvio.

PG: E o Lasar Segall, que vem depois?

LK: O  Segall ¢ um cara
internacionalmente conhecido. Ele é da
geracdo do segundo expressionismo, eu
chamaria o Segall de expressionista-
académico, um expressionismo
montado em cima do cubismo. Nio é o
expressionismo daqueles alemies que
pegavam pesado. J4 é uma geragao
educada, Segall ¢ um pintor educadinho.
O Mirio, vocés podem ver, tratava-o
como a um bom moco. Ele veio, casou-
se com uma moga rica. Eu reconheco o
mérito pictérico dele, tudo bem. Seria
estipido dizer que ele nio é nada, mas
nao mexe COmMigo, quem mexe comigo
saio os gravadores brasileiros, os
seguidores do Carlos Oswald, do
Oswaldo Goeldi e do Livio Abramo, que
vem logo depois deles. E os de Axl
Leskoschek, um general comunista
austriaco que se refugiou no Brasil. Ele
se refugiou no Brasil e ficou ilustrando
os Dostoievsky da José Olympio. Artista
completo. Hd um museu dele na
Austria, se nio me engano em Graz: no
Rio, era um artista respeitado que
formou muitos gravadores. Voltou para
a Austria terminado o Nazismo. Essa
gente faz, sem ddvida, a minha cabega,
tanto que eu participei na Exposi¢ao da

Gravura Brasileira, em 2000.



Ultimamente, a gravura perdeu muito em
qualidade e garra. Mas ainda acho que, no
Brasil, o ponto forte ¢ a arte gréfica. Nao
por acaso o Goeldi dizia I4 nos anos 50 ou
40, quando escrevia para o Kubin: “a
pintura brasileira é um lixo.”

PP: Vocé acha que a Semana de 22 criou
ambiente para isso poder existir?

LK: Nao ¢ a Semana que vai mudar esses
artistas, eles continuam fazendo. Nao foi
a Semana que mudou. O que veio depois
existiria mesmo sem a Semana. Mas,
ainda assim, 22 nio deixa de ser um
momento importante por juntar e
estabelecer relacoes. Mas nao vamos
entrar nas celebragoes. Isso é uma loucura.
A Semana poée, de certo modo, Sao Paulo
no mapa, bota essa nova burguesia no

189

mapa. Ela ainda vai promover a primeira
Bienal, que vai repropor a coisa. Agora,
o que vai colocar mesmo Sao Paulo no
mapa ¢ a vitéria do Getdlio e, quando
essa burguesia local reagir, fundard a
USP. O Mirio nao precisaria dessa coisa
da Semana. Ninguém precisaria, mas
ajudou a acentuar certas inclinagoes e
discussdes. A mocgada vai toda para
Minas, o
Cendrars. E quem que o Mdrio procura?
O Alphonsus Guimardes. O menino
Drummond ¢ encorajado, essa gente era
de se encorajar. Nao é como agora, que
se passa a foice. Houve uma série de
cruzamentos. E a coisa continua sendo o
Rio. O Rio s6 acaba com Brasilia. Mas
hd um encontro ali, na Semana, que nao
¢ inoperante, mas nao é imprescindivel.

trenzinho leva o Blaise



As Semanas de Arte Moderna
de 2022

José Bento Machado Ferreira
(USP)

O centendrio da Semana de Arte
Moderna de 1922 nio reproduz o relato
glorificador  institucionalizado  pelo
cinquentendrio. expografias
confrontam o evento e suas repercussoes
com a forca expressiva da produgao
artistica subestimada pelo movimento
modernista. Entre outras produgoes
importantes dentro e fora da cidade de
Sao Paulo, consideramos Projetos para um
cotidiano moderno no Brasil, 1920-1960,
que iniciou no dia 21 de agosto de 2021
no MAC-USP e permanece até 24 de
julho de 2022; Era uma vez o moderno
(1910-1944), inaugurada em 10 de
dezembro de 2021 no Centro Cultural
FIESP, que esteve em cartaz até 29 de
maio de 2022; Esse extraordindrio Mdrio
de Andrade, inaugurada no dia 25 de
janeiro no Museu Afro Brasil, com
encerramento no dia 30 de junho; Raio-
que-o-parta: ficcoes do moderno no Brasil,
no SESC 24 de Maio, que dura de 10 de
fevereiro a 7 de agosto e Contramemdria,
realizada no Theatro Municipal de Sao
Paulo de 18 de abril até 5 de julho. O
exame comparado de excertos especificos
de cada exposi¢io pode abrir uma fresta
para a compreensao sobre o processo de
memorializacio do modernismo
brasileiro.

Diversas

A poucos metros do teatro, palco da
manifestacio performdtica coletiva que
completa cem anos, no SESC 24 de Maio,
um grupo de curadores produziu uma
constelagdo a partir de ideias norteadoras
com o objetivo de “expandir o

entendimento das muitas modernidades
experimentadas ~ no  Brasil” e
“contemplar o que extrapola o ambiente
paulista, visibilizando outros legados”,
conforme o folheto distribuido ao
publico. Aldrin Figueiredo, Clarissa
Diniz, Divino Sobral, Marcelo Campos,
Paula Raphael
compuseram a equipe curatorial de Raio-
que-o-parta — ficcoes do moderno no
Brasil, titulo inspirado na imprecagio,
mas que também designa o empréstimo
de elementos modernistas no desenho
das casas paraenses.

A exposicao criou embates entre uma
certa visao da arte moderna e a forga dos
trabalhos de
subalternos, seja por sua origem
geogréfica, classe social, religiosidade,
identidade género,  perfil
psicolégico ou as diversas
interseccionalidades existentes em meio
a essas formas de classificacio. As
esculturas em madeira de Mestre
Guarany, Agnaldo Manuel dos Santos e
Conceicao Freitas da Silva apresentam
precisio formal e conexao com o
imagindrio  popular
associadas ao modernismo brasileiro.
Eles  questionam o  naturalismo
académico e se situam no limiar entre
figura e abstragao. Aos bronzes de Victor
Brecheret e Liuba Wolf, porém, coube o
estatuto de obras de arte moderna,
enquanto  0s
considerados tradicionais e
incultos. A reuniao desses trabalhos no
mesmo  espago  expositivo  produz
“choques de heterogeneidades” (Didi-
Huberman, 2017) que pressionam as
“molduras” (Belting, 1995) pelas quais
se apresentam as obras de arte.

Ramos e Fonseca

artistas  vistos como

étnica,

normalmente

anteriores foram

como



Estranhamente, uma paisagem arbérea
se projeta da parede, presa pela lateral.
Troncos e galhos formam uma espécie de
rede, da qual emergem duas borboletas
coloridas. A posigao peculiar da pintura
expoe o texto pintado na parte de trds,
escrito em letra cursiva com tons terrosos
semelhantes aos da paisagem: “Amadeo
Luciano Lorenzato / Pintor autodidata e
franco atirador / Nao tem escola / Nio
segue tendéncias / Nao pertence a
igrejinhas / Pinta conforme lhe d4 na
telha / Amém / 1948”.
sobreviveu a gripe espanhola no Brasil e a
Segunda Guerra Mundial na Itdlia,
passou pela Real Academia de Arte em
Vicenza, conheceu o Leste Europeu de
bicicleta e, de volta ao Brasil, trabalhou
como operdrio. Sua primeira exposi¢io
individual aconteceu aos 67 anos de
idade. A posicao do quadro anuncia o
contramanifesto como fio condutor da
exposi¢ao, voltada para visualidades,
musicalidades, corporeidades,
religiosidades e performatividades que
nio se enquadram nas categorias ditadas
pela modernizagao.

Pinturas religiosas afrobrasileiras de
Rafael Borjes de Oliveira registram
sacrificios a “Xangou” e aparicoes de
“Oxum” e “Logum-Edé”. Uma paisagem
noturna e nevoenta de Guignard aparece
iluminada pela festa de Sao Joao. Embora
Rubem Valentim seja conhecido pelo
estilo concretista dos “emblemas” que ele
mesmo

Lorenzato

afirma nao serem formas
abstratas, mas representa¢oes dos Orixds,
a exposicdo no SESC apresentou uma
série de seis desenhos de ex-votos criados
pelo artista soteropolitano em 1951. O
interesse por essas pecas tipicas do

catolicismo santorial, por oposi¢io ao

191

catolicismo oficial (cf. Teixeira, 2012), é
recorrente nas expografias sobre o
centendrio da Semana de Arte Moderna,
uma vez que Mdrio de Andrade fez delas
uma parte importante das colegdes de
suas  “missoes Registros
filmados dessas expedigoes também
integram  Raio-que-o-parta. Pifaros e
batuques ressoam pelo espago e
permeiam os nicleos que compdem a
€exposicao.

Apesar do controle da Igreja sobre os
aspectos emocionais das imagens, certas
préticas religiosas ocorreram ao arrepio
das autoridades eclesidsticas, que
cederam espaco as pinturas e estatuetas
com as quais os devotos retribuem aos
santos por intervengdes de cura a eles
creditadas. O musico e poeta paulistano
encontrou nas
verdadeira que os manifestos e pinturas
modernistas reivindicaram a distincia,
como antropdlogos de gabinete diante
do “turista aprendiz”, que alimentava a
Revista de Antropofagia com relatos
etnograficos. Duas curiosas fotografias
sem data autor
distanciamento entre o modernismo e o
imagindrio ao mostrar o compositor
Heitor Villa-Lobos, diretamente
envolvido na Semana, caminhando
entre méscaras e instrumentos do “Bloco
Sédade do Cordao”, manipulando-os
com um misto de
estranhamento, como se o personagem
da famosa gravura de Goya observasse
desperto os monstros que o sono da
razdo produz.

Pequenas aquarelas de Tarsila do
Amaral datadas de 1925, Bicho
barrigudo, Mulher de mdscara, Mulher

azul e Bicho pernilongo sugerem imagens

folcléricas”.

a matéria

€ e .3
missoes

retratam O

nem

interesse e



192

do inconsciente aprendidas
surrealismo. Lidia Bais, Albino Braz e
Carlos Pertuis oferecem uma exploracao
mais radical da dimensio cartografada
pela psicandlise, mas desbravada por
artistas modernos. A pintora campo-
grandense, colaboradora de Ismael Nery,
foi internada em clinicas psiquidtricas
devido ao comportamento visto como
desviante por sua poderosa familia. Braz,
nascido na Itdlia, foi internado no Juqueri
e tratado por Osério César de 1934 a
1950. Pertuis foi internado no Rio de
Janeiro depois de uma visdo césmica e
acompanhado por Nise da Silveira de
1946 a 1977. Visbes misticas, animais
fantisticos e uma cena apocaliptica
semelhante as invasoes alienigenas da
ficcao-cientifica, produzidos por esses
artistas, testemunham o confronto com as
modernas técnicas de administragao dos
corpos.

No segundo episédio da Legenda (o
primeiro a ser pintado por Giotto, entre
1297 e 1299), Francisco doa seu manto a
um homem pobre diante da paisagem em
que cidade e monastério se confrontam,
cada um sobre uma montanha, de modo
que o céu parega descer a terra para tocar
a cabeca aureolada, formando uma massa
azulada que se desdobra na tdnica do
futuro santo. Alheio a retérica do gesto de
pressdgio e do acontecimento milagroso
nos lugares ermos, Carlos, como o chama
Nise da Silveira, retrata o encontro entre
o céu e a terra de modo andlogo ao pintor
medieval. Internado como esquizofrénico
por causa de uma epifania, o artista vé
figuras isoladas sendo conduzidas por um
espago urbano fantédstico até o ponto onde
estruturas tecnoldgicas celestiais, “navios
entre estrelas” (Silveira, 2015, p. 120)

com O

diluem toda constru¢io humana (fig.1).
Abandono e Pesadelo, duas xilogravuras
de Goeldi, compdem, com a visao de
Pertuis, o pessimismo quanto a
possibilidade da vida digna sob o cendrio
de desolagio produzido pela vida
moderna e imposto pelo progresso
industrial, por sua vez enaltecido por
uma pintura ufanista, perfeita antitese
dessas gravuras, A béngio da opuléncia
amazénica (Branco e Silva, 1955), na
qual Cristo abengoa a paisagem com
uma torre de eletricidade instalada em
pleno rio e uma profusio de mercadorias
agricolas aguardando o escoamento.
Diante desta pintura, uma crianga
perguntou aos que a acompanhavam: —
¢ assim que é o Céu? Responderam que
sim, aparentemente constrangidos pelas
outras imagens da €xposi¢ao, nao tao
cristas.

Além  dos

folcléricas”,

itens das  “missoes
também ¢é recorrente a
referéncia ao pensamento brasileiro.
Publicado em 1933, Casa-grande &
senzala, de Gilberto Freyre, foi ilustrado
pelo artista moderno Cicero Dias em sua
primeira edigao. O desenho em nanquim
aquarelado do Engenho Noruega mostra
diversas maneiras de agir descritas no
livro, como uma espécie de microcosmo
do Brasil, uma vez que “a casa-grande,
completada pela senzala, representa todo
um sistema econdmico, social, politico”
(Freyre, 2003, p. 36). O desenho original
foi exposto no SESC 24 de Maio ao lado
de uma pintura criada pelo escritor. Uma
mulher branca enlutada aparece sentada
a0 lado de uma crianca negra. Trés
coqueiros pontuam a paisagem com casas
ao fundo. A evidente impericia do
trabalho  denuncia uma falta de



sensibilidade que comprometeria também
a interpretagdo do Brasil. O movimento
modernista teria um papel andlogo ao da
teoria social na constru¢io de uma
narrativa  apaziguadora
colonizagdo. Freyre nao omite a violéncia
inerente a escravidio, mas elogia a
capacidade dos portugueses de exercé-la. A
ilustragio retrata a exploracio sexual e as
brincadeiras  infantis negros e
brancos, a capela no interior da “casa-
grande” e a religiosidade praticada por
escravizados no setor onde sao confinados,
diante da “senzala”.

Uma versao impressa do desenho
integrou a exposicido FEra wuma vez o
moderno (1910-1944), com curadoria do
professor Luiz Armando Bagolin (IEB-
USP) e do historiador Fabricio Reiner,
que possui concep¢ao diversa. Uma
perspectiva restringiu  essa
expografia ~ aos  antecedentes e
desdobramentos imediatos da Semana de
Arte Moderna com um recorte histdrico
definido, em
posicionamento diacrénico, apropriado a
um revisionismo
realizado, por exemplo, no SESC 24 de
Maio. A exposicao no Centro Cultural
FIESP apresentava quase exclusivamente
documentos e obras pertencentes ao
acervo do Instituto de Estudos Brasileiros
da  USP sob luminosidade
intencionalmente reduzida para preservar
os objetos. Talvez a melhor licao do
centendrio da Semana de Arte Moderna e
por consequéncia a ideia principal desta
resenha seja a complementaridade entre
os dois estilos expograficos. A abertura da
exposicao Era uma vez o moderno faz
referéncias aos primeiros contatos do
publico brasileiro com a arte moderna

sobre a

entre

sincrOnica

contraste com o

critico necessario,

uma

193

europeia por meio de exposicoes de
Emma Voss (1910), Lasar Segall (1913)
e Anita Malfatti (1914) em Sao Paulo. O
expressionismo desses artistas teve pouca
ressonincia até 1917, quando a pintora
brasileira foi duramente criticada por
Monteiro Lobato na edi¢io noturna de
O Estado de Sio Paulo. As pinturas A
estudante russa (1915) e O homem
amarelo (fig. 2) foram produzidas nos
EUA, apresentadas na exposi¢ao de 1917
e guardadas pela autora até a Semana de
Arte Moderna. As duas pinturas
pertencem ao acervo do IEB-USP e
foram expostas por Bagolin e Reiner no
Centro Cultural FIESP.

Em 1917, Monteiro Lobato associou os
trabalhos de Anita Malfatti a uma “arte
anormal” estudada por psiquiatras a partir
dos “desenhos que ornam as paredes
internas dos manicomios”, pontuando
que neles “esta arte é sincera”, ao passo
que, nas “exposicoes publicas”, ¢
“mistificagdo pura” (in Brito, 1997, p. 47).
O escritor tece consideragbes sobre a
necessdria adequagao entre a representagao
artistica e a percepgao sensorial, que ele
considera obedecerem a leis imutdveis e
necessirias. O  posicionamento  de
Monteiro Lobato ¢é similar ao do guia da
exposi¢ao de “arte degenerada”, realizada
em 1937 na Alemanha pelo regime nazista
com obras que em seguida foram
incineradas, entre as quais, trabalhos de
Lasar Segall, entéo ja radicado no Brasil. A
gravura A santa da luz interior (Klee,
1921), da qual o MAC-USP possui uma
impressao, aparece proxima a um retrato
criado por um paciente psiquidtrico:
“Duas ‘santas’!! A de cima se chama ‘Santa
da luz interior’ e foi feita por Paul Klee. A
de baixo foi feita por um esquizofrénico de



194

um asilo para loucos. E muito revelador que
essa ‘Santa Madalena com uma crianga’
pare¢a tao mais humana do que o trabalho
de Paul Klee, que pretendia ser levado a
sério por toda a parte.”"?

A expografia do acervo do MAC-USP
tem o cuidado de expor imagens desse
documento ao lado da gravura de Klee e
de outros trabalhos de artistas proscritos
pelo nazismo como Karl Schmidt-Rottluf
e Lasar Segall. Em Era uma vez o moderno
ha apenas uma breve mengio a critica de
Monteiro Lobato, embora ela antecipe
em duas décadas o documento nazista ao
desqualificar tanto o artista moderno
quanto o artista incomum em nome do
que se impde como norma. A presenca
fisica das pinturas que ressurgiram na
Semana de Arte Moderna, porém, fala
por si. Cronistas do evento, Mério da
Silva Brito e Joaquim Inojosa tratam da
critica a4 exposigio de 1917 como
“estopim” da Semana, palavra utilizada
por ambos, pois teria reunido “os
Andrades” em defesa da pintora e do
modernismo, contra o cinone que o autor
de Urupés procurava sustentar, ele mesmo
um pintor frustrado (assim como o lider
nazista).”> E preciso, entio, observar a
pintura de Anita Malfatti e toda a
constelac¢io modernista sem
desconsiderar os posicionamentos que
tentaram abaté-la, uma pintura “pautada
principalmente por um ato disruptivo em
relacio A colorido
convencionais” (Bagolin, 2020, p. 55).

A exposi¢ao no Centro Cultural FIESP
apresentou vasto conjunto de anotagoes
pessoais, cartas, publicagdes, desenhos,

forma e ao

12 Entartete “Kunst”, Ausstellungsfiibrer, p.

25. Disponivel em: http://shorturl.at/DGJO1.

pinturas, esculturas e objetos. Monitores
de video em posicao vertical projetavam
atores interpretando Anita Malfatd,
Tarsila do Amaral, Manuel Bandeira e
Mirio de Andrade. Em uma espécie de
licenga  poética  expogrifica,  os
personagens falavam o que tinham
escrito. Nao havia incomodo visual nem
auditivo devido a discricdo com que
essas interven¢oes foram executadas. A
conclusao da exposi¢ao apontava novos
rumos para o modernismo nas gravuras
de Livio Abramo e Goeldi, nas pinturas
de Clévis Graciano e Guignard. Uma
ultima se¢ao apresentou um autorretrato
de José Pancetti e a leitura de uma carta
nunca enviada a Manuel Bandeira, na
qual Miério de Andrade aponta
problemas de saide e reflete sobre a
proximidade da morte. No autorretrato,
o pintor opta por um esquema simples
de cores, niao cria volumes, assume a
planaridade da tela e a simplicidade das
formas. A contiguidade entre o texto e a
pintura propds uma apreensio de si
como legado modernista, mas, por outro
lado, questionava os seus limites. Algo
do modernismo precisava morrer para
que o autorretrato nio fosse um
mergulho introspectivo na
subjetividade, mas a mera falta de
assunto, um objeto neutro, uma vez que
o préprio fazer da pintura seria o
assunto.

Em Projetos para um cotidiano moderno
no Brasil, 1920-1960, a fragilidade dos
documentos  expostos  exige da
professora Ana Magalhaes (MAC-USP)

e da pesquisadora Patricia Freitas uma

'3 Brito, 1997, p. 66; Inojosa, 1975, p. 116.



atmosfera igualmente austera e sombria
para um outro recorte sincronico, dir-se-
ja um expogrfico uspiano,
verdadeira imersao na escala real das obras
que desmente a esquizofrenia das
“exposi¢oes imersivas” com projegdes
gigantescas de obras de arte em
megaeventos de shopping-centers. No
Centro Cultural da FIESP, a observacio
de uma reproducio de Léger impressa em
1928 era pontuada pelo clamor de Tarsila
do Amaral para que Anita Malfatti
“viesse” a Paris, onde sua arte seria
compreendida. Na carta, também
exposta, a caligrafia parece estranhamente
atual. Depois de sucessivas reformas
ortogrificas e uma  sobreposigao
vertiginosa dos meios de comunicagio, o
papel manuscrito parece uma transmissao
mais comunicativa do que toda digita¢ao.
Nas entrelinhas e sussurros sentia-se a
violéncia da critica fascista que intimidara
a destinatdria por anos a fio. No Museu
de Arte Contemporinea da USP, a
expografia também oferece o estimulo
auditivo discreto, mas musical, das
Variacoes de wum tema  nordestino,
compostas por Camargo Guarnieiri a
partir do “coco de Lampiao”, recolhido
por Mdrio de Andrade em 1938. Trata-se
da trilha para o bailado A cangaceira
(1953), com concepgao visual criada por
Flivio de Carvalho. Projetos para um
cotidiano moderno no Brasil concentra-se
em  documentos do  MAC-USP
“relacionados a circulagao da linguagem
moderna no ambiente paulistano” de
acordo com o texto de parede produzido
pelas curadoras. Nao se trata, entdo, de
obras de arte tradicionais como pintura e
escultura, mas de trabalhos nas 4dreas de
artes graficas, design, muralismo, figurino

estilo

195

e  cendrio.  Assim  como a
reprodutibilidade técnica, o ambiente
urbano transforma a natureza das obras
de arte. Projetos avalia a participagao dos
modernistas nas escalas mais publicas e
menos aurdticas do espetdculo, das
ilustradas e da mobilidade
urbana. Alguns desses trabalhos foram
vistos por milhares de pessoas, como a
charge Danga do Capital com a Morte
(Di Cavalcanti, 1950), em que um
personagem obeso com fraque e cartola
danga com uma versio da Catrina, “lz
calavera garbancera”, criada por José
Guadalupe Posada nos anos de 1910
para criticar os privilégios da elite e
retomada por Diego Rivera em mural de
1947. Outros nem chegaram a ser
executados. O bailado A cangaceira foi
proibido pelo entao prefeito Janio
Quadros, informa o texto curatorial. Os
estudos para murais de John Graz (fig.
3), um dos participantes da Semana,
evidenciam o vinculo da arte moderna
com o ambiente urbano. Eletrificacio,
trabalho, mobilidade, paisagismo e
verticalizagdo nio negam a experiéncia
estética, mas produzem outras formas de
sensibilidade, que se
conjunto da sociedade e nio a circulos
restritos, que podem ser vistos por todos
os passantes e nao apenas pelos que tém
acesso, que podem ser reproduzidos. O
recorte temporal da exposicao possui um
teor critico, uma vez que demarca o
periodo em que essa dimensio utépica
tem validade.

Desde 1922, 0 Theatro Municipal nao
havia sediado exposigoes de arte. O
artista  pldstico Jaime Lauriano, a
antropéloga Lilia Schwarcz e o
pesquisador Pedro Meira produziram,

revistas

oferecem ao



196

para o centendrio da Semana de Arte
Moderna, a exposicao Contramemdria no
local onde ela ocorreu. Das exposicoes
aqui contempladas, trata-se da dnica na
qual o espaco ao redor exerce um papel
determinante para a observacao das obras.
No saguio, o bronze 7ido (Flévio
Cerqueira, 2017) mistura-se com o
espago, uma vez que a escadaria ¢
decorada com estdtuas de bronze. Mas se
trata de um corpo descamisado com o
rosto coberto, as amarradas e
crivado de balas, como um Sao Sebastido
profano. A escultura 77dpico 22 de Sonia
Gomes, por sua vez, destoa do espago.
Produzida com tecidos usados, costurados
e retorcidos, sua forma recusa a condiciao
de coisa, possui a corporeidade dos gestos,
da experiéncia de vida, da meméria que
emerge, n3o da memoria morta do “lugar
de meméria”, mas da memoria ativa. Nao
podendo pendurar quadros nas paredes,
os curadores desenvolveram suportes que
ligavam os corredores do segundo andar
do teatro. A artista indigena Daijara
Tukano teve dois projetos negados pela
administragao do espaco e desabafou sua
revolta com um texto sobre papel craft,
que deveria ficar estendido sobre a
escadaria, o que tampouco foi permitido,
de modo que sua Carta cobra serpenteava
entre as obras, enrodilhada nessa estrutura
expositiva.

Em alguns setores, os curadores criaram
painéis nos quais as imagens entravam em
choque. Um desses painéis reunia quatro
trabalhos de Denilson Baniwa, um artista
de origem indigena, dois desenhos de
Tarsila do Amaral,
modernista e uma pintura de Clévis
Aparecido dos Santos, ligado ao Atelier
Gaia, do Nucleo Psiquidtrico da Colénia

maos

a célebre artista

Juliano Moreira, antigo Jacarepagud, no
Rio de Janeiro. Desenhos como Crianca
com igreja e palmeiras e Portal com gente,
bem conhecidos por quem frequenta o
acervo do MAC-USP, nao reproduzem
o discurso mitico e identitdrio das
paisagens pintadas, com seus volumes
impositivos e cores pulsantes. Muitas
vezes as linhas nao se tocam, as paisagens
parecem prestes a se desfazer com um
sopro, hd continuidade entre natureza,
arquitetura e gente. Nascido na regiao
do Rio Negro (AM) e radicado em
Niter6i (R]), Denilson Baniwa produziu
intervengdes sobre quatro gravuras de
Johann Moritz Rugendas, artista alemao
que veio ao Brasil para trabalhar na
expedi¢ao Langsdorff e permaneceu por
alguns anos depois de se desentender
com o bar@o. Encantados (fig. 4)
reformula o procedimento praticado por
Baniwa durante o programa Vozes contra
o racismo, realizado em 2020 pela
Municipal de Cultura,
quando projetou imagens de grafismos
indigenas
Bandeiras, opulento grupo escultérico
colonialista criado pelo egresso da
Semana de Arte Moderna, Victor
Brecheret. De certo modo, Encantados
também presta homenagem a Jaider
Esbell, recentemente falecido, uma vez
que em Cartas ao velho mundo (2019) o
artista makuxi produz intervencoes
parecidas, sobrescrevendo um luxuoso
livro de histéria da arte com desenhos de
seres espirituais e textos anticolonialistas.
Apesar da procedéncia mitica dessas
imagens, o procedimento remete a
montagem vanguardista e ao forte teor
agonistico dos “atropelos” da arte
urbana. O MASP recebeu em 1992 a

Secretaria

sobre o Monumento is



doac¢do da impressao de uma das gravuras
ressignificadas pelo artista amazonense.
Em Guerillas, o embate entre as flechas do
grupo indigena e os arcabuzes dos
invasores parece equilibrado. H4 mortos
dos dois lados e, embora uma parte do
grupo pareca fugir mata adentro, os
“brancos” parecem cercados, acuados,
assustados e desorientados por uma
queimada descontrolada. A principal
diferenca, Rugendas parece fazer questao
de apontar, uma vez que o faz no primeiro
plano da gravura, é a presenca de
mulheres e criangas entre os indigenas.
Uma crianga pequena, pouco maior do
que um bebé, abraga o pescogo de uma
mulher caida ao lado de sua lancga. Perto
dela, um homem negro ¢ atingido no
peito enquanto um indio
bravamente a limina da

trocando olhares e gritos furiosos com seu
algoz. A colonizagao das Américas ¢
excepcional, uma vez que nido se trata
apenas de um confronto entre um modo
de produgio regulado pelo parentesco e o
Estado  tributdrio.  Trata-se  do
estabelecimento de um “sistema-mundo”
(cf. Quijano, 2000) preparatério para o
modo de producido capitalista. As
comunidades indigenas nio possuem
autoridade politica centralizada, uma vez
que sio reguladas por mitos e ritos.
Tradicionalmente, as imagens dos seres
espirituais ocupam mais o imagindrio
coletivo do que a cultura material. Torn4-
las visiveis nao é uma tarefa simples para
Os artistas indl’genas contemporaneos,
embora os artistas e escritores modernistas
o fizessem com desenvoltura operando
sob o lema de que “a antropofagia nos
une”. Jaider Esbell, Denilson Baniwa e
Daiara Tukano (era esse um dos projetos

resiste
baioneta

197

vetados) evidenciam a persisténcia desse
imagindrio ao “atropelar” as imagens
fisicas uma
modalidade de imagem que a sociedade
moderna, normativa e desritualizada jd
nio é capaz de produzir, a nio ser em
experiéncias radicais, limitrofes, como a
de Clévis Aparecido dos Santos, que
viveu em situacio de rua, trabalhou
como catador e passou a pintar formas e
seres  imagindrios  sob
psiquidtrico. Tarsila do Amaral capta em
seus desenhos uma realidade ténue,
fugidia, pois desprovida dos elementos
miticos e simbdlicos nos quais os outros
trabalhos sua substincia.
Contramemdria produz mirfades desses
choques, com obras de grandes mestres
modernistas, de
contemporaneos, coletivos de ativistas,
mas principalmente com o préprio
espago. Enquanto o seu entorno tornou-
se lugar de manifestagdes politicas, festas
populares e diversas performatividades,
o interior do Theatro Municipal
conserva intactos os signos dos
privilégios patrimonialistas que cem
anos de modernismo nao abalaram.
Com curadoria do artista plastico
Emanoel Aratjo, diretor do Museu Afro
Brasil, Esse extraordindrio Midrio de
Andrade  abre mao de qualquer
austeridade, produz uma grande
quantidade de referéncias cruzadas,
estimulos visuais e sonoros e abusa das
reprodugdbes. Em  sua  ousadia
expografica, flerta com o risco de
amortecer pelo excesso, mas obtém
alguns resultados importantes. Com teor
elogioso a figura de Mdrio de Andrade e
aos artistas modernos como um todo, a
exposicao do Museu Afro Brasil retne

colonialistas com

tratamento

encontram

artistas



198

parte importante das coleges do Acervo
Histérico da Prefeitura Municipal de Sao
Paulo e do Museu de Arte Sacra. Pinturas
de Vicente do Rego Monteiro, um bronze
monumental de Brecheret e fotografias de
Militao Augusto de Azevedo. A exposigao
termina em dois saloes que colocam lado
a lado uma instalacio sobre os bailes da
Sociedade Pré-Arte Moderna, ou SPAM,
decorados por Lasar Segall, e uma colegao
de pinturas académicas que circunscreve o
cinone que os modernistas combateram.

Um gesto expogréfico notdvel reuniu
uma Nossa Senhora das Dores de
Aleijadinho a colegao de ex-votos (fig. 5)
sob o som de Viola quebrada (1926),
parceria de Mdrio de Andrade e Heitor
Villa-Lobos, na versao de Teca Calazans
produzida pela Funarte em 1998. O
pesquisador das culturas populares
brasileiras também investigou a arte sacra,
participou da valorizagao da obra de
Antdnio Francisco Lisboa, o Aleijadinho,
e dedicou seu ultimo livro a vida e obra
do Padre Jesuino de Monte Carmelo,
cujas pinturas o Museu de Arte Sacra
também emprestou a0 Museu Afro Brasil
por ocasido da exposigdo sobre o escritor.

Era impossivel olhar para a imagem
religiosa oficial sem ver, ao fundo, o
conjunto de imagens do catolicismo
santorial. Enquanto a letra da cangao trata
do “golpe duro” pelo qual o “coragao
estremeceu’, a estatueta exprime o
repertério de emogdes prescrito pela
cultura da Contrarreforma: cada prego
corresponde a uma das “dores” de Maria
causadas pelos pressigios
do filho, o terror da
perseguicdo imposta por Herodes, o
pavor da fuga para o Egito, o desespero de
ter perdido o menino por trés dias, por vé-

sobre os
sofrimentos

lo com a cruz a caminho do calvdrio,
presenciar sua morte, receber seu corpo
e sepultd-lo. Ao fundo, os ex-votos, que
correspondem a retribuigdes prestadas
pelos sofrimentos reais das pessoas
comuns, repercutem e ampliam esse
estoque de emogdes. Neles se materializa
a interagdo social que Mauss (2003)
descreveu como “fendmeno social total”,
as obrigagoes de dar, receber e retribuir,
pelas quais certos objetos materiais se
tornam portadores de vinculos, o
“espirito da coisa dada”, ou dddiva. A
prética dos ex-votos atesta o fracasso das
autoridades eclesidstica e politica em
capturar completamente esse sistema de
trocas reciprocas, que sobrevive nas
comunidades apesar do processo de
moderniza¢io, que por sua vez impoe
uma divisio social do trabalho a
principio incompativel com a ideia de
dddiva. O semblante da Nossa Senhora
das Dores traduz o sentimento coletivo
compartilhado pelos objetos
posicionados ao fundo e ao redor dela,
imagens-testemunho de aflicoes que
impeliram pessoas a responder a uma
“quarta obrigagdo”, aquela que é devida
a0s ancestrais, aos seres do mundo
espiritual ou, no caso, aos santos, tal
como quis vé-los o povo, ainda que
desautorizado pelas institui¢des. As mais
radicais experiéncias da arte moderna
europeia exteriorizam o desespero pela
falta desses significados coletivos e a
possibilidade de reconstitui-los em
outras formas de vida comunitéria.
Enquanto pensadores do século XIX
sistematizavam as praticas
segundo periodos, estilos e categorias,
tentando

artisticas

reformular as narrativas

cldssicas em linguagens pretensamente



universalizadoras e  supostamente
objetivas, os artistas que viveram a
formagao dos novos centros urbanos e a
consolidagio do modo de produgio
capitalista puderam explorar, talvez pela
primeira vez na histéria da Europa, um
campo experimentagao e
desprovido de prescri¢oes retéricas. No
Brasil, a Academia Imperial de Belas Artes
e a Escola Nacional de Belas Artes do Rio
de Janeiro nao trataram apenas de
legitimar o mesmo prolongamento do
Antigo  Regime ridicularizado  em
Execu¢do do  Imperador Maximiliano
(Manet, 1869). A pintura académica
também atuou na
desqualificagido da arte sacra popular e
erudita. Ao excluir a imagem religiosa do
campo das artes, exclufa-se os pintores,
entalhadores, escultores e arquitetos da
condi¢ao de artista. Seja por meio da
visita de estrangeiros, do acesso aos livros
ou de viagens de estudos, os jovens artistas
da cidade de Sao Paulo nio entraram em
contato com a arte moderna europeia
para dar voz aos excluidos, mas para
apurar sua prépria sensibilidade e, assim
como os artistas modernos europeus,
apropriaram-se das outras formas, ou das
formas dos outros,
expressio.  Essas  formas,  porém,
continuam vivas em outras modernidades
e ressurgem.

Em meio as

aberto 2

brasileira

como meios de

diversas formas do
moderno formuladas pelas expografias do
centendrio da Semana, Emanoel Araujo
criou um choque entre as modalidades
oficial e santorial do catolicismo, entre o
popular e o erudito, entre uma retdrica
barroca repleta de classicismos e a
delicada  simplicidade  dos

santeiros, entre a teologia € 0 pensamento

mestres

199

mdgico, entre 0s aspectos emocionais
ditados pela liturgia e aqueles que advém
de violéncias e moléstias reais, ainda que
manipulados  em
imagindrio. O moderno nio estd nem
em um nem em outro, mas entre.

tratos com o

Bibliografia

Bagolin, L. A. “O homem-espiga”. Ars,
n. 40, ano 18. USP, 2020.

Belting, H. Das Ende der Kunstgechichte.
Miinchen: Beck, 1995.

Brito, M. da S. Histéria do modernismo
brasileiro. Rio de Janeiro: Civilizagao
Brasileira, 1997.

Didi-Huberman, G. Quando as imagens
tomam. posigao. Belo Horizonte: UFMG,
2017.

Inojosa, J. Os Andrades e outros aspectos
do  modernismo. Rio de Janeiro:
Civilizagio Brasileira, 1975.

Freyre, G. Casa-grande & senzala.
Recife: Globo, 2003.

Mauss, M. Sociologia e antropologia. Sao
Paulo: Cosac & Naify, 2003.

Quijano, A. Colonialidad del poder,
Eurocentrismo y América Latina in La
colonialidad del saber: eurocentrismo y
Buenos Aires:

ciencias sociales.

Clacso/Unesco, 2000.

Silveira, N. Imagens do inconsciente.
Petrépolis: Vozes, 2015.

Teixeira, F. “Faces do catolicismo
brasileiro”. In: Religiosidade no Brasil.

Sao Paulo: Edusp, 2012.



200 Discurso em resenha | Especial - Semana de 22

s -

Figura 2 - sem titulo (detalhe, Carlos Pertuis, 1952), SESC 24 de Maio, foto nossa,
26/02/2022.

Figura 1 — O homem amarelo (detalbe, Anita Malfatti, 1915-16), Centro
Cultural FIESP, foto nossa, 22/05/2022.



discurso, v. 52, n. 1(2022), p. 168-210 201

Figura 4 — Estudo para mural — Cigarra (detalbe, John Graz, sem data), Museu de Arte Contemporinea da
Universidade de Sio Paulo, foto nossa, 28/01/2022.

Figura 3 — Encantados (detalhe, Denilson Baniwa, 2022), Theatro Municipal de Sio Paulo, foto nossa, 08/05/2022.



Discurso em resenha | Especial - Semana de 22

202

Figura 5 — Nossa Senhora das Dores (Aleijadinho, século XVIII). Ao fundo, colegio de ex-votos. Museu

Afro Brasil, 02/03/2022, foto nossa, 02/03/2022.



Resenhas,
Por Pedro F. Galé

Paulo Duarte. Mario de
Andrade por ele mesmo.
Editora Todavia, 2002.

Do epistoldrio de Mdrio de Andrade,
muitas joias podem ser destacadas. Mas
dois dos mais interessantes volumes nio
possuem o reconhecimento necessirio,
um ¢ o volume Cartas de trabalho,
correspondéncia com Rodrigo Mello
Franco de Andrade (1936-1945),
publicado pelo MEC e pelo SPHAN em
1981, o outro € o livro de Paulo Duarte,
Mdrio de Andrade por ele mesmo, que
ganha nova edi¢do, e muito bem
preparada, nesse ano em que se celebra o
centendrio da Semana de Arte Moderna.
Os dois volumes percorrem periodos
similares, da década de 1930 ao final da
vida do autor de Pauliceia desvairada.
Outro fator que une os volumes é o de
apresentar um Madrio de Andrade
interventor, seja no Departamento de
Cultura do municipio de Sao Paulo, seja
nascente SPAN (Servico do Patriménio
Artistico Nacional, que depois se tornaria
a Secretaria do Patrimé6nio Histérico e
Artistico Nacional, o SPHAN). Vemos
em ambos a vasta gama de projetos de
Mirio de Andrade como escritor publico
e podemos declarar, com Antonio
Candido, que assina o prefécio ao livro de
Paulo Duarte, que nesses dois livros
podemos acompanhar “uma luta ombro a
ombro pela cultura” (p. 11). Esses dois
volumes nao respeitaram o prazo de
cinquenta anos para que se divulgasse a
correspondéncia a ele dirigida, e por isso

se tornaram por décadas fonte quase que
primordial aos estudiosos da obra de
Mirio de Andrade. Como ganha luz
nesse ano de efemérides o volume de
Paulo Duarte, é de se torcer que também
o outro tenha a mesma sorte, e com isso
se assoma a torcida para que suas Carzas
de trabalho recebam também o cuidado
editorial que esse Mdrio de Andrade por
ele mesmo. Sobre essa nova edigao vale
ressaltar o trabalho de Flévio Rodrigo
Penteado que além de assinar o Posfdcio,
preparou uma edi¢io que se pode dizer
critica, com a justa medida do aparato de
notas de rodapé de modo a auxiliar e
aprofundar a leitura do livro de Paulo
Duarte, que além do epistoldrio traz
ainda uma série de capitulos onde sao
apresentados os movimentos que
permeiam esse momento que do
entusiasmo em relagio ao seu posto no
Departamento de Cultura, vai ao
melancélico exilio no Rio de Janeiro,
além de incluir também cartas trocadas
com Sérgio Milliet. Um livro que possui
um cardter, digamos, labirintico, ganha
muito com as notas que nos fazem
acompanhar como que com o mapa em
maos do volume. O livro
acompanha a ascensao e queda de Mério
de Andrade e de Paulo Duarte em finais
da década de 1930, desde as reunides
num apartamento na Avenida Sao Jodo
ao convite, ou intimacio, conforme as
palavras do autor, para a direcao do
Departamento de Cultura — ao qual
narra Paulo Duarte, Mdrio respondera
“Deus me livre me’rmio! Sou o homem
mais feliz do mundo! E o meu sossego,
nio quero abandonar ele, ndo.” (p. 97).
O que vemos é uma espécie de “aborto
luminoso” (para usar a imagem do

as vias



204

préprio Mario de Andrade para falar de
Aleijadinho). A narrativa de Paulo que
localiza os avangos e as tentativas de se
fazer algo pela cultura a partir desse
grande empreendimento que foi o D.C,,
nos insere um daqueles
momentos de anticlimax que nossa
histéria nos proporciona. Nao deixa de
ser comovente a declaragio de Paulo
Duarte: “O nosso capital eram sonhos
mocidade e coragem. Havia quem
conhecesse uns homens ricos de Sao
Paulo. Mas homem rico nao déd dinheiro
para essas loucuras. Quando muito deixa
para a Santa Casa. Caridade espiritual,
jamais. Que testamento pinchou legado
para uma universidade ou para uma
biblioteca? A nossa gente ainda estd no
paleolitico da caridade fisica. (p.94). E
triste ver que nesse, € em tantos outros
aspectos, nos mantemos no “paleolitico”
até hoje! E sob esse capital de sonhos que
Paulo
Prefeito, e ali aos poucos o projeto ganha
forma. Depois, no capitulo seguinte,
vemos politiquice e o
caracterizam  0S

em mais

Duarte vai conversar com o

como “a

protecionismo  que
governos
estragos” (p. 125).

fracos continuaram S€us

O tom melancélico de Mirio, j4
afastado de seu cargo, numa estadia no
Rio de Janeiro, nos aponta aquele mévito
ocorrido com o desmanche de um
Departamento de Cultura que se veria
projetado tantas vezes em nossas terras e
nunca colocado a contento em termos de
continuidade. E interessante notar que no
quinto capitulo, “Paixao de Mdrio de
Andrade”, o autor narra a Via Crucis dos
anos seguintes de Mdrio de Andrade, suas
lutas, o exilio no Rio, e sua doenca e
morte. Junto a isso um inconteste e

doloroso diagndstico do autor, antes que
adentremos as cartas propriamente ditas:
“Hoje af estd: Mdrio de Andrade morto,
o Departamento de Cultura morto! [...]
E o siléncio demonstra que a nossa gente
nao deu bem conta do que isso traduz.
Nao deu conta sequer da morte de
Mirio de Andrade.” (p. 234). Depois
dessa longa exposi¢ao em cinco capitulos
¢ que adentramos o epistoldrio
propriamente dito. E nele vemos, ao
inicio, duas forcas, a imobilidade
consternada de Mdrio de Andrade ¢ a
mobilidade for¢ada por exilios e fugas,
ainda que sob um véu de tranquilidade,
de Paulo Duarte, que sob a luz do estado
Novo nao podia estar em
brasileiras. As cartas aqui presentes sao
das mais saborosas. Nelas vemos Mdrio
de Andrade, outras coisas,
confessar até mesmo o inconfessivel:

terras

entre

“Estou literalmente desesperado, nao
aguento mais esta vida no Rio, e ou
acabo comigo ou nao sei. Pra disfarcar as
mégoas, vivo bébado. Tomo porres
colossais, dois trés por semana. Os
outros dias me trato.” (p.289). Vemos
também, ao final da vida, jd de volta a
Pauliceia, Mirio seguinte
confissio: “Nio, Sao Paulo é outra coisa,
nio é amor exatamente, ¢ identificacio
absoluta, sou eu. E eu nio me amo. Mas
me persigo.” (p. 431), e logo depois
anunciar que comprara um sitio, o Sitio
de Santo Antbnio, em Siao Roque, que
“acontece ter dentro uma residéncia e
capela do séc. XVII, que ji estao
tombados e o Servigo estd restaurando
agora, nio conte a ninguém.” (/bid.)
Mirio de Andrade pretendia ir “viver 14
e morrer 14”7, mas nao pode. Ainda assim,
atuou como escritor pablico e disse doar

fazer a



205§

em testamento a parte da terra que tem
essas preciosidades ao Estado. Depois
chegam as cartas trocadas com Sérgio
Milliet, que buscam reforcar esse aspecto
de por ele mesmo, que o livro busca
apresentar. Encerrando-se a edigao com
uma ultima e comovente carta destinada
ao amigo falecido. E de se admirar que
uma obra dessa, que mostra tao bem os
males de uma politica tacanha fazem a
cultura, ganhe luz nesse nosso peculiar
momento de retroagio. Sob a escuridio
inclemente a que estamos sujeitos, ¢é
tempo de recuperar esse livio e a nova
edigao e os cuidados de Fldvio Rodrigo
cumprem um papel fundamental nessa
tao necessdria redescoberta! (PG)

Blaise Cendrars. Diario de
Bordo. Samuel Titan (trad.)
Editora 34, 2022.

Se hd uma figura que habitou um lugar
peculiar entre os frémitos modernistas de
brasilidade ¢ Blaise Cendrars. E célebre a
sua vinda a bordo do Formeose, navio da
companhia Chargeus réunis, em fevereiro
de 1924, bem como suas viagens pelo
Brasil. E dessa viagem que nos dio noticias
os poemas de Feuilles de route. Livro que
mesmo antes de ser lancado era jd
aguardado por um de nossos intelectuais
mais proeminentes, Mdrio de Andrade,
que numa carta a Tarsila do Amaral, que
ilustrara o volume, de 7 de janeiro,
escreveu: “Ontem eu recebi a Nouwvelle
Revue Frangaise e vi pelos antiincios que o
Cendrars vai publicar uma série de
livrinhos Notes de route, impressoes da
nossa terra, ilustrado por vocé. Fiquei
azoinado com a noticia porque ter esses
livrinhos na minha colegio é para mim um
dos maiores desejos deste mundo. Vocé

que foi sempre tao boa com este seu
amigo fiel era capaz de subscrever a
colecio toda para mim? Estd sendo
editada no Sans Pareil, vocé deve saber
disso. O primeiro livio se chama Le
Formose.” B esse livro e todos os poemas
“brasileiros” de Cendrars que a edigao
brasileira traz ao leitor. O livro possui
versos que para além do didrio poético de
uma viagem a um pais desconhecido.
Longe de ser um bestidrio de um lugar
exdtico para saciar os olhares curiosos dos
europeus, nos inserem num fluxo poético
que se faz arrastar desde um trem
noturno, em terras da velha Europa,
“vagao-restaurante / Nao hd quem
distinga nada l4 fora / A noite é negra” (p.
9) até as primeiras imagens “brasileiras”,
em “Ovos”, “A costa do Brasil é semeada
de ilhotas redondas peladas em meio as
quais navegamos hd dois dias / Mais
parecem ovos sarapintados que um
passaro gigantesco deixou cair / Ou
excrementos  vulcinicos /  Ou
excrescéncias de Abutre” (p. 59). Nesse
arco circulam pessoas, noites, cabines e
tudo apresentado de modo a parecer
ordenado pela ordem das coisas, sem
fulcro prévio, uma imagem de um
cinematdgrafo a capturar toda centelha
poética em uma viagem que se faz
fantdstica por sua vasta gama de imagens.
E do Rio de Janeiro que emanam as
primeiras no¢des de um Brasil: “O Rio de
Janeiro estd bem perto agora e d4 pra ver
todas as casas a beira da praia / Os oficiais
comparam esse panorama ao do Chifre
de Ouro / Outros contam a rebelido dos
fortes” (p. 63). O estranhamento do
estrangeiro em viagem é um dos motes
desses versos, uma das curiosas dualidades
sao referidas aos mictérios num diptico



206

“Mictério” e “As latrinas da Bastilha”, no
primeiro: “O mictério é o WC da estagao
/" Sempre lugar com
curiosidade quando chego a um novo pais
/ As latrinas de Santos sio um pequeno
reduto onde uma imensa bacia que me
recorda os grandes jarros que se enterram
nos vinhedos da Provenca uma imensa
bacia estd pois enterrada no chao até a
borda / Uma tédbua de Madeira preta
grande e grossa coroa a borda e serve de
assento / Parece bem incdbmodo e muito
baixo / E o exato oposto das latrinas da
bastilha que sio altas demais” (p.87). E
nesse tipo de fluxo poético, onde o ritmo
nao é dado pelas palavras, mas por imagens
e suas associagdes que se segue 0 poema
seguinte: “As latrinas da Bastilha ainda
estdo em uso nos calaboucos da caserna de
Reuilly em Paris / Sao potes em forma de
funil invertido com mais ou menos um
metro e trinta e cinco de altura [...] // E
nessa espécie de embocadura de corneta
bem levantada que o soldado punido com
prisio  deve conseguir fazer suas
necessidades / Sem deixar nada cair para
fora se nao quiser repetir a pena atrds das
grades / E o suplicio de T4ntalo s avessas”
(Ibid.). Esses versos parecem nos mostrar é
a maneira com que se precipitam as
imagens, como que sem elei¢do, que desde
um mictério de estagio se arranja de modo
a fazer surgir um suplicio de T4ntalo, que
nao podia saciar sua fome e sua sede, que
se inverte, o suplicio aqui é posterior, mais
abaixo no trato digestivo. O consteldrio
poético deste livro ¢ de dificil assimilagio e
a sua forca poética é menos discursiva do
que imagética. H4 uma for¢a nas mintcias
caéticas de Cendrars, um fluxo que se verd
replicado em muitos dos nossos poetas do
periodo. E curioso ao inicio dos poemas de

observo esse

Sdo Paulo observar a busca por um
siléncio, que permite a minuciosa
varredura dos poemas até aqui, mas que
se torna inalcangdvel: “Aqui ninguém
sabe da Liga do Siléncio / Como em
todos os paises novos / A alegria de viver
e de ganhar dinheiro se exprime pela voz
pelas buzinas pelos tubos de escapamento
abertos” (p. 103). O livro se aventura em
paisagens das mais corriqueiras e a
sucessao de imagens é sempre carregada
de uma verve poética das mais veementes:
“Acima das pimenteiras da avenida
destaca-se o anuncio gigante CASA
TOKIO / O sol verte verniz” (p.105).
Apesar desse idilio comercial, o barulho
da cidade sempre se faz ressurgir em
diversos poemas e no inédito Os ruidos da
cidade. O que vale deste livro nao ¢é a
curiosidade bem brasileira acerca das
impressdes de um estrangeiro que
descreve nossas terras, mas
poética que se faz como que numa
sucessio de instantineos, cuja métrica
beira a extravagincia, que apresentam
imagens e movimentos que, NUM recurso
poético interessantissimo, parecem fazer
apagar a figura do poeta como o agente
de eleicao, passando sempre a impressao
de que os versos surgem diante daquilo
que se apresenta aos olhos de um
observador agudo, que nao faz mais que
descrever o que vé, o poético se oculta
diante dessa espécie de ocultamento do
poeta. O que ganha as linhas desses
poemas reunidos é a imagem resultado de
um confronto entre um poeta agudo ¢ a
vasta gama de imagens que se lhe
apresentam, de modo a nido apresentar
nem o Brasil, nem um Eu, ligado a
Cendrars, uma espécie de lugar que nao é
lugar algum, mas que diante desses dois

maneira



207

pontos a terra € 0 poeta se constroem num
ritmo que ¢ todo ele imagem, ou numa
sucessao de quadros que é quase que
musical. Isso diante de uma paisagem do
que ele chamava de “Extremo Ocidente”
que propds ainda novas imagens e ritmos a
um poeta e prosador dos mais agudos do
século passado. Uma poesia que se faz
pensar que nao se quer poesia em um lugar
que faz crer que nao se queria lugar, esse é
o saldo desta fantdstica viagem poética de
Blaise Cendrars, é o que ele nos permite
vislumbrar nesse Didrio de Bordo em sua
mirfade de imagens. (PG)

Luiz Armando Bagolim e
Fabricio Reiner. Era uma vez o
moderno. Sesi-SP Editora,
2022.

O livro tem origem conjunta com a
exposicao de mesmo nome no espago de
exposicoes da FIESP. Como a exposicao, o
que salta aos olhos nesse volume ¢ a vasta
documenta¢io e a grande gama de
referéncias diretas e indiretas em relacio a
Semana de Arte Moderna. Mais do que
celebrar a semana de 22, o que parece
mover este Era uma vez o moderno é indicar
uma grande gama de possibilidades de
uma histéria do modernismo brasileiro.
Tomando por ponto de partida a
exposicio de Emma Voss, segundo os
autores “a primeira artista a abrir uma
exposicao individual de arte moderna na
cidade de Sao Paulo, em 1910 (p.11), 0
que se vé é a apresentagio de grande
material, tanto textual como imagético,
que leva o leitor deste livro a adentrar os
debates desta provinciana capital de Sao
Paulo em inicios do século XX. Ao nos
indicar uma noticia de O estado de Sio

Paulo de 18 de dezembro de 1910, que
mostra o pouco aprego que arte moderna,
ou ainda impressionista, gozava neste
ambiente, vejamos a seguinte linha da
noticia apresentada pelos autores:
“Emma Voss, que desenha corretamente
e que maneja com seguran¢a o pincel,
teria tudo a ganhar se se emancipasse do
exagerado preconceito impressionista,
estabelecendo um justo equilibrio entre
as tendéncias dessa escola e os cAnones da
escola cldssica.” (p.12).

Este episédio inaugural
primeiras  pdginas  do
apresentam ilustra o debate de época por
meio de seus textos. E notdvel que para
apresentar  uma preferéncia,
digamos, canOnica, o0s autores nos
apresentem em seguida um artigo sobre
um pintor menos voltado as tendéncias
que poderiamos chamar de
impressionistas, Pedro Weingirtner. Hd
uma despropor¢io no tratamento em
relagdo a exposi¢io de Emma Voss, e a do
pintor, considerado pelo mesmo jornal,
algo que “o publico Paulista nio deve
deixar de ver e de admirar esta obra, que
¢, sem duvida alguma, o mais notdvel
trabalho de pintura exposto até agora em
Sao Paulo.” (p.20). O mesmo modo de
apresentar essas primeiras lufadas de arte
moderna se estende a exposicao de Lasar
Segall, em 1913 e a célebre exposicao de
Anita Malfatti em 1914. Seguindo a
pintora, que de algum modo se torna
artista simbolo desses tempos onde era
uma vez o moderno, até a reprodugao na
integra do célebre artigo de Moteiro
Lobato, de 1917, que langava seus dardos
na direcio de todas as vanguardas:
“Sejamos sinceros: futurismo, cubismo,
impressionismo e futti quanti nao passam

que as
livito  nos

certa



208

de outros ramos da arte caricatural” (p.63).
Os descaminhos da pintora, que o livro e
seu vasto material acompanham de modo
vivo, reconstituem os debates sobre arte da
provinciana Sao Paulo e seus agentes,
nomes tais como Sergio Milliet, Mario de
Andrade, Vicente Rego Monteiro, Victor
Brecheret, Menotti del Picchia, Oswald de
Andrade entre outros, vdo paulatinamente
ganhando as pédginas e apresentando a
guinada onde a recep¢do das artes se via
diande de um cendrio que “estava
mudando gradualmente e os modernistas —
particularmente os jovens escritores —
sentiam-se cada vez mais estimulados ,
sobretudo com o término da guerra, a se
atualizarem sobre o que acontecia l4 fora.”
(p- 87)-

Tudo isso para apresentar o ambiente
em que foi gestada e pensada a Semana de
Arte Moderna, numa Sao Paulo que
semanas antes fora assolada por um
tremor de terra que lhe serviria de
metdfora: “nem tdo destruidor,
menos algo que  passara
despercebido” (p. 135). Documentando
quase que exaustivamente a recepgio da
Semana, o livro nos faz percorrer uma
série de textos que nos apresentam esse
carter peculiar da semana, sua eficicia
contida e a0 mesmo tempo agitada, como
nos apresentam oOs autores, NoO texto
publicado em 21 de fevereiro de 1922, na
revista Fanfulha, o ambiente de recepgao
havia mudado, neste artigo assinado por
Monna Lisa, os jovens da Semana sio
insuflados: “Jovens, amigos, ousem! A
arte ¢ como uma mulher: se vence mais
com auddcia que com outros meijos.
Acreditem, é uma mulher que o diz...”
(p-187). E nesse ambiente, depois de um
terremoto de poucos estragos, que surge

nem
muito

outra figura, que passa a figurar, junto
com Malfatti, como amdlgama, e como
assimilacdo do que havia ocorrido. A
viagem a Franca da pintora do Abaporu,
sob os conselhos de Mario de Andrade,
que permaneceu em sua Sao Paulo:
“Cuidado! Fortifiquem-se bem de
teorias e desculpas e coisas vistas em
Paris. Quando vocés aqui chegarem,
temos briga, na certa!” (p. 207). O que
fica muito claro, tanto na fuga para Paris
de muitos agentes da Semana, como na
permanéncia de Mdrio de Andrade em
sua cidade, ¢ a gama de contradicoes que
se fervilhavam no seio de nosso
modernismo. Os autores desse Era uma
vez o Moderno nos apresentam esse
fervor por se modernizar. Alinhando
figuras mestras, Anita e Tarsila, e agentes
de sua recepgao, vai surgindo, quase que
A contraluz, a centralidade contraditéria
de Mirio de Andrade, muitas vezes
dissonante em relacio a Oswald,
ressabiado com a internacionalizacio de
um moderno que ele queria brasileiro, e
a maldosa contribuicio a revista de
Antropofagia, que trazia a antropofagia
para fora de seu regime simbdlico, para
apresentar um estudo de caso de um
didlogo sobre um tal Antonio Tirano
que “exigia sempre sangue humano. —
Sindo nio trabalhava, heim! Que Safado!
— Prifiria Sangue de Crianca... Mas Nao
se invoca mais” (p.280). As linhas deste
livro nos apresentam as contradigoes e
lutas de uma geragdo que se quis
moderna, ainda que de maneiras muito
diferentes, dando grande contribuigao
aos que buscam entender esse momento
peculiar de nossa histéria, sem se render
as efemérides e exaltacbes, nem ao
vitupério revisionista e redutor. (PG)



209

Fora da estante

Victor Knoll. Paciente
arlequinada - uma leitura da
obra poética de Mario de
Andrade. Secretaria de
Estado da Cultura-Hucitec,

1983.

Eis um livro corajoso. Se jd se encontram
estabelecidas no Brasil as bases para que
um trabalho de filosofia, ou ainda de
debruce
figurativas, o cinema e outras formas de
arte, é raro encontrarmos trabalhos que se
debrucem sobre a poesia, mais raro ainda
ao se tratar da lirica e quase inexistente
quando assunto ¢ a lirica contemporénea.
Sem permitir que os grandes sistemas,
como o de Hegel, atuem qual um buraco
negro a atrair para si toda luza da poesia,
o trabalho de Victor Knoll se coloca o
desafio de explorar o imagindrio poético
de Mirio de Andrade. O método do
saudoso  professor de estética do
Departamento de Filosofia da USP é o de
tentar abordar seu objeto a partir de sua
O desafio
aumentar: “tarefa va aplicar modelos de
interpretaciao ou métodos de investigagao
exteriores ao objeto a ser interpretado ou
estudado. Esta atitude torna-se mais grave
quando o objeto que pretendemos
esclarecer ou compreender é de natureza
literdria — ou, no geral, artistica. [...] A
riqueza da obra literdria — o saber que ela
apresenta — se depaupera quando
adotamos um método para estuda-la e o
aplicamos sem considerar o dizer da
prépria obra.” (p. 6). Esse comeco do
livro, onde o autor coloca sua posigao, é

estética se sobre as artes

luz caracteristica. s6 faz

uma espécie de manifesto sobre os
caminhos e descaminhos para todo
aquele que busca, munido de filosofia,
abordar uma obra de arte. As
consideragées que Victor Knoll nos
apresenta aqui, mesmo que nos distem
em décadas, parecem ter seu valor
renovado em tempos que o artistico se
tem visto submetido a toda sorte de
discurso que lhe seja alheio, onde o
romance se sujeita ao sistema, o poema a
um produto de pensamento. O
diagnéstico aqui apresentado nio deixa
de ser atual: “Em suma, a diferenca pode
ser marcada da seguinte maneira: de um
lado temos a consideragao das obras de
arte como uma ocasido de discursos
cientificos especificos e mesmo estéticos
— o que, fatalmente, lhes impord
conceitos e métodos exteriores ao seu
universo e assim se fard silenciar a obra
para se ouvir o balbucio, em relagio a
prépria obra, de um conhecimento. A
obra entio ¢ servidio. [...] De outro
lado, temos a consideragio das obras de
arte abrindo-nos para a sua voz prépria.
E desta maneira que elas nos interessam;
somente assim elas sao plenamente.” (p.
7-8). Diante desse diagnéstico e da clara
escolha de uma via, o autor se debrucard
sobre seu objeto, como que desarmado,
numa “relagio com a obra [que] ndo é de
observacio, mas de admiragao” (p.20),
as linhas de Mdrio de Andrade ganham
uma leitura que lhes permitam falar a
partir de si. Afastando-se do poeta como
sujeito empirico, estabelecendo-o como
um lugar, o tratamento das imagens da
poesia de Mério de Andrade se articula
de modo a fazer luzir sua trama
imagética a partir de um enfeixamento
que nunca ¢ redutor. E diante da



210

imagem arlequinal, dilacerada,
remontada em sua indumentdria de
remendos em losango, que a imagética de
Mirio de Andrade transborda o préprio
ambito do poético: “Paciente nio quer
dizer apenas obstinado, mas sofrido: os
movimentos da cidade e os movimentos
do canto. Essa paciéncia, a inspiracao ¢é
muldpla e dilacerada, retalhada e
retalhante — uma dan¢a de muitos ritmos:
uma Paciente Arlequinada” (p. 44). No
corpo a corpo com os versos da multipla
poesia de Mério de Andrade o autor deste
livito nos promove um fluxo de
conceituagoes nao lineares que se faz
homélogo ao dos versos do poeta. Victor,
numa danga entre a obra e sua leitura que
vé multiplicarem suas imagens, numa
sempre reproposta tensio entre opostos,
lanca luz a filosofia: “Aventuramo-nos a
dizer, embora nos pareca explicito pelas
descrigoes ja feitas, que a imagem na obra
poética de Mdrio de Andrade é o conceito
Hegeliano: tensao de opostos. Todo
imagindrio é marcado por esta oposigao
interna e se enraiza no dilaceramento
arlequinal.” (p. 100). E uma chave que
nao submete um corpus poético a filosofia,
mas faz de um sistema, ou ainda, de um
conceito central de um sistema, o de
Hegel, a metdfora apropriada ao que ¢ ji
metdfora na obra poética. E a filosofia que
serve de ilustragio A poesia, numa
inversao das mais plenas de significados e
que indicam o valor epistemoldgico-
poético daquilo que o dilaceramento
arlequinal, poetizado por Mirio, nos
apresenta em si mesmo. O conceito é que
se vé inserido na danga, e nao a poesia,
como costuma acontecer, é que se Vé
inserida no caminhar reto da prosa. O
livro, para além do interesse pela obra

poética do autor do Macunaima, nos
serve de cara licdo de estética, no sentido
de um discurso que faz andarem juntas a
filosofia e as artes, para que nio
sufoquemos os objetos artisticos sob o
peso conceitual dos sistemas filoséficos,
e tal licao é sempre necessdria. A poesia
aqui ndo é mote filosofante, mas ¢é ela
prépria o mébile de toda argumentagio,
quer filoséfica, quer artistica. Tratar
assim da poesia é coisa rara e exige
coragem, pois o andar cambaleante dos
versos nao nos dd estofo suficiente para
que nos sintamos seguros diante da
imagem poética, mas, ainda assim,
podemos avangar num corpo a corpo
com nosso objeto:
intimidade de uma obra poética permite
a escuta de um dizer. Uma obra de arte
diz por muitas bocas.” (p. 256). E essa
intimidade adquirida que deve ganhar
voz de modo a inverter e subverter a
usual tendéncia de submeter a obra de
arte a servidao dos conceitos. Essa talvez
seja a grande licdo de mestre de Victor
Knoll, ligdo que ainda hoje poderia
evitar uma série de descalabros no

“Conviver na

Ambito de estudos de estética ou filosofia

da arte. (PG)






discurso
e-ISSN 2318-8863






A revista Discurso, orgao oficial do Departamento de Filosofia da usp,
surgiu em 1970. Quando atravessava a mais dificil fase de sua historia,
atingido duramente pela violéncia da ditadura, este Departamento
extraiu da ameaca de seu desaparecimento a forca e a coragem para
criar um espaco de expressao.

A revista propos-se a veicular ndao apenas a producao teorica de seu
corpo docente, mas também as mais diversas manifesta¢oes de reflexao
sobre a cultura, sem distinguir correntes ideologicas, linhas filosoficas
ou areas do saber. Assim se pretendia garantir o pluralismo e a liberdade,
numa época de obscurantismo.

L]
dlscurso » FACULDADE DE FILOSOFIA,
pl¢ | C h LETRAS E CIENCIAS HUMANAS
L UNIVERSIDADE DE SAO PAULO

e-1SSN 2318-8863 DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA





