
ESTUDOS AVANÇADOS 38 (112), 2024 95

Introdução
presente artigo apresenta uma breve abordagem antropológica da cos-
movivência kumuánica,1 bayaroánica,2 yaiwánica3 dos povos originários 
da família linguística tukano oriental, no noroeste amazônico: Arapaso, 

Bará, Barasana, Desana, Karapanã, Kubeu, Makuna, Mirititapuia, Piratapauia, 
Siriano, Taiwano (Eduria), Tatuyo, Tariana, Tukano, Tuyuka e Wanana. 

Cada povo possui a própria versão na narrativa de origem. De maneira 
bem simples, os Ʉtãpinopona-Tuyuka vieram dentro do mesmo Ʉtãpino – Co-
bra Canoa – e passaram pelas mesmas casas de origem, conhecidas como Pamʉri 
wiseri e Tõkowiseri. A diferença que existe, conforme aquilo que eu aprendi junto 
aos meus avós e especialistas, é que nós não saímos da Cachoeira de Ipanoré, no 
Rio Uaupés, mas saímos do mundo das águas na Cachoeira Caju – Sunapoea –, 
também conhecida como cachoeira de Jurupari, na Colômbia. Lá iniciaram as 
cerimônias tuyuka e continuam sendo feitas até aos dias atuais. De lá desceram 
o Rio Uaupés, entraram no Rio Papuri e se espalharam pelas cabeceiras do Rio
Tiquié; outros ficaram no lado colombiano. Na atualidade os Tuyuka espalham-
-se por outras cidades, tais como São Gabriel da Cachoeira, Santa Isabel do Rio 
Negro, Barcelos, Novo Airão, Manaus e até em outros estados brasileiros. 

Tõkowiseri4

A palavra tõko5 literalmente refere-se ao sumo doce (buiuiu) extraído de um 
arbusto denominado tõgʉ em língua tuyuka. A palavra tõko é um prefixo qualifi-
cador e ativador de bem, daquilo que é bom, doce, saboroso, descontaminado. 
Em língua tukano o prefixo correspondente é kãrako. Em língua tukano kãra é 
uma frutinha doce (buiuiu). Essa palavra assume o mesmo princípio qualificador. 

Os kumua, bayaroá, yaiwa e outros especialistas a utilizam continuamente 
nas cerimônias, especialmente para transformar uma matéria em matéria imbu-
ída de forças de bem. Vejamos alguns exemplos: tõko kumurõ – banco doce, 
banco de vida, do bem, da saúde, da alegria, dos conhecimentos, do entusiasmo, 
etc; tõko botari – esteio (da maloca) do bem, seguro, que garante segurança, 
inspira músicas, discursos, orienta a circularidade das danças; tõko tiba – caixa de 
adorno (enfeites de danças), caixa da ancestralidade, caixa que guarda as músi-

Tõkowiseri: cosmovivências 
kumuánicas, bayaroánicas
e yaiwánicas
JUSTINO SARMENTO REZENDE I

O

DOI: 10.1590/s0103-4014.202438112.006



ESTUDOS AVANÇADOS 38 (112), 202496

cas, guarda a vida da ancestralidade, dos enfeites, das músicas, melodias, ritmos; 
tõko yuiró – suporte de cuia do bem, da vida, da sabedoria, das cerimônias; tõko 
sopé – porta de entrada/saída do bem, da saúde, da beleza; tõko wai – peixe 
da vida, que gera boa saúde, boa aparência física. Assim vai poder utilizar esse 
prefixo qualificador de poderes do bem.

É nessa perspectiva que o presente artigo utiliza uma complexa realidade 
de tõkowiseri. Os kumua, bayaroá, yaiwa e demais especialistas utilizam esse 
conceito referindo-se a muitos significados da ancestralidade (história passada), 
incidência na vida presente e garantia de uma vida melhor para o futuro. No pe-
ríodo da ancestralidade tõkowiseri são os lugares de origem que os antropólogos 
da região do Alto Rio Negro (AM) denominaram casas de transformação. Em 
língua tuyuka se diz pamʉri wiseri. Cada uma dessas casas tem nome específico: 
Diawi (casa d´água), Senawi (casa de abacaxi), Ikima wi (igarapé inajá) etc. Cada 
casa possui uma história específica, mas compõem a trajetória ampla da viagem 
do Ʉtãpino-Cobra-da-água. Cada pamʉri wiseri (casa de surgimento) na ceri-
mônia é denominada tõkowiseri. Fala-se assim para indicar que nessa casa se deu 
origem a algum conhecimento e alguma prática muito importante para a vida 
dos pamʉri basoka – gentes de transformação. Na compreensão de kumu, bayá 
e yaí, essas casas precisam ser como fonte de vida. Vejamos os exemplos: tõko wi, 
yukʉrika basori wi: casa de oferecimento de frutas; tõko wi, wai basori wi: casa 
de oferecimento de peixes; tõko wi, waikʉra basori wi: casa de oferecimento de 
carne de caça. O kumu, ao fazer a cerimônia de uma casa cerimonial (maloca), 
estabelece conexão com as casas de origem. A utilização desse prefixo é muito 
profunda, pois quando um kumu realiza a cerimônia de proteção de uma resi-
dência, escola, hospital, centro comunitário, torna-os tõkowiseri. Ao assumir 
esse nome, essa casa entra em conexão com outros tõkowiseri do patamar sub-
terrâneo, da água, da terra, da floresta, do vento, da constelação. Os habitantes 
de tais patamares conectam-se aos habitantes desse patamar: humanos e outras 
gentes (da floresta, das águas, das serras etc.).

Conforme Ʉremiri, meu interlocutor, toda cerimônia ritual que se realiza 
dentro do basawi conecta-se com todos os basawiseri do mundo desse patamar 
horizontal e com os basawiseri dos patamares (do alto e subterrâneo), no alcan-
ce vertical. A realização da cerimônia ritual Yukʉrika basore é um momento fan-
tástico de interligação/conexão com os kumua e bayaroa de outros basawiseri 
em outros patamares do cosmo.

Os kumua inserem e ativam esses poderes na matéria (tabaco, ipadu, 
ayahuasca, caxiri, breu, rapé, sons de instrumentos) soprando sobre a matéria 
cerimonial. O kumu utiliza o prefixo tõko, que deve ser entendido como princí-
pio ativador de efeitos bons. Esses poderes são acessados por humanos através 
do sabor (amargo, doce e travoso) da bebida caxiri e ayahuasca, sentindo o 
cheiro do tabaco ao fumar e inalando o cheiro da fumaça do breu; através da 
audição dos sons de instrumentos musicais; inalando o rapé, comendo o ipadu, 
lambendo a pimenta e sal após as cerimônias. Barreto (2018, p.64) diz: 



ESTUDOS AVANÇADOS 38 (112), 2024 97

Os bahsese são um vasto repertório de fórmulas, palavras e expressões espe-
ciais retiradas dos kihti ukũse (narrativas míticas) e proferidas ritualmente 
pelos especialistas yepamahsã. Os bahsese possibilitam a comunicação e in-
teração entre os mahsã (humanos) e os waimahsã. É também uma prática 
terapêutica de prevenção, proteção e cura de doenças, a partir da habilidade 
de ativar verbalmente elementos e princípios curativos, contidos em tipos 
de vegetal e de animal e, por fim, de limpeza e despotencialização dos ali-
mentos, tornando-os próprios para consumo humano.

Os kumua são os especialistas dos basesé, mas outros sábios que adqui-
rem os conhecimentos podem também realizar as cerimônias, como também as 
mulheres e jovens. Não é restrito aos homens, porém é mais comum que eles 
realizem tais cerimônias. 

Kumua, bayaroá e yaiwa
As pessoas habilitadas para ativar o tõko em matérias são os Kumua. Eles 

conhecem a prática kumuánica para transformar os diversos sabores (amargo, 
travoso, azedo, adocicado) com o princípio ativador de tõko. Assim, aqueles que 
acessarem as matérias xamanizadas tornar-se-ão seres do bem, da tranquilidade, 
gostosos, adocicados, apetitosos, simpáticos: 

Bahsero é a habilidade de um especialista em evocar e pôr em ação as quali-
dades sensíveis (amargura, doçura, acidez, frieza etc.) que produzem efeito 
de abrandamento sobre dor ou doença, elementos e princípios curativos 
nos diversos tipos de vegetal e animal. [...]. Os especialistas desse tipo de 
conhecimento são responsáveis por mobilizar os ahpose por meio dos bah-
sese: ordenar, arranjar, direcionar e equilibrar a casa, o mundo, para que os 
yepamahsã vivam bem e em um mundo seguro e harmonioso. (Barreto, 
2018, p.65)

A palavra ahpose utilizada na citação acima explicita umas das ações dos 
bahsese que, conhecida como bahse ahpose¸ explica que há cerimônia em que o 
kumu e demais especialistas realizam a reparação, correção, tranquilização dos 
seres provocados por humanos. Tais ações se justificam após o erro cometido 
pelo desrespeito aos lugares de origem (fazendo barulho etc.) ou pelo não cum-
primento das restrições alimentares exigidas. São realizadas na mesma cerimônia 
quando se percebe que não se alcança o resultado esperado. 

Para os povos da família linguística tukano oriental, essas Casas/Wise-
ri estão presentes ao longo de todo o percurso do Pamʉriyukʉsʉ (em língua 
tukano), Pamʉriyokosoro (em língua tuyuka), conhecida também como Ca-
noa de Transformação ou Cobra-Canoa. Conforme a narrativa de origem, essa 
longa viagem inicia-se em um lugar chamado Opekõtaro (em língua tuyuka), 
Opekõditara (em língua tukano), lago localizado na cidade do Rio de Janeiro, 
ao pé da montanha do Pão de Açúcar. De lá partiu a Cobra-Canoa, veio pela 
costa do Brasil, entrou pelo rio Amazonas e depois seguiu a viagem pelo rio 
Negro, o rio Uaupés e outros igarapés.  



ESTUDOS AVANÇADOS 38 (112), 202498

Fonte: Autor: J. S. Rezende.

Figura 1 – Três patamares: em todos os patamares existem os mesmos materiais 
cerimoniais e os especialistas em cada patamar. Três elementos que apa-
recem no desenho: tabaco/fumo, cuia de pátu (ipadu) e kapitʉ (pote 
de ayahuasca). 

Fonte: Autor: J. S. Rezende.

Figura 2 – Basawi/tõkowi (Maloca): representa Tõkowiseri – casas de origem, de 
emergência, de transformação. Em cada patamar existem diversos Tõko-
wiseri. 



ESTUDOS AVANÇADOS 38 (112), 2024 99

Fonte: Autor: J. S. Rezende.

Figura 3 – Instrumentos de danças. 

Fonte: Autor: J. S. Rezende.

Figura 4 – Materiais de Tõkowiseri – casas de origem, de emergência, de transforma-
ção: kumu, bayá e yaiwa os utilizam. 



ESTUDOS AVANÇADOS 38 (112), 2024100

Em nível kumuánico e bayaroánico, essa história está presente na memória 
dos especialistas e é narrada por eles durante as cerimônias. As Casas/Wiseri não 
são lugares simples: são tõkowiseri e como tais têm seus donos, que cuidam de-
las. Alguém pode perguntar: quem são esses donos? A resposta é simples e rele-
vante: os donos dos tõkowiseri são os peixes, as cobras, os pássaros, os macacos, 
enfim, são espécies animais, vegetais, minerais, pedras e terra de diversos tipos 
(amarela, marrom, argila...), águas com diversas colorações. 

Nessa perspectiva não se deve entender Casas/Wiseri como estrutura de 
uma casa de modelo ocidental. A compreensão kumuánica entende que o piso 
da casa é a diversidade de terra que há naquele lugar, são tipos de água, tipos 
de pedras; os esteios, caibros, cipós e cobertura de casa são diversidade de árvo-
res, arbustos e ervas que existem naquele lugar. Os donos das casas são cobras, 
animais peçonhentos, aranhas, maniuaras, insetos, formigas, diversidade de pás-
saros e seres aquáticos (pequenos e grandes) que cuidam da Casa. A extensão 
dos rios todos possui seus donos que já habitavam antes da chegada dos povos 
indígenas e não indígenas a esses territórios. 

A ação cerimonial de cuidado dos humanos e de outras gentes e seus 
territórios é articulada entre os kumua, bayaora e yaiwa. Na região do Alto Rio 
Negro (AM), temos mais as figuras de kumua e bayaroa. Sendo assim, o cuida-
do dos humanos e outras gentes não tem tanto amparo como tinha nos tempos 
muito antigos. 

Pamʉrimasa
Os membros da família tukano oriental consideram-se como pamʉrimasa,6 

que em língua tuyuka significa gente emergida das águas. No sentido mais 
amplo corresponde ao termo humano como se entende na língua portugue-
sa. Pamʉrimasa7 são seres que foram conduzidos por ʉtãpino, que em língua 
tuyuka significa Cobra-de-Pedra. ʉtãpino é também conhecido por Pino yoko-
soro (Cobra-Canoa). 

A relação entre os waimasa, yukʉmasa e bʉpoamasa é vertical e horizontal. 
Os significados literais em língua tukano são: waimasa (wai: peixe, masã: gente): 
Gente-peixe/Peixe-gente; yukʉmasa (yukʉ: árvore, masã: gente): Gente-árvore/
Árvore-gente; bʉpoamasa (bʉpoa: trovões, masã: gente): Gentes-trovões/Tro-
vões-gente. Estou ordenando os waimasa no patamar subterrâneo, os yukʉmasa 
no patamar do meio e os bʉpoamasa no patamar do alto. A compreensão desse 
formato de organização é anterior à compreensão científica da terra redonda. Na 
atualidade o cosmo pode ser compreendido de maneira circular e em movimento 
contínuo, o que torna viável a interação de saberes da ciência indígena e daquela 
derivada de avanços de pesquisas científicas. A compreensão tradicional indígena 
e os conhecimentos da ciência ocidental não se opõem, mas se complementam. 

Segundo as narrativas tuyuka, o Ʉtãpino conduziu os pamʉrimasa para 
dentro dos territórios habitados por waimasa, yukʉmasa e bʉpoamasa, apre-
sentando-os de maneira gradual, não todos de uma vez nem de uma vez para 



ESTUDOS AVANÇADOS 38 (112), 2024 101

sempre. Através das cerimônias, os pamʉrimasa seguem mostrando aos waimasa, 
yukʉmasa e bʉpoamasa quem são eles, como e onde querem viver nesses territó-
rios alheios. Eles querem ser adotados como filhos, filhas, sobrinhos, sobrinhas, 
netos, netas, avôs e avós dos waimasa, yukʉmasa e bʉpoamasa. Os especialistas 
são indivíduos que conhecem a dinâmica do cosmo e o modo de vida de seus 
habitantes. Conhecem também seu poder de cuidado e seu poder de destruição. 
Os próprios kumua, bayaroa e yaiwa não são superpoderes nem são possuidores 
de superpoderes. Eles correm o risco de serem atingidos por doenças que os 
kumua, bayaroa e yaiwa de outros patamares podem lhes causar. Eles mesmos 
precisam se proteger continuamente. São mais expostos à aquisição de doenças 
por serem embaixadores de outros parentes e seres cósmicos. Esses especialistas 
se cuidam através do cumprimento das restrições alimentares e sexuais em al-
guns períodos, após a realização das cerimônias. 

Cerimônias rituais
Nas cerimônias kumuánicas e bayaroánicas os especialistas costumam di-

zer que somos nikʉ paramerã (netos de um mesmo avô ancestral) e nikʉporã 
nisa mari (filhos de um mesmo pai ancestral). Pelas cerimônias periódicas os 
kumua acompanham os membros de seu povo por diversos ciclos da vida, desde 
a concepção, nascimento, alimentação, primeira menstruação até a partida desse 
patamar (morte). Os pamʉrimasa fazem o processo de pertencimento à vida dos 
waimasa, yukʉmasa e bʉpoamasa. Dessa maneira sentem que seu pertencimento 
aos territórios dos waimasa, yukʉmasa e bʉpoamasa. Valencia (2010, p.30) se 
refere assim a essa realidade: 

De esta manera, sabemos que los indígenas estamos conectados con el mundo 
animal y vegetal, incluyendo el mismo espacio donde vivimos. Este es el propio 
método que tenemos para el manejo de nuestro territorio. Sabiendo y practi-
cando nuestro conocimiento ancestral (~kubua baseri keti aka), por ahora 
decimos que, mientras los ~kubua estemos vivos, el manejo seguirá vigente. 
Para que este conocimiento tenga la seguridad de seguir vigente, estamos cons-
truyendo y fortaleciendo este manejo con este trabajo de investigación, que es 
sumamente importante para las generaciones futuras.

Ao serem adotados por eles, são participantes de seus patrimônios. A par-
tir dessa consciência os pamʉrimasa seguem regras para estabelecer a boa con-
vivência. Antes da realização das roças, das pescarias, caçadas, coletas de fruta, 
pedem permissão dos donos e realizam as cerimônias, convidando-lhes para par-
ticipar da festa. Na festa os especialistas kumua pedem a permissão dos donos de 
determinado lugar (onde tem fruteiras/frutas, onde tem caça, lagos/igarapés 
para a pescaria). Dessa maneira os pamʉrimasa levam o estilo de vida que exige 
respeito para com terra, floresta, águas etc. Não há exploração descontrolada e 
desrespeitosa das regiões onde habitam, pois sabem que há necessidade de uma 
interlocução qualificada para que todos se sintam respeitados. Se os pamʉrimasa 
não respeitarem os diversos lugares, os waimasa, yukʉmasa e bʉpoamasa causam 



ESTUDOS AVANÇADOS 38 (112), 2024102

doenças, enfermidades e desastres (grandes enchentes, secas, desmoronamen-
tos, superaquecimento...). Rodríguez (2010, p.32), do povo Makuna, relembra:  

Muchos pueblos indígenas han conservado su historia y la han practicado en 
su relación con la naturaleza desde mucho tiempo atrás. Yo soy un indígena 
makuna de la parte baja del rio Pira-Paraná, entonces ¿qué ha sido la na-
turaleza para nosotros?; ¿qué ha significado la selva para nosotros? La selva 
ha existido desde hace mucho tiempo, antiguamente no había mucha gente, 
la selva estaba más bien solitaria, todo se conservaba bien dice la historia, y la 
gente vivía tranquila. Esta historia llegó a un punto nuevo, a un momento 
de cambio en el que el indígena y la selva empezaron a tener contacto con 
otras sociedades que tenían una visión totalmente diferente, y ahí empezó la 
interferencia, o por lo menos en muestro caso.

Os kumua e os bayaroa, nas cerimônias, realizam as narrativas das histórias 
de origem das pessoas e de suas relações com os seres daqueles lugares, bem 
como do que viveram naqueles espaços na vinda primeira. A partir daquelas his-
tórias e naquelas casas, os bayaroa cantam e dançam como cantaram e dançaram 
os primeiros seres cósmicos (cobras, humanos). Assim esses lugares tornam-se 
tõkowiseri – lugar, casa e cosmo que contém em si os sabores bons (saboro-
so, apetitoso, harmonizado, tranquilo, apaziguado, adocicado), que produzem 
bem-estar, bem-agir, bem-pensar e bem-relacionar com todos os seres cósmicos. 

O movimento de dança realizado por bayaroa segue como o movimento 
de um rio. Para os membros da família linguística tukano oriental, o rio por 
onde o Ʉtãpino se locomoveu é conhecido de Opekõdia (Rio de Leite). Os 
pamʉrimasa beberam águas com diversas colorações (transparente, avermelha-
da, escura, barrenta, esverdeada) no processo de sua transformação e crescimen-
to. A viagem do Ʉtãpino intercala-se entre sua locomoção no fundo do rio e as 
diversas paradas em direção à terra onde se realiza a cerimônia específica.  

Na história dos pamʉrimasa, essas paradas tornaram-se tradições narrativas 
dentro do Basawi (Casa cerimonial). O movimento de dança expressa a trajetória 
de locomoção do Ʉtãpino trazendo os pamʉrimasa. Os bayaroa movimentam-
-se pela pista de dança cantando e dançando: dessa forma atualizam a locomoção 
do Ʉtãpino seguindo rio acima. Os dançarinos movimentam-se como uma gran-
de cobra, dançam pelo lado esquerdo, passam pela porta do sol poente e vem 
dançando pelo lado direito para atingir a porta do sol nascente. Quanto maior 
for o número de dançarinos e dançarinas, aumenta o movimento semelhante ao 
de uma Cobra. Dão três voltas e depois realizam a parada. Stephen Hugh-Jones 
(2013, p.70) escreve em seu trabalho: 

Los rituales de la comunidad y el contacto con los poderes sobrenaturales que 
ello implica se consideran beneficiosos para los participantes, tanto en el sen-
tido general de mantener el orden cósmico como de brindarle especialmente 
protección a los participantes. Estos rituales son necesarios para el bienestar 
del grupo, aunque también sean potencialmente peligrosos para los partici-
pantes, cuyo cuidado es responsabilidad del chamán. 



ESTUDOS AVANÇADOS 38 (112), 2024 103

O tempo de parada relembra a parada de Ʉtãpino durante sua viagem 
trazendo os pamʉrimasa. As paradas servem para as mulheres e os homens be-
berem o peyuru (caxiri) e kapi (ayahuasca) aos bayaroa. Os kumua circulam o 
mʉnoro (tabaco) e patuwa (cuia de ipadu) aos bayaroa. Aproveitam para des-
cansar e contar coisas engraçadas para dar boas gargalhadas. Em algumas paradas 
realizam as narrativas sobre algumas Casas de origem. Narram o que aconteceu 
naquela Casa e o que foi falado. São momentos específicos de transmissão dos 
conhecimentos ancestrais.  Cada povo possui modos próprios de cerimônias de 
basese do Basawi. Luis Cayón (2013, p.33), um dos especialistas sobre os povos 
do noroeste amazônico, diz:

El Pensamiento en su forma más profunda es un dominio exclusivo de los cha-
manes, con él ocurre algo parecido a la sabiduría entre los apache, pues todas 
las personas lo tienen en mayor o menor medida. Así que no se puede afirmar 
que el sistema de conocimiento basado en el Pensamiento sea exclusivo del 
chamanismo, una vez que este informa y ofrece las referencias a las personas 
para entender y ver su mundo.

Os kumua, bayaroa e yaiwa do noroeste amazônico entendem que o mun-
do está organizado em três patamares, como já referi acima. Conforme essa 
compreensão, à semelhança do que existe nesse patamar, nos outros patamares 
existem diversos tõkowiseri com os especialistas kumua, bayaroa e yaiwa. Eles 
cuidam do cosmo através de suas cerimônias de basese (“benzimentos”). Os es-
pecialistas pamʉrimasa creem que os especialistas de todos os patamares cuidam 
da vida de seus seres e seus territórios ao longo dos ciclos de vida: 

Os Kumua rolam-se nos outros patamares (tũrʉãbʉrʉ nʉkawa, chegam 
ao patamar bem protegido (weti patipʉ), ao patamar do clima frio (yʉsʉase 
patipʉ), tornam-se brisas frias (okotõri yʉsʉasã bʉrʉ nʉkawĩ), recebem a 
energia do suco de frutas doce (kãrako ñesami). Eles assumem o formato 
roliço de cuia pequena (ñasagã kagakã) e o formato de cuia serrada pela 
metade (ñasagã yeheka kagakã). Else se tornam dentes de suco doce (upi-
kari kãrako) e boca de suco doce (kãrako ʉsero). Transformam-se em cuia 
grande para servir o caxiri (peru diapeori waharo), em cuia pequena para 
servir o caxiri (peru wari waharo), em cuia masculina (ʉmʉa waharo). Os 
Kumua assumem as formas de mãos femininas (numiaye wamokãri pose) 
e as energias femininas vindas de outros patamares (numiaye katise sĩture 
kahãse). (Rezende, 2021, p.196)

Os kumua são agentes que, sendo humanos (tuyuka, tukano...) através de 
seu estatuto epistemológico (pensar, raciocínio...) transitam por todos os pata-
mares (do meio, subterrâneo, alto...) para dialogar, negociar, convencer, consul-
tar, criar alianças, emprestar benesses com os kumua desses patamares. Por sua 
vez, eles também querem que as gentes-humanos concedam aquilo que as gen-
tes-seres cósmicos desejam. É uma relação de troca de benesses, de participação 
das lutas a favor e contra outros seres, em situações nocivas às vidas das gentes 
cósmicas. Nessa perspectiva, gentes cósmicas, incluindo gentes-humanos, são 



ESTUDOS AVANÇADOS 38 (112), 2024104

corresponsáveis pela saúde cósmica e cúmplices de sua destruição. Nesse mo-
vimento de deslocamentos cósmicos há várias imagens de movimentos: rolar, 
vestir-se, baixar, cair, voar, esfriar, aquecer, transformar-se em cheiro, odor. São 
categorias de linguagens que expressam àquilo que se faz no plano metafísico de 
um kumu ou outros especialistas que fazem uso de basese. 

Os pamʉrimasa procuram realizar suas cerimônias, cada qual no seu lugar. 
Os tõkowiseri (Casas cerimoniais, malocas) conectam-se entre si. É muito im-
portante que quem possui seus tõkowiseri realize continuamente as cerimônias. 
Meus parentes tuyuka dizem que existem muitos Tõkowiseri fincados nos três 
patamares. No patamar onde nós pisamos, alguns povos não construíram mais 
seus Tõkowiseri. Alguns povos possuem seus tõkowiseri, mas não realizam suas 
cerimônias. Quando somente em alguns Tõkowiseri fazem as cerimônias, perde-
-se a força de conexão de elementos que garantem o bom funcionamento cós-
mico e de seus habitantes. Por outra parte também diminuíram os especialistas 
kumua, bayaroa e yaiwa. 

Com a diminuição do número de tõkowiseri (Casas cerimoniais, “Ma-
locas”) e de kumua, bayaroa, yaiwa e outros especialistas do patamar do meio 
(terra), o cosmo e a vida de todos os seres ficam sem o cuidado necessário. 
Os territórios de todos os patamares são ameaçados e outros são destruídos. A 
existência deles é semelhante à existência de satélites que enviam informações 
a cada tempo para os centros especializados. Com essa analogia estou dizendo 
que os kumua, bayaroa e yaiwa de todos os povos estavam interligados entre si: 
gentes-humanos, gentes-árvores, gentes-constelações, gentes-trovões, gentes-
-peixes, gentes-água, gentes-pássaros etc. Na compreensão tuyuka todos têm 
seus tõkowiseri, isto é, as suas malocas onde realizam as cerimônias para cuidar 
do cosmo. Na minha analogia eu quis dizer que os tõkowiseri e seus especialistas 
são como satélites guiados e/ou teleguiados por seres que capturam as imagens 
das vulnerabilidades cósmicas. Os especialistas humanos realizavam essas interli-
gações com outros povos. Por meio de seu senso apurado, meditações e sonhos 
recebiam as informações do que acontecia em cada patamar. Eles conseguiam 
conhecer quem eram os especialistas que promovem as boas cerimônias, a favor 
da vida cósmica, e quem eram os especialistas que ameaçavam o bem-existir dos 
tõkowiseri dos patamares e seus habitantes. 

Cosmovisão e cosmovivência
A partir dessa cosmovisão e cosmovivência os povos originários do noroes-

te amazônico entendem a importância de interligar as cerimônias dos tõkowiseri 
por meio de tõkodari¸ ou seja, os fios de boas energias que saem e chegam nos 
tõkowiseri. tõkodari são veias que facilitam a boa circulação do sangue cm todos 
os patamares e garantir o bem-viver dos habitantes de um tõkowi. Para cada 
tõkowi é preciso oferecer os tõkokumupirĩ (bancos de vida), tõkoyuiro (supor-
te do bem), tõkomʉno (tabaco de vida), tõkopatu (ipadu da vida), tõkokapi 
(ayahuasca de vida). Cayón (2012, p.169) observa o seguinte: 



ESTUDOS AVANÇADOS 38 (112), 2024 105

Estos hechos generan muchas preguntas con relación a las maneras de ocupa-
ción del espacio y, principalmente, sobre las formas de construcción del mismo 
puesto que parece existir una lógica regional para resolver la contradicción 
entre la distribución real de las unidades sociales y la idea de un espacio or-
denado según la propiedad patrilineal del territorio que define su ocupación 
ideal. Esta lógica tiene como cimiento la lectura chamánica del espacio. Se-
gún ésta el macro-espacio se piensa como una maloca que abarca el universo, 
conteniendo a otras malocas pequeñas que son los territorios específicos de cada 
pueblo y las casas de los diferentes seres no humanos. La maloca cosmos no 
sólo es una red de lugares donde viven todos los seres que habitan el universo, 
sino también un tejido complejo de formas de vida constituidas por objetos y 
sustancias contenidas en algunos lugares específicos del macro-espacio y que 
sólo pueden ser manipulados por chamanes. De esta manera, para hablar de 
la construcción del espacio en esta región es necesario centrarse en la relación 
entre el chamanismo, el espacio, la noción de persona y las concepciones de 
vitalidad.

A epistemologia tuyuka sob responsabilidade dos especialistas não para de 
aprofundar seus conhecimentos, avança e se aperfeiçoa. Eles sabem da durabi-
lidade dos tõkowiseri (“Malocas”) e, antes que chegue o fim de sua vida, já se 
preparam para reformar o construir um novo tõkowi. Nobre observa o seguinte 
a respeito da importância dos conhecimentos indígenas: 

Não somente novos paradigmas de saber são necessários para a civilização 
global, mas precisamos de tradução de visões e de culturas, de diálogo que 
pressupõe humildade e de receptividade entre os saberes estabelecidos. A 
ciência, através da tecnologia e das engenharias, consagrou-se nos sistemas 
mundiais de poder, e tem enorme prestígio e influência. O saber indígena 
goza de respeito cultural e projeta uma importante aura de valor, mas in-
felizmente apenas é percebido e compreendido por poucas pessoas, tendo 
quase nenhuma influência sobre as ações humanas que estão transforman-
do o planeta. Sam Johnston, da Universidade das Nações Unidas, afirmou 
na Cúpula Mundial dos Povos Indígenas sobre Mudança Climática: (2009) 
“O mundo tem que prestar atenção às opiniões das comunidades indígenas 
e à sabedoria do conhecimento ancestral. (Nobre, 2010, p.39-40)

Na atualidade, entre os pamʉrimasa diminuiu a preocupação de manter 
em pé um tõkowi. Quando não acontecem as cerimônias rituais, dificulta-se a 
transmissão de conhecimentos e cada vez mais novas gerações vão se afastando 
desses conhecimentos.  

“A festa das frutas” é o título de minha tese de doutorado em antro-
pologia. Nela organizei os conhecimentos necessários para fazer uma festa das 
frutas, em cada tõkowi antiga e nos espaços novos. Quem é membro da família 
linguística tukano oriental sabe que seguem diversos acontecimentos no cosmo: 
nascimento/banho da criança recém-nascida, nominação e iniciação à juventu-
de, primeira menstruação da menina; os ciclos das frutas; a época da enchente 
de rios, tempo da seca, início de verão, tempo das lagartas, da caça, desova de 



ESTUDOS AVANÇADOS 38 (112), 2024106

peixes (piracema); cerimônia antes de iniciar a roça na mata virgem e capoeiras; 
construção e inauguração de nova maloca; preparação para a coleta e ofereci-
mento das frutas, etc. São tempos e espaços que emergem para fazer a festa 
onde todos os seres cósmicos participam. Esses tempos e espaços são especiais 
para que agentes especialistas de cada Tõkowi façam cerimônias de interconexão 
das cosmovivências kumuánicas, bayaroánicas e yaiwánicas. Conforme, Cayón 
(2012, p.177), 

La interacción práctica y chamánica entre humanos y no humanos depende 
de la caracterización de cada parte de la selva. Los lugares transformados 
por actividad humana, previa una negociación chamánica con los espíritus 
dueños de los árboles, dejan de ser hoa (morte) para convertirse en masã ye 
(lo de la gente), es decir, la maloca, los cultivos y los rastrojos (capoeiras), éstos 
vuelven a ser hoa cuando el bosque se ha regenerado por completo. En un nivel 
más amplio, en la selva y los ríos se alternan sitios sagrados y no sagrados, o 
sea, lugares en los que se puede o no tomar recursos; eso define el comporta-
miento de una persona con respecto a cada lugar: cada individuo sabe dónde 
puede o no cazar y pescar para su sustento diario.

Os filhos e filhas dos pamʉrimasa, quando nascem, recebem os nomes 
relacionados aos lugares de origem, nome de peixes, de pássaros e frutas. A par-
tir desses nomes o kumu ativa os efeitos do tõko (bons) para garantir a saúde, 
bem-viver, bem-falar e bem-agir dos pamʉrimasa: tõkowʉabe (beiju da vida), 
tõkowai (peixe da vida) etc. Quando um membro do pamʉrimasa fica enfermo, 
o kumu retorna a esse lugar para diagnosticar a causa e o tipo da doença. O 
kumu seleciona uma fórmula para curar a doença. Os seres cósmicos vivem em 
meio a diversos perigos. O Ʉtãpino conhecia a existência waimasa, yukʉmasa e 
bʉpoamasa nos territórios do noroeste amazônico. Adentrar-se pelos rios que 
percorrem os territórios alheios significava correr o risco de ser atacado e morto 
pelos waimasa, yukʉmasa e bʉpoamasa. Quando se ouvem as narrativas sobre 
a viagem do Ʉtãpino (Canoa de Transformação) para emergir (sair definitiva-
mente d´água na Cachoeira de Ipanoré, na Cachoeira de Caju para os Tuyuka 
e outros lugares para outros povos) percebe-se que Ʉtãpino enfrentou muitos 
seres cósmicos (cobras, piranhas...) que quiseram exterminá-lo, mas ele com 
suas estratégias escapava e seguia sua trajetória subindo os rios. Quando uma 
pessoa adquire uma doença, o kumu utiliza essa analogia no momento de sua 
cerimônia, pois a vida humana é como a trajetória de Ʉtãpino, existem muitos 
seres que querem atacar e matar. Por isso o kumu ou outro especialista precisa 
tornar a pessoa capaz de enfrentar os problemas para alcançar seus objetivos.  

O Ʉtãpino utilizou sua inteligência estratégica para fugir e desviar por 
outros canais de rios (paranás), buracos e caminhos. Ele não enfrenta de frente, 
mas realiza diversas cerimônias para tranquilizar a fúria dos waimasa, yukʉmasa 
e bʉpoamasa. Assim conduziu os pamʉrimasa com cuidado. Quando pressentia 
que determinada região apresentava risco para a sua vida e de seus filhos, parava, 
locomovia-se para terra e realizava as cerimônias de proteção de sua viagem, 



ESTUDOS AVANÇADOS 38 (112), 2024 107

dele mesmo e de seus filhos. Tranquilizava os waimasa, yukʉmasa e bʉpoamasa, 
dialogava e pedia permissão para seguir sua viagem. 

Cuidava dos pamʉrimasa para evitar que se tornassem vítimas de doen-
ças e morressem antes de chegar a seu lugar de surgimento. Desde a origem o 
Ʉtãpino utilizava os materiais cerimoniais para sua sustentabilidade, autoprote-
ção, tranquilização dos waimasa, yukʉmasa e bʉpoamasa: mʉno (tabaco), patu 
(ipadu), kapi (ayahuasca), upé (breu/cera de abelha). Por meio das cerimônias o 
Ʉtãpino conseguiu estabelecer a compreensão e o respeito entre os pamʉrimasa, 
waimasa, yukʉmasa e bʉpoamasa. Ele convencia-os ao respeito, argumentando 
que todos somos irmãos, irmãs, avós, tias, tios, sogros, genros, primos e cunha-
dos. Esse parentesco não é físico-material: ele se dá no nível epistemológico, me-
tafísico, “espiritual”, imaterial. Quem é indígena entenderá com mais facilidade 
esse parentesco cósmico, pois muitos nomes pessoais indígenas são de pássaros, 
peixes, frutas, cores etc. O mʉno (tabaco) era fumado por todos os seres cósmi-
cos, tornava-os netos do mesmo pai ancestral. Da mesma forma acontecia quan-
do comiam o patu (ipadu) e tomavam o kapi (ayahuasca). Inalando o cheiro da 
fumaça do breu/cera de abelha, todos os seres cósmicos tornavam-se membros 
da mesma família cósmica. Na atualidade as cerimônias têm o mesmo sentido 
originário, é importante que em muitos tõkowiseri se realizem as cerimônias. 
Não pode ser cerimônias de um Tõkowi, mas de muitos Tõkowiseri. Cayón 
(2012, p.170) também apresenta essa compreensão: 

Estos pueblos afirman que el universo está constituido por malocas invisibles 
que están conectadas entre sí por caminos que sólo conocen los chamanes. Las 
malocas están en la tierra, el subsuelo, el rio y en los diferentes niveles cósmicos, 
y son consideradas como “lugares sagrados” habitados por diferentes seres y son 
espíritus; dichos lugares son concebidos como los cimientos del universo.

A cerimônia realizada no tõkowi de um povo não visa apenas conseguir o 
seu bem individual/localizado, mas conseguir a sustentabilidade do equilíbrio, 
harmonia, tranquilidade de tõkowiseri e dos habitantes cósmicos de três pata-
mares. Tõkowiseri são centros cerimoniais, por excelência, dos kumua, bayaroa 
e yaiwa. Tõkowiseri tem significado relacionado aos “lugares sagrados” que se 
espalham ao longo dos rios por onde o Ʉtãpino seguiu, são lugares significa-
tivos até aos dias atuais para quem os conhece. Quem os conhece melhor são 
os especialistas. Por isso, seus diálogos são bem fundamentados. Assim podem 
argumentar de modo adequado na petição aos waimasa e yukʉmasa a respeito 
da utilização de porções de seus territórios e patrimônios para fazer uma roça. 
Eles não pedem um território inteiro para desmatar e desrespeitá-lo. Os terri-
tórios do patamar do alto, da terra e subterrâneo possuem sua ancestralidade 
e suas histórias, isto é, têm seus donos que cuidam deles, zelam pelas árvores 
frutíferas, pelos peixes existentes, pela diversidade de pássaros. Não podem ser 
pensados como espaços sem donos, como espaços de ninguém: têm seus donos 
originários. Cada tipo de água, lago, estirão, beirada de rios, serras, montanhas, 



ESTUDOS AVANÇADOS 38 (112), 2024108

praias, pedreiras, floresta de terra preta, floresta de terra arenosa, floresta de 
terra argilosa, com suas variedades de vegetação, possuem seus donos. São di-
versos tipos de pássaros, macacos, porcos-do-mato, araras, tucanos, papagaios, 
tartarugas, cutias, pacas, antas etc. Todos andam em seus territórios, de tempo e 
tempo vão a outros territórios para voltar em tempo propício para sustentabili-
dade de suas vidas. Para ter domínio desses conhecimentos, os kumua, bayaroa, 
yaiwa e outros especialistas conhecem os ciclos da floração das árvores, quando 
as frutas crescem e amadurecem. O ciclo da vida dos insetos, formigas, pássaros 
e outros animais dependem também desses ciclos, como também de peixes e 
outros seres aquáticos. Eles conhecem também o ciclo das constelações. Não 
são conhecimentos compartimentados, há uma interligação entre várias áreas 
de conhecimento. Aprendem esses conhecimentos observando os ciclos da vida, 
participando da própria vida cósmica, fazendo festas, fazendo narrativas, fazen-
do cerimônias, meditando e trocando conhecimentos entre os diversos conhe-
cedores. 

Compreendendo dessa maneira, os povos originários do noroeste amazô-
nico realizam cerimônias para negociar como serão realizadas as roças, pedem 
permissão da floresta, pois seus filhos e filhas (árvores) serão derrubados. Em 
troca darão outras netas (mandiocas, cará...). Negociam festas de oferecimento 
das frutas, dos peixes, das caças; se sentarão com os kumua, bayaroa e yaiwa para 
o diálogo, negociação e estabelecimento de acordos de boa convivência.  

As linguagens utilizadas nesses momentos são linguagens sensíveis, degus-
táveis, audíveis: cheirar a fumaça do breu/cera de abelha, fumar/sentir o sabor 
de fumo, comer o sabor adocicado/amargo de ipadu, beber caxiri adocicado, 
beber ayahuasca de sabor amargo/travoso, sentir o ardor de rapé no nariz, so-
prar os instrumentos de dança, dançar, correr, suar; ouvir e ver as danças dos 
bayaroa; ouvir as narrativas das histórias de origens de cada povo e ouvir as 
interpretações para as exigências de tempos e espaços atuais. Para acessar aos 
conhecimentos indígenas a única via não é entender uma língua falada, mas dar 
atenção ao que está acontecendo, sentir o clima de muita risada, de achar gra-
ça, fazer o silêncio, dançar nos ritmos, ouvir os sons de instrumentos musicais, 
suar, beber, sentir a embriaguez, fumar o tabaco, inalar o rapé, seguir as dietas 
estabelecidas. Enfim, há diversos caminhos que levam a um indivíduo a acessar 
os diversos conhecimentos. 

Durante a festa os seres waimasa, yukʉmasa e bʉpoamasa participam como 
convidados especiais pelos kumua de um tõkowi. As especialidades das mulheres 
são importantes para que aconteça uma festa dentro de um tõkowi. As mulheres 
são especialistas na preparação de bebidas, comidas, pinturas, cantos e danças 
nas cerimônias de um tõkowi. O cuidado pela integralidade da vida cósmica 
fundamenta-se na cosmovivência, pois nos leva a compreender que não somente 
os que se consideram humanos habitam e cuidam do cosmo. Os humanos-terra, 
humanos-água, humanos-floresta, humanos-cachoeira, humanos-ar, humanos-



ESTUDOS AVANÇADOS 38 (112), 2024 109

-pássaros, humanos-peixes, humanos-cobras, humanos-lagos, humanos-sol, 
humanos-lua, humanos-estrelas, humanos-chuvas, humanos-trovões etc., cui-
dam também do cosmo. Eles, mais que os humanos pamʉrimasa, conhecem a 
dinâmica cósmica. 

Conclusão
No contexto de grandes transformações mundiais, climáticas, de enchen-

tes e secas acentuadas, extensos desmatamentos para monocultura, grandes 
plantações, uso intenso de agrotóxicos, exploração mineral que desmata flores-
tas, grandes escavações, poluição de águas com o mercúrio que mata os peixes 
e outros animais, os povos amazônicos tornam-se vítimas dessas mudanças cli-
máticas que atingem as tradições humanas. Os ciclos de vida não seguem mais 
como no passado, mas seguem de forma desordenada: quando era época das 
enchentes é época de seca; assim os peixes ficam também sem saber a época de 
desova e piracema; descontrola a vida das fruteiras e dos animais que se alimen-
tam das frutas. 

Na perspectiva dos pamʉrimasa essas destruições acontecem devido à falta 
de respeito com a vida dos territórios e de seus habitantes. A prática cerimonial 
de proteção, de apaziguamento, de tranquilização torna-se frágil diante de uti-
lização de maquinarias supermodernas de destruição dos territórios. As nossas 
fórmulas kumuánicas e bayaroánicas não conseguem neutralizar a força destru-
tiva do mercúrio, de agrotóxico etc. Alguns territórios amazônicos seguem exis-
tindo por causa da existência dos povos originários, que resistem e lutam para 
que os homens ambiciosos não acabem com aquilo que para eles é como Casa 
que têm seus donos. 

Vale muito os povos originários terem outros tipos de tõkowiseri. Somen-
te os tõkowiseri tradicionais (malocas) não bastam hoje em dia. Como também 
não bastam os kumua, Bayaroa e os Yaiwa, especialistas tradicionais das cerimô-
nias rituais. Na atualidade os povos indígenas precisam transitar nas Embaixadas 
de países que querem defender as culturas dos povos do mundo inteiro, defen-
der seus territórios, combater os desmatamentos. Novos tõkowiseri são as novas 
sedes de organizações indígenas espalhadas pelos territórios amazônicos que se 
conectam com as sedes de parlamentos indígenas internacionais. Somente os 
povos indígenas também não conseguirão defender seus territórios. Na atualida-
de, defender os diversos territórios espalhados pela terra produz sustentabilida-
de para a vida global. Como tradicionalmente os povos pamʉrimasa transitavam 
em três patamares, na atualidade precisa percorrer por seis continentes, para 
ganhar forças locais, regionais, nacionais e internacionais. É preciso conectar-se 
e interligar-se com as instituições que defendem os mesmos interesses dos pe-
quenos, das florestas, dos rios. Quando eu falo assim não estou dizendo que as 
práticas cerimoniais tradicionais devem ficar fora: pelo contrário, elas devem ser 
as principais forças para nós indígenas. Os kumua, bayaroa e yaiwa são guardiões 
das filosofias, antropologias, teologias e espiritualidades que garantiram o nosso 



ESTUDOS AVANÇADOS 38 (112), 2024110

aparecimento como pamʉrimasa. Ortiz (2010|, p.223-34), falando da impor-
tância do Plan de Manejo Ambiental (PMA), diz: 

Las investigaciones han permitido también revitalizar la memoria colectiva 
sobra as historias de origen de los diferentes grupos humanos que habitan 
en este rio, fortalecimiento la identidad cultural al implicarse un proceso 
de reconstrucción de los saberes propios que se há venido concretando en la 
reactivación de circuitos de transmisión del conocimiento tradicional. S han 
generado de esta manera, mecanismos para la apropiación, por parte de las 
nuevas generaciones, de los conocimientos para vivir bien y cuidar del terri-
torio, propiciando a su vez oportunidades sociales, espirituales y económicas 
para los jóvenes dentro de la zona.

Para ajudar na luta pelos direitos nossos e da humanidade precisamos de 
especialistas que dialoguem de igual para igual com os demais especialistas. Pre-
cisamos de indígenas porta-vozes dos conhecimentos ancestrais, que conheçam 
bem suas culturas originárias e que, ao mesmo tempo, sejam formados como 
advogados, filósofos, antropólogos, arqueólogos, ecólogos, cientistas sociais, es-
pecialistas em direito internacional, especialistas em outras línguas.

Notas

1 Elaborei esse conceito para explicar que os kumua são especialistas para ativar poderes 
para proteger, acalmar, pacificar, tranquilizar, esconder, livrar... os seres cósmicos (hu-
manos e gentes de outros patamares) para que possam viver bem, não sejam atingidos 
pelos poderes de prejudicar a saúde dos seres, utilizando mʉnó (tabaco/fumo), patu 
(ipadu), ʉhpé/sikãta (breu branco), kahpi (ayahuasca), peyuru (caxiri/bebida fermen-
tada). 

2 O conceito explica que os bayaroa são especialistas para ativar poderes para proteger, 
acalmar, pacificar, tranquilizar, esconder, livrar... os seres cósmicos (humanos e gentes 
de outros patamares) para que possam viver bem, não sejam atingidos pelos poderes de 
prejudicar a saúde dos seres, cantando e dançando. 

3 Esse conceito explica que os yaiá/yaiwa, são especialistas em diagnosticar as origens das 
doenças provocadas pelos seres da floresta, da água, da terra, trovão/relâmpago, vento; 
doenças causadas por outras especialistas humanos etc. Eles descobrem com o ritual de 
okó sistasé (lançando a água preparada para detectar a origem das doenças e os causa-
dores de doenças); com a utilização da uhusé (chupar/sugando a doença na parte onde 
dói); e com mʉnó puhtiré (baforando a fumaça do cigarro). 

4 Tõko significa sumo/suco de fruta de um arbusto denominado tõ. Em língua tuyuka se 
diz tõko (ko designa o líquido). Wiseri (plural) refere-se as “Casas”, no sentido de cosmos. 
Tõkowiseri significa casas de frutas doces, isto é, casas da vida, casas da saúde, do bem 
viver, bem-estar, bem-fazer e bem-relacionar com todos os seres cósmicos que podem 
ser conhecidos como humanos.

5 Tõko (pronunciado com o aberto) é uma palavra escrita em língua Ʉtãpinopona-tuyuka. 

6 Entre os povos da família linguística Tukano original as pessoas são denominadas de 
pamʉrimasa (em língua tukano), pamʉribasoka (em língua tuyuka). A tradução literal 
de pamʉribasoka é gente que emergiu das águas, gente da fermentação. 



ESTUDOS AVANÇADOS 38 (112), 2024 111

7 Neste artigo vou utilizar o termo pamʉrimasa, em língua tukano; possui o mesmo sig-
nificado do pamʉribasoka. 

Referências

ANDRELLO, G. (Org.)  Rotas de transformação: narrativas de origem dos povos indí-
genas do Rio Negro. São Paulo: ISA – Instituto Socioambiental; São Gabriel da Cacho-
eira, AM; FOIRN-Federação das Organizações Indígenas do Rio Negro, 2012. 

BARRETO, J. P. L. (Org.) Omerõ: constituição e circulação de conhecimentos Yepamahsã 
(Tukano). Universidade Federal do Amazonas, Núcleo de Estudos da Amazônia Indí-
gena (NEAI), Manaus: Edua, 2018. 

CABALZAR, A. (Org.) Manejo do mundo: conhecimentos e práticas dos povos indígenas 
do rio Negro, noroeste amazônico. São Paulo: ISA – Instituto Socioambiental; São Ga-
briel da Cachoeira, AM: FOIRN-Federação das Organizações Indígenas do Rio Negro, 
2010. 

_______. (Org.) Peixe e Gente no Alto Rio Tiquié: conhecimentos tukano e tuyuka, ic-
tiologia, etnologia. São Paulo: ISA-Instituto Socioambiental, 2006. 

CAYÓN, L. Lugares sagrados y caminhos de curación – apuntes para el estúdio compa-
rativo del conocimento geográfico de los tukano oriental. In: ANDRELLO, G. (Org.)  
Rotas de transformação: narrativas de origem dos povos indígenas do Rio Negro. São Pau-
lo: ISA – Instituto Socioambiental; São Gabriel da Cachoeira, AM: FOIRN-Federação 
das Organizações Indígenas do Rio Negro, 2012. p.168-94.

NOBRE, A. D. Floresta e clima: saber indígena e ciência. In: CABALZAR, A. (Org.) 
Manejo do mundo: conhecimentos e práticas dos povos indígenas do rio Negro, noro-
este amazônico. São Paulo: ISA – Instituto Socioambiental; São Gabriel da Cachoeira, 
AM: FOIRN-Federação das Organizações Indígenas do Rio Negro, 2010. p.38-45. 

ORTIZ, N. Desarrollo conjunto de una estrategia de gestión ambiental basada en la 
investigación propia: entre las autoridades indígenas del Rio Pirá-Paraná (ACAIPI) y la 
Fundación GAIA – Amazonas (FGA). In: CABALZAR, A. (Org.) Manejo do mundo: 
conhecimentos e práticas dos povos indígenas do rio Negro, noroeste amazônico. São 
Paulo: ISA – Instituto Socioambiental; São Gabriel da Cachoeira, AM: FOIRN-Federa-
ção das Organizações Indígenas do Rio Negro, 2010. p.216-37.

RAMOS, J. B. (Org.) Ʉtapinopona Kũye Poseminiã Niromakaraye: Pássaros-adornos 
dos Filhos da Cobra de Pedra (Tuyuka). São Paulo: Instituto Socioambiental; São Ga-
briel da Cachoeira, AM: AEITɄ - Associação Escola Indígena Ʉtapinopona Tuyuka, 
2012. 

REZENDE, J. S. (Org.) Paneiro de saberes: transbordando reflexividades indígenas. 
Brasília – DF, Mil Folhas, 2021. 

_______. A festa das frutas: uma abordagem antropológica das cerimônias rituais entre 
os Ʉtãpinopona (Tuyuka) do alto rio Negro. Manaus, 2021. Tese (Doutorado) – Uni-
versidade Federal do Amazonas. 

RODRIGUEZ, M. G. ¿Qué ha significado la selva para nosotros? In: CABALZAR, A. 
(Org.). Manejo do mundo: conhecimentos e práticas dos povos indígenas do rio Negro, 
noroeste amazônico. São Paulo: ISA – Instituto Socioambiental; São Gabriel da Cacho-



ESTUDOS AVANÇADOS 38 (112), 2024112

eira, AM: FOIRN-Federação das Organizações Indígenas do Rio Negro, 2010. p.32-7. 

HUGH-JONES, S. La palma y las Pléyades. Iniciación y cosmología en la Amazonia 
noroccidental. Bogotá: Ed. Universidad Central,2013.

VALENCIA, I. Calendario ecológico: la selva, los animales, los peces, el hombre y el 
rio, en cada época del año. In: CABALZAR, A. (Org.) Manejo do mundo: conheci-
mentos e práticas dos povos indígenas do rio Negro, noroeste amazônico. São Paulo: 
ISA – Instituto Socioambiental; São Gabriel da Cachoeira, AM: FOIRN-Federação das 
Organizações Indígenas do Rio Negro, 2010. p.24-31. 

resumo – O artigo, elaborado por um autor do povo Tuyuka, apresenta a visão do terri-
tório amazônico como tõkowiseri – uma casa cerimonial que faz borbulhar a vida. Essa 
visão resulta das compreensões milenares das cosmovivências kumuánicas, bayaroánicas 
e yawánicas, isto é, dos especialistas (kumua, baya e yaiwa) que cuidam dos patamares 
cósmicos e todos os seus habitantes. Os povos originários e a Amazônia como um ser 
vivo mantêm uma relação de respeito recíproco e interdependência. Os seres da floresta, 
da terra, da água e do ar são como seus avós, cunhados, primos, irmãos e sobrinhos. 
É uma família cósmica que abarca muitos seres em conexão contínua. Os especialistas 
do noroeste amazônico, ante qualquer ação que vai afetar os habitantes de outra casa 
(floresta, água, ar...), pedem a permissão através da realização de cerimônias rituais no 
intuito de obter frutas, peixes, caça e oferecer proteção, tranquilidade, compreensão e 
convites para a festa cerimonial. 

palavras-chave: Tuyuka, Tõkowiseri, Cerimônias rituais, Amazônia, Cosmovivência. 

abstract – This article, written by an author from the Tuyuka people, presents a vision 
of the Ama-zon territory as a tõkowiseri – a ceremonial house that makes life bubble. 
This vision is based on the millenary understandings of the Kumuánica, Bayaroánica 
and Yawánica cosmovivences, that is, the specialists (Kumua, Baya and Yaiwa) who look 
after the cosmic levels and all their inhabitants. The indigenous peoples and the Ama-
zon as a liv-ing being maintain a relationship of mutual respect and interdependence. 
The beings of the forest, land, water and air are like their grandparents, brothers-in-law, 
cousins, brothers and nephews. It’s a cosmic family that encompasses many beings in 
continuous connection. The specialists of the north-western Amazon, when faced with 
any action that is going to affect the inhabitants of another house (forest, water, air...), 
ask for per-mission by performing ritual ceremonies in order to obtain fruit, fish, game 
and to offer protection, tranquillity, understanding and favours for the ceremonial feast. 

keywords: Tuyuka, Tõkowiseri, Ritual ceremonies, Amazonia, Cosmovivence.

Justino Sarmento Rezende – Tuyuka, é doutor em Antropologia Social e pós-doutorando 
em Antropologia Social (PPGAS/Universidade Federal do Amazonas). Pesquisador do 
Núcleo de Estudos da Amazônia Indígena (NEAI) na mesma universidade.
@ – justinosdb@yahoo.com.br / https://orcid.org/0000-0002-3108-2825.

Recebido em 6.6.2023 e aceito em 12.5.2024.

I Universidade Federal do Amazonas, Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social, 
Manaus, Amazonas, Brasil.


