
ESTUDOS AVANÇADOS 39 (114), 2025  e39114211 1

Introdução: bem comum, bens comuns,
comuns, comuns urbanos, vida comum
“bem comum”, os “bens comuns” ou, “comuns” tornaram-se temas 
fundamentais para a compreensão das dinâmicas espaciais e territoriais 
deste início de século. Fazem parte do debate acadêmico em diversas dis-

ciplinas, como a Economia, a Filosofia, as Ciências Sociais, a Teologia, o Direi-
to, a Arquitetura e o Urbanismo. Sua gênese decorre do racionalismo filosófico 
grego e está presente em várias correntes do pensamento moderno, como a “eco-
nomia clássica” (Ostrom, 1990), o “keynesianismo” (Tirole, 2020) e o “mate-
rialismo histórico” (Dardot; Laval, 2021; Federici, 2022; Hardt; Negri, 2016).

O conceito de “bem comum” está vinculado às características autônomas, 
cooperativas e colaborativas do ser humano. Destarte, os comuns decorrem do 
desenvolvimento das virtudes dos seres humanos (como a verdade, a justiça e 
a bondade, que podem ser encontradas na vida coletiva) para a filosofia antiga 
(Aristóteles, 2011, livro VIII); a caridade e a humildade presentes no serviço, 
na partilha e na comunhão (na teologia Cristã). O bem comum se exprime na 
esfera objetiva e coletiva da vida pública e dos espaços públicos (Arendt, 1958, 
p.22-73); nas instituições autônomas compostas por pessoas na gestão de re-
cursos comuns (Ostrom, 1990), para a economia, e, por fim, em possibilidades 
de instituições/coletivos/grupos autônomos atuarem além do mercado e do 
Estado (Hardt; Negri, 2016 p.9; Bollier; Helfrich 2012; Stavrides, 2016, p.xxii-
-xxiii; De-Angelis; Harvie, 2014, p.280; Dardot; Laval, 2021 p.11; Montaner; 
Muxí 2021, p.40).

O interesse pelo tema do bem comum parece ter aumentado após a crise de 
2008 e suas consequências nos campos da ecologia, política e economia (Hardt; 
Negri, 2016, p.7; Harvey, 2013, p.85-7; De-Angelis; Harvie, 2014, p.280; Tirole, 
2020, p.339-43; Dardot; Laval, 2021, p.12; Federici, 2022, p.208). Contudo, 
o tema ganha visibilidade por meio do trabalho da economista Elinor Ostrom,
a primeira mulher a ganhar o prêmio Nobel de Economia, em 2009. As pesqui-
sas de Ostrom demonstram que as “organizações voluntárias” podem resolver 
o problema da exploração desmedida dos recursos comuns, também chamado
de “tragédia dos bens comuns”. Ela faz isso a partir dos estudos da análise das 
instituições, que hoje reconhecem que nem estado coercitivo e nem o mercado 

Uma genealogia do bem
comum relacionada à cidade
ANA ROSA CHAGAS CAVALCANTI I 
LEANDRO SILVA MEDRANO II

O

Sociedade e ambienteDOI: 10.1590/s0103-4014.202539114.013



ESTUDOS AVANÇADOS 39 (114), 2025  e391142112

conseguiram resolver o problema do gerenciamento do “pool de recursos co-
muns” – o que também é uma grande preocupação para os analistas de políticas 
públicas. 

Além disso, segundo o filósofo Luc Ferry (2021), o bem comum parece ser 
a única metanarrativa capaz de unir as massas no século XXI. Segundo Ferry, no 
século XX, várias crises foram tratadas com a defesa política do lema da “nação”, 
ou mesmo, com a defesa do lema da “revolução”. A única narrativa que resta na 
sociedade de hoje, muito desarticulada, é a defesa do bem comum como forma 
de preservar as gerações futuras. Na iminência de um possível “autoritarismo” 
ou “anarquia” na sociedade contemporânea desarticulada, pensar o bem comum 
também pode ser visto como uma terceira via de organização social e política.  
Assim, tanto a defesa dos nossos recursos comuns, práticas coletivas e vida co-
munitária, quanto da “garantia de um bem comum para as gerações futuras”, pa-
rece ser a única narrativa que pode unir a sociedade civil por uma causa coletiva.

Se, do ponto de vista político, o bem comum superou a dupla narrativa de 
“revolução” versus “nação” (e de “autoritarismo” versus “anarquia”), também 
do ponto de vista econômico, o “bem comum” traz uma perspectiva diferente 
nas ciências econômicas ao opor dois conceitos: “Estado” e “mercado”. Atual-
mente, nem o Estado (com seus mecanismos de controle, como sanções e regu-
lamentações), nem o mercado (com seus sofisticados sistemas de propriedade e 
leis de mercado) contornaram os efeitos da crise do neoliberalismo, ou da crise 
do mercado financeiro que permanecem desde o crash de 2008.

Esse contexto singular reavivou o significado do bem comum também para 
a teoria econômica, a partir dos estudos de Elinor Ostrom, que destaca muito 
mais o poder das organizações autônomas para garantir e preservar os bens co-
muns do que a definição de bens comuns (ou seja, os “bens exclusivos e rivais”, 
segundo a “teoria dos bens públicos”). Ostrom mostra como as instituições 
autônomas e coletivas podem gerir os bens comuns para além dos sistemas de 
propriedade e das sanções estatais. 

Apesar de ser uma metanarrativa importante para a teoria política e para a 
economia, conforme descrito nos parágrafos anteriores, a discussão dos bens co-
muns também é um desafio para o escrutínio do funcionamento dos sistemas de 
propriedade individual e das sanções estatais nos campos jurídico e filosófico. Tal-
vez, nesse sentido, seja necessário revisar o significado do “espaço comum”, ve-
rificando suas distinções com relação ao “espaço público” e ao “espaço privado”. 

É no campo da filosofia que encontramos essa resposta, no tocante ao 
espaço. A filosofia antiga indica que a “vida comum” é uma forma diferente de 
pensar além da “esfera individual” e da “esfera pública” (Aristóteles, 2009, Li-
vro III, p.7), entre a vida “individual” e a “coletiva” (Arendt, 1958, p.22-73), 
e entre espaço “privado” e “público” (ibidem), apesar de também significar um 
“bem” ou um “recurso” com uma definição particular, além do “bem público” 
e do “bem privado” (tanto nos estudos de direito como na economia).



ESTUDOS AVANÇADOS 39 (114), 2025  e39114211 3

O bem comum e a vida cotidiana das cidades
Neste ensaio, esse tema relevante, mas interdisciplinar e “interideológico”, 

é discutido no âmbito da “arquitetura e urbanismo”, através das contribuições 
de outros campos disciplinares sobre o tema do “bem comum” (bens comuns ou 
comuns), que é abordado por todas as disciplinas que têm os seres humanos no 
centro da sua discussão. Da economia ao direito, às ciências sociais, à filosofia. 

Como tal, a urbanização e as cidades, que são a dimensão espacial da vida 
humana – em termos da sua representação social, política e econômica (Lefeb-
vre, 1968) – devem ter uma conceptualização cuidadosa do bem comum – em 
sintonia com todas as contribuições de outros campos das ciências sociais. Es-
pecialmente porque o urbanismo moderno orienta a cidade para o lucro e para 
a exploração de recursos, e transforma os territórios da cidade em mercadoria, 
sujeitando o projeto e vida cotidiana no plano da produção e do consumo com 
instrumentos disciplinares vinculados ao racionalismo e o funcionalismo (Me-
drano in Martin, 2022, p.13). Nesse contexto, tanto a produção da “cidade” 
(enquanto obra coletiva) quanto a “vida comum” (como vida comunitária) po-
dem resgatar a dimensão do bem comum, em um espaço urbano tão desafiador.

Isso porque, primeiro, para o filósofo Henri Lefebvre, a “cidade” deveria 
ser uma obra coletiva em construção, criada, usada e moldada pelos seus habi-
tantes, assim como o conceito dos comuns (Dellenbaugh et al., 2015, p.16). Na 
urbanização contemporânea, a cidade não é vista como uma obra coletiva (oeu-
vre); ao contrário, é uma máscara para o Estado (e para a ação política) e é uma 
ferramenta social para criar espaços políticos e opressão (Lefebvre, 2013, p.51). 
Lefebvre situaria o processo de urbanização contemporâneo em uma “zona crí-
tica” (pós-política, pós-mercantil, pós-industrial) e os “críticos da urbanização 
planetária e extensiva” explicam que ela explode as noções de escala e território 
tradicionais (cidades, subúrbios, centros urbanos), compreendendo toda sorte 
de infraestruturas (transporte transcontinental e comunicação global), explo-
rando e destruindo o meio ambiente, os recursos comuns e a possibilidade de 
vida humana (Brenner; Schmid, 2012; Brenner; Schmid, 2015). A vida comum 
é desafiada e a ação coletiva está sujeita à uma urbanização que não resulta mais 
da ação política (uma necessidade humana de estar e viver em comunidade) – 
que é necessária tanto para coproduzir a cidade como obra coletiva quanto para 
repensar a urbanização atual. 

Incorporar o tema do bem comum urbano nas práticas relacionadas ao ur-
banismo, além de abarcar a compreensão da complexidade do ambiente urbano, 
também é instigante por ser um tópico relativamente novo dentro da teoria urba-
na. De 1985 a 2005, segundo Ostrom e Laerhoven (2007, p.7), não houve tra-
balhos sobre o tema do bem comum na disciplina da urbanização (teoria urbana, 
estudos urbanos). Os estudos da época abordavam as seguintes disciplinas: econo-
mia, estudos jurídicos, estudos ambientais, ciência política, estudos de desenvolvi-
mento e história (ibidem). O pesquisador Markus Kip encontrou 47 publicações 



ESTUDOS AVANÇADOS 39 (114), 2025  e391142114

sobre os comuns urbanos em 2015, sendo 37 posteriores a 2011 (Tonucci; Cruz, 
2019, p.492) – sem discutir como a cidade pode ser pensada como comum (ibi-
dem, p.488). Desde 2021, a International Association for the Study of the Com-
mons (fundada por Ostrom) tenta definir os comuns urbanos (IASC, 2021). 

Ainda, esta pesquisa constatou que publicações recentes sobre o tema dos 
“comuns urbanos” frequentemente utilizam apenas duas definições do termo 
“bem comum”: a definição presente nos estudos de economia ou de direito 
(que é uma noção reificada dos bens comuns, ligada a um sistema de propriedade 
ou a um recurso – os chamados bens comuns), ou a definição presente na teoria 
social (que está ligada à prática do bem comum e à noção de fazer ou pôr em 
comum; ou seja, as práticas de comunalização).

Elas definem os “comuns urbanos” como “pessoas com espírito coletivo” 
(commoners), capazes de cuidar de “coisas e recursos em comum,” através de 
“ações em comum” (práticas de comunalização) e “regras em comum”. Por 
exemplo, o texto editado por Dellenaugh et al. (2015, p.13-15), mostra noções 
de comuns urbanos relacionadas a “pessoas”, “regras,” “práticas” e “recursos” 
em comum, a partir da consideração do estudo de Ostrom nos textos de Exner 
e Kratzwald (2012), David Harvey (2013), Helfrich e Haas (2012) e Massimo 
de Angelis e David Harvie (2014). Da mesma forma, o historiador Tom Aver-
maete (in Medrano et al., 2021, p.54-72) escreve sobre res communis (recursos 
comuns), lex comunis (regras comuns), e praxis comunis (práticas comunais). 

Já os “bens comuns urbanos” (recursos comuns urbanos, ou seja, a reifica-
ção do bem comum urbano) são definidos como os “edifícios vazios” ou “ter-
renos vazios” (Foster; Iaione, 2016, p.295-6; Harvey, 2013, p.22-73). Assim, 
os “recursos materiais” e as “infraestruturas das cidades” são tidos como bens 
comuns que poderiam ser utilizados para atividades coletivas e uso habitacional 
por indivíduos, coletivos, comunas e associações auto-organizadas, gerando o 
bem comum. Analogamente, a “tragédia dos bens comuns urbanos” é a falta 
de “edifícios e espaços coletivos”, movida pelo interesse individual dos habi-
tantes da cidade em ter uma propriedade individual (ou várias) (Harvey 2013, 
p.67-80) – assim como a ausência de pasto é a tragédia dos bens comuns para o 
ecologista Garrett Hardin, ao observar o comportamento humano no meio ru-
ral. Para Harvey (2013), a causa dessa tragédia é a transformação da cidade em 
commodity, a superexploração do mercado imobiliário pela ganância humana e 
a redução do papel do Estado em gerenciar os recursos comuns. Os “assenta-
mentos” informais (como favelas, periferias urbanas) e as “instituições dos bens 
comuns urbanos” (coletivos urbanos, organizações comunitárias, comunas, 
community land trusts, associações de vizinhos, reunião de pessoas em prol dos 
bens comuns) também são bens comuns urbanos (Foster; Iaione, 2016, p.295-6 
e p.325) para essas definições. Desse modo, as definições citadas acima são uma 
aplicação direta dos estudos da Ostrom e do Hardin (oriundas do meio rural) 
sobre os cenários urbanos. 



ESTUDOS AVANÇADOS 39 (114), 2025  e39114211 5

Finalmente, esta pesquisa observou a falta de incorporação dos aspectos 
urbanos à conceituação do bem comum – que está presente especialmente na 
filosofia, desde a conceituação inicial desse tema. Isso limita a definição do bem 
comum como um componente crucial da teoria urbana, bem como possíveis 
abordagens teóricas e práticas para tratar das questões relacionadas às cidades 
contemporâneas.

Nesse contexto, este ensaio busca definir uma trajetória conceitual do bem 
comum para melhor abordar esse tema nos estudos urbanos. Ele está estrutu-
rado em duas partes: a primeira elabora uma trajetória conceitual original do 
bem comum, através de diversas disciplinas e escolas de pensamento (baseada na 
interpretação analítica de uma extensa revisão da literatura, para buscar pistas 
sobre a importância da cidade em sua conceituação inicial). A segunda ensaia 
uma aplicação dessa análise no campo da arquitetura e do urbanismo, refletindo 
sobre a sua importância para melhor responder aos desafios das cidades no sécu-
lo XXI. Ela tem em vista especialmente a conceituação do bem comum presente 
na filosofia e exemplos de práticas comunais e vida comum ao longo da história 
da cidade.

Bem comum e práticas comunais:
uma trajetória conceitual relacionada à vida comum
O conceito de bem comum é um dos fundamentos básicos das sociedades, 

das comunidades e da vida humana (Bollier; Helfrich, 2012, cap.2; Linenbaugh, 
2014, p.13). Na Grécia antiga, Aristóteles (2011, Livro III) reflete sobre esse 
conceito de forma espiritual e humana, ou seja, como a felicidade e a virtude 
que os seres humanos podem alcançar vivendo uma vida coletiva. O termo eu-
daimonia (que em grego significa estado de ser habitado pelo gênio bom) é um 
estado de felicidade associado à prática da vida comum e à vida virtuosa. Para 
Aristóteles, os seres humanos são animais sociais que necessitam de vida coletiva 
e as virtudes humanas como a bondade, a justiça e a felicidade seriam o resultado 
de uma vida coletiva – da vida na polis. O conceito de cidade aristotélica (onde 
todas as pessoas seriam cidadãos iguais e iriam partilhar uma vida coletiva) não 
se concretizou, pois a sociedade da polis era marcada pelo materialismo e por 
divisões entre gêneros, classes e raça (Mumford, 2001, p.207). 

Na Idade Média, sob o ponto da filosofia escolástica (e da teologia), Santo 
Tomás de Aquino observou que as ações e leis que não buscam o bem comum 
não são virtuosas: “Não há virtude cujo ato não seja ordenado para o bem co-
mum” (Aquinas, c. 1251, Questão 96, art. 3). As primeiras comunidades cristãs 
da Antiguidade, assim como as comunidades fundadas por São Francisco na 
Idade Média, partilhavam tudo em comum e o bem comum (entendido como 
abdicar do autointeresse para o bem de todos e aprender virtudes em comunida-
de) é um valor central para a doutrina católica desde o seu surgimento, estando 
presente na doutrina social da igreja e nas cartas encíclicas Laudato sì (Francisco, 
2015) e Laudate Deum (Francisco, 2023). A Igreja católica foi a principal divul-



ESTUDOS AVANÇADOS 39 (114), 2025  e391142116

gadora do tema na Idade Média. Inclusive, para o historiador Lewis Mumford 
(2001, p.270-2), a cidade celestial medieval foi uma sociedade aristotélica de 
iguais, que se concretizou sob a forma de uma polis (ou fraternidade), onde 
todos pensavam da mesma maneira e onde a vida comum era viável na pobreza. 
A communitas (espírito comunitário) triunfou na cidade, através de uma vida 
simples, voltada à comunidade e baseada na cooperação e na penitência (ibidem, 
p.276). Assim, muitas teorias contemporâneas sobre os comuns (Federici, 2022; 
Dardot; Laval, 2021) revisitam a época medieval para entender as instituições, 
legislações e espaços coletivos, cooperativos e comunais (a exemplo de terras 
comunais e cooperativas). As instituições comunais decaem na transição para o 
período moderno, quando o poder da comunidade na cidade deixa de ser dis-
perso e descentralizado, homens e mulheres passam a ser vistos como corpos 
imaginários e leis são compelidas a negar as comunidades como corpos jurídi-
cos, reconhecendo somente a família como ente com autonomia fora do Estado 
(Mumford, 2001, p.386-7).

Na Idade Moderna, a influência do ideal do antropocentrismo e o surgi-
mento dos sistemas de mercado e de propriedade levam os “governos absolu-
tistas e o Estado laico” a se ocuparem do bem comum, onde coube ao Estado 
promover o bem comum. Desde então, a noção do bem comum começa a ser 
subordinada ao juízo do indivíduo ou da instituição que exerce o poder de go-
vernar.

Nas sociedades contemporâneas, entretanto, há uma crise conceitual em 
relação à ascensão da democracia como sistema de governo. Ela está associada ao 
potencial da vida coletiva em desenvolver a esfera objetiva da vida humana atra-
vés da vida pública – como nos mostram os estudos de Hannah Arendt (1958, 
p.22-73) sobre a condição humana. O comum, para Arendt, está profundamen-
te associado à noção de espaços públicos (que ela também conceitua como vida 
comum) e significa o potencial da vida pública para desenvolver a democracia, a 
cidadania e a política – e para enquadrar virtudes como o altruísmo, a compaixão 
e a cooperação. A vida privada, por sua vez, estaria sobretudo relacionada à in-
timidade, à introspecção, e a uma dimensão não objetiva da existência – porque 
essa implica que não existam opiniões, valores e experiências diferentes para a 
construção da objetividade do ser em questão. A vida privada e o individualismo 
também estão no cerne da economia liberal e, portanto, das contradições da 
sociedade moderna. A vida comum, ao contrário, significaria o espaço da objeti-
vidade e da construção de virtudes humanas nos espaços públicos. 

Esta pesquisa afirma que a definição filosófica do bem comum é muito pou-
co explorada pelos autores que tratam do tema dos “comuns urbanos”, e que ela 
vincula intimamente os valores e as virtudes da vida humana, às características 
espaciais da cidade – que estão envolvidas na definição conceitual do termo. O 
bem comum parece ter uma relação profunda com a noção de cidade e urbaniza-
ção desde as suas primeiras práticas até à sua conceptualização inicial. Na Idade 



ESTUDOS AVANÇADOS 39 (114), 2025  e39114211 7

Antiga, a vida comum acontecia no espaço da ágora, espaço público da cidade 
para Arendt (1958), onde o encontro acontecia e a cidade se tornava humana 
– segundo Cacciari (2009), e, nas ecclesias ou assembleias coletivas (reuniões, 
agregações e discussões na cidade) para Mumford (2001, p.131) e Dardot e 
Laval (2021, p.490). Já a vida privada acontecia no espaço das oikos (casas). Na 
Idade Média, a vida comum se fez superlativa em torno de relações e reuniões 
comunitárias em espaços públicos (Mumford, 2001, p.330). Entretanto, tanto 
a cidade moderna quanto a contemporânea superiorizam a vida privada e os 
espaços privados, e promovem o desaparecimento da vida comum e dos espaços 
públicos. A cidade nos comunica sobre o bem comum, através do exercício da 
vida nos espaços públicos e coletivos – da vida comum.

Destarte, entende-se que o ser humano aprende virtudes através do conta-
to com pessoas com valores diferentes nos espaços públicos, onde vivenciam va-
lores coletivos e adquirem qualidades e lições. O bem comum, portanto, surge na 
filosofia como o fato de estarmos conectados e adquirirmos virtudes coletivas. 
É um valor relacionado com a vida comum, com a cooperação, a generosidade, 
a partilha, e com as experiências comunitárias e autônomas dos seres humanos, 
que parecem estar profundamente relacionadas com as experiências sociais na 
cidade. Essa é a primeira definição de bem comum, elaborada com base nos es-
tudos da filosofia.

A segunda definição de bem comum – mais evidente nos estudos con-
temporâneos – está presente na economia clássica, na literatura moderna dos 
bens públicos e na “teoria dos bens econômicos” (Ostrom; Ostrom, 1977), 
que introduz a noção de  “bem comum” como um “recurso que é mantido em 
comum” (um bem não exclusivo e rival), bem como a “teoria das instituições 
coletivas” para “preservar os recursos comuns” (Ostrom, 1990). A “reificação” 
do bem comum foi utilizada pelo ecologista Gareth Hardin (1968) para des-
crever um fenômeno muito conhecido no campo dos estudos do bem comum: 
a “tragédia do bem comum”. O termo descreve como o interesse próprio de 
indivíduos de um grupo que administra um “reservatório comum de recursos” 
levaria ao seu esgotamento – o que, segundo Hardin, só poderia ser enfrentado 
por meio de “sanções” ou pela instituição de “propriedades”. 

Contudo, a definição de bem comum na economia contemporânea também 
pode ser entendida como característica da vida comum. Um exemplo é pensar-
mos na economia do bem comum como uma prática além do homo racional, ou 
do homo oeconomicus (aquele que age racionalmente e somente de acordo com 
seu próprio interesse). Alguns exemplos que contrastam com o homo racional 
são os homo socialis (pessoas que confiam nos outros para estabelecer relações so-
ciais e que não estabelecem relações baseadas na reputação); o homo psycologicus 
(pessoas que evitam o comportamento racional quando procrastinam e ajustam 
suas crenças, de acordo com mudanças e novas informações, ou pessoas empá-
ticas, altruístas, otimistas, avessas a perdas e com comportamento pró-social); o 



ESTUDOS AVANÇADOS 39 (114), 2025  e391142118

homo incitatus (pessoas propensas a agir sem incentivos ou ganância); o homo 
juridicus (pessoas que não precisam de sanções e incentivos financeiros para 
garantir seu comportamento pró-social) (Tirole, 2020, p.131-64); e o homo co-
operans  (aquele que compartilha e ama partilhar o que tem, o que sabe e o que 
faz com os outros) (De-Moor, 2013). Esses comportamentos podem inspirar 
outras noções de economia e sociedades baseadas em valores comuns, como os 
casos da economia franciscana (Francisco, 2015, 2023) e solidária.

De fato, Hardin e outros estudiosos da tragédia do bem comum são fre-
quentemente criticados porque olham apenas para a dimensão “racional” dos 
seres humanos. Assim, a “tragédia do bem comum” se refere a um tipo espe-
cífico de pessoa motivada pelo interesse próprio e não abrange outros tipos de 
comportamento na sociedade, como os daqueles que escolhem manter valores 
comuns (e o bem comum) por meio da interação com outras pessoas em sua vida 
pública. Ostrom também mostra claramente que os seres humanos podem man-
ter os recursos naturais e outros recursos comuns (organizados sob instituições 
autônomas), se respeitarem certas condições – e que o interesse próprio nem 
sempre prevalece. Ensina ainda que nem sempre as sanções de um Estado ou a 
instituição de um sistema de propriedade serão a única garantia da manutenção 
do bem comum na sociedade. Como tal, Ostrom mostra a capacidade das co-
munidades autônomas de agir, apesar do mercado e do Estado serem poderes 
hegemônicos e controladores das sociedades e das economias modernas. Assim, 
ela retoma a noção dos bens comuns como uma “questão de vida coletiva” nos 
seus estudos sobre as “instituições autônomas”. Ela cita, inclusive, o trabalho de 
Aristóteles no início do seu livro Governing the commons para explicar como as 
pessoas geralmente se preocupam com o que pertence ao seu próprio “interes-
se” (ou às suas “propriedades”); e como geralmente negligenciam o “interesse” 
(ou “a propriedade”) dos outros (Ostrom, 1990, p.2). 

Como tal, mesmo na teoria econômica que “reifica” o bem comum, há re-
ferências dos bens comuns como algo que não é apropriável, mas que está associa-
do ao interesse coletivo e à vida pública, ao invés de ligado ao interesse próprio 
e à vida privada. A teoria econômica também demonstra que não são apenas as 
“sanções estatais” ou os “sistemas de propriedade” que protegem o bem comum, 
pois as instituições autônomas também podem desempenhar esse papel. 

A teoria do bem comum é também entendida de uma terceira forma, como 
uma possível alternativa aos poderes hegemônicos tanto do Estado quanto do 
mercado, de acordo com teóricos sociais alinhados com o materialismo histórico 
e com a teoria crítica – como Dardot e Laval (2021) e Federici (2022). Os “co-
muns”, como esses autores gostam de chamar o bem comum, são interpretados 
como uma “revolução do século XXI”, especialmente depois da crise financeira 
generalizada de 2008, e das suas repercussões em termos do empobrecimento da 
população global, da escassez de recursos (Dardot; Laval, 2021, p.12; Federici, 
2022, p.208). Ele é descrito como uma forma de “instituir” e não como algo 



ESTUDOS AVANÇADOS 39 (114), 2025  e39114211 9

que é “instituído”: uma prática de colocar as coisas coletivamente, uma prática 
comunal (Bollier; Helfrich, 2012; Hardt; Negri, 2016). Na base desse termo, 
existe a possibilidade de autogovernar os recursos comuns e os bens comuns por 
grupos de pessoas (como vimos nas duas definições anteriores), mas acima de 
tudo, como uma alternativa para “políticas neoliberais” que englobam valores 
coletivos vivos e comuns (Buitrago, 2015; Stavrides, 2016, p.13-30; Dardot; 
Laval, 2021, p.14-16; Federici, 2022, p.61-73). 

Como tal, o bem comum também pode ser pensado ​​como um fenôme-
no contra hegemônico. A cultura hegemônica, por meio de seus instrumentos 
(como o Estado, as escolas e a mídia), utiliza argumentos racionais e persuasão 
emocional para impor valores como o individualismo, o egoísmo, a competição 
social e o consumismo à sociedade, de acordo com o filósofo Antonio Gramsci 
(1977). Em vez disso, os bens comuns são os princípios da autogovernação, da 
autonomia e da participação – baseados em práticas coletivas que atuam nas fis-
suras tanto do Estado como do livre mercado. São também a reformulação das 
instituições para favorecer as três atitudes acima mencionadas. Tentam recuperar 
o princípio da vida coletiva e da vida comum.

Em suma, todos os conceitos, na sua forma reificada ou não, e em muitas 
ideologias e disciplinas, abordam a ação coletiva como agente fundadora da vida 
humana. Conclui-se aqui que as diversas definições de bem comum (de econo-
mistas, sociólogos e filósofos) nos ensinam que é necessário agir coletivamente 
para enfrentar uma crise política, econômica, social, humana e urbana, funda-
mentada em valores “individualistas” (uma espécie de mal comum nas disciplinas 
e escolas de pensamento que aprendem com os bens comuns), que exploram 
pessoas e recursos naturais. Parece ser através da vida comum que o agir e o 
pensar coletivo podem ser aprendidos na cidade, transformando, por exemplo, 
o egoísmo, sempre na base do mal comum, em virtudes, como a abnegação dos 
próprios interesses para o bem de todos. 

A vida comum
e os espaços públicos como fundamento do bem comum 
O tema da emergência da “vida pública objetiva” parece ser fundamental 

para a existência do bem comum urbano, de acordo com a evolução histórica do 
conceito do bem comum. A convivência em espaços públicos pode converter 
o mal comum em práticas comunais, ou relações comunitárias. No entanto, é 
notável que este tema seja pouco explorado nas teorias sobre os bens comuns 
urbanos.  

A vida comum acontece de formas diferentes ao longo da história da cidade. 
Na Antiguidade, viver uma vida coletiva nos espaços públicos da polis (Arendt, 
1958, p.22-73) e reunir-se por meio de assembleias, conhecidas como ecclesias 
(Dardot; Laval, 2021, p.490), era um elemento central da vida comunitária e 
uma prática fundamental para nutrir as virtudes públicas e compartilhadas na 
vida da cidade. Os seus espaços públicos eram as praças (ou ágoras) e as ecclesias 



ESTUDOS AVANÇADOS 39 (114), 2025  e3911421110

(reuniões ou assembleias seja para fins religiosos, artísticos ou comunitários que 
não dependiam de um espaço físico específico). 

A cidade medieval foi marcada pela vida comum e práticas comunais em 
torno da contemplação do divino (representadas fisicamente pelo mosteiro), e 
através de praças, ofícios, coabitações, cooperativas, enfermarias, hospedarias, 
universidades e hospitais - além de “espaços comuns para uso dos aldeões, como 
fornos comunitários” (Mumford, 2001, p.313; Federici, 2022 p.41; Dardot; 
Laval, 2021, p.373). A maior parte das atividades, inclusive a culinária, era rea- 
lizada ao ar livre (Mumford, 2001, p.330), ou seja, eram públicas e comuns, e 
cada núcleo comunitário que compunha a cidade era tão naturalmente voltado 
à autonomia e à autossuficiência das necessidades e finalidades comuns, que as 
áreas enriqueciam e davam suplemento ao todo (ibidem, p.337). 

Simultaneamente, parafraseando o antropólogo Viveiros de Castro (2016), 
existe um “outro mundo comum em ato”. Esse mundo era (e é) feito por povos 
que não construíram espacialidades segundo a história ocidental da cidade. A 
vida comum dos povos originários brasileiros, por exemplo, é baseada na relação 
íntima entre “sujeitos, natureza e divino”, na qual a comunidade indígena é o 
corpo da terra, assim como a terra é o corpo da comunidade indígena (Viveiros 
de Castro, 2016). Essa terra é feminina, dadivosa, lúdica e não distingue entre 
o ser humano e a natureza (Krenak, 2018). De forma semelhante, no cosmos 
cristão, a natureza é também entendida como generosa e ecônoma, dispensando 
seu estoque com exatidão, salvo erros mínimos, assim como a ideia de Deus, que 
instaura o plano geral de uma partilha (Cauquelin, 2007, p.72). Os mundos das 
cidades ocidentais “pré-modernas” e dos “espaços dos povos originários bra-
sileiros” parecem ter partilhado “em comum” (ainda que a comparação possa 
parecer inusitada) uma cosmologia da natureza com possíveis pontos de diálogo 
e uma ausência da vida privada e da propriedade privada. A vida comum desses 
dois mundos se faz de maneira diversa. Por um lado, o “uso” de propriedades 
comunais e uma rica vida pública prevalecia nas cidades europeias medievais e, 
por outro lado, uma vida comum baseada no cuidado da terra como parte-corpo 
de uma persona-natureza-comunidade, no caso das comunidades ameríndias. 
Enquanto na Europa, a transição do feudalismo para o capitalismo, na era mo-
derna, se deu através do trabalho assalariado e da paulatina privatização dos 
comuns, nos territórios colonizados houve um brutal processo de destruição, sa-
que e destituição dos espaços e práticas comunais, e a escravização e o empobre-
cimento dos povos originários, fomentados por mentes senhoriais. Os indígenas 
resistentes à colonização ensinam sobre a vida comum até os dias atuais. 

Na Idade Moderna, as instituições e espaços comuns se deterioram, a par-
tir de uma produção de espaço baseada na vida privada, no individualismo, no 
autointeresse do Estado e do mercado voltado ao lucro, cujo planejamento se 
dá em torno da propriedade privada e na qual a cidade quase deixou de estar 
voltada ao bem comum (Mumford, 2001, p.372). A historiadora Silvia Fede-



ESTUDOS AVANÇADOS 39 (114), 2025  e39114211 11

rici aponta, ainda, que os governantes das cidades contemporâneas do século 
XIX criminalizaram o espaço comum,  convertendo-os em “espaços públicos” ou 
“parques urbanos” (como ocorreu em Londres com o Hyde Park e o Regent’s 
Park), para que a “classe dirigente” tivesse uma “mão de obra sã”, ou os mar-
ginalizaram, através da segregação racial, social e de classes, e outras formas de 
hierarquização – onde eles serão conhecidos como “bairro marginal”, “campo 
de refugiado”, “favela” (resíduos do planejamento urbano hegemônico) (Mén-
dez et al., 2021, p.17-18). Para o autor Alvaro Buitrago, na época, ocorreu um 
planejamento contra os comuns, com o cercamento e a eliminação dos direitos 
comunais (além de fenômenos de despossessão), nos quais pessoas que manti-
nham práticas comunais em projetos de habitação ou urbanização tiveram suas 
vidas comuns incompreendidas e marginalizadas, além de serem consideradas, 
pelo planejamento hegemônico, uma ameaça social à ordem urbana (Buitra-
go, 2022). Podemos entender que esse processo promove e, ao mesmo tempo, 
resulta da depreciação da vida comum e pública objetiva do ser humano, tão 
enfatizados por Arendt. Isso é evidente em países colonizados, como o Brasil, 
marcados por segregação socioespacial e racial, e pela ausência da vida comum 
na base da função do espaço público e nas primeiras leis que o regiam: no Brasil 
português, as praças tinham funções somente representativas e os brancos evita-
vam espaços públicos, salvo em festas religiosas; uma lei do século XVI (1583), 
na cidade de São Paulo, proibia os brancos de conviverem com índios e negros 
na cidade (Cavalheiro, 1982).

Nos tempos contemporâneos, projetos de habitação e urbanização pare-
cem ter esquecido a vida comum. Espaços públicos contemporâneos (praças, 
ruas, parques e edifícios públicos e coletivos) com vida comum, como vimos, 
podem gerar sujeitos comuns (abertos aos outros e ao meio), e fomentar valores 
políticos na sociedade (como os ideais de democracia, política, cidadania, bon-
dade) – através do encontro de pessoas com opiniões e capacidades diferentes. 
Podem também contribuir para uma sociedade mais igualitária, para diminuir 
diferenças entre grupos sociais – além de se oporem a uma cultura de individua-
lismo e de competição social na base da sociedade “liberal” – ou, “formar comu-
nidades, caso opiniões e sentimentos sejam consensuais entre algumas pessoas, 
como definido por Tönnies” (Durkein, 1889, p.420). Inclusive, para Linebaugh 
(2014), praças contemporâneas não são somente lugares de reunião e discussão, 
mas podem se converter em forças coletivas. Criam possibilidades de novas lin-
guagens, pensamentos e relações sociais entre diferentes pessoas, de diferentes 
estruturas sociais, como os exemplos de assembleias nas praças Murillo, em La 
Paz, Tahir, no Cairo, e Taksim em Istambul; o Parque Zuccotti em Nova York e 
a Puerta del Sol em Madrid (Mèndez et al., 2021, p.18). Em São Paulo, a Ave-
nida Paulista (lugar onde ocorrem várias manifestações, como a do passe livre, 
em 2013), além do Vale do Anhangabaú (onde ocorreu o movimento Diretas 
Já, nos anos 1980) são alguns exemplos. 



ESTUDOS AVANÇADOS 39 (114), 2025  e3911421112

Entretanto, essa vida comum é ameaçada pela vivência do espaço público 
como um depósito de bens próprios (Montaner; Muxì, 2021, p.84), como é o 
descarte de lixo nas ruas, calçadas e praças, ou, a depredação e abandono dos 
espaços públicos (tornando-os lugares sem uso, inseguros e propensos à violên-
cia). Em vez disso, esse espaço público deve ser considerado como um espaço 
central para o desenvolvimento de virtudes humanas, diálogo, solidariedade e 
comunhão. Ainda, o planejamento hegemônico “coopta” práticas coletivas in-
surgentes, como o urbanismo tático (Brenner, 2016, p.144-5), o urbanismo 
comunitário, a coprodução e a cogestão de habitação, e induz as comunidades, 
práticas coletivas e de coprodução gestadas na vida comum a perseguirem os 
mesmos valores que inspiram formas hegemônicas, a saber: consumismo, com-
petição social e interesse individual, nos termos de Gramsci (1977). 

O individualismo e a cultura hegemônica contemporânea, opostos ao su-
jeito comum e ao bem comum, afetaram especialmente a habitação contempo-
rânea, promovendo os enclosures (cercamento e apropriação de terras públicas), 
os condomínios fechados, os fenômenos NIMBY – Not in my backyard (re-
sistência à implantação de projetos públicos no entorno imediato), todos eles 
marcados pelo medo, por valores egoístas e pela vida privada. Diante disso, até 
mesmo iniciativas de habitações comuns, como o co-living e o co-housing (que 
incluem espaços e equipamentos comuns como lavanderias, salas de reunião 
e jardins) não rompem com esse planejamento baseado no “homem privado” 
que busca o autointeresse por meio da propriedade privada e da vida privada. A 
habitação contemporânea dificilmente se volta à vida em comunidade, aos siste-
mas de propriedade coletiva, à vida comum, e à esfera da vida pública objetiva. 
Tomando em consideração o conceito de vida comum como cerne das práticas 
comunais, o desenho da habitação poderia nascer dele (do conceito) e não do es-
paço individual privado (do lote ou gleba, da propriedade individual). Talvez isso 
pudesse suscitar espaços e sujeitos voltados à colaboração e à coprodução de ha-
bitações, fomentar a vida comunitária e promover um arranjo de cidades voltadas 
a sistemas de propriedades coletivas e moradias coletivas, pois o aprendizado das 
virtudes da vida comum constrói o ideal de uma cidade coletiva e o bem comum.

Preservando os bens comuns urbanos e a vida comum na cidade 
do século XXI: estudos jurídicos e políticas de cuidado
A definição histórica do bem comum como uma prática associada à vida 

coletiva (aprendida, vivenciada e produzida na cidade) poderia ser considerada 
a base crítica das definições atuais dos bens comuns urbanos. Viver uma vida co-
mum pode restaurar a dignidade e as virtudes do bem comum, ensinar as pessoas 
a serem voltadas ao comum, além de contribuir para a discussão de questões 
desiguais na sociedade. 

Projetos urbanos contemporâneos voltados ao bem comum resultam da 
reunião de cidadãos com aspirações e vidas diferentes, que se reúnem para discu-
tir e coproduzir a cidade, de forma autônoma e espontânea, em espaços públicos 



ESTUDOS AVANÇADOS 39 (114), 2025  e39114211 13

ou edifícios vazios – retomando muitas vezes princípios da cidade de iguais de 
Aristóteles, da vida comunal na Idade Média, ou da vida comum defendida por 
Arendt; ou mesmo, noções do direito antigo ou medieval (como a democracia 
participativa, o direito consuetudinário, ou o princípio da subsidiariedade), vin-
culados à vida comum.

Por exemplo, no vocabulário contemporâneo da cidade do bem comum, 
a palavra “cuidado” é preferida em vez de “manutenção” e as chamadas “leis 
consuetudinárias”, que são leis baseadas em hábitos, são preferidas em vez de 
“leis normativas”. Nele, o uso da cidade é “costumeiro” e não “contratual”, 
como poderia citar Lefebvre (Lefebvre, 2013, p.50), e suas comunidades são 
instituídas por relações etéreas humanas, e políticas, e não por contratos, como 
poderia citar Cacciari (2009). 

A temporalidade das intervenções coletivas também remete a essa dimen-
são humana, pois as ações autônomas das pessoas, nos espaços da cidade, são 
mais rápidas se comparadas aos lentos procedimentos burocráticos do Estado ou 
do mercado (Montaner; Muxí, 2021, p.30-1). Elas são regidas pela necessidade 
de um grupo que se estabelece coletivamente para coproduzir a cidade. 

O Direito tem a soberania de promover os direitos habitacionais e urba-
nos, para além da soberania do Estado (e da dinâmica do mercado), segundo 
Dardot e Laval (2021, p.395), através da noção de “leis consuetudinárias” (leis 
que derivam de hábitos), para preservar os direitos associados às práticas co-
muns. O princípio da apropriação das coisas por necessidade pode referir-se, 
por exemplo, ao atual direito de ocupação de edifícios no Brasil (Constituição 
Federal, em seu artigo 182, que aborda a função social da propriedade urbana, 
e a Lei n.183, que permite que pessoas em situação de rua ocupem edificações 
vazias ou ociosas). Porém, ela é antiga e está presente em muitas constituições 
do mundo (Foster; Iaione, 2016, p.307-08). Dardot e Laval (2021) descrevem 
que, durante a Idade Média, os camponeses pobres eram autorizados a ocupar 
propriedades ou a tomar bens, de acordo com as suas necessidades. Por exem-
plo, eles podiam recolher alimentos que sobravam da colheita, sem que isso 
fosse considerado um roubo (Dardot; Laval, 2021, p.373). Federici também 
descreve o direito dos camponeses de utilizarem as instalações dos proprietários 
de terras durante a Idade Média, citando caso análogo (Federici, 2017, p.48-
51). Já as associações comunais, autônomas e cooperativas deixaram de ser reco-
nhecidas pelos juristas desde a Idade Moderna onde, segundo Capra & Mattei 
(2019, p.37) desde então, o direito foi concebido “contra os comuns” – a partir 
do pensamento mecanicista e não das redes e relações entre as pessoas. 

Sem a revisão das leis, práticas urbanas contemporâneas legítimas rela-
cionadas através de redes, como a defesa da vida pública e da vida coletiva, só 
podem ser vistas como “pequenas”, “pontuais” ou “ações alternativas ou infor-
mais”, como muitas das ações atualmente definidas como “ativismo urbano,” 
“intervenções de microurbanismo”, “ocupações de edifícios para fins habitacio-



ESTUDOS AVANÇADOS 39 (114), 2025  e3911421114

nais” ou “planejamento tático”. Portanto, a revisão dessa legislação pode permi-
tir que essas intervenções “alternativas” se tornem usuais e predominantes como 
parte de uma política mais ampla, capaz de promover as virtudes e os valores da 
vida urbana e da vida pública em cidades contemporâneas. 

No campo da habitação, na Espanha, desde 2008, exemplos inovadores 
resultam de uma colaboração entre a administração pública e as comunidades: 
edifícios são cedidos a partir de uma cessão temporal a cooperativas habitacio-
nais e sótãos em Barcelona, por exemplo, foram ofertados a comunidades para 
fins de moradia, por 75 anos, via concurso público, desde que elas se tornassem 
associações ou entidades jurídicas (Méndez et al., 2021, p.53-4). 

Outro exemplo, no campo dos espaços públicos, é a administração dos 
comuns na Itália, que preserva a vida comum através do “cuidado” com a vida 
comunitária, nos espaços públicos (seja ele promovido por indivíduos ou grupos 
autônomos). Ela restaura o cuidado coletivo e a cocriação da cidade, promoven-
do um projeto político de democracia direta – entre as formas dominantes de 
administração estatal e de administração privada da cidade.  

Essas práticas e políticas de “cuidado dos bens comuns urbanos” são rea-
lizadas por cidadãos comuns ou grupos de cidadãos (chamados de cidadãos ati-
vos), através de pactos de colaboração (Arena, 2020), para além da administração 
estatal contemporânea e da “manutenção” dos “recursos públicos”, através do 
princípio constitucional da “subsidiariedade” (Arena, 2006).

O “princípio da subsidiariedade”, o “Regulamento de Bolonha” (2009) e 
o “Regolamento sulla Collaborazione Cittadini e Amministrazione per la Cura 
e la Rigenerazione Dei Beni Comuni Urbani” (2014) consideram que bens co-
muns urbanos são todos os recursos urbanos usados ​​coletivamente. Diversos 
pactos de colaboração em espaços urbanos de cidades italianas utilizam esses 
instrumentos jurídicos, como o bairro de Corveto em Milão (Labsus 2022), ou 
as Co-Cities (Foster; Iaione, 2016) cujo exemplo principal é o projeto Co-City 
Turim. Muitas dessas práticas surgiram da pressão de movimentos sociais, como 
o Massa Crítica (Nápoles) que advogavam pelo direito à cidade, inspiradas por 
movimentos sociais pró-moradia na América Latina. Dessa forma, práticas ur-
banas informais (como as ocupações urbanas em espaços públicos ou para fins 
habitacionais) são formalizadas visando o bem comum e o bem da comunidade.

Em suma, essas experiências políticas, sociais, jurídicas e “urbanas” de vi-
ver a vida comum e de coproduzir a cidade, referem-se a um processo coletivo 
de aprendizagem de virtudes coletivas – que trazem de volta a noção de vida 
comum como base da vida urbana e ainda gestam pessoas voltadas ao comum. 
Ao viver plenamente a nossa vida comum pode-se trazer os valores coletivos para 
o centro da agenda urbana e suprimir valores como o individualismo e o cuidado 
apenas com a propriedade. Tais abordagens vão desde a nossa capacidade de di-
álogo à produção de um ambiente democrático (e de valores de cidadania), até 
nos tornarmos agentes políticos nas cidades.



ESTUDOS AVANÇADOS 39 (114), 2025  e39114211 15

Conclusão: o bem comum como resultado do aprendizado
e da prática das virtudes
Este ensaio mostrou como a trajetória conceitual dos comuns leva à no-

ção de vida coletiva, de valores coletivos, de vida pública e de espaço público 
da cidade, no centro de sua teoria. Constatou que todas as definições de “bem 
comum”, “bens comuns” e “comuns” necessitam da prática de “vida comum” 
e de “experiências coletivas” em “espaços coletivos” para promover um desen-
volvimento de virtudes (além do interesse individual e do egoísmo humano, um 
mal comum oposto ao bem comum). Também discutiu como o comum pode ser 
considerado uma prática contra hegemônica. 

Portanto, a cidade está no centro do pensamento e da prática do bem 
comum. O bem comum não é apenas o resultado, mas é também a vocação da 
cidade. Em outras palavras, a cidade, surge da e é promovida pela prática do bem 
comum. Ela é palco para o bem coletivo e suas contradições e crises promovem 
o bem comum, por meio da experiência cotidiana compartilhada pelos cidadãos. 
O encontro diário de seus habitantes e sua mútua colaboração a direciona ao 
bem comum, mesmo diante das contradições dos poderes hegemônicos, uma vez 
que socialização, interação e troca de virtudes entre as pessoas são inerentes à 
natureza humana. Assim como é intrínseco ao ser humano buscar o bem comum 
para alcançar a felicidade e a plenitude, é por meio da vida coletiva nas cidades 
que surgem inovações, novas ideias e soluções.

Essa busca por um interesse coletivo e por uma experiência de coprodu-
ção, cocriação e colaboração, impulsionada pela vida nas cidades, é necessária 
para promover o bem comum em todas as escolas de pensamento e disciplinas – a 
partir de um viés menos baseado nos instintos individualistas e privados do ser 
humano (que indubitavelmente influenciam as atuais teorias, práticas e sistemas 
interpretativos da sociedade) e que se opõem à ideia do comum.

Dardot e Laval (2021) nos desafiam a pensar as ciências e as práticas huma-
nas “do zero”, se quisermos buscar o bem comum na sociedade contemporânea. 
A crise do estado e do mercado em promover o bem comum, e as contradições 
da sociedade moderna em termos de sua atual crise generalizada (econômica, 
política, institucional e urbana) clamam por um novo projeto – democrático, 
político, econômico, jurídico, ecológico e urbano – que restaure o bem comum 
como centro de suas preocupações – e onde a liberdade humana sirva a esse bem 
comum, não ao autointeresse.

A “vida coletiva” e os “espaços coletivos” na cidade são fundamentais para 
manter vivo o bem comum. Realizar atividades em conjunto e adquirir valores 
por meio dessa experiência ajudam a repensar o estágio atual da crise urbana, no 
qual o “interesse próprio” e o “individualismo” produzem uma cidade centrada 
na exploração de seus recursos e infraestruturas em busca do lucro.

Assim, a principal premissa da habitação e da urbanização para a cidade do 
século XXI será a de proteger e cuidar das ações coletivas e da vida comum (e 



ESTUDOS AVANÇADOS 39 (114), 2025  e3911421116

promover uma boa vida pública através dos espaços comuns). A urbanização e as 
cidades deverão restaurar a sua capacidade de serem construídas pelo processo 
de aprendizagem humana, oriundo de uma discussão coletiva e de um processo 
de coprodução no campo que se perdeu – o que implica cuidar dos outros, e 
preocupar-se com as suas opiniões e contribuições. Isso pode levar à aprendiza-
gem de virtudes coletivas e à construção de um ambiente mais feliz, inclusivo 
e saudável para todos. Poderá produzir melhores relações e laços comunitários, 
melhores propriedades, edifícios e espaços comuns – por meio de um trabalho 
coletivo. 

Afinal, os comuns tratam de estimular experiências coletivas no centro da 
vida humana de um povo – e de promover laços sociais, de comunhão e cari-
dade, laços comunitários e de amizade, solidariedade, afetos, cuidado e outras 
relações sociais virtuosas.

Agradecimentos – Processo n.2020/11917-6, Fundação de Amparo à Pesquisa do 
Estado de São Paulo (Fapesp). Agradecemos à Fapesp, à FAUUSP, AUH, ao PC3, 
ao IEA, aos revisores, e a todos os palestrantes e alunos do curso “Aprendendo com 
os Bens Comuns”. 

Referências

AQUINAS, T. Question 96, art. 3. In: ___. Summa Theologicae [e-book]. 2. ed. rev. 
1920 (c.1251). Trad. Padres da província Dominicana. New advent, Prior Provincialis 
Angliæ, MARIÆ IMMACULATÆ - SEDI SAPIENTIA. Disponível em: < https://
www.newadvent.org/summa/2096.htm>. Acesso em: 28 jan. 2023.

ARENA, G. Cittadini attivi. Milão: Laterza, 2006.

_______. I custodi della bellezza: prendersi cura dei beni comuni. Un patto per l’Italia fra 
cittadini e istituzioni. Milão: Touring Club, 2020.

ARENDT, H. The human condition. 2.ed. Chicago: Chicago University Press, 1958.

ARISTOTLE. Politics. Blacksburg: Wider Publications, 2009.

_______. The Nicomachean ethics. Oxford: Oxford University Press, 2011.

BOLLIER, D.; HELFRICH, S. The Wealth of Commons: A World Beyond State and 
Market. Amherst: Levellers Press, 2012.

BOLLIER, D.; HELFRICH S. Free, Fair and Alive: The Insurgent Power of the Com-
mons.  Gabriola Island: New Society Publishers, 2019.

BRENNER, N. Is tactical urbanism an alternative to neoliberal urbanism? In: ___. Cri-
tique of Urbanization. Basel: Birkhäuser Verlag, 2016. p.128-46.

BRENNER, N.; SCHMID, C. Planetary urbanization. In: GANDY, M. (Ed.) Urban 
Constelations. Berlin: Jovis, 2012. p.10-13. 

BRENNER, N.; SCHMID, C. Towards a new epistemology of the urban? City: Analy-
sis of Urban Trends, v.19, n.2-3 p.151-82, 2015.



ESTUDOS AVANÇADOS 39 (114), 2025  e39114211 17

BRENNER, N. Debating planetary urbanization: for an engaged pluralism. Environ-
ment and Planning: Society and Space, v.36, n.3, p.570-90, 2018.

BUITRAGO, A. S. Capitalist Formations of Enclosure: Space and Extinction of the 
Commons. Antipode [2], v.47, n.4, p.999-1020, 2015. 

_______. Against the Commons: a radical history of urban planning. Minneapolis: Uni-
versity of Minnesota Press, 2022. E-book Kindle.

CACCIARI, M. A cidade. 4.ed. Barcelona: Gustavo Gili, 2009.

CAPRA, F.; MATTEI, U. A revolução ecojurídica: O direito sistêmico em sintonia com 
a natureza e a comunidade. São Paulo: Cultrix, 2019.

CAUQUELIN, A. A invenção da paisagem. São Paulo: Martins Fontes, 2007.

CAVALHEIRO, F. O planejamento de espaços livres: o caso de São Paulo. In: CON-
GRESSO NACIONAL SOBRE ESSÊNCIAS NATIVAS, 1982, Campos do Jordão/
SP. Anais. São Paulo: Silvicultura em São Paulo, 1982. p.1819-30.

DARDOT, P.; LAVAL, C. Comum: ensaio sobre a revolução no século XXI. São Paulo: 
Boitempo, 2021. 

DE-ANGELIS, M.; HARVIE, D. The commons. In: M. PARKER, G. et al. (Ed.) 
The Routledge companion to alternative organizations. London; New York: Routledge, 
2014. p.280-94.

DE-MOOR, Tine. Homo Cooperans: Institutions for collective action and the compas-
sionate society. Utrecht: Utrecht University, 2013.

DELLENBAUGH, M. et al. (Ed.) Urban commons: moving beyond state and market. 
Birkhäuser, 2015.

DURKEIN, E. Comunauté et societé selon Tönnies. Extrait de la Revue philosophique, 
v.27, p.416-22, 1889.

EXNER, A.; KRATZWALD, B. Solidarische Ökonomie & Commons: kritic & utopie. 
Viena: Mendelbaum Verlag, 2012.

FEDERICI, S. Calibã e a bruxa: Mulheres, corpo e acumulação primitiva. Trad. Cole-
tivo Sycorax Solo Comum. São Paulo: Elefante, 2017.

FEDERICI, S. Reencantando o mundo: feminismo e a política dos comuns. Trad. Coleti-
vo Sycorax Solo Comum. São Paulo: Elefante, 2022.

FERRY, L. Qu’est-ce que le bien commun? Common Good Summit: Sauver le Bien 
Commun, 2021. Disponível em <https://www.commongoodsummit.com/>. Acesso 
em: 12 jun. 2021.

FOSTER, S.; IAIONE, C. ‘The city as a commons.’ Yale law & policy review, v.34, 
p.281-349, 2016.

FRANCISCO. Laudato sì: sobre o cuidado da casa comum. São Paulo: Paulinas, 2015.

_______. Laudate Deum. São Paulo: Paulus, 2023.

GRAMSCI, A. Quaderni del carcere - volume 1. Turim: Giulio Enaudi, 1977.

HARDIN, G. The Tragedy of the commons. Science, v.162, n.13, p.1243-8, 1968.

HARDT, M.; NEGRI, A. Bem-estar comum. Trad. C. Marques. Rio de Janeiro: Record, 
2016. 



ESTUDOS AVANÇADOS 39 (114), 2025  e3911421118

HARVEY, D. Rebel cities: from the right to the city to urban revolution. London: Verso 
Books, 2013.

HELFRICH, S.; HAAS, J. The Commons: A New Narrative for Our Times. In HEL-
FRICH, S. (Ed.) Genes, Bytes and Emissions: To Whom Does the World Belong? Berlin: 
Heinrich Böll Foundation, 2009.

IASC. Urban commons. Disponível em IASC 2021 Urban Commons Virtual Confe-
rence | May 6 - 8, 2021 (iasc-commons.org). Acesso em: 9 set. 2021.

KRENAK, A. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Cia. das Letras, 2018.

LABSUS. Laboratorio per la Sussidiarietà. Disponível em: < https://www.labsus.
org/>. Acesso em: 15 dez. 2022.

LEFEBVRE, H. Le droit à la ville. 2.ed. Paris: Anthropos, 1968.

_______. From the city to urban society. In: BRENNER, N. (Ed.) Implosions, explosions 
- towards a study of planetary urbanization. Berlin: Jovis Press, 2013. p.36-51.

LINENBAUGH, P. Stop, Thief! The Commons, Enclosures, and Resistance. Oakland: PM 
Press, 2014.

LINENBAUGH, P. The city and the commons: a story of our time. In: Stop, Thief!: The 
Commons, Enclosures, and Resistence. Oakland: PM Press, 2014.

MARTIN, R. O fantasma da utopia: arquitetura e pós-modernismo, outra vez. São Pau-
lo: Perspectiva, 2022.

MEDRANO, L. et al. (Ed.) The new urban condition: criticism and theory from archi-
tecture and urbanism. New York; London: Routledge, 2021.

MÉNDEZ, A. et al. (Ed.) Códigos comunes urbanos: herramientas para el devenir-común 
de las ciudades. Barcelona: Icaria, 2021.

MONTANER, J. M.; MUXÍ, Z. Política e arquitetura: por um urbanismo do comum 
e ecofeminista. Trad. J. Urrutia. São Paulo: Olhares, 2021.

MUMFORD, L. A história da cidade. São Paulo: Martins Fontes, 2001.

OSTROM, E. Governing the commons: The evolution of institutions for collective ac-
tions. Cambridge: Cambridge University Press, 1990.

OSTROM, V.; OSTROM, E. A Theory for institutional analysis of common pool pro-
blems. In: HARDIN, G.; BADEN, J. (Ed.) Managing the commons. Philadelphia: W. 
H. Freeman, 1977. p.157-72.

OSTROM, E; LAERHOVEN, F. Traditions and trends in the study of the commons. 
International Journal of the Commons, v.1, n.1, p.3-28, 2007. https://hdl.handle.
net/10535/3137

STAVRIDES, S. Common space: city as commons. London: Zed books, 2016.

TIROLE, J. Economia do bem comum. Rio de Janeiro: Zahar, 2020.

TONUCCI, J.; CRUZ, M. D. M. O comum urbano em debate: dos comuns na cidade 
à cidade como comum? Revista Brasileira de Estudos Urbanos e Regionais, v.21, n.3, 
p.487-504, set./dez., 2019.

VIVEIROS DE CASTRO, E. Os involuntários da pátria: reprodução de aula pública 
realizada durante o ato Abril Indígena, Cinelândia, Rio de Janeiro, 2016. ARACÊ: 



ESTUDOS AVANÇADOS 39 (114), 2025  e39114211 19

Direitos Humanos em Revista, ano 4, n.5, p.187-193, 2017. Disponível em <https://
edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4865765/mod_resource/content/1/140-257-1-
SM.pdf>. Acesso em: 19 jun. 2019

resumo – Este artigo apresenta uma análise crítica do conceito de “bem comum”, tam-
bém conhecido como “bens comuns” e “comuns”, para refletir sobre uma definição de 
“comum urbano” que abarque as complexidades do termo no campo disciplinar do 
urbanismo, e abordar alguns desafios relacionados às cidades contemporâneas. Desafios 
que foram afetados pela crise econômica de 2008. Essa crise econômica, ecológica, so-
cial e política reavivou a discussão sobre os comuns entre diversas disciplinas e escolas de 
pensamento. Por meio de uma cuidadosa interpretação analítica, realizada pela revisão 
da literatura em diversas disciplinas e escolas de pensamento, este ensaio pretende con-
ceituar e atualizar a noção de bens comuns urbanos, com ênfase na problematização dos 
temas da habitação e da urbanização no século XXI.

palavras-chave: Bem comum, Bens comuns, Comuns urbanos, Comuns, Urbanização, 
Cidades, Habitação.

abstract – This article presents a critical analysis of the concept of ‘common good’, 
also known as ‘common goods’ and ‘commons’, to reflect on a definition of ‘urban 
common’ that can encompass the complexities of the term in the disciplinary field of 
urbanism, as well as to address some challenges related to contemporary cities. Those 
challenges were drastically affected by the economic crisis of 2008. Such economic, 
ecological, social, and political crisis has revived the discussion on the theme of com-
mons among various disciplines and schools of thought. Through a careful analytical 
interpretation carried out by reviewing the literature on the common good in various 
disciplines and schools of thought, this essay intends to conceptualize and update the 
notion of urban commons, emphasizing the problematization of the topics of housing 
and urbanization in the 21st century.

keywords: Common good, Common goods, Urban commons, Commons, Urbaniza-
tion, Cities, Housing.

Ana Rosa Chagas Cavalcanti é pesquisadora de pós-doutorado na Faculdade de Ar-
quitetura e Urbanismo da USP, AUH, com doutorado pela TU Delft e mestrado pela LA 
Sapienza e Ensa-Paris Val de Seine. Foi professora da FAU-USP (2021-2022).
@ – a.r.chagascavalcanti@gmail.com  / https://orcid.org/0000-0003-3606-6995.

Leandro Silva Medrano é professor titular da Faculdade de Arquitetura e Urbanismo da 
USP, AUH, com doutorado pela FAU-USP e mestrado pela Universidade Politécnica de 
Catalunya. @ – medrano@usp.br / https://orcid.org/0000-0002-1598-9101.

Recebido em 26.9.2023 e aceito em 7.6.2024.

I,II Universidade de São Paulo, Faculdade de Arquitetura e Urbanismo, São Paulo, Brasil. 



ESTUDOS AVANÇADOS 39 (114), 2025  e3911421120


