
vol. 21, n. 3 dezembro de 2025 issn 1980-4016 

 

A narrativa iconográfica da arte cristã Pós-Concílio Ecumênico 
Vaticano II sob a ótica peirceana 

* 

Silvana Borges 

i
 

Christiane Meier 

ii 

 

Resumo: Este artigo tem por finalidade apresentar as possíveis leituras 
semióticas das obras de arte presentes em igrejas cristãs contemporâneas, no 
contexto das mudanças acarretadas pelo Concílio Ecumênico Vaticano II (CVII), 
destacando tanto os aspectos estéticos quanto os teológicos.  Com efeito, as 
imagens das obras de arte sacra também podem ser analisadas no âmbito de 
suas iconicidades, incluindo seus elementos indiciais e simbólicos numa 
semiótica de matriz peirceana. Nesse sentido, nosso intuito é apresentar as 
variáveis envolvidas nas possibilidades de decodificação das mensagens 
contidas nas imagens sacras, utilizando-nos das três categorias universais 
propostas por Charles Sanders Peirce, que, no contexto da arte, podem ser 
correlacionadas como: a) sentimento puro enquanto contemplação 
(primeiridade); b) alteridade imediata como experiência estética do aqui e agora 
(segundidade); e c) mediação como fruição da arte (terceiridade). Por outro 
lado, de Maria Giovanna Muzj emprestaremos a classificação dos locais onde 
encontramos as imagens e as relações sígnicas na igreja: nos aspectos 
privilegiados e secundários de seu posicionamento, para entender como a obra 
de arte e a arquitetura, em suas iconicidades, agem como propulsoras de uma 
semiótica de caráter não apenas estético, mas também teológico. 

Palavras-chave: arte sacra; fenomenologia da arte; semiótica da arte sacra; 
estética da arte sacra; liturgia cristã. 

 

 
* DOI: https://doi.org/10.11606/issn.1980-4016.esse.2025.236873. 
i Mestre em Arquitetura, Urbanismo e Design pelo Centro Universitário Belas Artes em São Paulo. Docente 
do Museu de Arte Sacra de São Paulo (MAS-SP), São Paulo, SP, Brasil. E-mail: silborges@uol.com.br. 
ORCID: https://orcid.org/0000-0003-3674-4012. 
ii Doutoranda em Teologia na Pontifícia Universidade Católica do Paraná (PUC-PR), Curitiba, PR, Brasil. E-
mail: cmeier@uol.com.br. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-2578-1029. 

estudos 
semióticos  

 

 

 

https://doi.org/10.11606/issn.1980-4016.esse.2025.236873
https://orcid.org/0000-0003-3674-4012
https://orcid.org/0000-0003-2578-1029


estudos semióticos, vol. 21, n. 3, dezembro de 2025 

 117 

Introdução 

ste artigo tem por finalidade apresentar as possíveis leituras das 
iconografias presentes em igrejas Pós-Concílio Ecumênico Vaticano II 
(CVII) sob a ótica peirceana. Utilizamos a palavra leitura em lugar de 

análise, já que a imagem sacra que supomos estar presente no edifício eclesial é 
simbólica e necessita de prévio conhecimento dos seus códigos para poder ser 
abarcada e apreciada em sua totalidade. Cumpre ressaltar que empregamos a 
palavra imagem sacra ao invés de arte sacra, já que acompanhamos o 
pensamento de Jérôme Baschet (2023) na sua qualificação de imagem na Idade 
Média, que entendemos ser análoga à ideia de iconografia cristã na atualidade. 
Escreve ele: 

Se utilizamos [...] o termo “imagem”, como os historiadores 
recentemente se habituaram, é para escapar à noção de Arte que 
[...] é sem pertinência para a Idade Média [e para a imagem sacra 
contemporânea]. [...] A noção de imagem tenta, portanto, escapar 
do anacronismo de uma categoria — a Arte — inadaptada à época 
medieval e vinculada à percepção atual de obras, separadas de sua 
destinação inicial e transplantadas para a estrutura do museu 
(Baschet, 2023, p. 515).  

Ressaltamos a condição de separadas de sua destinação inicial, isto é, de 
sua função litúrgica dentro da igreja, a exemplo de objetos retirados desse 
contexto e inseridos no espaço museal como podemos observar nas peças de 
altar com as imagens do Senhor Morto e a imagem original de Nossa Senhora 
da Luz, a Virgem do Carvoeiro, expostos no Museu de Arte Sacra de São Paulo 
(ver Figura 1), valendo observar que a imagem original exposta no museu de 
Nossa Senhora da Luz foi substituída por uma réplica na igreja do Mosteiro da 
Luz. É precisamente este aspecto que faz da arte sacra uma arte sacra, isto é, 
estar estreitamente vinculada à celebração litúrgica e não uma expressão 
devocional ou até da maestria do pintor ou escultor. Contudo, o autor chama a 
atenção para o perigo que a palavra imagem (no sentido dado por ele e por nós) 
apresenta ao desvincularmo-la totalmente da estética, o que também não é 
correto. Destacamos assim os dois aspectos a serem considerados por nós na 
análise da imagem sacra: o estético e o teológico. Nesse sentido, nosso intuito é 
apresentar as variáveis envolvidas na decodificação da mensagem contida nela. 
 
 
 
 
 

E 



Silvana Borges, Christiane Meier 

 118 

Figura 1: Peças de altar, Senhor Morto e a imagem original de Nossa Senhora da Luz, a Virgem 
do Carvoeiro no Museu de Arte Sacra de São Paulo. 

 
Fonte: Acervo pessoal. 

 
Surge então o questionamento de se um visitante não cristão poderia 

apreciar a iconografia de uma igreja, e nossa percepção é a de que sim; contudo, 
seu deleite será mais estético e pouco ou até nada teológico. Apesar do elemento 
estético, de deleite, presente na imagem sacra, o aspecto teológico desempenha 
um papel central, já que é portador de significado, de mensagem cristã, pois está 
em contexto eclesiológico. 

Diversamente de um museu, uma feira de arte ou outro local público, onde 
podemos encontrar arte de qualquer tema e forma, em uma igreja espera-se 
encontrar uma iconografia que fale da fé ali professada e que seja representativa 
daquela religião. Por exemplo: uma cruz exposta no museu pode estar pendurada 
no local que melhor convier para a expografia. Já a mesma cruz em contexto 
eclesial não pode e não deve estar em qualquer lugar; não é o gosto do pároco 
ou da comunidade que decide onde colocá-la. A cruz deve ser colocada em alguns 
poucos lugares, e esses lugares, por sua vez, indicarão o que a cruz representa. 
Portanto, em uma igreja, o tema e a forma da obra artística determinam o local 
onde essa deve ser colocada; e o contrário é verdadeiro: cada local deve receber 



estudos semióticos, vol. 21, n. 3, dezembro de 2025 

 119 

determinados temas e formas. Trazemos como exemplo a Capela Menor da Casa 
de Retiros das Irmãs de Santo André em Rondinha, Paraná (ver Figura 2), cuja 
concepção do espaço litúrgico e seus elementos iconográficos são de autoria de 
Cláudio Pastro (1948-2016) 1 . Verifica-se ali a existência de um painel da 
Santíssima Trindade, de altar, tabernáculo e cruz processional; sem esses 
elementos organizados liturgicamente, esse espaço tratar-se-ia de uma simples 
sala. Para esse tópico, buscaremos adiante a autora Maria Giovanna Muzj a fim 
de nos auxiliar na compreensão. 

 
Figura 2: Capela Menor com o painel da Santíssima Trindade, tabernáculo, altar e cruz 

processional na Casa de Retiros das Irmãs de Santo André em Rondinha, Paraná. 

 
Fonte: Acervo pessoal. 

 
Outro ponto que ajuda o visitante a fazer a leitura de uma iconografia em 

contexto eclesial é a sua posição, dado que a organização do espaço litúrgico com 
seus polos (fonte batismal, cruz processional, ambão, altar e sédia) tem um 
sentido e um propósito determinados em conjunto com os elementos artísticos. 
Trazemos como exemplo o primeiro espaço litúrgico de acordo com as premissas 
do CVII projetado no Brasil por Cláudio Pastro para a capela da hospedaria do 
Mosteiro de São Bento em Brasília (ver Figura 3). 
  

 
1 Paulistano considerado o maior nome da arte sacra brasileira, realizou, em 40 anos, projetos de arte e 
arquitetura sacras cristãs no Brasil e no exterior, destacando-se por ser o responsável pelo programa 
iconográfico interno da Catedral Basílica do Santuário Nacional de Nossa Senhora Aparecida. 



Silvana Borges, Christiane Meier 

 120 

Figura 3: Polos litúrgicos da capela da hospedaria: pia ou fonte batismal, cruz processional, 
ambão, altar e sédia conforme projeto de Cláudio Pastro no Mosteiro de São Bento, Brasília.  

 
Fonte: Acervo pessoal. 

 
Recordamos que, ao longo do tempo, perdeu-se a noção de que as 

iconografias de uma igreja se relacionam umas com as outras e com o local onde 
se encontram. A imagem sacra contemporânea está a recuperar essa relação e o 
paulistano Cláudio Pastro é um exemplo de artista sacro que aplica esta noção 
em seus programas iconográficos. Observa-se no esquema de autoria do artista 
(ver Figura 4) para a capela da hospedaria do Mosteiro de São Bento em Brasília 
que o mesmo reflete a estrutura do edifício cristão descrito por Silva (2021, p. 
338): 

De planta retangular, a organização dos elementos, que compõem o 
espaço litúrgico, está disposta ao longo de um eixo, que parte da 
entrada (adro), com a seguinte sequência: fonte batismal, cruz 
processional, ambão, menorá, altar e sédia. O caminho tem início 
com a pia batismal logo na entrada, simbolizando o início do 
percurso da vida cristã (como um peregrino). Depois, vem o ambão, 
a palavra de Deus. Finalmente, temos o altar, onde se realiza o 
sacrifício eucarístico. A dinâmica do espaço foi toda determinada 
pela vivência cristã — batismo, palavra e eucaristia. 

 



estudos semióticos, vol. 21, n. 3, dezembro de 2025 

 121 

Figura 4: A estrutura do edifício cristão no esquema de autoria de Cláudio Pastro. 

 
Fonte: Pastro, 2006. 

 
Se compararmos fotografias da década de 1980 do interior do Santuário 

Nacional de Aparecida e observarmos como está na atualidade, veremos que 
Cláudio Pastro deslocou a imagem da Virgem do altar para a lateral, mas, desde 
o seu novo nicho, ela olha diretamente para o Filho. Para melhor entendimento 
do que se deseja demonstrar,  localizamos as imagens na atual planta da igreja 
(ver Figura 5).  
  



Silvana Borges, Christiane Meier 

 122 

Figura 5: Posicionamento da imagem de Maria e Cristo sobre a planta do pavimento térreo da 
Basílica atualmente. 

 
Fonte: adaptado de Amaral Jr., 2008, p. 63. 

 
Esse sentido do posicionamento das imagens foi explicitado por Cláudio 

Pastro na descrição da capela interna do Mosteiro de São Geraldo (Morumbi, 
SP), onde “as imagens de Jesus e Nossa Senhora foram pintadas uma de frente 
para a outra. Cláudio dizia que ambos se sustentavam para viver a experiência 
terrena” (Silva, 2021, p. 338). Então um observador não cristão pode perceber 
que há uma relação entre aquela imagem de mulher e a do homem ao centro do 
espaço, mesmo não conhecendo a teologia presente nelas. 

Por fim, temos o aspecto de deleite de uma obra. Aqui nos valeremos de 
Charles S. Peirce com seu conceito triplo de primeiridade, segundidade e 
terceiridade que desenvolveremos a seguir. 



estudos semióticos, vol. 21, n. 3, dezembro de 2025 

 123 

A primeiridade, a visualização instantânea, não engloba qualquer percepção 
ou pensamento, tratando-se de uma possibilidade de algo visto ou, conforme Ibri 
(2024, p. 13):  

A ostensiva diversidade e assimetria dos fenômenos naturais que 
podem ser silenciosamente observados, malgrado logicamente 
indescritíveis em sua idiossincrasia, caracteriza a primeira categoria, 
como aquela que abriga tudo o que nos fenômenos evidencia 
espontaneidade, e que ontologicamente convocará o princípio do 
Acaso, a face da Primeiridade como realidade. 

Já a segundidade, ou seja, o perceber que algo foi visto, de que há alguma 
coisa além de mim,  

essa estratégia teórica de unificação categorial entre o que aparece como 
experiência e que indica para o que provavelmente é prossegue na 
formulação da segunda categoria, a Segundidade, em que a experiência 
do não — da reação dos fatos contra nossas expectativas e nossa 
vontade — propõe o conceito de existência como o correlato ontológico 
que traz o traço mais marcante do que se pode chamar realidade, a saber, 
sua alteridade. 

[...] 

A Segundidade acolherá o modo de ser de tudo que oriundo de seu berço 
de vagueza, indefinição e generalidade se torna definido, individual, 
particular e temporalmente irreversível [...] (Ibri, 2024, p. 13). 

A fruição da obra, a terceiridade, pede a busca por todo o repertório de 
experiências e de conhecimento do/a observador/a para apreciar o fenômeno 
visto. 

As mediações reflexionadas na experiência tornam-se balizadoras da 
conduta dos seres, caracterizando seu sentido pragmático — ele 
abriga o aparecer do geral no particular, do conceito na ação, das leis 
naturais nos fatos sob elas. E aqui já a terceira categoria se desenha. 
Mediações oriundas de generalização da experiência em forma de 
estruturas lógicas se destinarão a hábitos guias de conduta, e esses 
se estenderiam, conforme conjectura Peirce, do humano ao natural. 
(Ibri, 2024, p. 14). 

Enfim, conforme Ibri (2024, p. 14) resume, 

Este mostrar-se na experiência como independente do que se quer, 
se espera, ou que insolentemente ocorre na linha mundo dos seres, 
constituirá o que Peirce denomina de teatro de reações, em que eles, 
os seres, serão personagens expostos à possível cognição de si 
mesmos e dos demais com quem coabitam. 



Silvana Borges, Christiane Meier 

 124 

Para esquematizarmos esse "teatro de reações", como se dá a leitura de 
uma imagem sacra sob a ótica peirceana, desenvolvemos a Figura 6, a seguir, com 
a sucessão de categorias em círculos concêntricos a partir da imagem ao centro.  

 
Figura 6: Esquema da leitura de uma imagem sacra sob a ótica peirceana. 

  
Fonte: Elaboração própria. 

 
Temos assim três variantes a serem analisadas no que denominamos como 

leitura de uma iconografia em contexto eclesial, perfazendo o "teatro de reações": 
a) o sentimento b) a relação exterior e espacial, e por fim, c) o pensamento 
mediado pelas relações litúrgicas.   

Pensamos que os conceitos de chronos e kairós em Peirce sejam 
igualmente de interesse para a leitura da imagem sacra, dado que o pensador faz 
aqui uma ponte com a cosmogonia judaico-cristã ao afirmar os conceitos de 
"tempo", conforme Ibri (2024, p. 15) reporta: 

Parece interessante percorrer, a par da conceituação do Chronos 
como próprio à terceira categoria dos fenômenos e da realidade, 
uma sua historicidade na qual se encontram narrativas de natureza 
metafísica que marcaram e prosseguem marcando nossa humana 
existência. Pensarmo-nos como anjos decaídos excluídos de um 
paraíso permeado pela eternidade, redunda em considerar nossa 
forçada inserção no tempo como uma forma de punição originária, 
marcada principalmente pela finitude da existência. 



estudos semióticos, vol. 21, n. 3, dezembro de 2025 

 125 

Ressalte-se então que as autoras veem a possibilidade de uma leitura da 
imagem sacra com base nos conceitos de Peirce já contida no próprio 
pensamento do filósofo. Ibri (2024, p. 15) prossegue assinalando o bíblico nesse 
filosofar: 

A consciência da morte parecia ser o preço da desobediência para 
os que aceitam a narrativa bíblica, enquanto as filosofias ateias 
orbitam-na como foco inexorável de angústia, insertas em um 
mundo desabitado por divindades e, por isso, destituído de sentido 
prévio a qualquer outro que humanamente poderia lhe ser atribuído. 

O professor de filosofia discorre então sobre a experiência humana à luz 
dos tempos cronológico/chronos e propício/adequado ou ainda denominado de 
"tempo de Deus", o kairós, e como ela constitui o repertório individual a ser 
convocado pela terceiridade. 

Nesse sentido, convivemos e trazemos em nossa interioridade essa 
facticidade vivida e, por assim ser, resulta constituir em nosso ser 
um segundo para a consciência. Nela se encontram motivos de 
celebração pelo bem-sucedido, mesclados a outros denunciantes de 
equívocos, logicamente eleváveis a revisões de conduta e 
aprendizagem, ou possivelmente embebidos em sentimento de 
culpa, documentando para a narrativa metafísico-religiosa nossa 
humana fragilidade e dependência inevitável da assistência de um 
supramundo divino. De qualquer modo, observa-se como tais fatos, 
encravados na memória, exsudam sentimentos, documentando a 
presença da Primeiridade no interior de toda Segundidade (Ibri, 
2024, p. 15). 

A síntese dos conceitos temporais contidos nas três categorias peirceanas 
feita por Ibri aproxima-se dos conceitos temporais simbólicos das leituras bíblicas 
cristãs, tanto a literária quanto a pictórica. Para cristãos, a narrativa da Primeira 
Aliança reflete as experiências do Povo de Deus; já a do Apocalipse é da ordem 
do kairós, do tempo futuro que se dará em momento propício. A segundidade 
seriam as narrativas da Nova Aliança, o tempo que o Povo de Deus conviveu com 
Jesus de Nazaré. 

Primeiridade tonalizando as possiblidades de vagueza e 
indeterminação congênitas ao tempo futuro, e Terceiridade 
revestida de uma esperança de continuidade de sequenciamento 
lógico de um mundo que se mantém ao menos parcialmente 
organizado, desenham a história do que poderia ocorrer, sob a qual 
buscamos definir nossa conduta (Ibri, 2024, p. 16). 

Observemos então as três categorias da teoria de percepção de Peirce. 
  



Silvana Borges, Christiane Meier 

 126 

1. A primeiridade, a segundidade e a terceiridade de Charles S. Peirce 

De acordo com Peirce, a experiência estética é de natureza sensível, análoga 
à ideia de contemplação2. Apesar de a imagem sacra ter forte conteúdo teológico, 
sob a ótica peirceana, a sua experiência não está alheia ao mundo exterior que 
ele designa por segundidade e aos mundos interiores dos sentimentos, a 
primeiridade, a partir de onde a chave teológica dos pensamentos e da memória 
definem a terceiridade. Dantas (2019, p. 73) contribui com o conceito peirceano 
de terceiridade ao afirmar ser esta mediadora: “[...] terceiridade é mediação — 
tanto no sentido de ligação, ponte, meio... — como também, e sobretudo, no 
sentido de cognição”, e prossegue: 

[...] uma vez que pensamos e analisamos, perdemos tanto a 
experiência de presentidade de primeiridade, como a experiência de 
imediatez de choque de segundidade, posto que a análise envolve 
comparação, e necessitamos da memória do passado. E esta é para 
Peirce, uma experiência de terceiridade, i.e., de mediação e cognição 
(Ibri, 2024, p. 16). 

A autora aclara que, para Peirce, a primeiridade é da ordem dos 
sentimentos; já a segundidade é da ordem da reação e da vontade e a 
terceiridade, do pensamento. Na primeiridade, não pensamos, não temos 
consciência do que acontece e nem de que se trata de um outro, pessoa ou 
objeto. Esse é um fenômeno instantâneo, de milésimos de segundo, se assim 
podemos afirmar, e trata-se, portanto apenas de uma possibilidade, de acordo 
com Dantas (2019). Possibilidade, porque o fenômeno nos atingiu, mas não nos 
demos conta e muito menos pensamos a respeito, tratando-se ainda de uma 
possibilidade, do estatuto ontológico do objeto estético. Recorde-se que em 
Peirce o tipo de hábito da contemplação do objeto estético abre a várias 
possibilidades, não sendo nenhuma necessária. A observação detida e atenta é o 
hábito com o qual a pessoa se relaciona com uma obra de arte. Tenhamos em 
mente ainda que ela está condicionada pela sua cultura e pela memória; portanto, 
ao contemplar algo, a eventual necessidade estaria na coisa em si, já a 
possibilidade em quem contempla. O dar-se conta da alteridade, de que algo está 
lá ou acontece, a segundidade, é para Peirce simultâneo ao ver, à primeiridade, 
tratando-se efetivamente de uma "qualidade de sentimento" (Ibri, 2024, p. 20) 
e não de uma sucessão temporal. Só a terceiridade é que passa a ter uma duração 
temporal propriamente dita, já que é o intervalo necessário para refletirmos sobre 
o fenômeno visto.  

 
2 Ressalte-se que as autoras utilizam a palavra "contemplação"/"contemplar" como sinônimo de observar 
longa e atentamente, perscrutar e notar, e não no sentido que “assume na Fenomenologia peirciana [de] 
estatuto diretamente ligado à primeira categoria, aquela em que toda relação com o mundo se reduz a 
qualidades de sentimento”, como aclara Ibri (2024, p. 20). 



estudos semióticos, vol. 21, n. 3, dezembro de 2025 

 127 

No contexto da imagem sacra aqui abordado, consideraremos o que 
Dantas (2019, p. 72) afirma sobre a arte: 

E arte é também sensação, associada ao sentido de exterioridade, 
contém as qualidades de sentimento que podemos detectar no 
mundo, e a segundidade, enquanto porta de entrada sensorial de 
contato com as coisas no mundo, é categoria chave para o 
entendimento da recepção e percepção da arte, vista sob um caráter 
ontológico. Logo, se a obra de arte é coisa entre coisas no mundo, 
tendo assim, um estatuto de autonomia ontológica, a ideia de 
reação, e portanto, de choque, é igualmente nuclear para a 
experiência artística, tanto quanto é a ideia de qualidade de 
sentimento, elemento central da primeiridade.  

Adiante, a autora explica o conceito peirceano de terceiridade como sendo 
mediadora: [...] terceiridade é mediação — tanto no sentido de ligação, ponte, 
meio... — como também, e sobretudo, no sentido de cognição (Dantas, 2019, p. 
73). E segue explanando que: 

Cognição, enquanto mediação e representação, é signo, Peirce 
discorre que “Cada pensamento, ou representação cognitiva é da 
natureza de um signo. ‘Representação’ e ‘signo’ são sinônimos.” (CP 
8.191 [1904]). Logo, é lícito inferir que o signo é o elemento de 
terceiridade por excelência.  

Ademais, a mediação por signos se dá por uma relação triádica entre 
o signo, seu objeto e seu interpretante (Dantas, 2019, p. 74). 

Para melhor visualização da relação triádica exposta pela autora, elaborou-
se um esquema (ver Figura 7) tendo como exemplo a imagem sacra do Cordeiro 
Pascal: 
 

Figura 7: Relação triádica entre signo, objeto e interpretante. 

 
Fonte: Elaboração própria. 



Silvana Borges, Christiane Meier 

 128 

 
A relação que existe entre o signo e o que ele representa, o objeto, é a 

mesma relação que o signo determina o interpretante a assumir. No entanto, a 
relação que a imagem do cordeiro e sua simbologia tem com a experiência 
teológica da Eucaristia e na qual se compreende a presença real de Cristo e a 
renovação da Aliança, apenas é acessível pela mente do interpretante em uma 
dimensão experiencial, que faz com que o signo alcance outro nível de significado 
mais profundo. 

Com isso, estamos em pleno conceito de imagem sacra, iconografia que 
serve à liturgia e presente nas igrejas: ela é eminentemente mediadora, indicando 
o divino ao observador, presentificando-o. Assim, uma pintura da Mãe de Deus 
não é a Mãe de Deus, mas a imagem sobre madeira, tela ou parede que leva o 
observador a um encontro com Maria de Nazaré. Quando o fiel, no Santuário de 
Aparecida 3 , reza em frente ao nicho de Nsa. Sra., ele não está pedindo ou 
agradecendo à imagem de barro, mas àquilo que ela indica e presentifica: a Mãe 
de Deus intercessora. 

O programa iconográfico de uma igreja é o mapa com que o cristão 
faz a leitura de sua fé [...] essa leitura é feita através dos materiais, 
das formas, dos tratos que damos ao ambiente [...] das paredes às 
pinturas, das alfaias às vestes, do material do piso ao do altar (e 
ambão, sédia e batistério), das imagens à nossa postura (corpo-
imagem), tudo compreende o programa iconográfico. Se o que 
celebramos é Cristo, tudo deve revelar o Cristo em nós (Pastro, 
2012, p. 74-75). 

O programa iconográfico, por sua vez, não se refere apenas à presença de 
imagens e objetos em ambiente eclesial, mas compreende também a sua correta 
localização. Passemos, então, aos conceitos de "locais privilegiados e 
secundários" de uma edificação religiosa, segundo Maria Giovanna Muzj (2022). 

2. Os conceitos de locais privilegiados e secundários 

Toda edificação eclesial construída de acordo com os preceitos do CVII é 
carregada de simbologia, assim como sua iconografia. Portanto, arquitetura e 
imagens sacras falam ao e com o observador, auxiliando-o a se aproximar do 
sagrado, como vimos anteriormente, nos conceitos de Peirce. 

Para Muzj (2022), em todo edifício eclesial há os lugares privilegiados e os 
secundários: privilegiados são os de maior visibilidade ou valência simbólico-

 
3  Lembramos que, para os cristãos, há somente uma Mãe de Deus, Maria de Nazaré, mas inúmeras 
representações e aparições, como a de Nsa. Sra. Conceição Aparecida, a imagem da Mãe de Deus grávida 
que foi pescada no rio Paraíba do Sul, no Estado de São Paulo. 



estudos semióticos, vol. 21, n. 3, dezembro de 2025 

 129 

cosmológica 4  (tímpano, abside, arco triunfal). Já os locais secundários, em 
oposição, são os de menor valência simbólico-cosmológica. Tomamos como 
exemplo o programa iconográfico da Catedral de São Miguel Paulista elaborado 
por Cláudio Pastro, onde podemos visualizar os lugares privilegiados e 
secundários assinalados na planta da igreja (ver Figura 8), onde em vermelho 
estariam os lugares privilegiados, e os secundários em azul, indicados a partir de 
uma elaboração própria sobre o esquema de autoria de Cláudio Pastro.   
 

Figura 8: Esquema da distribuição espacial da catedral de autoria de Cláudio Pastro. Acervo 
pessoal de Cláudio Pastro, Mosteiro Nsa. Sra. da Paz. 

 
Fonte: Pastro, 2006 

 
A autora explica que a cada local corresponde uma determinada 

iconografia; e o inverso também é correto: cada iconografia tem seu lugar 
determinado. Assim, a localização privilegiada deve receber a imagem 
representativa de sua fé, a exemplo das teofanias (onde Deus se revela de forma 
visível aos seres humanos),  e a secundária as que apontam para o principal e 
que, de alguma forma, narram a história. No caso da Catedral de São Miguel 
Paulista, Cláudio Pastro insere em local privilegiado do presbitério uma teofania 
com a imagem central da Mãe de Deus e o Menino Jesus, ladeados pela 

 
4 Cumpre informar que emprestamos o termo valência simbólico-cosmológica do artista sacro e professor 
Romolo Picoli Ronchetti, de palestra proferida no Museu de Arte Sacra de São Paulo em junho de 2024. 



Silvana Borges, Christiane Meier 

 130 

representação da Jerusalém celeste à esquerda, e a árvore da vida à direita, tendo 
acima o cordeiro místico, e abaixo o arcanjo São Miguel pisando a serpente, todos 
esses elementos, que podemos observar (ver Figura 9), estão revestidos de uma 
visão simbólica teológica. 
 

Figura 9: Painel de Cláudio Pastro com figura teofânica colocada em local privilegiado no 
presbitério da Catedral de São Miguel. 

 
Fonte: Acervo pessoal. 

 
Neste sentido, Pereira (2016, p. 16) corrobora com esta visão ao descrever 

a importância da ordem iconográfica no claustro da Abadia de Saint-Pierre de 
Moissac na França: 

[...] retomando aqui a acepção medieval dos termos ornamentum e 
ornatos, traduções latinas do grego kosmos, ligadas à ideia de 
organização, de ordem, de ordenação intencional. O objetivo do 
ornamento era fornecer o necessário ao bom funcionamento do 
objeto ou do lugar ao qual aderia. Ele englobava a noção platônica 
do belo, bom e justo: o justo, no sentido daquilo que convém, de dar 
a algo aquilo que merece [...]; o bom, tanto em dimensão teológica 
quanto em semântica capital, no interior de uma cosmovisão cristã; 
e o belo como manifestação sensível dessas duas categorias — a 
beleza que é justa e boa. 

Portanto, notamos que Pereira ressalta o mesmo aspecto abordado por 
Muzj, de que há um espaço determinado para cada tipo de imagem e cada tipo 
de imagem cabe em um local determinado, proporcionando uma boa resolução 
ao programa iconográfico e à funcionalidade do espaço litúrgico de uma igreja. 

Se há um local específico para cada tipo iconográfico, a cada qual 
corresponde também uma forma determinada, segundo Muzj (2022). Assim, a 



estudos semióticos, vol. 21, n. 3, dezembro de 2025 

 131 

tipologia da localização privilegiada é de gênero teofânico, com uma imagem 
central que é presentificada pela frontalidade da sua imagem; apresenta simetria 
na composição e imobilidade do personagem. Já a secundária é de gênero 
histórico-narrativo, denota movimento e tem múltiplos centros, como podemos 
observar no mural executado por Cláudio Pastro com imagens da narrativa do 
batismo de Cristo para o batistério da Catedral de São Miguel (ver Figura 10). 
Portanto, podemos concluir, seguindo a autora, que, em uma igreja, a localização 
determina tanto a iconografia como a sua forma (composição) — forma e 
conteúdo caminham juntas, como afirmava Pastro (1993). 

 
Figura 10: Painel de Cláudio Pastro com imagens da narrativa do batismo de  

Cristo em local secundário. 

 
Fonte: Acervo pessoal de Cláudio Pastro, Mosteiro Nsa. Sra. da Paz. 

 
Acompanhando ainda o pensamento de Muzj (2022), tenhamos em mente 

que as construções eclesiais representam o modelo cósmico cristão que, por meio 
de Jesus, une o Céu à Terra (espaço) e o divino ao humano (condição). Ao entrar 
em uma igreja, deixamos o espaço profano e acessamos um espaço consagrado, 
portanto, divino. As igrejas paleocristãs tinham áreas que preparavam o fiel para 
a entrada, como o átrio e o peristilo; estas eram áreas privilegiadas com 
iconografia significativa do tipo teofânico (Anunciação, Cristo em Majestade, por 
exemplo). A mesma parede do lado interno, vista na saída e, portanto, de caráter 



Silvana Borges, Christiane Meier 

 132 

secundário, recebia narrativas para serem lembradas pelo fiel que voltava ao 
mundo laico, aos afazeres cotidianos. Em catedrais góticas, essa contrafachada 
recebeu, muitas vezes, o Juízo Final, recordando os fiéis de que deveriam levar 
uma vida em Cristo, dado o julgamento de vivos e mortos no fim dos tempos. No 
exemplo trazido para este estudo da Catedral de São Miguel Paulista, 
observamos que Cláudio Pastro executa nesse lugar secundário um mural de 
gênero narrativo com a história dos 500 anos de evangelização da América (ver 
Figura 11) na parede do lado interno do átrio, o espaço de transição entre o 
ambiente externo e o sagrado na entrada de igrejas. 

 
Figura 11: Mural da evangelização da América executado por Cláudio Pastro em local 

secundário no átrio da Catedral de São Miguel. 

 
Fonte: Acervo pessoal. 

 
Pereira dialoga com seu professor, Bonne, quanto à localização e utilização 

de imagens sacras em igreja e cláustros. Propomos, portanto, olhar brevemente 
a análise de ambos. 

3. A relação entre imagens segundo Bonne e Pereira 

Pereira (2016) retoma o pensamento de Jean-Claude Bonne (apud 
Pereira, 2016, p. 18, nota de rodapé), citando-o:  



estudos semióticos, vol. 21, n. 3, dezembro de 2025 

 133 

Em realidade, toda arte, mesmo que não tenha nada de ritual nem 
de ornamental, comporta uma dimensão ambiental, em razão das 
relações diretas ou indiretas que tece, necessariamente, com o meio 
natural ou artificial no qual intervém, e com o meio humano, social 
e cultural, que dela se apropria (ou que reage a ela).  

Neste sentido, lembramos que nosso objeto de análise é a iconografia 
presente em igrejas pós-conciliares e com isto, estamos em ambiente público, 
social, que Bonne (in Pereira, 2016, p. 12), ao prefaciar o livro de Pereira, chama 
a atenção para o claustro analisado e pensamos ser lícito apropriarmo-nos de 
suas palavras em nosso contexto para designar um lugar “que [...é] o cenário de 
atividades específicas [...]: a oração, a meditação, a procissão [...]. Um lugar 
material, portanto, mas também um lugar habitado por corpos em movimento, 
por vozes, por gestos; logo, um lugar socializado”. 

Ao contemplarmos a iconografia de uma igreja pós-conciliar, precisamos 
ter em mente as igrejas paleocristãs e as românicas, tomadas como modelos para 
as contemporâneas. E aqui Pereira (2016) nos auxilia mais uma vez, recordando 
que a lógica iconográfica dessas igrejas era diversa da lógica hodierna. Ela explica: 

Não se pode pretender encontrar os mesmos sistemas de 
pensamento em todas as épocas e nem, por outro lado, pensar que 
as sociedades que ‘funcionam’ de outros modos são desprovidos de 
suas lógicas, de suas coerências, em suma de racionalidade — 
lembrando [...] Jean-Pierre Vernant, para quem “não há uma razão, 
mas formas de racionalidade, técnicas de pensamento, de cálculo, de 
escrita.” (Pereira, 2016, p. 75). 

Ao comentar a aparente desordem da iconografia presente nos capitéis do 
mosteiro de Moissac, Pereira (2016, p. 75) lembra a impressão de pesquisadores: 
“A relação das imagens com seus lugares, suas funções e inter-relações são 
ignoradas, e o claustro não seria mais que uma coleção de imagens, como um 
museu.” Assim ressaltamos que a igreja tem uma lógica diversa do museu; no 
primeiro espaço, celebra-se a liturgia, já no segundo, há um imperativo 
museológico que se impõe para proporcionar uma experiência estética e 
intelectual ao visitante. Portanto, para a igreja, há uma ordem a ser seguida, 
imposta pela liturgia, pelo rito celebrado, que, na maioria das vezes, não é a 
cartesiana. Novamente trazemos outro exemplo do programa iconográfico 
realizado por Cláudio Pastro para a Catedral de São Miguel Paulista, o mural da 
Capela da Ressurreição (ver Figura 12), onde observamos que a narrativa não se 
dá no tempo cronológico, mas numa ordem de acontecimentos relacionados ao 
caráter simbólico da ressurreição. 
  



Silvana Borges, Christiane Meier 

 134 

Figura 12: Mural de Cláudio Pastro para a capela da Ressurreição na Catedral de São Miguel. 

 
Fonte: Acervo pessoal. 

 
Nota-se, portanto, que, pela valência espacial, o artista colocou em diálogo 

as cenas do Batismo e da Ressurreição, uma de frente à outra, espelhadas na sua 
composição e correlacionadas nos temas. Cristo que mergulha nas águas do 
Jordão prefigura a Sua própria morte que, para cristãos, inclui a descida à mansão 
dos mortos e a ressurreição ao terceiro dia. Assim, ao sermos batizados, 
morremos em Cristo para receber Dele a vida nova e eterna. Ressaltamos ainda 
que as pequenas narrativas que circundam as duas imagens centrais 
desenvolvem e relacionam-se com as figuras de Jesus no meio. 

Sendo a fé cristã baseada em um Deus trino e uno, em um Deus relacional, 
que se relaciona tanto entre si como com seu povo, tudo na igreja deve espelhar 
este princípio relacional. Portanto, se o local determina o tipo de imagem que 
será ali colocada, seu posicionamento relativo a outras imagens, às portas, aos 
polos litúrgicos e demais elementos presentes na arquitetura devem ser levados 
em conta na análise iconográfica, trazemos como exemplo o esquema da 



estudos semióticos, vol. 21, n. 3, dezembro de 2025 

 135 

distribuição espacial do presbitério da Catedral de São Miguel Paulista elaborado 
por Cláudio Pastro (ver Figura 13). 

 
Figura 13: Distribuição espacial do presbitério da Catedral de São Miguel Paulista. Acervo 

pessoal de Cláudio Pastro, Mosteiro Nsa. Sra. da Paz. 

 
Fonte: Pastro, 2006. 

 
Observa-se no esquema a localização precisa de cada elemento no espaço 

do presbitério e das capelas laterais. Pereira (2016) nos traz a percepção de Alain 
Guerreau a este respeito:  

O espaço não era concebido como contínuo e homogêneo, mas como 
descontínuo e heterogêneo, no sentido de que ele era, em cada lugar, 
polarizado (certos pontos eram valorizados, sacralizados, em relação 
a outros percebidos — a partir dos primeiros e em relação a eles — 
como negativos) (Guerreau apud Pereira, 2016, p. 77). 

E, a fim de ilustrar o caráter relacional do cristianismo e tudo que dele deriva, 
Pereira (2016, p. 209) traz a explicação de João Cassiano quanto à leitura de texto 
e que podemos extrapolar para a leitura de imagens em uma igreja medieval e pós-
conciliar: 

Assim, quando introduzimos em nosso espírito uma passagem de um 
salmo, imperceptivelmente ele se eclipsa e o espírito se precipita, sem 
se dar conta e tomado de admiração, em direção a um outro texto das 
Escrituras. Ele se põe a meditar, mas mal começa a penetrar nesse 
texto e um outro aparece na memória e expulsa o precedente. Uma 



Silvana Borges, Christiane Meier 

 136 

outra meditação emerge; mais uma mudança. Assim, a alma 
turbilhona de salmo em salmo, salta de um texto do Evangelho a uma 
leitura do Apóstolo, e de lá se precipita para os Profetas [...]. 

Já na igreja, nossos olhos avistam uma imagem e já procuram o que está ao 
redor, buscando informações adicionais de acordo com as relações observadas com 
cada elemento inserido em seu espaço. 

Considerações finais 

Tendo em mente as variáveis contidas na interpretação da imagem sacra, 
deduzimos que sem a ambiência litúrgica da arquitetura da igreja, a imagem sacra 
estaria inserida num contexto museal, onde a sua apreciação é puramente estética, 
ao estar desvinculada do espaço ritualístico cristão. 

Seguindo a lógica peirceana, a primeiridade e segundidade apresentam-se de 
forma equivalente ao cristão e ao espectador que desconhece o caráter litúrgico 
da imagem sacra. Ao adentrar em uma igreja, o seu próprio espaço a nível 
fenomenológico nos provoca um imediato estupor e maravilhamento na 
experiência de primeiridade e segundidade; enquanto a terceiridade é relativa, 
sendo a linguagem do signo temporal, tem passado e presente. 

No momento de fruição da imagem sacra, e porque não dizer também do 
espaço litúrgico em si, ocorre o instante de mediação quando o espectador faz o 
reconhecimento e formula signos. O caráter simbólico cristão da arte e arquitetura 
sacras é elemento de terceiridade; porém o significado litúrgico de todo esse 
conjunto artístico só é compreensível para quem conhece as Sagradas Escrituras 
e a liturgia aos quais a iconografia se refere e busca expressar. Para quem não tem 
essa memória e vivência, apesar de os signos serem reconhecíveis, não há como 
estabelecer suas relações teologicamente, e a experiência de mediação da 
terceiridade estaria reduzida ao nível estético.  

Sendo assim, as obras de arte e a arquitetura sacras cristãs, em suas 
iconicidades, agem como propulsoras de uma semiótica de caráter não apenas 
estético, mas também teológico. Dessa forma, a experiência estética de 
contemplação imediata difere da experiência plena de fruição do simbólico sagrado. 
Fruição é tomar para si, e esse momento de mediação com a arte sacra tem como 
prerrogativa o conhecimento prévio de seus códigos litúrgicos e relações para 
poder ser apreciada em sua totalidade. Em outras palavras, propomos pensar uma 
semiótica da arte sacra em seus aspectos relacionais fenomenológicos, em que os 
espaços e as imagens interagem semioticamente nas três categorias, no 
movimento entre sentimento e cognição, entre percepção visual e apreensão, a fim 
de entendermos como os signos das imagens sacras e dos espaços litúrgicos 
interferem na fruição da arte e arquitetura sacras cristãs, tanto do ponto de vista 
estético como teológico.  



estudos semióticos, vol. 21, n. 3, dezembro de 2025 

 137 

Referências 

AMARAL JR., Carlos Costa. Basílica Nacional Nossa Senhora da Conceição Aparecida — projeto 
e construção: Benedito Calixto de Jesus Netto. São Paulo: Editora do Centro Universitário Belas 
Artes de São Paulo, 2008. 

BASCHET, Jérôme. A civilização feudal: do ano mil à colonização da América. Petrópolis: Vozes, 
2023. 

DANTAS, Lucia Ferraz Nogueira de Souza. Contribuições da filosofia de Charles S. Peirce para 
uma investigação acerca de questões de fenomenologia e ontologia das obras de arte. Tese de 
doutorado em Filosofia, Pontifícia Universidade Católica, São Paulo, SP, Brasil, 2019. Disponível 
em: https://repositorio.pucsp.br/jspui/handle/handle/22791. Acesso em: 14 jan. 2024. 

GUERREAU, Alain. Quelques caractères spécifiques de l’espace féodal européen. In: BULST, 
Neithard; DESCIMON, Robert ; GUERREAU, Alain (dir.). L’État ou le Roi: les fondements de la 
modernité monarchique en France (XIVe-XVIIe siècles). Paris: Éditions de la Maison des 
Sciences de l’Homme, 1996, p. 85-101. 

IBRI, Ivo. Chronos, Kairós e a semiótica das coisas sem nome. MATRIZes, v.18, n. 3, p. 11-27, 
2024. Disponível em: https://doi.org/10.11606/issn.1982-8160.v18i3p11-28. Acesso em: 22 
nov. 2025. 

MUZJ, Maria Giovanna. L’edificio ecclesiale della Chiesa indivisa é una mistagogia sensibile del 
mistero de Cristo e della Chiesa. In: CUCINOTTA, Filippo (org.). Il Concilio Vaticano II “orientale”. 
Caltanissetta-Roma: Salvatore Sciascia, 2022. p. 497-533. 

PASTRO, Cláudio. Arte sacra, o espaço sagrado hoje. São Paulo: Edições Loyola, 1993. 

PASTRO, Cláudio. Teologia do espaço. São Paulo: Grafa, 2006. 

PEREIRA, Maria Cristina. Pensamento em imagens: montagens topo-lógicas no claustro de 
Moissac. São Paulo: Intermeios, 2016. 

SILVA, Ubiratan. Diálogo entre arquitetura e arte sacra. Revista Estudos Avançados, v. 35, n. 
103, p. 331-342, 2021. Disponível em: https://doi.org/10.1590/s0103-
4014.2021.35103.019. Acesso em: 14 jan. 2024. 

 

https://repositorio.pucsp.br/jspui/handle/handle/22791
https://doi.org/10.11606/issn.1982-8160.v18i3p11-28
https://doi.org/10.1590/s0103-4014.2021.35103.019
https://doi.org/10.1590/s0103-4014.2021.35103.019


Iconicidade 

 The iconographic narrative of Christian art after the Second Vatican 
Ecumenical Council from a Peircean perspective 

 BORGES, Silvana 

 MEIER, Christiane 

Abstract: This article aims to present the possible semiotic readings of works of 
art present in contemporary Christian churches, in the context of the changes 
brought about by the Second Vatican Ecumenical Council (CVII), highlighting 
both the aesthetic and theological aspects. In effect, the sacred images can also 
be analyzed within the scope of their iconicities, including their indexical and 
symbolic elements in a semiotics based on a Peircean matrix. In this sense, our 
aim is to present the variables involved in the possibilities of decoding the 
messages contained in sacred images, using the three universal categories 
proposed by Charles Sanders Peirce, which, in the context of art, can be 
correlated as: a) pure feeling as contemplation (firstness); b) immediate 
otherness as an aesthetic experience of the here and now (secondness); and c) 
mediation as enjoyment of art (thirdness). On the other hand, we will borrow 
from Maria Giovanna Muzj the classification of the places where we find the 
images and the symbolic relationship in the church: in the privileged and 
secondary aspects of their positioning, to understand how art and architecture, 
in their iconicity, act as propellers of a semiotics of a character that is not only 
aesthetic, but also theological. 

Keywords: sacred art; phenomenology of art; semiotics of sacred art; aesthetics 
of sacred art; christian liturgy. 

Como citar este artigo 

BORGES, Silvana; MEIER, Christiane. A narrativa iconográfica da arte cristã Pós-Concílio 
Ecumênico Vaticano II sob a ótica peirceana. Estudos Semióticos [online], vol. 21, n. 3. Dossiê 
temático: “Iconicidade”. São Paulo, dezembro de 2025, p. 116-137. Disponível em: 
https://www.revistas.usp.br/esse. Acesso em: dia/mês/ano. 

How to cite this paper 

BORGES, Silvana; MEIER, Christiane. A narrativa iconográfica da arte cristã Pós-Concílio 
Ecumênico Vaticano II sob a ótica peirceana. Estudos Semióticos [online], vol. 21, issue 3. 
Thematic issue: “Iconicity”, São Paulo, December 2025, p. 116-137. Retrieved from: 
https://www.revistas.usp.br/esse. Accessed: month/day/year. 

Data de recebimento do artigo: 15/05/2025. 
Data de aprovação do artigo: 09/12/2025. 

Este é um artigo publicado em acesso aberto sob uma licença  
Creative Commons CC BY-NC-SA 4.0 Internacional. 

This is an open access article distributed under the terms of a 
Creative Commons CC BY-NC-SA 4.0 International License. 

http://www.revistas.usp.br/esse
https://doi.org/10.11606/issn.1980-4016.esse.2025.236873
https://orcid.org/0000-0003-3674-4012
https://orcid.org/0000-0003-2578-1029
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://openaccessbutton.org/

	A narrativa iconográfica da arte cristã Pós-Concílio Ecumênico Vaticano II sob a ótica peirceana *
	Introdução
	1. A primeiridade, a segundidade e a terceiridade de Charles S. Peirce
	2. Os conceitos de locais privilegiados e secundários
	3. A relação entre imagens segundo Bonne e Pereira
	Considerações finais
	Referências

