
vol. 21, n. 3 dezembro de 2025 issn 1980-4016 

 

Julio Bressane e as conversações cinematográficas: iconizações 
do signo verbal* 

Lennon Macedo 

i
  

Bruno Leites 

ii 

 

Resumo: O texto busca descrever como as conversações cinematográficas dos 
filmes de Julio Bressane operam uma iconização do signo verbal. Tal iconização 
revela devires visuais e sonoros que povoam as palavras no cinema. Para tanto, 
desdobramos diferentes correntes de interpretação do ícone peirceano, 
perpassando a iconicidade como semelhança em Christian Metz e em Gilles 
Deleuze e a iconização como produção de diferença a partir de Décio Pignatari. 
Por fim, analisamos blocos cinematográficos dos filmes Brás Cubas (1985) e 
Cleópatra (2007), evidenciando que as iconizações visuais e sonoras da fala não 
sobrevivem alheias a um processo de simbolização verbal das conversações, 
garantindo a continuidade da semiose no cinema. 

Palavras-chave: conversação cinematográfica; iconização; Julio Bressane. 

 

 
* DOI: https://doi.org/10.11606/issn.1980-4016.esse.2025.237740. 
i Doutor em Comunicação pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Professor na Associação de 
Pesquisas e Práticas em Humanidades e Pesquisador Visitante na Universidade da Beira Interior. 
Pesquisador do Grupo de Pesquisa Semiótica e Culturas da Comunicação. Covilhã, Portugal. E-mail: lennon-
macedo@hotmail.com. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-3686-0550. 
ii Doutor em Comunicação e Informação pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Professor do 
Departamento de Comunicação e do Programa de Pós-Graduação em Comunicação da Universidade Federal 
do Rio Grande do Sul. Pesquisador do Grupo de Pesquisa Semiótica e Culturas da Comunicação. Porto 
Alegre, Rio Grande do Sul, RS, Brasil. E-mail: bruno.leites@ufrgs.br. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-
1736-1382. 

estudos 
semióticos  

 

 

 

https://doi.org/10.11606/issn.1980-4016.esse.2025.237740
mailto:lennon-macedo@hotmail.com
mailto:lennon-macedo@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0002-3686-0550
mailto:bruno.leites@ufrgs.br
https://orcid.org/0000-0003-1736-1382
https://orcid.org/0000-0003-1736-1382


estudos semióticos, vol. 21, n. 3, dezembro de 2025 

 175 

Introdução 

usca-se neste artigo compreender como as conversações nos filmes de 
Julio Bressane operam uma espécie de iconização do verbal, de modo que 
ocorra uma desmontagem da palavra a partir da circulação de devires 

sonoros e visuais. Nossa hipótese é de que a conversação cinematográfica 
pensada desde as iconizações do verbal não apenas se inscreve como uma 
singular operação semiótica, mas também obriga o conceito de ícone a 
reconfigurar-se, a especificar-se a partir dos acontecimentos fílmicos, em especial 
aqueles extraídos dos filmes Brás Cubas (1985) e Cleópatra (2007). 

As conversações em questão que estudamos tornam audiovisíveis essas 
iconizações. Em Brás Cubas (1985), há um trabalho sobre a oralidade como gesto 
visual, em que presenciamos conversas que não ouvimos, bem como inscrições 
verbais na tela que adquirem um caráter imagético. Já em Cleópatra (2007), é o 
devir sonoro que irrompe, especialmente no sotaque da personagem-título, que 
modula o seu falar de forma a inserir um estrangeirismo desterritorializado na 
língua portuguesa. 

Metodologicamente, separamos blocos cinematográficos que melhor 
expressam a ideia de iconização do verbal posta em cena por Bressane. Esses 
blocos são demarcados por timecode e ilustrados com uma figura que atente 
para o espaço da cena, mesmo em blocos em que o que está em jogo é uma 
relação entre o verbal falado e as sonoridades deste verbal. De todo modo, o 
caminho da argumentação não se limita à imagem e almeja descrever fluxos 
semióticos de ordem verbivocovisual. 

1. Abertura: o estranho falar de Cleópatra 

Figura 1: Os sotaques de Cleópatra [00:56:19 — 1:00:16]. 

  
Fonte: Cleópatra (2007). 

B 



Lennon Macedo, Bruno Leites 

 176 

Cleópatra (Alessandra Negrini) recebe o general Marco Antônio (Bruno 
Garcia) em suas terras. Em ébrio diálogo (Figura 1), trocam afirmações sobre a 
natureza feminina de Dionísio, as distintas interpretações orientais e ocidentais 
da divindade e papeiam sobre a esposa do general. Mas a diferença entre as 
personagens não se dá exclusivamente nas simbólicas definições do gênero de 
Dionísio, mas ocorre também no modo de falar, no sotaque de cada um. 
Enquanto Marco Antônio/Bruno Garcia, romano, fala com o carioquês habitual 
das novelas da Globo, a egípcia Cleópatra/Negrini inscreve uma pronúncia 
carregada e de difícil reconhecimento, um acento desterritorializado que exagera 
a dentalidade do /d/ e do /t/, como numa prosa do interior paranaense, mas 
mistura também com os /ɾ/ e /l/ bem pronunciados do castelhano latino-
americano. É como se a conversação produzisse um paralelo que traduz o latim 
romano, língua oficial do Império, num código normativo do audiovisual brasileiro, 
o português do Leblon de Manuel Carlos — e daí que seja necessário introduzir 
um estrangeirismo no falar de Cleópatra, mas sucede um estrangeirismo 
ilocalizável, um hábito de dicção singular que produz um estranhamento no 
discurso da personagem. 

Nota-se um trabalho não apenas sobre o aspecto verbal, mas também 
sobre o aspecto sonoro da fala, como se a linguagem desse vez à voz na produção 
do sentido. É uma dobra do conversar sobre suas materialidades e seus traços 
qualitativos, destacando uma perspectiva propriamente fônica, ou ainda, acústica. 
O deslimite entre verbal e sonoro ecoa os trabalhos concretistas do signo, que 
percebem os devires que correm nas linguagens e as possíveis transformações 
do verbal em som e imagem, ou do visual em verbo e sonoridade etc. Em seu 
concretismo audiovisual, a conversação cinematográfica produz essa espécie de 
iconização do símbolo verbal, a saturação do verbo como forma de abertura do 
signo para as suas qualidades sonoras. Evidencia-se o jogo entre a primeiridade, 
distribuição fortuita de qualidades, e a terceiridade, produção de hábitos 
regulares, em que o sonoro atua de modo a desorganizar iconicamente o verbal, 
e este tende sempre a tentar reorganizar o som num símbolo. 

2. Ícone e semelhança na teoria da iconicidade 

O vídeo fornece uma maneira poderosa de ajudá-lo a provar seu 
argumento. A já bem conhecida lógica triádica que esquadrinha a semiótica de 
Charles Sanders Peirce (2017) se define a partir de três modos distintos de como 
um fenômeno aparece a uma mente interpretante qualquer: a primeiridade, 
deserto do Acaso, faz povoar os afetos e fanerons1 qualitativos conforme a lógica 
da possibilidade; a secundidade, arena da Existência, individua os choques, a física 

 
1 “[...] and by the phaneron I mean the collective total of all that is in any way or in any sense present to the 
mind, quite regardless of whether it corresponds to any real thing or not” (CP, 1.284). 



estudos semióticos, vol. 21, n. 3, dezembro de 2025 

 177 

das ações e reações, seguindo a lógica da alteridade; a terceiridade, edifício da Lei, 
codifica os hábitos de acordo com a lógica da generalidade. Essa tríade, quando 
pensada na instância do signo em relação ao seu objeto, destrincha-se em três 
tipos de signos: ícone, índice e símbolo. Portanto, cada um desses tipos de signos 
designa um modo de representação do objeto consoante com sua categoria 
fenomenológica. 

O ícone, que é a matéria de nosso interesse2, é conceituado por Peirce 
como um signo que representa o objeto por seu aspecto qualitativo, a dizer, por 
seu caráter de primeiridade. Ocorre que a história do ícone na semiótica da arte 
irá deslindar duas apropriações até certo ponto conflitantes. A divergência 
procede de duas leituras acerca do que em Peirce caracteriza o ícone, 
especialmente a noção de semelhança. Tomemos duas concepções do signo 
icônico na obra peirceana: 

Um Ícone é um signo que se refere ao Objeto que denota apenas 
em virtude de seus caracteres próprios, caracteres que ele 
igualmente possui quer um tal Objeto realmente exista ou não. É 
certo que, a menos que realmente exista um tal Objeto, o Ícone não 
atua como signo, o que nada tem a ver com seu caráter como signo. 
Qualquer coisa, seja uma qualidade, um existente individual ou uma 
lei, é Ícone de qualquer coisa, na medida em que for semelhante a 
essa coisa e utilizado como seu signo (PEIRCE, 2017, p. 52, grifos 
nossos). 

Um Ícone é um Representâmen cuja Qualidade Representativa é sua 
Primeiridade como Primeiro. Ou seja, a qualidade que ele tem qua 
coisa o torna apto a ser um representâmen. Assim, qualquer coisa é 
capaz de ser um Substituto para qualquer coisa com a qual se 
assemelhe. (A concepção de “substituto” envolve a de um propósito 
e, com isso, a de Terceiridade genuína) (PEIRCE, 2017, p. 64, grifos 
nossos). 

 

Vê-se aí que a representação qualitativa do ícone assume um aspecto de 
likeness, que podemos traduzir habitualmente por semelhança, similaridade, 
parecença etc. Essa semelhança surge como um conjunto de caracteres que tanto 
o objeto quanto o signo possuem, ainda que o objeto não exista na realidade e 
seja mera possibilidade de vir a ser. E chama a atenção que, embora reconheça 
que o ícone possa substituir algo na representação, Peirce delimita que o aspecto 
substitutivo já é próprio da terceiridade, de um propósito, de uma intenção, de 

 
2 Lúcia Santaella (1994) alerta que há uma hegemonia dos estudos sobre a segunda tríade sígnica quando 
se investiga correlações entre estética e semiótica a partir da obra peirceana. O signo icônico, em especial, 
é ele quem arrebata muito do pensamento semiótico sobre a arte, de tal maneira a ser encarado como se 
fosse o signo estético por excelência. Dada a importância do texto de Pignatari (2004) para nossa 
argumentação, optamos não só por manter a posição dominante do ícone em nossa pesquisa, como por 
nomear a operação semiótica estudada de iconização. Apesar disso, é fato que o signo icônico aqui 
examinado não o é sem ser, ao mesmo tempo, um qualissigno desde a perspectiva do signo em si e um rema 
desde a perspectiva do signo em seus efeitos — ou seja, um legítimo signo de primeiridade. 



Lennon Macedo, Bruno Leites 

 178 

um hábito representacional — isso ocorre porque todo signo completo apresenta 
traços das três categorias. Contudo, quando as teorias da analogia visual leem o 
ícone pragmaticista, parece sobressair um caráter de semelhança substituinte 
que vai tomar a relação de similaridade entre os componentes do Representamen 
e do Objeto no signo como uma espécie de identidade entre um signo e um 
objeto que lhe seja exterior. Daí que a qualidade preexistente própria às 
representações icônicas será esquecida em prol de um objeto existente que atua 
validando as relações de semelhança. O ícone, assim entendido, será sinônimo de 
recognição3. 

Um ponto de largada para pensar essa correlação entre ícone, analogia e 
semelhança perceptiva na semiótica do cinema aparece na obra de Christian Metz. 
Ao tentar diferir o cinema de outras artes, Metz (1980, p. 263) aponta para “traços 
pertinentes da matéria do significante”, ou seja, instâncias expressivas que atuam 
na materialidade fílmica e que funcionam como códigos primários do cinema. Metz 
menciona especificamente seis códigos: mecanicidade, sua propriedade de imagem 
técnica produzida por aparelhos e todos os traços semióticos daí derivados; 
sequencialidade da imagem, o aspecto linear da materialidade fílmica, no sentido 
de que é uma obra com uma duração específica de tempo; mobilidade da imagem, 
em outras palavras, as formas de expressão do movimento no cinema, seja dos 
corpos seja da própria câmera; composição sonora, o arranjo de todo o continuum 
sonoro em seus distintos elementos; composição visual-sonora, isto é, a 
distribuição das formas imagéticas e sonoras no fluxo fílmico, sincronizadas ou não; 
e, por fim, código que mais nos interessa aqui: a iconicidade visual4. 

A esta primeira categoria de códigos, a que se liga a iconicidade visual, 
pertencem ainda (ou melhor: pertencem primeiramente) diferentes 
sistemas de uma grande importância antropológica, que nomearemos 
os “códigos da analogia” os que são responsáveis pela própria analogia, 
que operam com vistas à “semelhança”, que fazem com que o objeto 
semelhante seja percebido como tal; a analogia não é o contrário da 
codificação, ela própria é codificada, embora seus códigos tenham a 
característica própria de serem sentidos como naturais pelo usuário 
social; trata-se de todo um conjunto de montagens psicofisiológicas, 
integradas à própria atividade perceptual, e cujas modalidades variam 
muito de uma cultura para outra (Metz, 1980, p. 271). 

Há de ser colocado em questão o papel da iconicidade no esquema metziano. 
Primeiro, existe uma releitura do conceito de ícone mediada por semioticistas como 

 
3 Em Mil Platôs, Deleuze e Guattari (2011) são reféns dessa mesma leitura apressada do ícone, a ponto de 
enunciarem que todo signo icônico seria reterritorializante. 
4 À sua maneira, Metz não está distante de um pensamento intersemiótico que beneficia o entrecruzamento 
de diferentes linguagens a partir da materialização de arranjos formais nas mais variadas matérias de 
expressão. Em última medida, seria possível, através da forte estruturação formal do código, reconhecer 
alguns devires que correm entre as linguagens. Uma performance ou um texto verbal que consiga mobilizar 
códigos de iconicidade, de sequenciamento, de movimento etc. estará próximo de um devir-cinema. 



estudos semióticos, vol. 21, n. 3, dezembro de 2025 

 179 

Charles Morris e Abraham Moles que influenciará a formulação da iconicidade no 
trabalho de Metz. Para Morris, o ícone tem como característica fundante a 
semelhança com o objeto, mas esse objeto é tratado como um fenômeno externo 
ao signo, como um dado existente que independe da mediação do signo. 

O signo icônico é particularmente útil nesse aspecto, pois, como é 
semelhante ao que significa, sua apreensão proporciona algo da 
satisfação que seu denotata proporcionaria; ao mesmo tempo, uma 
vez que a iconicidade é uma questão de grau, o signo icônico permite 
ser tratado de maneiras que o indivíduo não faria se reconhecesse o 
objeto (digamos, a pessoa) pelo qual o ícone está atuando como 
substituto (Morris, 1946, p. 201, tradução e grifos nossos)5. 

Nesse sentido, será possível dizer, como o faz Morris, que iconicidade é uma 
questão de graus. É Moles (1974, p. 97), mais propriamente, quem irá distinguir 
os graus de iconicidade, que vão da “representação concreta, ou mesmo da 
identidade, ao polo da abstração total, isto é, do signo totalmente desprovido de 
relações que não sejam convencionais com o objeto por ele designado”. O ícone da 
iconicidade não é uma qualidade que preexiste à realização do seu objeto, é uma 
semelhança determinada pelo objeto tal qual existe no real: o ícone perde inclusive 
seu caráter criativo em relação ao objeto e se torna uma mera identidade6. Tal 
noção de ícone acarreta problemas para a própria noção de signo dessa semiótica, 
já que crê na existência de um objeto fora da semiose e, como bem sabemos desde 
Peirce, não há conhecimento que não seja mediado pelo signo. 

Os efeitos dessa noção de iconicidade na obra de Metz7 são sentidos quando 
este se põe a diferenciar o cinema de outras artes e inscrições plásticas, como, por 
exemplo, os ideogramas chineses: 

As pesquisas modernas, tanto em semiologia quanto em psicologia da 
percepção, em antropologia cultural ou mesmo em estética (Pierre 
Francastel), não permitem mais opor, tão simplesmente como na 
época de Saussure, o convencional ao não-convencional, o 
esquemático ao não-esquemático. Chegam antes a distinguir modos 
e graus de esquematização, ou, ao contrário, de iconicidade (“graus de 

 
5 Do original: “The iconic sign is particularly useful in this respect, for since it is like what it signifies its 
apprehension gives something of the satisfaction which its denotata would give; at the same time, since 
iconicity is a matter of degree, the iconic sign permits of being treated in ways which the individual would 
not do if he recognized the object (say the person) for which the icon is acting as a substitute”. 
6  Moles (1974) usa como exemplo de máxima iconicidade da imagem um modelo tridimensional, 
perspectivado e situado, como se tal noção de espaço não fosse um hábito de interpretação extremamente 
generalizado na nossa cultura e, portanto, um símbolo. 
7 Metz (1974) entende que houve um primeiro momento da reflexão semiótica sobre as imagens (com 
Peirce e Morris) fundado numa correlação entre ícone, analogia e semelhança, e que tal perspectiva deveria 
ser lida em paralelo com pesquisas mais contemporâneas acerca da imagem, notadamente estudos que 
pensam as relações entre o pensamento figural e o pensamento discursivo. Apesar disso, percebe-se por 
parte do semiólogo um progressivo afastamento do conceito de ícone em seus trabalhos — quando muito 
há acenos aos graus de iconicidade — bem como um aprofundamento na dimensão discursiva das imagens. 
É como se a iconicidade de Moles fosse a palavra final acerca do ícone nos estudos visuais, e não nos parece 
coincidência que, em aceitando a restrição do ícone aos graus de semelhança identitária, Metz oriente-se 
quase que exclusivamente para os aspectos simbólicos e discursivos do cinema.  



Lennon Macedo, Bruno Leites 

 180 

iconicidade” para Abraham Moles, por exemplo). Mas são exatamente 
esses graus e esses modos que diferenciam a imagem cinematográfica 
do ideograma (Metz, 1980, p. 327). 

Ainda sobre a iconicidade em Metz, vemos que o ícone, nesta semiologia, 
cumpre mera função de semelhança quando o autor define os códigos da 
analogia como os códigos mesmos da iconicidade. São eles de ordem perceptiva, 
psicofisiológica, e variam de cultura para cultura. Ora, esses códigos não são outra 
coisa que símbolos, hábitos de interpretação perceptiva que se generalizam numa 
dada semiose. O que Metz irá delimitar como próprio do ícone é justo o que ele 
já não é mais, uma norma que regula juízos de semelhança. 

3. A semelhança como comunicação 

No nosso caso particular, vê-se bem que os graus de iconicidade pouco 
dizem acerca das conversações cinematográficas que aqui estudamos. Primeiro 
porque, enquanto operação de desorganização de signos, a conversação não se 
interessa por uma validação do real quanto às semelhanças produzidas — 
perguntas do tipo “será que assim falava Cleópatra, com tal e tal entonação?” são 
no mínimo ingênuas quanto ao sentido das falações bressaneanas. Em segundo 
lugar, a conversação cinematográfica não busca erguer identidades e recognições 
entre este e aquele signo, mas intenta justo colocar em jogo os signos já 
reconhecidos, caminhando na trilha do devir e da produção de diferença. 

É pensando nisso que Gilles Deleuze opta por fazer uma torção do conceito 
de ícone em seus livros de cinema. O ícone, extraído junto com outros signos da 
tipologia peirceana, não é pensado como uma forma inata da significação 
cinematográfica, mas como um modo de especificação de um único tipo de 
imagem, a imagem-afecção. Para além disso, há por parte de Deleuze (2011, p. 
213) uma voluntária dissidência em torno do conceito de ícone: 

Digo que uma qualidade-potência, enquanto expressa por um rosto 
ou um equivalente de rosto, ou uma proposição, é um ícone. 
Observem que esse é um termo encontrado na classificação de 
Peirce. Observem também que o empregamos em um sentido 
completamente diferente. Visto que, para Peirce, o ícone é um signo 
que está tomado em uma relação de semelhança com um objeto, é 
um signo que tem, então, uma relação qualitativa com seu objeto. 
Nós não dizemos isso. Definimos ícone de uma maneira que me 
parece mais precisa. Não melhor, mas muito mais precisa para 
nossas necessidades. A saber: chamamos de ícone exclusivamente 
uma qualidade-potência quando apreendida em estado puro, ou 
seja, quando expressa por um rosto ou por um equivalente do rosto, 



estudos semióticos, vol. 21, n. 3, dezembro de 2025 

 181 

pois essa me parece a única manifestação da qualidade-potência em 
estado puro (Deleuze, 2011, p. 213, tradução nossa)8. 

A desfiliação de Deleuze se dá a partir do que se entende acerca da 
definição peirceana do ícone como semelhança, e sua modificação tem em vista 
aproximar o ícone da qualidade e da potência em estado puro. Deleuze não critica 
nessa argumentação a orientação rumo à semelhança, mas é evidente que opta 
por lançar luz sobre os outros aspectos típicos da primeiridade. 

Contudo, é justo no conceito de semelhança que nos parece haver um 
primeiro passo para apreciar o ícone como abertura para a diferença. Peirce diz, 
a respeito das semelhanças: "Aquelas cuja relação com seus objetos é uma mera 
comunidade em alguma qualidade, essas representações podem ser chamadas de 
semelhanças" (CP 1.558, tradução e grifos nossos)9. A semelhança não seria nem 
uma repetição de caracteres nem uma imitação de traços, mas uma comunidade 
em alguma qualidade. Logo se vê que é sobre uma ideia de comum ou de 
comunicação que repousa a natureza das operações de semelhança, no sentido 
em que a comunidade em uma qualidade é causa e efeito comunicativo da 
semelhança, uma semelhança que instala um comum e ao mesmo tempo o faz 
diferenciar-se em traços qualitativos do signo e do objeto. Enquanto a teoria dos 
graus de iconicidade elege um real prévio e estável para ali buscar seus modelos, 
a ideia da comunidade em uma qualidade pensa a semelhança em ato, em que se 
inventam qualitativamente tanto o signo quanto o seu objeto. 

 Daí que caberia ao ícone estabelecer uma comunicação qualitativa entre o 
Representamen e o Objeto do signo, entre a materialidade semiótica e a 
possibilidade de real que ela expressa. Será necessário, então, pensar o ícone 
desde outros aspectos da primeiridade para configurar, junto à noção de 
semelhança, os caracteres dessa comunidade qualitativa — será preciso passar 
da iconicidade para a iconização. Trata-se de uma segunda lente de leitura do 
ícone, uma que nos possibilita ver a semelhança como uma intensidade. 
  

 
8 Do original: “Digo que una cualidad-potencia en tanto que expresada por un rostro o un equivalente de 
rostro, o una proposición, es un icono. Noten que es un término que encuentran en la clasificación de Peirce. 
Noten también que lo empleamos en un sentido completamente diferente. Puesto que para Peirce el icono 
es un signo que está tomado en una relación de semejanza con un objeto, es un signo que tiene entonces 
una relación cualitativa con su objeto. Nosotros no decimos eso. Definimos icono de una manera que me 
parece más precisa. No mejor, pero mucho más precisa para nuestras necesidades. A saber: llamamos icono 
exclusivamente a una cualidad-potencia en tanto que aprehendida en estado puro, es decir en tanto que 
expresada por un rostro o por un equivalente del rostro, puesto que esta me parece la única manifestación 
de la cualidad-potencia en estado puro”. 
9 Do original: “Those whose relation to their objects is a mere community in some quality, and these 
representations may be termed likenesses”. 



Lennon Macedo, Bruno Leites 

 182 

4. Ícone, o signo da abertura 

Décio Pignatari (2004, p. 57) afirma que a representação qualitativa do 
objeto tem como um de seus aspectos, em comparação com os outros signos, 
um aspecto de “redução” no sentido de que as qualidades, enquanto primeiras, 
são anteriores à própria existência, que é segunda. O ícone, portanto, representa 
um objeto existente desde sua possibilidade de vir a ser; ele isola certo traço 
formal do objeto, mas esse traço ainda não possui correspondência real com o 
objeto, posto que o Real pertence ao universo existente da secundidade. Signo 
singular, o ícone representa o objeto em sua possibilidade — é, portanto, o signo 
que descobre o objeto, já que não é possível raciocínio sobre algo sem esse 
primeiro passo. 

Pois uma das grandes propriedades distintivas do ícone é a de que, 
ao seu exame direto, outras verdades concernentes ao seu objeto 
podem ser descobertas, além daquelas suficientes para a 
determinação de sua construção. É assim que, por meio de duas 
fotografias, podemos traçar um mapa etc. Dado um signo 
convencional ou geral [ou simbólico] de um objeto, para que 
possamos deduzir qualquer verdade que ele não signifique 
explicitamente, necessário se faz, em qualquer caso, substituir 
aquele signo por um ícone. A utilidade de uma fórmula algébrica 
consiste precisamente na sua capacidade de revelar uma verdade 
inesperada — e é por isso que nela prevalece o caráter icônico (CP, 
2.279, Pignatari, 2004, p. 60). 

Importante pensar aqui que essa noção de descoberta não pressupõe que 
a qualidade destacada pelo ícone se torna uma verdade sobre o objeto, apenas 
marca o início de uma investigação. A verdade, para Peirce, só existe no hábito, 
ela só é em relação a uma possibilidade que, testada sobre uma multiplicidade 
existente, acaba por ser generalizada. Isso significa que a descoberta efetuada 
pelo ícone está muito próxima da criação, a dizer, de aventar um traço possível 
do objeto sem necessitar de uma correspondência real com o objeto. Ainda: é a 
partir do traço qualitativo desenhado pelo ícone que se fará possível qualquer 
conhecimento a respeito desse objeto. O ícone descobre ao mesmo tempo em 
que cria. 

É justo pelo seu caráter de primeiridade, orientado pela lógica da 
possibilidade, que o ícone é a forma da abertura do signo na relação com seu 
objeto: 

Todo ícone participa do caráter mais ou menos manifesto, aberto de 
seu Objeto. Cada um e todos eles partilham da mais aberta das 
características de todas as mentiras e decepções — a sua Abertura 
[Overtness]. No entanto, eles têm mais a ver com o caráter vivo da 
verdade do que os Símbolos ou os Índices. O ícone não está para 
esta ou aquela coisa existente, inequivocamente — como o faz o 



estudos semióticos, vol. 21, n. 3, dezembro de 2025 

 183 

Índice. Seu objeto pode ser uma pura ficção, quanto à sua existência. 
E muito menos é seu Objeto, necessariamente, uma coisa de espécie 
habitualmente encontrável. Mas há uma certeza que o ícone propicia 
no mais alto grau. A saber, aquilo que o ícone exibe ante a 
contemplação da mente — a Forma do Ícone, que é também o seu 
Objeto — deve ser logicamente possível (CP, 4.531, Pignatari, 2004, 
p. 58). 

Essa abertura do signo está afinada com o próprio movimento da semiose, 
no sentido de que a “ação do signo, que é a ação de ser interpretado, apresenta 
com perfeição o movimento autogerativo, pois ser interpretado é gerar um outro 
signo que gerará outro e assim infinitamente, num movimento similar ao das 
coisas vivas” (Santaella, 2008, p. 4). O signo é aberto no sentido de que mesmo 
o signo mais habitualizado pode devir outro, pois mesmo dentro do signo 
simbólico há sempre uma instância icônica pronta para despertar novas 
possibilidades. 

5. A iconização 

Uma forma de compreender essa produção de novas possibilidades se dá 
na iconização do símbolo que Décio Pignatari (2004, p. 119) denominou 
“transcodificação semiótica”. Trata-se do procedimento de desvelar o poético da 
linguagem, de saturar o código a ponto de romper com seu regramento, um 
exercício ao mesmo tempo metalinguístico e intersemiótico — um dobrar-se 
sobre si do signo. 

A premissa da iconização é a necessidade de reconhecer a pluralidade das 
linguagens e suas contínuas intersecções. Nesse sentido, toda semiótica é uma 
intersemiótica, pois o movimento do signo, longe de ser linear, dá origem a uma 
pluralidade de possíveis que só podem ser analisados desde a perspectiva de um 
mundo pansêmico, em que as fronteiras entre linguagens não estão marcadas de 
antemão, mas se fazem e desfazem no traçar dos signos. 

Instalada nesse universo, o segundo ponto sobre a iconização é que esta 
se trata de um processo de saturação do código, quer dizer, de fazer proliferar à 
exaustão as mensagens do código a fim de escavar novas possibilidades, 
buscando o qualitativo na extrapolação quantitativa. Essa operação saturante 
funciona como espécie de metalinguagem — metassemiótica — que desvenda a 
natureza aberta do signo. 

O signo, em sua abertura, é menos um signo linguístico discursivo do que 
um signo poético, um signo que inscreve a função poética na linguagem, ou seja, 
uma função de atenção exclusiva à forma da mensagem, à forma sígnica. Esse 
signo poético, nas palavras de Décio, é profundo e “espesso” (Pignatari, 2004, p. 
119), pois possui camadas de signos condensados, simultâneos, que se refazem 



Lennon Macedo, Bruno Leites 

 184 

como palimpsestos. É um signo que reivindica para si a coexistência sincrônica 
de diversas possibilidades; é, portanto, um ícone. 

Por fim, um último ponto sobre a natureza icônica do signo poético. A 
função poética da linguagem é a iconização do signo simbólico, revelando o 
aspecto do signo que almeja aproximar-se do objeto, no sentido de que a 
iconização é o processo de abertura para novas possibilidades, para novos traços 
qualitativos do objeto. Essa aproximação, é claro, é um tanto paradoxal, no 
sentido de que o ícone é responsável pela descoberta das possibilidades do objeto 
e, portanto, do próprio objeto. É nesse ponto que Décio irá lembrar a acepção 
peirceana do ícone como quase-signo, pois o trabalho de representação do ícone 
é o mero trabalho de abertura do objeto, de circunscrever as possibilidades 
representativas do objeto. 

O quase-signo não é uma coisa, é uma relação, um processo. Está 
em todas as operações semióticas de base, fundantes - em todas as 
operações de saturação do código, em todas as traduções, em todas 
as operações intersemióticas e pansemióticas. É primeiro e último-
primeiro. O interpretante satura o código simbólico e reverte ao 
ícone: da extrema diferenciação reverte à indiferenciação, que nunca 
é a mesma, pois já constitui outro interpretante: é o Mal de Usher10. 
Está nos extremos da escala informacional: originalidade e 
redundância quase totais (Pignatari, 2004, p. 75). 

Há certos riscos no raciocínio defendido por Décio. Um dos mais eminentes 
é de uma certa dualização da lógica triádica peirceana ao produzir uma dicotomia 
entre ícone e símbolo. Isso se dá pela articulação entre oposições oriundas da 
linguística estrutural (metáfora x metonímia, paradigma x sintagma, sincronia x 
diacronia) como parte do conflito entre ícone e símbolo. A própria ideia de que 
entre ícone e símbolo há um conflito pode dificultar a compreensão de que o 
ícone está contido no símbolo, no senso de que qualquer generalidade só é em 
relação a uma possibilidade que se individua. 

Ainda, se voltamos à noção de semiose, não é próprio de cada signo gerar 
um outro? O movimento do signo tende sempre ao hábito, mas essa tendência 
da investigação semiótica efetua-se por autocorreção, por revisão das 
possibilidades, por ressignificação. É próprio, portanto, da semiose que o símbolo 
gere um ícone e que este tenda ao símbolo. A iconização do símbolo não é 
trabalho exclusivo da poesia ou da arte. Dito isso, não à toa que Décio afirma que 
a iconização é a função poética da linguagem, pois esse processo que vai do 

 
10 Décio refere-se ao conto A queda da casa de Usher, de Edgar Allan Poe, em que a personagem de Roderick 
Usher padecia de uma hipersensibilidade ao novo, de modo que qualquer informação sem um grau máximo 
de redundância lhe arrebatava por completo: “sofria de uma mórbida agudez dos sentidos; só podia suportar 
a comida mais insípida e só usar roupas de uma certa textura; os perfumes de todas as flores o oprimiam; 
seus olhos sentiam-se torturados mesmo pela luz mais esbatida, e somente alguns sons — de instrumentos 
de corda — não lhe inspiravam horror” (Poe, 2003, p. 8). Usher é então o nome de uma operação maldita: 
extrair da redundância tudo aquilo que lhe escapa. 



estudos semióticos, vol. 21, n. 3, dezembro de 2025 

 185 

símbolo ao ícone é o processo mesmo de criação. Em toda semiose, portanto, há 
um intervalo poético, criador, quando um símbolo qualquer se torna ícone. 

O modo dessa iconização também requer reavaliação. Décio diz da 
saturação do código o extrapolamento das mensagens, como uma dada 
proliferação quantitativa de signos que, uma vez condensados, quebram o 
próprio código e dão a ver traços icônicos, qualitativos. Mas o ícone não é sempre 
uma redução? O ícone representa seu objeto através de seus traços possíveis, é 
uma abstração formal do seu objeto. Essa dinâmica de iconização que é, ao 
mesmo tempo, operação abstratizante e excesso proliferante parece traçar uma 
imagem contraditória. Mas se pensarmos que a saturação (de uma cor, de um 
composto químico…) é o processo de alcançar a máxima capacidade de si, um 
signo saturado é aquele que se fecha tanto sobre si, é tão presente a si que 
desperta todas as suas possibilidades de vir a ser. O signo fecha-se sobre si para 
descobrir que ele é a própria abertura. 

6. V de Virgília: as iconizações da escritura em Brás Cubas 

A iconização irá constituir-se, portanto, de dois componentes, a 
semelhança como comunicação qualitativa entre dois signos e a abertura como 
desmontagem de um hábito simbólico. Desse modo, fica evidente que a operação 
iconizante trabalha ao mesmo tempo em dois movimentos: primeiro, a 
conversação instala um deslimite11 nos signos do falar, arrastando os signos 
verbais na direção de uma semelhança não-verbal, criando uma comunicação 
qualitativa entre o dito e as forças visuais e sonoras que ali convivem; segundo, 
a comunicação qualitativa efetua uma abertura nos signos, levando-os a explorar 
possibilidades não realizadas, e tal abertura é concomitante a um desvio do 
hábito interpretativo desses signos, desconstruindo-os. É claro que a iconização 
não é um processo segmentado, é de um só golpe que a fala é tomada por 
qualidades e conduzida à crítica dos símbolos hegemônicos da conversa. Ocorre 
que toda semiose tende a produzir um símbolo, um hábito cognitivo a respeito 
de um fenômeno. Portanto, a iconização não acontece independente de uma 
simbolização, de uma esperança de entendimento, e é preciso perscrutar as 
conversações de modo a evidenciar a simultaneidade dessas duas forças. 

Iniciemos pela fronteira imagética do verbal e pelos signos ópticos que o 
processo de iconização liberta. Os exemplos de iconização enumerados por Décio 
contemplam principalmente a transcodificação do verbal em visual, da palavra 
em imagem. São amostras extraídas do ecossistema literário que a teoria da 
poesia concreta construiu para si, com suas espacializações da página, suas 

 
11 Julio Bressane usa o termo deslimite em seus textos de modo a expressar uma ideia de desorganização, 
de rompimento de limites e cruzamento de fronteiras. Uma descrição completa da ideia do deslimite e de 
sua potência conceitual está expressa em Macedo e Leites (2024). 



Lennon Macedo, Bruno Leites 

 186 

tipoideografias, seus poemas em forma de coisa. Nos filmes de Bressane também 
encontramos esse jeito de iconizar o verbal, de torná-lo imagem, em evidente 
aceno às pesquisas e poéticas concretistas. Em Brás Cubas (1985), a assinatura 
de Virgília evidencia a visualidade da letra através de sua forma artesanal, 
imperfeita, que se reitera nas imagens como uma marca d’água ou como um 
fantasma (Figuras 2.1 a 2.4). 

 
Figuras 2.1 a 2.4: Rastros de Virgília [00:57:30 - 00:57:39; 01:06:19 - 01:06:28; 01:11:46 - 

01:12:14; 01:12:36 - 01:12:49].  

 
Fonte: Brás Cubas (1985). 

Em cada uma das quatro aparições o signo V adquire uma consistência 
semiótica distinta, mas nenhuma delas refere-se diretamente àquela que 
Machado imprime no livro12. No romance (capítulo 142, O pedido secreto) a 
assinatura de Virgília é inscrita na página por ocasião de uma carta enviada a 
Brás Cubas informando da enfermidade que acometera a alcoviteira Dona Plácida 
(testemunha e guardiã do segredo adúltero das personagens), pedindo visita e 
ajuda financeira. A assinatura é recebida com desconfiança por Brás, que suspeita 
de uma fraude realizada pela própria D. Plácida. O que significa que o signo V, 
imagem-letra que tanto inspirou Bressane e seus conterrâneos concretistas13, é 

 
12 Aqui nos amparamos na minuciosa análise comparativa do filme e do romance realizada por Lena Pinto 
Mendes (2013) em sua tese de doutorado. 
13 Inclusive a referência do V é assim identificada nos créditos do filme: “V via: Décio Pignatari” (Brás Cubas, 
1985). 



estudos semióticos, vol. 21, n. 3, dezembro de 2025 

 187 

antes de mais nada uma inscrição duvidosa, um “rabisco sem intenção alfabética” 
(Assis, 1998, p. 192) pleno de fabulação imagética acerca de suas origens e de 
seus desígnios. Ocorre que Dona Plácida não figura no rol de personagens 
traduzidos para o filme. Daí que as inscrições do signo V evoquem outras 
semioses que não a suspeita em torno de sua veracidade. Interessa-nos, aqui, 
desdobrar os blocos cinematográficos para entender como a iconização da letra 
pode desmontar o hábito verbal que a configura como uma designação, ou seja, 
uma assinatura que remete a um nome, a uma personagem, a um ser. 

Na sua primeira aparição em Brás Cubas (1985), a rubrica não é 
diretamente apresentada como a assinatura de Virgília, mas é grafada na imagem 
sobre o corpo da personagem que olha para a câmera (Figura 2.1), enquanto 
uma valsa acompanha a cena. Levando em conta as sequências anteriores, onde 
o nome de Virgília já é sabido, quando o acoplamento da imagem-letra com a 
imagem-corpo insurge, o sinal adquire um caráter designatório e mantém aí sua 
parcela linguageira. A valsa que conduz o V instala um contínuo entre esse signo 
e as cenas que lhe são anteriores — o bailar de Brás e Virgília, bem como o sexo 
às escondidas — e posteriores — o famigerado capítulo das exclamações e 
interrogações, O velho diálogo de Adão e Eva (Assis, 1998), traduzido no filme 
por uma série de brincadeiras de BDSM. A iluminação sépia do corpo autografado 
também é a mesma da cena seguinte, encadeando as imagens. A assinatura atua 
de modo a reiterar o nome de Virgília, tatuando-o em sua pele audiovisual. Aqui, 
a iconização da letra em imagem provoca uma abertura parcial do signo, já que 
sua capacidade simbólica de convencionar o apelido do fenômeno mantém-se na 
encenação por conta da sobreposição (o V à frente do corpo, a personagem que 
é antes nome do que carne) e do encadeamento narrativo. 

A segunda assombração da imagem-letra consiste numa marca alaranjada 
grafada sobre uma superfície cinza, como uma luz projetada sobre uma parede 
que se esvanece e ressurge duas vezes no plano em completo silêncio (Figura 
2.2). Tomado em si, é um bloco puramente pictórico, sem acompanhamento 
sonoro e sem designação imediata de uma personagem. E se levamos em 
consideração as imagens com que se conecta, percebemos que essa pura 
visualidade do V funciona como uma transição, um corte entre duas cenas com 
a personagem Virgília: a primeira, quando seu marido Lobo Neves enlouquece 
por conta do número 13, desistindo de um cargo distante do Rio de Janeiro que 
a levaria a afastar-se de Brás; e a segunda, na ocasião da morte de um parente 
que Virgília adulava em troca de uma possível participação na herança. Ocorre 
que ao final deste episódio com o falecido, uma personagem entoa o poema 
nascemorre (1965), de Haroldo de Campos (Campos; Campos; Pignatari, 1975), 
em alusão ao óbito recém encenado, mas também à fatalidade por vir na 
narrativa: a morte prematura do bebê de Virgília e Brás Cubas, até então não 
revelado. O fato de que a assinatura alaranjada desaparece e reaparece na tela 



Lennon Macedo, Bruno Leites 

 188 

cinza pode ser lido como uma antecipação desse nascermorrer, mas o vínculo 
simbólico entre V e este seguimento narrativo é bastante frágil, nada óbvio, e o 
que primeiramente a assinatura nos informa é uma transição entre momentos 
da vida de Virgília. 

O terceiro retorno da inscrição rasga a imagem de Brás com sua forma 
ondulada e deixa transparecer o olho de Virgília dirigido à câmera, outra vez, e 
um solo de violino dramatiza a cena (Figura 2.3). Ainda, o retrato do protagonista 
tem a aparência translúcida de um reflexo, e aí se poderia dizer que é ele o objeto 
do olhar; e, para encerrar o circuito de visões, Brás mantém suas pálpebras 
fechadas, alheio à situação. Aqui a assinatura é um buraco de fechadura que põe 
em contato dois voyeurismos: de um lado, permite que o espectador observe 
Virgília em seu ato de olhar; de outro, é Virgília quem olha para o espectador, ao 
mesmo tempo em que vê também o seu amante, este em puro exibicionismo, um 
puro dar-se a ver de olhos encerrados. Nesse jogo ocular, o V não é mera 
designação de Virgília, mas é um signo que põe em jogo uma sobreposição de 
espiadinhas e significa uma espécie de confissão ou apelo de Virgília: veja-me 
vendo, veja o que eu vejo, veja como ele não me vê, pois de olhos fechados só vê 
a si mesmo. Não à toa o solo de violino cria uma continuidade entre esse signo 
V e uma série de cenas posteriores onde Virgília perde o filho e, em uma cena de 
diálogo que dá fim ao continuum musical, rejeita Brás dizendo-lhe “Você não 
merece os sacrifícios que lhe faço” (Brás Cubas, 1985). A assinatura ultrapassa 
o ato de nomear e torna-se o meio pelo qual a personagem exibe sua angústia, a 
rubrica devém uma carta completa endereçada ao espectador. 

A quarta e última iteração do signo vai assombrar o marido traído, Lobo 
Neves, assinalando suas costas com a silhueta em V, enquanto um recortado 
Brás Cubas lhe faz companhia, evitando seu olhar (Figura 2.4). Essa cena faz 
parte da sequência narrativa que tem o violino por acompanhante dramático, 
criando uma continuidade entre esta e a imagem-letra anterior. Esta imagem 
antecipa o momento em que o marido recebe uma carta anônima denunciando 
o affair — aqui, a assinatura é signo de um segredo, de algo que Neves não vê e 
que Brás, uma vez mais, finge não ver. A projeção em sombra nas costas de Neves 
somada ao olhar distante de Brás opera uma equivalência entre a rubrica de 
Virgília e a marca da traição. Contudo, esse signo realmente não passa de uma 
sombra, de um passado, pois vê-se na sequência da narrativa que a indiferença 
de Brás quanto à perda do filho e a postura esquiva diante da descoberta do 
adultério levam Virgília a afastar-se. A iconização do signo V não suplanta a 
designação verbal, pois ao projetar-se nas costas do marido opera uma sinonímia 
entre a personagem e a sua trama. 

É possível destacar três pontos a partir desses exemplos. O primeiro é que 
nem toda visualidade é iconizante: por vezes a imagem-letra está sobreposta ao 
corpo que busca designar, fazendo as vezes de símbolo (Figura 2.1), outras vezes 



estudos semióticos, vol. 21, n. 3, dezembro de 2025 

 189 

ela é circunscrita de forma simbolizante, como quando se projeta às costas do 
marido traído (Figura 2.4). Nos dois casos a capacidade designativa da assinatura 
não é perturbada, de modo que o desvio pelo visual não faz fugir o verbal. Em 
segundo lugar, vê-se que as iconizações quando ocorrem em seu devir-visual 
conduzem à abertura do sentido, mas que ali não se mantêm por muito tempo, 
já que a narração a apanha e a carreia para o sentido narrativo obtido através do 
encadeamento de imagens. Esse encadeamento é próprio da materialidade 
fílmica, ou seja, da passagem de uma imagem à outra na montagem, mas é 
também reforçado por outros elementos, como a iluminação que confere a duas 
cenas distintas um mesmo espaço-cor (Figura 2.1) ou a trilha musical que cria 
um contínuo dramático entre espaços-tempos díspares (Figuras 2.3 e 2.4). 

E não só a sequencialidade fílmica garante a interpretação simbólico-
narrativa da imagem-letra: o romance de Machado de Assis é um marco da prosa 
brasileira, seus personagens e suas peripécias estão longamente disseminados 
na semiose da cultura nacional. Portanto, assistir a Brás Cubas é assistir à 
tradução de um signo já denso de história e de interpretações. Esta terceira 
conclusão nos leva a pensar que, justamente por isso, a tradução bressaneana 
busca inserir tais intervalos cognitivos no filme, essas iconizações do verbal que 
adiam o entendimento narrativo, num voluntário exercício de desnarrativizar as 
Memórias Póstumas a partir dos devires visuais da palavra. 

7. Os sotaques de Cleópatra 

As iconizações do verbal escrito — próprias a esse concretismo arraigado 
que acompanha os filmes de Bressane — ilustram a operação desde seus dois 
aspectos, a semelhança e a abertura. A semelhança instala uma qualidade comum 
entre o verbo e a imagem, criando continuidade entre dois regimes perceptivos 
do signo: é desde uma comunidade em V que uma assinatura pode tornar-se 
corte cinematográfico ou tabuleiro de um jogo de olhares. E a abertura de 
possibilidades perturba o funcionamento habitual do signo, principiando outras 
perspectivas no interior da semiose, daí que uma assinatura seja e não seja uma 
assinatura, pois está atravessada por uma série de devires visuais que fazem do 
verbo ser apenas uma parada no meio do caminho. Ocorre que, e vimos bem 
como isso acontece, essa suspensão é construída narrativamente de maneira a 
sequestrar o fluxo do devir e transformar o caminho em espirais em torno de um 
ponto, em dobrar o trilho para que transite uma e outra vez pela mesma estação, 
reiterando-a, repetindo-a. É a tendência de simbolização que obriga a 
fragmentação rizomática do devir a reordenar-se, a apontar para um único 
sentido. 

No que se refere às conversações cinematográficas bressaneanas, 
privilegiam-se iconizações do verbal falado, e aí são outros os encontros que 



Lennon Macedo, Bruno Leites 

 190 

acontecem entre os devires libertos pela iconização e o entendimento resultante 
da captura simbolizante. Nesse sentido, não avaliamos fenômenos como 
gemidos, urros e outras formas que não se constituem habitualmente como fala, 
pois a iconização é justamente aquilo que parte da fala em seu caráter 
propriamente linguageiro para enfim desmontá-lo — não se trata da negação do 
verbal, mas do seu desvio, de sua torção. Percebemos duas formas exemplares 
para pensar os traços icônicos que despontam na fala, o sotaque e a oralidade. 

 A primeira iconização atentará para uma figura prosódica da fala, o 
sotaque. Se retomamos a pronúncia fabulatória de Cleópatra (Figura 1), vê-se 
que a conversação põe em jogo uma brincadeira tradutória: como falar o latim 
no português contemporâneo? Como replicar o estranhamento das culturas, o 
encontro entre Ocidente e Oriente impresso nas conversações privadas de 
Cleópatra com César e Marco Antônio? Para além do que é enunciado 
verbalmente, privilegiam-se os traços sonoros da fala. Em primeiro lugar, a 
disputa de sotaques torna-se evidente, como já mencionado, a partir de uma 
tensão entre o sotaque carioca que povoa continuamente as conversações 
televisivas das novelas e um sotaque desterritorializado, sem nação, que se 
efetua como signo de um estrangeirismo. Esse estrangeirismo comunga traços 
acústicos de distintos sotaques possíveis, ou seja, inscreve possibilidades de 
semelhança na sonoridade do dizer. 

Para além disso, há um modo de empostar a voz que marca as conversas 
com tons teatrais, e os diálogos encadeiam-se conforme uma sequência de 
declamações que fogem a um realismo cotidiano da fala. Contudo, pelo lado de 
Cleópatra, há uma tendência a transpassar o falar com agudos imprevistos e 
entonações fora do tom, numa espécie de teatralidade exagerada ou falseada. 
Em conjunto com a estranheza do sotaque, esse malabarismo timbrístico produz 
uma série de ruídos na espectação fílmica, quase como se a personagem não 
pertencesse ao mesmo filme. Dois regimes de atuação vocal habitam a mesma 
encenação. 

É tal a força diferencial do sotaque que só é possível perceber onde habita 
seu estrangeirismo quando posto em relação com sua contrapartida romana. Há 
então, desde o ponto de vista da pronúncia de Cleópatra, uma comunicação 
qualitativa que produz possibilidades de semelhança sem as efetuar: estamos 
próximos dos traços de uma iconização que expressa uma potência sonora sem 
atualizá-la em tal ou tal sotaque, em tal ou tal regime de atuação, senão em seus 
próprios espasmos. No limite, o único hábito ao qual esse falar remete é o seu 
próprio, construído no conjunto de todas as suas atualizações ao longo do filme. 
A partir do movimento iconizante, os signos verbais abrem-se para o absurdo 
alossemiótico de uma identidade sem identidade, desconstruindo as prosódias 
hegemônicas da língua portuguesa. 



estudos semióticos, vol. 21, n. 3, dezembro de 2025 

 191 

Desde o ponto de vista das conversações no encadeamento da narrativa, 
percebe-se que o sotaque de Cleópatra almeja produzir uma fuga oriental à fala 
romana, e aí a desmontagem do hábito de fala é compreendida na comparação 
com este mesmo hábito de fala. A tensão entre Ocidente e Oriente é 
continuamente abordada no drama fílmico, a ponto de a rainha egípcia reclamar 
para si o ponto de fusão das duas culturas: “Misturado em meu corpo, ordenação 
grega versus fantasia do oriente” (Cleópatra, 2007). Portanto, a narração explica 
a desterritorialização do sotaque, torna cognoscível sua singularidade prosódica. 
Assim, o desmonte icônico de um símbolo estabelecido é acompanhado por uma 
simbolização narrativa que organiza o estranhamento da atuação e a remete à 
significação de uma personagem forasteira. Isso revela que o ponto de escuta do 
filme é mesmo aquele do latim normativo, do português teledramatúrgico 
hegemônico, e aí qualquer abertura é lida genericamente como estrangeira. 

8. Brás Cubas e a oralidade como gesto 

Por fim, há um segundo traço a ser investigado nas iconizações do verbal 
promovidas pelas conversações cinematográficas. Diz respeito ao modo como o 
conversar ocorre enquanto gesto, enquanto oralidade, de modo que podemos 
entender tanto o silenciamento da fala quanto a visualidade dos movimentos 
faciais como componentes da conversação. A conversa oral transforma a boca 
em órgão protagonista, mesmo em sua não discursividade, e a partir dela todo o 
corpo se desenha na interação, todos os balançares de braços, readequações de 
posturas e desvios de olhares. Uma perspectiva da oralidade vai entender a boca, 
a faringe, a garganta e todo o sistema vocal a partir das relações produzidas pelo 
falar no corpo, bem como o corpo resultante deste mesmo falar. No caso aqui 
estudado, o fato proeminente é que a oralidade irrompe como uma iconização 
visual do verbal, transformando-o a partir de uma tagarelice muda. 

Figuras 3.1 e 3.2: O cadavérico silêncio [01:14:19 — 01:15:05]. 

 
Fonte: Brás Cubas (1985). 



Lennon Macedo, Bruno Leites 

 192 

Voltemos à conhecida sequência narrativa de Brás Cubas. Virgília perdeu o 
bebê, o affair dos amantes foi revelado ao marido traído, mas a esposa lhe 
convence que a denúncia não passa de calúnia infame. Essa série encadeada de 
eventos é finalizada com um diálogo entre Brás e Virgília (Figura 3.1), em que 
nada ouvimos a não ser o mesmo violino dramático que põe em continuidade 
todas as cenas anteriores. Ele mantém o semblante ligeiro e risonho enquanto 
ela vai gradualmente adquirindo feições impacientes e insatisfeitas. O episódio 
mudo culmina na única frase que escutamos de toda a parla, onde Virgília expele: 
“Você não merece os sacrifícios que lhe faço” (Brás Cubas, 1985). A seguir, Brás 
intenta beijá-la na fronte, mas esta o afasta, e nesse ato o protagonista volta a 
ter a fisionomia póstuma com a qual iniciou o filme, transmuta-se em ossada 
(Figura 3.2). 

A cena decorre feito uma espécie de cinema mudo: apenas intuímos dos 
trejeitos o que pode estar sendo dito enquanto aguardamos por um verbo que 
venha resolver a silenciosa equação. E assim de fato ocorre, mas ao invés do 
letreiro somos surpreendidos por um enunciado audível, por uma irrupção sonora 
do verbal. A conversação é então o palco de uma iconização que satura a 
oralidade visual, calando a fala e criando uma qualidade propriamente gestual do 
conversar. O assunto propriamente discursivo da cena é relegado ao mistério, à 
incompreensão.  

Essa ausência de voz indica um caminho cognitivo que releve o conteúdo 
verbal da interação. Contudo, que a última frase ressoe, que ela seja entoada 
como uma conclusão lógica da conversa nos obriga a especular o seu conteúdo 
não dito, o seu dito não escutado. Se o ato de fala produz um fechamento 
simbólico em torno do episódio, se ele dá o sentido, ele igualmente reforça a 
abertura iconizante que o eclipse vocal produziu na cena, demandando uma 
interpretação a posteriori da oralidade gestual. O bloco cinematográfico inspira 
idas e vindas na sua semiose: o diálogo mudo resiste à interpretação de seu 
conteúdo verbal, portanto a atenção da cena volta-se para outros aspectos que 
não a verbalidade da conversa; por sua vez, o ato ouvido de fala encerra a 
interação com um sentido proferido explícito, demandando uma releitura do 
verbo inacessível que lhe antecipou. Aí a abertura e a clausura funcionam de fato 
juntas, pois a primeira poderia passar desapercebida não fosse a descontinuidade 
da segunda. A simbolização relança o processo de iconização. 

A sentença ouvida transforma então o mistério da conversação ao mesmo 
tempo em uma repetição e em um corte narrativo: repetição, pois podemos supor 
que Brás está uma vez mais justificando-se e fugindo a qualquer 
responsabilidade com as outras personagens, como faz por todo o filme; e um 
corte, pois a partir desta repetição Virgília decide não mais seguir com a aventura. 
É como se o mutismo dos gestos indicasse que o papinho de Brás é um no qual 
Virgília não cai mais, e assim atesta ela ao final com a voz seca e um revirar de 



estudos semióticos, vol. 21, n. 3, dezembro de 2025 

 193 

olhos. A metamorfose de Brás Cubas em esqueleto é um aceno para o ponto de 
vista narrativo da história, aquele do falecido, mas é também uma metáfora para 
o término da relação, onde a tentativa cadavérica de um beijo só torna visível 
uma insistência desengonçada em torno de um vínculo que já morreu. Assim, a 
frase encerra não só a falação muda, mas produz um ponto final na paixão ao 
determinar um sentido último para o arco narrativo. 

À guisa de conclusão, também o violino entra em fade out com o corte 
deste espaço-tempo para outro, encerrando o contínuo narrativo de adultérios, 
cartas, assinaturas e jogos de olhares em V que tornava uno em sua música. Por 
mais que a melodia do instrumento não harmonizasse propriamente com a 
gestualidade, não entrando no mesmo compasso dos respiros e das falações, é 
nítida sua função de instalar essa conversa numa sequência narrativa que lhe 
antecede. Por essa imbricação entre o solo de violino e o segmento fílmico é que 
a cena seguinte inicia com um homem soprando virtuosamente um fagote, 
assumindo um corte tanto na imagem quanto na trilha sonora e fazendo do ato 
de música a transição para o novo arco da narrativa. 

Sínteses finais: o verbal entre aberturas icônicas e fechamentos 
simbólicos  

Ao longo do artigo tornou-se notório que a conversação cinematográfica 
pensada desde as iconizações do verbal não apenas inscreve-se como uma 
singular operação semiótica, mas também obriga o conceito de ícone a 
reconfigurar-se, a especificar-se a partir das relações que o conceito de 
conversação produz. Percebemos que distintos estudos peirceanos entendem o 
ícone cada um à sua maneira, reforçando traços e borrando outros conforme o 
horizonte particular de cada pesquisa. A partir da leitura de Morris e Moles, 
Christian Metz enxerga o icônico com as lentes dos graus de iconicidade: na 
semiologia clássica do cinema o estudo do ícone é equivalente à pesquisa acerca 
dos juízos de semelhança, dos graus com que uma imagem representa 
analogicamente um objeto a partir de sua imitação simulacral. Daí que o projeto 
metziano irá escantear o conceito de ícone, relegando-o a semióticas da cultura 
de viés mais antropológico. Gillles Deleuze, por sua vez, também se afasta do 
conceito de ícone, mas por reconhecer nele um caráter de repetição oriundo da 
noção de semelhança. Seja por uma leitura descritiva, seja por uma leitura crítica, 
essas teorias reduzem o icônico à iconicidade e à correspondência mimética com 
uma realidade. 

Partimos, então, de um outro entendimento acerca do ícone, aquele que 
exsurge da semiótica concretista, em especial do que Décio Pignatari identificou 
como transcodificação ou como iconização do símbolo. Aqui o ícone é sinônimo 
de abertura e descoberta, é um modo de expressão das possibilidades qualitativas 



Lennon Macedo, Bruno Leites 

 194 

que todo signo poético agencia. Da iconicidade como condição da semelhança 
com o real passamos à iconização como processo de abertura do signo para 
outras possibilidades semióticas. E é interessante ver como tanto a teoria da 
iconicidade quanto a teoria da iconização tomam como referência a obra de 
Charles S. Peirce. É como se houvesse uma disputa interna ao pragmaticismo 
sobre quais aspectos merecem ser levados em conta, uma abordagem descritiva 
baseada numa adequação ao real e ao estado de coisas, e uma abordagem crítica 
que busca o conhecimento através da abertura de possibilidades e criação de 
novos hábitos. Nossa escolha pela iconização ocorreu em consonância com o 
modo como Peirce descreve a relação de semelhança entre representamen e 
objeto como uma comunidade em alguma qualidade, um comum que reúne os 
dois signos e os diferencia ao mesmo tempo. 

A iconização, dissemos, não é um signo, mas um processo, uma operação 
sígnica que transforma um símbolo num ícone, que satura o simbólico de modo 
a fazê-lo desviar-se de si, a tornar-se outro a partir de traços qualitativos então 
dormentes, de possibilidades não efetuadas. Vê-se que o símbolo é 
extremamente necessário para o processo iconizante, e por isso os blocos 
cinematográficos que selecionamos não almejam uma conversação puramente 
visual ou fônica, como se fosse necessário negar por completo o verbal. A 
operação iconizante da conversação cinematográfica não é uma negatividade, 
mas uma força criadora que parte do verbal para descobrir as qualidades sonoras 
e visuais que coexistem com o verbo e que podem ser privilegiadas numa dada 
semiose. Se a iconização desmonta hábitos simbólicos de organização do verbal, 
ela o faz como consequência imanente do seu criar, e não como vontade 
transcendente de arruinar a palavra. E vimos, ademais, que a iconização 
raramente existe sem que um processo de simbolização entre também em curso, 
evidenciando o sinequismo peirceano, a continuidade entre as tendências 
caóticas e cósmicas da semiose. 

A semiótica da iconização tem forte referência na poética concretista, e é 
nítido como Julio Bressane é simpatizante dessas transformações sígnicas, não 
só pelas citações diretas em seus textos e filmes à obra dos concretos, mas pelo 
modo como apropria-se da operação formal nas conversações. Inclusive, é 
importante ressaltar que os exemplos que acompanhamos não esgotam a 
iconização bressaneana da palavra, mas a povoam densamente, atuam como os 
protagonistas de seu espetáculo, indicam os estilos mais correntes de seu 
deslimite verbivocovisual. Assim, a prosódia aberrante do sotaque e a oralidade 
visual de um verbo inaudível apontam cada um à sua maneira para a 
inventividade poética dos trânsitos entre matrizes perceptivas.   
  



estudos semióticos, vol. 21, n. 3, dezembro de 2025 

 195 

Referências 

ASSIS, Joaquim Maria Machado de. Memórias póstumas de Brás Cubas. Rio de Janeiro: Ediouro, 1998. 

BRÁS Cubas. Direção: Julio Bressane. Brasil: Embrafilme, Julio Bressane Produções 
Cinematográficas. 1985, 35 mm. (92 min). 

CAMPOS, Augusto de; CAMPOS, Haroldo de; PIGNATARI, Décio. Teoria da poesia concreta. 
Textos críticos e manifestos, 1950–1960. São Paulo: Livraria Duas Cidades, 1975. 

CLEÓPATRA. Direção: Julio Bressane. Brasil: Filmes do Rio de Janeiro. 2007, DVD. (114 min). 

DELEUZE, Gilles. Cine II. Los signos del movimiento y el tiempo. Buenos Aires: Cactus, 2011. 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil platôs: capitalismo e esquizofrenia. São Paulo: Ed. 34, 
2011. v. 2. 

IBRI, Ivo Assad. Kósmos Noetós. São Paulo: Perspectiva, Hólon, 1992. 

MACEDO, Lennon; LEITES, Bruno. Signos em deslimite: a genealogia de um conceito na obra de 
Julio Bressane. Porto Alegre, Revista-Valise, v. 14, n. 2, 2024, p. 260-281. 

MENDES, Lena Pinto. Memórias póstumas de Brás Cubas no cinema em três versões. 2013. 155f. 
Tese (Doutorado em Letras). Universidade Federal Fluminense, Niterói. Disponível em: 
https://app.uff.br/riuff/handle/1/8177. Acesso em: 18 nov. 2024. 

METZ, Christian. Além da analogia, a imagem. In: METZ, Christian et al. A análise das imagens. 
Petrópolis: Vozes, 1974. p. 7-18. 

METZ, Christian. Linguagem e cinema. São Paulo: Perspectiva, 1980. 

MOLES, Abraham. O cartaz. São Paulo: Perspectiva, 1974. 

MORRIS, Charles. Signs, language and behavior. Nova Jersey: Prentice-Hall, 1946. 

PEIRCE, Charles Sanders. Semiótica. São Paulo: Perspectiva, 2017. 

PEIRCE, Charles Sanders. The collected papers of Charles Sanders Peirce. Edição eletrônica: 
Harvard University Press, 1994. 

PIGNATARI, Décio. Semiótica & literatura. Cotia: Ateliê Editorial, 2004. 

POE, Edgar Allan. A queda da casa de Usher. Pará de Minas: Virtual Books, 2003. 

SANTAELLA, Lucia. A teoria geral dos signos: como as linguagens significam as coisas. São Paulo: 
Cengage Learning, 2008. 

SANTAELLA, Lucia. Estética de Platão a Peirce. São Paulo: Experimento, 1994. 

 

https://app.uff.br/riuff/handle/1/8177


Iconicidade 

 

 Julio Bressane and the cinematic conversations: iconizations of the verbal sign 

 MACEDO, Lennon 

 LEITES, Bruno 

Abstract: This text seeks to describe how the cinematic conversations in Julio 
Bressane's films operate an iconization of the verbal sign. This iconization 
reveals the visual and sound becomings that populate words in cinema. To this 
end, we unfold different currents of interpretation of the Peircean icon, including 
iconicity as similarity in Christian Metz and Gilles Deleuze and iconization as the 
production of difference in Décio Pignatari. Finally, we analyzed cinematographic 
blocks from the films Brás Cubas (1985) and Cleópatra (2007), showing that 
the visual and sound iconizations of speech do not survive apart from a process 
of verbal symbolization of conversations, guaranteeing the continuity of 
semiosis in cinema. 

Keywords: cinematic conversation; iconization; Julio Bressane. 

Como citar este artigo 

MACEDO, Lennon; LEITES, Bruno. Julio Bressane e as conversações cinematográficas: 
iconizações do signo verbal. Estudos Semióticos [online], vol. 21, n. 3. Dossiê temático: 
“Iconicidade”. São Paulo, dezembro de 2025, p. 174-195. Disponível em: 
https://www.revistas.usp.br/esse. Acesso em: dia/mês/ano. 

How to cite this paper 

MACEDO, Lennon; LEITES, Bruno. Julio Bressane e as conversações cinematográficas: 
iconizações do signo verbal. Estudos Semióticos [online], vol. 21, issue 3. Thematic issue: 
“Iconicity”, São Paulo, December 2025, p. 174-195. Retrieved from: 
https://www.revistas.usp.br/esse. Accessed: month/day/year. 

Data de recebimento do artigo: 06/06/2024. 
Data de aprovação do artigo: 17/11/2025. 

 
Este é um artigo publicado em acesso aberto sob uma licença  

Creative Commons CC BY-NC-SA 4.0 Internacional. 
This is an open access article distributed under the terms of a  
Creative Commons CC BY-NC-SA 4.0 International License. 

 

  
 

 

http://www.revistas.usp.br/esse
https://doi.org/10.11606/issn.1980-4016.esse.2025.237740
https://orcid.org/0000-0002-3686-0550
https://orcid.org/0000-0003-1736-1382
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://openaccessbutton.org/

	Julio Bressane e as conversações cinematográficas: iconizações do signo verbal*
	Introdução
	1. Abertura: o estranho falar de Cleópatra
	2. Ícone e semelhança na teoria da iconicidade
	3. A semelhança como comunicação
	4. Ícone, o signo da abertura
	5. A iconização
	6. V de Virgília: as iconizações da escritura em Brás Cubas
	7. Os sotaques de Cleópatra
	8. Brás Cubas e a oralidade como gesto
	Sínteses finais: o verbal entre aberturas icônicas e fechamentos simbólicos
	Referências

