vol. 21, n. 3 dezembro de 2025 issn 1980-4016

estudes
semiotices
O

El signo artistico como icono en Charles S. Peirce*

Sara Barrena’

Resumen: Este articulo pretende explorar la nocién del signo artistico en Charles
S. Peirce. La estética peirceana se caracteriza por la blsqueda de lo admirable
en si mismo, y la belleza aparece para Peirce como un fin tltimo que solo es
posible cuando se logra un equilibrio entre cualidades sensibles y razonabilidad
0, en términos de las categorias peirceanas, entre primeridad y terceridad. Desde
este punto de vista, el signo artistico es para Peirce aquel en el que se encarna
aquello que lo trasciende. No es verdadero ni falso, sino que representa a su
objeto como signo de una mera posibilidad. Tiene el caracter expresivo propio
de los iconos, reflejando una semejanza que no se entiende como un criterio de
adecuacion externa, sino como un reflejo de las sensaciones que el artista
pretende plasmar. El icono aparece como un tipo de signo que es lo
suficientemente amplio para servir a la novedad y a la pluralidad del arte.

Palabras clave: Peirce; estética; arte; icono.

“ DOI: https://doi.org/10.11606/issn.1980-4016.esse.2025.238117.

"Licenciada y doctora en Filosoffa por la Facultad de Filosofia y Letras de la Universidad de Navarra, Espafia.
E-mail: sbarrena@gmail.com. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-2097-9469.


https://doi.org/10.11606/issn.1980-4016.esse.2025.238117
mailto:sbarrena@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-2097-9469

® @@ cstudos semidticos, vol. 21, n. 3, dezembro de 2025

Introduccién

harles S. Peirce (1839-1914) ha sido caracterizado como el intelecto mas

original y versatil que América ha producido (Fisch, 1981, p. 17; Russell,

1959, p. 276; Weiss, 1928, p. 58-64). Su formacion académica fue
eminentemente cientifica y se gradu6 en quimica por la Universidad de Harvard
en 1863. Sin embargo, a lo largo de toda su vida demostré una constante
fascinacion por las cuestiones filoséficas y un profundo conocimiento de la
historia de las ideas. Peirce era un hombre complejo y nada convencional, y su
pensamiento tiene un caracter extraordinariamente creativo. Su obra destaca por
su amplitud y extension: escribié acerca de gran variedad de temas e hizo
aportaciones de singular interés en practicamente todas las areas que abordo.
Entre esas areas, se le ha considerado iniciador o fundador de algunas disciplinas
o corrientes, como es el caso del pragmatismo vy, sin duda, de la semiética
moderna. De hecho, puede decirse que una serie de tres articulos escritos por
Peirce en 1868 y 1869, y la recensiéon de la nueva ediciéon de las obras de
Berkeley que publicé en 18712, marcaron el inicio de los estudios modernos de
la semidtica, cuyas ideas esenciales fue desarrollando durante el resto de su vida
y cuyos frutos todavia estamos obteniendo en nuestros dias.

En efecto, la teoria de los signos de Peirce es uno de los aspectos mas
novedosos e iluminadores de su pensamiento?, y en ella subyacen importantes
claves para alcanzar una mejor comprension del ser humano. La semiética de
Peirce no es simplemente una teoria de la representacién, como a veces se ha
interpretado, sino una consideracién mas amplia y general que hace referencia a
la capacidad de relacién presente en todos los fenémenos. La semiética peirceana
es también una teoria de la comunicacién, del significado, de la inferencia. Trata
de todo aquello que manifiesta una segunda cosa a una tercera y en ese sentido
todo es signo, pues todo aparece como capaz de manifestar algo para un tercero,
todo es capaz de ser interpretado como significativo y todo puede caer bajo el
estudio de la semidtica.

La concepcién de signo es para Peirce esencialmente triadica: “un signo o
representamen es algo que estd por algo para alguien en algin aspecto o
capacidad” (CP 2.228, 1897). Los frutos de esa concepcion triadica todavia se
obtienen en nuestros dias, y merece la pena el estudio detenido de lo que puede

1 “Questions concerning certain faculties claimed for man”, Journal of Speculative Philosophy 2 (1868),
103-14, CP 5.213-263; “Consequences of four incapacities”, CP 5.264-317; “Grounds of validity of the laws
of logic", Journal of Speculative Philosophy2 (1869), 193-208, CP 5.318-357. Puede encontrarse
traduccién espafiola de estos articulos en https://www.unav.es/gep/Peirce-esp.html

2 “Fraser's The works of George Berkeley', The North American Review 113, October 1871, CP 8.7-38.

3 Para profundizar en la semiética de Peirce puede verse la recopilacién Claves Semicticas, S. Barrena (ed.),
Cactus, Buenos Aires, 2024.




aportar ese concepto al ambito de la estética. En este articulo pretendo esbozar
algunas lineas de investigacién que sirvan de guia en ese estudio®. Me centraré
primero en la nocién de estética de Peirce, para comprender el lugar que ocupa
en su obray su peculiar concepcién de esta ciencia; en segundo lugar, desarrollaré
brevemente la division de los signos y mostraré, por ultimo, como el icono puede
servir particularmente a la novedad y a la pluralidad del arte.

1. La estética peirceanay la bisqueda de lo admirable en si mismo

Para Peirce, las ciencias normativas pretenden clarificar cuéles son las leyes
generales que rigen la relacién de los fenémenos a fines. Tal y como afirma,
aplicando su particular triada de categorias —primeridad, segundidad,
terceridad—, tratan de los fenémenos en su segundidad (CP 5.121-23, 1903),
puesto que la segundidad es para Peirce la categoria de todo aquello que es
relativo a otra cosa y que envuelve dos elementos®.

Por su caracter de segundidad, afirma Peirce en 1903, las ciencias
normativas pueden precisar las circunstancias que hacen que algo sea
considerado bueno o malo, sin depender de que un objeto concreto posea
efectivamente esas caracteristicas, y pueden ademas establecer mdultiples
divisiones y ordenaciones (CP 1.186, 1903). No se trata, sin embargo, de un mero
contraste entre bien y mal, sino de reconocer que tales conceptos se definen en
referencia a un ideal posible, a un fin con el cual se los compara. En definitiva, las
ciencias normativas sefialan las condiciones generales que deben darse para que
los fenémenos se orienten hacia sus fines.

En esa concepcion de las ciencias normativas, la estética llegara a constituir
para Peirce la base de las otras dos, l6gica y ética. Tal y como escribe en 1902:

La estética por lo tanto, aunque la he descuidado terriblemente,
aparece posiblemente como la primera propedéutica indispensable
hacia la légica, y la légica de la estética como una parte diferenciada
de la ciencia de la l6gica que no deberia ser omitida. Este es un punto
respecto al cual no es deseable tener prisas para llegar a una opinién
decidida (CP 2.199, c.1902).

“ He estudiado estas cuestiones con mas detenimiento en La razon creativa. Crecimiento y finalidad del ser
humano segun C. S. Peirce, Rialp, Madrid, 2007 y en La belleza en Charles S. Peirce: origen y alcance de sus
ideas estéticas, Eunsa, Pamplona, 2015.

°> La primeridad consiste en independencia de cualquier otra cosa: “es lo primero, presente, inmediato, fresco,
nuevo, inicial, original, espontaneo, libre, vivido, consciente y evanescente. Sélo recordad que cada
descripcion de ella debe resultar falsa para ella” (CP 1.357, 1887). La terceridad, por su parte, solo puede
comprenderse a partir de las dos categorias precedentes, ya que cada una se apoya en las anteriores, aunque
sin poder reducirse a ellas. Se trata de la categoria de la mediacion, de la capacidad relacional que transforma
la estructura diddica previa en una forma superior de racionalidad. La terceridad pertenece, en esencia, al
ambito del pensamiento o de la ley, y posee por naturaleza un caracter general.



® @@ cstudos semidticos, vol. 21, n. 3, dezembro de 2025

Por lo tanto las tres ciencias normativas se unen en la estética, que sera
precisamente la que nos sefiale lo admirable por si mismo, el fin dltimo. El bien
l6gico parece ser una especie particular del bien moral, y el moral una especie
particular del bien estético. Lo que da unidad a las ciencias normativas es el
guiarse por el ideal Ultimo, que es tarea de la estética sefialarnos, y también
decirnos cémo deben ser nuestros pensamientos, nuestros sentimientos vy
nuestras acciones para que se aproximen y se conformen a ese ideal.

La estética constituye, por ello, la primera de las ciencias normativas y se
distingue por un marcado caracter de primeridad. Su dmbito propio es el de los
“sentimientos deliberados” y el de “aquellas cosas cuyo fin es encarnar cualidades
de sentimiento” (CP 5.129, 1903). Su tarea central es identificar el summum
bonum que ha de orientar a la l6gica y a la ética, es decir, determinar qué es
admirable en si mismo, aquello que es admirable sin ninguna razén para serlo
mas alla de su propio caracter inherente (CP 1.612, 1903). Se trata de aquello
que se recomienda a si mismo, sin referencia a otros fines y sin depender de los
efectos que pueda producir o de sus consecuencias para la conducta (CP 5.36,
1903). Solo una realidad de este tipo puede ser, para Peirce, auténticamente
buena en sentido estético.

Un fin dltimo de la accion deliberadamente adoptado —es decir,
razonablemente adoptado— sélo puede ser un estado de cosas que
se recomiende a si mismo por si mismo aparte de cualquier
consideracion ulterior. Debe ser un ideal admirable, que tenga la
(nica clase de bondad que un ideal asi puede tener; a saber, bondad
estética (CP 5.130, 1903; CP 5.594, 1903).

Pero, ;cuél es ese fin o ideal admirable? Para Peirce el fin va a ser el
crecimiento de la razonabilidad en el universo y eso es algo que considera de
experiencia:

Cada motivo implica la dependencia de algin otro que nos lleva a
preguntarnos por una razén ulterior. El Gnico objeto deseable que
es bastante satisfactorio en si mismo sin ninguna razén ulterior para
desearlo es lo razonable en si mismo. No pretendo presentar esto
como una demostracién; porque, como todas las demostraciones
acerca de tales temas, serfa una mera objecién de poca monta, un
manojo de falacias. Yo mantengo simplemente que es una verdad
experiencial (CP 8.140, 1901).

La razonabilidad es el ideal general que, a través de nuestras acciones, va
tomando forma en realizaciones concretas. La accién particular se convierte asi
en un medio para ese objetivo, que no es otro que el desarrollo de las ideas
encarnadas (CP 5.402, nota 2, 1877), de esa misma razonabilidad que, segin
Peirce, constituye el fin para el cual fueron creados el cielo y la tierra (CP 2.122,
c1902).




El crecimiento de lo razonable —de las ideas generales que se concretan
en la realidad— es, por consiguiente, el fin que la estética indica: la belleza, el
ideal que debemos perseguir y que resulta satisfactorio en si mismo. El summum
bonum no es méas que una conducta razonable, un pensamiento razonable, que
implica “la impresion de una razonabilidad que crea” (MS 310, 1903), una fuerza
creativa que da lugar a lo nuevo en el acto mismo de encarnarse.

Desde ese punto de vista, el arte consistira para Peirce en ser capaz de
representar unas sensaciones haciéndolas razonables, en actualizar esas
posibilidades en que consisten las cualidades en tanto primeridades. El fenémeno
artistico exige, ante todo, la disposicién a dejar que la experiencia se exprese, a
recibir lo nuevo a través de las sensaciones que el mundo provoca y de los
sentimientos que despierta en nosotros. Como sefiala Fernando Zalamea, el
artista no puede esconderse en actos de lenguaje y evitar el acto de ensuciarse
con la realidad (Zalamea, 2013, p. 46). Este es el primer requisito esencial del
arte. Mas tarde, el trabajo del creador consistird en dar forma, por distintos
medios, a lo que ve, escucha, percibe y siente; una tarea que, en cada disciplina,
afirma Peirce, resulta particularmente compleja (CP 5.112, 1903).

El arte tiene entonces que ver con la expresién de sensaciones que el
artista ha percibido haciéndolas razonables.

El artista se dedica a sentimientos que se presentan como posibilidades;
capta el mundo en su presencia inmediata, en su primeridad, y mediante la
imaginacién genera una terceridad que le permite dar forma a esa experiencia
originaria. El arte es, asi, un acto de creacién y de hallazgo: la bdsqueda de una
manera de encarnar la razonabilidad, de expresar lo propio e incluso lo inefable
—primeridad—, de comunicar un sentimiento interior otorgédndole una
estructura razonable que lo haga visible. Trabaja con signos, con
representaciones semidticas de cualidades de sentimiento (MS 439, 1898) que
sabe reconocer y plasmar.

El creador posee, en ciertos momentos, la capacidad de entrar en contacto
con la primeridad y de manifestarla a través de la terceridad, enlazando lo que
estaba aislado, impregnandolo de razonabilidad y dando lugar a algo
genuinamente nuevo y original.

Desde este punto de vista la belleza va a consistir precisamente en un
equilibrio. En 1903, Peirce habla de una peculiar armonia. La belleza consiste para
él en un equilibrio, en una proporcién, en una particular relacion de las categorias.
Quizé puede describirse como un equilibrio entre los sentimientos y /las ideas,
entre lo primero y lo tercero, entre lo racional y lo posible, entre lo general y lo
particular, que se consigue a través del arte. Peirce considera que, para ser
estéticamente bueno, un objeto debe tener “una multitud de partes relacionadas
la una con la otra de tal modo que comunique una cualidad simple, inmediata y
positiva a su totalidad” (CP 5.132, 1903). Sera un peculiar equilibrio entre lo



® @@ cstudos semidticos, vol. 21, n. 3, dezembro de 2025

particular y lo trascendente, entre lo sensible y lo racional, aquello que, como se
ha visto, logra apresar y transmitir algo de forma novedosa, original e inteligible.

En 1905, Peirce afirma que “la belleza, o lo que es admirable en su
representacion sensible, se degrada de su correcta dignidad si no se reconoce
como un caso especial de lo idealmente bello en general” (MS 283, 35, 1905).
Luego lo bello es algo particular que despierta nuestra emocion de belleza, pero
eso particular es bello precisamente porque nos lleva de inmediato a algo ideal y
general. El arte permite esa peculiar conjuncién, ese equilibrio entre lo concreto
y lo trascendente, entre lo racional y lo sensible, entre lo experimentado y lo
imaginado que es precisamente la belleza.

2. La division de los signos de Peirce

En cuanto representacion de sensaciones o sentimientos, el arte posee un
caracter de terceridad y, desde la 6ptica peirceana, de signo. La obra de arte es
pues un signo, pero, ;de qué clase? Entre las multiples categorias de signos que
formula Peirce, me detendré en tres particularmente relevantes. La primera se
basa en la relaciéon del signo consigo mismo, es decir, en cuanto primeridad, y
distingue: 1) el cualisigno, cuando se trata de algo meramente posible o de una
simple cualidad, capaz de funcionar como signo aunque no llegue a hacerlo; 2) el
sinsigno, cuando se refiere a algo efectivamente real, con diversas propiedades
que pueden servir de signo; y 3) el legisigno, cuando es una ley y, por tanto,
necesariamente general y dependiente de una convencién. Sobre ello escribe
Peirce:

En primer lugar, un signo puede ser, en su propia primeridad, o bien
una mera idea o cualidad de sentimiento (un ‘cualisigno’), o puede
ser un ‘sinsigno’, esto es, un individual existente, o puede ser (como
una palabra) de un tipo general (legisigno’) al que los existentes
pueden conformarse (MS 914, c.1904).

Una segunda clasificacion divide a los signos en funcién del objeto y el
modo en que lo representan. Segln esta clasificacién, que para Peirce es quiza la
mas Gtil y frecuente (EP 2, 460), el signo puede ser:

1) /cono, que representa al objeto en tanto que se parece a él, esto es,
expresa a su objeto como similar a él por virtud de alglin caracter suyo propio,
independientemente de que el objeto al que representa exista realmente o no
(CP 2.247,1903). El icono mantiene con el objeto una relacién de semejanza o
similitud. No tiene conexién dinamica con él, sino que simplemente sus cualidades
se parecen a las del objeto y provocan sensaciones analogas en la mente para la
que es un parecido (CP 2.299, 1893). Es el caso de un retrato.




2) Indice, es el signo que estéa afectado por su objeto, es decir, se refiere a
él por una compulsiéon ciega, por ejemplo: un agujero de bala en la pared, una
veleta o unas huellas en la arena que indican la presencia de alguien caminando.
Todo lo que centra la atencién es un indice (CP 2.285, 1893). Este tipo de signo
tiene como caréacter significativo el hecho de que esté en una relacién real, fisica,
con su objeto. Viene a ser, dice Peirce, como un pronombre relativo o
demostrativo que fuerza la atencién sobre el objeto deseado sin describirlo (CP
1.369, ¢.1885). Servira pues como signo para cualquiera que lo represente como
reaccionando con ese objeto (L 75, 1902).

3) Simbolo, es el signo que representa a su objeto en virtud de una ley o
convencioén, de una asociacion de ideas o una conexion habitual del nombre con
el caracter significado (CP 1.369, ¢.1885). Es un signo que tiene como su
caracteristica significativa la de ser representado como siendo un signo. El
simbolo estd conectado con su objeto en virtud de la idea de la mente que usa
signos, sin la que no existiria la conexion (CP 2.299, 1893). Todos los signos
meramente convencionales son simbolos, asi como todos los signos que llegan a
serlo porque son tomados naturalmente como tales (L 75, 1902). El simbolo es
un signo general cuyo objeto es también general, no denota a un objeto sino a
una clase, por ejemplo la palabra “mesa”, que designa en virtud de una convencién
a todas las mesas y no a ninguna en particular. Todos las palabras, frases, libros
son simbolos (CP 2.292, 1903).

Respecto a esta clasificacion de los signos en cuanto a la manera de
representar a su objeto, escribe Peirce:

Habia observado que la division atil mas frecuente de los signos es
a través de una tricotomia en, primero, Semejanzas o, como prefiero
decir, /conos, que sirven para representar a sus objetos sélo en tanto
que se parecen a ellos en si mismos; en segundo lugar, /ndices, que
representan a sus objetos independientemente de cualquier
parecido con ellos, sélo por virtud de conexiones reales con ellos, y
en tercer lugar Simbolos, que representan a sus objetos
independientemente tanto de alglin parecido como de alguna
conexién real, porque las disposiciones o habitos facticios de sus
intérpretes aseguran que van a ser comprendidos de ese modo (EP
2, 460-1).

La tercera clasificacion relevante se basa en la relacién del signo con el
interpretante, es decir, con el efecto que el signo produce en la mente, con la
representaciéon que media entre signo y objeto. El interpretante representa al
signo como representando al objeto vy, a su vez, se convierte en un nuevo signo
(CP 1.553, 1867) en un proceso de semiosis sin fin. Segln esta perspectiva un
signo puede ser: 1) rema, cuando, por el tipo de interpretante que genera, es un
signo de posibilidad cualitativa, de modo que el intérprete lo entiende como una
referencia posible al objeto. Peirce observa que un signo de este tipo puede



® @@ cstudos semidticos, vol. 21, n. 3, dezembro de 2025

aportar alguna informacion, pero no es interpretado como proporcionandola (CP
2.250, 1903); 2) proposicion o signo dicente, cuando el interpretante lo toma
como un signo de existencia actual (CP 2.251, 1903), de manera que es
comprendido como un sinsigno; y 3) argumento, cuando el interpretante lo
reconoce como signo de ley, es decir, como un legisigno.

Conviene destacar que estas fronteras se definen con nitidez solo en el
plano tedrico, no en los signos concretos. Todo signo real participa en cierto
grado de los tres tipos, aunque uno de ellos pueda predominar. De hecho, Peirce
afirma que “los méas perfectos de los signos son aquellos en los que las
caracteristicas iconicas, indicativas y simbdlicas estan mezcladas tan igualmente
como sea posible” (CP 4.448, ¢.1903). Asi, por ejemplo, las huellas que Robinson
Crusoe encontré en la arena constituian un indice de la presencia de otro ser
humano en la isla, pero al mismo tiempo, como simbolo, evocaban la idea de
hombre (CP 4.531, 1905). Otro ejemplo que ofrece el propio Peirce muestra
cémo una simple afirmacién puede funcionar simultdneamente como icono,
indice o simbolo:

Tomad, por ejemplo, ‘esta lloviendo’. Aqui el icono es la fotografia
compuesta mentalmente de todos los dias lluviosos que el que lo
piensa ha experimentado. El indice es todo por lo que distingue ese
dia, en tanto que se da en su experiencia. El simbolo es el acto
mental por el que etiqueta ese dia como lluvioso (CP 2.438, c.1893).

Para Peirce un signo que funciona a veces de un modo puede funcionar de
otro en ocasiones. En el mundo real las tipologias definidas no funcionan de
modo exacto. Asi por ejemplo, Peirce afirma que el sigho rematico no es el Gnico
que puede resultar artistico y ser bello: “La bondad estética, o expresividad, puede
poseerse, y en alguna medida puede ser poseida por cualquier clase de
representamen: rema, proposicion o argumento” (CP 5.140, 1903).

Segln las clasificaciones anteriores, el signo artistico habria de ser
caracterizado como un cualisigno rematico iconico. Es decir, seria un signo de
posibilidad que permite representar a una cualidad en virtud de una similaridad
entre el signo y esa cualidad.

El signo artistico puede entenderse como una cualidad de sensacién —un
cualisigno— que el interpretante capta como un signo de posibilidad. Por su
naturaleza rematica, no se lo puede calificar de verdadero o falso, ni de transmisor
de informacion (CP 2.250, 1903); mas bien, presenta su objeto como una simple
posibilidad y produce un interpretante que comparte el modo de ser de la
primeridad. En este sentido, el signo genuinamente estético es ante todo un
signo rematico, una sugerencia abierta cuyo valor de verdad es minimo: “un rema
es un signo que no es verdadero ni falso” (SS, 34, 1904). Al ser signos de
cualidad, los rema se experimentan con una conciencia inmediata y generan




incesantemente nuevas interpretaciones, razén por la cual las obras de arte
conservan un caracter vivo y dindmico.

Aunque la obra de arte puede tener caracteristicas de cualisigno vy
rematicas, puede afirmarse sin embargo que el tipo de signo que se ajusta mejor
a la concepcién peirceana de arte no es otro que el icono, como veremos a
continuacion.

3. El icono como signo artistico

Peirce afirma que los iconos son los signos de cualidades y de las
sensaciones en general (EP 2, 461). El signo iconico, por su capacidad para
expresar cualidades y para comunicar algo directamente (CP 2.278, c.1895), esté
especialmente vinculado con lo artistico. El icono ofrece imagenes mentales que
reproducen las cualidades y rasgos del objeto (Noth, 2024) y constituye el Gnico
tipo de signo realmente apto para expresar sentimientos. Al incorporar las
cualidades pertinentes, logra comunicar las sensaciones del artista. Peirce sefiala,
por ejemplo, que al mirar una pintura llega un instante en que dejamos de ser
conscientes de que no se trata de la cosa misma: la diferencia entre realidad y
copia se desvanece, y lo que contemplamos se vuelve un puro suefio, sin
pertenecer ni a la existencia particular ni a la general. En ese preciso momento
—afirma Peirce— estamos frente a un icono (CP 3.362, 1885). El icono, al
resaltar la semejanza, hace que olvidemos la distincion entre lo representado y la
representacion.

Peirce afirma que el objeto del icono ni siquiera necesita ser algo real. La
existencia del objeto no es relevante, sino sélo las cualidades que se le pueden
atribuir:

El icono no esta inequivocamente por esta o aquella cosa existente,
como el indice. Su objeto puede ser una pura ficcién, en cuanto a su
existencia. Mucho menos es su objeto necesariamente una cosa de
un tipo con el que habitualmente nos encontremos. Pero hay una
garantia que el icono proporciona en el més alto grado. A saber, que
lo que despliega ante la mirada de la mente —la forma del icono,
que es también su objeto— debe ser l6gicamente posible (CP 4.531,
1905).

El icono es por tanto lo suficientemente amplio como para servir a la
novedad y a la pluralidad del arte, sin perder la necesidad de una forma que
podamos reconocer. “El icono transmite su significado haciendo surgir en la
mente alguna imagen o, por asi decir, una fotografia compuesta de imagenes”
(CP 2.317,1903). El signo artistico trata de representar a su objeto, mas que a
través de una convencién o de una relacién directa como una compulsién ciega,



® @@ cstudos semidticos, vol. 21, n. 3, dezembro de 2025

a través de una semejanza de algtn tipo. No tiene un propdsito, sino solo el
mostrar la cualidad que significa (EP 2, 306).

Dentro de la clasificacién de los iconos, el signo artistico se corresponde
con un Aipoicono, es decir, un icono concretamente encarnado, a diferencia del
icono puro, que seria una esencia o idea platénica (Hocutt, 1962, p. 158). Una
pintura, por ejemplo, afirma Peirce, es un hipoicono: “Cualquier imagen material,
como una pintura, es ampliamente convencional en su modo de representacion;
pero en si misma, sin leyenda o etigueta puede ser llamada un hipoicono”. Este
tipo de icono puede adoptar la forma de imagen, cuando se limita a plasmar
cualidades  simples; de  diagrama, cuando representa  relaciones
fundamentalmente diadicas, es decir, cuando expone las relaciones entre las
partes de algo mediante vinculos anélogos en su propia estructura; o de
metafora, cuando presenta el caracter representativo de un representamen al
establecer un paralelismo en alguna otra cosa (CP 2.276-7, 1903).

En el arte, el icono adquiere valor estético: la representacion de la cualidad
de sensacién es admirable en si misma, y su interpretante es de tipo emocional
(Hocutt, 1962, p. 158). Su objeto corresponde a un caso de kalos, el ideal de lo
admirable hecho realidad, y su interpretante no es logico sino ese primer
interpretante de todo signo que consiste en un sentimiento o una emocion. La
respuesta ante un objeto de valor estético es, para Peirce, esencialmente emotiva;
la critica solo puede ser secundaria. De hecho, sostiene que el mejor critico de
arte sera aquel capaz de recuperar el estado estético, de volver a una actitud de
pura ingenuidad (CP 5.111, 1903). La emocién que despierta la obra es la
verdadera prueba de que se ha captado el efecto propio del signo, un efecto que
va mucho mas alla de una simple sensacién de reconocimiento. Como ejemplo de
interpretante emocional, Peirce menciona el impacto que produce la
interpretacién de una pieza en un concierto: la obra busca comunicar las ideas
musicales del compositor, pero dichas ideas se manifiestan sobre todo como una
serie de sensaciones transmitidas. Cualquier otro efecto que provoque el signo
artistico lo hara a través de la mediacion del interpretante emocional (CP 5.475,
c. 1907). En esta linea, sefiala Castafares, el signo se abre a un universo afectivo
decisivo para el analisis semiético de la obra de arte, y que no esté ausente de la
vida cotidiana (Castafiares, 1994, p. 156). Desde esta perspectiva, por ejemplo,
el Guernica de Picasso se presenta como un icono cuyo objeto es el sentimiento
de horror concebido por el artista, mientras que el interpretante es nuestro
sentimiento de horror al contemplarlo (Kaelin, 1983, p. 152). Toda critica o nueva
interpretacion surge después, y siempre a partir de esa emocion.

Con todo, el signo artistico no se reduce a su dimensién iconica. Aunque la
naturaleza de icono es fundamental, el signo artistico actda también como
simbolo, en cuanto expresion de la imaginacion simbdlica del creador. Un ejemplo
claro se encuentra en el cine: la pelicula de Hitchcock Los pgjaros relata una




historia situada en la apacible Bahia Bodega, donde viven Lydia Brenner —viuda
desde hace cuatro afos— y sus dos hijos, Mitch, de unos treinta, y la pequefa
Cathy, de diez. Melanie Daniels, una joven acomodada de San Francisco, conoce
fortuitamente a Mitch vy, cautivada por él, viaja sin previo aviso a la localidad con
la aparente intencién de entregarle a Cathy un regalo de cumpleafios: un par de
pajaros. Coincidiendo con la llegada de Melanie, las aves de la zona —gaviotas,
gorriones, cuervos— comienzan a comportarse de forma agresiva sin causa
aparente, y sus ataques se intensifican a lo largo de un fin de semana que
transforma el escenario idilico en un ambito de terror sin precedentes.

Como icono, el filme de Hitchcock capta y transmite sensaciones: la
sorpresa y el miedo ante una situacion incomprensible, la inquietud de verse
rodeado por aves hostiles o la perplejidad frente a una violencia inexplicable. A la
sorpresa inicial se suma el impulso de buscar explicaciones —un temporal en alta
mar, una epidemia, un presagio apocaliptico— que nunca se concretan, lo que,
junto con el aumento de la ferocidad de las aves, alimenta la angustia del
espectador. Pero, ademas de esta dimensién iconica que permite representar
tales emociones, Los pajaros posee una dimensién claramente simbdlica, tal
como ha indicado Deleuze:

Los millares de péjaros de todas las especies, captados en sus
preparativos, en sus ataques, en sus treguas, son un simbolo: no son
abstracciones o metaforas, sino auténticos péajaros, literalmente,
pero que presentan la imagen invertida y la imagen naturalizada de
las relaciones entre los propios hombres (Deleuze, 1991, p. 284-5).

La pelicula de Hitchcock, como simbolo, nos hace plantearnos cuestiones
fundamentales como la procedencia y explicacion del mal en el mundo, la
incomunicacion y el aislamiento del ser humano, las discordias en las relaciones
personales o una posible venganza de la naturaleza.

Por lo tanto, los distintos tipos de signos conviven en el arte, pero es el
icono el que capta lo esencial. Como iconos, los signos artisticos adquieren
caracter metaférico y representan a su objeto, las cualidades de sentimientos, a
través de unas similaridades que de algin modo se crean, que no son
antecedentes sino que se descubren creativamente. La similaridad entre dos
cosas relacionadas por una metéafora poética es algo que se crea, y lo mismo
sucede con otras formas de expresién artistica. Se representa mediante un signo
algo con lo que se percibe una semejanza, y esa percepcion metaférica es
altamente imaginativa (Haley, 1988, 47)°. Aqui radica quizds una de las
diferencias més importantes entre ciencia y arte. Aunque en las dos hay una

6 Haley considera sin embargo que ese “descubrir creativamente” no es lo mismo que crear. Para él la
semejanza existiria realmente con independencia de nuestra metafora. En este sentido pretende alejarse de
la interpretacién de Douglas Anderson en Creativity and the Philosophy of C S. Peirce, por la que yo me
inclino.



® @@ cstudos semidticos, vol. 21, n. 3, dezembro de 2025

relacion de las tres categorias, el proceso es distinto: el arte crea similaridades,
puede crear su propio referente, no depende en ese sentido de la realidad, no
busca solo captar lo real sino lo posible (Everaert-Desmedt, 2008) y puede
decirse asi que permite una forma mas radical de novedad. En este sentido el
arte tiene la plasticidad y la libertad de la metafora creativa’.

Elicono es un tipo de signo intrinsecamente vinculado a la imaginacion: “en
sus ultimos escritos Peirce evoca con frecuencia el adjetivo imaginario para
describir el icono mental” (Noth, 2024). El valor de un icono, afirma Peirce,
consiste en mostrar las caracteristicas de un estado de cosas consideradas como
si fueran puramente imaginarias (CP 4.448, c.1903). Algunos signos:

[..] provocan en la mente del que los recibe imagenes familiares,
representaciones o, casi podriamos decir, suefios, esto es, recuerdos
de vistas, sonidos, sentimientos, sabores, olores u otras sensaciones,
ahora bastante separadas de las circunstancias originales de su
primera ocurrencia, de modo que son libres para unirse a nuevas
ocasiones (CP 3433, 1896).

Como indica Hocutt, el hecho de que el signo artistico sea un icono —es
decir, que represente su objeto mediante una semejanza— no significa que el
realismo sea la Unica via legitima para el arte, ya que una obra no se valora por
su comparacion con la realidad (Hocutt, 1962, p. 159). Su medida no es la
correspondencia externa, sino la coherencia interna y las cualidades que encierra
en si misma. Lo que el arte imita es la disposicién de sentimientos que el creador
busca expresar, las impresiones que el mundo ha provocado en él: una seleccién
y organizaciéon de cualidades que resultan bellas, pero que no reproducen la
realidad tal cual. Peirce sefiala que en el icono no hay una clara separacién entre
el signo y lo que significa: la mente se mueve en un ambito ideal sin preguntarse
ni preocuparse por su realidad, a diferencia de otros signos menos artisticos,
como el indice (EP 1, 282). Asi, la iconicidad supone que el valor de la obra no
radica en su vinculo con un referente externo concreto, aunque parta de él, sino
en la fidelidad a lo que pretende expresar a partir de esa experiencia.

Conclusién

El fin y la verdadera libertad del ser humano consisten para Peirce en la
posibilidad de comprenderse a si mismo y a lo que le rodea. La estética y las obras
de arte en cuanto iconos juegan un papel esencial en esa tarea. La libertad de la
voluntad es libertad para llegar a ser bella, para admirar ese summum bonum e
ir encarnandolo en lo concreto. Si no se buscara lo admirable, la vida se convertiria

" Para una bella y acertada exposicion de la plasticidad en el sistema peirceano puede verse F. Zalamea,
Prometeo liberado. La emergencia creativa en maestros de los siglos XIX y XX, Universidad Nacional de
Colombia, Bogota, 2014, capitulo 5.




en una esclavitud: “El hombre puede, o si prefieren esté obligado, a hacer su vida
mas razonable. ;Qué otra idea distinta a esa, me gustaria saber, puede ser
atribuida a la palabra libertad?” (CP 1.602, 1903). El arte viene a mostrarnos eso,
y nos ensefia, sin pretenderlo, a sentir de forma correcta, a tener admiracion por
aquello que nos hace patente, la encarnacién de algo verdaderamente admirable.
El bien estético supone precisamente que no estamos constrefiidos por nuestra
experiencia, sino que reaccionamos libremente ante ella, creando una manera de
expresarla.

Para Peirce el arte va mucho mas alld de consideraciones meramente
formales, por eso afirma que un hombre joven necesita una educacién estética
(CP 7.68,1882). De hecho, escribe al final de su vida que si tuviera un hijo trataria
de inculcarle la necesidad de buscar el autocontrol, pues el dominio de uno mismo
es lo Unico que eleva a un individuo sobre otro. Y contintia después:

Le ensefiaria que la voluntad es libre solo en el sentido de que (...)
puede hacer que él mismo se comporte de la manera que desea
comportarse. Y en cuanto a lo que uno deberia desear, yo le
mostraria qué deseara si lo considera suficientemente, y eso sera el
hacer su vida bella, admirable?.

Es preciso ampliar las fronteras del arte, que como ya afirmaba Schiller en
una apreciacion que sigue siendo actual, se van estrechando por lo material, por
el crecimiento de las ciencias, por el interés econémico (Schiller, 1968, carta I, p.
14). Aquello que procede de emociones y sentimientos y que a su vez los provoca
tiene mas fuerza que un razonamiento. Es precisa por lo tanto una educacién
estética que vaya mas alld de la mera instruccién artistica, que ayude a la
experiencia en sentido amplio; una educaciéon estética que contribuya a la
busqueda personal de la armonia en las facultades a través de la imaginacién
creadora, a la basqueda de los ideales en la propia vida, a la superacién de las
constricciones formales y al contacto con lo trascendente. Es preciso buscar el
arte por el arte y este nos ayudara a tomar conciencia y a sensibilizarnos, nos
sefialard, sin buscarlo, el fin.

La teoria estética de Peirce no examina y juzga obras de arte particulares,
pero nos ayuda a comprender las relaciones siempre crecientes que subyacen a
los procesos creativos y artisticos, el juego entre apariencia y realidad, entre
cognicion e idea, entre icono y simbolo (Kevelson, 1994, p. 218).

La belleza de Peirce requiere la conjuncién imaginativa de lo sensible y lo
razonable; requiere capacidad de percepcion, el contacto con el mundo a través
de la experiencia; requiere la expresién, mediante un signo artistico, de algo que
trasciende lo sensible; requiere, en tanto signo, de una interpretacién que no es
exacta y que implica crecimiento. El mundo estad lleno de cualidades, de
primeridades, que el artista, con sus especiales dotes de observacion y percepcion
puede captar y transmitir. Los iconos son precisamente los signos que posibilitan

8 Carta de C. S. Peirce a Victoria Lady Welby, 14 de abril, 19009.



® @@ cstudos semidticos, vol. 21, n. 3, dezembro de 2025

esa expresion de algo que de otra manera permaneceria inefable. Los iconos,
significando algo que parece un suefio (CP 4.56, 1983), como una imaginacion
que trasciende la ocasion particular (CP 3.459, 1897), permiten representar una
primeridad que quedard imbuida de terceridad, adquiriendo asi un caracter
general, universal, que nos interpela a todos. ®

Referencias

CASTANARES, Wenceslao. De /a interpretacion a la lectura. Madrid: Iberediciones, 1994.
DELEUZE, Gilles. La imagen movimiento: estudios sobre cine. Barcelona: Paidés, 1991.

EVERAERT-DESMEDT, Nicole. ;Qué hace una obra de arte? Un modelo peirceano de la
creatividad artistica. Utopia y praxis latinoamericana, n. 40, p. 83-98, 2008. Disponible en:
https://ve scielo.org/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S1315-
52162008000100005&Ing=pt&nrm=i. Acceso en: 17 nov. 2025.

FISCH, Max. Introductory Note. /n: SEBEOK, Thomas (ed.). The play of musement. Bloomington:
Indiana University Press, 1981.

HALEY, Michael. The semeiosis of poetic metaphor. Bloomington: Indiana University Press, 1988.

HOCUTT, Max. The Logical Foundations of Peirce’s Aesthetics. 7he Journal of Aesthetics and Art
Criticism,v. 21, n. 2, p. 157-166, 1962.

KAELIN, Eugene. Reflections on Peirce’s Esthetics. /n: FREEMAN, Eugene (ed.). 7The Relevance of
Charles Peirce. La Salle, lllinois: The Hegeler Institute. 1983. p. 224-237.

KEVELSON, Roberta. The mediating role of ‘esthetics’ in Charles S. Peirce’s Semiotics:
configurations and space relations. /n: PARRET, Herman (ed.). Peirce and Value Theory: on
peircean ethics and aesthetics. Philadelphia: John Benjamins, 1994. p. 215-228.

NOTH, Winfried. The contribution of icons to the information value of symbols and other
representations. /nformatio, v. 29, n. 1, p. 1-29, 2024. Disponible en:
https://doi.org/10.35643/1nf0.29.1.3. Acceso en: 17 nov. 2025.

PEIRCE, Charles Sanders. Collected Papers, v. 1-8, C. Hartshorne, P. Weiss y A. W. Burks (eds.).
Cambridge, MA: Harvard University Press, 1931-58. Versién electronica de J. Deely, Charlottesville,
VA: InteLex. (CP)

PEIRCE, Charles Sanders. Semiotic and significs: the correspondence between Charles S. Peirce
and Victoria Lady Welby. C. Hardwick (ed.). Bloomington: Indiana University Press, 1977. (SS)

PEIRCE, Charles Sanders. Charles S. Peirce papers, 32 rollos de microfilms de los manuscritos
conservados en la Houghton Library, Cambridge, MA: Harvard University Library, Photographic
Service, 1978. (MS)

PEIRCE, Charles Sanders. Correspondencia de C. S. Peirce, citada seglin la ordenacién de R. Robin,
Annotated catalogue of the papers of Charles S. Peirce. Amherst: University of Massachusetts
Press, 1979. (L)

PEIRCE, Charles Sanders. 7he essential Peirce. Selected philosophical writings, v. 1-2, Peirce
Edition Project (eds.). Bloomington: Indiana University Press, 1992-98. (EP)

RUSSELL, Bertrand. Wisdom of the West. Nueva York: Doubleday, 1959.
SCHILLER, Friedrich. La educacion estética del hombre. Madrid: Espasa, 1968.

WEISS, Paul. Charles Sanders Peirce. /n: JOHNSON, Allen (ed.). Dictionary of American biography.
Charles Scribner’s Sons: Nueva York, 1928. p. 58-64.

ZALAMEA, Fernando. Antinomias de la creacion. Las fuentes contradictorias de la invencion en
Valéry, Warburg, Florenski. Santiago de Chile: Fondo de Cultura Econémica, 2013.



https://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S1315-52162008000100005&lng=pt&nrm=i
https://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S1315-52162008000100005&lng=pt&nrm=i
https://doi.org/10.35643/Info.29.1.3

4’ The artistic sign as icon in Charles S. Peirce

BARRENA, Sara

Abstract: This article aims to explore the notion of artistic sign in Charles S.
Peirce. Peirce’s aesthetics is characterized by the pursuit of what is admirable in
itself, and beauty appears to him as a final end that is only possible when a
balance is achieved between sensible qualities and reasonableness — or, in
terms of Peirce's categories, between Firstness and Thirdness. From this
perspective, the artistic sign, for Peirce, is one in which something that
transcends it is embodied. It is neither true nor false, but rather represents its
object as a sign of mere possibility. It has the expressive character typical of
icons, reflecting a likeness that is not understood as a criterion of external
adequacy, but as a reflection of the sensations the artist seeks to convey. The
icon appears as a type of sign broad enough to serve the novelty and plurality
of art.

Keywords: Peirce; aesthetics; art; icon.

Como citar este artigo

BARRENA, Sara. El signo artistico como icono en Charles S. Peirce. Estudos Semioticos
[online], vol. 21, n. 3. Dossié tematico: “lconicidade”. Sdo Paulo, dezembro de 2025, p. 84-97.
Disponivel em: https://www.revistas.usp.br/esse. Acesso em: dia/més/ano.

How to cite this paper

BARRENA, Sara. El signo artistico como icono en Charles S. Peirce. Estudos Semidticos
[online], vol. 21, issue 3. Thematic issue: “Iconicity”, Sdo Paulo, December 2025, p. 84-97.
Retrieved from: https://www.revistas.usp.br/esse. Accessed: month/day/year.

Data de recebimento do artigo: 22/06/2025.
Data de aprovacdo do artigo: 21/11/2025.

Este é um artigo publicado em acesso aberto sob uma licenga
Creative Commons CC BY-NC-SA 4.0 Internacional.

This is an open access article distributed under the terms of a
Creative Commons CC BY-NC-SA 4.0 International License.

3


http://www.revistas.usp.br/esse
https://doi.org/10.11606/issn.1980-4016.esse.2025.238117
https://orcid.org/0000-0002-2097-9469
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://openaccessbutton.org/

	El signo artístico como icono en Charles S. Peirce *
	Introducción
	1. La estética peirceana y la búsqueda de lo admirable en sí mismo
	2. La división de los signos de Peirce
	3. El icono como signo artístico
	Conclusión
	Referencias

