
vol. 21, n. 3 dezembro de 2025 issn 1980-4016 

 

El signo artístico como icono en Charles S. Peirce * 

Sara Barrenai 

 

Resumen: Este artículo pretende explorar la noción del signo artístico en Charles 
S. Peirce. La estética peirceana se caracteriza por la búsqueda de lo admirable 
en sí mismo, y la belleza aparece para Peirce como un fin último que solo es 
posible cuando se logra un equilibrio entre cualidades sensibles y razonabilidad 
o, en términos de las categorías peirceanas, entre primeridad y terceridad. Desde 
este punto de vista, el signo artístico es para Peirce aquel en el que se encarna 
aquello que lo trasciende. No es verdadero ni falso, sino que representa a su 
objeto como signo de una mera posibilidad. Tiene el carácter expresivo propio 
de los iconos, reflejando una semejanza que no se entiende como un criterio de 
adecuación externa, sino como un reflejo de las sensaciones que el artista 
pretende plasmar. El icono aparece como un tipo de signo que es lo 
suficientemente amplio para servir a la novedad y a la pluralidad del arte. 

Palabras clave: Peirce; estética; arte; icono. 

 

 
* DOI: https://doi.org/10.11606/issn.1980-4016.esse.2025.238117. 
i Licenciada y doctora en Filosofía por la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad de Navarra, España. 
E-mail: sbarrena@gmail.com. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-2097-9469. 

estudos 
semióticos  

 

 

 

https://doi.org/10.11606/issn.1980-4016.esse.2025.238117
mailto:sbarrena@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-2097-9469


estudos semióticos, vol. 21, n. 3, dezembro de 2025 

 85 

Introducción 

harles S. Peirce (1839-1914) ha sido caracterizado como el intelecto más 
original y versátil que América ha producido (Fisch, 1981, p. 17; Russell, 
1959, p. 276; Weiss, 1928, p. 58-64). Su formación académica fue 

eminentemente científica y se graduó en química por la Universidad de Harvard 
en 1863. Sin embargo, a lo largo de toda su vida demostró una constante 
fascinación por las cuestiones filosóficas y un profundo conocimiento de la 
historia de las ideas. Peirce era un hombre complejo y nada convencional, y su 
pensamiento tiene un carácter extraordinariamente creativo. Su obra destaca por 
su amplitud y extensión: escribió acerca de gran variedad de temas e hizo 
aportaciones de singular interés en prácticamente todas las áreas que abordo. 
Entre esas áreas, se le ha considerado iniciador o fundador de algunas disciplinas 
o corrientes, como es el caso del pragmatismo y, sin duda, de la semiótica 
moderna. De hecho, puede decirse que una serie de tres artículos escritos por 
Peirce en 1868 y 18691, y la recensión de la nueva edición de las obras de 
Berkeley que publicó en 18712, marcaron el inicio de los estudios modernos de 
la semiótica, cuyas ideas esenciales fue desarrollando durante el resto de su vida 
y cuyos frutos todavía estamos obteniendo en nuestros días. 

En efecto, la teoría de los signos de Peirce es uno de los aspectos más 
novedosos e iluminadores de su pensamiento3, y en ella subyacen importantes 
claves para alcanzar una mejor comprensión del ser humano. La semiótica de 
Peirce no es simplemente una teoría de la representación, como a veces se ha 
interpretado, sino una consideración más amplia y general que hace referencia a 
la capacidad de relación presente en todos los fenómenos. La semiótica peirceana 
es también una teoría de la comunicación, del significado, de la inferencia. Trata 
de todo aquello que manifiesta una segunda cosa a una tercera y en ese sentido 
todo es signo, pues todo aparece como capaz de manifestar algo para un tercero, 
todo es capaz de ser interpretado como significativo y todo puede caer bajo el 
estudio de la semiótica.  

La concepción de signo es para Peirce esencialmente triádica: “un signo o 
representamen es algo que está por algo para alguien en algún aspecto o 
capacidad” (CP 2.228, 1897). Los frutos de esa concepción triádica todavía se 
obtienen en nuestros días, y merece la pena el estudio detenido de lo que puede 

 
1 “Questions concerning certain faculties claimed for man”, Journal of Speculative Philosophy 2 (1868), 
103-14, CP 5.213-263; “Consequences of four incapacities”, CP 5.264-317; “Grounds of validity of the laws 
of logic”, Journal of Speculative Philosophy 2 (1869), 193-208, CP 5.318-357. Puede encontrarse 
traducción española de estos artículos en https://www.unav.es/gep/Peirce-esp.html 
2 “Fraser’s The works of George Berkeley”, The North American Review 113, October 1871, CP 8.7-38. 
3 Para profundizar en la semiótica de Peirce puede verse la recopilación Claves Semióticas, S. Barrena (ed.), 
Cactus, Buenos Aires, 2024. 

C 



Sara Barrena 

 86 

aportar ese concepto al ámbito de la estética. En este artículo pretendo esbozar 
algunas líneas de investigación que sirvan de guía en ese estudio4. Me centraré 
primero en la noción de estética de Peirce, para comprender el lugar que ocupa 
en su obra y su peculiar concepción de esta ciencia; en segundo lugar, desarrollaré 
brevemente la división de los signos y mostraré, por último, cómo el icono puede 
servir particularmente a la novedad y a la pluralidad del arte. 

1. La estética peirceana y la búsqueda de lo admirable en sí mismo 

Para Peirce, las ciencias normativas pretenden clarificar cuáles son las leyes 
generales que rigen la relación de los fenómenos a fines. Tal y como afirma, 
aplicando su particular tríada de categorías —primeridad, segundidad, 
terceridad—, tratan de los fenómenos en su segundidad (CP 5.121-23, 1903), 
puesto que la segundidad es para Peirce la categoría de todo aquello que es 
relativo a otra cosa y que envuelve dos elementos5.  

Por su carácter de segundidad, afirma Peirce en 1903, las ciencias 
normativas pueden precisar las circunstancias que hacen que algo sea 
considerado bueno o malo, sin depender de que un objeto concreto posea 
efectivamente esas características, y pueden además establecer múltiples 
divisiones y ordenaciones (CP 1.186, 1903). No se trata, sin embargo, de un mero 
contraste entre bien y mal, sino de reconocer que tales conceptos se definen en 
referencia a un ideal posible, a un fin con el cual se los compara. En definitiva, las 
ciencias normativas señalan las condiciones generales que deben darse para que 
los fenómenos se orienten hacia sus fines. 

En esa concepción de las ciencias normativas, la estética llegará a constituir 
para Peirce la base de las otras dos, lógica y ética. Tal y como escribe en 1902: 

La estética por lo tanto, aunque la he descuidado terriblemente, 
aparece posiblemente como la primera propedéutica indispensable 
hacia la lógica, y la lógica de la estética como una parte diferenciada 
de la ciencia de la lógica que no debería ser omitida. Este es un punto 
respecto al cual no es deseable tener prisas para llegar a una opinión 
decidida (CP 2.199, c.1902). 

 
4 He estudiado estas cuestiones con más detenimiento en La razón creativa. Crecimiento y finalidad del ser 
humano según C. S. Peirce, Rialp, Madrid, 2007 y en La belleza en Charles S. Peirce: origen y alcance de sus 
ideas estéticas, Eunsa, Pamplona, 2015. 
5 La primeridad consiste en independencia de cualquier otra cosa: “es lo primero, presente, inmediato, fresco, 
nuevo, inicial, original, espontáneo, libre, vívido, consciente y evanescente. Sólo recordad que cada 
descripción de ella debe resultar falsa para ella” (CP 1.357, 1887). La terceridad, por su parte, solo puede 
comprenderse a partir de las dos categorías precedentes, ya que cada una se apoya en las anteriores, aunque 
sin poder reducirse a ellas. Se trata de la categoría de la mediación, de la capacidad relacional que transforma 
la estructura diádica previa en una forma superior de racionalidad. La terceridad pertenece, en esencia, al 
ámbito del pensamiento o de la ley, y posee por naturaleza un carácter general. 



estudos semióticos, vol. 21, n. 3, dezembro de 2025 

 87 

Por lo tanto las tres ciencias normativas se unen en la estética, que será 
precisamente la que nos señale lo admirable por sí mismo, el fin último. El bien 
lógico parece ser una especie particular del bien moral, y el moral una especie 
particular del bien estético. Lo que da unidad a las ciencias normativas es el 
guiarse por el ideal último, que es tarea de la estética señalarnos, y también 
decirnos cómo deben ser nuestros pensamientos, nuestros sentimientos y 
nuestras acciones para que se aproximen y se conformen a ese ideal. 

La estética constituye, por ello, la primera de las ciencias normativas y se 
distingue por un marcado carácter de primeridad. Su ámbito propio es el de los 
“sentimientos deliberados” y el de “aquellas cosas cuyo fin es encarnar cualidades 
de sentimiento” (CP 5.129, 1903). Su tarea central es identificar el summum 
bonum que ha de orientar a la lógica y a la ética, es decir, determinar qué es 
admirable en sí mismo, aquello que es admirable sin ninguna razón para serlo 
más allá de su propio carácter inherente (CP 1.612, 1903). Se trata de aquello 
que se recomienda a sí mismo, sin referencia a otros fines y sin depender de los 
efectos que pueda producir o de sus consecuencias para la conducta (CP 5.36, 
1903). Solo una realidad de este tipo puede ser, para Peirce, auténticamente 
buena en sentido estético. 

Un fin último de la acción deliberadamente adoptado —es decir, 
razonablemente adoptado— sólo puede ser un estado de cosas que 
se recomiende a sí mismo por sí mismo aparte de cualquier 
consideración ulterior. Debe ser un ideal admirable, que tenga la 
única clase de bondad que un ideal así puede tener; a saber, bondad 
estética (CP 5.130, 1903; CP 5.594, 1903). 

Pero, ¿cuál es ese fin o ideal admirable? Para Peirce el fin va a ser el 
crecimiento de la razonabilidad en el universo y eso es algo que considera de 
experiencia:  

Cada motivo implica la dependencia de algún otro que nos lleva a 
preguntarnos por una razón ulterior. El único objeto deseable que 
es bastante satisfactorio en sí mismo sin ninguna razón ulterior para 
desearlo es lo razonable en sí mismo. No pretendo presentar esto 
como una demostración; porque, como todas las demostraciones 
acerca de tales temas, sería una mera objeción de poca monta, un 
manojo de falacias. Yo mantengo simplemente que es una verdad 
experiencial (CP 8.140, 1901). 

La razonabilidad es el ideal general que, a través de nuestras acciones, va 
tomando forma en realizaciones concretas. La acción particular se convierte así 
en un medio para ese objetivo, que no es otro que el desarrollo de las ideas 
encarnadas (CP 5.402, nota 2, 1877), de esa misma razonabilidad que, según 
Peirce, constituye el fin para el cual fueron creados el cielo y la tierra (CP 2.122, 
c.1902). 



Sara Barrena 

 88 

El crecimiento de lo razonable —de las ideas generales que se concretan 
en la realidad— es, por consiguiente, el fin que la estética indica: la belleza, el 
ideal que debemos perseguir y que resulta satisfactorio en sí mismo. El summum 
bonum no es más que una conducta razonable, un pensamiento razonable, que 
implica “la impresión de una razonabilidad que crea” (MS 310, 1903), una fuerza 
creativa que da lugar a lo nuevo en el acto mismo de encarnarse. 

Desde ese punto de vista, el arte consistirá para Peirce en ser capaz de 
representar unas sensaciones haciéndolas razonables, en actualizar esas 
posibilidades en que consisten las cualidades en tanto primeridades. El fenómeno 
artístico exige, ante todo, la disposición a dejar que la experiencia se exprese, a 
recibir lo nuevo a través de las sensaciones que el mundo provoca y de los 
sentimientos que despierta en nosotros. Como señala Fernando Zalamea, el 
artista no puede esconderse en actos de lenguaje y evitar el acto de ensuciarse 
con la realidad (Zalamea, 2013, p. 46). Este es el primer requisito esencial del 
arte. Más tarde, el trabajo del creador consistirá en dar forma, por distintos 
medios, a lo que ve, escucha, percibe y siente; una tarea que, en cada disciplina, 
afirma Peirce, resulta particularmente compleja (CP 5.112, 1903). 

El arte tiene entonces que ver con la expresión de sensaciones que el 
artista ha percibido haciéndolas razonables.  

El artista se dedica a sentimientos que se presentan como posibilidades; 
capta el mundo en su presencia inmediata, en su primeridad, y mediante la 
imaginación genera una terceridad que le permite dar forma a esa experiencia 
originaria. El arte es, así, un acto de creación y de hallazgo: la búsqueda de una 
manera de encarnar la razonabilidad, de expresar lo propio e incluso lo inefable 
—primeridad—, de comunicar un sentimiento interior otorgándole una 
estructura razonable que lo haga visible. Trabaja con signos, con 
representaciones semióticas de cualidades de sentimiento (MS 439, 1898) que 
sabe reconocer y plasmar. 

El creador posee, en ciertos momentos, la capacidad de entrar en contacto 
con la primeridad y de manifestarla a través de la terceridad, enlazando lo que 
estaba aislado, impregnándolo de razonabilidad y dando lugar a algo 
genuinamente nuevo y original. 

Desde este punto de vista la belleza va a consistir precisamente en un 
equilibrio. En 1903, Peirce habla de una peculiar armonía. La belleza consiste para 
él en un equilibrio, en una proporción, en una particular relación de las categorías. 
Quizá puede describirse como un equilibrio entre los sentimientos y las ideas, 
entre lo primero y lo tercero, entre lo racional y lo posible, entre lo general y lo 
particular, que se consigue a través del arte. Peirce considera que, para ser 
estéticamente bueno, un objeto debe tener “una multitud de partes relacionadas 
la una con la otra de tal modo que comunique una cualidad simple, inmediata y 
positiva a su totalidad” (CP 5.132, 1903). Será un peculiar equilibrio entre lo 



estudos semióticos, vol. 21, n. 3, dezembro de 2025 

 89 

particular y lo trascendente, entre lo sensible y lo racional, aquello que, como se 
ha visto, logra apresar y transmitir algo de forma novedosa, original e inteligible.  

En 1905, Peirce afirma que “la belleza, o lo que es admirable en su 
representación sensible, se degrada de su correcta dignidad si no se reconoce 
como un caso especial de lo idealmente bello en general” (MS 283, 35, 1905). 
Luego lo bello es algo particular que despierta nuestra emoción de belleza, pero 
eso particular es bello precisamente porque nos lleva de inmediato a algo ideal y 
general. El arte permite esa peculiar conjunción, ese equilibrio entre lo concreto 
y lo trascendente, entre lo racional y lo sensible, entre lo experimentado y lo 
imaginado que es precisamente la belleza. 

2. La división de los signos de Peirce 

En cuanto representación de sensaciones o sentimientos, el arte posee un 
carácter de terceridad y, desde la óptica peirceana, de signo. La obra de arte es 
pues un signo, pero, ¿de qué clase? Entre las múltiples categorías de signos que 
formula Peirce, me detendré en tres particularmente relevantes. La primera se 
basa en la relación del signo consigo mismo, es decir, en cuanto primeridad, y 
distingue: 1) el cualisigno, cuando se trata de algo meramente posible o de una 
simple cualidad, capaz de funcionar como signo aunque no llegue a hacerlo; 2) el 
sinsigno, cuando se refiere a algo efectivamente real, con diversas propiedades 
que pueden servir de signo; y 3) el legisigno, cuando es una ley y, por tanto, 
necesariamente general y dependiente de una convención. Sobre ello escribe 
Peirce: 

En primer lugar, un signo puede ser, en su propia primeridad, o bien 
una mera idea o cualidad de sentimiento (un ‘cualisigno’), o puede 
ser un ‘sinsigno’, esto es, un individual existente, o puede ser (como 
una palabra) de un tipo general (‘legisigno’) al que los existentes 
pueden conformarse (MS 914, c.1904).  

Una segunda clasificación divide a los signos en función del objeto y el 
modo en que lo representan. Según esta clasificación, que para Peirce es quizá la 
más útil y frecuente (EP 2, 460), el signo puede ser:  

1) Icono, que representa al objeto en tanto que se parece a él, esto es, 
expresa a su objeto como similar a él por virtud de algún carácter suyo propio, 
independientemente de que el objeto al que representa exista realmente o no 
(CP 2.247, 1903). El icono mantiene con el objeto una relación de semejanza o 
similitud. No tiene conexión dinámica con él, sino que simplemente sus cualidades 
se parecen a las del objeto y provocan sensaciones análogas en la mente para la 
que es un parecido (CP 2.299, 1893). Es el caso de un retrato. 



Sara Barrena 

 90 

2) Índice, es el signo que está afectado por su objeto, es decir, se refiere a 
él por una compulsión ciega, por ejemplo: un agujero de bala en la pared, una 
veleta o unas huellas en la arena que indican la presencia de alguien caminando. 
Todo lo que centra la atención es un índice (CP 2.285, 1893). Este tipo de signo 
tiene como carácter significativo el hecho de que está en una relación real, física, 
con su objeto. Viene a ser, dice Peirce, como un pronombre relativo o 
demostrativo que fuerza la atención sobre el objeto deseado sin describirlo (CP 
1.369, c.1885). Servirá pues como signo para cualquiera que lo represente como 
reaccionando con ese objeto (L 75, 1902). 

3) Símbolo, es el signo que representa a su objeto en virtud de una ley o 
convención, de una asociación de ideas o una conexión habitual del nombre con 
el carácter significado (CP 1.369, c.1885). Es un signo que tiene como su 
característica significativa la de ser representado como siendo un signo. El 
símbolo está conectado con su objeto en virtud de la idea de la mente que usa 
signos, sin la que no existiría la conexión (CP 2.299, 1893). Todos los signos 
meramente convencionales son símbolos, así como todos los signos que llegan a 
serlo porque son tomados naturalmente como tales (L 75, 1902). El símbolo es 
un signo general cuyo objeto es también general, no denota a un objeto sino a 
una clase, por ejemplo la palabra “mesa”, que designa en virtud de una convención 
a todas las mesas y no a ninguna en particular. Todos las palabras, frases, libros 
son símbolos (CP 2.292, 1903).  

Respecto a esta clasificación de los signos en cuanto a la manera de 
representar a su objeto, escribe Peirce: 

Había observado que la división útil más frecuente de los signos es 
a través de una tricotomía en, primero, Semejanzas o, como prefiero 
decir, Iconos, que sirven para representar a sus objetos sólo en tanto 
que se parecen a ellos en sí mismos; en segundo lugar, Índices, que 
representan a sus objetos independientemente de cualquier 
parecido con ellos, sólo por virtud de conexiones reales con ellos, y 
en tercer lugar Símbolos, que representan a sus objetos 
independientemente tanto de algún parecido como de alguna 
conexión real, porque las disposiciones o hábitos facticios de sus 
intérpretes aseguran que van a ser comprendidos de ese modo (EP 
2, 460-1).  

La tercera clasificación relevante se basa en la relación del signo con el 
interpretante, es decir, con el efecto que el signo produce en la mente, con la 
representación que media entre signo y objeto. El interpretante representa al 
signo como representando al objeto y, a su vez, se convierte en un nuevo signo 
(CP 1.553, 1867) en un proceso de semiosis sin fin. Según esta perspectiva un 
signo puede ser: 1) rema, cuando, por el tipo de interpretante que genera, es un 
signo de posibilidad cualitativa, de modo que el intérprete lo entiende como una 
referencia posible al objeto. Peirce observa que un signo de este tipo puede 



estudos semióticos, vol. 21, n. 3, dezembro de 2025 

 91 

aportar alguna información, pero no es interpretado como proporcionándola (CP 
2.250, 1903); 2) proposición o signo dicente, cuando el interpretante lo toma 
como un signo de existencia actual (CP 2.251, 1903), de manera que es 
comprendido como un sinsigno; y 3) argumento, cuando el interpretante lo 
reconoce como signo de ley, es decir, como un legisigno. 

Conviene destacar que estas fronteras se definen con nitidez solo en el 
plano teórico, no en los signos concretos. Todo signo real participa en cierto 
grado de los tres tipos, aunque uno de ellos pueda predominar. De hecho, Peirce 
afirma que “los más perfectos de los signos son aquellos en los que las 
características icónicas, indicativas y simbólicas están mezcladas tan igualmente 
como sea posible” (CP 4.448, c.1903). Así, por ejemplo, las huellas que Robinson 
Crusoe encontró en la arena constituían un índice de la presencia de otro ser 
humano en la isla, pero al mismo tiempo, como símbolo, evocaban la idea de 
hombre (CP 4.531, 1905). Otro ejemplo que ofrece el propio Peirce muestra 
cómo una simple afirmación puede funcionar simultáneamente como icono, 
índice o símbolo: 

Tomad, por ejemplo, ‘está lloviendo’. Aquí el icono es la fotografía 
compuesta mentalmente de todos los días lluviosos que el que lo 
piensa ha experimentado. El índice es todo por lo que distingue ese 
día, en tanto que se da en su experiencia. El símbolo es el acto 
mental por el que etiqueta ese día como lluvioso (CP 2.438, c.1893). 

Para Peirce un signo que funciona a veces de un modo puede funcionar de 
otro en ocasiones. En el mundo real las tipologías definidas no funcionan de 
modo exacto. Así por ejemplo, Peirce afirma que el signo remático no es el único 
que puede resultar artístico y ser bello: “La bondad estética, o expresividad, puede 
poseerse, y en alguna medida puede ser poseída por cualquier clase de 
representamen: rema, proposición o argumento” (CP 5.140, 1903).  

Según las clasificaciones anteriores, el signo artístico habría de ser 
caracterizado como un cualisigno remático icónico. Es decir, sería un signo de 
posibilidad que permite representar a una cualidad en virtud de una similaridad 
entre el signo y esa cualidad.  

El signo artístico puede entenderse como una cualidad de sensación —un 
cualisigno— que el interpretante capta como un signo de posibilidad. Por su 
naturaleza remática, no se lo puede calificar de verdadero o falso, ni de transmisor 
de información (CP 2.250, 1903); más bien, presenta su objeto como una simple 
posibilidad y produce un interpretante que comparte el modo de ser de la 
primeridad. En este sentido, el signo genuinamente estético es ante todo un 
signo remático, una sugerencia abierta cuyo valor de verdad es mínimo: “un rema 
es un signo que no es verdadero ni falso” (SS, 34, 1904). Al ser signos de 
cualidad, los rema se experimentan con una conciencia inmediata y generan 



Sara Barrena 

 92 

incesantemente nuevas interpretaciones, razón por la cual las obras de arte 
conservan un carácter vivo y dinámico. 

Aunque la obra de arte puede tener características de cualisigno y 
remáticas, puede afirmarse sin embargo que el tipo de signo que se ajusta mejor 
a la concepción peirceana de arte no es otro que el icono, como veremos a 
continuación. 

3. El icono como signo artístico 

Peirce afirma que los iconos son los signos de cualidades y de las 
sensaciones en general (EP 2, 461). El signo icónico, por su capacidad para 
expresar cualidades y para comunicar algo directamente (CP 2.278, c.1895), está 
especialmente vinculado con lo artístico. El icono ofrece imágenes mentales que 
reproducen las cualidades y rasgos del objeto (Nöth, 2024) y constituye el único 
tipo de signo realmente apto para expresar sentimientos. Al incorporar las 
cualidades pertinentes, logra comunicar las sensaciones del artista. Peirce señala, 
por ejemplo, que al mirar una pintura llega un instante en que dejamos de ser 
conscientes de que no se trata de la cosa misma: la diferencia entre realidad y 
copia se desvanece, y lo que contemplamos se vuelve un puro sueño, sin 
pertenecer ni a la existencia particular ni a la general. En ese preciso momento 
—afirma Peirce— estamos frente a un icono (CP 3.362, 1885). El icono, al 
resaltar la semejanza, hace que olvidemos la distinción entre lo representado y la 
representación. 

Peirce afirma que el objeto del icono ni siquiera necesita ser algo real. La 
existencia del objeto no es relevante, sino sólo las cualidades que se le pueden 
atribuir: 

El icono no está inequívocamente por esta o aquella cosa existente, 
como el índice. Su objeto puede ser una pura ficción, en cuanto a su 
existencia. Mucho menos es su objeto necesariamente una cosa de 
un tipo con el que habitualmente nos encontremos. Pero hay una 
garantía que el icono proporciona en el más alto grado. A saber, que 
lo que despliega ante la mirada de la mente —la forma del icono, 
que es también su objeto— debe ser lógicamente posible (CP 4.531, 
1905).  

El icono es por tanto lo suficientemente amplio como para servir a la 
novedad y a la pluralidad del arte, sin perder la necesidad de una forma que 
podamos reconocer. “El icono transmite su significado haciendo surgir en la 
mente alguna imagen o, por así decir, una fotografía compuesta de imágenes” 
(CP 2.317, 1903). El signo artístico trata de representar a su objeto, más que a 
través de una convención o de una relación directa como una compulsión ciega, 



estudos semióticos, vol. 21, n. 3, dezembro de 2025 

 93 

a través de una semejanza de algún tipo. No tiene un propósito, sino solo el 
mostrar la cualidad que significa (EP 2, 306). 

 Dentro de la clasificación de los iconos, el signo artístico se corresponde 
con un hipoicono, es decir, un icono concretamente encarnado, a diferencia del 
icono puro, que sería una esencia o idea platónica (Hocutt, 1962, p. 158). Una 
pintura, por ejemplo, afirma Peirce, es un hipoicono: “Cualquier imagen material, 
como una pintura, es ampliamente convencional en su modo de representación; 
pero en sí misma, sin leyenda o etiqueta puede ser llamada un hipoicono”. Este 
tipo de icono puede adoptar la forma de imagen, cuando se limita a plasmar 
cualidades simples; de diagrama, cuando representa relaciones 
fundamentalmente diádicas, es decir, cuando expone las relaciones entre las 
partes de algo mediante vínculos análogos en su propia estructura; o de 
metáfora, cuando presenta el carácter representativo de un representamen al 
establecer un paralelismo en alguna otra cosa (CP 2.276-7, 1903). 

En el arte, el icono adquiere valor estético: la representación de la cualidad 
de sensación es admirable en sí misma, y su interpretante es de tipo emocional 
(Hocutt, 1962, p. 158). Su objeto corresponde a un caso de kalos, el ideal de lo 
admirable hecho realidad, y su interpretante no es lógico sino ese primer 
interpretante de todo signo que consiste en un sentimiento o una emoción. La 
respuesta ante un objeto de valor estético es, para Peirce, esencialmente emotiva; 
la crítica solo puede ser secundaria. De hecho, sostiene que el mejor crítico de 
arte será aquel capaz de recuperar el estado estético, de volver a una actitud de 
pura ingenuidad (CP 5.111, 1903). La emoción que despierta la obra es la 
verdadera prueba de que se ha captado el efecto propio del signo, un efecto que 
va mucho más allá de una simple sensación de reconocimiento. Como ejemplo de 
interpretante emocional, Peirce menciona el impacto que produce la 
interpretación de una pieza en un concierto: la obra busca comunicar las ideas 
musicales del compositor, pero dichas ideas se manifiestan sobre todo como una 
serie de sensaciones transmitidas. Cualquier otro efecto que provoque el signo 
artístico lo hará a través de la mediación del interpretante emocional (CP 5.475, 
c. 1907). En esta línea, señala Castañares, el signo se abre a un universo afectivo 
decisivo para el análisis semiótico de la obra de arte, y que no está ausente de la 
vida cotidiana (Castañares, 1994, p. 156). Desde esta perspectiva, por ejemplo, 
el Guernica de Picasso se presenta como un icono cuyo objeto es el sentimiento 
de horror concebido por el artista, mientras que el interpretante es nuestro 
sentimiento de horror al contemplarlo (Kaelin, 1983, p. 152). Toda crítica o nueva 
interpretación surge después, y siempre a partir de esa emoción. 

Con todo, el signo artístico no se reduce a su dimensión icónica. Aunque la 
naturaleza de icono es fundamental, el signo artístico actúa también como 
símbolo, en cuanto expresión de la imaginación simbólica del creador. Un ejemplo 
claro se encuentra en el cine: la película de Hitchcock Los pájaros relata una 



Sara Barrena 

 94 

historia situada en la apacible Bahía Bodega, donde viven Lydia Brenner —viuda 
desde hace cuatro años— y sus dos hijos, Mitch, de unos treinta, y la pequeña 
Cathy, de diez. Melanie Daniels, una joven acomodada de San Francisco, conoce 
fortuitamente a Mitch y, cautivada por él, viaja sin previo aviso a la localidad con 
la aparente intención de entregarle a Cathy un regalo de cumpleaños: un par de 
pájaros. Coincidiendo con la llegada de Melanie, las aves de la zona —gaviotas, 
gorriones, cuervos— comienzan a comportarse de forma agresiva sin causa 
aparente, y sus ataques se intensifican a lo largo de un fin de semana que 
transforma el escenario idílico en un ámbito de terror sin precedentes. 

Como icono, el filme de Hitchcock capta y transmite sensaciones: la 
sorpresa y el miedo ante una situación incomprensible, la inquietud de verse 
rodeado por aves hostiles o la perplejidad frente a una violencia inexplicable. A la 
sorpresa inicial se suma el impulso de buscar explicaciones —un temporal en alta 
mar, una epidemia, un presagio apocalíptico— que nunca se concretan, lo que, 
junto con el aumento de la ferocidad de las aves, alimenta la angustia del 
espectador. Pero, además de esta dimensión icónica que permite representar 
tales emociones, Los pájaros posee una dimensión claramente simbólica, tal 
como ha indicado Deleuze: 

Los millares de pájaros de todas las especies, captados en sus 
preparativos, en sus ataques, en sus treguas, son un símbolo: no son 
abstracciones o metáforas, sino auténticos pájaros, literalmente, 
pero que presentan la imagen invertida y la imagen naturalizada de 
las relaciones entre los propios hombres (Deleuze, 1991, p. 284-5).  

La película de Hitchcock, como símbolo, nos hace plantearnos cuestiones 
fundamentales como la procedencia y explicación del mal en el mundo, la 
incomunicación y el aislamiento del ser humano, las discordias en las relaciones 
personales o una posible venganza de la naturaleza. 

Por lo tanto, los distintos tipos de signos conviven en el arte, pero es el 
icono el que capta lo esencial. Como iconos, los signos artísticos adquieren 
carácter metafórico y representan a su objeto, las cualidades de sentimientos, a 
través de unas similaridades que de algún modo se crean, que no son 
antecedentes sino que se descubren creativamente. La similaridad entre dos 
cosas relacionadas por una metáfora poética es algo que se crea, y lo mismo 
sucede con otras formas de expresión artística. Se representa mediante un signo 
algo con lo que se percibe una semejanza, y esa percepción metafórica es 
altamente imaginativa (Haley, 1988, 47) 6 . Aquí radica quizás una de las 
diferencias más importantes entre ciencia y arte. Aunque en las dos hay una 

 
6 Haley considera sin embargo que ese “descubrir creativamente” no es lo mismo que crear. Para él la 
semejanza existiría realmente con independencia de nuestra metáfora. En este sentido pretende alejarse de 
la interpretación de Douglas Anderson en Creativity and the Philosophy of C. S. Peirce, por la que yo me 
inclino. 



estudos semióticos, vol. 21, n. 3, dezembro de 2025 

 95 

relación de las tres categorías, el proceso es distinto: el arte crea similaridades, 
puede crear su propio referente, no depende en ese sentido de la realidad, no 
busca solo captar lo real sino lo posible (Everaert-Desmedt, 2008) y puede 
decirse así que permite una forma más radical de novedad. En este sentido el 
arte tiene la plasticidad y la libertad de la metáfora creativa7. 

El icono es un tipo de signo intrínsecamente vinculado a la imaginación: “en 
sus últimos escritos Peirce evoca con frecuencia el adjetivo imaginario para 
describir el icono mental” (Nöth, 2024). El valor de un icono, afirma Peirce, 
consiste en mostrar las características de un estado de cosas consideradas como 
si fueran puramente imaginarias (CP 4.448, c.1903). Algunos signos: 

[...] provocan en la mente del que los recibe imágenes familiares, 
representaciones o, casi podríamos decir, sueños, esto es, recuerdos 
de vistas, sonidos, sentimientos, sabores, olores u otras sensaciones, 
ahora bastante separadas de las circunstancias originales de su 
primera ocurrencia, de modo que son libres para unirse a nuevas 
ocasiones (CP 3433, 1896). 

Como indica Hocutt, el hecho de que el signo artístico sea un icono —es 
decir, que represente su objeto mediante una semejanza— no significa que el 
realismo sea la única vía legítima para el arte, ya que una obra no se valora por 
su comparación con la realidad (Hocutt, 1962, p. 159). Su medida no es la 
correspondencia externa, sino la coherencia interna y las cualidades que encierra 
en sí misma. Lo que el arte imita es la disposición de sentimientos que el creador 
busca expresar, las impresiones que el mundo ha provocado en él: una selección 
y organización de cualidades que resultan bellas, pero que no reproducen la 
realidad tal cual. Peirce señala que en el icono no hay una clara separación entre 
el signo y lo que significa: la mente se mueve en un ámbito ideal sin preguntarse 
ni preocuparse por su realidad, a diferencia de otros signos menos artísticos, 
como el índice (EP 1, 282). Así, la iconicidad supone que el valor de la obra no 
radica en su vínculo con un referente externo concreto, aunque parta de él, sino 
en la fidelidad a lo que pretende expresar a partir de esa experiencia. 

Conclusión 

El fin y la verdadera libertad del ser humano consisten para Peirce en la 
posibilidad de comprenderse a sí mismo y a lo que le rodea. La estética y las obras 
de arte en cuanto iconos juegan un papel esencial en esa tarea. La libertad de la 
voluntad es libertad para llegar a ser bella, para admirar ese summum bonum e 
ir encarnándolo en lo concreto. Si no se buscara lo admirable, la vida se convertiría 

 
7 Para una bella y acertada exposición de la plasticidad en el sistema peirceano puede verse F. Zalamea, 
Prometeo liberado. La emergencia creativa en maestros de los siglos XIX y XX, Universidad Nacional de 
Colombia, Bogotá, 2014, capítulo 5. 



Sara Barrena 

 96 

en una esclavitud: “El hombre puede, o si prefieren está obligado, a hacer su vida 
más razonable. ¿Qué otra idea distinta a esa, me gustaría saber, puede ser 
atribuida a la palabra libertad?” (CP 1.602, 1903). El arte viene a mostrarnos eso, 
y nos enseña, sin pretenderlo, a sentir de forma correcta, a tener admiración por 
aquello que nos hace patente, la encarnación de algo verdaderamente admirable. 
El bien estético supone precisamente que no estamos constreñidos por nuestra 
experiencia, sino que reaccionamos libremente ante ella, creando una manera de 
expresarla.  

Para Peirce el arte va mucho más allá de consideraciones meramente 
formales, por eso afirma que un hombre joven necesita una educación estética 
(CP 7.68, 1882). De hecho, escribe al final de su vida que si tuviera un hijo trataría 
de inculcarle la necesidad de buscar el autocontrol, pues el dominio de uno mismo 
es lo único que eleva a un individuo sobre otro. Y continúa después:  

Le enseñaría que la voluntad es libre solo en el sentido de que (…) 
puede hacer que él mismo se comporte de la manera que desea 
comportarse. Y en cuanto a lo que uno debería desear, yo le 
mostraría qué deseará si lo considera suficientemente, y eso será el 
hacer su vida bella, admirable8. 

Es preciso ampliar las fronteras del arte, que como ya afirmaba Schiller en 
una apreciación que sigue siendo actual, se van estrechando por lo material, por 
el crecimiento de las ciencias, por el interés económico (Schiller, 1968, carta II, p. 
14). Aquello que procede de emociones y sentimientos y que a su vez los provoca 
tiene más fuerza que un razonamiento. Es precisa por lo tanto una educación 
estética que vaya más allá de la mera instrucción artística, que ayude a la 
experiencia en sentido amplio; una educación estética que contribuya a la 
búsqueda personal de la armonía en las facultades a través de la imaginación 
creadora, a la búsqueda de los ideales en la propia vida, a la superación de las 
constricciones formales y al contacto con lo trascendente. Es preciso buscar el 
arte por el arte y este nos ayudará a tomar conciencia y a sensibilizarnos, nos 
señalará, sin buscarlo, el fin. 

La teoría estética de Peirce no examina y juzga obras de arte particulares, 
pero nos ayuda a comprender las relaciones siempre crecientes que subyacen a 
los procesos creativos y artísticos, el juego entre apariencia y realidad, entre 
cognición e idea, entre icono y símbolo (Kevelson, 1994, p. 218). 

La belleza de Peirce requiere la conjunción imaginativa de lo sensible y lo 
razonable; requiere capacidad de percepción, el contacto con el mundo a través 
de la experiencia; requiere la expresión, mediante un signo artístico, de algo que 
trasciende lo sensible; requiere, en tanto signo, de una interpretación que no es 
exacta y que implica crecimiento. El mundo está lleno de cualidades, de 
primeridades, que el artista, con sus especiales dotes de observación y percepción 
puede captar y transmitir. Los iconos son precisamente los signos que posibilitan 

 
8 Carta de C. S. Peirce a Victoria Lady Welby, 14 de abril, 1909. 



estudos semióticos, vol. 21, n. 3, dezembro de 2025 

 97 

esa expresión de algo que de otra manera permanecería inefable. Los iconos, 
significando algo que parece un sueño (CP 4.56, 1983), como una imaginación 
que trasciende la ocasión particular (CP 3.459, 1897), permiten representar una 
primeridad que quedará imbuida de terceridad, adquiriendo así un carácter 
general, universal, que nos interpela a todos.  

Referencias 

CASTAÑARES, Wenceslao. De la interpretación a la lectura. Madrid: Iberediciones, 1994. 

DELEUZE, Gilles. La imagen movimiento: estudios sobre cine. Barcelona: Paidós, 1991. 

EVERAERT-DESMEDT, Nicole. ¿Qué hace una obra de arte? Un modelo peirceano de la 
creatividad artística. Utopía y praxis latinoamericana, n. 40, p. 83-98, 2008. Disponible en: 
https://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S1315-
52162008000100005&lng=pt&nrm=i. Acceso en: 17 nov. 2025.  

FISCH, Max. Introductory Note. In: SEBEOK, Thomas (ed.). The play of musement. Bloomington: 
Indiana University Press, 1981. 

HALEY, Michael. The semeiosis of poetic metaphor. Bloomington: Indiana University Press, 1988. 

HOCUTT, Max. The Logical Foundations of Peirce’s Aesthetics.  The Journal of Aesthetics and Art 
Criticism, v. 21, n. 2, p. 157-166, 1962. 

KAELIN, Eugene. Reflections on Peirce’s Esthetics. In: FREEMAN, Eugene (ed.). The Relevance of 
Charles Peirce. La Salle, Illinois: The Hegeler Institute. 1983. p. 224-237. 

KEVELSON, Roberta. The mediating role of ‘esthetics’ in Charles S. Peirce’s Semiotics: 
configurations and space relations. In: PARRET, Herman (ed.). Peirce and Value Theory: on 
peircean ethics and aesthetics. Philadelphia: John Benjamins, 1994. p. 215-228. 

NÖTH, Winfried. The contribution of icons to the information value of symbols and other 
representations. Informatio, v. 29, n. 1, p. 1-29, 2024. Disponible en: 
https://doi.org/10.35643/Info.29.1.3. Acceso en: 17 nov. 2025. 

PEIRCE, Charles Sanders. Collected Papers, v. 1-8, C. Hartshorne, P. Weiss y A. W. Burks (eds.). 
Cambridge, MA: Harvard University Press, 1931-58. Versión electrónica de J. Deely, Charlottesville, 
VA: InteLex. (CP) 

PEIRCE, Charles Sanders. Semiotic and significs: the correspondence between Charles S. Peirce 
and Victoria Lady Welby. C. Hardwick (ed.). Bloomington: Indiana University Press, 1977. (SS) 

PEIRCE, Charles Sanders. Charles S. Peirce papers, 32 rollos de microfilms de los manuscritos 
conservados en la Houghton Library, Cambridge, MA: Harvard University Library, Photographic 
Service, 1978. (MS) 

PEIRCE, Charles Sanders. Correspondencia de C. S. Peirce, citada según la ordenación de R. Robin, 
Annotated catalogue of the papers of Charles S. Peirce. Amherst: University of Massachusetts 
Press, 1979. (L) 

PEIRCE, Charles Sanders. The essential Peirce. Selected philosophical writings, v. 1-2, Peirce 
Edition Project (eds.). Bloomington: Indiana University Press, 1992-98. (EP) 

RUSSELL, Bertrand. Wisdom of the West. Nueva York: Doubleday, 1959. 

SCHILLER, Friedrich. La educación estética del hombre. Madrid: Espasa, 1968. 

WEISS, Paul. Charles Sanders Peirce. In: JOHNSON, Allen (ed.). Dictionary of American biography. 
Charles Scribner’s Sons: Nueva York, 1928. p. 58-64. 

ZALAMEA, Fernando. Antinomias de la creación. Las fuentes contradictorias de la invención en 
Valéry, Warburg, Florenski. Santiago de Chile: Fondo de Cultura Económica, 2013. 

https://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S1315-52162008000100005&lng=pt&nrm=i
https://ve.scielo.org/scielo.php?script=sci_abstract&pid=S1315-52162008000100005&lng=pt&nrm=i
https://doi.org/10.35643/Info.29.1.3


Iconicidade 

 The artistic sign as icon in Charles S. Peirce 

 BARRENA, Sara 

Abstract: This article aims to explore the notion of artistic sign in Charles S. 
Peirce. Peirce’s aesthetics is characterized by the pursuit of what is admirable in 
itself, and beauty appears to him as a final end that is only possible when a 
balance is achieved between sensible qualities and reasonableness — or, in 
terms of Peirce’s categories, between Firstness and Thirdness. From this 
perspective, the artistic sign, for Peirce, is one in which something that 
transcends it is embodied. It is neither true nor false, but rather represents its 
object as a sign of mere possibility. It has the expressive character typical of 
icons, reflecting a likeness that is not understood as a criterion of external 
adequacy, but as a reflection of the sensations the artist seeks to convey. The 
icon appears as a type of sign broad enough to serve the novelty and plurality 
of art. 

Keywords: Peirce; aesthetics; art; icon. 

Como citar este artigo 

BARRENA, Sara. El signo artístico como icono en Charles S. Peirce. Estudos Semióticos 
[online], vol. 21, n. 3. Dossiê temático: “Iconicidade”. São Paulo, dezembro de 2025, p. 84-97. 
Disponível em: https://www.revistas.usp.br/esse. Acesso em: dia/mês/ano. 

How to cite this paper 

BARRENA, Sara. El signo artístico como icono en Charles S. Peirce. Estudos Semióticos 
[online], vol. 21, issue 3. Thematic issue: “Iconicity”, São Paulo, December 2025, p. 84-97. 
Retrieved from: https://www.revistas.usp.br/esse. Accessed: month/day/year. 

Data de recebimento do artigo: 22/06/2025. 
Data de aprovação do artigo: 21/11/ 2025. 

Este é um artigo publicado em acesso aberto sob uma licença  
Creative Commons CC BY-NC-SA 4.0 Internacional. 

This is an open access article distributed under the terms of a 
Creative Commons CC BY-NC-SA 4.0 International License. 

http://www.revistas.usp.br/esse
https://doi.org/10.11606/issn.1980-4016.esse.2025.238117
https://orcid.org/0000-0002-2097-9469
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://openaccessbutton.org/

	El signo artístico como icono en Charles S. Peirce *
	Introducción
	1. La estética peirceana y la búsqueda de lo admirable en sí mismo
	2. La división de los signos de Peirce
	3. El icono como signo artístico
	Conclusión
	Referencias

