
Cristiane Luiza Sabino de Souza
Universidade Federal de Santa Catarina

[ DOSSIÊ ]

LÉLIA GONZALEZ 
E A RELAÇÃO 

ENTRE 
FEMINISMO E 

MARXISMO NA 
“AMÉFRICA”



57Lélia Gonzalez e a relação entre feminismo e marxismo na “Améfrica”

[  EXTRAPRENSA  ]Extraprensa, São Paulo, v. 18, n. 1, p. 56 – 73, jul./dez. 2024

DOI: https://doi.org/10.11606/extraprensa2024.230705

Cristiane Luiza Sabino de Souza
﻿
﻿

Este ensaio tem por objetivo refletir sobre a interlocução entre feminismo e marxismo 
na  “Améfrica” à luz das contribuições teóricas e políticas de Lélia Gonzalez. Tem 
como pressuposto a relação dialética e indissociável entre sexo, raça e classe e suas 
múltiplas articulações na dinâmica concreta da sociedade forjada pelo escravismo 
colonial e seguidamente submetida ao capitalismo dependente. Para tanto, coloca em 
interlocução categorias analíticas fundamentais para a elaboração teórica proposta: 
superexploração, racismo, sexismo e reprodução social, entendendo-as como expressão 
das contradições que sustentam a acumulação do capital. Conclui-se que Gonzalez nos 
convoca a uma análise dialética que seja capaz de evidenciar as conexões dinâmicas 
e complexas do racismo, do sexismo e da luta de classes com a produção e reprodução 
da vida social e, em vista disso, construirmos caminhos para a emancipação humana.

Palavras-chave: Lélia Gonzalez. Feminismo. Marxismo. Racismo. Sexismo. 

This essay aims to reflect on the dialogue between feminism and Marxism in  
“Améfrica” in the light of Lélia Gonzalez’s theoretical and political contributions. It 
presupposes the dialectical and inseparable relationship between gender, race, and 
class and their multiple articulations in the concrete dynamics of a society forged by 
colonial slavery and then subjected to dependent capitalism. For this, it dialogues with 
the analytical categories that are fundamental to the proposed theoretical elaboration: 
super-exploitation, racism, sexism, and social reproduction, understanding them as 
expressions of the contradictions that sustain the accumulation of capital. In conclusion, 
Gonzalez calls us to a dialectical analysis that can highlight the dynamic and complex 
connections between racism, sexism, and class struggle and the production and 
reproduction of social life so we can build paths toward human emancipation.

Keywords: Lélia Gonzalez. Feminism. Marxism. Racism. Sexism. 

Este ensayo pretende reflexionar sobre el diálogo entre feminismo y marxismo en la 
“Améfrica” a la luz de los aportes teóricos y políticos de Lélia González. Su premisa es la 
relación dialéctica e inseparable entre sexo, raza y clase y sus múltiples articulaciones 
en la dinámica concreta de una sociedad forjada por la esclavitud colonial y luego 
sometida al capitalismo dependiente. Para ello, pone en diálogo las categorías analíti-
cas fundamentales para la elaboración teórica propuesta: superexplotación, racismo, 
sexismo y reproducción social, entendiéndolas como expresiones de las contradicciones 
que sustentan la acumulación de capital. En conclusión, González nos convoca a un 
análisis dialéctico capaz de evidenciar las conexiones dinámicas y complejas entre el 
racismo, el sexismo y la lucha de clases con la producción y reproducción de la vida 
social y, en consecuencia, construir caminos hacia la emancipación humana.

Palabras clave: Lélia González. Feminismo. Marxismo. Racismo. Sexismo.

[   RESUMO  ABSTRACT  RESUMEN  ]



58

[  EXTRAPRENSA  ]Extraprensa, São Paulo, v. 18, n. 1, p. 56 – 73, jul./dez. 2024

Lélia Gonzalez e a relação entre feminismo e marxismo na “Améfrica”Cristiane Luiza Sabino de Souza
﻿
﻿

Introdução

A interlocução entre feminismo e 

marxismo é bastante debatida e as elabo-

rações e sínteses sobre esse tema são tão 

distintas quanto divergentes1. Esta exposição 

objetiva trazer elementos para pensarmos 

essa interlocução considerando, em particu-

lar, as contribuições do feminismo negro de 

Lélia Gonzalez para a ampliação do diálogo 

necessário entre feminismo e marxismo. 

Entendemos a necessidade da permanente 

construção de uma teoria social baseada 

no materialismo histórico-dialético e que 

seja organicamente feminista e antirracista, 

uma vez que a exigência da realidade é de 

atuarmos para o desenvolvimento de uma 

teoria capaz de explicitar a complexidade da 

realidade social na sua totalidade, com suas 

múltiplas e complexas dimensões. 

Portanto, apresentamos um exercício 

de pensar a relação dialética entre classe, 

1	 Como referência destas elaborações distintas, 
podemos citar duas elaborações proeminentes: a de 
Heidi Hartmann (1979), que funda a chamada teoria 
dualista e entende patriarcado e capitalismo como sis-
temas distintos e autônomos. Portanto, para essa pers-
pectiva, a teoria marxista que explica o capitalismo 
e propõe um programa político para a sua superação 
seria insuficiente para explicar e orientar a supera-
ção da dominação patriarcal. Cinzia Arruzza (2015) 
analisa a relação entre marxismo e feminismo numa 
outra ótica, buscando entender suas aproximações ou 
distanciamentos a partir das próprias contradições 
sócio-históricas e propondo a sua união como uma 
potência teórica e política, estando mais associada à 
teoria unitária de Lise Vogel (2022). Arruzza aponta a 
necessidade de uma teoria que “se volte ao desafio de 
entender como a dinâmica da acumulação de capital 
historicamente produziu e continua a produzir, repro-
duzir, transformar e renovar relações hierárquicas e 
opressivas como um pressuposto de sua existência, 
sem expressar estes mecanismos em termos estrita-
mente econômicos ou automáticos/funcionalistas”.

raça e sexo, realizado desde a América 

Latina e em vista das suas particularida-

des. Exercício que se assenta, pois, na com-

preensão da experiência histórica forjada 

pela exploração e pela violência; mas que, 

dialeticamente, tornou-se “uma explosão 

criadora” de algo novo, singular, como indi-

cava Lélia Gonzalez (2020). Uma realidade 

que, seguindo as perspectivas da autora, vai 

além do fenômeno da chamada Diáspora 

Africana, e que é, em si mesma, a expressão 

particular e em movimento das mudanças 

forjadas no mundo desde 1492, pela invasão 

e violência coloniais nas Américas. Diz ela: 

“Partindo de uma perspectiva histórica e cul-

tural, é importante reconhecer que a expe-

riência amefricana se diferenciou daquela 

dos africanos que permaneceram em seu 

próprio continente” (Gonzalez, 2020, p. 136). 

Assim, entendemos que, nessa pers-

pectiva, considerar a gênese histórica das 

contradições que se apresentam, no nosso 

tempo, como problemas a serem supera-

dos, leva também às suas raízes fincadas 

na dependência econômica e na subordi-

nação à dinâmica global do capital imperia-

lista. Subordinação que recria, transforma 

e renova os mecanismos colonialistas de 

dominação, assim como estabelece tantos 

outros mecanismos de hierarquização e 

opressão, fundamentais à existência do capi-

tal como relação social. Isso posto, demarca-

mos como categorias de análise essenciais 

para a elaboração teórica proposta: supe-

rexploração, racismo, sexismo e reprodução 

social (Souza, 2020; 2023).

Ao ter como objetivo abrir uma interlo-

cução com o pensamento de Lélia Gonzalez, 

a partir dos elementos elencados, a orien-

tação deste exercício vem em duas pergun-

tas-chave que se movem dialeticamente: 



59

[  EXTRAPRENSA  ]Extraprensa, São Paulo, v. 18, n. 1, p. 56 – 73, jul./dez. 2024

Lélia Gonzalez e a relação entre feminismo e marxismo na “Améfrica”Cristiane Luiza Sabino de Souza
﻿
﻿

como os feminismos negros, em particular 

a proposição de um feminismo afro-latino-

-americano de Lélia Gonzalez, contribuem 

para o desenvolvimento e o avanço do mar-

xismo? Como o marxismo pode impulsio-

nar uma teoria feminista que caminhe num 

sentido de unidade para o fomento à luta 

radical contra as estruturas de exploração 

e dominação em suas múltiplas dimensões 

e manifestações globais? Não temos dúvidas 

do quanto o legado de Lélia Gonzalez pode 

nos orientar nessa busca. 

Lélia Gonzalez e o feminismo 
afro-latino-americano

Quem foi Lélia Gonzalez?

Lélia Gonzalez nasceu em 1º de feve-

reiro de 1935, filha de uma família operá-

ria de Minas Gerais no Brasil; a penúltima 

de dezoito irmãos. Ainda adolescente, em 

1942, mudou-se para o Rio de Janeiro, onde 

um dos irmãos trabalhava como jogador 

de futebol. No Rio de Janeiro, foi colocada 

para trabalhar como babá, destino de grande 

parte das meninas e mulheres negras sob 

a divisão sociossexual e racial do trabalho 

no Brasil (situação que a instiga nas suas 

análises anos depois).

A posição social do irmão e seu inte-

resse pelos estudos a possibilita ingressar 

em um dos mais apreciados colégios do 

Rio de Janeiro, o Colégio Pedro II, depois 

na Universidade Estadual do Rio de 

Janeiro (UERJ), onde graduou-se em histó-

ria e geografia, depois filosofia. Tornou-se 

professora da rede pública e fez mestrado 

em comunicação e em antropologia. Foi pro-

fessora da Pontifícia Universidade Católica 

do Rio de Janeiro (PUC-Rio) e fez doutorado 

em antropologia política na Universidade 

de São Paulo (USP). Teve uma ampla traje-

tória acadêmica, a partir da qual se apro-

ximou do marxismo, da psicanálise, do 

pan-africanismo, e traçou elaborações que 

muitos dos que estudam a sua obra caracte-

rizam como gênese da epistemologia deco-

lonial formulada no final dos anos de 1990 

(Ratts; Rios, 2010; Rios; Lima, 2020).

Gonzalez tem também uma vasta 

trajetória como militante dos movimentos 

negros no Brasil. Sempre esteve muito ativa 

nos diversos movimentos de mulheres, em 

especial das mulheres organizadas nos bair-

ros e favelas. Também foi tradutora de tex-

tos na língua francesa, acessou uma vasta 

bibliografia, então inédita no Brasil, viajou 

por muitos países, inclusive do continente 

Africano, travou contato com lideranças 

negras estadunidenses e latino-americanas. 

Tendo vivido e se formado politica-

mente num contexto de Ditadura Civil 

Militar no Brasil (1964 a 1986), a luta pela 

redemocratização e contra o autorita-

rismo moldou a militância política de Lélia. 

Atuou na construção do Movimento Negro 

Unificado (1978)2, junto a um amplo grupo 

de homens e mulheres negras que 

2	 O Movimento Negro Unificado (MNU) é uma 
organização pioneira na luta do Povo Negro no 
Brasil. Fundado no dia 18 de junho de 1978 e lançado 
publicamente no dia 7 de julho desse mesmo ano, em 
evento nas escadarias do Theatro Municipal de São 
Paulo, em pleno regime militar. O ato representou 
um marco referencial histórico na luta contra a dis-
criminação racial no país e teve a participação, entre 
outros, de Lélia Gonzalez e Abdias Nascimento. Para 
mais informações, acessar: https://mnu.org.br/mnu/.



60

[  EXTRAPRENSA  ]Extraprensa, São Paulo, v. 18, n. 1, p. 56 – 73, jul./dez. 2024

Lélia Gonzalez e a relação entre feminismo e marxismo na “Améfrica”Cristiane Luiza Sabino de Souza
﻿
﻿

denunciaram o racismo e o mito da democra-

cia racial no Brasil. Num cenário de censura, 

perseguições, prisões, exílios e assassinatos 

de intelectuais e militantes, sob a ideologia 

anticomunista da Ditadura, Gonzalez teve as 

suas atividades monitoradas pelas institui-

ções militares, sobretudo as suas interações 

com grupos formados por estudantes que 

liam de maneira clandestina as obras ou 

manuais marxistas que chegavam ao país 

(Barreto, 2005; Ratts; Rios, 2010).

Na década de 1980, Gonzalez atuou 

como assessora parlamentar constituinte e 

teve papel importante no destaque da questão 

racial nos debates travados para a elabora-

ção do texto da Constituição Democrática 

de 1988 do Brasil, confrontando as tendên-

cias de expressiva parte dos representantes 

políticos ali presentes de reproduzirem o 

mito da democracia racial.

Lélia Gonzalez teve uma vida muito 

interessante, com experiências diversas, que 

não cabem ser esmiuçadas nesta exposição, 

que pode ser mais bem estudada na sua bio-

grafia (Ratts; Rios, 2010) e na sua própria 

obra. A escolha aqui é por ressaltar que na 

sua obra transparece, como substância e 

guia, a análise e desmistificação de toda a 

sua trajetória, que reconhece como a traje-

tória comum das mulheres “amefricanas” e 

ameríndias. Como uma mulher negra, filha 

da classe trabalhadora, de origem mestiça 

(pai negro e mãe indígena), que sofreu dire-

tamente as violências da exploração e da 

opressão de raça e sexo, forjou-se como 

ativa combatente dessas mesmas violên-

cias, teórica e politicamente.

Lélia faleceu em 10 de julho de 1994 e 

nos deixou um legado enorme de proposi-

ções teóricas que contribuem para entender 

o Brasil, na sua unidade latino-americana e 

nos auxiliam a pensar a dinâmica do capital 

do ponto de vista daquelas que são mais 

profundamente submetidas aos mecanismos 

de exploração e dominação impostos por 

essa sociabilidade. Lélia nos ensina que, ao 

olharmos a situação das mulheres negras e 

indígenas, sob as determinações históricas 

de raça, sexo e classe, podemos desvendar 

não apenas sua singularidade, mas encon-

trar mediações para explicitar a totalidade 

das relações contraditórias e seus níveis 

de complexidade. Ademais, sua militância 

ativa frente aos problemas do seu tempo é 

uma grande inspiração para seguirmos com 

a sua/nossa luta.

Lélia Gonzalez: uma intelectual 
latino-americana no debate sobre 
a particularidade do racismo

Gonzalez se forma e elabora teo-

ricamente no contexto das décadas de 

1960-1980, no qual tanto o debate sobre 

o caráter particular do desenvolvimento 

capitalista na América Latina em alta, com 

as teorias da dependência, quanto o debate 

sobre o caráter do racismo no Brasil e as 

opressões sexuais estavam efervescentes. 

A autora contribuiu para todos esses deba-

tes e é por isso que destacamos que Lélia 

deve ser reconhecida como parte do pen-

samento social crítico latino-americano, 

do qual fazem parte autores marxistas ou 

não. Nisso, expressa o pensamento social 

negro latino-americano, que se debruçou 

para entender as particularidades desse 

território, tomando o racismo como um 

elemento de análise fundamental. 

Outro ponto que a coloca nessa tra-

dição é o fato de que, na contratendên-

cia de muitos intelectuais brasileiros, que 



61

[  EXTRAPRENSA  ]Extraprensa, São Paulo, v. 18, n. 1, p. 56 – 73, jul./dez. 2024

Lélia Gonzalez e a relação entre feminismo e marxismo na “Améfrica”Cristiane Luiza Sabino de Souza
﻿
﻿

seguem de costas para a América Latina, 

Lélia reforça o caráter latino-americano do 

Brasil. Foi uma autora latino-americanista 

que tinha por princípio teórico e político a 

crítica ao imperialismo e a reivindicação da 

América Latina como uma sociedade única. 

Seus esforços foram para explicitar 

a existência do racismo no Brasil, ainda 

fortemente negado pelo mito da demo-

cracia racial, como ele opera nas relações 

sociais e as suas manifestações particulares. 

O racismo no Brasil é, na sua concepção, 

um racismo por denegação, cujas raízes 

remontam das características da coloniza-

ção ibérica nesse território e difere das suas 

manifestações em outros países racistas, 

como os Estados Unidos ou a África do Sul, 

nos quais se manifesta de forma aberta. 

De acordo com Gonzalez, a ideia de raças 

humanas distintas já fazia parte das relações 

sociais ibéricas (Portugal e Espanha) e, com a 

colonização das Américas, é potencializada 

como uma ideologia de dominação para justi-

ficar a barbaridade contra indígenas e contra 

os africanos traficados como escravizados 

na sociedade escravista-colonial imposta 

nesse território. 

No aprofundamento das suas análi-

ses sobre o caráter particular do racismo 

nos países de colonização ibérica, do mito 

da democracia racial e das dimensões do 

sexismo nas relações sociais, Lélia aproxi-

mou-se também da psicanálise. Utiliza-se 

então de conceitos como o de denegação 

para explicar o processo social de negação 

do negro e do indígena na cultura brasileira, 

que ao mesmo tempo os deseja e os reco-

nhece, portanto, os afirma. Nesse sentido, 

denegação é, para Gonzalez, uma caracte-

rística própria do racismo nas sociedades de 

colonização ibérica, expressa um processo 

de negação e defesa em relação àquilo que 

de fato é constitutivo dessa cultura. 

O racismo latino-americano é suficiente-

mente sofisticado para manter negros e 

índios na condição de segmentos subordi-

nados no interior das classes mais explo-

radas, graças à sua forma ideológica mais 

eficaz: a ideologia do branqueamento. 

Veiculada pelos meios de comunicação de 

massa e pelos aparelhos ideológicos tradi-

cionais, ela reproduz e perpetua a crença 

de que as classificações e os valores do 

Ocidente branco são os únicos verdadei-

ros e universais. Uma vez estabelecido, 

o mito da superioridade branca demons-

tra sua eficácia pelos efeitos de estilha-

çamento, de fragmentação da identidade 

racial que ele produz: o desejo de embran-

quecer (de “limpar o sangue”, como se diz 

no Brasil) é internalizado, com a simultâ-

nea negação da própria raça, da própria 

cultura (Gonzalez, 2020, p. 119).

Gonzalez dialoga com autores que 

manejam criticamente as contribuições 

teóricas do campo da psicanálise e do mar-

xismo, como Frantz Fanon, e aponta que o 

racismo na América Latina expressa uma 

neurose cultural. As naturalizadas cons-

truções sociais sobre o negro, em geral, e 

sobre a mulher negra, em particular, ao 

mesmo tempo que negam a existência do 

racismo, dizem sobre o que é o negro e qual 

o seu lugar na sociedade. Para explicar essa 

dinâmica, aponta como o negro sempre fora 

falado e determinado pelo outro, o autode-

nominado branco. Vários são os estudos de 

brancos dizendo sobre os negros, alguns até 

denunciando o racismo, mas eivados pelo 

ato de falar pelo negro, de constituí-lo no 

outro, de infantilizá-lo (infans, de Lacan) e 

de silenciá-lo de toda maneira. 



62

[  EXTRAPRENSA  ]Extraprensa, São Paulo, v. 18, n. 1, p. 56 – 73, jul./dez. 2024

Lélia Gonzalez e a relação entre feminismo e marxismo na “Améfrica”Cristiane Luiza Sabino de Souza
﻿
﻿

Ao considerar essa dinâmica de domi-

nação, Gonzalez critica a teoria social bra-

sileira por incorporar raça e gênero numa 

perspectiva economicista, com a conclusão 

de que as opressões de raça e gênero são 

meros subprodutos das relações de classe. 

Aponta como para essa teoria social, a 

mulher negra é vista no lugar da alienação, 

como amortecedora de conflitos ou vítima 

da sociedade colonial. Nisso também critica 

um suposto economicismo de alguns autores 

marxistas, como Clovis Moura e Hamilton 

Cardoso, argumentando sobre os limites da 

perspectiva teórica que entende a prima-

zia da luta de classes, tal qual formulada 

hegemonicamente pelo marxismo, frente 

aos desafios da superação do racismo. Para 

Gonzalez, a redução dos aspectos da aliena-

ção racial à consciência de classe e à suposi-

ção de que poderia ser modificada por meio 

dos processos políticos que impulsionem o 

reconhecimento da realidade – sobretudo 

pela consciência da luta de classes – não pos-

sibilitam chegar ao cerne do racismo. Para a 

autora, é necessário entender o racismo tam-

bém na conformação do inconsciente social. 

O fato é que, enquanto mulheres negras, 

sentimos a necessidade de aprofundar 

nossa reflexão, em vez de continuarmos 

na reprodução e repetição dos modelos 

que nos eram oferecidos pelo esforço 

de investigação das ciências sociais. Os 

textos só nos falavam da mulher negra 

numa perspectiva socioeconômica que 

elucidava uma série de problemas pro-

postos pelas relações raciais. Mas ficava 

(e ficará) sempre um resto que desafiava 

as explicações. E isso começou a nos inco-

modar. Exatamente a partir das noções 

de mulata, doméstica e mãe preta que 

estavam ali, nos martelando com sua 

insistência… (Gonzalez, 2020, p. 69).

Cristalizadas pela cultura dominante 

como a mãe preta, a mulata ou a domés-
tica, as mulheres negras são, para Gonzalez, 

contraditoriamente à essa lógica, uma força 

social vital e exercem um papel fundamen-

tal na formação social brasileira. Embora 

negadas e invisibilizadas pelo racismo, são 

aquelas que detêm a memória, que rom-

pem a linguagem dominante e têm no coti-

diano uma potência subversiva, por meio da 

cultura, da linguagem, da história oral, do 

samba, da arte. 

Potência subversiva que se materia-

liza por meio da sua atuação em diferentes 

espaços, como a casa dos patrões – onde 

adentram como babás, empregadas domés-

ticas etc. – nas suas comunidades, famílias 

e outros lugares, como terreiros e escolas 

de samba. Foram elas quem inseriram na 

casa grande a linguagem africana, a cul-

tura africana, que transmitem aos filhos dos 

senhores brancos, aquilo que se sintetiza 

como cultura nacional, brasilidade. Nisso se 

se expressa na construção de um “pretuguês” 

no Brasil, que existe como substância da lín-

gua desenvolvida nesse território, ao revés 

das determinações oficiais (Gonzalez, 2020). 

Em síntese, Lélia Gonzalez buscou 

explicar a especificidade do racismo no 

Brasil e na América Latina, que tem dis-

tinções das manifestações do racismo nos 

Estados Unidos, embora ambos se estru-

turem num processo comum. O racismo 

nesses trópicos coloca para ameríndios e 

“amefricanos”, como ela denominou, outros 

e complexos desafios. Aqui, devendo ter 

o mesmo horizonte anticapitalista, a luta 

passa por reconhecer tanto a existência e 

as características do racismo, quanto por 

reconhecer o dinamismo das relações de 

dominação imperialistas sobre a América 



63

[  EXTRAPRENSA  ]Extraprensa, São Paulo, v. 18, n. 1, p. 56 – 73, jul./dez. 2024

Lélia Gonzalez e a relação entre feminismo e marxismo na “Améfrica”Cristiane Luiza Sabino de Souza
﻿
﻿

Latina e suas consequências para os sujei-

tos históricos rebaixados pelo processo de 

hierarquização racial e sexual. Para Lélia, o 

racismo na América Latina tem especifici-

dade na sua negação, que ao mesmo tempo 

possibilita que ele seja internalizado e repro-

duzido pela sociedade como um todo. Assim, 

atuando como um regulador das relações 

sociais diante da dependência e da domi-

nação imperialista que denotam a dinâmica 

dessas relações. 

A perspicácia da análise de Lélia 
Gonzalez diante da dinâmica da 
realidade e suas contribuições 
para o feminismo

No Brasil, Lélia Gonzalez é a precur-

sora da análise que articula classe, raça e 

sexo e o faz numa perspectiva muito mais 

ampla e vinculada à luta anticapitalista do 

que muitas das suas sucessoras. Gonzalez, 

assim como Angela Davis, trabalhava com a 

proposição da análise das mútuas estruturas 

de exploração e dominação antes mesmo que 

essa metodologia de análise fosse sintetizada 

no conceito de interseccionalidade, pro-

posto por Kimberlé Crenshaw (1989)3. Para 

Gonzalez e Davis, classe, raça e sexo expres-

sam dimensões distintas e inseparáveis da 

exploração e dominação na sociedade capita-

lista. Com isso, suas elaborações, sem dúvi-

das, enriquecem tanto o feminismo quanto 

3	 Conceituação presente no documento apresen-
tado para o encontro de especialistas em aspectos da 
discriminação racial relativos ao gênero, em 1989, 
denominado: “Demarginalizing the Intersection 
of Race and Sex: A Black Feminist Critique of 
Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and 
Antiracist Politics”.

o marxismo, mas, sobretudo, contribuem 

para alargar a análise da totalidade social4. 

Foi no contexto dos anos 1970 que 

Lélia amadureceu suas experiências pro-

fissionais, como professora e militante. Esse 

é um contexto no qual a chamada segunda 

onda do feminismo5 ganha proeminência 

no Brasil, como um novo feminismo que 

avança nas elaborações sobre as opressões 

e a desigualdade e na luta pelos direitos das 

mulheres; mas que, embora seja bastante 

diverso do ponto de vista teórico, predomi-

nam análises que apartam classe e gênero/

sexo, concebendo-os como sistemas distintos 

de dominação, os quais não podem ser expli-

cados pelo mesmo método e teoria desenvol-

vidos pelas feministas socialistas com base 

no marxismo, como expressa Millet (1970). 

Assim, muitos dos debates das décadas de 

4	 Nesta exposição, centraremos nossas interlocu-
ções com a obra de Gonzalez, mas é relevante desta-
car o quanto, pelo menos no Brasil, busca-se colocar 
em diálogo as suas elaborações com as proposições de 
Davis, compreendendo como juntas são potentes con-
tribuições para desvendar as relações de classe, raça 
e sexo na sua complexidade. Lélia Gonzalez e Angela 
Davis são contemporâneas, leram uma à outra, esti-
veram juntas em eventos e têm formulações que 
tanto se aproximam, sobretudo em sua base marxista, 
quanto se diferenciam – em relação às respostas que 
cada uma buscou para os problemas específicos das 
suas realidades concretas e aos campos teóricos com 
as quais buscaram elementos explicativos a estes, 
como salienta Barreto (2005). Angela Davis, nos 
Estados Unidos, numa formulação que explicita os 
limites do capitalismo para a resolução dos problemas 
da população negra, evidencia o quanto a sua inclu-
são numa sociedade que se sustenta na desigualdade 
racial, de classe e de sexo, não pode ser plena, con-
cluindo que deve ser a ruptura com o capitalismo o 
horizonte das lutas negras.

5	 Há uma diversidade de propostas e contribuições 
teóricas que compõem o marco da chamada “segunda 
onda feminista”, que nem de longe foi homogênea. 
Para um balanço crítico, sugerimos o artigo de Clare 
Hemmings (2009).



64

[  EXTRAPRENSA  ]Extraprensa, São Paulo, v. 18, n. 1, p. 56 – 73, jul./dez. 2024

Lélia Gonzalez e a relação entre feminismo e marxismo na “Améfrica”Cristiane Luiza Sabino de Souza
﻿
﻿

1960 e 1970, na emergência da chamada 

“segunda onda feminista”, afastaram-se do 

marxismo ao apresentar o argumento de 

que o patriarcado e as opressões sempre 

existiram, que são anteriores ao capitalismo, 

numa perspectiva que se aproxima de uma 

naturalização do patriarcado, sem revelar 

sua complexidade no processo histórico e 

suas particularidades sob o modo de pro-

dução capitalista. 

As elaborações de Gonzalez contestam 

veementemente essa perspectiva dualista, 

entendendo que é equivocada, e identificam 

como a sua introdução nos movimentos de 

mulheres negras resulta num processo de 

maior desconhecimento da realidade e na 

reprodução de um feminismo eurocêntrico, 

que, no fim das contas, reproduz a mesma 

lógica hierárquica e racista. 

Vale notar que esse tipo de afirmação 

caracteriza toda uma tradição ideológica 

não só profundamente deformadora, bem 

como extremamente dicotômica: a do 

macho opressor versus a fêmea oprimida. 

A dialética não tem lugar neste tipo de 

perspectiva. Em consequência, a opres-

são racial e a exploração de classe ficam 

devidamente esquecidas nos porões de 

uma sociedade cujos sistemas de clas-

sificação social e econômico fazem da 

mulher negra o foco, por excelência, de 

sua perversão. Esquecer isso é negar 

toda uma história feita de resistências 

e de lutas, em que essa mulher tem sido 

protagonista graças à dinâmica de uma 

memória cultural ancestral (que nada tem 

a ver com o eurocentrismo desse tipo de 

feminismo). Esquecer isso significa não 

querer ver todo um processo de expro-

priação socioeconômica e de apropria-

ção cultural que as classes dominantes 

brancas têm exercido contra mulheres 

e homens negros deste país (Gonzalez, 

2020, p. 249).

Suas elaborações dialogam e contri-

buem para questionar a concepção euro-

cêntrica de mulher, presente na segunda 

onda feminista, e aponta os equívocos de 

se conceber as desigualdades sexuais a par-

tir de um padrão universal de mulher, sem 

levar em conta a dimensão da racialização 

e as experiências particulares das mulhe-

res negras e da classe trabalhadora. Assim, 

Gonzalez é pioneira no Brasil na constituição 

de um feminismo negro e suas elaborações 

fomentam as bases para a chamada análise 

interseccional que será a marca desse femi-

nismo a partir da década de 1990. 

Gonzalez vivenciou diferentes tensões 

e contradições nos espaços de militância 

feminista e antirracista. Nestes, as mulheres 

negras com suas vidas dinamizadas pelas 

determinações de raça e de gênero, além da 

classe, apresentam a necessidade de ampliar 

as discussões, pautam as suas demandas e 

entram em conflito com as mulheres bran-

cas nos espaços feministas e com os homens 

negros nos espaços de militância antirra-

cistas, permeados também pelo racismo e 

pelo sexismo.

Para Lélia, tais conflitos são provenien-

tes da experiência histórico-cultural comum 

na formação social latino-americana, na qual 

o racismo e o sexismo se tornam estruturais 

formas de exploração e opressão, tensões que 

em maior ou menor medida estarão sempre 

presentes nos espaços de atuação política das 

mulheres negras. Estas, ao reconhecerem 

e trazerem para a discussão o racismo e o 

sexismo, criam o feminismo negro e contri-

buem de maneira mais ampla com a busca 



65

[  EXTRAPRENSA  ]Extraprensa, São Paulo, v. 18, n. 1, p. 56 – 73, jul./dez. 2024

Lélia Gonzalez e a relação entre feminismo e marxismo na “Améfrica”Cristiane Luiza Sabino de Souza
﻿
﻿

das determinações sociais que sustentam 

o capitalismo. 

O lugar em que nos situamos determi-

nará nossa interpretação sobre o duplo 

fenômeno do racismo e do sexismo. 

Para nós o racismo se constitui como a 

sintomática que caracteriza a neurose 

cultural brasileira. Nesse sentido, vere-

mos que sua articulação com o sexismo 

produz efeitos violentos sobre a mulher 

negra em particular (Gonzalez, 2020, 

p. 68, grifo próprio).

Imersa nos espaços de lutas das mulhe-

res e negros(as) no Brasil, Lélia observou 

e analisou o quanto havia hierarquias no 

movimento negro, no movimento feminista 

e, certamente, nos movimentos operários 

liderados por homens brancos. Diante dessas 

hierarquizações, as mulheres negras eram 

sempre rebaixadas, infantilizadas e tomadas 

como sujeitos que não podiam falar por si. 

A autora escreveu sobre isso, apontando o 

quanto o mito da democracia racial incidiu 

no “esquecimento” das dimensões raciais por 

parte das feministas brancas e destacando a 

maior participação e interesse de mulheres 

negras em movimentos étnicos na América 

Latina do que nos movimentos feministas. 

Os conflitos enfrentados pela própria Lélia e 

por suas companheiras negras nos espaços 

de militância foram tomados por ela como 

expressão das contradições que atravessam 

a própria classe trabalhadora, que, diante 

da sua diversidade numa sociedade racista, 

é subsumida pelos mecanismos de domi-

nação racial e sexual, internalizando-os e 

reproduzindo-os. Nas suas palavras:

Mas é exatamente essa participação que 

nos leva à consciência da discriminação 

sexual. Nossos parceiros do movimento 

reproduzem as práticas sexistas do 

patriarcado dominante e tentam nos 

excluir da esfera de decisão do movi-

mento. E é justamente por esse motivo 

que buscamos o movimento de mulheres, 

a teoria e a prática feministas, acreditando 

poder encontrar ali uma solidariedade 

tão cara à questão racial: a irmandade. 

Contudo, o que realmente encontramos 

são as práticas de exclusão e dominação 

racistas […] (Gonzalez, 2020, p. 134).

Diferentemente de outras intelectuais 

brasileiras que não se reconheciam femi-

nistas, como Heleith Safiotti, uma mulher 

branca, grande referência marxista, que 

produziu muitas reflexões sobre gênero e 

classe; ou Beatriz Nascimento, uma intelec-

tual negra não marxista, com importantes 

elaborações sobre o Brasil e, em particular, 

sobre as mulheres negras,  Lélia  afirma-se 

como tal, coloca-se como uma feminista 

negra. E o feminismo negro de Lélia sem-

pre articulou suas reflexões com base numa 

perspectiva de classes sociais formulada  

teórica e politicamente pelo marxista. Isso 

difere Lélia também de outras feministas 

negras brasileiras, que trazem uma análise 

de classe, numa metodologia interseccional, 

mas se distanciam da análise e das propo-

sições políticas do marxismo6. 

6	 Por exemplo, Luiza Bairros, que tem formação 
nos Estados Unidos, ou Sueli Carneiro. Ambas se 
apresentam como feministas negras, de certa forma, 
discípulas de Lélia, mas se diferem dela nas suas for-
mulações. Trazem uma análise de classes que pensa 
as desigualdades, mas muito mais pela perspectiva da 
teoria do poder, de Michel Foucault. Tendência que 
se segue com outras feministas negras brasileiras 
que têm espaço nos debates contemporâneos, como 
Djamila Ribeiro, Carla Akotirene, entre outras.



66

[  EXTRAPRENSA  ]Extraprensa, São Paulo, v. 18, n. 1, p. 56 – 73, jul./dez. 2024

Lélia Gonzalez e a relação entre feminismo e marxismo na “Améfrica”Cristiane Luiza Sabino de Souza
﻿
﻿

Sem a intenção de colocar Lélia numa 

caixa ou enquadrá-la como marxista –  como 

se isso fosse um rótulo, e não um movi-

mento concreto de análise e práxis –, não 

nos equivocamos ao afirmar que a autora 

sempre pensou a categoria classe social como 

estruturante do sistema capitalista, por-

tanto tomando as desigualdades e opressões 

como inerentes ao processo de exploração 

do trabalho e da acumulação do capital. 

Em outros termos, há uma radicalidade na 

forma como Lélia interpreta as desigualda-

des sociais que está assentada na tradição 

teórico-política marxista e suas elaborações 

enriquecem essa tradição. Enriquecimento 

que, se considerarmos o marxismo como 

um campo teórico-político em permanente 

construção e disputa, vem  à medida que a 

autora nos convoca, por exemplo, a analisar 

com profundidade a dinâmica concreta da 

realidade latino-americana e suas parti-

cularidades e a não apenas internalizar e 

transpor elaborações teóricas formuladas 

desde outras realidades.

Nessa perspectiva, observamos seus 

esforços teóricos para elucidar o processo 

econômico e a totalidade das relações sociais 

sob as quais as mulheres negras são subme-

tidas a particulares dimensões da superex-

ploração e da dominação. Para a autora, o 

racismo e o sexismo são formas estruturais 

de opressão e exploração, fundamentais ao 

capital, mas que cria relações sociais nas 

quais homens e mulheres brancos(as) são 

privilegiados de maneira material e/ou sim-

bólica e atuam para a reprodução das ideo-

logias que emanam dessas relações.

[…] o racismo e suas práticas devem ser 

levados em conta nas lutas feministas, 

exatamente porque, como o sexismo, 

constituem formas estruturais de 

opressão e exploração em sociedades 

como a nossa (Gonzalez, 2020, p. 94).

Ao reivindicar a especificidade da 

mulher negra, mais uma vez, Lélia está bus-

cando explicitar a particularidade em vista 

da totalidade social, pois não entende que a 

mulher negra pode se emancipar sem que 

homens negros e toda a classe trabalhadora 

se emancipem. 

Ao reivindicar nossa diferença enquanto 

mulheres negras, enquanto amefricanas, 

sabemos bem o quanto trazemos em nós 

as marcas da exploração econômica e 

da subordinação racial e sexual. Por isso 

mesmo, trazemos conosco a marca da 

libertação de todos e de todas. Portanto, 

nosso lema deve ser: organização já! 

(Gonzalez, 2020, p. 250).

Assim, a organização e a luta das 

mulheres negras é, na sua concepção, a luta 

por todas e todos os explorados e oprimidos. 

Ao tomar para análise a mulher negra, suas 

inserções sociais e as elaborações ideológicas 

que procuram naturalizar a desigualdade a 

que está submetida, Gonzalez faz um exer-

cício de elaboração teórica que evidencia a 

complexidade das contradições da realidade 

e suas determinações de raça, sexo e classe. 

Assim, mostra os mecanismos de dominação, 

sua internalização pela classe dominada e 

quanto essa internalização é necessária à 

reprodução do capital.

Há, portanto, uma radicalidade polí-

tica em Lélia, que entende que a superação 

das opressões de raça e sexo e a explora-

ção econômica de classes está vinculada à 

superação do modo de produção capitalista, 

considerando também a dinâmica imperia-

lista que se impõe sobre a América Latina 



67

[  EXTRAPRENSA  ]Extraprensa, São Paulo, v. 18, n. 1, p. 56 – 73, jul./dez. 2024

Lélia Gonzalez e a relação entre feminismo e marxismo na “Améfrica”Cristiane Luiza Sabino de Souza
﻿
﻿

e coloca elementos particulares às nossas 

lutas pela libertação. Ao refletir sobre os 

caminhos teóricos e políticos necessários à 

libertação, a autora questiona:

Então, porque não abandonar as repro-

duções de um imperialismo que massacra 

não só os povos do continente, mas de 

muitas outras partes do mundo e rea-

firmar a particularidade da AMÉRICA 

como um todo, sem nunca perder a cons-

ciência da nossa dívida e dos profundos 

laços que temos com a África? (Gonzalez, 

2020, p. 137).

Como indicamos anteriormente, 

o feminismo negro, no qual Gonzalez se 

inscreve, recusa a fragmentação binária 

que opõem homens e mulheres de maneira 

homogênea, presente no movimento femi-

nista liberal. Ao reconhecer as experiências 

dos homens negros diante do sistema de 

opressão que os subordina, inferioriza e 

extermina entende que não são eles os seus 

inimigos. Diferentemente das feministas 

brancas da classe média, para as mulheres 

negras das periferias vai além do enfren-

tamento ao patriarcado, e mobilizam-se  

na luta contra a violência policial, contra a 

falta de empregos, contra a fome, a falta de 

moradia, pelo acesso aos serviços de saúde 

etc. Assim, é pela solidariedade fundada na 

experiência histórica comum, mas também 

pela experiência cotidiana compartilhada 

diante da violência, da miséria, do medo e 

da necessidade de resistir que o feminismo 

afro-latino-americano de Gonzales aporta o 

horizonte de emancipação para as mulheres 

negras e para o conjunto das(os) explora-

das(os) e oprimidas(os). 

Na análise da atuação política das 

mulheres negras e indígenas, Gonzalez 

contribuiu para a desmistificação da pre-

tensa homogeneidade da classe trabalhadora 

e sua sobreposição na análise das relações 

de exploração e opressão, tão comum no 

movimento operário liderado por homens 

brancos. Para a autora, a atuação política das 

mulheres negras desenvolve maior capaci-

dade de explicitar a diversidade e a comple-

xidade da classe trabalhadora ao apontarem 

a impossibilidade compreender as relações 

sociais apartando ou hierarquizando suas 

determinações de raça e sexo.

A Amefricanidade e o feminismo 
afro-latino-americano por 
Lélia Gonzalez

Para sintetizar as lutas históricas, de 

mulheres e homens negros, que vêm desde 

o escravismo colonial, Gonzalez propôs a 

categoria político cultural de amefricani-
dade. E diante das relações sociais determina-

das pela classe, pelo racismo e pelo sexismo, 

de maneira inseparável, sua proposta para 

a luta política pela emancipação foi a de um 

feminismo afro-latino-americano.

Para Lélia, a categoria de Amefricanidade 

expressa um processo histórico de lutas e 

resistências negras na diáspora. Uma traje-

tória que se expressa de muitas maneiras e 

segue potente à medida que “amefricanos” 

e ameríndios permanecem na construção 

da resistência contra o sistema vigente de 

exploração e dominação. Para Gonzalez, 

a resistência desdobra-se também com a 

criação do novo. “Daí a minha insistên-

cia com relação à categoria de amefrica-

nidade, que floresceu e se estruturou no 

decorrer dos séculos que marcam a nossa 

presença no continente” (Gonzalez, 2020, 

p. 215). Entendemos que, com essa cate-

goria, Gonzalez expressa a afirmação da 



68

[  EXTRAPRENSA  ]Extraprensa, São Paulo, v. 18, n. 1, p. 56 – 73, jul./dez. 2024

Lélia Gonzalez e a relação entre feminismo e marxismo na “Améfrica”Cristiane Luiza Sabino de Souza
﻿
﻿

humanidade por negros e indígenas, por 

meio das diversas estratégias de disputa 

pelos meios materiais de sobrevivência, pelo 

território, pela linguagem e pelas expressões 

espirituais e subjetivas que deram substân-

cia à nossa formação social.

Já na época escravista ela se manifestava 

nas revoltas, na elaboração de estratégias 

de resistência cultural, no desenvolvi-

mento de formas alternativas de organi-

zação social livre, cuja expressão concreta 

se encontra nos quilombos, cimarrones, 

cumbes, palenques, marronages e maroon 

societies, espraiadas pelas mais diferentes 

paragens de todo o continente. E mesmo 

antes, na chamada América pré-colom-

biana, ela já se manifestava, marcando 

decisivamente a cultura dos olmecas, 

por exemplo. Reconhecê-la é, em última 

instância, reconhecer um gigantesco tra-

balho de dinâmica cultural que não nos 

leva para o outro lado do Atlântico, mas 

que nos traz de lá e nos transforma no 

que somos hoje: amefricanos (Gonzalez, 

2020, p. 125, grifos da autora).

Analisando as diferenças entre as 

relações raciais nos países de colonização 

anglo-saxônica e os de colonização ibérica, 

a autora identifica que segregação racial, 

característica aberta dos primeiros, acaba 

por reforçar a identidade racial dos discrimi-

nados, enquanto o racismo velado a destrói. 

E observa que esse reforço na identidade 

racial incide na produção intelectual negra 

nos países onde ele ocorre, a exemplo dos 

Estados Unidos, onde tal produção é:

caracterizada pelo avanço, autonomia, 

inovação, diversificação e credibili-

dade nacional e internacional, o que 

nos remete a um espírito de profunda 

determinação dados os obstáculos impos-

tos pelo racismo dominante. Mas, como 

já disse antes, é justamente a consciência 

objetiva desse racismo sem disfarces e 

o conhecimento direto de suas práticas 

cruéis que despertam esse empenho, no 

sentido de resgate e afirmação da huma-

nidade e competência de todo um grupo 

étnico considerado “inferior”. A dureza 

dos sistemas fez com que a comunidade 

negra se unisse e lutasse, em diferentes 

níveis, contra todas as formas de opressão 

racista (Gonzalez, 2020, p. 120).

Para Lélia, nos países onde vigora o 

racismo por denegação, a força cultural apre-

senta-se como a melhor forma de resistência 

e a intelectualidade negra é sozinha, desco-

nhecida de seus pares e não reconhecida pela 

intelectualidade branca. A autora observou, 

ainda, outra contradição no que trata das for-

mas político-ideológicas de luta e resistência 

negra na América Latina: “Continuamos pas-

sivos em face da postura político-ideológica 

da potência imperialisticamente dominante 

da região: os Estados Unidos.” (Gonzalez, 

2020, p. 121). Sempre atenta às dinâmicas 

e às mudanças nas estratégias de domina-

ção coloniais-imperialistas e em vista das 

internalizações de pensamento e práticas 

políticas estadunidenses pela intelectuali-

dade e militância negra brasileira, a autora 

problematiza tais internalizações. 

Para Gonzalez, sob a dominação 

imperialista há a reprodução da ideologia 

dominante na própria concepção corrente 

de quem são os negros americanos, donde 

também passa a se internalizar as perspec-

tivas sobre ser americano (que é o estaduni-

dense) e afroamericano (negro dos Estados 

Unidos, que, por ser negro, não é tão ameri-

cano assim). E os demais negros da América 



69

[  EXTRAPRENSA  ]Extraprensa, São Paulo, v. 18, n. 1, p. 56 – 73, jul./dez. 2024

Lélia Gonzalez e a relação entre feminismo e marxismo na “Améfrica”Cristiane Luiza Sabino de Souza
﻿
﻿

Latina e Caribe, o que são? Essa é a questão 

de Lélia perante a dominação imperialista 

dos Estados Unidos nos diversos níveis aca-

dêmicos e na própria da militância negra, 

chamando a atenção para as armadilhas de 

sua linguagem racista. 

Diante disso, a categoria de Amefri-
canidade se contrapõe à reprodução dos 

mecanismos imperialistas de dominação 

e sua linguagem, entre os americanos do 

Sul e caribenhos. Lélia recusa o termo 

afroamericano na perspectiva de que 

ele é um termo restritivo e que reflete a 

reprodução, pelos dominados, das ideias 

dominantes. Ideias que naturalizam a 

submissão aos domínios imperialistas 

estadunidenses. Com amefricanidade, 

pretende desvencilhar das armadilhas 

linguísticas dominantes.

As implicações políticas e cultu-

rais da categoria de amefricanidade 

(Amefricanity) são, de fato, democráti-

cas; exatamente porque o próprio termo 

nos permite ultrapassar as limitações 

de caráter territorial, linguístico e ide-

ológico, abrindo novas perspectivas 

para um entendimento mais profundo 

dessa parte do mundo onde ela se mani-

festa: A AMÉRICA como um todo (Sul, 

Central, Norte e Insular). […] Seu valor 

metodológico, a meu ver, está no fato 

de permitir a possibilidade de resgatar 

uma unidade específica, historicamente 

forjada no interior de diferentes socie-

dades que se formaram numa determi-

nada parte do mundo. […] Ontem como 

hoje, amefricanos oriundos dos mais 

diferentes países têm desempenhado 

um papel crucial na elaboração dessa 

amefricanidade que identifica na diás-

pora uma experiência histórica comum 

que exige ser devidamente conhecida e 

cuidadosamente pesquisada (Gonzalez, 

2020, p. 122-123).

Para a autora, era fundamental 

“Resgatar uma unidade específica, histori-

camente forjada no interior de diferentes 

sociedades que se formaram numa deter-

minada parte do mundo” (Gonzalez, 2020, 

p. 137). E na elaboração sobre o feminismo 

afro-latino-americano, busca sistematizar 

teoricamente os elementos da luta e da 

resistência numa categoria que explicita 

a potencialidade dessa unidade específica. 

A amefricanidade é forjada pela criação 

do novo, pela resistência e preservação da 

humanidade, empreendida pelos negros e 

indígenas, apesar da exploração e da violên-

cia a que foram submetidos pelo escravismo 

colonial e seguem submetidos pela sociedade 

capitalista. Assim, pensar em termos afro-

-latino-americanos é chamar para a luta 

pautada na superação de todas as formas 

de exploração e opressão. 

Como proposta política, que expande 

a perspectiva da luta dos subordinados, 

mediando as particularidades de raça, sexo 

e classe, o feminismo afro-latino-americano 

proposto por Gonzalez pretende ir além na 

apreensão da dimensão estritamente eco-

nômica da superexploração e do racismo. 

Como uma grande pensadora latino-ame-

ricana, que fazia articulações teóricas com 

forte imaginação sociológica e pensava com 

autonomia, Gonzalez abriu caminhos para 

avançarmos na investigação da realidade 

complexa e contraditória em que vivemos. 

Suas contribuições nos provocam a mirar pro-

fundamente as múltiplas determinações da 

realidade concreta, a totalidade das relações 

sociais, complexificando a análise em vista 

da relação dialética entre raça, sexo e classe.



70

[  EXTRAPRENSA  ]Extraprensa, São Paulo, v. 18, n. 1, p. 56 – 73, jul./dez. 2024

Lélia Gonzalez e a relação entre feminismo e marxismo na “Améfrica”Cristiane Luiza Sabino de Souza
﻿
﻿

Considerações finais

Nesta exposição, elencamos elementos 

do pensamento de Lélia Gonzalez e suas pro-

posições teóricas e políticas que contribuem 

para pensarmos um diálogo crítico entre 

feminismo e marxismo. Intentamos refletir 

sobre sua contribuição para avançarmos na 

construção de uma teoria unitária capaz de 

explicitar a complexidade da realidade social 

com suas múltiplas e complexas dimen-

sões. Ressaltamos também a radicalidade 

de Lélia Gonzalez na compreensão da prá-

xis política necessária diante da sociedade 

colonial-capitalista. 

Com as elaborações de Gonzalez e suas 

provocações à luta política, reforçamos a 

nossa premissa de que o racismo, estando 

enraizado na dominação colonialista e impe-

rialista, exige ser situado histórica e geo-

politicamente na realidade concreta sob a 

qual se manifesta.

O estudo da obra de Gonzalez nos 

ajuda a reforçar a perspectiva crítica e 

dialética, fundada no marxismo, a par-

tir da qual nos debruçamos na investiga-

ção do racismo e suas diversas formas de 

manifestação. Formas que são o ponto de 

partida, que aparecem como singulares, 

individuais, fragmentadas, e só no processo 

de investigação das suas múltiplas deter-

minações pode-se evidenciar a complexi-

dade de sua relação com a reprodução da 

sociedade capitalista (Souza, 2020; 2021). 

As proposições de Lélia Gonzalez refor-

çam a necessidade de demarcar a análise 

do racismo e do sexismo e classes sociais na 

história e na totalidade das relações sociais. 

Reforça, assim, a ultrapassagem: do campo 

reduzido do essencialismo identitário; da 

fragmentação e individualização liberal; 

do economicismo engessado.

A perspectiva dialética, para a qual 

a autora nos convoca, deve ser capaz de 

evidenciar as conexões dinâmicas e com-

plexas do racismo, do sexismo e da luta de 

classes com a produção e reprodução da 

vida subordinada à forma mercadoria na 

sociedade capitalista. Ou seja, evidenciar as 

relações centradas na propriedade privada 

dos meios de produção e da riqueza, bem 

como as formas políticas e jurídicas corres-

pondentes. Só assim pode-se explicitar as 

suas determinações no conjunto das relações 

sociais em análise. 

Lélia Gonzalez nos deixou contribui-

ções fundamentais nesse sentido e devemos 

ler a sua obra buscando as interlocuções pos-

síveis, a partir do seu legado, para responder 

aos problemas do nosso tempo. É por isso que 

reiteramos a sua contribuição para a cons-

trução de um marxismo que possa avançar 

no desenvolvimento teórico e político de um 

feminismo afro-latino-americano. Seguimos, 

por meio de suas contribuições, na busca 

de uma teoria unificada7 e capaz de com-

preender a totalidade social contraditória e 

fomentar um programa político que vise à 

luta radical contra as indissociáveis formas 

de exploração e dominação. 

7	 Sobre a perspectiva da construção de uma teo-
ria unificada, a título de indicação para posterior 
elaboração, também identificamos convergências 
das ideias de Gonzalez com as propostas das auto-
ras que se debruçam sobre a teoria da reprodução 
social proposta por Lise Vogel (2022) e debatida por 
autoras como Tithi Bhattacharya (2019) e Cinzia 
Arruzza (2015).



71

[  EXTRAPRENSA  ]Extraprensa, São Paulo, v. 18, n. 1, p. 56 – 73, jul./dez. 2024

Lélia Gonzalez e a relação entre feminismo e marxismo na “Améfrica”Cristiane Luiza Sabino de Souza
﻿
﻿

[  CRISTIANE LUIZA SABINO DE SOUZA  ] 

Doutora em Serviço Social. Professora Adjunta no 

Departamento de Serviço Social da Universidade 

Federal de Santa Catarina (UFSC). Integrante 

do Instituto de Estudos Latino-Americanos 

(IELA/UFSC). Tem como foco de pesquisa: 

América Latina, dependência e superexploração; 

questão racial e questão agrária no Brasil. 

E-mail: crisabino1@gmail.com



72

[  EXTRAPRENSA  ]Extraprensa, São Paulo, v. 18, n. 1, p. 56 – 73, jul./dez. 2024

Lélia Gonzalez e a relação entre feminismo e marxismo na “Améfrica”Cristiane Luiza Sabino de Souza
﻿
﻿

Referências

ARRUZZA, Cinzia. Considerações sobre gênero: reabrindo o debate sobre patriarcado e/ou 

capitalismo. Revista Outubro, [s. l.], n. 23, 2015. Disponível em: http://outubrorevista.com.

br/wp-content/uploads/2015/06/2015_1_04_Cinzia-Arruza.pdf. Acesso em: 5 ago. 2023.

BARRETO, Raquel de Andrade. Enegrecendo o feminismo ou feminizando a raça: 

narrativas de libertação em Angela Davis e Lélia Gonzalez. 2005. Dissertação (Mestrado 

em História Social da Cultura) – Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro, 

Rio de Janeiro, 2005. Disponível em: http://www.dominiopublico.gov.br/pesquisa/

DetalheObraForm.do?select_action=&co_obra=37196. Acesso em: 23 mar. 2025.

BHATTACHARYA, Tithi. O que é a teoria da reprodução social? Revista Outubro, [s. l.], 

n. 32, v. 1, set. 2019. Disponível em: http://outubrorevista.com.br/o-que-e-a-teoria-da-

reproducao-social/. Acesso em: 25 mar. 2025.

CRENSHAW, Kimberlé. Demarginalizing the Intersection of Race and Sex: A Black 

Feminist Critique of Antidiscrimination Doctrine, Feminist Theory and Antiracist Politics. 

University of Chicago Legal Forum, Chicago, v. 1989, n. 1, p. 139-167, 1989. Disponível em: 

https://chicagounbound.uchicago.edu/uclf/vol1989/iss1/8/. Acesso em: 14 abr. 2025.

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, intervenções e 

diálogos. Rio de Janeiro: Zahar, 2020.

HARTAMANN, Heidi. The unhappy marriage of marxismo and feminism: Towards a 

more progressive union. Capital and Class, [s. l.], n. 8, p 1-33, 1979. Disponível em: https://

web.ics.purdue.edu/~hoganr/SOC%20602/Hartmann_1979.pdf. Acesso em: 17 abr. 2025

HEMMINGS, Clare. Contando estórias feministas. Estudos Feministas, Trindade, v.  17, 

n. 1, p. 215-241, 2009. DOI: https://doi.org/10.1590/S0104-026X2009000100012

MILLET, Kate. Sexual politics. New York: Ballantine Books, 1970.

RATTS, Alex; RIOS, Flávia. Lélia Gonzalez. São Paulo: Selo Negro, 2010.

RIOS, Flávia; LIMA, Marcia (org.). Introdução. In: GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo 

afro-latino-americano: ensaios, intervenções e diálogos. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. p. 9-21.

SOUZA, Cristiane Luiza Sabino de. Racismo e luta de classes na América Latina: as veias 

abertas do capitalismo dependente. São Paulo: Hucitec, 2020.

http://outubrorevista.com.br/wp-content/uploads/2015/06/2015_1_04_Cinzia-Arruza.pdf
http://outubrorevista.com.br/wp-content/uploads/2015/06/2015_1_04_Cinzia-Arruza.pdf
http://www.dominiopublico.gov.br/pesquisa/DetalheObraForm.do?select_action=&co_obra=37196
http://www.dominiopublico.gov.br/pesquisa/DetalheObraForm.do?select_action=&co_obra=37196
http://outubrorevista.com.br/o-que-e-a-teoria-da-reproducao-social/
http://outubrorevista.com.br/o-que-e-a-teoria-da-reproducao-social/
https://chicagounbound.uchicago.edu/uclf/vol1989/iss1/8/
https://web.ics.purdue.edu/~hoganr/SOC%20602/Hartmann_1979.pdf
https://web.ics.purdue.edu/~hoganr/SOC%20602/Hartmann_1979.pdf


73

[  EXTRAPRENSA  ]Extraprensa, São Paulo, v. 18, n. 1, p. 56 – 73, jul./dez. 2024

Lélia Gonzalez e a relação entre feminismo e marxismo na “Améfrica”Cristiane Luiza Sabino de Souza
﻿
﻿

SOUZA, Cristiane Luiza Sabino de. Marx e o estudo da questão racial: elementos para uma 

análise desde a América Latina. Revista Fim do Mundo, Marília, v. 2, n. 4., p. 10-14, 2021. 

DOI: https://doi.org/10.36311/2675-3871.2021.v2n4.p10-14 

SOUZA, Cristiane Luiza Sabino de. A indissociabilidade entre racismo e superexploração 

da força de trabalho no capitalismo dependente. Revista Serviço Social e Sociedade, São 

Paulo, v. 146, n. 1, p. 16-35, 2023. DOI: https://doi.org/10.1590/0101-6628.301

VOGEL, Lise. Marxismo e a opressão às mulheres: rumo a uma teoria unitária. São Paulo: 

Expressão Popular, 2022.


