# Encenação da realidade: fim ou apogeu da ficção?

Reality scenario: the end or acme of fiction?

■ VERA LÚCIA FOLLAIN DE FIGUEIREDO\*

## **RESUMO**

A partir das duas últimas décadas do século XX, ganha proeminência a vertente de pensamento que minimiza o caráter referencial do discurso histórico, diluindo as fronteiras entre história, mito e ficção. Afirma-se a ideia de que todos vivemos na ficção e no narrativo, não havendo razão para o antropólogo atribuir ao objeto de sua investigação um tempo mítico essencialmente diferente do seu. Por outro lado, acentua-se a inquietação, despertada pelo avanço tecnológico, com a "ficcionalização de tudo". O texto parte dessa tensão, que pontua as teorias contemporâneas, para pensar os novos regimes da ficção na atualidade, tomando como objeto de análise filmes de Eduardo Coutinho e Maria Augusta Ramos.

Palavras-chave: ficção, realismo, narrativa

### **ABSTRACT**

Starting in the past two decades of the XX century, the current of thought that minimizes the referential character of historic discourse rises to an outstanding position, which is a factor leading to the dilution of history, myth and fiction frontiers. The idea that everyone lives in fiction is being settled then, there being no reason for the anthropologist to assign to the object of his investigation, a mythical time different from his own. On the other hand, anxiety by the "fictionalization of everything" is increasing. The text starts from this tension, which punctuates contemporary theories, to ponder on the new current fiction regimes, and it takes Eduardo Coutinho's and Maria Augusta Ramos' films as the object of analysis.

Keywords: fiction, realism, narration

\* Professora Associada do Departamento de Comunicação Social da PUC-Rio e pesquisadora do CNPq.



"AS PRIMEIRAS DÉCADAS do século XX, em meio a uma Europa convulsionada pelos acontecimentos que desencadearam as duas guerras mundiais, agitada pela aceleração do ritmo da vida urbana e pelas inovações técnicas, as vanguardas recorreram à montagem de elementos disjuntivos para produzir efeitos perturbadores e chocantes, valorizando a categoria do espaço em contraposição à de tempo. Priorizavam a dimensão da simultaneidade em detrimento da temporalidade narrativa convencional que, imprimindo às obras o caráter de um todo integrado, lhes parecia comprometida demais com o sistema de valores burgueses. Em consonância com este novo espírito, certas peças da música de Schoenberg, por exemplo, se reduziam a aforismos musicais de poucos segundos de duração, minimizando-se a ideia de transcurso em favor da noção sincrônica de presença. Na literatura, nas artes plásticas e no cinema, realizou-se uma cruzada contra o efeito hipnótico da figuração e da estética referencial e mimética, bem como contra «o álibi da objetividade», que encobriria a adesão a um humanismo abstrato a serviço da racionalidade voltada para fins pragmáticos. Para as vanguardas, a obra de arte conteria o real, e não a sua representação, ideia que abria caminho para uma outra concepção de realismo, ligada à abolição da distância entre arte e práxis vital, concebendo-se a obra de arte como objeto integrado na esfera de produção industrial, seja pela absorção das novas técnicas, seja pelo uso dos novos materiais ou então pelo reaproveitamento do objeto fabricado em série - o que significava rejeitar o comportamento contemplativo associado à fruição da arte autônoma e também o simples comportamento consumista estimulado pela cultura de massa.

Cabe lembrar que, em 1921, Jean Epstein, em *Bonjour Cinéma*, opunha-se ao cinema narrativo, considerando que a fábula, no sentido aristotélico, a lógica das ações ordenadas, contradiz a vida, que, segundo ele, não conheceria histórias, só situações abertas em todas as direções. O cinema, como a arte da verdade, se submeteria a outra lógica, a da máquina que não quer construir histórias, mas registrar uma infinidade de movimentos. A arte das imagens, ao invés de valorizar a trama, enfatizaria o efeito sensível do espetáculo, revogando a velha ordem mimética. Assim, a técnica de montagem que apontava para o hiato entre o signo e o referente e evidenciava descontinuidades tornou-se o princípio básico da arte vanguardista. Nesse sentido, Roland Barthes (1984) observa que o teatro de Brecht, trabalhando com quadros sucessivos, colocaria toda carga significativa sobre cada cena e não sobre o conjunto, sendo que o mesmo valeria para Eisenstein – seus filmes seriam uma contiguidade de episódios, cada um deles absolutamente significativo:



A força primária de Eisenstein reside nisto: cada imagem não é maçante, não se é obrigado a esperar pela seguinte para compreender e se encantar; nenhuma dialética (o tempo da paciência necessário para certos prazeres), mas um júbilo contínuo, feito da adição de instantes perfeitos (Barthes, 1984:83).

O modo de percepção instantâneo foi também o que buscou Walter Benjamin (2006) no projeto das *Passagens*, ao evitar a argumentação linear, optando pelo descontínuo e o fragmentário, justapondo ideias, observações e citações¹. Diz Benjamin: "Método deste projeto: montagem literária. Não tenho nada a dizer. Somente a mostrar" (2006: 502). E ainda: "Este trabalho deve desenvolver ao máximo a arte de citar sem usar aspas. Sua teoria está intimamente ligada à da montagem" (Ibid.: 500).

Nos anos 50, o nouveau roman deu continuidade ao movimento de dissolução do romanesco iniciado pelas vanguardas, rejeitando o personagem clássico e a temporalidade cronológica e causal, substituindo-a por um tempo suspenso. Alain Robbe-Grillet (1969) define, então, o nouveau roman como uma escola do olhar, que propõe o romance objetivo. Trata-se de um novo realismo, que privilegia a descrição para valorizar as superfícies dos gestos e dos objetos, desviando-se da dimensão da profundidade. Paralelamente, o realismo clássico se afirmava no cinema neorrealista europeu do pós-guerra por um outro viés, diverso daquele dos filmes hollywoodianos. O neorrealismo italiano, que exerceu grande influência sobre o Cinema Novo brasileiro, recorreu a temas relacionados aos problemas sociais, a filmagens fora de estúdio e a atores não profissionais: buscando a economia dos meios técnicos, acabou por apagar as marcas da enunciação, o que, de certa forma, o aproximou do formato do realismo convencional. Na literatura latino-americana, as profundas contradições sociais e a modernização incompleta deram origem tanto ao neorrealismo da década de 1930, com sua ênfase nas questões sociais e econômicas, quanto, posteriormente, ao chamado «realismo de outra realidade», que procurava escapar da lógica da narrativa clássica para ver com olhos livres nossa realidade multitemporal.

Por outro lado, com os avanços técnicos, a estética fragmentária a que as vanguardas recorreram para provocar o espectador foi se tornando familiar ao grande público. À fragmentação que preside as páginas dos jornais, com suas histórias contíguas que só têm em comum a simultaneidade no tempo, se seguiram, na esfera da cultura midiática, muitas outras formas de justaposição de imagens e textos, com as quais se passou a conviver diariamente. Domesticadas pela publicidade e pelo vídeo musical, além de expandidas pelas diversas técnicas de mixagem e sampleamento, a colagem e a montagem em seus diversos

1. Ver a esse respeito Charney, Leo. Num instante: o cinema e a filosofia da modernidade. In: Charney, Leo (org.). O cinema e a invenção da vida moderna. São Paulo: Cosac & Naify, 2001.



modos de realização tornaram-se cada vez mais um recurso comum na cultura audiovisual contemporânea, perdendo seu impacto subversivo.

A partir das últimas décadas do século XX, como já foi fartamente assinalado, as transformações tecnológicas no campo da comunicação e dos transportes, e os novos circuitos globalizados de produção e circulação de produtos, que geraram a compressão do espaço-tempo, favoreceram uma espécie de sincronização do passado e do presente. Quanto mais se acentua a instantaneidade da comunicação, dando a impressão de encolhimento do planeta, quanto mais o mercado onipresente lança remakes, promove reciclagens e reconstituições, mais o passado é presentificado e espacializado, como observou Andréas Huyssen (2000:30). Entretanto, diferentemente do que ocorrera no início do século passado, tais mudanças na maneira de vivenciar a temporalidade motivaram, nas esferas artística e teórica, a revalorização da narrativa como instância de organização da experiência: ao invés das macronarrativas legitimadoras dos grandes projetos coletivos, com as quais as vanguardas dialogavam a seu modo, afirmaram-se as pequenas narrativas, que privilegiam as pessoas comuns e a vida privada.

No âmbito da História, por exemplo, à rejeição da história factual, acentuada na década de 1970, que levou Paul Ricoeur a falar da "eclipse da narrativa histórica" (1997), seguiu-se o movimento de "retorno da narrativa"<sup>2</sup>, que se contrapôs à priorização da análise das estruturas. Ganha destaque, então, a tendência para a micro-história, que caracteriza-se menos pelo movimento de desviar o olhar dos grandes feitos dos grandes homens para o resto da humanidade – movimento que a própria literatura realista do século XIX já havia, de certa forma, desencadeado –, do que por operar uma redução da escala de observação, elegendo como método a análise microscópica.

As pequenas narrativas, voltadas para o passado, se expandem não só na historiografia, mas em diversos campos, sendo vistas como instrumento de autodefesa diante da experiência cotidiana de fragmentação e dispersão e como estratégia de resistência através da qual grupos colocados à margem pela «grande história» afirmam sua memória e identidade. Na extensão dessa linha de pensamento, as micronarrativas passam a ser consideradas também como um recurso utilizado pelo indivíduo, em sua solidão existencial, para se conectar com o outro e para reatar os fios partidos das narrativas identitárias, assumindo-se como centro de definição do sentido de sua própria vida. As narrativas locais de experiências vividas se oporiam tanto à temporalidade associada ao progresso pela modernidade quanto ao esvaziamento do tempo operado pelo cibercapitalismo e pela globalização.

2. A expressão tem origem no texto "The Revival of Narrative: Reflections on a New Old History", de Lawrence Stone (1979). A este respeito, ver "A história dos acontecimentos e o renascimento da narrativa", de Peter Burke. In: BURKE, Peter (org.). A escrita da história: novas perspectivas. São Paulo: UNESP, 1992, 329 p.



Nesse sentido, não é desprezível o fato de, no século XX, o campo da antropologia ter se expandido, ganhando novas dimensões ao questionar a objetividade de seu próprio discurso. Como afirmou Marc Augé (1997), a palavra «antropologia» entra hoje em todas as searas e, aqui ou ali se fazem alusões à necessidade de uma "perspectiva" ou de uma "orientação" antropológica, e até de um "diálogo" com a antropologia: "O cuidado com a micro-observação, com o qualitativo, com o testemunho direto, com o vivido de um lado, e com a permanência e as dimensões inconscientes do outro, são sucessivamente evocados para definir essa necessidade" (Idem: 9).

A história, tradicionalmente caracterizada por trabalhar com o distanciamento no tempo, tende a aproximar-se cada vez mais da antropologia, tradicionalmente caracterizada por trabalhar com o distanciamento no espaço. A perda de nitidez das fronteiras entre história e antropologia, decorrente de uma visão da história que valoriza as dimensões mais estáveis das sociedades, os comportamentos menos voluntários e que considera que o passado não é mais o que explica o presente, mas este que comanda uma ou várias leituras do passado, é sintomática da mudança ocorrida na maneira de se pensar a relação entre passado e presente. Por outro lado, a própria dimensão espacial da antropologia, definida como o estudo do presente das sociedades longínquas, se altera quando seu campo se expande para «o outro» próximo. Diz Marc Augé: "a geografia não basta para definir o próximo e o distante" (1999: 41). Essa frase aponta para a criação, a cada momento, de novos parâmetros de inclusão e exclusão e para a fabricação contínua de alteridades, segundo critérios variados e que remete para as tensões suscitadas pela imigração nos países hegemônicos. Nesse quadro, a afirmação de Eric Hobsbawm (1998) de que a função do historiador é destruir mitos, recorrendo aos meios disponíveis para a verificação dos fatos (por exemplo, o fato de que fornos nazistas tenham existido pode ser estabelecido por evidências de ordem material) entra em choque com o pensamento em voga na contemporaneidade, que minimiza o caráter referencial do discurso histórico, aproximando-o da literatura. Para Hobsbawm, "se a história é uma arte imaginativa, é uma arte que não inventa, mas organiza objets trouvés" (1998: 287), e tal característica não seria afetada pela tendência atual de mudança de escala na abordagem do objeto. Em contraposição à visão de Hobsbawm, as teorias que buscam destacar a dimensão narrativa da existência tendem a diluir a distinção entre história, mito e ficção, uma vez que enfatizam o potencial da narrativa como mediação simbólica. Em meio à aceleração das mudanças, que cria a impressão de que se vive num presente contínuo, a narrativa se configuraria como único expediente para a recuperação de um tempo que se distende, sem necessariamente estar comprometida com



os mitos do futuro criados pela modernidade. Isto é, a narrativa poderia nos reconciliar com as aporias da nossa temporalidade.

Daí a importância conferida à intriga por Paul Ricoeur (1997), que a considera um dispositivo que faz a mediação entre tempo e narrativa. Segundo o filósofo, o tempo se tornaria humano e psíquico pela sua estruturação narrativa, e toda a experiência humana estaria mediada pelos sistemas simbólicos, dentre eles a narrativa: se a maior parte de nossa informação foi por «ouvir dizer», a arte de contar é uma mediação simbólica. A vida viria a ser, desse modo, um tecido de histórias contadas, por meio das quais encontramos a identidade narrativa que nos constitui à luz dos relatos que nossa cultura propõe. Para Ricoeur, através da intriga, o sujeito dá forma ao informe, imprimindo o selo da ordem ao caos. Consequentemente, toda narrativa desmentiria os acidentes que narra: a concordância prevaleceria sobre a discordância. Contar o que aconteceu já seria explicar por que aconteceu e explicar mais seria narrar melhor.

Avançando na asseveração de que a narrativa confere forma temporal, diacrônica e dramática à própria realidade, Marc Augé (1998b), em *Las formas del olvido*, discorda de Ricoeur no ponto em que este considera a *mimesis* I – as mediações simbólicas que permitem que a ação humana seja pensável – como prévia à *mimesis* II, isto é, à esfera da plasmação da intriga, das configurações narrativas que recriam o mundo em relatos históricos ou ficcionais. Para o antropólogo, as duas *mimesis* se entrelaçam, uma vez que a vida pode ser vivida como uma ficção – não a ficção "como oposta à verdade do relato supostamente verdadeiro dos historiadores, mas como narração, como enredo, que obedece a um certo número de regras formais" (1998b: 39). Em seguida, indaga:

A vida real que vivemos e da qual somos testemunhas cada dia, etnólogos ou não, psicólogos ou não, hermeneutas ou não, não se apresenta acaso como um intricado tecido de histórias, intrigas, acontecimentos que afetam a vida privada ou a esfera pública, que narramos uns aos outros com maior ou menor talento e convicção? (Idem).

A partir daí, Augé afirma que, diante da ficção do outro que é objeto de investigação e diante de seus relatos e crenças, cabe ao antropólogo tomar consciência de que todos vivemos na ficção e na narrativa, e essa consciência o impediria de atribuir ao outro um tempo mítico essencialmente diferente ao seu. Desse modo, dissolve-se a hierarquia entre história e mito, em favor da ideia de encontro entre diferentes níveis de relatos. Sob este ângulo, as metanarrativas às quais Lyotard (1986) se referiu são vistas como mitos modernos do futuro que serviriam de eco aos primeiros grandes relatos – os mitos que tratam sobre as origens da natureza, o nascimento da humanidade ou a fundação das cidades.



Por outro lado, a «ficcionalização de tudo», também gera intranquilidade. Nesse sentido, outro texto do próprio Augé, *Guerra dos Sonhos (1998a)* – cujo título já resume a preocupação que norteia o trabalho – chama a atenção para a necessidade de se preservar a distância entre a ficção e o real, assim como entre quem conta e quem ouve, como condição do livre-pensar em relação ao imaginário coletivo. Nesta obra, o antropólogo reflete sobre a mudança significativa operada no regime de ficção, dada pela aceleração da evolução das tecnologias da imagem – desde os anos dourados do cinema, mas, principalmente, com o surgimento da televisão. Então, ressalta que hoje, "o estatuto da ficção e o lugar do autor são, com efeito, alterados: a ficção envolve tudo e o autor desaparece. O mundo é penetrado por uma ficção sem autor" (Augé, 1998b: 109). E acrescenta:

A questão seria antes saber se o desenvolvimento das tecnologias não liberou, essencialmente por causa dos que a usam para fins econômicos e políticos, uma forma transviada de imaginário («ficcionalização») e, com ela, uma energia nociva cujo controle eles não têm mais, e de cuja existência, a bem dizer, eles não se conscientizaram totalmente. Seria uma catástrofe se constatássemos tarde demais que o real tornou-se ficção, e que, portanto, não existe mais ficção (só é fictício aquilo que se distingue do real), e muito menos autor (Ibid.:112).

Como se vê, para Augé, existe uma dimensão narrativa e ficcional da experiência humana que deve ser reconhecida pelo antropólogo para que possa aproximar-se do outro: tanto quanto o outro, o antropólogo também organizaria sua experiência através de narrativas. Mas existe, por outro lado, a ameaça do «tudo ficcional», ampliada pela televisão:

Seria preciso mencionar, em terceiro lugar, todos os casos de ficcionalização do real, dos quais a televisão é um instrumento essencial, e que correspondem a uma verdadeira revolução, a partir do momento em que não é mais a ficção que imita o real, mas o real que reproduz a ficção. Essa «ficcionalização» liga-se, antes de mais nada, à extrema abundância de imagens e à abstração do olhar que a precede (Ibid.: 114).

Os impasses teóricos verificáveis nos textos de Marc Augé ilustram bem as contradições que pontuam, hoje, a reflexão sobre a narrativa. Se esta é valorizada como forma de se imprimir sentido à vida e como forma de trabalhar a temporalidade, há, na direção oposta, a preocupação com a narrativização do mundo operada pela mídia, que torna próximo o distante, mas também torna distante o que está próximo, com as inúmeras mediações que se interpõem entre os fatos e as notícias e com o seu jogo interno de remissões de um espetáculo para outro. A ênfase que o antropólogo concede à questão do reconhecimento do autor da



narrativa, – no caso da mídia audiovisual, estaria ausente da consciência do telespectador – liga-se à necessidade de interromper o círculo da imagem que remete para outra imagem e assim sucessivamente, apontando-se, à semelhança do que fez Jean Baudrillard (1999), o perigo de se passar a viver num mundo de simulacros. Para Augé, o autor com seus caracteres singulares, reconhecido como tal, que não se confunde com a assinatura da obra como foi instituído pela modernidade, seria uma instância que permitiria identificar o regime da ficção, isto é, a distância entre ela e o real. Para caracterizar o que chama de «imperialismo do quarto poder», Paul Virilio (2005) também se refere à elipse do autor. O crítico reporta-se à invenção da imprensa, afirmando:

Quando a imprensa fala de sua objetividade, ela facilmente pode nos levar a crer em sua veracidade, se compararmos um jornal a um livro, a atual superioridade do primeiro sobre o segundo consiste exatamente em não possuir autor, tanto que o leitor pode atribuir a autoria a si mesmo como uma verdade que ele será o único a reconhecer, atribuí-la a si mesmo como verdade porque crê em seus próprios olhos (Idem: 80).

Levando-se em conta tais questões, também se compreende melhor a relação entre certas formas assumidas pelo realismo, na atualidade, e o predomínio da primeira pessoa nas narrativas literárias e cinematográficas. Aquele que narra passa a ser valorizado como lugar de ancoragem contra a vertigem do «tudo ficcional», sem que seu relato precise respeitar o pacto de uma referencialidade biográfica. Como não se trata do retorno à ideia de transparência entre o narrado e a realidade, abre-se espaço, então, para a autoficção, que mantém o elo com o real em função de seu atrelamento à voz que narra, de sua autorreferencialidade, em contraste, por exemplo, com o anonimato das redes comunicacionais ou com a virtualidade da imagem. Em meio à guerra de relatos, toma-se partido daquele que parte do indivíduo comum, não porque seja mais fiel aos fatos, mas porque tem a marca pessoal, constituindo um esforço voltado para a construção da memória, da identidade e do sentido. Ou seja, segundo Augé, deve-se tomar partido "de todos os sonhadores, enfim, hábeis o bastante para cultivar suas próprias fantasias a fim de transformar em derrisão íntima o prêt-à-porter imaginário dos ilusionistas do «tudo ficcional»" (1998a: 127).

Reconhece-se, aí, a matriz de determinados filmes documentais, baseados em entrevistas, como, por exemplo, *Edifício Master* (2002), de Eduardo Coutinho. *Edifício Master* se alimenta da força das histórias de vida criadas pelos entrevistados, das versões que cada um deles constrói sobre si mesmo, sem dar ênfase a uma realidade objetiva que legitimasse essas versões. Ressalta-se o «sentido de verdade» que cada um empresta ao seu depoimento. Por isso,



o diretor afirma que o mais importante não é o conteúdo das falas, mas a disposição para narrar a história em que eles acreditam. O encontro entre o diretor e o entrevistado se dá no discurso, sem que se escondam as mediações que se interpõem entre um e outro. Assim, o que distingue este tipo de obra é a priorização do imaginário como uma dimensão fundante da verdade de cada um. Diz Coutinho:

Não é «a verdade» ou «a mentira» que interessam, o imaginário é o que me interessa, quando a pessoa fala que incorpora um santo e incorpora, se conta bem contado, se sabe contar, me interessa. Vira verdade. Se a gente não conhece o imaginário do povo como vai querer mudar alguma coisa? Eu cito Deleuze, quero "pegar o outro em flagrante delito de fabulação".<sup>3</sup>

Por outro lado, o «tudo ficcional» na ficção contemporânea tem sido, por vezes, levado até as últimas consequências, ficcionalizando-se a própria instância da autoria, como faz Rubem Fonseca em alguns textos – lembremo-nos dos personagens que duplicam o autor e dos falsários que se apropriam dos textos alheios, tão presentes em sua ficção –, ou negando-se qualquer estabilidade e qualquer identidade fixa ao sujeito da enunciação, como acontece na ficção de Bernardo Carvalho – dando mais um exemplo da literatura brasileira. Nesses casos, a multiplicação de imagens sem lastro é intensificada pelas construções em abismo. Renega-se, com tal procedimento, a angústia platônica com a duplicação do real – que, aliás, permeia o pensamento de muitos teóricos contemporâneos – resistindo-se à tentação do realismo, sempre guiado, de uma forma ou de outra, pelo ideal de uma representação verídica, seja através da aderência entre o enunciado e os fatos, seja através da confiabilidade do ato da enunciação.

A confiabilidade do ato da enunciação, base do documentário de entrevista, será abalada pelo próprio Eduardo Coutinho em seu último filme – *Jogo de Cena* (2007) –, no qual não importa a identidade daquele que narra, melhor dizendo, não importa se quem narra é alguém que rememora uma história vivida ou um ator que a interpreta. A autoria dos relatos deixa de ser um esteio para o espectador: não se sabe ao certo a quem atribuir as vidas narradas. Neste filme, mais importante do que a exposição da vida-relato e do que o propósito de trazer à tona o imaginário do indivíduo comum, é o deslizamento do documentário para o campo da ficção. A dimensão da ficção é evocada pelo cenário escolhido para as filmagens – um teatro vazio – e pelo título do filme – *Jogo de cena* –, mas também pelas atrizes que representam relatos alheios, diluindo os limites entre depoimento e interpretação. Coloca-se em pauta a relação entre diferentes tipos de imaginário, bem como a redução da distância entre espectador e ator – o

3. Em debate realizado em 2001, no auditório do Instituto de Estudos da Linguagem da Unicamp, na cidade de Campinas. Disponível em: <a href="http://www.mnemocine.com.br/">http://www.mnemocine.com.br/</a> aruanda/coutinhoav.htm>. Acesso em: 3 nov. 2008.



indivíduo comum está, então, colocado no palco, de costas para uma plateia vazia (não é à toa que o filme se inicia com o anúncio de jornal que procura mulheres para falar de si).

Por esse viés, suscita-se a pergunta: se todos estão no palco, inclusive o diretor, o jogo de cena se expandiu a ponto de abarcar os bastidores e de incorporar o próprio público? Não havendo nada mais que se oponha à ficção, esta também se esvaziou? No entanto, os espectadores do filme reconstituem a plateia, assim como o trabalho de montagem realizado pelo diretor reconstitui os bastidores. Pode-se dizer então que, no filme de Coutinho, a dimensão ficcional se recupera nos interstícios da construção em abismo, através dos quais nos percebemos como espectadores que assistem a um documentário que encena o esvaziamento do lugar do público, doravante colocado sobre a mira do olho-câmera, chamado a representar a si mesmo. Seria este o papel da ficção hoje? Isto é, viabilizar a encenação de sua própria diluição num mundo que abole distâncias entre passado e presente, entre o real e o ficcional, entre espectador e ator?

Se a presunção de veracidade no documentário de entrevista está ligada ao lugar da enunciação, ao envolvimento do narrador com o fato narrado, isto é, à falta de distanciamento e não à pretensão de representar sem distorções o real, Jogo de Cena abala esta presunção ao desatrelar experiência e voz, deixando o espectador entregue à dúvida quanto ao que seria relato de memória e o que seria representação da história alheia. Como se vê, a ideia de uma ancoragem na presença daquele que testemunha, daquele que rememora a experiência vivida, contra a vertigem das mediações, pode não resistir a outra vertigem – aquela provocada pela voz que assume o discurso do outro como se fosse seu, ou que deixa emergir os outros que também a constituem, abalando os lugares fixos, operando descentramentos próprios do discurso ficcional. Jogo de Cena traz à tona, na esfera da criação, questões éticas e estéticas que vêm sendo discutidas no campo teórico. Uma dessas questões tem sido recorrente, constituindose num dos eixos norteadores do pensamento na modernidade: a questão da distância correta entre o eu e o outro, que na esfera da arte, abarca a distância entre palco e plateia e sua relação com a recepção crítica. O filme de Eduardo Coutinho dobra-se reflexivamente sobre o problema da abolição do corte entre ator e público e suas consequências para a representação.

Por motivo diverso, o desatrelamento entre voz e experiência também ocorre num outro documentário brasileiro recente, o filme *Juízo* (2007), de Maria Augusta Ramos, abrindo caminho para que a dimensão ficcional, presente em todo documentário, se evidencie, mas desta vez não como resultante de uma proposta reflexiva sobre a relação entre documentário e ficção que norteasse



a obra. O jogo de cena em *Juízo*, ao se explicitar, ganha outras dimensões. No filme, a diretora opta pelo estilo expositivo, buscando registrar objetivamente o ritual de julgamento de menores infratores. O espectador é, então, introduzido na sala de audiência da 2ª Vara da Criança e do Adolescente, da Justiça do Rio de Janeiro, pela câmera instalada no ambiente: os membros do poder judiciário sabem que estão sendo filmados, mas não olham para a câmera, e o mesmo ocorre com os adolescentes que constroem seus depoimentos. Também são apresentadas algumas cenas dos adolescentes em casa e no cárcere. Já que a instância maior da enunciação e o aparato de construção da narrativa fílmica não são postos em evidência<sup>4</sup>, o espectador tende a esquecer as mediações que se interpõem entre ele e as cenas apresentadas, criando-se a ilusão de puro registro, de transparência entre narrativa e matéria factual; assim, o filme é visto mais como reprodução do real do que como um discurso sobre o real.

Decorre disso a estranheza causada pela informação fornecida pela diretora na imprensa de que, para preservar a imagem dos menores infratores, estes foram substituídos por jovens recrutados, de idade aproximada e com condições socioeconômicas semelhantes às dos personagens reais. Uma vez que a lei proíbe a filmagem dos rostos de menores infratores, Maria Augusta filmou dez audiências sempre com duas câmeras, sendo uma delas permanentemente centrada na juíza e na promotoria. Então, na montagem, substituiu as cenas em que que apareciam os menores por outras com atores não profissionais, que reproduziram os textos dos jovens levados a juízo. Temos, assim, um filme em que o campo é documental e o contracampo, ficcional. Como o resultado deste procedimento é bastante convincente e o filme adota um estilo objetivo, de registro do real, ao se revelar o processo da montagem, provoca-se uma quebra no regime de credibilidade estabelecido pelo documentário, o que não acontece em *Jogo de Cena*.

Se em ambos os filmes há uma desconexão entre a voz que narra e a experiência de vida narrada, isto é, se a narração se separa do corpo de quem teria vivido a experiência e a história desliza dos autores para os atores, em *Juízo* há também uma desconexão entre a opção estética da diretora (sua maneira de filmar) e a utilização do artifício ficcional. Por outro lado, nos dois filmes destaca-se a dimensão teatral da vida cotidiana: no de Coutinho, o jogo de cena abarca a performance narrativa dos entrevistados – "somos todos atores", como observou o diretor – e, no de Maria Augusta Ramos, abarca o ritual jurídico, o desempenho de juízes, promotores e defensores, assim como a atuação dos depoentes nas audiências. Para além do fato de os relatos estarem inseridos no contexto de uma narrativa audiovisual maior, ordenada pelo diretor, a presunção de autenticidade dos relatos da própria vida, como efeito da presença e da

4. Para uma análise detalhada de procedimentos estéticos, utilizados por Maria Augusta Ramos, em contradição com sua proposta de realizar documentários reflexivos, ver Felipe Muanis em "Documentários e ficções: Discurso e ideologia em *Justiça* e *Ônibus 174*. Disponível em: <www.doc.ubi.pt.>



emanação da voz do sujeito, é minada, nos dois filmes, pela fissura existente entre pessoa e personagem, o que chama a atenção do espectador para a dimensão ficcional das narrativas.

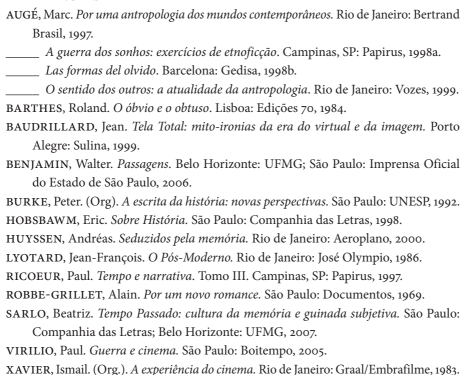
Para Benjamin e Brecht, a abolição da distância entre palco e plateia tinha efeitos democratizadores, mas, por outro lado, era necessário estabelecer – através de procedimentos de montagem que levariam o público a refletir e tomar posição – uma outra espécie de distância, que impedisse as emoções fáceis do teatro burguês. Na contemporaneidade, embora a suspensão de fronteiras não chegue a promover a democratização dos meios de produção dos bens culturais, recursos disponibilizados pelas tecnologias da comunicação têm afetado as compartimentalizações: a interatividade e a imersão, por exemplo, em certa medida, dissolvem a linha divisória entre palco e plateia, podendo ser lidas como antídoto à passividade do espectador. No entanto, vistas por um outro ângulo, geram a angústia do «tudo ficcional», expressa, por exemplo, por Jean Baudrillard, quando afirma:

Por tudo, mistura-se o que era separado; por tudo, a distância é abolida: entre os sexos, entre os polos opostos, entre palco e plateia, entre os protagonistas da ação, entre o sujeito e o objeto, entre o real e seu duplo. Pela abolição da distância, do "pathos da distância" tudo se torna irrefutável" (1999: 146).

Diante desse quadro, *Jogo de Cena* parece destacar um tipo de distância que é irredutível e da qual a ficção tira partido para promover a errância no tempo e no espaço. Isto é, se todos são atores, os papéis, entretanto, não são fixos e cada um se aproxima mais ou menos do personagem que lhe cabe representar em determinado momento. Por aí, a dimensão do ficcional ganha força, dando-se ênfase ao espaço a percorrer não só entre o eu e o outro, mas principalmente entre o eu e os outros que o habitam, ou seja, para o paradoxo presença/ausência que constitui a representação. M



# REFERÊNCIAS



# Endereço eletrônico

MUANIS, Felipe. Documentários e ficções: Discurso e ideologia em *Justiça* e *Ônibus 174*. In: *Doc Online*: Revista Digital de Cinema Documentário, n. 02, julho. Disponível em:< www.doc.ubi.pt> . Acesso em: 3 nov. 2008, 2007.

Artigo recebido em 17 de junho e aprovado em 3 de julho de 2009.