
1 
RESENHAS 

REIS MARQUES, P. – A Corda Escarlate e Outros Motivos Figurais 
 
 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 28, 2025, e250036 

A Corda Escarlate e Outros Motivos 
Figurais 

[The Scarlet Rope and Other Figural Motifs] 

https://doi.org./10.11606/1982-8837e250036 

 

Patrícia Reis Marques1 
 

AUERBACH, Erich. Figura. São Paulo: Duas cidades; Editora 34, 2024, 312p. 
Organização e prefácio de Leopoldo Waizbort; tradução de Célia Euvaldo, Erica Castro, 

Leopoldo Waizbort e Milton Ohata. 
 

Uma corda escarlate atada à janela de Raab – prostituta elevada ao Céu de Vênus por 

Dante Alighieri no canto IX do “Paraíso”; a águia de “áurea plumagem” em sua investida 

certeira, à maneira de Zeus e Ganimedes, no livro IX do “Purgatório”; o velho Catão de 

Útica, pagão e suicida eleito como guardião do Purgatório e como a imagem da “liberdade 

da glória dos filhos de Deus” [“libertas gloriae filiorum Dei”] (AUERBACH, [1938-9] 

2024, p. 249). Referências esparsas e em boa medida distintas entre si, mas que, ao 

executar os movimentos imaginados por seu artífice, confluem harmonicamente para a 

unidade poética da Divina Comédia. A que se deve a eficácia desta trama? Que expediente 

linguístico teria sido capaz de preencher o mundo do Além com personagens e eventos 

da Antiguidade e da tradição judaico-cristã, conservando, todavia, uma espécie de linha 

de fuga para onde convergem as cenas particulares do poema? Para Erich Auerbach 

(1892-1957), este efeito deveria ser creditado à interpretação figural (ou tipológica) da 

realidade, estruturante do mundo erudito medieval como um todo. 

O estudo sério e sistemático da obra de Dante acompanhou o filólogo berlinense 

dos anos 1920 até o seu último livro, Literatursprache und Publikum in der lateinischen 

Spätantike und im Mittelalter [Língua literária e público na Antiguidade Tardia latina e 

 
1 Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, Departamento de História e Relações Internacionais, Km 
07, Zona Rural, BR-465, Seropédica, RJ, 23890-000, Brasil. E-mail: sreis.patricia@yahoo.com.br. ORCID: 
0000-0003-0884-8738. 

 



2 
RESENHAS 

REIS MARQUES, P. – A Corda Escarlate e Outros Motivos Figurais 
 
 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 28, 2025, e250036 

na Idade Média] (1958), publicado postumamente. Em 1929, Auerbach concorreu à 

cátedra de Filologia Românica da Universidade de Marburg com uma tese intitulada 

Dante als Dichter der irdischen Welt [Dante como poeta do mundo terreno], erigida sob 

o forte impacto da interpretação de Georg Wilhelm Friedrich Hegel em Vorlesungen über 

die Ästhetik [Lições sobre Estética], “uma das mais belas páginas jamais escritas sobre 

Dante” (AUERBACH, [1929] 2007, p. 301). O livro foi muito bem recebido pela nova 

geração de filólogos, sendo considerado por Hugo Friedrich “talvez o melhor e mais 

conciso livro escrito na Alemanha sobre Dante” (FRIEDRICH, 1972, p.43). Apesar disso, 

seu argumento geral de que a arte e o pensamento de Dante seriam indissociáveis foi 

instantaneamente identificado como uma investida clara e contundente contra a estética 

da expressão de Benedetto Croce e Karl Vossler, à época bastante influentes na 

Alemanha. Em suas respectivas resenhas à tese, ambas publicadas no mesmo ano de 1929, 

Croce e Vossler criticaram a suposta omissão de Auerbach no tocante ao debate crítico 

contemporâneo da estilística e sua falta de precisão conceitual. 

Quase uma década depois, exilado na Turquia e longe das bibliotecas que o faziam 

sentir-se em casa, o filólogo admitiu e superou essa segunda fragilidade com a publicação 

de “Figura” na revista Archivum Romanicum entre 1938 e 1939 [e que recebe agora uma 

nova tradução de Leopoldo Waizbort, além de um alentado prefácio e outros importantes 

textos do corpus figural, traduzidos por Célia Euvaldo, Erica Castro e Milton Ohata pela 

Editora 34/Duas Cidades]. A ideia capturada através da leitura de Hegel – isto é, a 

Comédia como o grande testemunho da vida histórico-terrena preservada e atualizada no 

Além – parecia-lhe já bastante clara desde os anos 1920, mas o “como?” reclamado por 

Croce em tom provocativo em sua resenha seria, à época, ainda pouco convincente. Daí 

o mea culpa auerbachiano: 

Para essa compreensão, que já se encontra em Hegel e sobre a qual se baseia a minha 
interpretação da Comédia, faltava-me então o fundamento histórico preciso; ele é, no 
capítulo inicial do livro, mais intuído do que reconhecido. Agora creio ter encontrado 
esse fundamento: é justamente a interpretação figural da realidade, que era a visão 
dominante na Idade Média (AUERBACH, [1938-9] 2024, p. 116). 
 

Figura é, portanto, uma dessas oportunas ocasiões em que Erich Auerbach brinda 

o leitor com um esclarecimento teórico-metodológico de seu empreendimento crítico. 

Neste erudito e tipicamente filológico estudo, o autor persegue os significados 



3 
RESENHAS 

REIS MARQUES, P. – A Corda Escarlate e Outros Motivos Figurais 
 
 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 28, 2025, e250036 

historicamente atribuídos à palavra figura, iniciando com a acepção grega enquanto 

“forma plástica”, contorno, aparência exterior. Segue a explicar que, no contexto da 

helenização da cultura romana, o termo teria adquirido um sentido mais abstrato ao 

assimilar a noção de schêma, forma puramente sensível, proveniente do vocabulário 

filosófico platônico e aristotélico. Mas um importante salto para sua cristalização no 

repertório erudito ocidental teria ocorrido mesmo no século I a.C., quando Cícero e o 

autor da Rhetorica ad Herennium empregaram figura e suas inflexões nos quadros na 

tradição retórica. Finalmente, e este é o último desenvolvimento pré-cristão do termo, no 

primeiro século de nossa era, a tradição poética se deparou com figura, passando a 

explorar “o jogo entre imagem original e cópia, a mudança de forma, a imagem onírica 

que imita iludindo” (AUERBACH, [1938-9] 2024, p.54). 

Uma drástica diferença se nota no modo como a Patrística encaminha a questão. 

Em seu esforço exegético, Figura acomodaria um sentido mais dinâmico, ativo e pujante, 

transportando distintas temporalidades e tradições na via inescapável da História. Essa 

transformação, Auerbach informa, ganhou substância com Tertuliano de Cartago em sua 

polêmica contra Marcião no século III, que considerava os textos do Antigo Testamento 

como pertencentes exclusivamente à história judaica e, portanto, inadequados ao cânone 

cristão. Assim como os diversos trechos de Adversus Marcionem citados pelo filólogo 

permitiriam observar, a interpretação figural da realidade teria sido o mecanismo por meio 

do qual Tertuliano conceberia uma relação de interdependência entre a religião hebraica 

e o cristianismo. Tal vínculo não teria outra origem além do mundo concreto: nem a 

Providência, nem a razão, nem mesmo a linguagem ou qualquer abstração conceitual ou 

alegórica, dariam conta de comprovar a legalidade do Antigo Testamento para as 

Escrituras Sagradas, senão que uma coerência integralmente histórica. 

Os acontecimentos anteriores a Cristo, Auerbach esclarece, receberam de 

Tertuliano a função de anunciar as boas-novas de sua Encarnação, de modo que a 

realidade histórica dos fatos permanecesse intacta. Isso teria sido possível em virtude de 

um processo de dupla significação: as personagens e situações da tradição hebraica eram 

figurae, que para além de sua existência real e história, abrigavam um conteúdo 

antecipatório ainda mais verdadeiro e concreto cumprido por Jesus no Novo Testamento. 

Nesse novo enquadramento, figura torna-se “[...] algo real, histórico, que expõe e anuncia 



4 
RESENHAS 

REIS MARQUES, P. – A Corda Escarlate e Outros Motivos Figurais 
 
 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 28, 2025, e250036 

alguma outra coisa igualmente real e histórica. A relação mútua entre os dois eventos é 

reconhecível em virtude de uma concordância ou similitude” (AUERBACH, [1938-9] 2024, 

p.65). 

Exemplo do funcionamento deste jogo de significações seria a semelhança entre 

os nomes Josué e Jesus, reelaborada pela tradição cristã como acontecimento profético: 

assim como Josué liderou o povo hebreu no episódio da travessia do rio Jordão, Cristo 

resgataria a humanidade da escravidão do pecado, conduzindo-a à Terra Santa 

supraterrena. Josué, claro está, é figura Christi: ele anuncia o ato salvífico de Jesus, que 

por sua vez “preenche” (figuram implere) a profecia até então desconhecida pelos 

homens. Mas o evento anunciador não é mera antecipação, predição intangível e 

puramente espiritual da Verdade; ele preserva a sua densidade histórica, pois para os 

exegetas cristãos, Josué de fato existiu, a travessia do Jordão indisputavelmente ocorreu, 

tanto quanto a Encarnação e a Paixão redentora de Cristo seriam dados do mundo 

concreto, importando muito pouco para a efetividade do modelo se nós, modernos, 

compartilhamos desta crença. 

Embora tenha sido originada nos quadros da teologia cristã, a interpretação figural 

ou tipológica da realidade explodiria seus limites ao integrar as artes, a poesia e a prática 

erudita de modo geral, tornando-se a visão predominante na Idade Média europeia. E 

nesse mundo todo concordante e ordenado, Dante não seria exceção. A Divina Comédia, 

Auerbach especula, teria sido construída sobre um sentido de história que operava 

integralmente em termos tipológicos. Os textos reunidos neste volume, cuja maioria foi 

escrita no exílio, são um esforço de reflexão e de aprofundamento do modo como a 

subjetividade dantesca teria sido permeável a uma certa concepção “do que ocorre” da 

qual “nós”, modernos, já não compartilhamos, e que forma a espinha dorsal de sua poesia 

[dos trabalhos aqui reunidos apenas “Vico und Herder” (1932) é anterior ao exílio. 

“Figura”, “Franz von Assisi in der Komödie” e “Figurative Texts illustrating Certain 

Passages of Dante’s Commedia” foram escritos em Istambul, para onde Auerbach migrou 

depois de perder seu posto na Universidade de Marburg em 1935. Os demais foram 

produzidos na última fase de sua carreira, já nos Estados Unidos, onde permaneceu até a 

sua morte]. 



5 
RESENHAS 

REIS MARQUES, P. – A Corda Escarlate e Outros Motivos Figurais 
 
 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 28, 2025, e250036 

Os textos que o leitor brasileiro tem agora a oportunidade de ler em excelentes 

traduções e notas críticas esclarecedoras, portanto, são mais do que um inventário 

superficial de exemplos aplicados a um mesmo conceito, à medida que, em cada um deles, 

Auerbach elabora uma nova compreensão que complementa e enriquece o modelo 

composto em 1938. Um primeiro aprofundamento pode ser de imediato enunciado: se o 

oitavo capítulo de Mimesis mostra como efetivamente a interpretação figural estrutura as 

cenas do “Inferno”, agora temos a oportunidade de acompanhar abundantes exemplos de 

seu funcionamento em passagens do “Purgatório” e do “Paraíso”.  É o caso de Raab, a 

prostituta que ocupa um lugar proeminente no “Céu de Vênus” (“Paraíso” IX, 112-126). 

Raab, conta o livro de Josué, teria escondido em sua casa dois espiões enviados à cidade 

de Jericó para colher informações úteis à invasão hebraica, e em uma conversa tensa e 

reveladora, confessa aos forasteiros sua fé no Deus dos judeus, ajudando-os a fugir em 

seguida por meio de uma corda escarlate dependurada sobre a janela: a mesma corda que 

servirá como um sinal aos guerreiros, no momento da investida, de que aquela casa 

deveria ser poupada. A interpretação figural da realidade é o que justifica que Dante tenha 

atribuído a uma mulher estrangeira, e além do mais prostituta, uma posição ilustre no 

Paraíso como símbolo da “grande vitória de Deus”: Raab é figura Ecclesiae (“figura da 

igreja”), redimida dos pecados pela “janela da confissão” e absolvida pelo sanguinis 

Christi signum (signo do sangue de Cristo) anunciado pela corda escarlate. 

A análise deste canto do “Paraíso” aparece como mote central em “Typological 

Symbolism in Medieval Literature” (1952) e em “Typologische Motive in der 

mittelalterlichen Literatur” (1953). Ambos os textos ampliam e aprofundam a discussão 

sobre figura nos termos de uma “intrahistoricidade” e de uma “intratemporalidade” 

tipológicas. Auerbach é enfático ao afirmar que este método de interpretação tem limites 

claros e só pode fazer algum sentido em uma concepção do tempo e da história que já não 

é a “nossa” (ou a dele). Ele destaca que, em comum, as ideias cristã-medieval e moderna 

de história teriam o fato de que suas “imagens originárias” estariam projetadas no futuro; 

porém, à diferença da história moderna, a imagem de futuro cristã seria pré-conhecida: 

A interpretação figural, apesar de sua ênfase na integralidade histórica, deriva sua 
inspiração da sabedoria eterna de Deus, em cuja mente não existe uma diferença de 
tempo. A Seus olhos, o que acontece aqui e agora aconteceu desde os primórdios, e pode 
se repetir a qualquer momento no fluxo do tempo. Em qualquer tempo, em qualquer lugar, 



6 
RESENHAS 

REIS MARQUES, P. – A Corda Escarlate e Outros Motivos Figurais 
 
 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 28, 2025, e250036 

Adão cai, Cristo se sacrifica e a humanidade, a noiva do Cântico dos cânticos, fiel, 
confiante e apaixonada, procura por Ele (AUERBACH, [1938-9] 2024, p. 253). 
 

 Isso é o que permitiria uma ligação vertical, em certo sentido anacrônica, entre 

eventos distantes no tempo e pertencentes a sistemas culturais distintos. Pois se, como 

asseverou Santo Agostinho, a sabedoria de Deus comporta os eventos como sempre 

presentes, em sua omnitemporalidade as figurae são profecias iterativas, acontecem o 

tempo todo – ou, por isso mesmo, só podem ocorrer extemporaneamente – e seu 

cumprimento, embora oculto aos homens, já está realizado na scientia divina (Auerbach 

cita um trecho de De Diversis Quaestionibus ad Simplicianum [II, 2], mas a ideia também 

aparece no livro XI de Confessiones). As figuras são, portanto, “a forma sensível 

transitória de algo eterno e perene” (AUERBACH, [1938-9] 2024, p. 263). 

Em “Dante’s Prayer to the Virgin (Par. XXXIII) and Earlier Eulogies” (1949-50) 

Auerbach analisa a estrutura da oração à Virgem no canto XXXIII do “Paraíso” 

identificando-a às eulogias medievais, uma forma de oração e elogio a Cristo e à Maria, 

cuja origem formal remonta à aretalogia grega e a textos judaicos constantes na Vulgata. 

O modelo grego caracterizava-se pela narrativa dos feitos concretos dos heróis e por um 

uso mais moderado, em relação ao judaico, da “anáfora do tu”. Este segundo modelo teria 

inspirado mais expressivamente os primeiros cristãos, que em seus hinos empregavam 

um tipo de “adoração convergente” – elogios dogmáticos que salientavam a essência e 

omnipotência de Deus emanados de diversos órgãos do corpo humano ou, até mesmo, de 

todos os seres criados. Nos séculos XII-XIII, Auerbach nota, ocorrem algumas 

transformações na composição de eulogias hínicas: na poesia de língua vernácula, 

sobretudo, analogamente ao modelo clássico, os versos tornam-se menos dogmáticos e 

passam a retratar a história de Cristo e de Maria. O nexo de sentido desta história não 

seria a causalidade cronológica, mas a interpretação figural da realidade. E por fim, 

tomamos conhecimento de um último desenvolvimento do gênero que correria em 

paralelo com as eulogias figurais, ainda no século XIII. São as “eulogias emotivas”, que 

conferiam à história da salvação um enfoque lírico com apelo direto ao sentimento 

humano. 

Dante, com sua habilidade poética e profundo conhecimento dos mundos clássico 

e cristão, teria criado uma forma nova a partir da fusão de todos os elementos anteriores. 



7 
RESENHAS 

REIS MARQUES, P. – A Corda Escarlate e Outros Motivos Figurais 
 
 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 28, 2025, e250036 

“Ele utiliza toda a matéria da tradição histórica, dogmática e figural, mas a condensa e 

organiza” (AUERBACH, [1938-9] 2024, p. 236), algo que só poderia ocorrer, assevera o 

filólogo, em um intelecto como o do autor da Comédia, síntese de “perspicácia racional” 

e inigualável “irradiação poética”. Com esta análise Auerbach diverge, é nítido, da 

interpretação da estética da expressão, cuja proposta metodológica pautava-se na 

separação entre conteúdos histórico-filosóficos e estéticos. Pois na poesia de Dante, 

[o]s motivos principais são, sem dúvida, dogmáticos; merece ênfase, em vista das teorias 
que ainda afirmam que matéria dogmática e, em geral, didática, é incompatível com a 
verdadeira poesia, que esse texto famoso, em sua estrutura básica, é uma rígida 
composição de afirmações dogmáticas (AUERBACH, [1938-9] 2024, p. 241). 
 

Já “Franz von Assisi in der Komödie” (1944) explora um tema bastante caro a seu 

autor: o da mistura de estilos, da qual a história de Cristo seria a personificação modelar. 

Para tanto, aborda o modo como São Francisco de Assis foi associado figurativamente à 

Jesus pela imagem do casamento com noivas indignas e baixas – no primeiro caso a 

Pobreza, e no segundo, a Igreja. A história de Cristo como o cruzamento entre a mais alta 

sublimidade e a baixeza extrema aparece rapidamente em outro texto deste volume, 

“Figurative Texts illustrating Certain Passages of Dante’s Commedia” (1946), com o 

exame do canto IX do “Purgatório” e a cena do sonho profético de Dante. Nele, Dante é 

levado por uma águia adornada com plumas douradas à esfera do fogo, tal como 

Ganimedes fora sequestrado por Zeus e levado ao Olimpo. Mas apesar da referência 

mitológica, aqui, a águia de Dante é figura Christi, e seus voos, que perfazem uma 

trajetória ora em mergulho, ora em ascensão, anunciam a complexa natureza de Cristo: o 

mergulho assemelha-se à situação humilde, de mera humanidade, enquanto a ascensão 

revela sua forma divina sublime e elevada. 

A imagem da águia de áurea plumagem conflui para um novo ganho teórico do 

conceito de figura: a sua polissemia. Existem outras interpretações e variantes que a 

ligam, por exemplo, à alma fiel e humilde que contempla a verdade da encarnação e da 

ascensão de Cristo, sendo ela também arrebatada a uma esfera superior em virtude do 

“êxtase contemplativo” (AUERBACH, [1938-9] 2024, p. 147). O tema da polissemia como 

constitutiva das figuras conduz-nos diretamente a “Saul’s pride (Purg., XXII, 40-42)” 

(1949). Nele, a história da queda de Saul é atrelada ao Pecado Original, uma vez que, por 

desobedecer a Deus, incorre no pecado da “soperbia”. No entanto, sua morte torna-se, 



8 
RESENHAS 

REIS MARQUES, P. – A Corda Escarlate e Outros Motivos Figurais 
 
 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 28, 2025, e250036 

ainda, uma figura da morte de Cristo, sem que haja qualquer incoerência nesse acúmulo 

de imagens contraditórias. Embora alheia à mentalidade moderna, explica o texto, a 

polissemia própria do rearranjo figural da realidade “considera, como em nosso caso, a 

mesma pessoa segundo significados morais contraditórios. O mesmo Saul que havia sido 

rejeitado por sua supervia aparece como figura Christi” (AUERBACH, [1938-39] 2024, p. 

189). 

Seria razoável discutir ainda a concepção historista de história que seguramente 

justifica a inclusão de “Vico und Herder” – anterior à Figura – nesta edição, tarefa, 

contudo, que deverá ser adiada. A simbiose dos textos selecionados neste volume sugere 

a eficácia do modelo tipológico como estruturante do mundo medieval, período 

extremamente significativo para a história literária auerbachiana porque reelabora e 

traduz, à era moderna, um tipo de realismo que unifica homem e mundo. À medida que 

promovem a ampliação e o aprofundamento das potencialidades teóricas deste modo de 

interpretação da realidade, os textos do corpus figural assumem uma relevância singular 

para a compreensão da obra de Auerbach e uma importante via de acesso ao seu 

pensamento. Pois ainda que a ideia de história que expressam nos pareça algo já fenecido, 

a sofisticação de sua reflexão e a abertura a um universo de questões que seguem nas 

fronteiras controversas da poesia e da filosofia, talvez, seja o que assegure, quase sete 

décadas após a sua morte, que o filólogo continue a “encontrar seus leitores”. 

 

 

Referências bibliográficas 
ALIGHIERI, Dante. A Divina Comédia. Rio de Janeiro: Editora 34, 1998. Trad. Ítalo 

Eugênio. 
AUERBACH, Erich. Mimesis. Dargestellte Wirklichkeit in der abendländischen Literatur. 

Tübingen: Franke Verlag, 2015. 
AUERBACH, Erich. „Entdeckung Dantes in der Romantik“. Deutsche Vierteljahrsschrift 

für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte, 7 (1929), p. 682-692. 
AUERBACH, Erich. „A descoberta de Dante no Romantismo”. In. Ensaios de Literatura 

Ocidental. São Paulo: Ed. 34, 2007. p. 289-302. Trad. Samuel Titan Jr; José 
Marcos Mariani de Macedo. 

AUERBACH, Erich. Dante als Dichter der irdischen Welt. Berlim: De Gruyter, 2001. 
AUERBACH, Erich. Dante como poeta do mundo terreno. São Paulo: Ed. 34, 2023. 
AUERBACH, Erich. Literatursprache und Publikum in der lateinischen Spätantike und im 

Mittelalter. Berna: Francke, 1958. 



9 
RESENHAS 

REIS MARQUES, P. – A Corda Escarlate e Outros Motivos Figurais 
 
 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 28, 2025, e250036 

CROCE, Benedetto. La critica. Rivista di Letteratura, Storia e Filosofia diretta. Vol. 27, 
1929, pp. 213-215. 

VOSSLER, Karl. „Erich Auerbach. Dante als Dichter der irdischen Welt“. Deutsche 
Literaturzeitung für Kritik der internationalen Wissenschaft. 6, Januar-Juni. 
Berlin: Walter De Gruyter, 1929, pp. 69-72. 

 
Recebido em 12 de setembro de 2024 

Aceito em 15 de outubro de 2024 
 

Declaração de Disponibilidade de Dados 
Não se aplica. 


