
1 

LITERATURA 

MOOSBURGER, L.B. – O sentido poético-existencial do quiasma na obra de Rilke 

 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 29, 2026, e260024 

O sentido poético-existencial do 
quiasma na obra de Rilke 

 

[Chiasmus as a Poetic-Existential Issue in Rilke’s Work] 

https://doi.org/10.11606/1982-8837e260024 

 

Laura de Borba Moosburger1 

 

 

Abstract: This paper proposes an interpretation of chiasmus in Rilke’s work in contrast with Paul 

de Man’s reading – the first scholar to analyze chiasmus as a determining figure in Rilkean poetry. 

Starting with a reassessment of the Belgian critic’s interpretation, I first highlight his precision in 

describing Rilke’s poetic construction, then question his argument that the figure of chiasmus 

explicitly situates Rilke’s poetry within the realm of falsehood. In doing so, de Man not only 

denies Rilke’s poetry the messianic claim often emphasized by general readers and scholars but 

also dismisses its deeper existential concerns, reducing it to mere linguistic play. By contrast, I 

argue that Rilke’s poetic inversion, indeed frequently structured as chiasmus, constitutes a 

borderline poetic-existential effort to affirm and value finitude. In this text, I seek to clarify this 

effort primarily through the lens of what I term a “poetics of ‘singeleza’ (Portuguese word here 

understood as a poetic simplicity/tenderness)”, which moves toward valuing the small, the fragile, 

and the fleeting. 

 

Keywords: Rilke; inversion; finitude; poetry; “singeleza”  

 

 

Resumo: O texto propõe uma interpretação do quiasma em Rilke em confronto com a leitura de 

Paul de Man, primeiro estudioso a analisar o quiasma como figura determinante da poesia 

rilkeana. Partindo de uma retomada da leitura do crítico belga, saliento, num primeiro momento, 

sua precisão em descrever a construção poética de Rilke, para, num segundo momento, questionar 

a argumentação pela qual ele defende que a figura do quiasma situa a poesia de Rilke 

explicitamente na perspectiva da mentira. Com isso, de Man não apenas nega à poesia rilkeana a 

reivindicação messiânica tantas vezes salientada por seus leitores e estudiosos, como também a 

esvazia de inquietações existenciais mais consistentes e que ultrapassam o mero jogo linguístico. 

Defendo, por outro caminho, que a inversão poética de Rilke, de fato operada frequentemente na 

forma do quiasma, configura um esforço poético-existencial limítrofe de valorização da finitude, 

 
1 Universidade Federal de Minas Gerais, Departamento de Filosofia, Av. Pres. Antônio Carlos, 6627, Belo 

Horizonte, MG, 31279-901, Brasil. E-Mail: laurabmoos@gmail.com. ORCID: 0000-0002-8523-6893. 

Artigo financiado pelo Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico (processo PDJ 

152145/2024-9). 

 



2 

LITERATURA 

MOOSBURGER, L.B. – O sentido poético-existencial do quiasma na obra de Rilke 

 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 29, 2026, e260024 

esforço que, no presente texto, procuro clarificar sobretudo pelo ângulo de uma “poética da 

singeleza”, que se volta para o pequeno, o frágil e o fugaz. 

 

Palavras-chave: Rilke; inversão; finitude; poesia; singeleza 

 

“O poeta é aquele que escolheu ter um ser 

através da sua linguagem. Isso pressupõe 

que a linguagem possa dizer o ser. Por 

essência a poesia nunca duvidou disso, ou 

duvidou afirmando-se através dessa dúvida.” 

– Eduardo Lourenço2 

 

1 Introdução 

Paul de Man foi o primeiro estudioso a analisar detidamente o quiasma como figura 

fundamental da poesia rilkeana (DE MAN 1996). De acordo com o crítico belga, porém, o 

uso do quiasma por Rilke se constitui em um jogo puramente linguístico do qual adviria 

a força encantatória, contudo enganosa, de sua poesia. Ao valorizar o termo menor de 

uma proposição mediante uma inversão de seu valor usual, o quiasma teria permitido a 

Rilke gerar um efeito fundamentalmente retórico, situando a ideia de uma “salvação 

poética” na perspectiva da mentira (DE MAN 1996: 74). O apelo messiânico de sua obra 

nada mais seria do que um efeito linguístico esvaziado de qualquer pretensão metafísica 

que ultrapasse o jogo de linguagem, ou mesmo de um sentido existencial mais profundo. 

Reconhecendo a precisão do teórico em captar o movimento de construção poética 

de Rilke na figura do quiasma – figura para a qual de Man oferece um conceito muito 

próprio, como veremos –, questiono certos pressupostos de sua argumentação como 

insuficientes, problematizando sua conclusão de que a poesia de Rilke se situa na 

perspectiva da mentira. Ainda que, de fato, não seja simplesmente o caso aceitar que Rilke 

propôs uma salvação metafísica pela poesia em sentido literal, isso não desinveste sua 

poesia de um sentido existencial profundo e consistente, como sugeriu de Man de forma 

redutora.  

Defendo, em linha contrária, que a retórica do quiasma exprime em Rilke uma 

difícil inversão entre finitude e infinito no sentido de um esforço genuíno por consagrar 

poeticamente a existência. Seria uma espécie de “caminho do meio”: nem salvação literal, 

 
2 Pessoa revisitado. Rio de Janeiro: Tinta-da-china Brasil, 2017.  



3 

LITERATURA 

MOOSBURGER, L.B. – O sentido poético-existencial do quiasma na obra de Rilke 

 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 29, 2026, e260024 

nem mera ilusão linguística, a inversão de Rilke se dá como um esforço limítrofe de 

valorização da finitude. Proponho, no presente artigo, que tal inversão é realizada 

sobretudo por uma poética da singeleza, que fornece à figura do quiasma, para além de 

mera retórica, um sentido poético-existencial. Esse sentido estaria sugerido, conforme 

argumento, na própria forma cruzada do quiasma, sua formação em X. Seria uma leitura 

alternativa da insistência de Rilke no uso do quiasma e uma outra percepção sobre essa 

figura como um recurso poético-retórico do poeta. 

Quanto à nuance entre a ideia de uma salvação literal – como a que de Man sugere 

ser abraçada ingenuamente por parte de leitores e intérpretes da obra rilkeana – e o outro 

extremo (o da mentira), ela pode ser mais bem apreciada ao ter-se em mente a 

problemática literária de uma “salvação” pela via estética e a resposta que se formula a 

ela já no romantismo alemão. Nos termos de F. Schlegel e Novalis, essa “busca de 

salvação”, ainda que expressa nos termos ambiciosos de uma “romantização do mundo”, 

é projetada como movimento contínuo, “poesia universal progressiva”, um impulso 

inesgotável que não chega a termo definitivamente. Rilke, herdeiro dessa tradição em um 

momento histórico (já no século XX) de maior ceticismo quanto à possibilidade de 

“salvação”, exacerba essa tônica. “Na medida em que dou ao comum um sentido elevado, 

ao costumeiro um aspecto misterioso, ao conhecido a dignidade do desconhecido, ao 

finito um brilho infinito, eu o romantizo”, diz Novalis (2001: 142). Tal proposta, ela 

mesma já alinhada a um sentido de singeleza – entendida como olhar ao pequeno, ao 

frágil e ao fugaz no sentido de justamente apreciá-los e elevá-los – radicaliza-se na busca 

de Rilke por consagrar poeticamente a finitude com ênfase no esforço por manter-se fiel 

ao seu caráter irrevogavelmente finito. Como elucida o poeta em carta ao tradutor polonês 

de suas Elegias de Duíno, Witold von Hulewicz, trata-se de honrar a provisoriedade que 

o mundo de coisas e fenômenos finitos e transitórios que conhecemos compartilha 

conosco e, “em um entendimento muitíssimo íntimo [...], gravarmos em nós esta terra 

provisória, caduca, de modo tão profundo, tão sofredor e apaixonado, que sua essência 

ressuscite ‘invisível’ em nós” (RILKE 2012b: 48). Com isso, pode-se perceber que o uso 

do termo “singelo” para sumarizar determinados aspectos da obra de Rilke, ao contrário 

de apontar para uma mera simplicidade ou ausência de densidade, destaca o sentido de 

uma intensificação do olhar para a finitude. É algo de aparentemente simples – ou 

verdadeiramente simples, mas não simplório –, porém denso e ao mesmo tempo sutil, que 



4 

LITERATURA 

MOOSBURGER, L.B. – O sentido poético-existencial do quiasma na obra de Rilke 

 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 29, 2026, e260024 

se almeja compreender sob a palavra. A leitura do quiasma em Rilke por Paul de Man 

parece desconsiderar o envolvimento de Rilke com a densidade e complexidade dessa 

tensão verdadeiramente poético-existencial que pulsa em sua obra.  

Observo, porém, que este artigo não irá desdobrar a relação de Rilke com o 

romantismo, aqui aludida com o propósito de contextualizar e introduzir a argumentação 

que será desenvolvida como parte de um trabalho mais amplo, impossível de realizar 

integralmente em um único artigo. Ao conduzir uma leitura que dialoga e ao mesmo se 

contrapõe à interpretação do quiasma em Rilke por Paul de Man, introduz-se a proposta 

de uma poética do singelo cujo horizonte interpretativo é mais abrangente do que o 

possível de ser exposto no texto presente3. 

 

2 Paul de Man e o quiasma como artifício retórico 

Em Alegorias da leitura, Paul de Man é assertivo sobre uma caraterística da obra de Rilke: 

a sedução de seu discurso messiânico. Segundo o crítico, tal sedução se deve, em parte, a 

um apelo de intimidade compartilhada com o leitor: 

 

Muitos o leram como se ele se dirigisse às partes mais secretas de seus íntimos, revelando 

profundezas de que eles mal suspeitavam ou permitindo-lhes compartilhar provações que 

o poeta ajudou a compreender e superar. Numerosas biografias, reminiscências e cartas 

dão testemunho desse modo de recepção altamente pessoal. Rilke parece ser dotado do 

poder curativo daqueles que abrem acesso às camadas ocultas de nossa consciência, ou a 

uma delicadeza de emoção que reflete, para aqueles capazes de perceber suas nuances, a 

imagem confortadora de sua própria solicitude (DE MAN 1996: 37). 

  

Contudo, essa sedução íntima teria pouco a acrescentar à compreensão da poesia 

de Rilke. Ela revelaria uma espécie de engodo que, ao fim e ao cabo, conduz ao ponto 

que, segundo de Man, seria o propriamente central da obra de Rilke: sua figura 

predominante, o quiasma. Este, para muito além de uma sedução intimista, e com todos 

os méritos performáticos cabíveis a um grande poeta, promoveria o efeito impactante de 

sua obra, tendo por principal qualidade o “virtuosismo de um conceito perfeitamente 

 
3 Remeto o leitor ao artigo já publicado “Rilke e a religião poética: uma herança romântica” (MOOSBURGER, 

2024), que traça alguns paralelos entre Rilke e o primeiro romantismo alemão e integra o mesmo horizonte 

investigativo. 



5 

LITERATURA 

MOOSBURGER, L.B. – O sentido poético-existencial do quiasma na obra de Rilke 

 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 29, 2026, e260024 

elaborado e executado” (DE MAN 1996: 40) e, mais amplamente, a capacidade de expor a 

vocação retórica de toda linguagem poética. Seguindo essa via, de Man se desincumbe de 

apreciar a obra de Rilke em conjunto e compasso com seus textos epistolares e 

confessionais, que seriam “incapazes de desvendar a dimensão poética da obra” e “podem 

muito bem vir a ter uma importância contingente” (DE MAN 1996: 38-39). O fundamental 

se encontra nos poemas, e seria a sua estrutura quiásmica puramente formal, linguística. 

É notável que, ao dispensar um incurso mais detido no problema da sedução 

pessoal, desconsiderando o contexto das aspirações, temores e anseios manifestos do 

poeta, de Man segue o pressuposto – segundo ele, constatável na obra poética – de que,  

 

na realidade, o eu íntimo de Rilke permanece bastante invisível e, longe de ser a força 

motora de sua poesia, dela tende a desaparecer totalmente (...). O Rilke poeta está menos 

interessado em sua própria pessoa do que se poderia apreender a partir de seu tom e de 

seu pathos (DE MAN 1996: 38-39). 

 

De Man não se refere aqui apenas à ideia de que, no poema, o eu deve desaparecer; 

isto poderia receber interpretações diferentes da que é dada por ele, ou seja, a de que não 

há, nos poemas, o envolvimento existencial do homem. O crítico opera uma passagem do 

existencial ao puro linguístico, ao linguístico por si, quase como para um fenômeno que 

bem poderia dispensar o homem, não fosse pelo fato de que é preciso um homem para 

dominar a técnica do dispositivo retórico. De fato, veremos que, com sua interpretação 

do quiasma em Rilke, de Man conduz sua análise justamente ao terreno de uma 

“linguagem pura”: a linguagem como um fim em si, autônomo e autorreferencial, 

desvinculado de aspirações íntimas ou de qualquer coisa que escape ao efeito linguístico. 

Curiosamente, de Man adverte que não se trata de circunscrever Rilke a um 

esteticismo superficial. Notando que o poeta das Elegias de Duíno abrange em seu 

espectro poético os fenômenos mais diversos – uma “variedade brilhante de lugares, 

objetos e personagens” (DE MAN 1996: 40) – subordinando, como Baudelaire, as 

categorias do belo e do feio (e mesmo do mais horrível) “à rubrica comum do 

interessante”, adverte que 

 

Seria um erro ignorar de forma demasiadamente apressada essa preocupação com as 

superfícies atraentes, tomando-a como uma forma de esteticismo. A referência a 



6 

LITERATURA 

MOOSBURGER, L.B. – O sentido poético-existencial do quiasma na obra de Rilke 

 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 29, 2026, e260024 

Baudelaire deveria ser suficiente para enfatizar que há mais coisas envolvidas. O 

refinamento estético é para Rilke, assim como para o autor de Fleurs du Mal, uma 

estratégia apolínea que lhe permite expressar o que de outra forma seria indizível. Nesse 

nível de experiência, as estéticas do belo e do feio não podem mais ser distinguidas uma 

da outra. Nem é possível pensar nessas superfícies sedutoras como meramente 

superficiais (DE MAN 1996: 40). 

 

Contudo, essa manifesta preocupação em não “superficializar” Rilke redunda em 

asseverar que a superfície não é superficial, ainda que ela seja de natureza pura e 

exclusivamente linguística, no sentido de que elementos existenciais parecem ficar fora 

de jogo. Afinal, pelo caminho acima citado, Rilke, segundo de Man, “instala entre leitor 

e tema o véu de uma linguagem que controla seu próprio domínio representacional” (DE 

MAN 1996: 39), sendo este o primeiro passo do trunfo e do triunfo plenos de sua poesia. 

Caberia perguntar, porém, em que medida tal artifício – se, como parece ser o caso para 

de Man, for apenas um artifício – não seria justamente “esteticismo” e “artificialidade”. 

Ou, por outra: se isto não é esteticismo e superficialidade, então o que viria a sê-lo? A 

ideia basal de Paul de Man segue sendo que a obra de Rilke, por um lado, “ousa afirmar 

e prometer, como poucas, uma forma de salvação existencial que ocorreria na poesia e 

por meio dela” (DE MAN 1996: 40) e, por outro, faz dessa salvação um efeito retórico. 

Para o intérprete, a própria maestria de Rilke estaria em performar esse gesto com êxito. 

Tal será, grosso modo, o sentido do quiasma conforme sua leitura4.  

Mas, ainda que de Man as considere secundárias nelas mesmas, reconhece que as 

manifestações confessionais (como cartas e diários) contêm um ponto importante da 

retórica poética de Rilke: o caráter impositivo de sua reivindicação salvífica. Ou seja, o 

fato de que essa reivindicação é dirigida não apenas a si próprio, mas também ao leitor, 

com base em uma “autoridade confirmada pela possibilidade de sua (a de Rilke) 

existência poética” (DE MAN 1996: 41). Mas a análise das reivindicações feitas a 

destinatários de cartas ou a si mesmo na prosa íntima seria dispensável na medida em que 

tal elemento já se encontra explicitamente na obra poética, na aparição frequente do modo 

 
4 Não está completamente claro por que de Man situa a realização poética em sua pura força retórica acima 

do que ele chamou de “esteticismo”, e como estas duas coisas seriam fundamentalmente diferentes nos 

termos por ele mesmo colocados, ou seja, desafiando a mera “sedução superficial”. Tudo se passa como se 

a superficialidade de formas (visuais?) fosse substituída pela performance linguística (retórica?), e 

permanece a pergunta sobre o sentido existencial do projeto poético de Rilke. 



7 

LITERATURA 

MOOSBURGER, L.B. – O sentido poético-existencial do quiasma na obra de Rilke 

 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 29, 2026, e260024 

imperativo – como em: “Você tem de mudar sua vida”; “Exija a mudança”; “Cante ao 

Anjo o mundo” ... (DE MAN 1996: 41).  

O que dá a essa reivindicação uma força sui generis, de acordo com de Man, é 

precisamente o aspecto que antecipa a característica central do quiasma: a dificuldade 

implícita no movimento de inversão, seu caráter paradoxal. Este seria o segredo mesmo 

de sua força de persuasão, o que torna a promessa rilkeana “mais convincente ainda”, pois 

abriga o fato paradoxal de “não se ancorar em certezas filosóficas e teológicas 

estabelecidas”, de a promessa ser “qualquer coisa, menos fácil”. Afinal, “uma promessa 

garantida com demasiada facilidade seria suspeita e não convincente, mas uma promessa 

de salvação que só poderia ser merecida através de trabalho e sacrifício infinitos, no 

sofrimento, na renúncia e na morte, é outra coisa”; assim, a insistência de Rilke em temas 

negativos, “longe de colocar em risco a certeza de uma salvação pela poesia, assegura a 

sua veracidade” (DE MAN 1996: 40-41).  

O leitor que se embrenhar nas cartas de Rilke de fato não terá dificuldade em 

encontrar exemplos desse lado conselheiro do poeta e de sua prontidão a reverter 

positivamente os aspectos mais negativos da existência que porventura assolem seus 

interlocutores. Assim, a análise de Paul de Man assevera que a estrutura quiásmica dos 

poemas de Rilke seria, por assim dizer, a versão definitiva, a performance oficial desse 

movimento ensaiado nos textos íntimos. A inversão convincente e sedutora estaria 

concretizada no êxito do poema. 

Mas o que é e como funciona o quiasma?  

Na tradicional figura retórica do quiasma, os elementos do discurso são dispostos 

de forma cruzada – a palavra vem da letra grega χ e significa “formar como a letra X” –: 

duas ou mais frases são apresentadas (ou subentendidas) e então reapresentadas em ordem 

inversa de modo a asseverar um panorama mais amplo de sentido. A eficácia retórica do 

quiasma repousa precisamente nessa estrutura simétrica: criam-se apenas dois lados de 

um argumento, o que gera uma impressão de completude; então, mediante a inversão dos 

atributos de cada afirmação, o ouvinte ou leitor é induzido a concordar com aquela que 

foi privilegiada com o elemento inusitado. Um exemplo clássico é o versículo de Mateus 

23:12: “Quem se exaltar será humilhado, e quem se humilhar será exaltado”.  



8 

LITERATURA 

MOOSBURGER, L.B. – O sentido poético-existencial do quiasma na obra de Rilke 

 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 29, 2026, e260024 

A interpretação feita por de Man ao quiasma em Rilke contém e extrapola a 

definição tradicional: como o “cruzamento que inverte os atributos de palavras e coisas” 

(DE MAN 1996: 56), o quiasma estaria “desviado de sua modalidade aparentemente 

tradicional na direção de um modo especificamente rilkeano” (DE MAN 1996: 54). Neste, 

não se invertem apenas atributos dos sujeitos de cada frase, e sim a própria estrutura 

figurativa, trocando-se de posição as palavras e as coisas a que supostamente se referem. 

Essa forma de inversão estrutural permite jogar com os atributos de coisas 

cuidadosamente selecionadas para este fim, o qual é orientado para o polo da linguagem 

(não da coisa), de modo a afirmar a primazia da realização poética sobre qualquer verdade 

que se pudesse afirmar sobre a realidade. Segundo de Man, em Novos Poemas, a maioria 

dessas inversões e sua orientação para o polo da linguagem permanece implícita (DE MAN 

1996: 57), como é o caso – por ele considerado um exemplo particularmente claro e 

concreto de inversão estrutural – do reflexo especular no poema “Quai du Rosaire”, do 

livro Novos Poemas I (1907) (RILKE 1957a: 534; na sequência em tradução minha): 

 

Die Gassen haben einen sachten Gang 

(wie manchmal Menschen gehen im Genesen 

nachdenkend: was ist früher hier gewesen?) 

und die an Plätze kommen, warten lang 

 

auf eine andre, die mit einem Schritt 

über das abendklare Wasser tritt, 

darin, je mehr sich rings die Dinge mildern, 

die eingehängte Welt von Spiegelbildern 

so wirklich wird wie diese Dinge nie. 

 

Verging nicht diese Stadt? Nun siehst du, wie 

(nach einem unbegreiflichen Gesetz) 

sie wach und deutlich wird im Umgestellten, 

als wäre dort das Leben nicht so selten; 

dort hängen jetzt die Gärten groß und gelten, 

dort dreht sich plötzlich hinter schnell erhellten 

Fenstern der Tanz der Estaminets. 

 

Und oben blieb? – – Die Stille nur, ich glaube, 

und kostet langsam und von nichts gedrängt 

Beere um Beere aus der süßen Traube 



9 

LITERATURA 

MOOSBURGER, L.B. – O sentido poético-existencial do quiasma na obra de Rilke 

 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 29, 2026, e260024 

des Glockenspiels, das in den Himmel hängt. 

 

[As ruas caminham suavemente  

(como convalescentes que vão meditando: 

o que teria estado aqui antes?) 

e chegando às praças esperam longamente 

 

por uma outra, que num só passo pisa 

sobre as águas claras do entardecer, 

nas quais, quanto mais as coisas se amenizam, 

mais o mundo suspenso de imagens refletidas  

se torna real, como essas coisas jamais puderam ser. 

 

Esta cidade não passou? Agora vês como 

(segundo uma lei incompreensível) 

ela acorda e se precisa na inversão, 

como se a vida ali não fosse tão rara; 

ali pendem agora os jardins e vigoram, 

ali de repente gira atrás de janelas 

que súbito acendem a dança nos cafés. 

 

E acima ficou? – – O silêncio apenas, eu acho, 

e saboreia, devagar e sem pressa, 

Uva a uva o doce cacho 

do carrilhão, que pende nos céus.] 

 

A análise de Paul de Man inicia pelo trecho do reflexo especular (RILKE in DE 

MAN 1996: 58)5: 

 

(...) das abendklare Wasser... 

darin... 

die eingehängte Welt von Spiegelbildern 

so wirklich wird wie diese Dinge nie. 

 

[(...) a água clara do anoitecer... 

na qual... 

o mundo suspenso de imagens espelhadas 

torna-se mais real do que as coisas jamais o foram.] 

 
5 As traduções aqui transcritas dos trechos de poemas de Rilke quando citados em Alegorias da leitura 

correspondem às versões da tradutora desta obra, Lenita R. Esteves.  



10 

LITERATURA 

MOOSBURGER, L.B. – O sentido poético-existencial do quiasma na obra de Rilke 

 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 29, 2026, e260024 

 

Segundo de Man (1996: 58),  

 

tirando proveito de um efeito luminoso ao crepúsculo, Rilke pode, sem parecer estar 

sendo fantástico, decretar que o mundo de ponta-cabeça que é refletido nas águas calmas 

dos canais é mais substancioso e real do que o mundo comum do dia.  

 

O fato de o poema tratar de Bruges – cidade que, conforme esclarece de Man, 

devido à perda de seu porto natural e das glórias medievais que lhe davam prestígio, 

tornou-se “emblema da transitoriedade da realização humana” (DE MAN 1996: 59) – 

sugere o intuito não apenas de inverter o sentido natural das coisas, mas especificamente 

de restituir um sentido positivo que se perdeu, por meio de uma valorização da própria 

perda.  

A interpretação prossegue (a análise se estende até à p. 61) no sentido de afirmar 

que o poema promove em sua totalidade um movimento de inversão que consiste em 

conduzir a uma totalização própria, mediante a qual unicamente a inversão quiásmica 

adquire valor poético. “É por isso que” (DE MAN 1996: 59-60), rumando para a última 

estrofe, “depois de ter atravessado a superfície do espelho e entrado no mundo refletido, 

o poema tem de retornar [...] para o mundo real ‘acima’” (RILKE in DE MAN 1996: 59-60): 

 

Und oben blieb? -- Die Stille nur, ich glaube,  

und kostet langsam und von nichts gedrängt 

Beere um Beere aus der süssen Traube  

des Glockenspiels, das in den Himmeln hängt. 

  

[E o que restou acima? -- Só o silêncio, julgo eu,/ que saboreia lentamente/ uva a 

uva, o cacho adocicado/ do carrilhão, suspenso nos céus.] 

 

O poema afirmaria, com isso, segundo de Man, que o mundo real “acima” não foi 

inteiramente dissolvido no reflexo, visto que a percepção final (os sinos do carrilhão) nos 

atinge desde cima. A “jogada”, porém, estaria no fato de que essa realidade, embora 

reafirmada, não está mais solidamente ancorada no solo:  

 



11 

LITERATURA 

MOOSBURGER, L.B. – O sentido poético-existencial do quiasma na obra de Rilke 

 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 29, 2026, e260024 

O reflexo a esvaziou; sua estabilidade ilusória foi substituída pela irrealidade surreal da 

imagem do espelho. A descida até o mundo subterrâneo do espelho eleva o real e o 

suspende no céu, como uma constelação. A totalização final ocorre dentro dessa 

constelação, o que não poderia ter acontecido sem a passagem através da ficção do mundo 

especular (DE MAN 1996: 59). 

 

Essa totalização é um movimento da linguagem. Mas não apenas atributos são 

invertidos aqui. A imagem do carrilhão, mais do que promover a inversão acima/abaixo 

(por vir de cima), contém uma “última cartada”: ela recupera o real no irreal pelo caráter 

sonoro. Segundo de Man, o tempo mesmo, aqui percebido na verdade de sua 

mutabilidade, transforma-se numa realidade audível, e converte-se numa resolução final 

do poema na medida em que, apesar do aspecto fúnebre da aniquilação temporal – 

manifesta no soar do sino que, “na realidade, é o dobre de finados que reduziu a cidade a 

uma memória fantasmagórica” –, afirma-se na imagem sedutora do lento saborear do 

cacho adocicado, “uva a uva” (DE MAN 1996: 60). 

Para de Man (1996: 67), a centralidade do elemento sonoro é em Rilke constitutiva 

da formação quiásmica – trata-se de uma “poética fonocêntrica do quiasma”, em que o 

efeito retórico das metáforas de inversão é coroado pelo efeito sonoro – eufônico e 

fonocêntrico – dos poemas. De acordo com isso, os poemas de Rilke ambicionariam, 

exclusivamente – ou, no mínimo, em primeiro lugar – um movimento de domínio da 

linguagem; movimento, de resto, exclusivamente linguístico: “O referente do poema é 

um atributo da linguagem de suas metáforas, desprovido em si mesmo de profundidade 

semântica; o significado dos poemas é a conquista das habilidades técnicas que eles 

ilustram através de seu significado acústico” (DE MAN 1996: 49). O sentido do poema, a 

conciliação nele realizada, reduzir-se-ia ao exímio orquestramento das propriedades 

acústicas da linguagem, “uma vez que o som é a única propriedade da linguagem que lhe 

é verdadeiramente imanente e que não mantém relação alguma com qualquer coisa fora 

da própria linguagem” (DE MAN 1996: 49).  

Dessa forma, a análise de Paul de Man mostra que o quiasma em Rilke não opera 

apenas no nível de uma inversão de atributos dos sujeitos das orações, mas em um nível 

estrutural, ou seja, faz com que o polo da linguagem – em “Quai du Rosaire” 

implicitamente situado no lado da imagem especular e revelado mediante a centralidade 

do elemento fônico do poema – obtenha um efeito de primazia sobre a realidade.  



12 

LITERATURA 

MOOSBURGER, L.B. – O sentido poético-existencial do quiasma na obra de Rilke 

 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 29, 2026, e260024 

A cada poema, por força de seu virtuosismo, Rilke manejaria o quiasma de forma 

única, valendo-se para tanto dos objetos escolhidos para a inversão: em “Quai du 

Rosaire”, o reflexo especular; em “À beira da noite” (am Rande der Nacht), a caixa de 

ressonância de um violino (cf. DE MAN 1996: 50-55); em “Torso arcaico de Apolo” 

(Archaischer Torso Apollos), a escultura fragmentada (cf. DE MAN 1996: 62-63). Sempre, 

porém, com o saldo de uma substituição de toda pretensão ontológica pelo triunfo da 

realização linguística. Assim, “Quai du Rosaire” é um dos muitos exemplos analisados 

por de Man cujas metáforas de inversão serviriam ao apelo de uma promessa emanada 

pela obra de Rilke e que, por ser difícil, torna-se mais sedutora. Mas essas metáforas, ao 

fim e ao cabo, prestam-se unicamente ao propósito de uma realização linguística.  

Contudo, por mais que os poemas analisados por de Man operem essas inversões 

quiásmicas, isso não comprova que os poemas se reduzem ao propósito de um 

orquestramento linguístico. Pode-se argumentar que esta é uma redução proposta por de 

Man, a fim de corroborar a sua concepção da linguagem autorreferente.  

Bastante significativo dessa redução da poética de Rilke à sua estrutura quiásmica-

fonocêntrica (e retórica) é a interpretação do crítico à religiosidade de O livro de horas 

(1905), para ele inteiramente performática. Apesar de sua aparente estrutura teocêntrica, 

a obra, na verdade, já anteciparia a mesma estrutura fonocêntrica constitutiva dos Novos 

Poemas (DE MAN 1996: 45) e pretenderia sobretudo um efeito linguístico. De Man nega 

a esta obra não apenas a estrutura teocêntrica, mas até mesmo uma inquietação existencial 

que porventura viesse de par com a impossibilidade de situar a figura de Deus no centro 

dos poemas. A posição e mérito do livro no conjunto da obra de Rilke se reduziria ao fato 

de ainda não realizar plenamente as potencialidades formais que vieram a ser mais bem 

elaboradas noutras obras.  

  De Man termina suas considerações com dois poemas tardios que, segundo ele, 

não apenas corroboram terminantemente que a promessa messiânica contida na poesia de 

Rilke se reduz ao efeito retórico de sua linguagem, como também sinalizam um momento 

final de ruptura, o fracasso assumido do intento. 

 No primeiro desses poemas, intitulado “Gong (II)”, Rilke teria feito (DE MAN 

1996: 73) “a inversão extrema”, isto é, inversão não apenas visual/imagética, mas “a 

inversão dentro da dimensão fônica, dentro do próprio ouvido” (RILKE in DE MAN 1996: 

73):  



13 

LITERATURA 

MOOSBURGER, L.B. – O sentido poético-existencial do quiasma na obra de Rilke 

 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 29, 2026, e260024 

 

Klang,  

der, wie ein tieferes Ohr, 

uns, scheinbar Hörende, hört..."  

 

[“Som,  

que, como um ouvido mais profundo,  

ouve a nós, que parecemos estar ouvindo...”]6.  

 

E nessa derradeira inversão, o “acúmulo dos mais extremos paradoxos e de 

inversões radicais” não conduz a uma totalidade poeticamente produzida pela retórica do 

poema, mas termina, em vez disso, “na ignomínia de uma queda que [...] sugere [...] a 

denúncia da figura extrema, o fonocêntrico Deus-Ouvido no qual Rilke, desde o início, 

apostou o resultado de todo o seu sucesso poético, como erro e traição” (RILKE in DE MAN 

1996: 73):  

 

Wanderes Sturz, in den Weg,  

unser an Alles, Verrat...: Gong!  

 

[Queda do andarilho, na beira da estrada 

Nossa, de tudo, traição... Gongo!] 

 

O segundo desses poemas, e com o qual de Man termina sua análise, tem teor 

semelhante a este, porém, o fato de ter sido escrito em francês, para de Man, indica por si 

só a renúncia de Rilke ante as “seduções eufônicas da linguagem”. Nesse poema, haveria 

a mesma definição da figura como a conversão da retórica representacional e visual em 

pura retórica auditiva (RILKE in DE MAN 1996: 73-4): 

 

Il faut fermer les yeux et renoncer à la bouche,  

rester muet, aveugle, ébloui: 

L'espace tout ébranlé, qui nous touche  

ne veut de notre être que l’ouie.  

 

 
6 De Man não cita integralmente este poema. Uma versão integral em português, acompanhada do original, 

pode ser encontrada em Rilke (2018: 40-41). 



14 

LITERATURA 

MOOSBURGER, L.B. – O sentido poético-existencial do quiasma na obra de Rilke 

 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 29, 2026, e260024 

[É preciso fechar os olhos e renunciar à boca,  

permanecer mudo, cego, deslumbrado:  

O espaço vibrante que nos toca  

exige de nosso ser apenas o ouvido.]7  

 

De Man dirá (1996: 74), então, que, “no instante de sua realização, essa figura se 

anuncia pelo seu nome real”:  

 

Masque? Non. Tu es plus plein,  

mensonge, tu as des yeux sonores.  

 

[Máscara? Não. És mais plena. 

Mentes, tens olhos sonoros.]8 

 

A mudança para o francês, na leitura do crítico, indica não apenas o conhecimento, 

mas o próprio advento da ruptura9. Assim, esses dois poemas se unem para atestar que “a 

promessa contida na poesia de Rilke, que os comentadores, no afã de sua crença, 

descreveram em toda a sua severa complexidade, é dessa forma colocada, pelo próprio 

Rilke, dentro da perspectiva desagregadora da mentira” (DE MAN 1996: 74). 

A interpretação de Paul de Man a esse último poema, é claro, não é um momento 

circunscrito e isolado de seu texto. A ideia de mentira e sedução perpassa, com termos 

variados, toda sua interpretação de Rilke – desde, por exemplo, a menção à “ambiguidade 

de uma relação de dupla face” mantida por Rilke em cartas com seus interlocutores (DE 

 
7 Tal como o poema anterior (“Gong”, escrito em alemão), de Man cita apenas um trecho do poema francês 

“Gong”; mais especificamente, a segunda estrofe completa (o poema tem cinco estrofes). Trata-se de um 

poema de 1935 dedicado a Suzanne Bertillon (RILKE: 1957b: 617-618), aparentemente ainda sem tradução 

no Brasil.  

8 De Man passa sem aviso a este que é outro poema. O trecho citado por ele corresponde aos dois primeiros 

versos do segundo poema do ciclo “Mensonges II” (“Mentiras II”); a estrofe inteira diz: “Masque? Non. Tu 

es plus plein,/ mensonge, tu as des yeux sonores./ Plutôt vase sans pied, amphore/ qui veut qu’on la tient” 

(RILKE 1957b: 615). [Máscara? Não. És mais plena,/ mentira, tens olhos sonoros./ Antes, vaso sem pé, 

ânfora/ que quer que a retenham.] Será pertinente, noutra ocasião, elaborar uma análise de todo o ciclo em 

diálogo com Paul de Man (o ciclo é composto por Mensonges I, contendo três poemas, e Mensonges II, 

com seis poemas). Por ora, vale assinalar que o uso do termo “mentira” por Rilke permite uma interpretação 

distinta da que indica o sentido esvaziante, proposta por de Man. Se a mentira não tem base e requer que a 

seguremos, não seria antes uma metáfora à fragilidade da criação poética? Tal gesto de sustentar essa 

“mentira” poderia muito bem ser um gesto poético-existencial, muito mais do que mero jogo de linguagem. 

9 A tese é categórica e sumária, como a anterior: “Mais ainda que a afirmação temática, que pode sempre 

ser interpretada como recuperação do tema proposto, para além de sua mais absoluta negação, a mudança 

para o francês indica não apenas o conhecimento, mas o advento da ruptura” (DE MAN 1996: 74). 



15 

LITERATURA 

MOOSBURGER, L.B. – O sentido poético-existencial do quiasma na obra de Rilke 

 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 29, 2026, e260024 

MAN 1996: 37) e a alusão de Rilke, mencionada nesse contexto, à “armadilha de uma 

ajuda simulada” (in DE MAN 1996: 38), até a equação – já em um nível não pessoal, mas 

no âmbito da obra poética, para a qual de Man volta sua atenção – entre a promessa de 

uma forma de salvação existencial que ocorreria na poesia e por meio dela e que a obra 

de Rilke “ousa afirmar como poucas” (DE MAN 1996: 40), e o fato de que essa promessa 

se reduz a um efeito retórico, ao fim do qual se tem apenas o triunfo de um poema 

tecnicamente bem executado. De Man recusa a interpretação de que a obra de Rilke tenha 

uma pretensão efetivamente messiânica, tal como, segundo ele, muitos estudiosos 

acreditaram erroneamente ser o caso (DE MAN 1996: 63, 66, 68): a ideia de mentira remete 

ao lapso entre a promessa e o que a obra realmente entrega e que, ao fim, pretende 

entregar. A mentira está pressuposta no ilusionismo inerente ao movimento do quiasma 

em Rilke segundo de Man: movimento que parece remeter a algo para além de seus efeitos 

retóricos e sonoros, mas, no fim, é apenas isto. Nesse sentido, o poema que figura ao final 

do texto de Paul de Man sobre Rilke, na medida em que, segundo ele, assume a 

perspectiva da mentira de forma explícita, oferece uma conclusão ao argumento e ao 

ângulo pelo qual o crítico enfocou a criação poética de Rilke. 

 

3 Retórica e existência 

Em que pese a sagacidade e requinte da análise estrutural dos poemas de Rilke por de 

Man, sua leitura contradiz sensivelmente os esforços de toda a obra de Rilke, tanto a que 

o crítico considera apta à consideração teórica – os “textos poéticos” (DE MAN 1996: 40) 

– quanto a que se faz nos demais registros (obra epistolar, diários etc.). O equívoco da 

identificação entre o “desaparecimento do eu na obra” a uma renúncia a pretensões para 

além da linguagem (DE MAN 1996: 38-39) poderia ser desfeito já ao lembrarmos, por 

exemplo, que a aspiração religiosa dos místicos inclui um sentido muito próprio de 

dissolução do eu, e nem por isso o objetivo ou ponto alto de um poema místico é seu 

efeito retórico. A conclusão do crítico apoia-se em uma separação rígida entre o âmbito 

pessoal da escrita de Rilke e os “textos poéticos”, que lhe permitiu desconsiderar a patente 

insistência de Rilke em afirmações como a de que o sentido da obra é “o caminho do 

artista em direção a si mesmo” (RILKE 2011b: 39) e que “o elemento subjetivo e 

confessional define o valor de toda e qualquer obra” (DE MAN 1996: 130), como 



16 

LITERATURA 

MOOSBURGER, L.B. – O sentido poético-existencial do quiasma na obra de Rilke 

 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 29, 2026, e260024 

assinalado no diário escrito em Florença para Lou Salomé. Com isso, de Man denega 

simultaneamente o interesse de Rilke pelo mundo, pelas coisas, como se apenas a “coisa-

poema” enquanto realização linguística importasse. Contudo, mesmo os poemas da 

chamada fase objetivista de Rilke – e que posteriormente vieram a ser chamados, 

justamente, Dinggedichte – compreendem um projeto poético-existencial, do que não 

deixam muitas dúvidas a sua monografia sobre Rodin e as cartas sobre Cézanne10. No 

trecho a seguir, extraído destas últimas, a busca pelo olhar objetivo na arte é situada por 

Rilke em íntima conexão com uma experiência existencial radical do artista: 

 

As coisas da arte são sempre resultado de ter estado a perigo, de ter ido até o fim em uma 

experiência, até um ponto que ninguém consegue ultrapassar. Quanto mais se avança, 

tanto mais própria, tanto mais pessoal, tanto mais singular torna-se uma vivência, e a coisa 

da arte é enfim a expressão necessária, irreprimível e o mais definitiva possível desta 

singularidade... Aí está a enorme ajuda das coisas de arte para a vida daquele que tem de 

fazê-las, – que elas sejam sua síntese; a conta do rosário na qual sua vida diz uma prece, 

o testemunho para ele mesmo sempre renovado de sua unidade e veracidade, o qual 

realmente só para ele se volta, atuando anonimamente para fora, sem um nome dado, 

apenas como necessidade, como realidade, como existência (RILKE 1996: 24)11. 

 

Em suma, ao obliterar o fato de que a criação de Rilke é movida por um anseio 

existencial que se desdobra por um longo caminho, de Man reduz toda a problemática da 

evolução da poesia rilkeana ao crescente domínio técnico de dispositivos poético-

retóricos, sem perceber aí o percurso de desenvolvimento de um projeto poético-

existencial12. Essa leitura, na verdade, reflete muito mais a sua própria opção teórica pelo 

 
10 Para Juliana Perez (2009: s. p.), “ignorar os nexos entre os escritos de Rilke e a inegável relação de seus 

poemas com o real equivaleria a fazer de Rilke um pré-concretista chique. Considerá-los em seu conjunto 

e em seu ímpeto de conhecimento do real nos oferece a chave de leitura não só de Novos poemas, mas de 

toda sua obra”.   

11 29 de jul. 1907. “Kunstdinge sind ja immer Ergebnisse des in Gefahrgewesen-Seins, des in einer 

Erfahrung bis ans Ende-Gegangenseins, bis wo kein Mensch mehr weiterkann. Je weiter man geht, desto 

eigener, desto persönlicher, desto einziger wird ja ein Erlebnis und das Kunstding endlich ist die 

notwendige, ununterdrückbare, möglichst endgültige Aussprache dieser Einzigkeit... Darin liegt die 

ungeheure Hülfe des Kunstdings für das Leben dessen, der es machen muß, –: daß es seine 

Zusammenfassung ist; der Knoten im Rosenkranz, bei dem sein Leben ein Gebet spricht, der immer 

wiederkehrende, für ihn selbst gegebene Beweis seiner Einheit und Wahrhaftigkeit, der doch nur ihm selber 

sich zukehrt und nach außen anonym wirkt, namenlos, als Notwendigkeit nur, als Wirklichkeit, als Dasein 

–.” (RILKE 1977: 9). 

12 A exclusão da discussão com a parte confessional da obra de Rilke abrange outros problemas além deste. 

Ao falar na sedução do discurso de Rilke, de Man toma-o por um engodo dirigido a seus destinatários, ao 

passo que uma das questões suscitadas pela obra é justamente o embate interior de Rilke com pontos de 

vista que, por um lado, deseja abraçar e, por outro, não consegue fazê-lo. Seguindo tal trilha investigativa, 



17 

LITERATURA 

MOOSBURGER, L.B. – O sentido poético-existencial do quiasma na obra de Rilke 

 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 29, 2026, e260024 

esvaziamento – o que, de resto, poderia explicar a escolha feita em Alegorias da leitura 

por exemplificar o quiasma predominantemente em poemas selecionados dos Novos 

Poemas, obra que, devido à tônica predominante da plasticidade, própria da fase 

objetivista do poeta, mais facilmente se pode identificar a esse esvaziamento (ainda que 

este se encontre desmentido já no trecho acima citado das Cartas sobre Cézanne).13  

Dois momentos, aliás, são particularmente emblemáticos de uma escolha pelo 

esvaziamento que pré-determina a interpretação. O primeiro deles surge quando de Man 

interpreta a palavra “aqui” (hier) diversas vezes repetida nas Elegias de Duíno como 

referindo-se ao texto poético, e não à terra (como afirmado pelo próprio poeta): “Esse 

aqui enfático designa o próprio texto poético e assim afirma que ele escapa da 

fragmentação do número e do tempo” (DE MAN 1996: 41). O segundo momento é quando 

de Man conclui que até mesmo a escolha de Rilke por uma temática de experiências 

negativas, como “a insaciabilidade do desejo, a impotência do amor, a morte dos 

insatisfeitos ou dos inocentes, a fragilidade da terra, a alienação da consciência”, não se 

deve ao fato de que sejam “a expressão de sua própria experiência vivida (é irrelevante 

se são ou não)”, mas porque “sua estrutura permite o desdobramento dos padrões de 

figuração [da retórica de Rilke]”; no caso específico das Elegias, porque “a inversão de 

uma negatividade em uma promessa [...] permite o jogo linguístico” (DE MAN 1996: 67-

68).  

E, no entanto, tomar esse esvaziamento por finalidade última dos poemas, 

retirando-lhes qualquer outro sentido e propósito, parece incompatível com a aspiração 

poética de Rilke, que se volta a uma vez para si e para o mundo. Como sumarizou 

Langlois (1978: 47-8): 

 

Rilke não é suspeito de se interessar pelo mero jogo de formas, (...) ele se ateve 

visivelmente (...) à rigorosa identificação de seus poemas com experiências do existir, 

 
o quiasma poderia indicar também um movimento psicológico profundo do poeta no sentido de lidar com 

essa inquietação. Mas deixo a questão para outro momento, pois nos levaria longe demais. 

13 Também se pode questionar diversas premissas da concepção de linguagem autorreferente, como a frase 

“o som é uma propriedade imanente da linguagem e não mantém relação alguma com qualquer coisa fora 

dela própria” (DE MAN 1996: 49), que parece conter um idealismo linguístico. O som depende da realidade 

pré ou extralinguística já pelo fato de que não há linguagem sem mundo, não há som sem física e sem 

corpo. No caso de Rilke, para além desse aspecto concreto, a experiência musical do poema é inseparável 

da experiência existencial e, em algum nível, da referência ao mundo. Mesmo sua relação com o puro som 

tem (nos Sonetos a Orfeu e noutros poemas) explicitamente um sentido existencial, próximo da experiência 

religiosa. 



18 

LITERATURA 

MOOSBURGER, L.B. – O sentido poético-existencial do quiasma na obra de Rilke 

 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 29, 2026, e260024 

com explorações interiores. Falando de sua vida, escreve a Merline: ‘É isto que importa, 

e não de todo as Elegias nem nenhuma outra obra: eu não sou um autor que faz livros! 

As próprias Elegias (ou qualquer outra coisa que um dia me ocorra) não seriam mais que 

a continuação de uma disposição e de progressos interiores, de um devir mais puro e mais 

vasto de toda minha natureza...’ A paixão absoluta pela arte que Rilke professava não 

consistia no embelezamento das formas ou em uma solidão de gabinete, se não 

precisamente em uma vida vivida como existência poética até o limite, na poesia como 

forma de vida. Seus amigos testemunham jamais terem visto alguém que vivera como um 

poeta com a intensidade de Rilke (e deve-se suprimir desta realidade todos os vícios de 

‘literatura’, de ‘literato’, de ‘escritor’, termos que ele usa sempre pejorativamente, toda 

relação a um público, às convenções sociais, ao exercício profissional da arte, coisas que 

ele odiou e proscreveu de sua vida). 

 

A escolha pelo poético é a escolha existencial do homem Rilke. E se a pura 

realização linguística do poema for o objetivo do autor – como, até aí, de Man concordaria 

– resta perguntar o que significa isso existencialmente, o que reflete essa escolha pelo 

poético e, por fim, o que é o poético aqui, se não é apenas um efeito esvaziado de 

sentido14.  

Se, portanto, de Man está certo ao dizer (1996: 74), ao fim de sua análise, que “só 

podemos entender Rilke se entendermos a urgência [de sua] promessa, junto à 

necessidade igualmente urgente, e igualmente poética, de revogá-la, no exato instante em 

que parece estar a ponto de oferecê-la”, tal compreensão não poderá desconsiderar aquilo 

que ultrapassa o plano do virtuosismo e da maestria linguística do autor tomados 

isoladamente, mas, antes, preenche-os de um sentido poético-existencial. 

Maurice Blanchot, por exemplo, embora seja mencionado por de Man como um 

dos poucos que teriam “questionado a convergência do significado e dos instrumentos 

linguísticos usados [por Rilke] para veiculá-lo” (DE MAN 1996: 42), não entende tal 

convergência de forma a esvaziá-la de pretensões poético-existenciais. Referindo-se à 

inversão proposta na poesia de Rilke, o teórico francês a percebe como uma interiorização 

do mundo que inverte o destino da consciência, encaminhando “significações mais 

 
14 Tais indagações remetem à proposta de Fernando Miranda (2016) de pensar um plano de compreensão 

poético, na chave da antropologia filosófica. Sob essa expressão, o autor, embora não pretenda atribuir ao 

poético o sentido de uma forma de conhecimento, reivindica para ele a instância de um plano de 

compreensão próprio, enquanto um outro olhar sobre o mundo, evocando a observação de Gerd Bornheim 

de que, se “(...) não existe uma forma de conhecimento especificamente poética, (...) a experiência poética 

instaura um modo originário de ver o mundo” (apud MIRANDA 2016: 168). Aqui, assinala-se que a leitura 

de Paul de Man, ao dissolver o plano de compreensão poético em uma desconstrução da linguagem como 

constructo predominantemente retórico, retira da poesia de Rilke aspectos fundamentais de seu olhar sobre 

o mundo – ou, até mesmo, o sentido e a possibilidade de ser um olhar sobre o mundo. 



19 

LITERATURA 

MOOSBURGER, L.B. – O sentido poético-existencial do quiasma na obra de Rilke 

 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 29, 2026, e260024 

elevadas ou mais exigentes”, como a “força da superação em que a intimidade é a eclosão 

e o jorro do exterior” (BLANCHOT 2011: 149). Em vez de mera ilusão, situada por Rilke 

na perspectiva desagregadora da mentira (de Man), Blanchot percebe na experiência 

poética de inversão em Rilke uma “relação particular com o negativo”: uma “tensão que 

é um consentimento”, uma “paciência que obedece mas que, entretanto, vai mais além”, 

“uma ação lenta e como que invisível, sem eficácia, mas não sem autoridade, que ele opõe 

à potência atuante do mundo e que, no canto, é o entendimento secreto da morte” 

(BLANCHOT 2011: 172). 

Em direção algo próxima vai a interpretação de Georges Poulet. À leitura de uma 

perspectiva desagregadora da mentira, conquanto sem atentar para a figura do quiasma 

ou preocupar-se com aspectos mais retóricos do texto de Rilke, Poulet contrapõe a 

interpretação do movimento inversivo em Rilke como um genuíno intento poético de 

unificação. Tratar-se-ia de um “consentimento absoluto às mudanças, à transformação de 

nossos estados”, que se dá como reversão da transitoriedade temporal para dentro da 

infinitude do espaço. Esse espaço, já tomado poeticamente, desdobra-se como um 

“oceano interior” para onde “deslizam” as coisas que transicionaram, e agora “flutuam 

livremente” – “não mais as coisas, não mais os seres, mas as imagens equivalentes que 

seu desaparecimento suscitou no espírito” (POULET 1961: 504). Nessa volatilização 

poética, em que “cada instante passado se torna um instante absoluto” (POULET 1961: 

504), a fuga que constitui a vida, sua transitoriedade e dissipação constantes, é revertida 

poeticamente por meio dessa “função única, total, da poesia” (POULET 1961: 507). Tal 

movimento não precisa ser situado na perspectiva da mentira ou da verdade, pois, em 

certo sentido, não se pretende senão um movimento poético.  

É claro que não caberia neste texto retomar todas as incontáveis interpretações aos 

movimentos de inversão em Rilke, os quais de Man sumarizou sob a figura retórica do 

quiasma ao longo do capítulo de Alegorias da leitura dedicado a Rilke. Estes dois 

exemplos, de Blanchot e Poulet, temporalmente próximos do crítico, podem bastar para 

o propósito de perceber que a inversão, e mesmo a presença da figura específica do 

quiasma, não conduz necessariamente à perspectiva desagregadora e, sobretudo, 

esvaziante, proposta por de Man. Comentários a Rilke de data simultânea e posterior a de 

Man seguem insistindo em interpretações da inversão em Rilke por outros caminhos, 



20 

LITERATURA 

MOOSBURGER, L.B. – O sentido poético-existencial do quiasma na obra de Rilke 

 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 29, 2026, e260024 

distanciando-se da redução ao artifício retórico15. Muitas nem mesmo se referem à figura 

do quiasma, mas pensam diretamente sobre o sentido poético-existencial das inversões. 

Especificamente sobre a chave de acesso da análise desconstrucionista de Paul de Man, 

outras perspectivas teóricas que se debruçaram sobre Rilke, como Heidegger e Gadamer, 

contestam-na indiretamente.  

Fato é que há mais de um caminho por onde abordar o sentido poético-existencial 

das inversões quiásmicas de Rilke e ponderar sobre os sentidos que elas ocultam e 

revelam. Em artigo anterior (MOOSBURGER 2024), enfoquei a inversão poética de Rilke 

pelo ângulo da inversão Deus-homem, inversão pela qual Rilke enfatizou uma tarefa 

criadora inscrita na finitude humana. O ângulo que gostaria de introduzir na sequência, 

levando mais diretamente em consideração a figura do quiasma salientada por de Man, 

observa a inversão em Rilke como movimento de uma poética da singeleza, no sentido 

de um esforço limítrofe de valorização da finitude que se caracteriza por – invertendo a 

ordem usual dos termos – elevar o que é pequeno, frágil e fugaz. O próprio elemento 

divino, que foi situado por Rilke no coração da atividade humana criadora, surge 

poeticamente nestas coisas, como o mel que resulta de um trabalho de abelhas – imagem 

associada por Rilke à inversão Deus-homem em mais de uma ocasião16.  

 

 
15 Mais recentemente, Costa (2018) analisou o quiasma em Rilke como experiência da infinitude, 

aproximando-o ao conceito de quiasma de Merleau-Ponty, como superfície de contato entre o corpo e o 

mundo, a “carne do mundo”, instância onde “a percepção do sujeito se entrelaça com o objeto de sua 

atenção” (COSTA 2018: 370). Nesse espaço, que Rilke chama de Weltinnenraum (espaço interior do 

mundo), “aquele que olha e o que é olhado não estão em oposição”, e “os limites que definem o interior e 

o exterior apagam-se em favor de uma identidade única” (COSTA 2018: 372). Entretanto, embora Costa 

incorpore em sua leitura também a interpretação feita por Paul de Man ao sentido do quiasma, chamando 

atenção para o fato de que o crítico belga soube questionar as “leituras tendenciosas, que veem [a obra de 

Rilke] como a afirmação da poesia como algo que pode escapar ao caráter alienado e artificial da realidade 

humana”, “como se em momento algum o poeta não colocasse em desconfiança a legitimidade de sua arte” 

(COSTA 2018: 379), vale notar que a radicalidade com que de Man desenvolve esse questionamento, 

afirmando o caráter puramente autorreferencial da linguagem e situando a poesia de Rilke no âmbito de um 

logro linguístico, afasta-se significativamente do quiasma conceituado por Merleau-Ponty, o qual, como 

muito bem mostrou Costa, dialoga com exatidão com a poética rilkeana de uma carne do mundo 

experienciada poeticamente. 

16 Em carta a Franz Xaver Kappus (1903): “Assim como as abelhas acumulam o mel, nós buscamos o mais 

doce de tudo e O (Deus) construímos (RILKE 2011a: 164). Em carta a Witold Hulewicz (1925): “Colhemos 

ardorosamente o mel do visível para acumulá-lo na grande colmeia de ouro do invisível (RILKE 2012b: 48). 

Na carta a Kappus, o poeta equipara Deus, metaforicamente, ao mel que resulta do trabalho de abelhas. Que 

se trate de um labor poético, cujo resultado é poético, depreende-se do contexto expresso da carta a 

Hulewicz, onde elucida o propósito das Elegias de Duíno. Por sua vez, na segunda carta, enquanto a figura 

de Deus foi substituída por algo sagrado (a “grande colmeia de ouro do invisível”), o tom parece um pouco 

menos metafórico. 



21 

LITERATURA 

MOOSBURGER, L.B. – O sentido poético-existencial do quiasma na obra de Rilke 

 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 29, 2026, e260024 

 

4 Um sentido poético-existencial do quiasma: a 
transfiguração pela singeleza 
 

Coincidência ou não, um poema bastante propício para iniciar nossa leitura do sentido do 

quiasma sob esse outro ângulo pertence justamente aos Novos Poemas. Chama-se Der 

Tod des Dichters – “A morte do poeta”, abaixo, em tradução de Augusto de Campos 

(RILKE in CAMPOS 2013: 104-5): 

 

Er lag. Sein aufgestelltes Antlitz war 

bleich und verweigernd in den steilen Kissen, 

seitdem die Welt und dieses von-ihr-Wissen, 

von seinen Sinnen abgerissen, 

zurückfiel an das teilnahmslose Jahr. 

 

Die, so ihn leben sahen, wussten nicht, 

wie sehr er Eines war mit allem diesen; 

denn Dieses: diese Tiefen, diese Wiesen 

und diese Wasser waren sein Gesicht. 

 

O sein Gesicht war diese ganze Weite, 

die jetzt noch zu ihm will und um ihn wirbt; 

und seine Maske, die nun bang verstirbt, 

ist zart und offen wie die Innenseite 

von einer Frucht, die an der Luft verdirbt. 

 

 

[Jazia. A sua face, antes intensa,  

pálida negação no leito frio,  

desde que o mundo e tudo o que é presença,  

dos seus sentidos já vazio,  

se recolheu à Era da Indiferença.  

 

Ninguém jamais podia ter suposto  

que ele e tudo estivessem conjugados,  

e que tudo, essas sombras, esses prados,  

essa água mesma eram o seu rosto.  

 



22 

LITERATURA 

MOOSBURGER, L.B. – O sentido poético-existencial do quiasma na obra de Rilke 

 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 29, 2026, e260024 

Sim, seu rosto era tudo o que quisesse  

e que ainda agora o cerca e o procura;  

a máscara da vida que perece  

é mole e aberta como a carnadura  

de um fruto que no ar, lento, apodrece.] 

 

Este poema oferece um contraponto valioso à interpretação de Paul de Man 

sobretudo pela presença da imagem da máscara. Essa imagem, como vimos, comparece 

no último dos poemas de Rilke analisados por de Man em Alegorias da leitura: “Masque? 

Non. Tu es plus plein,/ mensonge, tu as des yeux sonores”. Lá, a máscara figura em seu 

sentido enganoso como algo vestido pelo poeta, e que se torna tão mais poderosamente 

enganosa por ganhar – pela operação fonocêntrica que, segundo de Man, é o coração da 

poesia rilkeana – “olhos sonoros”. Aqui, porém, a máscara é o rosto do poeta morto – 

“máscara da vida que perece”. Que o poema faça distinção entre máscara e rosto diz muito 

mais dessa condição de finitude inscrita na vida, do que de alguma forma de falseamento 

ou sedução pela linguagem poética. Trata-se da máscara da própria vida que, agora, a 

perecer e fundir-se às coisas, não deixa ver, a quem quer que o visse desde fora, o quão 

unido estava o poeta vivo ao mundo vivo. A máscara simboliza aqui, não um ato enganoso 

do poeta, mas uma condição da existência finita, destinada a perder seu rosto. Que essa 

perda do rosto se dê numa espécie de fusão que prossegue após a morte, em sua 

materialidade, é um aspecto cuja análise nos levaria mais longe, aqui, do que poderemos 

desenvolver acerca da forma como Rilke sempre procurou situar morte e vida como 

complementares. Para o presente propósito, importa perceber que a fusão entre rosto e 

máscara neste poema remete antes a um estar vestido na vida ou de vida com tal 

intensidade, ou de nela entrar com tal inteireza, buscando poeticamente tudo que estivesse 

à sua volta, que “... tudo, essas sombras, esses prados,/ essa água mesma eram o seu 

rosto”. Não há aqui qualquer inversão quiásmica capaz de causar o efeito de que a dureza 

da morte foi suspensa. O poema não termina com a sedução similar à de um doce cacho 

de uvas, como em “Quai du Rosaire”. O fruto, aqui, equipara-se à máscara da vida que 

perece, e assim apodrece (verdirbt) – esta, aliás, é a última palavra do poema.  

É claro que se pode argumentar, com de Man, que a morte foi aqui transposta para 

o lado da vida, na mesma medida em que a vida o foi para o lado da morte, e tudo que 

está à volta do poeta perecendo ainda o busca vivamente, e seu lento apodrecer, afinal, é 



23 

LITERATURA 

MOOSBURGER, L.B. – O sentido poético-existencial do quiasma na obra de Rilke 

 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 29, 2026, e260024 

“como um fruto”. Mas isso não significa que o poema inverta o sentido das coisas a ponto 

de terminar com um passe de mágica cuja eufonia promove, essencialmente, um engano 

retórico no ouvinte. A máscara da vida, aqui, portanto o rosto mesmo do poeta (que ele 

não pode pôr ou tirar ao seu bel-prazer), e com ela também a máscara do poeta enquanto 

tal (incluindo-se aí também a sua retórica e seus recursos técnicos, por exemplo), é trazida 

para uma experiência radical de finitude, em que o poético e o ser-poeta mostram-se como 

uma entrega à própria finitude e transitoriedade. O poema faz um contraponto porque, ao 

revelar esse movimento poético-existencial, não lhe subscreve nenhum tipo de salvação: 

ele apenas descreve a entrega e a busca do poeta por voltar-se poeticamente para as coisas 

– seja com os olhos ou os ouvidos – e o quão visceral é essa relação. Se há aqui uma 

inversão, ela parece servir sobretudo ao propósito de mostrar o poema realizando essa 

relação e, assim, afirmá-la. 

Este parece ser um exemplo paradigmático para perceber:  

1) em que pese a insistência de Rilke, ao longo de sua obra, numa promessa de 

salvação a ser cumprida pela poesia, a própria obra revela que tal promessa nem sempre 

é sequer feita. De Man argumentaria que isso está previsto na retórica da inversão, em 

que a negatividade dos temas serve ao propósito sedutor de uma salvação apenas 

arduamente conquistada. Questiona-se precisamente que se trate apenas de uma sedução 

ao fim da qual resta o logro da linguagem.17  

2) o fato de que Rilke não tenha pretendido, com sua obra, uma salvação 

metafísica literal, não desinveste sua poesia de um sentido existencial profundo e 

consistente. O poema “A morte do poeta”, ao nada dizer sobre salvação metafísica – e 

tampouco convencer disso obscuramente na magia do quiasma – contudo afirma, 

justamente, um sentido poético-existencial. E o afirma, poder-se-ia dizer, precisamente 

por isso, pela ausência de uma salvação e pela extrema exposição à finitude e à 

transitoriedade. Mas isso não reverte em nada além de um sentido poético-existencial, 

com o qual nada mais “se ganha” ou que para nada mais aponta... 

 
17 Quanto à possibilidade de, em certo nível ou em certos momentos específicos da obra de Rilke, haver 

uma espécie de logro ou ilusão – especificamente no sentido de ter chegado a pretender uma salvação em 

sentido literal –, é uma questão a ser retomada futuramente. Como dito na nota 11 do presente artigo, a 

questão deve levar em conta os embates internos do poeta, e não tomar por resolvida a ideia de um logro 

aceito pelo poeta sem mais e para o qual bastaria a satisfação da realização linguística. 



24 

LITERATURA 

MOOSBURGER, L.B. – O sentido poético-existencial do quiasma na obra de Rilke 

 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 29, 2026, e260024 

Tendo isso em mente, podemos começar por sugerir que um dos sentidos do 

reiterado uso do quiasma por Rilke liga-se a uma poética da singeleza, no sentido de que, 

diante de uma confrontação com os aspectos negativos da existência – no centro dos quais 

situa-se a transitoriedade em seu caráter inescapável (ponto-chave reconhecido por de 

Man) – o olhar poético de Rilke consiste precisamente em reverter a transitoriedade em 

poesia, em apreciação poética. A palavra “singeleza” para caracterizar tal olhar significa 

que essa inversão não pode operar-se sem a presença de uma sensibilidade capaz de 

comover-se com a beleza fugaz e frágil do que se esvai, e que reconhece o poético 

precisamente nesse elemento. Nesse sentido, a retórica do quiasma configura em Rilke 

uma difícil inversão entre finitude e infinito no sentido de um esforço genuíno por 

consagrar poeticamente a existência, o que só pode ser feito no olhar ao pequeno, ao frágil 

e ao fugaz, elevando-os à máxima dignidade – “tudo, essas sombras, esses prados,/ essa 

água mesma eram o seu rosto”. Sombras, prados e água situam-se no poema pelo ângulo 

de uma relação singela, tanto no sentido de que sua fugacidade não é superada quanto no 

sentido de que o poema sugere a simplicidade e imediatez de sua presença: as sombras, 

os prados, a água mesma – sem que signifiquem algo além do que são – eram o rosto do 

poeta. 

O próprio poema “Quai du Rosaire”, primeiro exemplo analisado por de Man, 

pode ser percebido sob essa outra luz, contestando a leitura de que se trata de uma 

inversão puramente retórica. Vejamos. 

Ao destacar a imagem das ruas da cidade de Bruges refletida nas águas – “um 

mundo suspenso de imagens espelhadas nas águas claras do entardecer” – como sendo 

“mais real do que estas coisas jamais puderam ser” (RILKE 1957a: 534), o poeta revela na 

imagem da fugacidade do reflexo uma forma de beleza que efetivamente só pode ocorrer 

na transitoriedade. É preciso que haja a cidade e suas construções, é preciso que as 

nuvens se movam e que tudo isso possa refletir-se nas águas dos canais. Um mundo 

estático não permitiria esse evento, não haveria a possibilidade de contemplá-lo 

poeticamente. A situação que propicia essa contemplação poética, como fruto que é da 

transitoriedade, é absolutamente singular, e especialmente tingida de singeleza, quando 

se tem em mente a delicadeza de um decalque, nas águas, de prédios, céu e nuvens, com 

seu ar etéreo e mesmo miniatural... Singelo, aqui, é o movimento de perceber na 

intensificação da fugacidade – porque esta já está na cidade acima, real – uma beleza 



25 

LITERATURA 

MOOSBURGER, L.B. – O sentido poético-existencial do quiasma na obra de Rilke 

 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 29, 2026, e260024 

poética. Singelo é o próprio movimento de saída do “mundo real” para o mundo poético 

refletido nas águas, de modo a devolver mais plenamente a beleza do mundo real acima.  

A atmosfera de estranheza do poema, bem percebida por de Man – afinal, a 

imagem espelhada nas águas torna, aqui, o mundo real acima das águas ele mesmo 

insólito – não tem simplesmente o intuito de “confundir” o leitor para “convencê-lo” de 

uma inversão retórica. O elemento insólito e o da singeleza condensam no poema a 

experiência poético-existencial ela mesma de um ser que assim percebe o mundo, 

espantando-se com isso, e assim o transcreve em um poema – dotado, é claro, do domínio 

de recursos técnicos. 

Ler o poema sob esse ângulo é levar a sério a exclamação de Rilke (2007: 112), 

feita em uma carta: “percebo com senso de horror o fato de que ficamos insensíveis em 

relação até mesmo às coisas mais maravilhosas quando elas se tornam parte das interações 

e dos ambientes diários”18. “Esta cidade não passou? Agora vês como/ [...]/ ela acorda e 

se precisa na inversão,/[...]/ ali pendem agora os jardins e vigoram,/ ali de repente gira 

atrás de janelas/ que súbito acendem a dança nos cafés”. Essas passagens do poema “Quai 

du Rosaire” parecem dar notícia precisamente de um anseio por resgatar a beleza poética 

das coisas que simplesmente passam e são esquecidas nos ambientes diários. A inversão 

– a cidade “acorda” e “se precisa” na inversão – devolve a nitidez de uma beleza poética 

que se dissipara. 

Pensada como projeto de consagração à finitude, a poética da singeleza pode 

elucidar o motivo pelo qual o quiasma se torna – como bem notou Paul de Man – tão 

recorrente e fundamental à construção poética de Rilke. Um de seus sentidos é o de 

reconduzir as coisas ao poético: uma retórica de inusitadas inversões, que ressalta o 

poético esquecido cotidianamente. Mas não só: o quiasma, ao valorizar justamente o 

termo menos comumente valorizado de uma determinada relação, destaca o tipo de 

valorização que é solicitada a um ser finito, transitório, frágil como é o ser humano. Ou 

seja: uma valorização justamente do que é comumente menos valorizado, o que é finito, 

transitório e frágil. Esse movimento é perceptível em “Quai du Rosaire”, como vimos, 

 
18 A Nanny Wunderly-Volkart, 28 de junho de 1922. À falta de acesso às cartas a Wunderly-Volkart de 

Rilke no original, reproduzo aqui a tradução direta para o inglês feita por Ulrich Baer em sua compilação 

(Letters on life) que serviu de base à tradução brasileira: “I realize with a sense of dread that one grows 

numb with regard to even the most wonderful things when they become part of one’s daily interactions and 

surroundings” (RILKE 2005a: 58). 



26 

LITERATURA 

MOOSBURGER, L.B. – O sentido poético-existencial do quiasma na obra de Rilke 

 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 29, 2026, e260024 

mas é anunciado explicitamente pelo poeta em diversas passagens de sua obra. O diário 

de Florença (1898), escrito para Lou Salomé, é repleto de metáforas de inversão que 

conduzem um sentido de valorização do menor por oposição ao maior – como a metáfora 

da arte como criação de um jardim, por “oposição à extensa terra em flor” (RILKE 2011b: 

65), ou como criação de um “verão que nos aqueça”, por oposição a uma “primavera 

estéril que se exaure em seus próprios tesouros”, na qual, “mesmo que as árvores alçassem 

as suas flores para além de todas as montanhas, seria sempre apenas uma primavera 

incomensurável que não possui a força necessária para buscar o verão no sol” (RILKE 

2011b: 117-118).  

Pode-se ler, nas entrelinhas e nas linhas de passagens como estas, uma tentativa 

de redimensionamento da relação do ser humano com a finitude e o infinito, um 

redimensionamento que procura dar uma perspectiva completamente nova à 

“desproporção do homem”. Interpretações como aquelas de Blanchot e Poulet tocam esse 

movimento inversivo que o próprio Rilke, ao elucidar o propósito de suas Elegias de 

Duíno, designou como um acolhimento íntimo e transfigurador das coisas que 

compartilham conosco a provisoriedade e a caducidade (RILKE 2012b: 48). 

Uma consagração dessa natureza só é possível na atenção ao pequeno, ao frágil e 

ao fugaz, de forma que, em certo sentido, uma poética da singeleza vem a coroar esse 

projeto poético-existencial de Rilke – algo que, aliás, se coaduna com o fato de Rilke ter 

realizado uma produção intensa de poemas em francês mesmo após concluir sua obra 

máxima, as Elegias de Duíno (em 1922), visto que são poemas marcados muito menos 

pelo tom elevado, elegíaco, do que, precisamente, por um olhar que decididamente 

prioriza o singelo em relação ao grandioso. Nos poemas franceses, como os ciclos As 

rosas (Les roses), Os jardins (Les vergers) e As janelas (Les fenêtres), escritos entre 1924 

e 1926, Rilke investe em um ideal de simplicidade, tanto na forma da escrita quanto nas 

escolhas temáticas. Como observou Janice Caiafa, os poemas franceses se inscrevem na 

vertente da poesia de Rilke marcada pelo desejo de objetividade, de encontrar “um 

vínculo existencial e poético” com as coisas do mundo, mas aqui esse desejo estaria 

realizado de forma única, pois no frescor do encontro com a língua francesa o poeta 

parece buscar “uma simplicidade especial, densa”, “uma pureza alcançada” (CAIAFA 

2011: 13), conquistando uma “juventude verbal” (CAIAFA 2011: 14): “ali o poeta também 

escuta a nova música das palavras – talvez, quem sabe, aproveitando seu poder 



27 

LITERATURA 

MOOSBURGER, L.B. – O sentido poético-existencial do quiasma na obra de Rilke 

 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 29, 2026, e260024 

rejuvenescedor para renovar também o vínculo com o mundo” (CAIAFA 2011: 15-16). 

Gontijo Flores, corroborando Caiafa, acrescenta que o poeta redescobre o mundo 

mediante a descoberta do francês como meio de uma nova poética, e “degusta a nova 

língua como uma criança (...), num estado encantatório que já não se encontra no adulto” 

(FLORES 2009: 17-8). A singeleza desses poemas seria alcançada, conforme FLORES 

(2009: 18), por um trabalho minucioso e um labor constante sobre as obras19.  

Dentre esses poemas franceses, podem-se mencionar aqui dois exemplos 

especialmente significativos para o propósito de pensar uma poética do singelo como 

sentido poético-existencial da manobra de inversão poética de Rilke. Um deles sumariza 

a inclinação decisiva para o singelo ao chamar a atenção para a simplicidade das 

oferendas ao menino Jesus (RILKE 2012a: 30-31, em tradução de Angela Lago): 

 

Q’est-ce que les Rois Mages 

ont-ils pu apporter? 

Un petit oiseau dans sa cage, 

une énorme Cleí 

 

de leur lointain royaume, – 

et le troisième du baume 

que sa mère avait préparé 

d’une étrange lavande 

 

de chez eux. 

Faut pas médire de si peu, 

puisque ça a suffit à l’enfant 

pour devenir Dieu. 

 

[Os três reis magos, o que 

eles puderam trazer? 

Um passarinho cantante; 

de um reino distante, 

 

uma chave de grande tamanho – 

e o terceiro, um sabonete de banho, 

por sua mãe preparado 

com um perfume apurado 

 
19 Em trabalho futuro, dando sequência ao presente texto, tratarei com mais vagar dos poemas franceses de 

Rilke para um desenvolvimento mais amplo da aqui chamada “poética da singeleza”. Procura-se aqui 

corroborar, com as referidas passagens de Caiafa e Flores, um outro ângulo de apreciação à escolha de 

Rilke pela língua francesa, em contraste àquele focalizado por de Man, para quem (1996: 74) “a mudança 

para o francês indica não apenas o conhecimento, mas o advento da ruptura” (cf. nota 9 deste artigo). 



28 

LITERATURA 

MOOSBURGER, L.B. – O sentido poético-existencial do quiasma na obra de Rilke 

 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 29, 2026, e260024 

 

feito entre os seus. 

Não é pouco para ninguém, 

pois bastou para o neném 

virar Deus.] 

 

O quiasma relativo às coisas grandiosas que se poderiam esperar como presentes 

está aqui, é claro, pressuposto. 

Especialmente emblemático de uma ênfase no singelo, que aparece de modo claro 

em muitos dos poemas franceses, é a relação inteiramente reconfigurada que Rilke trava 

com a figura do Anjo no ciclo Jardins (Vergers), e que muito contrasta com o sentido do 

Anjo no começo das Elegias. Enquanto nas elegias escritas no Castelo de Duíno e na 

Torre de Muzot o Anjo surge em figura terrivelmente espantosa e ainda sob o peso 

nostálgico e melancólico de uma perda da transcendência (RILKE 2008: 17), um dos 

poemas do ciclo Jardins admira-se de uma simples lâmpada, para ao fim situá-la acima 

do Anjo (RILKE 1995: 18-19): 

 

Lampe du soir, ma calme confidente,  

mon coeur n’est point par toi dévoilé;  

(on s’y perdrait peut-être;) mais sa pente  

du côté sud est doucement éclairée.  

 

C’est encore toi, ô lampe d’étudiant,  

qui veut que le liseur de temps en temps  

s’arrête, étonné, et se dérange  

sur son bouquin, te regardant.  

 

(Et ta simplicité supprime un Ange.) 

 

[Candeia da noite, serena confidente, 

meu coração por ti nem pouco é desvelado; 

(lá nos perderíamos talvez;) mas seu pendor 

no lado sul vem de leve iluminado. 

 

Ainda és tu, candeia de estudante, 

que quer que o leitor de quando em quando  

pare, espantado, e se perturbe  

sobre o seu livro, te olhando. 



29 

LITERATURA 

MOOSBURGER, L.B. – O sentido poético-existencial do quiasma na obra de Rilke 

 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 29, 2026, e260024 

 

(E tua singeleza anula um Anjo).] 

 

Enquanto este poema desloca o espanto com o Anjo, terrível nas Elegias, para o 

espanto singelo diante de uma lâmpada, o poema que vem na sequência sugere ao leitor 

que, caso venha a deparar-se com um Anjo à mesa enquanto come um pedaço de pão, 

apenas lhe ofereça o seu “rude alimento,/ para que ele por sua vez o prove,/ e que leve ao 

lábio puro/ um simples copo quotidiano” (RILKE 1995: 21). Nesses dois quiasmas 

implícitos, a figura mais sublime e grandiosa, suma do anseio de transcendência, o Anjo, 

é revertida numa forma de beleza poética mais próxima e íntima, como a candeia de 

estudante, ou puxada para perto como algo tão cotidiano quanto um pedaço de pão. A 

inversão quiásmica nesses casos é a reversão que leva o comum à posição originalmente 

ocupada pelo Anjo. 

Se, como propôs de Man (1996: 74) ao fim de sua análise do quiasma em Rilke 

feita em Alegorias da leitura, “só podemos entender Rilke se entendermos a urgência [de 

sua] promessa, junto à necessidade igualmente urgente, e igualmente poética, de revogá-

la, no exato instante em que parece estar a ponto de oferecê-la”, é plenamente possível 

considerar que uma poética da singeleza, conforme aqui introduzida, realiza esse intento, 

porém sem situá-lo na perspectiva desagregadora da mentira, ultrapassando o plano do 

virtuosismo e da maestria linguística do autor tomados isoladamente e preenchendo-os de 

um sentido poético-existencial. Nesse sentido, a sutileza da eufonia e do fonocentrismo – 

referida pelo próprio Rilke em Os sonetos a Orfeu pela exortação evanescente a “ser como 

um copo sonante, que já no som se quebrou” (RILKE 2005b: 91)20 – torna-se mais clara à 

luz desse olhar (ou ouvir) poeticamente o ínfimo, o mais frágil e o mais fugaz. 

 

5 Considerações finais: o quiasma como encruzilhada 

Ainda que sem dar ao tema toda a amplitude de desenvolvimento que se pretende realizar 

em textos futuros, o presente artigo introduziu a ideia de uma poética da singeleza na obra 

de Rilke, compreendida aqui como um sentido poético-existencial da presença marcante 

das inversões de sentido tanto na expressão poética quanto nos textos de feitio íntimo do 

 
20 “sei ein klingendes Glas, das sich im Klang schon zerschlug”. Acima em tradução de José Miranda Justo.  



30 

LITERATURA 

MOOSBURGER, L.B. – O sentido poético-existencial do quiasma na obra de Rilke 

 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 29, 2026, e260024 

autor. O intuito foi, por um lado, apreciar a precisão de Paul de Man em identificar o 

quiasma como recurso poético-retórico central à construção poética de Rilke e, por outro, 

questionar o esvaziamento proposto pelo crítico belga ao analisar o quiasma como 

artifício puramente linguístico – em última instância, retórico – reduzindo o sentido das 

inversões de Rilke a esse fim.  

É notável que de Man não chega a abrir sua análise a outras possibilidades de 

compreensão do artifício retórico que não aquela que o absorve inteiramente no plano da 

linguagem como autorreferência absoluta, discernindo o quiasma, por exemplo, como 

uma analogia ou qualquer forma de movimento que ainda mantenha um sentido de relação 

com o mundo ou expressão de uma experiência humana. Desde o princípio, sua 

investigação é orientada para uma metaleitura sobre os mecanismos autorreferentes da 

linguagem. Levada ao extremo, tal concepção interpõe-se a priori e logiciza a língua em 

um nível tal que estigmatiza a própria fonte de sua vitalidade e impede a compreensão do 

poético para além do círculo do jogo linguístico – ou seja, impede a compreensão de um 

poético que seja simultaneamente existencial. Ainda que isso seja feito transferindo essa 

vitalidade para a vitalidade da linguagem, já não é mais a mesma vitalidade. 

Salientei, assim, a necessidade e justeza de interpretações mais profundas da obra 

de Rilke, que situam o quiasma no seio de um esforço de redimensionamento da relação 

finitude-infinitude. Nesse panorama mais amplo, pode-se apreciar com maior 

complexidade as exigências de seu projeto poético, que frequentemente o levam a 

estruturar seu discurso ao modo do quiasma, sejam os seus poemas, romances ou sua 

escrita íntima. As inversões endereçadas a Lou-Salomé em O diário de Florença ou na 

carta a Kappus, por exemplo, onde elementos desfavoráveis se tornam favoráveis, 

ultrapassam a retórica e mobilizam uma genuína tentativa de elevação da finitude ao plano 

poético. A retórica tem de ser entendida, sob essa luz, sobretudo no sentido de um enlevo 

poético, muito mais do que apenas um deslumbre com o domínio técnico de recursos da 

linguagem em geral, como a leitura de Paul de Man parece sugerir. O quiasma, 

especificamente, pode ser apreciado, sob essa luz, como uma verdadeira encruzilhada 

poético-existencial, tal como sugerido por sua formação em X: as escolhas poéticas feitas 

por Rilke em boa parte dos poemas que se utilizam dessa figura manifestam uma tomada 

de caminho na direção da singeleza, elevando o pequeno, o frágil, o fugaz; tomada de 

caminho que supõe o enfrentamento da encruzilhada na qual se poderia ter optado pelo 



31 

LITERATURA 

MOOSBURGER, L.B. – O sentido poético-existencial do quiasma na obra de Rilke 

 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 29, 2026, e260024 

caminho do puramente transcendente e grandioso. Pode-se poeticamente louvar apenas o 

Anjo – ou pode-se elevar, também, uma candeia de estudante. 

Especificamente, assim, procurei sustentar que uma poética da singeleza, 

compreendida como um dos fundamentos do quiasma, exprime uma difícil inversão entre 

finitude e infinito no sentido de um esforço genuíno por consagrar poeticamente a 

existência, o que só pode ser feito no olhar ao pequeno, ao frágil e ao fugaz, elevando-os 

à máxima dignidade. Nem salvação literal (ideia que de Man identifica em interpretações 

que considera ingênuas), nem mera ilusão linguística (como ele, por sua vez, propõe), a 

inversão de Rilke se daria como um esforço limítrofe de valorização da finitude. 

 

Referências bibliográficas 

BLANCHOT, Maurice. O espaço literário. Tradução: Álvaro Cabral. Rio de Janeiro: Rocco, 2011. 

CAIAFA, Janice. Rosas de Rilke (Prefácio). In: RILKE, Rainer Maria. As rosas. Tradução e 

prefácio: Janice Caiafa. Rio de Janeiro: 7 letras, 2011. 4ª ed, 11-19. 

CAMPOS, Augusto de. Coisas e Anjos de Rilke. São Paulo: Perspectiva, 2013. 

COSTA, Alexandre Rodrigues da. O quiasma e a experiência da infinitude nas obras de Rainer 

Maria Rilke e Clarice Lispector. Estudos de literatura brasileira contemporânea, n. 53, 

369-386, jan./abr. 2018. Disponível em: 

https://periodicos.unb.br/index.php/estudos/article/view/10350. (08/07/2025). 

FLORES, Guilherme Gontijo. Captatio Benevolentiae. In: RILKE, Rainer Maria. As janelas, 

seguidas de poemas em prosa franceses. Organização e tradução: Bruno Silva D’Abruzzo 

& Guilherme Gontijo Flores. Belo Horizonte: Crisálida, 2009,  17-19. 

LANGLOIS, Jose Miguel Ibáñez. Rilke, Pound, Neruda: três mestres da poesia contemporânea. 

São Paulo: Nerman, 1978. 

MAN, Paul de. Alegorias da leitura: linguagem figurativa em Rousseau, Nietzsche, Rilke e Proust. 

Tradução: Lenita R. Esteves. Rio de Janeiro: Imago, 1996. 

MIRANDA, Fernando. Plano de compreensão poética: outro olhar sobre o mundo. FronteiraZ. 

Revista do Programa de Estudos Pós-Graduados em Literatura e Crítica Literária, n.16, 

164–175, 2016. Disponível em: 

https://revistas.pucsp.br/index.php/fronteiraz/article/view/26969. (10/07/2025). 

MOOSBURGER, Laura B. Rilke e a religião poética: uma herança romântica. Aletria: Revista de 

Estudos de Literatura, n.34(1), 102–118, 2024. Disponível em: 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/aletria/article/view/46443 (10/07/2025). 

NOVALIS. Pólen. Tradução, apresentação e notas: Rubens Rodrigues Torres Filho. São Paulo: 

Iluminuras, 2001. 2ª ed. 

PEREZ, Juliana. Vida que se recolhe ao invisível: notas sobre Rilke. Dicta & Contradicta, n. 3, 

s.p., jun. 2009. Disponível em: http://www.dicta.com.br/edicoes/edicao-3/vida-que-se-

recolhe-ao-invisivel-notas-sobre-rilke/. (09/07/2025). 

POULET, Georges. Les métamorphoses du cercle. Paris: Librairie Plon, 1961. 

https://periodicos.ufmg.br/index.php/aletria/article/view/46443


32 

LITERATURA 

MOOSBURGER, L.B. – O sentido poético-existencial do quiasma na obra de Rilke 

 

Pandaemonium Ger., São Paulo, v. 29, 2026, e260024 

RILKE, Rainer Maria. Sämtliche Werke. Erster Band. Gedichte – erster Teil. 

Herausgegeben vom Rilke-Archiv. In Verbindung mit Ruth Sieber-Rilke. Besorgt durch 

Ernst Zinn. Frankfurt am Main: Insel-Verlag, 1957a. 

RILKE, Rainer Maria. Sämtliche Werke. Zweiter Band. Gedichte – zweiter Teil. Herausgegeben 

vom Rilke-Archiv. In Verbindung mit Ruth Sieber-Rilke. Besorgt durch Ernst Zinn 

Leipzig: Insel-Verlag, 1957b. 

RILKE, Rainer Maria. Briefe über Cézanne. Frankfurt am Main: Insel Verlag, 1977. 

RILKE, Rainer Maria. Jardins. Tradução de Fernando Santoro. Rio de Janeiro: Sette letras, 1995. 

RILKE, Rainer Maria. Cartas sobre Cézanne. Tradução e prefácio: Pedro Süssekind. Rio de 

Janeiro: Sette Letras, 1996. 

RILKE, Rainer Maria. Letters on Life: New Prose Translations. Editor and Translator: Ulrich Baer. 

New York: The Modern Library, 2005a. 

RILKE, Rainer Maria. Os sonetos a Orfeu. Tradução e Posfácio: José Miranda Justo. Lisboa: 

Relógio D’água, 2005b. 

RILKE, Rainer Maria. Cartas do poeta sobre a vida. Ed. Ulrich Baer. Trad. Milton Camargo Mota. 

São Paulo: Martins Fontes, 2007. 

RILKE, Rainer Maria. Elegias de Duíno. Tradução e comentários: Dora Ferreira da Silva. São 

Paulo: Globo, 2008.  

RILKE, Rainer Maria. A melodia das coisas: contos, ensaios, cartas. Organização e tradução: 

 Claudia Cavalcanti. São Paulo: Estação Liberdade, 2011a.  

RILKE, Rainer Maria. O diário de Florença. Tradução: Marion Fleischer. Rio de Janeiro: Nova 

 Alexandria, 2011b. 

RILKE, Rainer Maria. Esboços e fragmentos. Seleção e tradução de Angela Lago. São Paulo: 

Scipione, 2012a. 

RILKE, Rainer Maria. Oitava Elegia de Duíno – acompanhada de uma carta. Apresentação, 

tradução e notas de Vicente A. de Arruda Sampaio. Rapsódia, São Paulo, n. 6, 35-50, dez. 

2012b. Disponível em: https://revistas.usp.br/rapsodia/article/view/106536. 

(10/07/2025). 

RILKE, Rainer Maria. Transitoriedade. Seleção, tradução e posfácio: Laura B. Moosburger. São 

Paulo: Clandestina, 2018. 

 

 

 

Recebido em 26 de agosto de 2025 

Aceito em 01 de dezembro de 2025 

Editor: Helmut Galle 

 

Declaração de Disponibilidade de Dados  

Não se aplica. 


