
 

Ponto Urbe
Revista do núcleo de antropologia urbana da USP 
12 | 2013
Ponto Urbe 12

La Religiosidad Popular
Encrucijada de las nuevas formas de la religiosidad contemporánea y la
tradición (el caso de México)

Renée de la Torre

Edición electrónica
URL: http://journals.openedition.org/pontourbe/581
DOI: 10.4000/pontourbe.581
ISSN: 1981-3341

Editor
Núcleo de Antropologia Urbana da Universidade de São Paulo
 

Referencia electrónica
Renée de la Torre, « La Religiosidad Popular », Ponto Urbe [En línea], 12 | 2013, Publicado el 31 julio
2013, consultado el 21 diciembre 2020. URL : http://journals.openedition.org/pontourbe/581  ; DOI :
https://doi.org/10.4000/pontourbe.581 

Este documento fue generado automáticamente el 21 diciembre 2020.

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.

http://journals.openedition.org
http://journals.openedition.org
http://journals.openedition.org/pontourbe/581
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


La Religiosidad Popular
Encrucijada de las nuevas formas de la religiosidad contemporánea y la
tradición (el caso de México)

Renée de la Torre

 

Introducción

1 Este  ensayo  desarrolla  una  revisión  conceptual-metodológica  entre  dos  paradigmas

teóricos  vigentes  en  la  sociología  de  la  religión:  uno que  parte  de  una  definición

sustantiva e exclusiva basada en la idea de la religión constreñida a las religiones, en la

cual debido a su impronta destaco el concepto de campo religioso desarrollado por Pierre

Bourdieu en 1971; y una concepción funcionalista e inclusiva de la religiosidad que pone

su énfasis en los procesos de desinstitucionalización e individuación de las creencias,

representada primordialmente por la propuesta teórica de Danièle Hervieu-Léger 2004. 1

2 Ambas  propuestas  constituyen dos  paradigmas  en la  sociología  contemporánea de  la

religión que continuamente aparecen como opuestos e irreconciliables. A u vez tienen

impacto en la elección de lo estudiado, la primera pone su atención en las instituciones

religiosas  y  la  segunda  atiende  a  individuos  y  sus  menús  creyentes.  A  partir  de  los

hallazgos  generados  por  mi  experiencia  de  investigación  en  México  sobre  lo  que

inicialmente llamé de manera vaga “las nuevas formas de la religiosidad contemporánea”

(tomando este  término de  José  María  Mardones  2004),  considero  necesario  hacer  un

ejercicio  complementario  entre  ambas  teorías,  y  encontrar  una  tercera  vía,  que  nos

permita  una mejor  comprensión del  fenómeno:  el  estudio  de las  prácticas  religiosas,

enmarcados  en el  espacio  umbral  de  la  religiosidad popular.  Primero estableceré  un

diálogo  entre  ambas  propuestas  teóricas,  posteriormente  plantearé  los  aspectos  que

encuentro problemáticos,  para finalmente proponer una teoría proclive a una mirada

basada en la concepción del entre-medio la institución y la religiosidad individualizadas,

en la que destacó el valor heurístico de estudiar los cambios mediante su interacción con

las tradiciones practicadas en el espacio de la religiosidad popular. 

 

La Religiosidad Popular

Ponto Urbe, 12 | 2013

1



1) El debate entre religión institucional y espiritualidad
individualizada

3 Los sociológos de los países europeos y norteamericanos se debaten actualmente entre

dos  posturas  paradigmáticas:  en  primer  lugar,  están  los  estudios  que  atienden  la

producción  de  lo  religoso  delimitada  al  estudio  de  las  iglesias  y  las  instituciones

especializadas.  Los  modelos  exclusivistas,  que  delimitan  lo  religioso  a  las  religiones,

descansan en las  teorías  que  basadas  en  una  definición sustantiva  de  lo  religioso,  y

excluyen de la categoría de religiosas a aquellas manifestaciones que operan fuera de las

orientaciones de estructuras propiamente religiosas, como son las iglesias. Son aquellas

que "definen lo que la religión es" (Mc Guire 1987:6). En estos modelos existe una fuerte

distinción  entre  las  estructuras  seculares  y  las  estructuras  religiosas,  producto  de

construir  sus  categorías  sobre  la  base  del  contexto  histórico  cultural  propio  de  las

instituciones religiosas que relatan. El problema de ellas es que constriñen su definición a

lo que es considerado como religión en un lugar y en un tiempo específico, y no permiten

acceder a los cambios de la propia naturaleza de lo religioso. 

4 En  segundo  lugar  encontramos  las  perspectivas  inclusivistas  y  funcionales  buscan

descubrir  las  nuevas  formas que adopta lo  sagrado —y por  ende lo  religioso— en la

sociedad secular. Esta perspectiva introduce el desafío de explicar sociológicamente el

surgimiento  de  los  Nuevos  Movimientos  Religiosos;  los  sincretismos  modernos  de  la

creencia;  los  fenómenos  de  sacralización  secular:  deportiva,  musical  y  científica;  la

presencia de fundamentalismos religiosos; las religiosidades civiles, los movimientos de

renovación dentro de las religiones tradicionales, etc. El problema que yo encuentro es

que en sus desarrollos conceptuales observan estas prácticas como si fueran paralelas o

alternas a las religiones institucionales y a las prácticas tradicionales. 

 
a) Aportes y límites de las teorías exclusivistas sustantivas

5 En relación con las teoría exclusivistas/sustantivas resalta la propuesta teórica de Pierre

Bourdieu,  quien  desarrolló  el  concepto  de  campo  religoso,  estableciendo  que  la

modernidad,  basada en una racionalidad instrumental,  impactó en la  especialización,

separación y competitividad de esferas sociales con capitales simbólicos específicos que

diferenciaban a una esfera de otra, estableciendo también tensiones y competitividad por

la imposición o regulación de dichos saberes específicos al resto de la sociedad. En estos

términos, la sociedad moderna descentró el papel de la religión en la sociedad, y a partir

de  los  procesos  de  secularización,  y  en  específico  de  laicización,  la  religión  dejó  de

impregnar desde el centro al conjunto de la sociedad moderna, convirtiéndose en una

esfera entre otras que tenía que competir con la economía, la política, la ciencia y el arte.

A  su  vez  el  concepto  de  campo  religoso  de  Pierre  Bourdieu  plantea  que  esta

especialización  contribuyó  también  al  reforzamiento  del  monopolio  de  los  saberes

especializados al interior de cada campo, mediante una burocratización de sus agentes

especializados. En el caso del campo religioso, Bourdieu define el saber especializado de lo

religoso como “los secretos de salvación y sanación”,  cuyo acceso está restringido al

cuerpo de sacerdotes, que gozan del reconocimiento y la legitimidad social para ser los

detentores  exclusivos  de  los  saberes  de  salvación  y  la  salud  de  las  almas;  en

contraposición, opera el despojo objetivo de los laicos a dicho capital, cuya desposesión

La Religiosidad Popular

Ponto Urbe, 12 | 2013

2



cuenta también con el consenso y legitimidad de los actores presentes en el campo. Este

proceso de posesión/desposesión tiene su eficacia simbólica en el principio de ordenación

sagrado/profano (Bourdieu 1971). 

6 En este terreno se desarrollan los estudios sobre diversidad religiosa o sobre el papel de

las  religiones  en  las  esferas  públicas,  teniendo  en  cuenta  lo  religioso  como aquellos

contenidos que provienen de las instituciones especializadas en su gestión es decir las

religiones,  denominaciones  o  iglesias.  Esta  óptica  tiene  impacto  en  que  tanto  la

descripción y el análisis de lo religoso se acota al estudio de la producción de formas y

contenidos enmarcados en los contornos de las intituciones, con fronteras específicas y

con formas de organización altamente burocratizadas, especializadas y autónomas. Este

modelo circunscribió el estudio del fenómeno religioso al estudio de las religiones, de sus

formas especializadas de gestión y de la competencia de ellas con otras instituciones y

entre sus campos o ámbitos especializados. Diversos estudios latinoamericanos estuvieron

influidos por los modelos teóricos de la sociología de Pierre Bourdieu y su concepto de

campo religioso.

 
b) Alcances y límites de las teorías funcionales/inclusivas

7 Por  otro  lado,  la  concepción  posmoderna  o  de  la  modernidad  tardía,  supone  la

fragmentación del sentido de la modernidad, lo cual lleva a plantear teorías funcionales/

inclusivas  que  atienden  las  tendencias  que  desregularizan  el  campo  religioso:  la

desinsitucionalización y la individualización. Hoy, se dice que las iglesias han perdido el

monopolio de las cosmovisiones. Se pone en tela de juicio la utilidad de estudiarlas, y se

hace un llamado a analizar los procesos a partir de los cuales se están reconfigurando las

creencias religiosas (Hervieu-Léger 1996). Esta corriente ha conquistado un importante

lugar  en  los  estudios  actuales  sobre  lo  religioso,  atendido  como  creencias

contemporáneas, más allá de la producción de las religiones: 

“…Si se emprende el camino de la exploración de las creencias contemporáneas,
pronto se deberá admitir que lo religioso no se define únicamente por su objetos
sociales  (“las  religiones”)  en  las  que  éste  se  manifiesta  de  manera  compacta  y
concentrada. Lo religioso es una dimensión transversal del fenómeno humano, que
opera, de manera activa o latente, explícita o implícita, en todo el espesor de la
realidad social, cultural y psicológica, según modalidades propias a cada una de la
civilizaciones en el seno de las cuales uno se esfuerza por identificar su presencia”
(Hervieu-Léger, 2004, p. 17-18). 

8 La  autora  invita  a  abandonar  una  sociología  intensiva  de  los  grupos  religosos,  para

aventurarse hacia una socialogía extensiva de las formas de creer. Se sugiere con ello que

la religión ha salido de las instituciones, dice que ha sufrido un estallido mediante el cual

las  grandes  doctrinas  y  religiones  tradicionales  se  han  desmoronado,  y  que  hoy  las

migajas de creencias son recolocadas por los individuos en menús religiosos individuales.

En esta misma línea, algunos sociólogos, plantean que la espiritualidad, la moral, y las

creencias  están  abandonando  a  las  instituciones  y  las  están  vaciando.  Esta  idea  se

encuentra en consonancia con el sociólogo Max Weber quien planteaba que la mentalidad

racional instrumental había dejado vacío de espíritu al estuche de la religión, el cual se

convertiría en una jaula de hierro vacía de trascendencia, aunque añadía “quien sabe si

definitivamente” (Weber 1995: 259). Diferentes encuestas sobre religión en Europa han

corroborado el indiferentismo religioso (Mardones 2003), al cual incluso también llaman

poscristianismo, mediante indicadores que demuestran la baja de compromiso e interés

por los asuntos religiosos. A esta realidad se le suma lo registrado en los comportamientos

La Religiosidad Popular

Ponto Urbe, 12 | 2013

3



religiosos  de  los  europeos  como  un  “vaciamiento”  de  las  formas  y  contenedores

tradicionales  e  institucionales  de la  religión (Díaz Salazar  1993).  En Inglaterra,  Grace

Davis, define esta situación como “believers without belonging” (traducida al español como

creyentes sin iglesia) (Davis, 1996). En cambio Hervieu-Léger (2004), plantea que los datos

sobre  los  franceses  apuntan  a  una  recomposición,  que  tiene  como  sello  la

desinstitucionalización y la individuación de las creencias. 

9 La religosidad contemporánea para Hervieu- Leger se está recomponiendo en un proceso

en que en la medida en que se va desinstitucionalizando (sale de las religiones históricas y

se autonomiza de sus formas de control y de gestión sobre los accesos de las experiencias

sagadas  y  de  las  creencias  trascenentes),  se  va  recomponiendo  de  una  forma

individualizada (una religiosidad que se recompone contantemente al estilo “hágalo usted

mismo”).  Esta  teoría  comparte  la  hupotesis  central  de  Luckman  (1967)  sobre  la

religiosidad  invisibles  que  planteó  que  la  secularización  no  estaba  afectando  en  la

disminución o  la  desaparición de  la  religión en el  mundo moderno,  sino que  estaba

transformando la naturaleza y la localización de lo religioso. Lo religioso —desde esta

perspectiva— se desintitucionaliza y se privatiza. Si antes la religión fue monopolizada

por las  iglesias  cristianas,  en el  momento actual  ya no son las  únicas  productoras  y

administradoras de los universos sagrados, es decir no gozan del monopolio descrito por

Bourdieu. En este sentido, las iglesias, y en particular las religiones históricas, pasan a ser

una institución más entre otras, que ya no compiten con otras iglesias, sino también con

una diversidad de modelos de producción de trascendencias, creencias, valores morales y

producciones de la división social de la distinción sagrado-profano. 

10 El punto que quisiera revisar es el énfasis puesto por la autora en que los individuos son

capaces de recomponer de manera libre su propios menús de religiosidad a la carta,

tomando prestados “retazos” provenientes de diferentes marcos tradicionales y de las

religiones históricas existentes (Hervieu-Lèger 1996). Años después, matizará el carácter

individual, planteando que aun “los remiendos se diferencian según clases, los medios

sociales, los sexos, la generaciones” (Hervieu-Lèger, 2004: 49). Aun así, creo que es cierto

que las religiones pierden normatividad y obligatoriedad y ganas rangos de libertad sobre

la  selección  de  sus  marcos  creyentes,  lo  cual  fue  denominado  por  Berger  como

secularización subjetiva (Berger 1981), en lo que no concuerdo con su propuesta es en la

desatención del aspecto social que pasa por las formas tradicionales de “estar juntos”, de

las mediaciones que las industrias culturales están ejerciendo (turismo, comunicación,

marketing) que también juegan un importante rol en la recomposición de las maneras de

creer y practicar la religión.

11 Por otro lado, concuerdo con el señalamiento sobre la limitante del modelo de campo

religioso de Bourdieu de que no permite aprehender la diseminación de lo religioso en las

prácticas de seculares de la sociedad contemporánea (Séguy 1989: 178 y Hervieu-Léger

1993: 96). He constado que lo religioso no es sólo lo que se produce en las religiones, y que

éstas  efectivamente  están experimentando recomposiciones  relativas  a  los  efectos  de

desregularización del control y gestión sobre el universo religioso.

12 De hecho, durante diez años, yo no tuve que dirigirme al campo de estudio, como era la

tradición  antropológica,  sino  debido  a  esta  dispersión  y  multilocación,  el  campo  de

estudio constantemente me interpelaba, pero sobre todo cuando yo estaba en vacaciones.2

Mi afán por registrar esas manifestaciones religiosas,  me llevó a constatar que en la

actualidad lo religioso se practica constantemente fuera de las iglesias,  en lugares de

tránsito  continuo,  algunos  cargados  de  memoria  e  historia  (como  son  los  mercados

La Religiosidad Popular

Ponto Urbe, 12 | 2013

4



populares, los atrios de los templos y rutas de peregrinaje y la plazas públicas o zócalos) o

en  espacios  de  tránsito,  o  como  los  definió  Marc  Augé  “no  lugares”3 (las  calles  y

carreteras, aeropuertos y estaciones de metro). Pero también asociados con prácticas de

desterritorialización  que  frecuentemente  demandan  la  creación  de  nuevos  anclajes

simbólicos para territorializar las identidades y colonizar los medios: rutas de emigración,

zonas fronterizas, comercios ambulantes, espacios de anonimato, territorios de violencia. 

13 No obstante, aunque es un hecho que las religiosidades continuamente se practican fuera

de los templos, y que no son dirigidas por agentes especializados en las religiones, esta

idea  inclusivista tiene  como  principal  limitación  que  nos  hace  perder  de  vista  las

limitantes señaladas por Talal  Assad (1993)  ¿cómo se autoriza lo  religioso? ¿cómo se

define lo religioso? ¿cuáles son entonces los procesos de autentificación? ¿Cómo se van

redefiniendo las competencias legítimas para practicar, relacionarse y atribuir eficacia

simbólica a las practicas religiosas? ¿qué papel siguen teniendo las religiones históricas y

las  tradiciones  populares,  conocidas  como  religiosidad  popular,  en  la  definición  y

autorización de lo que es y no es religioso? 

14 La  desinstiucionalización  de  nueva  cuenta  nos  debe  exigir  a  atender  procesos  de

negociación por la autorización entre las tendencias institucionales todavía existentes y

vigentes y las nuevas alternativas desinstitucionalizadas de la religiosidad. La emergencia

de una religiosidad no eclesiástica crea una nueva competencia al interior de las agencias

eclesiásticas,  e  incluso las  atraviesa  y  reformula  desde  afuera  hacia  adentro  (esto  es

transversalmente), y de manera muy frecuente ello sucede en espacios umbrales, como lo

es la religiosidad popular, que no es ni institucional ni individual, sino social comunitario.

Por ello nos demanda atender la manera en que se van autentificando y reconociendo las

competencias  legitimas  relacionadas  con  los  espacios,  los  agentes,  los  símbolos,  los

valores, los procesos subjetivos de lo que debe ser reconocido como religioso, más que a

tendencias unilaterales y fijas ¿Acaso esta emigración de lo sagrado se da de manera libre

a «tabla rasa»? ¿No habrá resistencias y fronteras? ¿Este fenómeno de emigración de

significados no producirá tensiones, conflictos y resistencias institucionales? 

15 Esta  propuesta  desea  resaltar  la  necesidad  de  situar  el  análisis  en  la  tensión  entre

dinámicas cognitivas de la sociedad (imaginarios, representaciones, ideas y creencias) y

las  estructuras  de poder  propias  de  las  instituciones  y  de  los  campos especializados,

conceptualizados por el modelo teórico de Bourdieu, pero dejando de atender lo religioso

exclusivamente en los esfuerzos por mantener la ortodoxia y expulsar a los herejes, y más

bien analizando los umbrales del poder del dominio de campo, donde los intentos de

imponer la categoría de la herejía no han logrado sofocar ni reducir la vitalidad practica

de la heterodoxia. 

 

2) Ni religión ni espiritualidad: religiosidad

16 El  término  religión  está  más  cargado  hacia  una  definición  sustantiva  del  fenómeno

religioso.  Sus  definiciones  constriñen  el  fenómeno  a  realidades  históricamente

objetivadas,  e  incluso  institucionalizadas  en  religiones  particulares.  Por  su  parte,  el

término espiritualidad, que es muy bien acogido por los “buscadores de la nueva era”

remite al polo de la individuación de la creencia. 

17 Opto entonces por retomar como punto de arranque la definición de religiosidad de Emile

Durkheim, quien definió lo religioso como las prácticas y vivencias relacionadas con un

La Religiosidad Popular

Ponto Urbe, 12 | 2013

5



principio  de  dualidad  simbólica,  a  la  vez  socialmente  construida  e  individualmente

experimentada,  que  distingue,  separa  y  diferencia  las  cosas  sagradas  de  la  profanas

(Durkheim 2000). Para Durkheim la religiosidad es el reconocimiento, la experimentación

e  incluso  la  eficacia  simbólica:  que  en  conjunto  expresan  fuerzas  con  poder

extraordinario que, subraya, se construyen en acciones colectivas, son “producto de la

vida del grupo” (Durkheim 1914 2012). En un artículo poco difundido, Durkheim aborda

con mayor profundidad la dualidad entre lo social y lo individual:

“Mesmo sendo nossas, esas representacoes falam a nós com outro tom, com uma
inflexao  diferente  que  o  restante  de  nossos  estados  de  consciencia  :  elas  nos
ordenam, impoem-nos respeito, nao nos sentimos em pé de igualdade em relacao a
ela.  Asim  percebemos  que  elas  representam  em  nós  algo  que  nos  é  superior
(Durkheim 1914: 214, citado en Raquel Weiss 2012). 4 

18 El término de religiosidad lo adoptamos por ser un concepto umbral, no dicotómico (cfr.

Landowsky  1993), entre  experiencia  espiritual  y  religión.  Preferimos  el  concepto  de

religiosidad porque permite atender los espacios intermedios entre diferentes zonas de

influencia entre lo individual y lo institucional, entre lo nuevo y lo tradicional, conocido

en México como religiosidad popular, entre los sincretismos coloniales y los hibiridismos

poscoloniales. En contraste con el término de espiritualidad, que alude exclusivamente a

la  individualización de  la  experiencia  religiosa,  religiosidad nos  permite  rastrear  sus

soportes  y  o  reanclajes  simbólicos  colectivos,  sin  desatender  los  efectos  de  su

subjetivación. Continuando con la aportación de Bourdieu, religión remite a la estructura-

instituida, mientras que religiosidad remite al proceso de lo estructurable-estructurante,

es decir al proceso de lo instituyente. Por otro lado, en correspondencia con la religión,

religiosidad nos permite distanciarnos de su carácter normativo, y comprender tanto la

búsqueda incesante de experiencias sagradas y trascendentales que, retomando a Peter

Berger  (1981)  conectan  la  realidad  interior  (nomos)  con  la  realidad  trascendente

(cosmos),  pero que se construyen y experimenta dentro de contextos de ritualización

social, donde no necesariamente se juega la ortodoxia-herejía, sino que, como planteaba

Aranguren  es  practicada  por  individuos  “heterodoxos”  que  entran  y  salen  de  las

instituciones, o que se encuentran en sus umbrales, pero que no renuncian a ellas, ni son

llamados herejes, sino que más bien construyen formas dinámicas de estar en los límites,

e incluso de entrar y salir de la institución (Aranguren 1994). 

19 Además consideramos que el concepto de religiosidad, a diferencia de espiritualidad, nos

permite analizar las continuidades con la tradición, con los llamados “linajes creyentes”

propuestos por Hervieu-Léger. Es ahí, en una interacción dual (que no dicotómica) donde

colocaremos nuestra mirada: en los procesos rituales donde se dan las rupturas con la

continuidad, o en imaginarios creyentes donde la continuidad reteje las rupturas. 

20 La propuesta que desarrollaré entonces es situar el estudio en un espacio entre-medio la

tradición-las nuevas formas de la religiosas, pero no es un espacio diseñado a manera de

laboratorio,  sino  porque  es  el  lugar  donde  se  practica  de  manera  simultánea  la

dominación, la resistencia y la transformación. La religiosidad popular, entonces es vista

como una realidad entre-medio (in-between, propuesto por el antropólogo Bahbha) que

aunque practica la dualidad, amenaza la división binaria. Su valor heurístico reside en

atender las articulaciones entre las diferencias culturales, ya que es ahí donde se están re-

elaborando  las  estrategias  de  identidad  [selfhood]  personal  o  comunitaria  (Bhabha

2010:14).

 

La Religiosidad Popular

Ponto Urbe, 12 | 2013

6



3) La religiosidad popular en América Latina: lugar de
encrucijada cultural

21 Un rasgo característico  de  América  Latina  es  la  religiosidad popular.  Cristian Parker

(1993) lo destacó como el fermento histórico de la cultura en América Latina. Debido al

peso que el catolicismo tiene en este subcontinente, la mayoría de las veces religiosidad

popular es sinónimo del catolicismo popular (aunque no es exclusivo de esta religión), la

consideraremos más bien una expresión de la dinámica del sincretismo, que dio origen el

choque  cultural  entre  el  catolicismo,  introducido  por  los  conquistadores  con  las

cosmologías nativas (indígenas) y posteriormente con las religiones de origen africano

que llegaron con el esclavismo negro. La religiosidad popular es entonces una religiosidad

sincrética, y opera, como lo sugiere Pierre Sanchis, no como resultado de la yuxtaposición

entre diversas culturas, sino sobre todo como matriz generativa de síntesis entre marcos

de creencias diversas, la cual describe de la siguiente manera: 

Una fe en forma de religión. Y es por eso que, cuando se implanta en un espacio
dominado por anteriores instituciones religiosas, ella tiende a operar por medio de
transmutaciones  de  lo  que  parece  posible  asimilar  y  resemantizar  en  su  propia
síntesis. Su auto-concepción como una “totalidad”, “la católica”, lo predispone a esa
estrategia, pues ella tiene más vocación para fagocitar que para excluir (Sanchis
2008:82).

22 Quizá este rasgo ayude a entender que en la religiosidad popular es donde aun en la

actualidad  se  genera  la  mixtura  entre  varios  sistemas  religiosos:  las  cosmovisiones

indígenas familiarizadas con la magia, el curanderismo, el animismo y el “paganismo”, el

catolicismo articulador de la devoción a los santos y vírgenes, el milagro y el ritualismo,

pero también la espiritualidad nueva era y la neoesoteria. Aunque éstas dos, son también

matrices de sentido que retoman retazos de tradiciones exotizadas (desde oriente hasta

occidente, desde la Patagonia hasta el Tíbet) y que son un signo de la religiosidad propia

de  la  era  de  la  globalización  cultural,  pues  tienden  a  universalizar  las  religiones

históricas, y a generar novedosos hibridismos en contacto con las tradiciones esotéricas,

con los nativismos exóticos, y con creencias seudocientíficas, gestando nuevas narrativas

y dotando a las prácticas populares de novedosas eficacias simbólicas,  por lo general

dentro de una visión terapéutica o mágica. Estos híbridos entre lo nativo o popular y lo

new age y lo esotérico genera novedosas y creativas versiones latinoamericanas, como son

el reiki chamánico, o danzas armonizadoras, o danzas aztecas practicadas “como yoga en

movimiento”  o  como  “reiki a  la  Madre  Tierra”  practicada  por  los  seguidores  de  la

neomexicanidad para despertar la conciencia y los chakras de la madre tierra, umbanda

esotérico, por citar apenas algunos. 

23 La religiosidad popular, entonces, será analizada como eje de tensión de la inculturación,

pues si se mantiene vigente es por el dinamismo permanente entre la asimilación y el

rechazo a la modernidad, entre la resistencia cultural de las tradiciones y su respuesta, no

sólo adaptativa, sino también performativa para encarar y generar vías alternativas ser y

estar  en  la  modernización  contemporánea.  Hace  algunos  años  Rostas  Y  Droogers

señalaron que en la religiosidad popular se negocian permanentemente los procesos de

redefinición y  reinterpretación del  sentido  práctico  de  la  religión;  se  confrontan las

relaciones de dominación, de resistencia, pero también admite la innovación creativa e

incluso la trasgresión de su propio sistema, generando distintas tramas de relaciones de

La Religiosidad Popular

Ponto Urbe, 12 | 2013

7



poder entre la  iglesia oficial  y  los  creyentes,  como entre las  relaciones de clase y la

colonialidad.  La  religiosidad  popular  se  rige  por  el  saber  práctico y  por  la  eficacia

simbólica, y no por la erudición, el dogma, la doctrina o la coherencias ideológica, ante

bien: 

Los usuarios de religiones (populares) están poco preocupados por el origen de sus
creencias y prácticas y sí en cambio, por la eficacia de su versión de la religión. Ellos
se apropian de símbolos y los aplican o los reinterpretan en situaciones particulares
con el fin de ayudarse a sí mismos (a resolver sus situaciones financieras o a curarse
da alguna enfermedad). Los usuarios de la religión popular no tienen escrúpulos
acerca  de  mezclar  e  incorporar  elementos  a  fin  de  satisfacer  sus  necesidades,
independientemente de que ellas sean espirituales o materiales (Rostas y Droogers
1995:87).

24 A continuación expondré algunos casos que muestran que los rituales de religiosidad

popular (sean éstos aceptados, tolerados o rechazados por la institución católica) lejos de

ser suplantados por los nuevos contenidos y formas de la religiosidad nueva era o de la

neo esoteria están siendo practicados de manera densa, y que lo nuevo recurre a ellos

constantemente en búsqueda de anclajes y de legitimación. Tampoco apreciamos que lo

nuevo esté desplazando lo tradicional, y menos que sus contenidos salgan vaciando las

formas  simbólicas  y  rituales  de  las  tradiciones  populares,  más  bien  funcionan  como

encrucijada simbólica: lugar donde se entrecruzan distintas matrices de sentido, distintos

sistema y tradiciones religiosas, distintos menús creyentes, distintas tramas de poder,

distintas ideologías. En la encrucijada también se redefinen y se somatizan los sentidos.

En  la  encrucijada  los  menús  individuales  se  socializan  y  legitiman,  mientras  que  la

tradición se renueva y transforma. En la encrucijada el individuo participa de lo social, y

entra y se sale de la institución de manera continúa, transversalizándola. 

25 A continuación presentaré tres casos que nos permiten constatar la manera en que la

religiosidad popular está siendo transversalizada por las nuevas formas de la religiosidad

contemporánea,  en  las  que  ponderaremos  aquellas  que  provienen  de  una  matriz  de

sensibilidad Nueva Era, pero no exclusivamente.

 

4) Ni creyentes sin iglesia, ni iglesias sin creyentes:
católicos a mi manera 

26 En términos teóricos, el estudio nos conduce a reflexionar sobre las características de la

experiencia  religiosa  en  México  que  no  es  la  misma  que  aquella  sucedida  en  otras

latitudes, particularmente en los países centrales (Estados Unidos y Europa). Si bien en el

país, los resultados de encuestas creencias, valores y prácticas nos indican que se observa

con  relativa  claridad  la  tendencia  a  la  subjetivación,  la  desinstitucionalización  y  la

individuación  ,  la  modalidad  específica  local  no  se  traduce  en  la  construcción  de

religiosidades individuales,  sino en la continuidad de ciertos elementos de mediación

colectiva de larga duración. Acaso el abandono de la obligatoriedad de la norma religiosa

derivada del fortalecimiento de la autonomía de las esferas social y política, y aún más el

abandono de la pretensión de verdad objetiva de las cosmovisiones religiosas que, de

acuerdo con Berger,  conduce a  la  radical  subjetivación de la  creencia religiosa en la

modernidad, no se traduce en una automática individuación sino en un nuevo horizonte

en  donde  emergen  más  visiblemente  aún  otros  dispositivos  (rituales,  simbólicos  y

espaciales)  de  recreación del  sentido  y  de  experiencia  comunitaria  que  han operado

históricamente en relativa tensión y autonomía con la institución eclesial,  como es el

La Religiosidad Popular

Ponto Urbe, 12 | 2013

8



ámbito de la religiosidad popular. Danièlle Hervieu-Léger (1999, 1993) hablaba de una

modernidad religiosa cuya tendencia era el estallido de las creencias, que salían de las

iglesias, de sus templos, de sus símbolos y sus dogmas. 

27 A diferencia de lo que sucede en Europa, en México las encuestas sobre religión indican

que los templos siendo importante espacio de práctica religiosa. Por ejemplo, según los

datos de la Encuesta Mundial de Valores (World Values Survey) de 1990 México destaca por

su alto grado de religiosidad (74.3% se define como “muy religiosos”), de hecho ocupa el

segundo  lugar  mundial  en  el  ranking  de  país  más  religioso  (solo  debajo  de  Estados

Unidos), también ocupa un lugar destacado su alto nivel de asistencia semanal a la iglesia

(53.8%) y encabeza la lista de 22 países por su asistencia mensual a servicios religiosos

(Inglehart 1990). Con este perfil podemos destacar de entrada algunas formula propuestas

para caracterizar patrones religiosos contemporáneo en Europa, y que a veces algunos

autores mexicanos retoman como propias,  como son la célebre fórmula de “creer sin

pertenecer” (Davis 1996).  A esta información habrá que agregar los resultados de los

últimos censos, que demuestran que si bien en México se está viviendo un cambio que va

del monopolio católico a la diversificación de ofertas religiosas, sobre todo cristianas,

pero donde el catolicismo sigue ocupando un papel hegemónico debido a que mantiene su

posición de consistente mayoritaria, y a que el ritmo de este cambio es de los más lentos

experimentados en el  resto de América Latina,  en contraste con Brasil,  Guatemala,  e

incluso Argentina por ejemplo. Los datos mostraron que en 1950 el catolicismo en México

ostentaba el monopolio del campo religioso pues 98.21% de su población era católica, no

obstante este monopolio comenzó lentamente a diluirse a partir de la década de los 70, y

para 2010 había descendió a 82.6%. Actualmente entonces existe 17.4% de no católicos,

entre los cuales 10.72 respondieron ser creyentes afiliados a diferentes iglesias cristianas,

particularmente  para  protestantes,  pentecostales,  evangélicas  y  en  menor  porcentaje

protestantes; 2.72 dieron respuestas no especificas, 4. 78 se presentó como “sin religion”

(que  no  es  sinónimo  de  ateo,  ahí  están también  por  ejemplo  los  que  practican  el

costumbre de algunas comunidades indígenas, los agnósticos, algunos new agers),  y en

porcentajes  ínfimos  están  algunas  religiones  de  origen  oriental  como  es  la  judía,  la

budista, principlamente (datos arrojados por XIII Censo INEGI 2010, véase De la Torre y

Gutiérrez Zúñiga 2013). 

28 Con estos datos podemos afirmar que en México no se está experimentando el abandono

de la pertenencia, es decir que los creyentes no han dejado de ser conversos para ser

peregrinos, pero que tampoco se caracterizan por ser creyentes sin iglesias,  así como

tampoco estamos asistiendo a esa nuevo panorama de “iglesias sin creyentes” (de hecho

México según los datos arrojados por World Values Survey es uno de los países con más

altos índices de participación ritual –solo debajo de Irlanda--). Pero para adentrarnos a

observar si debajo de los datos de pertenencia ocurren recomposiciones habrá que usar

otros  instrumentos  como  son  las  encuestas  que  dejan  atrás  la  idea  de  identidades

creyentes y buscan dar cuenta de las recomposiciones entre identificaciones creyentes

(Campiche 1990).

29 Lo que hemos encontrado,  al  comparar estudios  aplicados en tres  contextos  urbanos

(Guadalajara, Aguascalientes, y la colonia del Ajusco en la ciudad de México, véase De la

Torre et al., 2013) es que si encontramos nuevas creencias que antes no eran parte del

repertorio que nutría el imaginario católico y que están identificadas con lo que se ha

denominado new age o neoesoteria. 

La Religiosidad Popular

Ponto Urbe, 12 | 2013

9



30 Para analizar estos datos me centraré en el caso de Guadalajara, donde pudimos detectar

primero en 1996 y después en 20065 la presencia de creencias provenientes de matrices no

católicas y que identificamos como “imaginarios nueva era” como son, por ejemplo, la

creencia en la reencarnación (15%), en Dios como energía vital (38.5%), en el más allá

como una unidad con el cosmos (7.3%). Estas creencias son generalmente aceptadas por

católicos “inclusivos”, que también podemos denominar parafraseando a Cristián Parker

como “católicos a mi manera”, que adoptan nuevas creencias a la vez que continúan con

creencias tradicionales, sobre todo aquellas que conciben el milagro como propiedad de

santos,  cristos  y  vírgenes  [(76.8%),  el  poder  milagros  del  Espíritu  Santo (72.50%),  los

ángeles guardianes (63.3%),  las imágenes milagrosas (58.8%) y el  diablo (53.5%)].  Pero

estos imaginarios conviven con nuevas creencias que provienen del oriente, y han sido

ampliamente difundas por la Nueva Era, como son la creencia en el karma (30.3%),6 o la

creencia  espiritista  basada  en  seres  de  luz  (35.8%),  o  los  relativos  al  contacto  con

extraterrestres, que se basan en imaginarios relacionados con la ciencia ficción y en los

mensajes mediáticos (21.8%). 

31 También es notorio que alrededor del 50% mantiene sus tradiciones de peregrinación,

pagar con mandas los milagros y favores recibidos por algún santo montar altares a sus

muertos , rezos, misas, no obstante varios de ellos (entre 15% de la población), empero

también incursionan en nuevas prácticas como son la yoga, la meditación, la carga de

energía durante las  ceremonias  de equinoccio,  asistir  a  ceremonias  de temazcal.  Son

menos, alrededor de 10%, quienes continúan con las prácticas tradicionales como son la

limpias, curandería, o altares de muerto y velación de ancestros (De la Torre y Gutiérrez

Zúñiga 2012). 

32 En un ejercicio de agrupamientos (clusters) estadísticos aplicado a los resultados de la ya

citada  encuesta  de  Guadalajara,  pudimos  clasificar  y  analizar  los  siguientes  tipos  de

creyentes y practicantes: católico inclusivo que abarcaba un 44% (donde ubicamos los

católicos populares 78% y los católicos al estilo new ager 22% ; católicos nominales 2%,

católico  tradicional  6%,  católico  conservador  33%,  indiferentes-sin  iglesia  15%  (aquí

ubicamos  a  los  católicos  indiferentes  con  26%,  a  los  agnósticos  y  ateos  27%,  a  los

neoesotéricos  populares  18% y  a  los  new agers  sin iglesia  29%)  Véase  De la  Torre  y

Gutiérrez Zúñiga 2012: 79.

33 Encontramos que los católicos inclusivos son los más representativos entre las formas de

ser  creyentes se  identifican  en  un  96.2%  como  católicos  y  desde  este  marco  de

pertenencia,  muestran un patrón combinatorio  e  incluyente  de  creencias  y  prácticas

provenientes de diversas fuentes, tanto ortodoxas desde el punto de vista católico, como

sincréticas populares, y también no cristianas. son creyentes-practicantes que creen a su

manera y que construyen múltiples formas de pertenecer, más cercanas a la heterodoxia

que a la ortodoxia eclesial.  Un mismo individuo puede creer a la vez en la Santísima

Trinidad y en la reencarnación, y participar en una peregrinación mariana y en un ritual

de equinoccio. Se puede creer tanto en santos milagrosos, como en nahuales,  o en la

existencia en extraterrestres, o de trolles y hadas. Se puede sostener la existencia del

cielo y el infierno y no pensar que el aborto sea un pecado. 

34 A este creyente, sin embargo, no le es indiferente la religión, ni lo religioso pues es muy

activo. Tampoco es un creyente sin iglesia, pues pertenece y participa ritualmente, con lo

que  más  encuadra  es  con  la  imagen  de  un  creyente  a  “mi  manera”,  sin  embargo,

considero  que  no  remite  a  un  acto  individualizado,  sino  una  actividad  colectiva  de

renovar  sentidos  al  margen de la  institución,  promovida por  la  religiosidad popular.

La Religiosidad Popular

Ponto Urbe, 12 | 2013

10



Planteó esto debido a que nos encontramos mayoritariamente con un católico con un

fuerte arraigo en la tradición, con una práctica muy cercana a la religiosidad popular

(asiduo  a  misa,  participativo  en  los  sistemas  de  mandas  a  los  santos,  entusiasta  del

mantenimiento de la fiesta en torno a la virgen y a los santos patronos, creyente en Dios,

en el cielo, en los ángeles, y menos en el infierno, los demonios y el purgatorio); pero que

no obstante está dispuesto a la adopción de nuevos contenidos que resignifican las formas

tradicionales (por ejemplo, introducen imaginarios exógenos al catolicismo popular como

son las creencias en la reencarnación, los chakras, la energía y el fin como unidad con el

cosmos). Asimismo su creatividad recrea nuevas tradiciones con toda la parafernalia de

las heredadas por el catolicismo. También rescatan tradiciones “ancestrales”, indígenas,

nativas o prehispánicas, pero imprimiéndoles sentidos renovados (por ejemplo, marchas

energéticas a los lugares sagrados de la naturaleza, o el ritual de carga de energía en las

zonas arqueológicas los días de equinoccio). Otros continúan practicando las tradiciones

heredadas,  pero  imprimiéndole  sentidos  novedosos  (peregrinar  para  alinear  chakras

planetarios, o para despertar al México profundo). 

35 En  lo  que  respecta  a  las  creencias,  este  conglomerado  se  caracteriza  por  sus  altas

frecuencias de creencia: creen mayoritariamente en la fórmula cristiana católica del Dios

personal y la Santísima Trinidad, como también en los imaginarios populares y del Diablo,

las imágenes milagrosas (santos, cristos y vírgenes), y en particular el poder milagroso del

Espíritu Santo (86%), los ángeles guardianes, el cielo y el infierno. Pero también muestran

una de las más altas frecuencias de creencia en el karma, los fantasmas, aparecidos o

espíritus chocarreros, los duendes y trolles (sólo por debajo de los neo esotéricos) y son los

más altos en cuanto a creencia en los extraterrestres. Es este rasgo de “muy creyentes” en

una combinación de elementos lo que los caracteriza.

36 En cuanto a sus prácticas, rezan y asisten a la iglesia con frecuencia, pero muestran cierto

desapego a estas prácticas institucionales con respecto a los otros tres conglomerados

conformados por quienes se declaran católicos.  También suelen tener altares en casa

(donde además de la virgen puede estar Buda, La Santa Muerte y Malverde) y levantar

altares de muertos, acudir a peregrinaciones. Además conceden mucha importancia a la

celebración religiosa de bautizos, bodas y entierros. 

37 En cuanto a sus valores, los católicos inclusivos creen poco en la voluntad de Dios como

clave del éxito y fracaso. Creen más en la suerte o en el esfuerzo personal. Muestran un

comportamiento promedio en cuanto a la importancia de valores religiosos, pero creen

más en el Amor a México y el respeto por sus leyes, así como el amor a la naturaleza y la

armonía interior, es decir, valores seculares alejados de los discursos religiosos. Muestra

una de las frecuencias más altas en cuanto a la concepción del creyente como aquel que

cumple con las leyes de Dios y de la Iglesia y vive en familia los valores religiosos y

practica la caridad. Por último, no por ser católicos y practicantes este grupo sigue la

normativa de la iglesia en cuanto a moral sexual: de hecho predomina una actitud liberal

y permisiva respecto a estos temas.

38 Para entender cómo se practica la encrucijada expondré resultados de la investigación

etnográfica sobre danzas rituales a la Virgen de Zapoapan, en donde he detectado que en

la peregrinaciones celebrada cada 12 de octubre, participan de un mismo ritual distintos

grupos  con  distintos  sentidos  culturales.  Por  ejemplo,  los  neomexicanos  (new  age

reconvertidos en neoindios) que practican caminatas y danzas, pero con una motivación

renovada, al danzar en los nadis para desbloquear los chakras de la Madre Tierra, junto

con los danzantes tradicionales concheros que lo hacen por devoción, sea para pagar una

La Religiosidad Popular

Ponto Urbe, 12 | 2013

11



manda por  un favor  recibido,  por  mantener la  tradición familiar,  o  por  el  hecho de

“alegrar a la Virgen en su día”, por su parte los danzantes mexicanistas aztequizados

danzan estableciendo un culto a las antiguas deidades prehispánicas (Argyriadis y De la

Torre  2005).  La  danza  es  la  misma.  Participan  en  el  mismo  círculo,  con  las  mismas

coreografías. Juntos danzan y practican de manera ritual el mismo espacio sagrado: el

atrio o las rutas de peregrinajes, y sin embargo cada uno practica sentidos diferentes, que

sin ser opuestos, son sobrepuestos.

39 En suma,  podemos identificar a católicos heterodoxos,  que practican “cultos bisagra”

donde  de  manera  simultánea  y  no  paralela,  están  presentes  variadas  creencias  que

provienen de matrices distintas. Los nuevos elementos se incorporan de manera versátil y

dinámica a la vivencia de una religiosidad popular y tradicional cuya característica es y ha

sido el sincretismo

 

5) No todos los menús son iguales: gramáticas de la
distinción que brindan luz para sortear la nebulosa

40 Francoise  Champion  (1995)  definió  la  espiritualidad  emergente  bajo  la  metáfora  de

“nebulosa neo esotérica”, a la cual describía como fragmentada, invisible y sin fronteras,

si bien su aporte fue un punto de arranque que nos permitió constatar que había una

nueva producción de creencias religiosas que se estaban reconfigurando al margen de las

instituciones, de manera desinstitucionalizada y cada vez más subejtivada; consideramos

que demanda nuevos abordajes conceptuales y metodológicos que nos permitan apreciar

con  mayor  luminosidad  las  prácticas  de  ensamblaje,  las  gramáticas  de  sentido  que

produce el hibridismo, los anclajes con las tradiciones, y los proceso de socialización a los

que recurren para generar legitimación.

41 Para sortear este problema, la apuesta es identificar las gramáticas de las nuevas formas

de la  religiosidad moderna,  que en el  caso mexicano no ocurren como producciones

antagónicas  o  paralelas  de  lo  tradicional,  sino  como  procesos  transversales  que

constantement  recurren  a  la  tradición,  a  la  religión,  a  la  memoria.  Esta  situación

constituye una nueva encrucijada en la que el holismo propio del sincretismo se apropia

de la neo esoteria para legitimar lo popular, y en la que lo tradiconal autoriza y certifica

los nuevos contenidos de las religiosidades new age. 

42 Para dar cuenta de ello, presentaré dos casos paradigmáticos (basados en entrevistas a

profundidad e historias de vida) que nos muestran la habilidad con que los individuos

combinan  lo  nuevo  con  lo  tradicional,  y  anclan  lo  “subjetivo”  en  representaciones

socialmente aceptadas para hacer “plausibles” sus marcos creyentes. La elección de estos

dos casos nos permiten apreciar dos gramáticas distintas mediante las cuales los menús

religiosos de los  heterodoxos generan sus propio marco de coherencia,  debido a que

representan dos trayectos distintos de buscadores espirituales, y que permiten apreciar

las  diferencias  en  la  identificación  y  en  el  armado  narrativo  de  sus  propios  menús

creyentes. Por ejemplo, Jobita, una mujer de origen popular, que trabaja en el aseo de

casas, y que actualmente es reconocida como curandera en su barrio, asistió al instituto

kundalini, donde se imparten diversos talleres y cursos neoesotéricos, y se inscribió en un

curso para capacitarse en magia blanca. Jobita incorporó los nuevos saberes esotéricos

para reencontrarse con su historia de un catolicismo popular mágico, practicado por su

padre, que ella lamenta que se había perdido con el catolicismo contemporáneo. Jobita se

La Religiosidad Popular

Ponto Urbe, 12 | 2013

12



apropia  de  los  nuevos  significantes  y  nociones  orientalistas-newagers que  el

neoesoterismo puso en circulación:  vibras,  chakras,  mantras, energía y karma,  pero las

resignifica dentro de su matriz de religiosidad popular milagros y mágica, para recuperar

los contenidos tradicionales de la magia popular. Ahora hace limpias para armonizar los

chakras, prende varitas de incienso para “espantar las malas vibras”, prende varitas de

incienso para alejar; y se apropió de la idea del karma pero resiginficándola con la idea

providencialista del destino: “Karma significa que nací para ser jodida y seguiré siendo

jodida”.  Ella  no  detecta  ni  conflicto  ni  ruptura  entre  los  conocimientos  de  la

parapsicología y el catolicismo popular, más bien le sirve para retomar la actividad de

curandera, práctica que su padre realizaba, pero que según su propio sentir la propia

iglesia dejó de realizar cuando se renovó (De la Torre 2011: 193-196). 

43 En contraparte, hay quienes traducen los significantes católicos desde una matriz new age.

Éste  es  el  caso  de  la  líder  de  un  movimiento  new  age llamado  misioneros  azules,

conformado  por  profesionistas  de  clase  media  que  inició  dentro  del  movimiento  de

Renovación  Carismática  Católica  y  que  emprendieron  una  búsqueda  espiritual  en

circuitos  nueva era.  Después de años de búsqueda y aprendizaje,  en la  actualidad se

desempeña como médium de Anita (que consideran es la propia Santa Ana, la madre de la

virgen  María)  quien  le  confía  consejos  de  superación  personal.  Pero  además  es  una

famosa  facilitadora  del  contacto  con los  ángeles  donde  los  participantes  aprenden a

establecer contacto con su ángel guardián. También dirige un programa radiofónico en el

que constantemente reinterpreta las imágenes y rituales católicos desde una matriz con

significados nueva era: visualización, concepción kundalini del cuerpo y técnicas de yoga,

armonía planetaria,  transformación de la conciencia (Eufrasio 2006).  Actualmente ella

dirige el grupo Misioneros azules cuya actividad principal es realizar meditaciones y clases

de metafísica guiadas, con la siguiente meta, netamente nueva era: "hay que lograr la

unidad del planeta. Sin distinción de religiones ni de razas, todas las creencias nos llevan

a la existencia del mismo Dios. Hay que equilibrar las energías de este planeta para lograr

la armonía, para elevarnos de nivel". Tanto en sus talleres como en su programa de radio

los  conceptos  new  age están  presentes  en  los  significantes  de  la  devoción  católica

tradicionales: la Virgen, los santos, las ángeles de la guardia, Cristo, o Dios padre, todos

son guías espirituales. Aunque en muchas ocasiones ha sido sancionada por sacerdotes,

ella dice: “Yo me considero católica, disfruto mucho la misa, pero ahora lo veo distinto,

con más conocimiento. Por ejemplo a la hora de darnos la paz, pues yo se que lo que

hacemos es cerrar energía, y se que amén es un mantra” (Gutiérrez Zúñiga 1998: 348). 

44 Aunque estas narrativas representan menús individualizados de creencias a la carta, nos

muestran que aun dentro del aparente caos de la nebulosa esotérica, la hibridación del

new age y la religiosidad católica, genera diferentes sentidos, en gran parte debido a las

diferencias entre las culturas demarcadas por la clase social. existen recomposiciones de

sentido diferentes entre dos marcos que se hibridan,  pero que producen significados

diferentes entre sí. Sólo generan identificaciones, sino también alteridades al interior de

esta suerte de vago eclecticismo.

45 Al  menos  si  atendemos  los  dos  relatos,  o  menús  creyentes,  podemos  avanzar  para

distinguir dos gramáticas y sentidos diferenciales en estos aparentes bricolajes holísticos,

“donde todo se mezcla con todo”.  Retomaremos la llamada de atención de Alejandro

Frigerio sobre la necesidad de distinguir entre los préstamos (los símbolos o imágenes de

otras de otras tradiciones que entran, sólo esporádicamente en los bricolajes que puedan

realizar algunos practicantes) y las influencias que la new age puede ejercer sobre otros

La Religiosidad Popular

Ponto Urbe, 12 | 2013

13



grupos religiosos –algunos de cuyos practicantes pueden adoptar un “estilo Nueva Era”

(Frigerio 2013).

46 En el caso de Jobita toma en préstamo algunos significantes provenientes de la oferta

nueva era, pero los resignifica y los instrumenta dentro de la práctica de una religiosidad

popular católica, mágica y milagrosa. Tradicional más no ortodoxa. En cambio, Anita se

apropia  de  las  figuras  católicas  imprimiéndole  significados  new  age,  y  los  inserta  en

talleres  y  terapias  nueva  era  donde  participan  católicos  buscadores  de  experiencias

renovadas. Al menos con este ejemplo podemos observar dos gramática que conjugan los

mismos  elementos  pero  que  amén  a  la  hibridez  producen  dos  sintaxis  con  sentidos

semánticos diferentes: Por un lado, la capacidad fagocitadora de la religiosidad popular

(como la caracterizó Sanchis) donde la magia y el milagro se apropian de los significantes

new  age y  los  resignifican  y  recontextualizan  en  procesos  sincréticos  de  resistencia

cultural de larga duración; y por otro lado, el carácter holístico del new age como matriz

que  amalgama  las  tradiciones  ya  existentes  para  ser  interpretadas  y  vividas  en  una

espiritualidad del self y el cambio de conciencia.

47 También en estas dos narrativas podemos identificar dos circuitos7 de hibridación de las

nuevas formas de la religiosidad popular. El primero lo denominamos sensibilidad new age

. Es un movimiento espiritual que convoca a las clases medias –altas urbanas, con espíritu

cosmopolita, en la búsqueda de una nueva manera de vida basada en una religiosidad del

self (Heelas 1996 y Carozzi 1999).  Su difusión en México se dio inicialmente mediante

movimientos  provenientes  de  Estado  Unidos  (especialmente  la  Gran  Fraternidad

Universal que promovía la yoga y el vegetarismo), pero a partir de la década del 2000 su

difusión masiva se realiza a través de canales de televisión pagados y mediante revistas de

circulación  internacional.  Dentro  del  red  new  age podemos  identificar  al  menos  tres

circuitos  distintos:  a)  el  new  ager se  identifica  con  un  estilo  de  vida  alternativo,  es

ambientalista, naturista, nativista, orientalista, holístico y espiritual. Procura medicinas

holísticas,  y alimentos saludables.  Practica ejercicios y técnicas variadas de relajación

corporal y de superación espiritual. Transita en circuitos terapéuticos, psicologizantes, y

orientalistas contempla la actividad en centros de yoga ligados a los principales gurús

internacionales, cursos variados de técnicas terapéuticas para la salud y curación y de

autosuperación personal, tiendas naturistas y la asistencia a conferencias especializadas;

b) el consumidor new age,  aunque puede practicar los mismo circuitos, no renuncia al

confort necesario para hacer de su experiencia, una experiencia placentera. Por tanto

más que cambiar su forma de vida, es un consumidor new age. La oferta del circuito de

consumidores  new age,  ofrece una identidad relacionada con un consumo alternativo

(natural, placentero, relajante, espiritual, orientalista, nativo, etc.), pero a la vez elitista,

en concordancia con un estilo de consumo elevado y sofisticado. Puede asistir anualmente

a un ashram o a un monasterio budista, pero que se hospeda en hoteles con Spa, turismo

ecológico o terapéutico; y c) neoindios y neochamanes son agentes urbanos cosmopolitas

que,  desde  una  búsqueda  de  valores  espirituales  nueva  era,  o  saliendo  de  ella  para

practicarla en circuitos terapéuticos de salud holística o de psicologías transpersonales,

incorporan los saberes místicos de los indios americanos a las formas de vida urbana,

pero  sin  sufrir  las  condiciones  marginales  en  que  viven  los  indígenas  (Gallinier  &

Mollinier 2006).  Inspirados en el movimiento new age buscan lo natural,  lo mágico, la

percepción inductiva, nuevos estados de conciencia, y lo ancestral, y con estas claves van

en  búsqueda  de  las  experiencias  rituales  de  algunos  pueblos  nativos,  sobre  todo  de

aquellos  que tienen ceremonias  con plantas  de poder (ayahuasca,  San Pedro,  hongos

La Religiosidad Popular

Ponto Urbe, 12 | 2013

14



oaxaqueños  y  peyote).  Comúnmente  ofrecen  ceremonias  nativas  hoy  llamadas

neochamánicas para la cura emocional dentro de circuitos psicológicos (Magnani 1999).

Esta  circulación  e  intercambio  de  saberes  entre  neochamanes  urbanos  y  chamanes

nativos, está contribuyendo por un lado, al rescate y la reinvención de tradiciones de

origen  local  que  parecían  amenazadas  de  extinción  y  por  otro  lado  a  una  nueva

hibridación  neoinda.  Estas  nuevas  búsquedas  de  espiritualidad  mística  no  solo  van

configurando sus propios menús creyentes, sino que sus propios trayectos constituyen las

ofertas de nuevos hibridismos, pero al mismo tiempo están “polinizando”8 de significados

y usos new age a las tradiciones nativas en sus contextos locales (De la Torre 2011). 

48 Un  segundo  circuito,  es  el  neoesotérico  popular,  más  ligado con  una  reformulación

masiva  de  las  creencias  y  las  prácticas  populares  ligadas  con  las  creencias  mágicas

tradicionales:  la  herbolaria,  la  magia,  el  curanderismo,  el  espiritismo,  el  catolicismo

indígena-popular,  la  milagrería  y  la  brujería.  Algunos  elementos  del  new  age son

incorporados a este sistema mágico-religioso, como son las ideas de karma, aura, chakras,

mantra, energías, o los significantes como son las imágenes de buda, los espanta sueños,

los ojos de Dios, el incienso, etcétera. Dicha circulación, que dinamiza su circulación y

consumo, está mediada por una industria cultural que difunde la esoteria popular entre el

mundo hispano hablante y por la organización de ferias y exposiciones esotéricas,  la

publicación  de  literatura  especializada,  la  producción  televisiva  de  canales,  y  la

producción  a  gran  escale  de  bienes  materiales  (infinidad  de  bienes  materiales

reconvertidos en adivinatorios, objetos cargados de poder, armonizadores, talismanes y

protectores). Más que ofrecer un nuevo estilo de vida, o un estilo de vida alternativo, lo

que  ofrece  son  soluciones  mágicas  a  los  problemas  vividos  (santos  para  brindar

protección contra el  mal  de ojo y  conseguir  un buen trabajo,  un spray para invocar

espíritus y conseguir el amor del hombre deseado). En este segundo circuito, el trayecto

de consumo es proporcionalmente distinto al new age, pues conecta en un mismo circuito

o red de distribución y consumo los puestos de yerbería de los mercados populares, las

tiendas  esotéricas,  los  programas  radiofónicos,  la  esoteria,  la  parapsicología  con  las

limpias, los curanderos o brujos tradicionales, la milagrería, el poder de los santos, etc.

 

6) Los santos: figuras que condensan tramas de
memoria, identidad y significación

49 Aunque  pudiera  parecer  que  todo  está  cambiando,  al  mismo  tiempo  es  notoria  la

persistencia, mejor dicho, la revaloración y rescate de las tradiciones espirituales nativas

y esotéricas, por ser consideradas medios para contactar con lo natural, con las energías,

con  los  poderes  mágicos,  y  con  la  espiritualidad.  Así  mismo,  también  es  notoria  la

vigorización de las tradiciones populares, que hace algunas década parecían destinadas a

sucumbir cuando murieran las generaciones ancianas, pero que hoy son practicadas por

nuevos sujetos y en las cuales las nuevas generaciones renuevan sentidos como son las

apariciones de vírgenes, cultos a santos seculares o la resemantización del culto a santos

católicos, la participación en peregrinaciones y fiestas patronales. 

50 El  catolicismo  oficial  intentó  desvirtuar  las  prácticas  religiosas  de  las  sociedades

indígenas, denominado los antiguos cultos como idolatría, reduciendo sus conocimientos

a supersticiones y prácticas de hechicería (Parker 1993). A pesar de ello la creatividad de

los  pueblos  en  la  recreación  y  apropiación  popular  del  catolicismo  permitió  una

La Religiosidad Popular

Ponto Urbe, 12 | 2013

15



resistencia histórica a los embates colonialistas. Hoy, a pesar de su condena histórica, y de

los constantes afanes para colonizar las conciencia y las prácticas religiosas, las imágenes

siguen siendo atrayentes para los practicantes. Ellas simbolizan resistencias de culturas

negadas, como lo muestra el ocultamiento de orishas y deidades indígenas tras imágenes

católicas o enterrados bajo edificaciones civiles y católicas. Se argumenta que los saberes

ancestrales de dichas culturas y religiones se han mantenido de generación en generación

durante cientos de años de prohibición católica.  gracias a que se practicaron bajo la

formula de simulacro. Por ejemplo, la virgen de Guadalupe ha sido también venerada por

los indígenas mexicanos como Tonatzin (nuestra madre de los aztecas), pero no sólo es

guardiana  de  memoria  de  creencias  ancestrales,  sino  también  es  reformulada  en  el

presente  como  lugar  simbólico  de  nuevas  apropiaciones  estéticas  y  con  renovados

significados, como lo es la apropiación que los indios chiapanecos militantes del Ejército

Zapatista de Liberación ha generado al colocarle en su rostro un pasamontañas (mismo

que se ha convertido en distintivos de los insurgentes indígenas). De manera similar los

miembros  de  la  APPO  han  reconvertido  el  acto  de  vestir  al  santo  niño  dios,  que

tradicionalmente es vestido de ángeles y santos dentro de la parafernalia del catolicismo

popular, en un acto de politización. Margarita Zires, capturó la transformación popular

del santo niño Dios, que de vestir ropón de encajes, hoy porta la boina del Che Guevara,

una escopeta y un escudo de guerrillero. Esta apropiación estética fue producida en 2007

por un sector del movimiento social oaxaqueño llamado Asamblea Popular de los Pueblos

de Oaxaca. Dicho movimiento surgió en junio de 2006 a raíz de una represión violenta a

un movimiento magisterial, y expresaron su sentir con una oración al niño APPO: 

Desde este humilde hogar, te pedimos santo Niño APPO que no permitas que esta
lucha sea en vano, que la muerte de nuestros compañeros no quede impune, que
nuestros compañeros presos sean liberados, que los perseguidos y exiliados tengan
la libertad de regresar a  sus hogares,  que sanen pronto las  heridas de nuestros
torturados  y  que  intercedas  ante  Dios  por  la  salida  de  Ulises  Ruiz.  Todas  estas
peticiones que te hago son para la liberación y justicia de Oaxaca. Amén' (Zirez,
2009).

51 Vestir Santos es una práctica que regularmente realizan los creyentes, y que se da en los

márgenes de la ortodoxia eclesial, pero mediante el know how de la religiosidad popular

(Véase Exposición fotográfica colectiva “A vestir Santos”, que se puede consultar en línea

en:  http://www.rifrem.mx/Galeria.html).  Es  una actividad que se  muestra subversiva,

mediante el simple acto de la confección de vestuarios ad hoc, con los cuales el acto de

vestir se trasforma en una manera de apropiación simbólica con la que se trasnforma las

cuidadas hagiografías de los santos canonizados por la iglesia en relatos populares.

52 El acto de vestir santos también suele significar la expropiación popular de uno de los

secretos de salvación más monopolizados por la curia: la canonización. Vistiendo santos,

el  pueblo  es  capaz  de  elegir  sus  propios  mártires  y  de  reescribir  ritual  y  oralmente

hagiografías  ejemplarmente  mundanas.  Los  migrantes  y  fronterizos  de  Tijuana

seleccionan a Juan Soldado porque sufrió un martirio a causa de la injusticia judicial

(Valenzuela 2001). Los argentinos consagran al Gauchito Gil por razones similares y le

confían la protección milagrosa en las carrteras (Frigerio 1995). Los narcotraficantes han

eregido  a  Malverde  como  milagroso  protector.  Los  fieles  a  La  Santa  Muerte,  dicen,

representa la equidad y la justicia porque es lo único que todos los vivos comparten: la

muerte prometida. A ella se le reza el rosario cada día primeros, se le llevan exvotos a su

altar, se le entonan alabanzas, los mismos elementos que conforman la práctica de la

religiosidad popular, pero entrono a una imagen que estaba en los templos medievales, y

La Religiosidad Popular

Ponto Urbe, 12 | 2013

16



que hoy parece aterradora para la jerarquía católica. Hay quienes consideran que la Santa

Muerte es una deidad azteca, hay otros, como es el caso de una santera veraruzana que

justifica  habe percibido en ambas  “la  misma energía”,  que la  fusionan con la  orisha

Yemayá  (reapropiada  como  “la  joven  muerta  encarnada”  (Argyriadis  2012:  252).  El

Maximón  guatemalteco  nació  entre  los  pueblo  mayas  para  ser  transvesti,  pues  es

ambivalente en su sexualidad, en su etnicidad, y también en su moral (Pedrón Colombani

2008).  Todos  estos  santos  seculares  acompañan  las  angustias  provocadas  por  lo

transitorio:  la  migración,  la  ilegalidad,  la  violencia,  el  narcotráfico,  el  tránsito  en

carreteras, la vida y la muerte. Pero también todos ellos son magnánimos protectores, y

velan a los mortales de los peligros y los acompañan en sus actividades liminales, ilegales,

prohibidas, censuradas o ignoradas. Son por ello, más de carne y hueso que otros santos

encerrados en sus capillas. La mayoría de las veces, aunque gozan de la devoción del

pueblo,  son también repudiados  e  incluso perseguidos  por  los  curas,  pero temidos  y

amados por sus fieles porque se dejan vestir de cuantas maneras sean necesarias para

conquistar los miedos de las sociedades latinoamericanas.

53 Pero también existe una apropiación de los santos canónicos, a quienes en veces se les

tratan al  igual  que a  los  santos  seculares,  como es  el  renovado culto de los  defeños

(habitantes de la ciudad de México) a San Judas Tadeo para proteger negocios ilegales, o

Santo Toribio Romo, al que la iglesia santificó por ser sacerdote mártir durante la Guerra

Cristera  (México  1926-1929),  pero  que  hoy  ha  sido  incorporado  como  protector  de

migrantes. Otra práctica recurrente, al menos en México, es la de las apariciones de la

Virgen de Guadalupe, cuya silueta se aparece en “los no lugares” (en el metro, en los

cruces  de  periféricos,  casetas  telefónicas,  caminos  y  lo  más  insólita,  en  multitud  de

platones de hornos de microondas. Este hecho que los creyentes consideran milagroso,

por un lado, refrenda la desinstitucionalización del culto popular, pero a su vez más que

reforzar el individualismo, tiende a domesticar el anonimato con la referencia emotiva y

sagrada que representa la virgen, y conlleva a regresos y maneras de practicar juntos

altares y ritos, frente a las múltiples ausencias provocadas por los vaivenes y la movilidad

que imprime la vida contemporánea (De la Torre 2011). 

 

Reflexiones finales

54 Las  nuevas  formas  de  la  religiosidad  contemporánea  en  México  se  manifiestan

continuamente en  las  prácticas  de  la  religiosidad  popular,  espacio  umbral  (“entre-

medio”) entre la institución y el individuo, entre la tradición y la modernidad, entre la

continuidad y el cambio, que plantea el hecho de que si bien la experiencia de lo religioso

es  cada  vez  más  desinstitucionalizada,  ésta  no  se  experimenta  de  manera  aislada  e

individual,  sino  inmersa  en  una  experiencia  colectiva  y  social  (como  lo  desarrolló

Durkheim 2000). 

55 Los resultados de las encuestas sobre identificación de creencias religiosas indican que en

la actualidad la religiosidad se vive más cercana al dominio práctico y que el dominio

erudita ha perdido plausibilidad. También los casos descritos muestran que la religiosidad

popular, como forma tradicional de producir, transmitir y vivir lo religioso no ha sido

desplazado, ni vaciado, por las tendencias a la desinstitucionalización que caracteriza a

las nuevas formas que adopta lo religioso, ya que como la misma Hervieu-Léger planteó

éstas tienen la necesidad de legitimarse recurriendo a las tradiciones para la invención de

La Religiosidad Popular

Ponto Urbe, 12 | 2013

17



linajes  creyentes  que  les  permiten  construir  imaginarios  de  continuidad  con  las

tradiciones de larga duración (Hervieu-Léger 1993). 

56 Por su parte, los casos indiviudales de dos menús creyentes heterodoxos que combinan de

diferente manera el  new age con el  catolicismo,  que los  agentes  de la  recomposición

religiosa, no necesitan estar afuera ni en el dentro de la institución, pueden operar, y de

hecho lo hacen en la heterodoxia, que opera en los umbrales del catolicismo, saliendo en

búsqueda  de  nuevas  experiencias,  adoptando  nuevas  creencias,  pero  regresando  al

catolicismo,  imprimiéndole  desde  afuera  hacia  dentro  nuevos  sentidos  y  nuevas

conexiones.  Esta  situación,  se  ve  cada  día  más  dinamizada  por  los  “buscadores

espirituales” que, sin abandonar las grandes instituciones de la religión, se sitúan en los

intersticios entre la tradición popular y la exploración de nuevas vías de experimentación

de lo sagrado. Sus prácticas constantemente transversalizan a la religión mediante el

sentido práctico de la religiosidad popular y la conectan en espacios de intersección entre

campos diversos. 

57 Contrario a  los  postulados que plantearon que las  nuevas religiosidades operaban de

manera  “paralelas”  a  las  instituciones  (Hervieu-Léger  y  Champion  (1990)  o  que  la

mentalidad  nueva  era  al  ser  una  religión  del  self,  estaba  generando  una  progresiva

disolución de las formas tradicionales de compromiso con lo sagrado (Heelas y Woodhead

2005); o que paulatinamente las iban vaciando (Díaz Salazar 1993) lo que aquí podemos

concluir es que son transversales a la tradición y que no sólo nos las diluyen ni vacían,

sino las transveralizan, complejizando aun más el entramado de significados puestos en

juego. 

58 En la religiosidad popular, aun en la actualidad, se están viviendo permanentemente los

procesos de redefinición y reinterpretación del sentido práctico de la religión. No es un

estuche vacío, sino un espacio multipracticado, es decir un espacio de encrucijada. Por un

lado la religiosidad popular se mantiene como lugar que se resiste al orden dogmático y

sacerdotal, pues ahí se salvaguardaron las formas no ortodoxas (por ejemplo las creencias

indígenas y del mundo campesino) que los especialistas de las religiones descalificaron

como magia, idolatría, superstición, etcétera. Pero a la vez se mantiene como el espacio

en  que  constantemente  se  renuevan  e  instituyen  nuevos  sentidos  culturales  y  de

identificación (como pueden ser las espiritualidades new age y la neoesoteria). 

59 En  parte,  la  relevancia  de  la  religiosidad  popular,  en  contraste  con  las  formas

individualizadas de vivir la religiosidad, se explica por el papel que históricamente ha

jugado la religiosidad popular en México y Latinoamérica, como práctica cohabitada y

regenerada constantemente por el sincretismo, donde se resiste a la vez que se asimila el

orden dogmático y sacerdotal, donde, siguiendo a Bourdieu, se vive permanentemente los

procesos de redefinición y reinterpretación del sentido práctico de la religión. 

60 Con todo, si bien concuerdo con Hervieu-Léger en que no se puede circuscribir su estudio

a las iglesias, considero que tampoco se puede abandonar el estudio de la competitividad

por su legitimación. Bourdieu, en una entrevista donde se le cuestionó su idea de campo,

reflexionó años más tarde sobre la religiosidad popular dándole el estatuto de dominio

práctico,  en  competencia  desnivelada  con  el  dominio  de  eruditas  que  lograron

monopolizar el sentido autorizado y autorizable de las prácticas y creencias religiosas:

“Los agentes  que están en competencia  en el  campo de manipulación simbólica
tienen en común ejercer una acción simbólica: son personas que se esfuerzan por
manipular las visiones del mundo (y, por allí, trasformar las prácticas) manipulando
la estructura de percepción del  mundo (…) Todas esas personas que luchan por

La Religiosidad Popular

Ponto Urbe, 12 | 2013

18



decir cómo hay que ver el mundo son profesionales de una forma de acción mágica
que, con palabras capaces de hablar al cuerpo, de tocar, hacen ver y hacen creer,
obteniendo así efectos completamente reales, acciones. (Bourdieu 1987: 104). 

61 Retomando a Bourdieu considero que los creyentes no son ni peregrinos que abandonan

las  instituciones  ni  fieles  conversos  que  no  salen  de  sus  recintos.  Son,  en  conjunto,

agentes en competencia con el campo de manipulación simbólica de la religión. Practican

de  manera  “heterodoxa”  y  operan  en  los  umbrales  de  la  Iglesia,  del  dogma,  de  la

tradición. Son aquellos creyentes-agentes, que como los definió el filósofo Aranguren,

optan por  creer  de manera diferente  a  los  dogmas de su religión,  por  experimentar

nuevas vías de acceso a lo sagrado, por vivenciar nuevos rituales, pero no se salen de ella,

ni  se  dejan  expulsar  (Aranguren,  1994,  p.  33).  Esta  situación,  se  ve  cada  día  más

dinamizada por los “buscadores espirituales” que, en el caso de América Latina, no tienen

necesidad  de  abandonar  las  grandes  instituciones  de  la  religión  para  transitar  con

libertad en búsqueda de nuevas formas de recomponer y experimentar su relación con lo

sagrado. Los heterodoxos emprenden la exploración de nuevas vías de experimentación

de lo sagrado de manera transversal a las instituciones y a las tradiciones populares, pero

son ellos también los que se convierten en agentes de nuevos caminos para acceder a lo

sagrado. Sus trayectos se convierten en ofertas de experimentar la religiosidad, donde se

establecen rutas de lo experimentable y lo combinable (Magnani 1999). La religiosidad

popular es un deposito de las tensiones culturales históricas donde constantemente se

lucha por la definición legitima del sincretismo, por ello ofrece los puentes cognitivos

(Frigerio  1999)  para  legitimarse  en  la  continuidad  y  el  sentido  popular:  con  las

tradiciones, sus memorias, sus escenarios rituales. Es ahí donde se reelabora la eficacia

simbólica, y se autentifican linajes creyentes. Finalmente, deseo que este ensayo sea una

invitación  a  estudiar  los  cambios  que  la  religiosidad  contemporánea  enfrenta  en  las

intersecciones, umbrales y encrucijadas, que nos muestran la complejidad del reacomodo

entre permanencias y cambios, y entre agentes e instituciones.

BIBLIOGRAFÍA

Aranguren, José Luis (1994) "La religión hoy" en Díaz Salazar, Giner y Velasco (eds.) Formas

modernas de religión, Madrid: Alianza Universidad.

Argyriadis, kali (2012) “Ritual en el mar a Yemayá. Puerto de Veracruz, 1ero. De noviembre de

2005”, en Renée de la Torre (coord.) El don de la ubicuidad. Rituales étnicos multisituados,

México: CIESAS, pp. 260-275.

Argyriadis, Kali y Renée de la Torre (2007) “Los tiempos inestables de las neorreligiones”, en

Odile Hoffman y María Teresa Rodríguez (ed.) Los retos de la diferencia: los actores de la

multiculturalidad en México y Colombia, México: IRD/CIESAS/IDYMOV, pp. 471-508.

Asad, Talal (1993) Genealogies of Religion. Discipline and reasons of power in Christianity and Islam,

Baltimore and London: The Johns Hopkins University Press.

La Religiosidad Popular

Ponto Urbe, 12 | 2013

19



Augé, Marc (1993), Los no lugares. Espacios del anonimato. Una antropología de la sobremodernidad,

Barcelona: Gedisa

Berger, Peter (1981), Para una teoría sociológica de la religión. Barcelona: Kairós (2ª edición). 

Bhabha, Homi K. (2010) “DisemiNación. Tiempo, narrativa y los márgenes de la nación moderna”.

In: Bhabha, K. (comp.). Nación y narración. Entre la ilusión de una identidad y las diferencias culturales. 

México: Siglo XXI editores, 2010, pp.385-424.

Bourdieu, Pierre (1971) "Genèse et structure du champ religieux", París: Revue française de

Sociologie, XII, (pp.295-334).

------ (1987), Cosas dichas por Pierre Bourdieu. Buenos Aires: Gedisa

Campiche, Roland (1991), “De la pertenencia a la identificación religiosa. El paradigma de la

individualización de la religión hoy en día”, en Religiones Latinoamericanas, núm. 1, México, enero-

junio, pp. 73-85.

------ (1999), “La autonomía como religión: la nueva era”, en Alteridades. Antropología de los

movimientos religiosos, México: UAM- Iztapalapa, Año 9, núm. 18, pp.19-38.

Carozi, Julia (1999), “La autonomía como religión: la nueva era”, en Alteridades. Antropología de los

movimientos religiosos, México: UAM- Iztapalapa, Año 9, núm. 18, pp.19-38.

Champion, Francoise (1995) "Persona religiosa fluctuante, eclecticismo y sincretismos" en Jean

Delumeau (dir). El hecho religioso. Enciclopedia de las grandes religiones. Madrid: Alianza Editorial

(pp.705-737).

------ y Danièle Hervieu-Léger (1990), De l’émotion en religion. Renouveaux et traditions. Paris:

Centurion.

Davis, Grace (1996) “Croire sans appartenir: le cas britanique”, en Grace Davis y Danièle Hervieu-

Léger (eds.) Identités religieuses en Europe, París: La découverte (pp. 175-194).

De la Torre, Renée (2006)“Circuitos mass mediados de la oferta neo esotérica: el new age y la neo

magia popular en Guadalajara”, en Revista Alteridades, UAM Iztapalapa, año 16, no. 32, pp. 27-39. 

------(2011) “Les rendez-vous manqués de l’anthropologie et du chamanisme” (Introducción del

dossier Religions amérindiennes et New Age) , en Archives de Sciences Sociales des Religions (enero-

marzo 2011), no. 153, 56 anné : pp. 145-158). Paris: éditions de L’école des Hautes études en

Sciences Sociales.

------(2012a) Religiosidades nómadas. Creencias y prácticas heterodoxas en Guadalajara, México :

CIESAS.

-----(2012b) La religiosidad popular “como “entre-medio” entre la religión institucional y la

espiritualidad individualizada” en revista Civitas, Río de Janeiro, Brasil, Vol. 12, N.3, oo 506-521. 

De la Torre, Renée y Cristina Gutiérrez Zúñiga (2012) “La diversidad de formas de creer y

practicar la religión”, en Renée de la Torre y Santiago Bastos (coords.) Jalisco Hoy. Miradas

Antropológicas del siglo XXI, Guadalajara, CIESAS, pp67-104.

------(2013) “New landscapes of religious diversity in Mexico based on demographic data 2010”,

en W. Swatos y G. Giordano (eds.), religion and the social order. Pluralism vol., Jr. Leiden: Brill (en

prensa).

De la Torre, R., C. Gutiérrez Zúñiga, M.E. Patiño, H.J. Suárez y G. Zalpa (2013) En qué creen los que sí

creen. Comparación de tres encuestas en México, México: Universidad Autónoma de Aguascalientes/

CIESAS/El Colegio de Jalisco (en prensa).

La Religiosidad Popular

Ponto Urbe, 12 | 2013

20



Díaz Salazar, Rafael (1994) "La religión vacía. Un análisis de la transición religiosa en Occidente",

en Salazar, Giner, y Velasco (eds.) Formas modernas de Religión, Madrid: Alianza Universidad

(71-116).

Durkheim, Émile (2000) Las formas elementales de la vida religiosa. México: Colofón.

-----(2012) “O problema religioso e a dualidade da naturaleza humana” en Debates do Ner , ano 13,

n., 22, pp. 27-61.

Eufrasio Jaramillo, María Monserrat (2006) “Los ángeles: creencias globales en contextos locales”,

tesis de Maestría, CIESAS Occidente, Guadalajara.

Fortuny, Patricia (coord.) (1999) Creyentes y creencias en Guadalajara. México: CIESAS/Concaculta/

INAH.

Frigerio, Alejandro (1995) “Secularización y nuevos movimientos religiosos”, en Boletín de

Lecturas Sociales y Económicas, Año 2, N° 7, Buenos Aires: UCA- FCSE. p 47. 

----- (1999) “Estableciendo puentes: articulación de significados y acomodación social en

movimientos religiosos en el Cono Sur”, en Alteridades, UAM Iztapalapa, núm. 9, pp. 5-18.

-----(2013) “Lógicas y límites de la apropiación new age: donde se detiene el sincretismo”, en

Renée de la Torre, Cristina Gutiérrez y Nahayaeilly Juárez-Huet (coords.) Variaciones y

apropiaciones Latinoamericanas del New Age, México: CIESAS/El Colegio de Jalisco.

Gallinier, Jacques y Antoinette Mollinié (2006) Les néo-indiens.lUne religión du IIIe millénaire, París:

Odil Jacob.

Gutiérrez Zúñiga, Cristina (1998), “Más allá de la pertenencia religiosa: católicos en la Era de

Acuario”, en Elio Masferrer Kan (comp.), Sectas o iglesias. Viejos o nuevos movimientos religiosos.

México: ALER y Plaza y Valdés, pp. 331-354.

------ (2008) “La danza neotradicional como oferta espiritual en la estantería exotérica new age”,

en Argyriadis, K., De la Torre, R., Gutiérrez C. y Aguilar Ros, A., Raíces en Movimiento. Prácticas

tradicionales en contextos translocales”, México: CIESAS/ElColJal/IRD7CEMCA/ITESO.

Heelas, Paul (1996), The New Age Movement, Londres: Blackwell. 

-------y Linda Woodhead (2005) The spiritual Revolution. Why religion is giving way to spirituality 

Blackwell, Oxford.

Hervieu-Léger, Danièle (1993), La religion pour mémoire. París: Cerf.

------ (1996), “Por una sociología de las nuevas formas de religiosidad: algunas cuestiones teóricas

previas”, en Gilberto Giménez (comp.) Identidades religiosas y sociales en México. México: IFAL/

UNAM, pp. 23-46.

------ (2004), El peregrino y el convertido. La religión en movimiento. México: Helénico.

------, y Françoise Champion (ed.) (1990), De l’émotion en religion. Renouveau et traditions. París:

Centurion. 

Inglehart, Ronald et al. (1990), World Values Survey 1981-1983. Computer File and Codebook. Ann Arbor:

Inter-University Consortium for Political and Social research.

Landowsky, Erick (1993), La sociedad figurada. Ensayos de sociosemiótica. México: Fondo de Cultura

Económica.

Luckmann, Thomas (1967) The invisible Religion: the problema of Religion in Modern Society. Nueva

York: Macmillan.

La Religiosidad Popular

Ponto Urbe, 12 | 2013

21



Magnani, José Guilherme (1999) “O Circuito Neo-esotérico na cidade de Sao Paulo”. María Julia

Carozzi (ed.). A Nova Era no MERCOSUR. Editora Vozes, pp. 27-46.

Mardones, José María (1994), Para comprender las nuevas formas de la religión. La reconfiguración

postcristiana de la religion. Navarra: Verbo Divino.

McGuire, Meredith (1987), Religion: the Social Context. Belmont: Wadsworth Publishing Company.

Parker, Cristian (1993) Otra lógica en América Latina. Religión popular y modernización capitalista.

Santiago de Chile: Fondo de Cultura Económica.

----(2001) “Las nuevas formas de la religión en la sociedad globalizada: un desafío a la

interpretación sociológica”, ponencia presentada en la 26 th Conference of the International Society

for the Sociology of Religion, Ixtapán de la Sal, México.

Pedrón-Colombani, Sylvie (2008), “El culto de Maximón en Guatemala: entre proceso de

reivindicación indígena y de reapropiación mestiza”, en Trace: Reacomodos religiosos (neo) indígenas

, núm. 54, México: CEMCA, pp. 31-44.

Rostas, Susanna y André Droogers (1995) “El uso popular de la religión popular en América

Latina: una introducción”, en revista Alteridades, México: UAM-Iztapalapa, No. 5 (9):81-91.

Sanchis, Pierre (2008) “Cultura brasileira e religião… passado e atualidade…” Cuadernos CERU,

série 2, volumen 19, Río de Janeiro, pp. 71-92.

Séguy, Jean (1989) Christianisme et société. Introduction à la sociologie de E. Troeltsch. París: Cerf.

Soares, Edio (2009) Le butinage religioux: practiques et practiquants au Brésil. Genève/París: Institut

des Hautes Etudes Internationales et du Dévelopment/Karthalá.

Valenzuela, José Manuel (coord.) (1992), Entre la magia y la historia. Tradiciones, mitos y leyendas de la

frontera. Tijuana: El Colegio de la Frontera Norte / Programa Cultural de las Fronteras.

Weber Weber, Max (1987), Ensayos de sociología de la religión. Madrid: Taurus.

Weiss, Raquel (2012) “O sagrado, a dualidade humana e a naturaleza social da religiao:

apresentacao as traducoes” en Debates do Ner, ano 13, N. 22: pp. 95-122. 

Zires, Margarita (2009) “Imaginarios religiosos y acción política en la APPO: el santo niño APPO y

la virgen de las Barrikadas, Revista de la Universidad Cristóbal Colón, Número Especial I: 131-169.

http://es.scribd.com/doc/73760068/Numero-Especial-Estudios-Culturales-41, consultado el 30 de

abril del 2013.

NOTAS

1. En  abril  de  2013  fui  invitada  por  José  Ghilherme  Magnani  a  dar  una  conferencia  en  la

Universidad  de  Sao  Paulo.  La  conferencia  se  basaba  en  un  artículo  titulado  “La  religiosidad

popular como “entre-medio” entre la religion institucional y la espiritualidad individualizada,

publicado  en  la  revistas  Civitas  (de  la  Torre  2012b).  No  obstante,  en  la  presentación  oral

improvisé diferentes situaciones a las descritas en el artículo y enfaticé y amplié la discusión con

los autores de manera diferente al artículo previamente publicado. José Ghuillerme me invitó

entonces a publicar lo que había presentado de manera oral. Por esta razón en este artículo el

lector encontrará algunas coincidencias con el anterior artículo, pero en una version que amplía

la discussion teórica, introduce algunos casos distintos, y refuerza el argumento en la unidad de

análisis de la religiosidad popular. Agradezco a Magnani esta oportunidad que me ayudó a afinar

y reforzar los argumentos.

La Religiosidad Popular

Ponto Urbe, 12 | 2013

22

http://es.scribd.com/doc/73760068/Numero-Especial-Estudios-Culturales-41


2. Los resultados de la investigación sobre religiosidades heterodoxas, no institucionales, fueron

publicados en De la Torre 2012a. En este libro se desarrollan con mayor profundidad y amplitud

las referencias etnográficas y las discusiones teóricas aquí desarrolladas.

3. Los “no lugares” se refieren a los espacios anónimos generados por la sobremodernidad, es

decir,  por  las  transformaciones  aceleradas  que  están  experimentado  el  tiempo  vivido  como

acontecimiento,  el  espacio  mundo  achicado  por  las  tecnologías  comunicativas  y  el

hiperindividualismo.  En  concreto  los  no  lugares  son  las  instalaciones  necesarias  para  la

circulación  acelerada  de  personas  y  bienes  (como  pueden  ser  las  carreteras,  aeropuertos,

telecomunicaciones,  transportes,  etcétera).  No  están  diseñados  para  generar  identidad  ni

memoria,  sino  para  eficientar  los  tránsitos  generando  relaciones  anónimas,  transitorias  e

instántaneas (Augé 1993).

4. El número 22 de la Revista Debates do Ner, reúne los textos sobre el debate que suscitó la obra

Las formas elementales del hecho religioso en 1912 con filósofos franceses. Su obra al desarrollar la

propuesta  de  religiosidad  abarcativa  a  diferentes  prácticas  religiosas  provocó  enérgicas

reacciones  entre  filósofos,  como es  el  caso  del  Sr.  Lachelier,  que  vieron en su  propuesta  de

religiosidad una afrenta para la religión cristiana, argumentando que por religión no se podían

entender  prácticas  religiosas  o  creencias particulares  refiriéndose  a  los  ritos  de  los  grupos

primitivos, pues, argumentaba que solo en las iglesias cristianas (católica y protestante) existía

“un estado del alma que no depende de ningún agrupamiento, que no procede de ninguna acción

de la sociedad sobre el individuo” (Durkheim 2012: 60)

5. Los datos a analizar se basan en La Encuesta sobre pertenencia, prácticas y creencias religiosas

2006,  que  consistió  en  la  réplica  de  la  cédula  de  1996  (Véase  Fortuny  1999),  sumando otros

reactivos adicionales diseñados por Renée de la Torre y Cristina Gutiérrez Zúñiga. Fue aplicada

por  el  Instituto  de  Mercadotecnia  Opinión  (IMO)  utilizando  un  submuestreo  probabilístico

aleatorio estratificado en entrevista domiciliaria cara a cara, garantizando anonimato, en 400

casos del Área Metropolitana de Guadalajara (municipios de Guadalajara, Tonalá, Tlaquepaque y

Zapopan)  y  198  en  poblaciones  rurales  de  los  municipios  de  Acatlán,  Juanacatlán,  El  Salto,

Tlajomulco y Villa Corona. (Véase de la Torre y Gutiérrez Zúñiga 2012).

6. Karma “es una creencia central del budismo, el hinduismo, el ayyavazhi y el jainismo. En el

idioma pali se dice kamma y en birmano 'kan'. Generalmente el karma se interpreta como una

"ley" cósmica de retribución, o de causa y efecto. Es el conjunto de energías potenciales que

residen en las profundidades de la vida y que se manifiestan en el futuro. Un mal karma, es

resultado de malas causas que conducen al individuo a atravesar repetidamente una situación

que provoca sufrimiento. Tomado del sitio http://es.wikipedia.org/wiki/Karma, consultado el 27

de abril del 2007.

7. Como lo demostró José Ghillerme Magnani, en su estudio sobre ofertas esotéricas en la ciudad

de  Sao  Paulo,  los  trayectos  crean  el  espacio  practicado  generando  circuitos,  debido  a  una

simbiosis entre oferta y consumo esotérico, por tanto los bricolajes religiosos se conforman a

partir de los recorridos por los circuitos donde se ofertan distintos elementos que conforman la

oferta neoesotérica. Es con estos bienes disponibles y limiados, que los individuos generan sus

propios menús de creencias y experiencias religiosas (Magnani 1999).

8. Retomo la metáfora de polinización de Edio Soaeres (2009), pero a diferencia de este autor que

la  implementó  para  entender  los  efectos  del  transito  o  movilidad  religiosa  entre  los  fieles

pentecostales  que  practican  un  cristianismo  multidenominacional.  Su  propuesta  destaca  la

perspectiva de los actores y no de la institución. Los polinizadores son actores itinerantes, pero a

la vez son agentes de cambio institucional. Esta metáfora, la amplío y la incorporó al papel de los

buscadores  espirituales  en  la  hibridación  y  translocalización  de  las  religiosidades

contemporáneas, pues los buscadores no solo generan menús individuales eclécticos, sino que en

su andar y practicar se convierten en agentes que amplían relaciones sociales entre circuitos

practicados,  viajan  con  lo  aprendido  y  lo  practican  en  otros  contextos  contribuyendo  a

La Religiosidad Popular

Ponto Urbe, 12 | 2013

23

http://es.wikipedia.org/wiki/Budismo
http://es.wikipedia.org/wiki/Hinduismo
http://es.wikipedia.org/wiki/Ayyavazhi
http://es.wikipedia.org/wiki/Jainismo
http://es.wikipedia.org/wiki/Pali
http://es.wikipedia.org/wiki/Idioma_birmano
http://es.wikipedia.org/w/index.php?title=C%C3%B3smica&action=edit
http://es.wikipedia.org/wiki/Karma


translocalizar las prácticas religiosas modificando sus contextos históricos y culturales; tienen

también agencia en la producción de combinaciones con elementos tomados de las diferentes

tradiciones, que constantemente generan la renovación e hibridación de contenidos y estilos en

las maneras de practicar las tradiciones religiosas (de la Torre 2011).

RESÚMENES

En  este  artículo  la  autora  revisa  y  pone  en  discusión  dos  paradigmas  en  la  sociología

contemporánea de la religión que continuamente aparecen como opuestos e irreconciliables: la

propuesta teórica de campo religioso de Pierre Bordieu que pondera los límites institucionales y

la  propuesta  religiosidades  paralelas  y  creencias  difuminadas  de  Hervieu-Leger  que

frecuentemente parecían profetizar la crisis de las formas tradicionales de compromiso con lo

sagrado y perdían de  vista los procesos de autentificación de las creencias. Tras una revisión

etnográfica de situaciones actuales sobre los modos de creer y practicar las creencias religiosas,

busca  demostrar  que  la  religiosidad  popular  no  es  un  estuche  vacío,  sino  un  espacio

multipracticado,  es  decir  un espacio  de encrucijada entre  lo  nuevo y  lo  tradicional,  entre  lo

subjetivo y lo institucional, donde constantemente interactúan los soportes tradicionales de la

religiosidad popular con los nuevos contenidos y las nuevas formas de practicar las creencias.. La

autora  argumenta  que el  estudio  de  la  religiosidad popular,  conferido al  estudio  del  sentido

práctico de la religión, permitirá atender la complejidad de la transversalidad entre las nuevas

creencias subjetivizadas y los anclajes tradicionales,  como procesos en constante redefinición

simbólica y funcional.

ÍNDICE

Palabras claves: religiosidad popular, campo religioso, modernidad y formas tradicionales

AUTOR

RENÉE DE LA TORRE

Profesora-Investigadora del Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología

Social (CIESAS) de Occidente, en Guadalajara, México. Es miembro del SNI nivel III y de la

Academia Nacional de la Ciencia.

La Religiosidad Popular

Ponto Urbe, 12 | 2013

24


	La Religiosidad Popular
	Introducción
	1) El debate entre religión institucional y espiritualidad individualizada
	2) Ni religión ni espiritualidad: religiosidad
	3) La religiosidad popular en América Latina: lugar de encrucijada cultural
	4) Ni creyentes sin iglesia, ni iglesias sin creyentes: católicos a mi manera
	5) No todos los menús son iguales: gramáticas de la distinción que brindan luz para sortear la nebulosa
	6) Los santos: figuras que condensan tramas de memoria, identidad y significación
	Reflexiones finales


