Ponto Urbe

PONTOUrbe e ista do nucleo de antropologia urbana da USP

122013
Ponto Urbe 12

La Religiosidad Popular

Encrucijada de las nuevas formas de la religiosidad contemporénea y la
tradicién (el caso de México)

Renée de la Torre

OpenEdition

Edicién electronica

URL: http://journals.openedition.org/pontourbe/581
DOI: 10.4000/pontourbe.581

ISSN: 1981-3341

Editor
Ndcleo de Antropologia Urbana da Universidade de S&o Paulo

Referencia electrénica

Renée de la Torre, « La Religiosidad Popular », Ponto Urbe [En linea), 12 | 2013, Publicado el 31 julio
2013, consultado el 21 diciembre 2020. URL : http://journals.openedition.org/pontourbe/581 ; DOI :
https://doi.org/10.4000/pontourbe.581

Este documento fue generado automaticamente el 21 diciembre 2020.

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.


http://journals.openedition.org
http://journals.openedition.org
http://journals.openedition.org/pontourbe/581
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2

La Religiosidad Popular

La Religiosidad Popular

Encrucijada de las nuevas formas de la religiosidad contemporanea y la
tradicién (el caso de México)

Renée de la Torre

Introduccion

Este ensayo desarrolla una revisién conceptual-metodolégica entre dos paradigmas
tedricos vigentes en la sociologia de la religién: uno que parte de una definicién
sustantiva e exclusiva basada en la idea de la religién constrefiida a las religiones, en la
cual debido a su impronta destaco el concepto de campo religioso desarrollado por Pierre
Bourdieu en 1971; y una concepcién funcionalista e inclusiva de la religiosidad que pone
su énfasis en los procesos de desinstitucionalizacién e individuacién de las creencias,
representada primordialmente por la propuesta tedrica de Daniéle Hervieu-Léger 2004. !

Ambas propuestas constituyen dos paradigmas en la sociologia contempordnea de la
religién que continuamente aparecen como opuestos e irreconciliables. A u vez tienen
impacto en la eleccién de lo estudiado, la primera pone su atencién en las instituciones
religiosas y la segunda atiende a individuos y sus ments creyentes. A partir de los
hallazgos generados por mi experiencia de investigacién en México sobre lo que
inicialmente llamé de manera vaga “las nuevas formas de la religiosidad contemporanea”
(tomando este término de José Maria Mardones 2004), considero necesario hacer un
ejercicio complementario entre ambas teorfas, y encontrar una tercera via, que nos
permita una mejor comprension del fenémeno: el estudio de las précticas religiosas,
enmarcados en el espacio umbral de la religiosidad popular. Primero estableceré un
didlogo entre ambas propuestas tedricas, posteriormente plantearé los aspectos que
encuentro problemdticos, para finalmente proponer una teoria proclive a una mirada
basada en la concepcién del entre-medio la institucién y la religiosidad individualizadas,
en la que destacé el valor heuristico de estudiar los cambios mediante su interaccién con
las tradiciones practicadas en el espacio de la religiosidad popular.

Ponto Urbe, 122013



La Religiosidad Popular

1) El debate entre religion institucional y espiritualidad
individualizada

Los sociolégos de los paises europeos y norteamericanos se debaten actualmente entre
dos posturas paradigmdticas: en primer lugar, estdn los estudios que atienden la
produccién de lo religoso delimitada al estudio de las iglesias y las instituciones
especializadas. Los modelos exclusivistas, que delimitan lo religioso a las religiones,
descansan en las teorias que basadas en una definicién sustantiva de lo religioso, y
excluyen de la categoria de religiosas a aquellas manifestaciones que operan fuera de las
orientaciones de estructuras propiamente religiosas, como son las iglesias. Son aquellas
que "definen lo que la religién es" (Mc Guire 1987:6). En estos modelos existe una fuerte
distincién entre las estructuras seculares y las estructuras religiosas, producto de
construir sus categorias sobre la base del contexto histérico cultural propio de las
instituciones religiosas que relatan. El problema de ellas es que constrifien su definicién a
lo que es considerado como religién en un lugar y en un tiempo especifico, y no permiten
acceder a los cambios de la propia naturaleza de lo religioso.

En segundo lugar encontramos las perspectivas inclusivistas y funcionales buscan
descubrir las nuevas formas que adopta lo sagrado —y por ende lo religioso— en la
sociedad secular. Esta perspectiva introduce el desafio de explicar socioldgicamente el
surgimiento de los Nuevos Movimientos Religiosos; los sincretismos modernos de la
creencia; los fenémenos de sacralizacién secular: deportiva, musical y cientifica; la
presencia de fundamentalismos religiosos; las religiosidades civiles, los movimientos de
renovacién dentro de las religiones tradicionales, etc. El problema que yo encuentro es
que en sus desarrollos conceptuales observan estas practicas como si fueran paralelas o
alternas a las religiones institucionales y a las précticas tradicionales.

a) Aportes y limites de las teorias exclusivistas sustantivas

En relacién con las teorfa exclusivistas/sustantivas resalta la propuesta tedrica de Pierre
Bourdieu, quien desarrolld el concepto de campo religoso, estableciendo que la
modernidad, basada en una racionalidad instrumental, impacté en la especializacién,
separacién y competitividad de esferas sociales con capitales simbdélicos especificos que
diferenciaban a una esfera de otra, estableciendo también tensiones y competitividad por
la imposicién o regulacién de dichos saberes especificos al resto de la sociedad. En estos
términos, la sociedad moderna descentrd el papel de la religién en la sociedad, y a partir
de los procesos de secularizacién, y en especifico de laicizacién, la religién dejé de
impregnar desde el centro al conjunto de la sociedad moderna, convirtiéndose en una
esfera entre otras que tenia que competir con la economia, la politica, la ciencia y el arte.
A su vez el concepto de campo religoso de Pierre Bourdieu plantea que esta
especializacién contribuyé también al reforzamiento del monopolio de los saberes
especializados al interior de cada campo, mediante una burocratizacién de sus agentes
especializados. En el caso del campo religioso, Bourdieu define el saber especializado de lo
religoso como “los secretos de salvacién y sanacién”, cuyo acceso estd restringido al
cuerpo de sacerdotes, que gozan del reconocimiento y la legitimidad social para ser los
detentores exclusivos de los saberes de salvacién y la salud de las almas; en
contraposicién, opera el despojo objetivo de los laicos a dicho capital, cuya desposesién

Ponto Urbe, 122013



La Religiosidad Popular

cuenta también con el consenso y legitimidad de los actores presentes en el campo. Este
proceso de posesién/desposesidn tiene su eficacia simbdlica en el principio de ordenacién
sagrado/profano (Bourdieu 1971).

En este terreno se desarrollan los estudios sobre diversidad religiosa o sobre el papel de
las religiones en las esferas publicas, teniendo en cuenta lo religioso como aquellos
contenidos que provienen de las instituciones especializadas en su gestién es decir las
religiones, denominaciones o iglesias. Esta Optica tiene impacto en que tanto la
descripcién y el andlisis de lo religoso se acota al estudio de la produccién de formas y
contenidos enmarcados en los contornos de las intituciones, con fronteras especificas y
con formas de organizacién altamente burocratizadas, especializadas y auténomas. Este
modelo circunscribi el estudio del fenémeno religioso al estudio de las religiones, de sus
formas especializadas de gestién y de la competencia de ellas con otras instituciones y
entre sus campos o ambitos especializados. Diversos estudios latinoamericanos estuvieron
influidos por los modelos tedricos de la sociologia de Pierre Bourdieu y su concepto de
campo religioso.

b) Alcances y limites de las teorias funcionales/inclusivas

Por otro lado, la concepcién posmoderna o de la modernidad tardia, supone la
fragmentacién del sentido de la modernidad, lo cual lleva a plantear teorias funcionales/
inclusivas que atienden las tendencias que desregularizan el campo religioso: la
desinsitucionalizacién y la individualizacién. Hoy, se dice que las iglesias han perdido el
monopolio de las cosmovisiones. Se pone en tela de juicio la utilidad de estudiarlas, y se
hace un llamado a analizar los procesos a partir de los cuales se estdn reconfigurando las
creencias religiosas (Hervieu-Léger 1996). Esta corriente ha conquistado un importante
lugar en los estudios actuales sobre lo religioso, atendido como creencias
contempordaneas, mas alld de la produccién de las religiones:

“...Si se emprende el camino de la exploracién de las creencias contemporaneas,

pronto se debera admitir que lo religioso no se define unicamente por su objetos

sociales (“las religiones”) en las que éste se manifiesta de manera compacta y

concentrada. Lo religioso es una dimensién transversal del fenémeno humano, que

opera, de manera activa o latente, explicita o implicita, en todo el espesor de la

realidad social, cultural y psicoldgica, segiin modalidades propias a cada una de la

civilizaciones en el seno de las cuales uno se esfuerza por identificar su presencia”

(Hervieu-Léger, 2004, p. 17-18).
La autora invita a abandonar una sociologia intensiva de los grupos religosos, para
aventurarse hacia una socialogia extensiva de las formas de creer. Se sugiere con ello que
la religién ha salido de las instituciones, dice que ha sufrido un estallido mediante el cual
las grandes doctrinas y religiones tradicionales se han desmoronado, y que hoy las
migajas de creencias son recolocadas por los individuos en menus religiosos individuales.
En esta misma linea, algunos socilogos, plantean que la espiritualidad, la moral, y las
creencias estdn abandonando a las instituciones y las estdn vaciando. Esta idea se
encuentra en consonancia con el sociélogo Max Weber quien planteaba que la mentalidad
racional instrumental habia dejado vacio de espiritu al estuche de la religién, el cual se
convertiria en una jaula de hierro vacia de trascendencia, aunque afiadia “quien sabe si
definitivamente” (Weber 1995: 259). Diferentes encuestas sobre religién en Europa han
corroborado el indiferentismo religioso (Mardones 2003), al cual incluso también llaman
poscristianismo, mediante indicadores que demuestran la baja de compromiso e interés
por los asuntos religiosos. A esta realidad se le suma lo registrado en los comportamientos

Ponto Urbe, 122013



La Religiosidad Popular

religiosos de los europeos como un “vaciamiento” de las formas y contenedores
tradicionales e institucionales de la religién (Diaz Salazar 1993). En Inglaterra, Grace
Davis, define esta situacién como “believers without belonging” (traducida al espafiol como
creyentes sin iglesia) (Davis, 1996). En cambio Hervieu-Léger (2004), plantea que los datos
sobre los franceses apuntan a una recomposicién, que tiene como sello la
desinstitucionalizacién y la individuacién de las creencias.

La religosidad contempordnea para Hervieu- Leger se estd recomponiendo en un proceso
en que en la medida en que se va desinstitucionalizando (sale de las religiones histéricas y
se autonomiza de sus formas de control y de gestién sobre los accesos de las experiencias
sagadas y de las creencias trascenentes), se va recomponiendo de una forma
individualizada (una religiosidad que se recompone contantemente al estilo “hégalo usted
mismo”). Esta teorfa comparte la hupotesis central de Luckman (1967) sobre la
religiosidad invisibles que planteé que la secularizacién no estaba afectando en la
disminucién o la desaparicién de la religién en el mundo moderno, sino que estaba
transformando la naturaleza y la localizacién de lo religioso. Lo religioso —desde esta
perspectiva— se desintitucionaliza y se privatiza. Si antes la religién fue monopolizada
por las iglesias cristianas, en el momento actual ya no son las unicas productoras y
administradoras de los universos sagrados, es decir no gozan del monopolio descrito por
Bourdieu. En este sentido, las iglesias, y en particular las religiones histéricas, pasan a ser
una institucién mds entre otras, que ya no compiten con otras iglesias, sino también con
una diversidad de modelos de produccién de trascendencias, creencias, valores morales y
producciones de la divisién social de la distincién sagrado-profano.

El punto que quisiera revisar es el énfasis puesto por la autora en que los individuos son
capaces de recomponer de manera libre su propios menus de religiosidad a la carta,
tomando prestados “retazos” provenientes de diferentes marcos tradicionales y de las
religiones histdricas existentes (Hervieu-Léger 1996). Afios después, matizar el cardcter
individual, planteando que aun “los remiendos se diferencian segin clases, los medios
sociales, los sexos, la generaciones” (Hervieu-Léger, 2004: 49). Aun asi, creo que es cierto
que las religiones pierden normatividad y obligatoriedad y ganas rangos de libertad sobre
la seleccién de sus marcos creyentes, lo cual fue denominado por Berger como
secularizacién subjetiva (Berger 1981), en lo que no concuerdo con su propuesta es en la
desatencién del aspecto social que pasa por las formas tradicionales de “estar juntos”, de
las mediaciones que las industrias culturales estdn ejerciendo (turismo, comunicacién,
marketing) que también juegan un importante rol en la recomposicién de las maneras de
creer y practicar la religién.

Por otro lado, concuerdo con el sefialamiento sobre la limitante del modelo de campo
religioso de Bourdieu de que no permite aprehender la diseminacién de lo religioso en las
précticas de seculares de la sociedad contempordnea (Séguy 1989: 178 y Hervieu-Léger
1993: 96). He constado que lo religioso no es sélo lo que se produce en las religiones, y que
éstas efectivamente estdn experimentando recomposiciones relativas a los efectos de
desregularizacién del control y gestién sobre el universo religioso.

De hecho, durante diez afios, yo no tuve que dirigirme al campo de estudio, como era la
tradicién antropoldgica, sino debido a esta dispersién y multilocacién, el campo de
estudio constantemente me interpelaba, pero sobre todo cuando yo estaba en vacaciones.?
Mi afdn por registrar esas manifestaciones religiosas, me llevé a constatar que en la
actualidad lo religioso se practica constantemente fuera de las iglesias, en lugares de
transito continuo, algunos cargados de memoria e historia (como son los mercados

Ponto Urbe, 122013



La Religiosidad Popular

populares, los atrios de los templos y rutas de peregrinaje y la plazas ptiblicas o zdcalos) o
en espacios de trdnsito, o como los defini6 Marc Augé “no lugares™ (las calles y
carreteras, aeropuertos y estaciones de metro). Pero también asociados con practicas de
desterritorializacién que frecuentemente demandan la creacién de nuevos anclajes
simbdlicos para territorializar las identidades y colonizar los medios: rutas de emigracién,
zonas fronterizas, comercios ambulantes, espacios de anonimato, territorios de violencia.

No obstante, aunque es un hecho que las religiosidades continuamente se practican fuera
de los templos, y que no son dirigidas por agentes especializados en las religiones, esta
idea inclusivista tiene como principal limitacién que nos hace perder de vista las
limitantes sefialadas por Talal Assad (1993) ;cémo se autoriza lo religioso? jcédmo se
define lo religioso? ;cudles son entonces los procesos de autentificacién? ;Cémo se van
redefiniendo las competencias legitimas para practicar, relacionarse y atribuir eficacia
simbdlica a las practicas religiosas? ;qué papel siguen teniendo las religiones histéricas y
las tradiciones populares, conocidas como religiosidad popular, en la definicién y
autorizacion de lo que es y no es religioso?

La desinstiucionalizacién de nueva cuenta nos debe exigir a atender procesos de
negociacién por la autorizacién entre las tendencias institucionales todavia existentes y
vigentes y las nuevas alternativas desinstitucionalizadas de la religiosidad. La emergencia
de una religiosidad no eclesidstica crea una nueva competencia al interior de las agencias
eclesiasticas, e incluso las atraviesa y reformula desde afuera hacia adentro (esto es
transversalmente), y de manera muy frecuente ello sucede en espacios umbrales, como lo
es la religiosidad popular, que no es ni institucional ni individual, sino social comunitario.
Por ello nos demanda atender la manera en que se van autentificando y reconociendo las
competencias legitimas relacionadas con los espacios, los agentes, los simbolos, los
valores, los procesos subjetivos de lo que debe ser reconocido como religioso, mas que a
tendencias unilaterales y fijas ;Acaso esta emigracién de lo sagrado se da de manera libre
a «tabla rasa»? ;No habra resistencias y fronteras? ;Este fenémeno de emigracién de
significados no producira tensiones, conflictos y resistencias institucionales?

Esta propuesta desea resaltar la necesidad de situar el andlisis en la tensién entre
dindmicas cognitivas de la sociedad (imaginarios, representaciones, ideas y creencias) y
las estructuras de poder propias de las instituciones y de los campos especializados,
conceptualizados por el modelo tedrico de Bourdieu, pero dejando de atender lo religioso
exclusivamente en los esfuerzos por mantener la ortodoxia y expulsar a los herejes, y mas
bien analizando los umbrales del poder del dominio de campo, donde los intentos de
imponer la categoria de la herejia no han logrado sofocar ni reducir la vitalidad practica
de la heterodoxia.

2) Ni religion ni espiritualidad: religiosidad

El término religién estd mds cargado hacia una definicién sustantiva del fenémeno
religioso. Sus definiciones constrifien el fenémeno a realidades histéricamente
objetivadas, e incluso institucionalizadas en religiones particulares. Por su parte, el
término espiritualidad, que es muy bien acogido por los “buscadores de la nueva era”
remite al polo de la individuacién de la creencia.

Opto entonces por retomar como punto de arranque la definicién de religiosidad de Emile
Durkheim, quien definié lo religioso como las pricticas y vivencias relacionadas con un

Ponto Urbe, 122013



20

La Religiosidad Popular

principio de dualidad simbélica, a la vez socialmente construida e individualmente
experimentada, que distingue, separa y diferencia las cosas sagradas de la profanas
(Durkheim 2000). Para Durkheim la religiosidad es el reconocimiento, la experimentacién
e incluso la eficacia simbdlica: que en conjunto expresan fuerzas con poder
extraordinario que, subraya, se construyen en acciones colectivas, son “producto de la
vida del grupo” (Durkheim 1914 2012). En un articulo poco difundido, Durkheim aborda
con mayor profundidad la dualidad entre lo social y lo individual:

“Mesmo sendo nossas, esas representacoes falam a nés com outro tom, com uma

inflexao diferente que o restante de nossos estados de consciencia : elas nos

ordenam, impoem-nos respeito, nao nos sentimos em pé de igualdade em relacao a

ela. Asim percebemos que elas representam em nds algo que nos é superior

(Durkheim 1914: 214, citado en Raquel Weiss 2012). *
El término de religiosidad lo adoptamos por ser un concepto umbral, no dicotémico (cfr.
Landowsky 1993), entre experiencia espiritual y religién. Preferimos el concepto de
religiosidad porque permite atender los espacios intermedios entre diferentes zonas de
influencia entre lo individual y lo institucional, entre lo nuevo y lo tradicional, conocido
en México como religiosidad popular, entre los sincretismos coloniales y los hibiridismos
poscoloniales. En contraste con el término de espiritualidad, que alude exclusivamente a
la individualizacién de la experiencia religiosa, religiosidad nos permite rastrear sus
soportes y o reanclajes simbdlicos colectivos, sin desatender los efectos de su
subjetivacién. Continuando con la aportacién de Bourdieu, religién remite a la estructura-
instituida, mientras que religiosidad remite al proceso de lo estructurable-estructurante,
es decir al proceso de lo instituyente. Por otro lado, en correspondencia con la religién,
religiosidad nos permite distanciarnos de su caracter normativo, y comprender tanto la
busqueda incesante de experiencias sagradas y trascendentales que, retomando a Peter
Berger (1981) conectan la realidad interior (nomos) con la realidad trascendente
(cosmos), pero que se construyen y experimenta dentro de contextos de ritualizacién
social, donde no necesariamente se juega la ortodoxia-herejia, sino que, como planteaba
Aranguren es practicada por individuos “heterodoxos” que entran y salen de las
instituciones, o que se encuentran en sus umbrales, pero que no renuncian a ellas, ni son
llamados herejes, sino que mas bien construyen formas dindmicas de estar en los limites,
e incluso de entrar y salir de la institucién (Aranguren 1994).

Ademas consideramos que el concepto de religiosidad, a diferencia de espiritualidad, nos
permite analizar las continuidades con la tradicién, con los llamados “linajes creyentes”
propuestos por Hervieu-Léger. Es ahf, en una interaccién dual (que no dicotémica) donde
colocaremos nuestra mirada: en los procesos rituales donde se dan las rupturas con la
continuidad, o en imaginarios creyentes donde la continuidad reteje las rupturas.

La propuesta que desarrollaré entonces es situar el estudio en un espacio entre-medio la
tradicién-las nuevas formas de la religiosas, pero no es un espacio disefiado a manera de
laboratorio, sino porque es el lugar donde se practica de manera simultidnea la
dominacidn, la resistencia y la transformacién. La religiosidad popular, entonces es vista
como una realidad entre-medio (in-between, propuesto por el antropSlogo Bahbha) que
aunque practica la dualidad, amenaza la divisién binaria. Su valor heuristico reside en
atender las articulaciones entre las diferencias culturales, ya que es ahi donde se estan re-
elaborando las estrategias de identidad [selfhood] personal o comunitaria (Bhabha
2010:14).

Ponto Urbe, 122013



21

22

23

La Religiosidad Popular

3) Lareligiosidad popular en América Latina: lugar de
encrucijada cultural

Un rasgo caracteristico de América Latina es la religiosidad popular. Cristian Parker
(1993) lo destacé como el fermento histdrico de la cultura en América Latina. Debido al
peso que el catolicismo tiene en este subcontinente, la mayoria de las veces religiosidad
popular es sinénimo del catolicismo popular (aunque no es exclusivo de esta religién), la
consideraremos mas bien una expresion de la dindmica del sincretismo, que dio origen el
choque cultural entre el catolicismo, introducido por los conquistadores con las
cosmologias nativas (indigenas) y posteriormente con las religiones de origen africano
que llegaron con el esclavismo negro. La religiosidad popular es entonces una religiosidad
sincrética, y opera, como lo sugiere Pierre Sanchis, no como resultado de la yuxtaposicién
entre diversas culturas, sino sobre todo como matriz generativa de sintesis entre marcos
de creencias diversas, la cual describe de la siguiente manera:

Una fe en forma de religién. Y es por eso que, cuando se implanta en un espacio

dominado por anteriores instituciones religiosas, ella tiende a operar por medio de

transmutaciones de lo que parece posible asimilar y resemantizar en su propia

sintesis. Su auto-concepcidén como una “totalidad”, “la catdlica”, lo predispone a esa

estrategia, pues ella tiene mds vocacién para fagocitar que para excluir (Sanchis

2008:82).
Quizé este rasgo ayude a entender que en la religiosidad popular es donde aun en la
actualidad se genera la mixtura entre varios sistemas religiosos: las cosmovisiones
indigenas familiarizadas con la magia, el curanderismo, el animismo y el “paganismo”, el
catolicismo articulador de la devocién a los santos y virgenes, el milagro y el ritualismo,
pero también la espiritualidad nueva era y la neoesoteria. Aunque éstas dos, son también
matrices de sentido que retoman retazos de tradiciones exotizadas (desde oriente hasta
occidente, desde la Patagonia hasta el Tibet) y que son un signo de la religiosidad propia
de la era de la globalizacién cultural, pues tienden a universalizar las religiones
histdricas, y a generar novedosos hibridismos en contacto con las tradiciones esotéricas,
con los nativismos exéticos, y con creencias seudocientificas, gestando nuevas narrativas
y dotando a las practicas populares de novedosas eficacias simbdlicas, por lo general
dentro de una visién terapéutica o magica. Estos hibridos entre lo nativo o popular y lo
new age y lo esotérico genera novedosas y creativas versiones latinoamericanas, como son
el reiki chaménico, o danzas armonizadoras, o danzas aztecas practicadas “como yoga en
movimiento” o como “reiki a la Madre Tierra” practicada por los seguidores de la
neomexicanidad para despertar la conciencia y los chakras de la madre tierra, umbanda
esotérico, por citar apenas algunos.

La religiosidad popular, entonces, sera analizada como eje de tensién de la inculturacién,
pues si se mantiene vigente es por el dinamismo permanente entre la asimilacién y el
rechazo a la modernidad, entre la resistencia cultural de las tradiciones y su respuesta, no
sélo adaptativa, sino también performativa para encarar y generar vias alternativas ser y
estar en la modernizacién contemporanea. Hace algunos afios Rostas Y Droogers
sefialaron que en la religiosidad popular se negocian permanentemente los procesos de
redefinicién y reinterpretacién del sentido practico de la religidn; se confrontan las
relaciones de dominacidn, de resistencia, pero también admite la innovacién creativa e
incluso la trasgresién de su propio sistema, generando distintas tramas de relaciones de

Ponto Urbe, 122013



24

25

26

La Religiosidad Popular

poder entre la iglesia oficial y los creyentes, como entre las relaciones de clase y la
colonialidad. La religiosidad popular se rige por el saber practico y por la eficacia
simbdlica, y no por la erudicién, el dogma, la doctrina o la coherencias ideoldgica, ante
bien:

Los usuarios de religiones (populares) estdn poco preocupados por el origen de sus

creencias y practicas y si en cambio, por la eficacia de su versién de la religién. Ellos

se apropian de simbolos y los aplican o los reinterpretan en situaciones particulares

con el fin de ayudarse a si mismos (a resolver sus situaciones financieras o a curarse

da alguna enfermedad). Los usuarios de la religién popular no tienen escrupulos

acerca de mezclar e incorporar elementos a fin de satisfacer sus necesidades,

independientemente de que ellas sean espirituales o materiales (Rostas y Droogers

1995:87).
A continuacién expondré algunos casos que muestran que los rituales de religiosidad
popular (sean éstos aceptados, tolerados o rechazados por la institucién catdlica) lejos de
ser suplantados por los nuevos contenidos y formas de la religiosidad nueva era o de la
neo esoteria estdn siendo practicados de manera densa, y que lo nuevo recurre a ellos
constantemente en bisqueda de anclajes y de legitimacién. Tampoco apreciamos que lo
nuevo esté desplazando lo tradicional, y menos que sus contenidos salgan vaciando las
formas simbdlicas y rituales de las tradiciones populares, mas bien funcionan como
encrucijada simbdlica: lugar donde se entrecruzan distintas matrices de sentido, distintos
sistema y tradiciones religiosas, distintos ments creyentes, distintas tramas de poder,
distintas ideologias. En la encrucijada también se redefinen y se somatizan los sentidos.
En la encrucijada los menus individuales se socializan y legitiman, mientras que la
tradicién se renueva y transforma. En la encrucijada el individuo participa de lo social, y
entra y se sale de la institucién de manera continda, transversalizandola.

A continuacién presentaré tres casos que nos permiten constatar la manera en que la
religiosidad popular estd siendo transversalizada por las nuevas formas de la religiosidad
contempordnea, en las que ponderaremos aquellas que provienen de una matriz de
sensibilidad Nueva Era, pero no exclusivamente.

4) Ni creyentes sin iglesia, ni iglesias sin creyentes:
catélicos a mi manera

En términos tedricos, el estudio nos conduce a reflexionar sobre las caracteristicas de la
experiencia religiosa en México que no es la misma que aquella sucedida en otras
latitudes, particularmente en los paises centrales (Estados Unidos y Europa). Si bien en el
pais, los resultados de encuestas creencias, valores y practicas nos indican que se observa
con relativa claridad la tendencia a la subjetivacidn, la desinstitucionalizacién y la
individuacién , la modalidad especifica local no se traduce en la construccién de
religiosidades individuales, sino en la continuidad de ciertos elementos de mediacién
colectiva de larga duracién. Acaso el abandono de la obligatoriedad de la norma religiosa
derivada del fortalecimiento de la autonomia de las esferas social y politica, y ain més el
abandono de la pretensién de verdad objetiva de las cosmovisiones religiosas que, de
acuerdo con Berger, conduce a la radical subjetivacién de la creencia religiosa en la
modernidad, no se traduce en una automadtica individuacién sino en un nuevo horizonte
en donde emergen mds visiblemente atin otros dispositivos (rituales, simbdlicos y
espaciales) de recreacién del sentido y de experiencia comunitaria que han operado
histéricamente en relativa tensién y autonomia con la institucién eclesial, como es el

Ponto Urbe, 122013



27

28

29

La Religiosidad Popular

dmbito de la religiosidad popular. Daniélle Hervieu-Léger (1999, 1993) hablaba de una
modernidad religiosa cuya tendencia era el estallido de las creencias, que salian de las
iglesias, de sus templos, de sus simbolos y sus dogmas.

A diferencia de lo que sucede en Europa, en México las encuestas sobre religién indican
que los templos siendo importante espacio de prictica religiosa. Por ejemplo, segun los
datos de la Encuesta Mundial de Valores (World Values Survey) de 1990 México destaca por
su alto grado de religiosidad (74.3% se define como “muy religiosos”), de hecho ocupa el
segundo lugar mundial en el ranking de pais mas religioso (solo debajo de Estados
Unidos), también ocupa un lugar destacado su alto nivel de asistencia semanal a la iglesia
(53.8%) y encabeza la lista de 22 paises por su asistencia mensual a servicios religiosos
(Inglehart 1990). Con este perfil podemos destacar de entrada algunas formula propuestas
para caracterizar patrones religiosos contemporaneo en Europa, y que a veces algunos
autores mexicanos retoman como propias, como son la célebre férmula de “creer sin
pertenecer” (Davis 1996). A esta informacidén habrd que agregar los resultados de los
ultimos censos, que demuestran que si bien en México se estd viviendo un cambio que va
del monopolio catdlico a la diversificacién de ofertas religiosas, sobre todo cristianas,
pero donde el catolicismo sigue ocupando un papel hegemdnico debido a que mantiene su
posicién de consistente mayoritaria, y a que el ritmo de este cambio es de los mds lentos
experimentados en el resto de América Latina, en contraste con Brasil, Guatemala, e
incluso Argentina por ejemplo. Los datos mostraron que en 1950 el catolicismo en México
ostentaba el monopolio del campo religioso pues 98.21% de su poblacién era catdlica, no
obstante este monopolio comenzé lentamente a diluirse a partir de la década de los 70, y
para 2010 habia descendié a 82.6%. Actualmente entonces existe 17.4% de no catélicos,
entre los cuales 10.72 respondieron ser creyentes afiliados a diferentes iglesias cristianas,
particularmente para protestantes, pentecostales, evangélicas y en menor porcentaje
protestantes; 2.72 dieron respuestas no especificas, 4. 78 se presentd como “sin religion”
(que no es sinénimo de ateo, ahi estdn también por ejemplo los que practican el
costumbre de algunas comunidades indigenas, los agndsticos, algunos new agers), y en
porcentajes infimos estdn algunas religiones de origen oriental como es la judia, la
budista, principlamente (datos arrojados por XIII Censo INEGI 2010, véase De la Torre y
Gutiérrez Zufiiga 2013).

Con estos datos podemos afirmar que en México no se est4 experimentando el abandono
de la pertenencia, es decir que los creyentes no han dejado de ser conversos para ser
peregrinos, pero que tampoco se caracterizan por ser creyentes sin iglesias, asi como
tampoco estamos asistiendo a esa nuevo panorama de “iglesias sin creyentes” (de hecho
México segun los datos arrojados por World Values Survey es uno de los paises con mas
altos indices de participacién ritual -solo debajo de Irlanda--). Pero para adentrarnos a
observar si debajo de los datos de pertenencia ocurren recomposiciones habra que usar
otros instrumentos como son las encuestas que dejan atrds la idea de identidades
creyentes y buscan dar cuenta de las recomposiciones entre identificaciones creyentes
(Campiche 1990).

Lo que hemos encontrado, al comparar estudios aplicados en tres contextos urbanos
(Guadalajara, Aguascalientes, y la colonia del Ajusco en la ciudad de México, véase De la
Torre et al., 2013) es que si encontramos nuevas creencias que antes no eran parte del
repertorio que nutria el imaginario catélico y que estan identificadas con lo que se ha
denominado new age o neoesoteria.

Ponto Urbe, 122013



30

31

32

33

34

La Religiosidad Popular

Para analizar estos datos me centraré en el caso de Guadalajara, donde pudimos detectar
primero en 1996 y después en 2006° la presencia de creencias provenientes de matrices no
catélicas y que identificamos como “imaginarios nueva era” como son, por ejemplo, la
creencia en la reencarnacién (15%), en Dios como energia vital (38.5%), en el mds all4
como una unidad con el cosmos (7.3%). Estas creencias son generalmente aceptadas por
catdlicos “inclusivos”, que también podemos denominar parafraseando a Cristidn Parker
como “catdlicos a mi manera”, que adoptan nuevas creencias a la vez que contintian con
creencias tradicionales, sobre todo aquellas que conciben el milagro como propiedad de
santos, cristos y virgenes [(76.8%), el poder milagros del Espiritu Santo (72.50%), los
dngeles guardianes (63.3%), las imédgenes milagrosas (58.8%) y el diablo (53.5%)]. Pero
estos imaginarios conviven con nuevas creencias que provienen del oriente, y han sido
ampliamente difundas por la Nueva Era, como son la creencia en el karma (30.3%),° o la
creencia espiritista basada en seres de luz (35.8%), o los relativos al contacto con
extraterrestres, que se basan en imaginarios relacionados con la ciencia ficcién y en los
mensajes mediaticos (21.8%).

También es notorio que alrededor del 50% mantiene sus tradiciones de peregrinacién,
pagar con mandas los milagros y favores recibidos por algin santo montar altares a sus
muertos , rezos, misas, no obstante varios de ellos (entre 15% de la poblacién), empero
también incursionan en nuevas practicas como son la yoga, la meditacién, la carga de
energia durante las ceremonias de equinoccio, asistir a ceremonias de temazcal. Son
menos, alrededor de 10%, quienes contindan con las practicas tradicionales como son la
limpias, curanderia, o altares de muerto y velacién de ancestros (De la Torre y Gutiérrez
Ziiiiga 2012).

En un ejercicio de agrupamientos (clusters) estadisticos aplicado a los resultados de la ya
citada encuesta de Guadalajara, pudimos clasificar y analizar los siguientes tipos de
creyentes y practicantes: catélico inclusivo que abarcaba un 44% (donde ubicamos los
catélicos populares 78% y los catdlicos al estilo new ager 22% ; catdlicos nominales 2%,
catélico tradicional 6%, catdlico conservador 33%, indiferentes-sin iglesia 15% (aqui
ubicamos a los catélicos indiferentes con 26%, a los agndsticos y ateos 27%, a los
neoesotéricos populares 18% y a los new agers sin iglesia 29%) Véase De la Torre y
Gutiérrez Zufiga 2012: 79.

Encontramos que los cat6licos inclusivos son los mds representativos entre las formas de
ser creyentes se identifican en un 96.2% como catdlicos y desde este marco de
pertenencia, muestran un patrén combinatorio e incluyente de creencias y practicas
provenientes de diversas fuentes, tanto ortodoxas desde el punto de vista catélico, como
sincréticas populares, y también no cristianas. son creyentes-practicantes que creen a su
manera y que construyen mdltiples formas de pertenecer, mas cercanas a la heterodoxia
que a la ortodoxia eclesial. Un mismo individuo puede creer a la vez en la Santisima
Trinidad y en la reencarnacidn, y participar en una peregrinacién mariana y en un ritual
de equinoccio. Se puede creer tanto en santos milagrosos, como en nahuales, o en la
existencia en extraterrestres, o de trolles y hadas. Se puede sostener la existencia del
cielo y el infierno y no pensar que el aborto sea un pecado.

A este creyente, sin embargo, no le es indiferente la religién, ni lo religioso pues es muy
activo. Tampoco es un creyente sin iglesia, pues pertenece y participa ritualmente, con lo
que mdas encuadra es con la imagen de un creyente a “mi manera”, sin embargo,
considero que no remite a un acto individualizado, sino una actividad colectiva de
renovar sentidos al margen de la institucién, promovida por la religiosidad popular.

Ponto Urbe, 122013

10



35

36

37

38

La Religiosidad Popular

Plante esto debido a que nos encontramos mayoritariamente con un catélico con un
fuerte arraigo en la tradicién, con una préctica muy cercana a la religiosidad popular
(asiduo a misa, participativo en los sistemas de mandas a los santos, entusiasta del
mantenimiento de la fiesta en torno a la virgen y a los santos patronos, creyente en Dios,
en el cielo, en los dngeles, y menos en el infierno, los demonios y el purgatorio); pero que
no obstante esta dispuesto a la adopcidn de nuevos contenidos que resignifican las formas
tradicionales (por ejemplo, introducen imaginarios exdgenos al catolicismo popular como
son las creencias en la reencarnacién, los chakras, la energfa y el fin como unidad con el
cosmos). Asimismo su creatividad recrea nuevas tradiciones con toda la parafernalia de
las heredadas por el catolicismo. También rescatan tradiciones “ancestrales”, indigenas,
nativas o prehispénicas, pero imprimiéndoles sentidos renovados (por ejemplo, marchas
energéticas a los lugares sagrados de la naturaleza, o el ritual de carga de energia en las
zonas arqueoldgicas los dias de equinoccio). Otros contintlan practicando las tradiciones
heredadas, pero imprimiéndole sentidos novedosos (peregrinar para alinear chakras
planetarios, o para despertar al México profundo).

En lo que respecta a las creencias, este conglomerado se caracteriza por sus altas
frecuencias de creencia: creen mayoritariamente en la férmula cristiana catélica del Dios
personal y la Santisima Trinidad, como también en los imaginarios populares y del Diablo,
las imé4genes milagrosas (santos, cristos y virgenes), y en particular el poder milagroso del
Espiritu Santo (86%), los 4ngeles guardianes, el cielo y el infierno. Pero también muestran
una de las mas altas frecuencias de creencia en el karma, los fantasmas, aparecidos o
espiritus chocarreros, los duendes y trolles (sélo por debajo de los neo esotéricos) y son los
mads altos en cuanto a creencia en los extraterrestres. Es este rasgo de “muy creyentes” en
una combinacién de elementos lo que los caracteriza.

En cuanto a sus précticas, rezan y asisten a la iglesia con frecuencia, pero muestran cierto
desapego a estas practicas institucionales con respecto a los otros tres conglomerados
conformados por quienes se declaran catblicos. También suelen tener altares en casa
(donde ademds de la virgen puede estar Buda, La Santa Muerte y Malverde) y levantar
altares de muertos, acudir a peregrinaciones. Ademas conceden mucha importancia a la
celebracidn religiosa de bautizos, bodas y entierros.

En cuanto a sus valores, los catélicos inclusivos creen poco en la voluntad de Dios como
clave del éxito y fracaso. Creen mds en la suerte o en el esfuerzo personal. Muestran un
comportamiento promedio en cuanto a la importancia de valores religiosos, pero creen
mas en el Amor a México y el respeto por sus leyes, asi como el amor a la naturaleza y la
armontia interior, es decir, valores seculares alejados de los discursos religiosos. Muestra
una de las frecuencias mds altas en cuanto a la concepcién del creyente como aquel que
cumple con las leyes de Dios y de la Iglesia y vive en familia los valores religiosos y
practica la caridad. Por ultimo, no por ser catélicos y practicantes este grupo sigue la
normativa de la iglesia en cuanto a moral sexual: de hecho predomina una actitud liberal
Y permisiva respecto a estos temas.

Para entender c6mo se practica la encrucijada expondré resultados de la investigacién
etnografica sobre danzas rituales a la Virgen de Zapoapan, en donde he detectado que en
la peregrinaciones celebrada cada 12 de octubre, participan de un mismo ritual distintos
grupos con distintos sentidos culturales. Por ejemplo, los neomexicanos (new age
reconvertidos en neoindios) que practican caminatas y danzas, pero con una motivacién
renovada, al danzar en los nadis para desbloquear los chakras de la Madre Tierra, junto
con los danzantes tradicionales concheros que lo hacen por devocidn, sea para pagar una

Ponto Urbe, 122013

11



39

40

41

42

La Religiosidad Popular

manda por un favor recibido, por mantener la tradicién familiar, o por el hecho de
“alegrar a la Virgen en su dfa”, por su parte los danzantes mexicanistas aztequizados
danzan estableciendo un culto a las antiguas deidades prehispanicas (Argyriadis y De la
Torre 2005). La danza es la misma. Participan en el mismo circulo, con las mismas
coreografias. Juntos danzan y practican de manera ritual el mismo espacio sagrado: el
atrio o las rutas de peregrinajes, y sin embargo cada uno practica sentidos diferentes, que
sin ser opuestos, son sobrepuestos.

En suma, podemos identificar a catdlicos heterodoxos, que practican “cultos bisagra”
donde de manera simultdnea y no paralela, estin presentes variadas creencias que
provienen de matrices distintas. Los nuevos elementos se incorporan de manera versatil y
dindmica a la vivencia de una religiosidad popular y tradicional cuya caracteristica es y ha
sido el sincretismo

5) No todos los menus son iguales: gramaticas de la
distincién que brindan luz para sortear la nebulosa

Francoise Champion (1995) definié la espiritualidad emergente bajo la metafora de
“nebulosa neo esotérica”, a la cual describia como fragmentada, invisible y sin fronteras,
si bien su aporte fue un punto de arranque que nos permitié constatar que habia una
nueva produccién de creencias religiosas que se estaban reconfigurando al margen de las
instituciones, de manera desinstitucionalizada y cada vez mas subejtivada; consideramos
que demanda nuevos abordajes conceptuales y metodoldgicos que nos permitan apreciar
con mayor luminosidad las précticas de ensamblaje, las gramdticas de sentido que
produce el hibridismo, los anclajes con las tradiciones, y los proceso de socializacién a los
que recurren para generar legitimacién.

Para sortear este problema, la apuesta es identificar las gramaticas de las nuevas formas
de la religiosidad moderna, que en el caso mexicano no ocurren como producciones
antagénicas o paralelas de lo tradicional, sino como procesos transversales que
constantement recurren a la tradicién, a la religién, a la memoria. Esta situacién
constituye una nueva encrucijada en la que el holismo propio del sincretismo se apropia
de la neo esoteria para legitimar lo popular, y en la que lo tradiconal autoriza y certifica
los nuevos contenidos de las religiosidades new age.

Para dar cuenta de ello, presentaré dos casos paradigmadticos (basados en entrevistas a
profundidad e historias de vida) que nos muestran la habilidad con que los individuos
combinan lo nuevo con lo tradicional, y anclan lo “subjetivo” en representaciones
socialmente aceptadas para hacer “plausibles” sus marcos creyentes. La eleccién de estos
dos casos nos permiten apreciar dos gramdticas distintas mediante las cuales los ments
religiosos de los heterodoxos generan sus propio marco de coherencia, debido a que
representan dos trayectos distintos de buscadores espirituales, y que permiten apreciar
las diferencias en la identificacién y en el armado narrativo de sus propios ments
creyentes. Por ejemplo, Jobita, una mujer de origen popular, que trabaja en el aseo de
casas, y que actualmente es reconocida como curandera en su barrio, asistié al instituto
kundalini, donde se imparten diversos talleres y cursos neoesotéricos, y se inscribi6 en un
curso para capacitarse en magia blanca. Jobita incorpord los nuevos saberes esotéricos
para reencontrarse con su historia de un catolicismo popular mégico, practicado por su
padre, que ella lamenta que se habia perdido con el catolicismo contemporaneo. Jobita se

Ponto Urbe, 122013

12



43

44

45

La Religiosidad Popular

apropia de los nuevos significantes y nociones orientalistas-newagers que el
neoesoterismo puso en circulacién: vibras, chakras, mantras, energia y karma, pero las
resignifica dentro de su matriz de religiosidad popular milagros y magica, para recuperar
los contenidos tradicionales de la magia popular. Ahora hace limpias para armonizar los
chakras, prende varitas de incienso para “espantar las malas vibras”, prende varitas de
incienso para alejar; y se apropié de la idea del karma pero resiginficandola con la idea
providencialista del destino: “Karma significa que naci para ser jodida y seguiré siendo
jodida”. Ella no detecta ni conflicto ni ruptura entre los conocimientos de la
parapsicologia y el catolicismo popular, mas bien le sirve para retomar la actividad de
curandera, practica que su padre realizaba, pero que segun su propio sentir la propia
iglesia dejé de realizar cuando se renové (De la Torre 2011: 193-196).

En contraparte, hay quienes traducen los significantes catélicos desde una matriz new age.
Este es el caso de la lider de un movimiento new age llamado misioneros azules,
conformado por profesionistas de clase media que inicié dentro del movimiento de
Renovacién Carismatica Catdlica y que emprendieron una bidsqueda espiritual en
circuitos nueva era. Después de afios de busqueda y aprendizaje, en la actualidad se
desempefia como médium de Anita (que consideran es la propia Santa Ana, la madre de la
virgen Marfa) quien le confia consejos de superacién personal. Pero ademds es una
famosa facilitadora del contacto con los angeles donde los participantes aprenden a
establecer contacto con su dngel guardidn. También dirige un programa radiofénico en el
que constantemente reinterpreta las imagenes y rituales catdlicos desde una matriz con
significados nueva era: visualizacidn, concepcién kundalini del cuerpo y técnicas de yoga,
armonia planetaria, transformacién de la conciencia (Eufrasio 2006). Actualmente ella
dirige el grupo Misioneros azules cuya actividad principal es realizar meditaciones y clases
de metafisica guiadas, con la siguiente meta, netamente nueva era: "hay que lograr la
unidad del planeta. Sin distincidn de religiones ni de razas, todas las creencias nos llevan
a la existencia del mismo Dios. Hay que equilibrar las energias de este planeta para lograr
la armonia, para elevarnos de nivel". Tanto en sus talleres como en su programa de radio
los conceptos new age estdn presentes en los significantes de la devocién catdlica
tradicionales: la Virgen, los santos, las dngeles de la guardia, Cristo, o Dios padre, todos
son guias espirituales. Aunque en muchas ocasiones ha sido sancionada por sacerdotes,
ella dice: “Yo me considero catélica, disfruto mucho la misa, pero ahora lo veo distinto,
con mds conocimiento. Por ejemplo a la hora de darnos la paz, pues yo se que lo que
hacemos es cerrar energia, y se que amén es un mantra” (Gutiérrez Zufiiga 1998: 348).

Aunque estas narrativas representan menus individualizados de creencias a la carta, nos
muestran que aun dentro del aparente caos de la nebulosa esotérica, la hibridacién del
new age y la religiosidad catdlica, genera diferentes sentidos, en gran parte debido a las
diferencias entre las culturas demarcadas por la clase social. existen recomposiciones de
sentido diferentes entre dos marcos que se hibridan, pero que producen significados
diferentes entre si. S6lo generan identificaciones, sino también alteridades al interior de
esta suerte de vago eclecticismo.

Al menos si atendemos los dos relatos, o menuds creyentes, podemos avanzar para
distinguir dos gramaticas y sentidos diferenciales en estos aparentes bricolajes holisticos,
“donde todo se mezcla con todo”. Retomaremos la llamada de atencién de Alejandro
Frigerio sobre la necesidad de distinguir entre los préstamos (los simbolos o imédgenes de
otras de otras tradiciones que entran, s6lo esporddicamente en los bricolajes que puedan
realizar algunos practicantes) y las influencias que la new age puede ejercer sobre otros

Ponto Urbe, 122013

13



46

47

La Religiosidad Popular

grupos religiosos -algunos de cuyos practicantes pueden adoptar un “estilo Nueva Era”
(Frigerio 2013).

En el caso de Jobita toma en préstamo algunos significantes provenientes de la oferta
nueva era, pero los resignifica y los instrumenta dentro de la practica de una religiosidad
popular catdlica, magica y milagrosa. Tradicional més no ortodoxa. En cambio, Anita se
apropia de las figuras catdlicas imprimiéndole significados new age, y los inserta en
talleres y terapias nueva era donde participan catélicos buscadores de experiencias
renovadas. Al menos con este ejemplo podemos observar dos gramatica que conjugan los
mismos elementos pero que amén a la hibridez producen dos sintaxis con sentidos
semdnticos diferentes: Por un lado, la capacidad fagocitadora de la religiosidad popular
(como la caracterizé Sanchis) donde la magia y el milagro se apropian de los significantes
new age y los resignifican y recontextualizan en procesos sincréticos de resistencia
cultural de larga duracién; y por otro lado, el caracter holistico del new age como matriz
que amalgama las tradiciones ya existentes para ser interpretadas y vividas en una
espiritualidad del self y el cambio de conciencia.

También en estas dos narrativas podemos identificar dos circuitos’ de hibridacién de las
nuevas formas de la religiosidad popular. El primero lo denominamos sensibilidad new age
. Es un movimiento espiritual que convoca a las clases medias -altas urbanas, con espiritu
cosmopolita, en la busqueda de una nueva manera de vida basada en una religiosidad del
self (Heelas 1996 y Carozzi 1999). Su difusién en México se dio inicialmente mediante
movimientos provenientes de Estado Unidos (especialmente la Gran Fraternidad
Universal que promovia la yoga y el vegetarismo), pero a partir de la década del 2000 su
difusién masiva se realiza a través de canales de televisién pagados y mediante revistas de
circulacién internacional. Dentro del red new age podemos identificar al menos tres
circuitos distintos: a) el new ager se identifica con un estilo de vida alternativo, es
ambientalista, naturista, nativista, orientalista, holistico y espiritual. Procura medicinas
holisticas, y alimentos saludables. Practica ejercicios y técnicas variadas de relajacién
corporal y de superacién espiritual. Transita en circuitos terapéuticos, psicologizantes, y
orientalistas contempla la actividad en centros de yoga ligados a los principales gurus
internacionales, cursos variados de técnicas terapéuticas para la salud y curacién y de
autosuperacion personal, tiendas naturistas y la asistencia a conferencias especializadas;
b) el consumidor new age, aunque puede practicar los mismo circuitos, no renuncia al
confort necesario para hacer de su experiencia, una experiencia placentera. Por tanto
mas que cambiar su forma de vida, es un consumidor new age. La oferta del circuito de
consumidores new age, ofrece una identidad relacionada con un consumo alternativo
(natural, placentero, relajante, espiritual, orientalista, nativo, etc.), pero a la vez elitista,
en concordancia con un estilo de consumo elevado y sofisticado. Puede asistir anualmente
a un ashram o a un monasterio budista, pero que se hospeda en hoteles con Spa, turismo
ecoldgico o terapéutico; y c) neoindios y neochamanes son agentes urbanos cosmopolitas
que, desde una busqueda de valores espirituales nueva era, o saliendo de ella para
practicarla en circuitos terapéuticos de salud holistica o de psicologias transpersonales,
incorporan los saberes misticos de los indios americanos a las formas de vida urbana,
pero sin sufrir las condiciones marginales en que viven los indigenas (Gallinier &
Mollinier 2006). Inspirados en el movimiento new age buscan lo natural, lo maégico, la
percepcién inductiva, nuevos estados de conciencia, y lo ancestral, y con estas claves van
en busqueda de las experiencias rituales de algunos pueblos nativos, sobre todo de
aquellos que tienen ceremonias con plantas de poder (ayahuasca, San Pedro, hongos

Ponto Urbe, 122013

14



48

49

50

La Religiosidad Popular

oaxaquefios y peyote). ComUnmente ofrecen ceremonias nativas hoy llamadas
neochaménicas para la cura emocional dentro de circuitos psicol4gicos (Magnani 1999).
Esta circulacién e intercambio de saberes entre neochamanes urbanos y chamanes
nativos, estd contribuyendo por un lado, al rescate y la reinvencién de tradiciones de
origen local que parecian amenazadas de extincién y por otro lado a una nueva
hibridacién neoinda. Estas nuevas bdsquedas de espiritualidad mistica no solo van
configurando sus propios mends creyentes, sino que sus propios trayectos constituyen las
ofertas de nuevos hibridismos, pero al mismo tiempo estdn “polinizando”? de significados
y usos new age a las tradiciones nativas en sus contextos locales (De la Torre 2011).

Un segundo circuito, es el neoesotérico popular, mas ligado con una reformulacién
masiva de las creencias y las précticas populares ligadas con las creencias maégicas
tradicionales: la herbolaria, la magia, el curanderismo, el espiritismo, el catolicismo
indigena-popular, la milagreria y la brujeria. Algunos elementos del new age son
incorporados a este sistema magico-religioso, como son las ideas de karma, aura, chakras,
mantra, energias, o los significantes como son las imagenes de buda, los espanta suefios,
los ojos de Dios, el incienso, etcétera. Dicha circulacién, que dinamiza su circulacién y
consumo, estd mediada por una industria cultural que difunde la esoteria popular entre el
mundo hispano hablante y por la organizacién de ferias y exposiciones esotéricas, la
publicacién de literatura especializada, la produccién televisiva de canales, y la
produccién a gran escale de bienes materiales (infinidad de bienes materiales
reconvertidos en adivinatorios, objetos cargados de poder, armonizadores, talismanes y
protectores). Mas que ofrecer un nuevo estilo de vida, o un estilo de vida alternativo, lo
que ofrece son soluciones madgicas a los problemas vividos (santos para brindar
proteccién contra el mal de ojo y conseguir un buen trabajo, un spray para invocar
espiritus y conseguir el amor del hombre deseado). En este segundo circuito, el trayecto
de consumo es proporcionalmente distinto al new age, pues conecta en un mismo circuito
o red de distribucién y consumo los puestos de yerberia de los mercados populares, las
tiendas esotéricas, los programas radiofénicos, la esoteria, la parapsicologia con las
limpias, los curanderos o brujos tradicionales, la milagreria, el poder de los santos, etc.

6) Los santos: figuras que condensan tramas de
memoria, identidad y significacion

Aunque pudiera parecer que todo estd cambiando, al mismo tiempo es notoria la
persistencia, mejor dicho, la revaloracién y rescate de las tradiciones espirituales nativas
y esotéricas, por ser consideradas medios para contactar con lo natural, con las energias,
con los poderes magicos, y con la espiritualidad. Asi mismo, también es notoria la
vigorizacién de las tradiciones populares, que hace algunas década parecian destinadas a
sucumbir cuando murieran las generaciones ancianas, pero que hoy son practicadas por
nuevos sujetos y en las cuales las nuevas generaciones renuevan sentidos como son las
apariciones de virgenes, cultos a santos seculares o la resemantizacién del culto a santos
catélicos, la participacidn en peregrinaciones y fiestas patronales.

El catolicismo oficial intenté desvirtuar las practicas religiosas de las sociedades
indigenas, denominado los antiguos cultos como idolatria, reduciendo sus conocimientos
a supersticiones y practicas de hechicerfa (Parker 1993). A pesar de ello la creatividad de
los pueblos en la recreacién y apropiacién popular del catolicismo permitié una

Ponto Urbe, 122013

15



51

52

La Religiosidad Popular

resistencia histdrica a los embates colonialistas. Hoy, a pesar de su condena histérica, y de
los constantes afanes para colonizar las conciencia y las practicas religiosas, las imdgenes
siguen siendo atrayentes para los practicantes. Ellas simbolizan resistencias de culturas
negadas, como lo muestra el ocultamiento de orishas y deidades indigenas tras imagenes
catélicas o enterrados bajo edificaciones civiles y catélicas. Se argumenta que los saberes
ancestrales de dichas culturas y religiones se han mantenido de generacién en generacién
durante cientos de afios de prohibicién catdlica. gracias a que se practicaron bajo la
formula de simulacro. Por ejemplo, la virgen de Guadalupe ha sido también venerada por
los indigenas mexicanos como Tonatzin (nuestra madre de los aztecas), pero no sélo es
guardiana de memoria de creencias ancestrales, sino también es reformulada en el
presente como lugar simbdlico de nuevas apropiaciones estéticas y con renovados
significados, como lo es la apropiacién que los indios chiapanecos militantes del Ejército
Zapatista de Liberacién ha generado al colocarle en su rostro un pasamontafias (mismo
que se ha convertido en distintivos de los insurgentes indigenas). De manera similar los
miembros de la APPO han reconvertido el acto de vestir al santo nifio dios, que
tradicionalmente es vestido de dngeles y santos dentro de la parafernalia del catolicismo
popular, en un acto de politizacién. Margarita Zires, capturd la transformacién popular
del santo nifio Dios, que de vestir ropén de encajes, hoy porta la boina del Che Guevara,
una escopeta y un escudo de guerrillero. Esta apropiacién estética fue producida en 2007
por un sector del movimiento social oaxaquefio llamado Asamblea Popular de los Pueblos
de Oaxaca. Dicho movimiento surgié en junio de 2006 a raiz de una represién violenta a
un movimiento magisterial, y expresaron su sentir con una oracién al nifio APPO:

Desde este humilde hogar, te pedimos santo Nifio APPO que no permitas que esta

lucha sea en vano, que la muerte de nuestros compafieros no quede impune, que

nuestros compafieros presos sean liberados, que los perseguidos y exiliados tengan

la libertad de regresar a sus hogares, que sanen pronto las heridas de nuestros

torturados y que intercedas ante Dios por la salida de Ulises Ruiz. Todas estas

peticiones que te hago son para la liberacién y justicia de Oaxaca. Amén' (Zirez,

2009).
Vestir Santos es una practica que regularmente realizan los creyentes, y que se da en los
margenes de la ortodoxia eclesial, pero mediante el know how de la religiosidad popular
(Véase Exposicidn fotografica colectiva “A vestir Santos”, que se puede consultar en linea
en: http://www.rifrem.mx/Galeria.html). Es una actividad que se muestra subversiva,
mediante el simple acto de la confeccién de vestuarios ad hoc, con los cuales el acto de
vestir se trasforma en una manera de apropiacién simbdlica con la que se trasnforma las
cuidadas hagiografias de los santos canonizados por la iglesia en relatos populares.

El acto de vestir santos también suele significar la expropiacién popular de uno de los
secretos de salvacién mas monopolizados por la curia: la canonizacién. Vistiendo santos,
el pueblo es capaz de elegir sus propios martires y de reescribir ritual y oralmente
hagiografias ejemplarmente mundanas. Los migrantes y fronterizos de Tijuana
seleccionan a Juan Soldado porque sufrié un martirio a causa de la injusticia judicial
(Valenzuela 2001). Los argentinos consagran al Gauchito Gil por razones similares y le
confian la proteccién milagrosa en las carrteras (Frigerio 1995). Los narcotraficantes han
eregido a Malverde como milagroso protector. Los fieles a La Santa Muerte, dicen,
representa la equidad y la justicia porque es lo tnico que todos los vivos comparten: la
muerte prometida. A ella se le reza el rosario cada dia primeros, se le llevan exvotos a su
altar, se le entonan alabanzas, los mismos elementos que conforman la practica de la
religiosidad popular, pero entrono a una imagen que estaba en los templos medievales, y

Ponto Urbe, 122013

16



53

54

55

La Religiosidad Popular

que hoy parece aterradora para la jerarquia catélica. Hay quienes consideran que la Santa
Muerte es una deidad azteca, hay otros, como es el caso de una santera veraruzana que
justifica habe percibido en ambas “la misma energia”, que la fusionan con la orisha
Yemaya (reapropiada como “la joven muerta encarnada” (Argyriadis 2012: 252). El
Maximén guatemalteco nacié entre los pueblo mayas para ser transvesti, pues es
ambivalente en su sexualidad, en su etnicidad, y también en su moral (Pedrén Colombani
2008). Todos estos santos seculares acompafian las angustias provocadas por lo
transitorio: la migracién, la ilegalidad, la violencia, el narcotrafico, el transito en
carreteras, la vida y la muerte. Pero también todos ellos son magnanimos protectores, y
velan a los mortales de los peligros y los acompafian en sus actividades liminales, ilegales,
prohibidas, censuradas o ignoradas. Son por ello, mas de carne y hueso que otros santos
encerrados en sus capillas. La mayoria de las veces, aunque gozan de la devocién del
pueblo, son también repudiados e incluso perseguidos por los curas, pero temidos y
amados por sus fieles porque se dejan vestir de cuantas maneras sean necesarias para
conquistar los miedos de las sociedades latinoamericanas.

Pero también existe una apropiacién de los santos candnicos, a quienes en veces se les
tratan al igual que a los santos seculares, como es el renovado culto de los defefios
(habitantes de la ciudad de México) a San Judas Tadeo para proteger negocios ilegales, o
Santo Toribio Romo, al que la iglesia santificé por ser sacerdote martir durante la Guerra
Cristera (México 1926-1929), pero que hoy ha sido incorporado como protector de
migrantes. Otra practica recurrente, al menos en México, es la de las apariciones de la
Virgen de Guadalupe, cuya silueta se aparece en “los no lugares” (en el metro, en los
cruces de periféricos, casetas telefénicas, caminos y lo més insdlita, en multitud de
platones de hornos de microondas. Este hecho que los creyentes consideran milagroso,
por un lado, refrenda la desinstitucionalizacién del culto popular, pero a su vez mds que
reforzar el individualismo, tiende a domesticar el anonimato con la referencia emotiva y
sagrada que representa la virgen, y conlleva a regresos y maneras de practicar juntos
altares y ritos, frente a las mdltiples ausencias provocadas por los vaivenes y la movilidad
que imprime la vida contemporéanea (De la Torre 2011).

Reflexiones finales

Las nuevas formas de la religiosidad contempordnea en México se manifiestan
continuamente en las pricticas de la religiosidad popular, espacio umbral (“entre-
medio”) entre la institucién y el individuo, entre la tradicién y la modernidad, entre la
continuidad y el cambio, que plantea el hecho de que si bien la experiencia de lo religioso
es cada vez mas desinstitucionalizada, ésta no se experimenta de manera aislada e
individual, sino inmersa en una experiencia colectiva y social (como lo desarrollé
Durkheim 2000).

Los resultados de las encuestas sobre identificacién de creencias religiosas indican que en
la actualidad la religiosidad se vive mas cercana al dominio practico y que el dominio
erudita ha perdido plausibilidad. También los casos descritos muestran que la religiosidad
popular, como forma tradicional de producir, transmitir y vivir lo religioso no ha sido
desplazado, ni vaciado, por las tendencias a la desinstitucionalizacién que caracteriza a
las nuevas formas que adopta lo religioso, ya que como la misma Hervieu-Léger planted
éstas tienen la necesidad de legitimarse recurriendo a las tradiciones para la invencién de

Ponto Urbe, 122013

17



56

57

58

59

60

La Religiosidad Popular

linajes creyentes que les permiten construir imaginarios de continuidad con las
tradiciones de larga duracién (Hervieu-Léger 1993).

Por su parte, los casos indiviudales de dos menus creyentes heterodoxos que combinan de
diferente manera el new age con el catolicismo, que los agentes de la recomposicién
religiosa, no necesitan estar afuera ni en el dentro de la institucién, pueden operar, y de
hecho lo hacen en la heterodoxia, que opera en los umbrales del catolicismo, saliendo en
bisqueda de nuevas experiencias, adoptando nuevas creencias, pero regresando al
catolicismo, imprimiéndole desde afuera hacia dentro nuevos sentidos y nuevas
conexiones. Esta situacién, se ve cada dia mds dinamizada por los “buscadores
espirituales” que, sin abandonar las grandes instituciones de la religién, se sitdan en los
intersticios entre la tradicién popular y la exploracién de nuevas vias de experimentacién
de lo sagrado. Sus practicas constantemente transversalizan a la religién mediante el
sentido practico de la religiosidad popular y la conectan en espacios de interseccién entre
campos diversos.

Contrario a los postulados que plantearon que las nuevas religiosidades operaban de
manera “paralelas” a las instituciones (Hervieu-Léger y Champion (1990) o que la
mentalidad nueva era al ser una religién del self, estaba generando una progresiva
disolucién de las formas tradicionales de compromiso con lo sagrado (Heelas y Woodhead
2005); o que paulatinamente las iban vaciando (Diaz Salazar 1993) lo que aqui podemos
concluir es que son transversales a la tradicién y que no sélo nos las diluyen ni vacian,
sino las transveralizan, complejizando aun maés el entramado de significados puestos en
juego.

En la religiosidad popular, aun en la actualidad, se estdn viviendo permanentemente los
procesos de redefinicién y reinterpretacién del sentido practico de la religién. No es un
estuche vacio, sino un espacio multipracticado, es decir un espacio de encrucijada. Por un
lado la religiosidad popular se mantiene como lugar que se resiste al orden dogmadtico y
sacerdotal, pues ahf se salvaguardaron las formas no ortodoxas (por ejemplo las creencias
indigenas y del mundo campesino) que los especialistas de las religiones descalificaron
como magia, idolatria, supersticién, etcétera. Pero a la vez se mantiene como el espacio
en que constantemente se renuevan e instituyen nuevos sentidos culturales y de
identificacién (como pueden ser las espiritualidades new age y la neoesoteria).

En parte, la relevancia de la religiosidad popular, en contraste con las formas
individualizadas de vivir la religiosidad, se explica por el papel que histéricamente ha
jugado la religiosidad popular en México y Latinoamérica, como practica cohabitada y
regenerada constantemente por el sincretismo, donde se resiste a la vez que se asimila el
orden dogmtico y sacerdotal, donde, siguiendo a Bourdieu, se vive permanentemente los
procesos de redefinicién y reinterpretacién del sentido practico de la religion.

Con todo, si bien concuerdo con Hervieu-Léger en que no se puede circuscribir su estudio
a las iglesias, considero que tampoco se puede abandonar el estudio de la competitividad
por su legitimacién. Bourdieu, en una entrevista donde se le cuestioné su idea de campo,
reflexioné afios mas tarde sobre la religiosidad popular ddndole el estatuto de dominio
practico, en competencia desnivelada con el dominio de eruditas que lograron
monopolizar el sentido autorizado y autorizable de las practicas y creencias religiosas:

“Los agentes que estdn en competencia en el campo de manipulacién simbdlica
tienen en comin ejercer una accién simbdlica: son personas que se esfuerzan por
manipular las visiones del mundo (y, por alli, trasformar las précticas) manipulando
la estructura de percepcién del mundo (...) Todas esas personas que luchan por

Ponto Urbe, 122013

18



61

La Religiosidad Popular

decir cédmo hay que ver el mundo son profesionales de una forma de accién mégica

que, con palabras capaces de hablar al cuerpo, de tocar, hacen ver y hacen creer,

obteniendo as{ efectos completamente reales, acciones. (Bourdieu 1987: 104).
Retomando a Bourdieu considero que los creyentes no son ni peregrinos que abandonan
las instituciones ni fieles conversos que no salen de sus recintos. Son, en conjunto,
agentes en competencia con el campo de manipulacién simbdlica de la religién. Practican
de manera “heterodoxa” y operan en los umbrales de la Iglesia, del dogma, de la
tradicién. Son aquellos creyentes-agentes, que como los definié el filésofo Aranguren,
optan por creer de manera diferente a los dogmas de su religion, por experimentar
nuevas vias de acceso a lo sagrado, por vivenciar nuevos rituales, pero no se salen de ella,
ni se dejan expulsar (Aranguren, 1994, p. 33). Esta situacién, se ve cada dia mds
dinamizada por los “buscadores espirituales” que, en el caso de América Latina, no tienen
necesidad de abandonar las grandes instituciones de la religién para transitar con
libertad en bisqueda de nuevas formas de recomponer y experimentar su relacién con lo
sagrado. Los heterodoxos emprenden la exploracién de nuevas vias de experimentacién
de lo sagrado de manera transversal a las instituciones y a las tradiciones populares, pero
son ellos también los que se convierten en agentes de nuevos caminos para acceder a lo
sagrado. Sus trayectos se convierten en ofertas de experimentar la religiosidad, donde se
establecen rutas de lo experimentable y lo combinable (Magnani 1999). La religiosidad
popular es un deposito de las tensiones culturales histéricas donde constantemente se
lucha por la definicién legitima del sincretismo, por ello ofrece los puentes cognitivos
(Frigerio 1999) para legitimarse en la continuidad y el sentido popular: con las
tradiciones, sus memorias, sus escenarios rituales. Es ahi donde se reelabora la eficacia
simbdlica, y se autentifican linajes creyentes. Finalmente, deseo que este ensayo sea una
invitacién a estudiar los cambios que la religiosidad contempordnea enfrenta en las
intersecciones, umbrales y encrucijadas, que nos muestran la complejidad del reacomodo
entre permanencias y cambios, y entre agentes e instituciones.

BIBLIOGRAFIA

Aranguren, José Luis (1994) "La religién hoy" en Diaz Salazar, Giner y Velasco (eds.) Formas
modernas de religion, Madrid: Alianza Universidad.

Argyriadis, kali (2012) “Ritual en el mar a Yemay4. Puerto de Veracruz, lero. De noviembre de
2005”, en Renée de la Torre (coord.) El don de la ubicuidad. Rituales étnicos multisituados,
México: CIESAS, pp. 260-275.

Argyriadis, Kali y Renée de la Torre (2007) “Los tiempos inestables de las neorreligiones”, en
Odile Hoffman y Mar{a Teresa Rodriguez (ed.) Los retos de la diferencia: los actores de la
multiculturalidad en México y Colombia, México: IRD/CIESAS/IDYMOV, pp. 471-508.

Asad, Talal (1993) Genealogies of Religion. Discipline and reasons of power in Christianity and Islam,
Baltimore and London: The Johns Hopkins University Press.

Ponto Urbe, 122013

19



La Religiosidad Popular

Augé, Marc (1993), Los no lugares. Espacios del anonimato. Una antropologia de la sobremodernidad,
Barcelona: Gedisa

Berger, Peter (1981), Para una teoria socioldgica de la religidn. Barcelona: Kairés (22 edicién).

Bhabha, Homi K. (2010) “DisemiNacién. Tiempo, narrativa y los méargenes de la nacién moderna”.
In: Bhabha, K. (comp.). Nacién y narracién. Entre la ilusién de una identidad y las diferencias culturales.
México: Siglo XXI editores, 2010, pp.385-424.

Bourdieu, Pierre (1971) "Genése et structure du champ religieux", Parfs: Revue francaise de
Sociologie, X11, (pp.295-334).

------ (1987), Cosas dichas por Pierre Bourdieu. Buenos Aires: Gedisa

Campiche, Roland (1991), “De la pertenencia a la identificacién religiosa. El paradigma de la
individualizacién de la religién hoy en dia”, en Religiones Latinoamericanas, nim. 1, México, enero-
junio, pp. 73-85.

—————— (1999), “La autonomia como religién: la nueva era”, en Alteridades. Antropologia de los

movimientos religiosos, México: UAM- Iztapalapa, Afio 9, nim. 18, pp.19-38.

Carozi, Julia (1999), “La autonomia como religién: la nueva era”, en Alteridades. Antropologia de los

movimientos religiosos, México: UAM- Iztapalapa, Afio 9, ndm. 18, pp.19-38.

Champion, Francoise (1995) "Persona religiosa fluctuante, eclecticismo y sincretismos" en Jean
Delumeau (dir). El hecho religioso. Enciclopedia de las grandes religiones. Madrid: Alianza Editorial
(pp.705-737).

—————— y Daniéle Hervieu-Léger (1990), De I'émotion en religion. Renouveaux et traditions. Paris:

Centurion.

Davis, Grace (1996) “Croire sans appartenir: le cas britanique”, en Grace Davis y Daniéle Hervieu-
Léger (eds.) Identités religieuses en Europe, Parfs: La découverte (pp. 175-194).

De la Torre, Renée (2006)“Circuitos mass mediados de la oferta neo esotérica: el new age y la neo
magia popular en Guadalajara”, en Revista Alteridades, UAM Iztapalapa, afio 16, no. 32, pp. 27-39.

—————— (2011) “Les rendez-vous manqués de I’anthropologie et du chamanisme” (Introduccién del
dossier Religions amérindiennes et New Age) , en Archives de Sciences Sociales des Religions (enero-
marzo 2011), no. 153, 56 anné : pp. 145-158). Paris: éditions de L'école des Hautes études en
Sciences Sociales.

—————— (2012a) Religiosidades némadas. Creencias y prdcticas heterodoxas en Guadalajara, México :
CIESAS.

————— (2012b) La religiosidad popular “como “entre-medio” entre la religién institucional y la

espiritualidad individualizada” en revista Civitas, Rio de Janeiro, Brasil, Vol. 12, N.3, 00 506-521.

De la Torre, Renée y Cristina Gutiérrez Zafiga (2012) “La diversidad de formas de creery
practicar la religién”, en Renée de la Torre y Santiago Bastos (coords.) Jalisco Hoy. Miradas
Antropoldgicas del siglo XXI, Guadalajara, CIESAS, pp67-104.

------ (2013) “New landscapes of religious diversity in Mexico based on demographic data 2010”,
en W. Swatos y G. Giordano (eds.), religion and the social order. Pluralism vol., Jr. Leiden: Brill (en

prensa).

De la Torre, R., C. Gutiérrez Zufiiga, M.E. Patifio, H.J. Sudrez y G. Zalpa (2013) En qué creen los que si
creen. Comparacion de tres encuestas en México, México: Universidad Auténoma de Aguascalientes/
CIESAS/EI Colegio de Jalisco (en prensa).

Ponto Urbe, 122013

20



La Religiosidad Popular

Diaz Salazar, Rafael (1994) "La religién vacia. Un anlisis de la transicién religiosa en Occidente",
en Salazar, Giner, y Velasco (eds.) Formas modernas de Religion, Madrid: Alianza Universidad
(71-116).

Durkheim, Emile (2000) Las formas elementales de la vida religiosa. México: Colofén.

————— (2012) “O problema religioso e a dualidade da naturaleza humana” en Debates do Ner , ano 13,
n., 22, pp. 27-61.

Eufrasio Jaramillo, Maria Monserrat (2006) “Los dngeles: creencias globales en contextos locales”,
tesis de Maestria, CIESAS Occidente, Guadalajara.

Fortuny, Patricia (coord.) (1999) Creyentes y creencias en Guadalajara. México: CIESAS/Concaculta/
INAH.

Frigerio, Alejandro (1995) “Secularizacién y nuevos movimientos religiosos”, en Boletin de
Lecturas Sociales y Econémicas, Afio 2, N° 7, Buenos Aires: UCA- FCSE. p 47.

————— (1999) “Estableciendo puentes: articulacién de significados y acomodacién social en
movimientos religiosos en el Cono Sur”, en Alteridades, UAM Iztapalapa, nim. 9, pp. 5-18.

————— (2013) “Légicas y limites de la apropiacién new age: donde se detiene el sincretismo”, en
Renée de la Torre, Cristina Gutiérrez y Nahayaeilly Judrez-Huet (coords.) Variaciones y

apropiaciones Latinoamericanas del New Age, México: CIESAS/EI Colegio de Jalisco.

Gallinier, Jacques y Antoinette Mollinié (2006) Les néo-indiens.lUne religion du III° millénaire, Paris:
0dil Jacob.

Gutiérrez Zdfiiga, Cristina (1998), “Mas alla de la pertenencia religiosa: catdlicos en la Era de
Acuario”, en Elio Masferrer Kan (comp.), Sectas o iglesias. Viejos 0 nuevos movimientos religiosos.
México: ALER y Plaza y Valdés, pp. 331-354.

—————— (2008) “La danza neotradicional como oferta espiritual en la estanteria exotérica new age”,
en Argyriadis, K., De la Torre, R., Gutiérrez C. y Aguilar Ros, A., Raices en Movimiento. Prdcticas
tradicionales en contextos translocales”, México: CIESAS/EIColJal/IRD7CEMCA/ITESO.

Heelas, Paul (1996), The New Age Movement, Londres: Blackwell.

------- y Linda Woodhead (2005) The spiritual Revolution. Why religion is giving way to spirituality
Blackwell, Oxford.

Hervieu-Léger, Daniéle (1993), La religion pour mémoire. Paris: Cerf.

------ (1996), “Por una sociologia de las nuevas formas de religiosidad: algunas cuestiones teéricas
previas”, en Gilberto Giménez (comp.) Identidades religiosas y sociales en México. México: IFAL/
UNAM, pp. 23-46.

—————— (2004), El peregrino y el convertido. La religion en movimiento. México: Helénico.

—————— , y Frangoise Champion (ed.) (1990), De I’émotion en religion. Renouveau et traditions. Parfs:
Centurion.

Inglehart, Ronald et al. (1990), World Values Survey 1981-1983. Computer File and Codebook. Ann Arbor:
Inter-University Consortium for Political and Social research.

Landowsky, Erick (1993), La sociedad figurada. Ensayos de sociosemidtica. México: Fondo de Cultura
Econdmica.

Luckmann, Thomas (1967) The invisible Religion: the problema of Religion in Modern Society. Nueva
York: Macmillan.

Ponto Urbe, 122013

21



La Religiosidad Popular

Magnani, José Guilherme (1999) “O Circuito Neo-esotérico na cidade de Sao Paulo”. Marfa Julia
Carozzi (ed.). A Nova Era no MERCOSUR. Editora Vozes, pp. 27-46.

Mardones, José Maria (1994), Para comprender las nuevas formas de la religién. La reconfiguracion
postcristiana de la religion. Navarra: Verbo Divino.

McGuire, Meredith (1987), Religion: the Social Context. Belmont: Wadsworth Publishing Company.

Parker, Cristian (1993) Otra ldgica en América Latina. Religién popular y modernizacién capitalista.
Santiago de Chile: Fondo de Cultura Econémica.

----(2001) “Las nuevas formas de la religién en la sociedad globalizada: un desafio a la
interpretacién sociolégica”, ponencia presentada en la 26 th Conference of the International Society

for the Sociology of Religion, Ixtapan de la Sal, México.

Pedrén-Colombani, Sylvie (2008), “El culto de Maximén en Guatemala: entre proceso de
reivindicacién indigena y de reapropiacién mestiza”, en Trace: Reacomodos religiosos (neo) indigenas
, nam. 54, México: CEMCA, pp. 31-44.

Rostas, Susanna y André Droogers (1995) “El uso popular de la religién popular en América
Latina: una introduccién”, en revista Alteridades, México: UAM-Iztapalapa, No. 5 (9):81-91.

Sanchis, Pierre (2008) “Cultura brasileira e religido... passado e atualidade...” Cuadernos CERU,
série 2, volumen 19, Rio de Janeiro, pp. 71-92.

Séguy, Jean (1989) Christianisme et société. Introduction a la sociologie de E. Troeltsch. Paris: Cerf.

Soares, Edio (2009) Le butinage religioux: practiques et practiquants au Brésil. Genéve/Paris: Institut
des Hautes Etudes Internationales et du Dévelopment/Karthald.

Valenzuela, José Manuel (coord.) (1992), Entre la magia y la historia. Tradiciones, mitos y leyendas de la
frontera. Tijuana: El Colegio de la Frontera Norte / Programa Cultural de las Fronteras.

Weber Weber, Max (1987), Ensayos de sociologia de la religién. Madrid: Taurus.

Weiss, Raquel (2012) “O sagrado, a dualidade humana e a naturaleza social da religiao:
apresentacao as traducoes” en Debates do Ner, ano 13, N. 22: pp- 95-122.

Zires, Margarita (2009) “Imaginarios religiosos y accién politica en la APPO: el santo nifio APPO y
la virgen de las Barrikadas, Revista de la Universidad Cristébal Colén, Niimero Especial I: 131-169.
http://es.scribd.com/doc/73760068/Numero-Especial-Estudios-Culturales-41, consultado el 30 de
abril del 2013.

NOTAS

1. En abril de 2013 fui invitada por José Ghilherme Magnani a dar una conferencia en la
Universidad de Sao Paulo. La conferencia se basaba en un articulo titulado “La religiosidad
popular como “entre-medio” entre la religion institucional y la espiritualidad individualizada,
publicado en la revistas Civitas (de la Torre 2012b). No obstante, en la presentacién oral
improvisé diferentes situaciones a las descritas en el articulo y enfaticé y amplié la discusién con
los autores de manera diferente al articulo previamente publicado. José Ghuillerme me invité
entonces a publicar lo que habia presentado de manera oral. Por esta razén en este articulo el
lector encontrard algunas coincidencias con el anterior articulo, pero en una version que amplia
la discussion tedrica, introduce algunos casos distintos, y refuerza el argumento en la unidad de
analisis de la religiosidad popular. Agradezco a Magnani esta oportunidad que me ayudé a afinar

y reforzar los argumentos.

Ponto Urbe, 122013

22


http://es.scribd.com/doc/73760068/Numero-Especial-Estudios-Culturales-41

La Religiosidad Popular

2. Los resultados de la investigacién sobre religiosidades heterodoxas, no institucionales, fueron
publicados en De la Torre 2012a. En este libro se desarrollan con mayor profundidad y amplitud
las referencias etnogréficas y las discusiones tedricas aqui desarrolladas.

3. Los “no lugares” se refieren a los espacios anénimos generados por la sobremodernidad, es
decir, por las transformaciones aceleradas que estdn experimentado el tiempo vivido como
acontecimiento, el espacio mundo achicado por las tecnologias comunicativas y el
hiperindividualismo. En concreto los no lugares son las instalaciones necesarias para la
circulacién acelerada de personas y bienes (como pueden ser las carreteras, aeropuertos,
telecomunicaciones, transportes, etcétera). No estdn disefiados para generar identidad ni
memoria, sino para eficientar los transitos generando relaciones andénimas, transitorias e
instdntaneas (Augé 1993).

4. El niimero 22 de la Revista Debates do Ner, retine los textos sobre el debate que suscité la obra
Las formas elementales del hecho religioso en 1912 con filésofos franceses. Su obra al desarrollar la
propuesta de religiosidad abarcativa a diferentes practicas religiosas provocé enérgicas
reacciones entre filésofos, como es el caso del Sr. Lachelier, que vieron en su propuesta de
religiosidad una afrenta para la religién cristiana, argumentando que por religién no se podian
entender practicas religiosas o creencias particulares refiriéndose a los ritos de los grupos
primitivos, pues, argumentaba que solo en las iglesias cristianas (catélica y protestante) existia
“un estado del alma que no depende de ningtin agrupamiento, que no procede de ninguna accién
de la sociedad sobre el individuo” (Durkheim 2012: 60)

5. Los datos a analizar se basan en La Encuesta sobre pertenencia, practicas y creencias religiosas
2006, que consistié en la réplica de la cédula de 1996 (Véase Fortuny 1999), sumando otros
reactivos adicionales disefiados por Renée de la Torre y Cristina Gutiérrez Zdfiiga. Fue aplicada
por el Instituto de Mercadotecnia Opinién (IMO) utilizando un submuestreo probabilistico
aleatorio estratificado en entrevista domiciliaria cara a cara, garantizando anonimato, en 400
casos del Area Metropolitana de Guadalajara (municipios de Guadalajara, Tonal4, Tlaquepaque y
Zapopan) y 198 en poblaciones rurales de los municipios de Acatlén, Juanacatldn, El Salto,
Tlajomulco y Villa Corona. (Véase de la Torre y Gutiérrez Zifiiga 2012).

6. Karma “es una creencia central del budismo, el hinduismo, el ayyavazhi y el jainismo. En el
idioma pali se dice kamma y en birmano 'kan'. Generalmente el karma se interpreta como una
"ley" césmica de retribucién, o de causa y efecto. Es el conjunto de energias potenciales que
residen en las profundidades de la vida y que se manifiestan en el futuro. Un mal karma, es
resultado de malas causas que conducen al individuo a atravesar repetidamente una situacién
que provoca sufrimiento. Tomado del sitio http://es.wikipedia.org/wiki/Karma, consultado el 27
de abril del 2007.

7. Como lo demostré José Ghillerme Magnani, en su estudio sobre ofertas esotéricas en la ciudad
de Sao Paulo, los trayectos crean el espacio practicado generando circuitos, debido a una
simbiosis entre oferta y consumo esotérico, por tanto los bricolajes religiosos se conforman a
partir de los recorridos por los circuitos donde se ofertan distintos elementos que conforman la
oferta neoesotérica. Es con estos bienes disponibles y limiados, que los individuos generan sus
propios mends de creencias y experiencias religiosas (Magnani 1999).

8. Retomo la metéafora de polinizacién de Edio Soaeres (2009), pero a diferencia de este autor que
la implement6 para entender los efectos del transito o movilidad religiosa entre los fieles
pentecostales que practican un cristianismo multidenominacional. Su propuesta destaca la
perspectiva de los actores y no de la institucién. Los polinizadores son actores itinerantes, pero a
la vez son agentes de cambio institucional. Esta metéfora, la amplio y la incorporé al papel de los
buscadores espirituales en la hibridacién y translocalizacién de las religiosidades
contemporaneas, pues los buscadores no solo generan mends individuales eclécticos, sino que en
su andar y practicar se convierten en agentes que amplian relaciones sociales entre circuitos
practicados, viajan con lo aprendido y lo practican en otros contextos contribuyendo a

Ponto Urbe, 122013

23


http://es.wikipedia.org/wiki/Budismo
http://es.wikipedia.org/wiki/Hinduismo
http://es.wikipedia.org/wiki/Ayyavazhi
http://es.wikipedia.org/wiki/Jainismo
http://es.wikipedia.org/wiki/Pali
http://es.wikipedia.org/wiki/Idioma_birmano
http://es.wikipedia.org/w/index.php?title=C%C3%B3smica&action=edit
http://es.wikipedia.org/wiki/Karma

La Religiosidad Popular

translocalizar las précticas religiosas modificando sus contextos histéricos y culturales; tienen
también agencia en la produccién de combinaciones con elementos tomados de las diferentes
tradiciones, que constantemente generan la renovacién e hibridacién de contenidos y estilos en
las maneras de practicar las tradiciones religiosas (de la Torre 2011).

RESUMENES

En este articulo la autora revisa y pone en discusién dos paradigmas en la sociologia
contempordanea de la religién que continuamente aparecen como opuestos e irreconciliables: la
propuesta tedrica de campo religioso de Pierre Bordieu que pondera los limites institucionales y
la propuesta religiosidades paralelas y creencias difuminadas de Hervieu-Leger que
frecuentemente parecian profetizar la crisis de las formas tradicionales de compromiso con lo
sagrado y perdian de vista los procesos de autentificacién de las creencias. Tras una revisién
etnografica de situaciones actuales sobre los modos de creer y practicar las creencias religiosas,
busca demostrar que la religiosidad popular no es un estuche vacio, sino un espacio
multipracticado, es decir un espacio de encrucijada entre lo nuevo y lo tradicional, entre lo
subjetivo y lo institucional, donde constantemente interactiian los soportes tradicionales de la
religiosidad popular con los nuevos contenidos y las nuevas formas de practicar las creencias.. La
autora argumenta que el estudio de la religiosidad popular, conferido al estudio del sentido
practico de la religién, permitird atender la complejidad de la transversalidad entre las nuevas
creencias subjetivizadas y los anclajes tradicionales, como procesos en constante redefinicién

simbdlica y funcional.

INDICE

Palabras claves: religiosidad popular, campo religioso, modernidad y formas tradicionales

AUTOR

RENEE DE LA TORRE

Profesora-Investigadora del Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia
Social (CIESAS) de Occidente, en Guadalajara, México. Es miembro del SNI nivel Il y de la

Academia Nacional de la Ciencia.

Ponto Urbe, 122013

24



	La Religiosidad Popular
	Introducción
	1) El debate entre religión institucional y espiritualidad individualizada
	2) Ni religión ni espiritualidad: religiosidad
	3) La religiosidad popular en América Latina: lugar de encrucijada cultural
	4) Ni creyentes sin iglesia, ni iglesias sin creyentes: católicos a mi manera
	5) No todos los menús son iguales: gramáticas de la distinción que brindan luz para sortear la nebulosa
	6) Los santos: figuras que condensan tramas de memoria, identidad y significación
	Reflexiones finales


