BRAZILIAN JOURNAL OF

LATIN AMERICAN STUDIES

VIRTUDES DA PENITENCIA, RECOMPENSAS DO AMOR:
LITERATURA CONVENTUAL FEMININA NO MEXICO DO
SECULO XVIII

VIRTUDES DE LA PENITENCIA, RECOMPENSAS DEL AMOR: LITERATURA
CONVENTUAL FEMENINA EN MEXICO DEL SIGLO XVIII

VIRTUES OF PENANCE, REWARDS FOR LOVE: FEMALE CONVENTUAL
LITERATURE IN XVIIl CENTURY MEXICO

Alfredo Cordiviold'

Universidade Federal de Pernambuco, Brasil

Resumo: O género da literatura conventual feminina, que contava
precursoras ilustres como as misticas medievais e Santa Teresa, vinha
adquirindo um impulso consideravel desde o século XVII na Nova Espanha
e na América do Sul. Sua topica aludia a estritas peniténcias, a convulsivas
iluminacoes, a periodos de solidao e de espera e aos dilemas de descrever
experiéncias intimas com o divino que nao podiam ser descritas (embora
devessem ser descritas) com a linguagem comum. Para as professas,
escrever era uma pratica sempre sujeita a observacao e censura, mas
também um instrumento para dilucidar seus temores e seus desejos, e um
caminho para afirmar uma posicao e uma voz entre as rigidas condicoes
que governavam a clausura. Neste trabalho enfocaremos duas freiras que
no século XVIII viveram e escreveram enclausuradas no convento de San
Juan de la Penitencia da cidade do México, Sor Sebastiana Josefa de la
Santisima Trinidad e Sor Maria de Jesus Felipa.

Palavras-chave: Literatura conventual feminina; Diarios espirituais;
Hagiografias; México; Século XVIII.

Resumen: El género de la literatura conventual femenina, que tuvo ilustres
precursoras como las misticas medievales y Santa Teresa, habia ido

' Professor da Universidade Federal de Pernambuco. Doutor em Estudos Hispanicos pela University of
Nottingham/UK. E-mail: alfredo.cordiviola@ufpe.br

185
Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 185-206, jan.-jun. 2024
ISSN: 1676-6288


https://orcid.org/0000-0002-3567-5003
mailto:alfredo.cordiviola@ufpe.br

Alfredo Cordiviola

cobrando considerable impulso desde el siglo XVII en Nueva Espana y
Sudamérica. Su tematica aludia a estrictas penitencias, convulsas
iluminaciones, periodos de soledad y espera, y a los dilemas de describir
experiencias intimas con lo divino que no podian describirse (aunque
debieran) en el lenguaje ordinario. Para las monjas profesas, la escritura era
una practica siempre sujeta a la observacion y la censura, pero también un
instrumento para dilucidar sus miedos y deseos, y una forma de afirmar
una posicidn y una voz entre las rigidas condiciones que regian el claustro.
En este trabajo nos centraremos en dos profesasmonjas que vivieron y
escribieron en el siglo XVIII mientras estuvieron enclaustradas en el
convento de San Juan de la Penitencia de la Ciudad de México, Sor
Sebastiana Josefa de la Santisima Trinidad y Sor Maria de Jesus Felipa.

Palabras clave: Literatura conventual femenina; Diarios espirituales;
Hagiografias; México; Siglo XVIII.

Abstract: The genre of female conventual literature, which featured
illustrious precursors such as medieval mystics and Santa Teresa, had
acquired considerable momentum since the 17th century in New Spain and
South America. Its topic alluded to strict penances, convulsive
illuminations, periods of loneliness and waiting, and the dilemmas of
describing intimate experiences with the divine that could not be
described (although they should be described) with common language.
For the nuns, writing was a practice always subjected to observation and
censorship, but also an instrument to elucidate their fears and desires, and
a way to assert a position and a voice among the rigid conditions that
governed the cloister. In this work, we will focus on two nuns who lived and
wrote in the Mexican convent of San Juan de la Penitencia in the 18th
century, Sor Sebastiana Josefa de la Santisima Trinidad and Sor Maria de
Jesus Felipa.

Keywords: Female Conventual Literature; Spiritual Diaries; Hagiographies;
Mexico; Eighteenth Century.

DOI:10.11606/issn.1676-6288.prolam.2024.220142

Recebido em: 12/12/2023
Aprovado em: 25/06/2024
Publicado em: 25/11/2024

No Setecentos novo-hispano, mulheres escrevem. Frequentemente
relegadas ou invisiveis nas historias da producao letrada do periodo,
algumas mulheres puderam escrever - sempre e quando o fizessem

dentro de determinadas condicdes, e aceitando as normas que outros

186


https://doi.org/10.11606/issn.1676-6288.prolam.2024.220142

Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 185-206, jan.-jun. 2024

(sempre homens) haviam imposto. A vasta maioria das mulheres que, na
€poca, escreviam, ou podiam escrever, morava em conventos, em condi¢cao
de freiras de clausura. Nos conventos, espacos estritamente regrados por
rotinas cotidianas, disciplinas e rigores, suas vidas particulares eram
observadas e descritas através do prisma de uma condicao exemplar que
estavam dispostas, ou obrigadas, a encarnar. Escreviam, portanto, sobre si
mesmas, sobre suas vidas em devota reclusao, sobre rigores e enlevos,
afastadas do mundo e imersas para sempre no universo singular
delimitado pelos muros do convento. Escreviam experiéncias em primeira
pessoa, que depois serviam de matéria prima para as hagiografias. Podiam
escrever, mesmo afirmando que nao queriam, e que nao sabiam,
desenhando caminhos de perfeicao que outras tentariam imitar. Livres dos
rigores do casamento mundano, algumas escreviam acerca de uma

condicao peculiar que as possuia: ser esposas de Cristo.

Seguindo a regra estabelecida desde a Idade Média, e reforcada
pelas disposicdes contra reformistas, a escrita conventual feminina se
desenvolve sob a estrita vigilancia e censura de um “diretor espiritual”.
Como também acontecia na época em Quito, em Tunja, em Puebla e em
outras cidades americanas, as freiras escreviam no México observadas pela
figura onipresente de um confessor. Leitor privilegiado e as vezes exclusivo
dos manuscritos redigidos pelas professas, o confessor € a autoridade que
determina os limites entre a palavra exemplar e a irrup¢cao herética. Por
essa ténue e assaz perigosa fronteira transitava a escrita feminina de
intramuros. Estava, portanto, permanentemente sujeita a cair em desvios e
desequilibrios, que o confessor devia riscar ou emendar. A exaltacao
mistica, os arroubos do amor podiam ser avisos divinos ou sintomas de
perversao. O caminho de perfeicao podia conduzir a extravios, e cabia ao
confessor servir de guia, indicando os possiveis obstaculos e armadilhas
gue o demobnio, oculto entre as palavras e as visdes, estava sempre disposto
a colocar. Além de participar no processo da escrita, o confessor contava

com a potestade de aprovar a ulterior circulagcao do texto. S6 nesse caso o

187



Alfredo Cordiviola

manuscrito ficaria disponivel para leitura alheia, e poderia assim servir de
modelo e inspiracao para as irmas da congregacao ou de outros conventos

e, eventualmente, vir a ser publicado.

E importante frisar, contudo, que a relacdo entre confessor e
professa dificilmente era de absoluta subordinacao, e que lacos
interpessoais mais complexos conformavam esses vinculos destinados a
ser constantes e duradouros (BILINKOFF, 2005). Ouvir as graves e
exultantes palavras da confissao, ser guia espiritual das almas penitentes,
ministrar conselhos e admoni¢dées nem sempre significava que o lugar do
poder estava situado exclusivamente na figura do confessor. Diante dessa
figura, ha uma interlocutora que fala, e essa atribuicao € para ela uma
obrigacao, mas, também um dom. Fala porque tem que falar, mas,
também porque tem coisas a dizer, porque deve e pretende revelar
segredos e intimidades. E quando fala, o confessor esta obrigado a ouvir, a
participar numa conversagao em que sera atendido, mas, na qual também
podera ser interrogado, confundido, sutiimente ignorado. Se o confessor,
por sua parte, estd obrigado tanto a ouvir quanto a ler, esta também
exposto a cair nas armadilhas da voz e da escrita, e nas faléncias e falacias

da interpretacao, que as narrativas das penitentes propdem.

Por outro lado, tanto a professa quanto o confessor estavam sujeitos
a uma autoridade superior e suprema, a de Cristo, fonte verdadeira e
justificacao ultima de toda tarefa escrituraria que as freiras empreendiam.
Nesse muito singular triangulo amoroso, a mulher era, paradoxalmente, a
grande protagonista e a parte mais vulneravel. Escrevia para se refletir no
espelho das suas peniténcias; escrevia para o confessor, e para Cristo. Era
mero veiculo da presenca divina e sujeito paciente diante das imposi¢oes
do confessor, mas também a voz principal, a primeira pessoa. Era sua vida a
gue estava em cena, e sua Mao a que alinhavava o relato, mas, vivia
relegada em posicao subalterna. Entre a faculdade e o privilégio de
escrever e as ameacas do perjurio e da interdi¢cao, a escrita das mulheres de

clausura é autbébnoma e supervisionada. Nasce da obediéncia, mas

188



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 185-206, jan.-jun. 2024

consegue fugir dos controles. Esta restrita a enunciar unicamente aquilo
qgue é permitido, mas, aponta a expressar sempre algo mais: a paixao do eu,

a visao do Corpo, o éxtase.

Na cidade do México, um dos palcos destas intensas experiéncias foi
o convento de San Juan de la Penitencia. Havia sido fundado em 1598 no
bairro indigena de San Juan Moyotlan, nas proximidades de dois edificios
de grande importancia na vida colonial, o Colégio para Mesticos de San
Juan de Letran (que depois seria um dos mais célebres focos intelectuais
do século XIX) e o Hospital de San José de los Naturales, o maior do
vice-reino dedicado a atencao dos indigenas. O convento, da ordem
franciscana, albergava irmas Clarissas de ascendéncia espanhola, e nao
estava entre os mais ricos do vice-reino. Foi ali que viveram, escreveram e
morreram Sor Sebastiana Josefa de la Santisima Trinidad e Sor Maria de

Jesus Felipa.

A existéncia de Sor Sebastiana esteve marcada por um desejo
constante de padeceres e laceracao. Seu corpo (pensava) havia sido feito
para os pesares, sua pele para os tormentos, seu estdbmago para o vazio, seu
sangue para fluir até secar. Sua vida foi isso: longos periodos de jejum,
brutalmente imaginativas sessdes de flagelacao, disputas com o deménio e
visbes amorosas. Nascida em 1709 como Sebastiana Marin Samaniego, ja
desde sua infancia, como era de praxe nas freiras escritoras, soube que
estava destinada a passar uma vida de obediente devoc¢ao e abstinéncias
na companhia de Deus. O mundo sempre foi para ela uma cela; tanto
desejava 0 encerramento que pediu a seus pais que trancassem todas as
janelas da casa. Naturalmente, o convento seria seu lugar. Por questdes
financeiras, entre os treze e os trinta e oito anos teve que passar por varias
moradias, antes de residir finalmente em San Juan, onde faleceu em 1757
(VALDES, 1765).

Voluntarias e bem-aventuradas aflicdes, como os suplicios da carne

e a privacao de alimentos, eram praticas recorrentes e incentivadas entre as

189



Alfredo Cordiviola

reclusas. Sor Sebastiana, porém, soube levar esses rituais até os extremos
da transgressao. A mortificacao era digna de mérito, mas a aniquilacao era
o contrario da virtude. Ignacio de Loyola ja indicava: “O que parece mais
coémodo e mais seguro na peniténcia, é que a dor seja sensivel na carne e
ndo penetre nos 0ssos, para que provoque dor e ndo doenca™ [traducdo
nossal (IBSEN, 1998, p. 262). Através das cerimdnias da punicao, as professas
podiam cultivar uma espiritualidade profunda, teatral, que convertia a
punc¢ao em gesto salvifico; transformavam assim o corpo em uma maquina
de sangrar, e o sangrar em um triunfo diante do orgulho e da vontade. Na
hora da privacao e da dor, conscientemente ou nao, renegavam e ao
mesmo tempo exaltavam essa carne que rasgavam, essa boca que nada

mastigava, essa intensidade da experiéncia que se desvanecia.

Contudo, o martirio do corpo estava sujeito a um delicado
comedimento; se ultrapassavam-se os limites, podia ser visto como
vaidade, como mera expressao de soberba. Nesse aspecto, o suplicio podia
ser de certo modo equiparado com a escrita. Eram atividades
eminentemente vinculadas, antes de tudo, com a interpelacao do eu e a
percepgcao e o exame de si. Por isso que ambas deviam ser tuteladas, para
nao cair em tentacao e cortejar o vicio. Por isso que as irrupcdes mais
arrebatadoras, como a perda dos sentidos, as batalhas com os demonios e
0S casamentos misticos, podiam ser vias de santidade ou de condenacao,
assunto para o Flos Santorum ou para a Inquisicao. A imperiosa vigilancia
obedecia a um pressuposto (as mulheres eram fracas e precisavam de
orientacao para discernir adequadamente) e também a um pavor, a uma
impoténcia toda masculina diante da mulher poderosa que escreve suas

vivéncias e que regulamenta sua propria dor.

A Igreja podia exaltar essas expressdes, vistas como instrumentos de
purificacao e espelho de perfeicao, mas, com o mesmo afinco sancionava

as sinuosas derivacdes do excesso. Algo semelhante acontecia com a figura

2"l o que parece mds comodo y mds seguro de la penitencia, es que el dolor sea sensible en las carnes y que no
entre dentro en los huesos, de manera que de dolor y no enfermedad”.

190



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 185-206, jan.-jun. 2024

do anacoreta. Ascetas que se afastavam do mundo para conviver em
harmonia com as feras e com sua fé, suportando e vencendo provacdes na
tebaida, eram figuras de ilustre prosapia e longa tradicao, que remetiam a
pureza e a frugalidade do cristianismo primitivo. Contudo, os eremitas
podiam provocar também certa desconfianca; havia neles, como nas freiras
misticas, algo de perigoso, algo de ingovernavel, que os tornava suspeitos
diante do dominio eclesiastico. Podiam conversar com 0s anjos, ou com
Deus, mas, o teor dessas intimidades era sempre matéria de disputa. A vida
retirada estava bem-vista quando amparada pela instituicao, sujeita as
normas da vida conventual, como promoviam na Nova Espanha as ordens
franciscana, carmelita e agostiniana. Quando se tratava de um individuo
voluntariamente desamparado na soliddo do ermo, ou de uma beata
refrataria as pautas adequadas, havia o risco de que suas condutas
acabassem sendo analisadas e punidas pelos tribunais inquisitoriais
(RUBIAL GARCIA, 2009). No caso das freiras, a clausura as deixava para
sempre a mercé da instituicao, mas na solidao dos seus martirios e raptos,
0os desvanecimentos e 0s voos pareciam dissolver toda interferéncia
externa. A condigcao feminina tornava, decerto, eventuais abusos ainda mais
perigosos, mais imbuidos quica de alguma pulsao maligna. Era ainda mais
facil, nesse caso, denunciar essas manifestacdes como rompantes nefastos,

ou diretamente como produto da intervencao demoniaca.

Esses usos e dominios da peniténcia, no entanto, seriam a
caracteristica maior do legado de Sor Sebastiana, e quica o motivo
primordial para a divulgacdao da sua biografia. Apesar das propinadas
mortificacdes, que acabariam por acelerar sua morte, nao foi repreendida
nem censurada. Muito pelo contrario, seria consagrada como protoétipo e
emblema de entrega e devocao. Pouco depois da sua morte, em 1758, ja
seria editado o sermao pronunciado por Ignhacio Saldana (1758), que no
mesmo titulo alude a essa condicao distintiva: Penitente paloma, o
gemebunda Maya. Sermon funebre, en Ilas exequias que el

observantissimo Convento de San Juan de la Penitencia de México hizo a

191



Alfredo Cordiviola

su muy amada hija la venerable madre sor Sebastiana Josepha de la
Santissima Trinidad. Alguns anos mais tarde, em 1765, Joseph Eugenio
Valdés publica Vida admirable y penitente de la V.M. Sor Sebastiana
Josepha de Ila SS. Trinidad, a fonte primordial para reconstruir as
experiéncias da freira. Essa biografia estd baseada em uma série de
cadernos escritos por Sebastiana, que permanecem inéditos na Biblioteca
Nacional do México, sob o titulo Cartas en las quales manifiesta a su
Confesor las cosas interiores y exteriores de su vida. Transcritas em parte,
mas, também aludidas em terceira pessoa, essas cartas — expostas, citadas,
recortadas — encenam exemplarmente a disputa de vozes (a freira, o
confessor, o bidgrafo) que caracterizam a literatura hagiografica referida a
mulheres. Como no sermao de Saldafa, na biografia de Valdés a vida de
Sebastiana se torna admiravel por sua condicao de penitente. Pura e
simples como uma pomba (mas uma pomba em permanente estado de
expiagao), suas “coisas interiores e exteriores” encontram assim a sua mais
perfeita condensacao no gesto contrito, dolorido e sanador da peniténcia.
Tanto no sermao das exéquias quanto na biografia de Valdés, ha
numMerosas representacdes desse gesto, que se repete como uma obsessao.
Nessas “disciplinas de sangue”, Sor Sebastiana podia, sem duvida, ser

considerada uma verdadeira especialista. Segundo informa Saldana,

(.) eram aquelas disciplinas tdo asperas duras que lhe
despedacavam as carnes, fazendo correr torrentes de sangue; dai
aqueles cruéis cilicios, que, além daquele que lhe servia de saiote
interior, ao qual, para maior tormento, acrescentava pendentes
molhos de cardos e urtigas; usava continuamente aquele com
pontas de ago, que |lhe servia de costas e couraga, com o qual
resistia as setas e tiros disparados pelo Inimigo; dai agquela tao
continua vigilia. e por isso, finalmente, aquela abstinéncia tao rigida,
gue nem mesmo quando doente, era violada; carregando nos
ombros tantas cruzes quantas a mais robusta constancia pudesse
suportar?® [traducdo nossa] (apud RUBIAL GARCIA; BIENKO DE
PERALTA, 2011, p. 158).

34(..) eran aquellas disciplinas tan dsperas. que despedazando sus carnes. hacian correr arroyos de sangre, por
eso aquellos cilicios tan crueles. que a mds de aquel, que servia de enaguas interiores, a el que para mayor
tormento le ahadidé unas péndulas pomas de abrojos y racimos de ortigas; trajo continuamente aquel de
puntas de acero, que le servia de espalda, y peto con que resistia las saetas y tiros, que le disparaba el Enemigo;
por eso aquella tan continua vigilia. y por eso en fin, aquella abstinencia tan rigida, que ni enferma, se vio
violada; cargando en sus hombros tantas cruces, cuantas pudo cargar la mds robusta constéancia”.

192



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 185-206, jan.-jun. 2024

Com sua trajetdria de penudrias e iluminacdes, Sor Sebastiana
acabou sendo absorvida pela ja vasta literatura exemplarizante que
circulava pelos conventos novo-hispanos. Nesses compéndios de virtudes,
as vidas de mulheres veneraveis reproduziam um percurso que havia sido
cumprido para ser imitado. Obedecendo a uma longa e consolidada
linhagem, que remetia as legendae e as irrupcdes do maravilhoso dos
livros da cavalaria, no género das Vidas escritas nesse século confluiam
circunstancias concretas, topicos convencionais estabelecidos pelas
tradicdes literarias escritas e orais e detalhes particulares da biografada.
Como aponta Paula Almeida Mendes (2017), seguindo a no¢ao de romans
hagiographiques invocada por Hippolyte Delehaye, elementos novelescos
e fabulacdes populares presentes que alimentam em varias formas
narrativas ficcionais fazem parte dos relatos hagiograficos, e os situam em
um contexto mais amplo, vinculado a invencao, que, contudo, nao
restringe, mas multiplica, suas capacidades modelares e suas funcdes

pedagogicas.

Dezenas destes volumes, redigidos como autobiografias ou
biografias, constituiam leitura obrigatoria para as professas. Transitando nos
claustros ja desde o século anterior, a maior parte deles permanecia como
manuscrito, e eram eventualmente multiplicados por copistas. Alguns
chegavam a ser publicados e atingiam um publico maior, como as vidas
das poblanas Sor Maria Agueda de San Ignacio e Sor Josefa de la
Concepcidn, ou da abadessa capuchinha Agustina Mufioz Sandoval, entre
outras obras que exaltavam virtuosas trajetorias femininas editadas nessas
mesmas décadas de 1750 e 1760. Como as imagens devocionais da Virgem,
das santas ou das martires sofredoras, esses relatos falavam de
padecimento e redencao, € narravam sucessos ordinarios e extraordinarios,
pontuando a evolugao de um tempo marcado pelas rotinas da compungao
e da purificacao. No caso particular de Sor Sebastiana, as freiras podiam
reconhecer nas suas paginas um modelo, e também uma pedagogia, que

revelava as intrincadas artes da peniténcia.

193



Alfredo Cordiviola

No mesmo ano de 1758 em que Penitente paloma.., o elegiaco
sermao de Saldana, era publicado, e no mesmo convento de San Juan em
que Sebastiana havia aperfeicoado até a morte suas técnicas de
aniquilacao pessoal, outra professa também passava suas horas de
continua vigilia escrevendo. Sor Maria de Jesus Felipa chegou a completar,
entre fevereiro e dezembro daquele ano, um caderno de 114 paginas
duplas, em que registrava em ordem cronoldgica, a maneira de um diario, a
evolucao dos meses. Dirigidas, como devia, a seu confessor (cujo nome nao
esta identificado), as anotacdes se referem tanto a fatos corriqueiros
ocorridos no convento quanto a vivéncias sobrenaturais de enlevos e
apari¢dées. Como em muitos outros casos, a escrita € para Sor Maria de
Jesus nao s6 um veiculo para narrar ocorréncias pontuais, mas também um
instrumento para aprofundar o conhecimento de si e para extravasar suas
inquietacdes. O manuscrito esta incompleto e apresenta varios trechos
riscados. Teve a sorte de ser preservado, mas até hoje nao foi integralmente
publicado; houve de aguardar até o inicio do século XX| para que um
representativo conjunto de fragmentos da obra fosse dado a conhecer por

Asuncidn Lavrin.

Nada se sabe desse confessor anénimo ao qual a penitente se
referia em suas alocucdes, como quase nada se sabe da propria Sor Maria.
Em algum momento faz referéncia a outro caderno, o que permite inferir
que esse diario era apenas uma parte de um escrito mais longo. Nao foi,
como Sor Sebastiana, objeto de posteriores biografias, e, portanto,
permanecem em sombras as circunstancias do seu nascimento, da sua
morte e do tempo que levava residindo entre os muros de San Juan. Como
era previsivel, os elementos narrativos que caracterizavam o género das
vidas conventuais femininas aparecem no seu texto; a exposi¢cao das suas
préoprias fraquezas;, o Vvilipéndio do corpo; a ignorancia em questdes
teoldgicas, tidas como dominio exclusivamente masculino; a obediéncia
gue estava naturalmente inscrita nas almas simples das freiras; as formas

do disciplinamento; as lutas contra os enganos do demonio; e a efusao de

194



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 185-206, jan.-jun. 2024

arroubos e visbdes, topicos todos convencionalmente imprescindiveis nos
escritos das freiras. Ha também no diario de Sor Maria de Jesus mencgodes a
disputas quotidianas e problemas menores de convivéncia, como quando
se burlam dela e (sabendo que tinha horror aos animais) ocultam uma
tartaruga numa bacia, ou como quando teve uma briga por causa de um
pao com uma freira algo raivosa. Notas como essas oferecem breves
iluminag¢des acerca da vida cotidiana no convento, e fazem do diario uma
das poucas fontes disponiveis a esse respeito. Como seria previsivel, esses
episodios corriqueiros, que parecem extraidos de um quadro de costumes,
estao entremeados no relato com outros assuntos mais transcendentes.
Um deles, por exemplo, tem a ver com as dudvidas que Sor Maria expressa
em relacao aos poderes e necessidades da escrita; outro, com as vozes dos
anjos, da Virgem e de Cristo que ela afirma escutar, e com as missdes que

estas vozes |he encomendam durante esses intimos dialogos.

O diario dramatiza nitidamente a complexa relacao que mulheres
em clausura como Sor Maria de Jesus mantinham com a escrita. As
escritoras e escreventes se apropriavam de uma ferramenta que para
outras mulheres permaneceria para sempre e por completo fora do
alcance. Diante da folha em branco, podiam deixar gravadas palavras e
experiéncias que, para a grande maioria das mulheres da época, eram
ininteligiveis ou vistas simplesmente como coisas de outro mundo. Como
os aprendizes indigenas que em Tlatelolco haviam adquirido as formas do
alfabeto latino para reinventar a lingua nahuatl e preservar com ela as
antigas memoarias pré-hispanicas, as freiras sabiam que a escrita era uma
arma. Sabiam também que era um abismo, em que ficariam plenamente
expostas, para ser observadas, restringidas ou coibidas pelas figuras
patriarcais de uma instituicao patriarcal, mas, ao mesmo tempo, sabiam
também que era o campo de operacdes em que praticavam profundos
exercicios de introspeccao, e onde poderiam reencontrar mais uma vez a

ausente voz do Amado.

195



Alfredo Cordiviola

“Os seis primeiros dias com a tarefa de escrever nGo foram tdo
pPenosos para mim porque é meu seguro refugio este exercicio, e sempre
me ocorre de ter maior mortificagcdo™ [traducdo nossa] (LAVRIN, 2000, p.
60). Como para tantas outras religiosas, escrever, para Sor Maria de JesUs, €
isso: refugio e mortificacao. Era comum que as freiras afirmassem que nao
escreviam porque queriam, mas porque obedeciam a um mandato. Que se
escrevia por ascetismo e devo¢ao, jamais por vocagao. Que escrever era um
modo de adular o pecado, porque podia evidenciar soberba e vaidade. Que
escrever era penoso, € constituia mMais uma das provacdes que O corpo
devia padecer no percurso da purificacao. Como diz Lavrin (2000, p. 59-60),
“Era um processo complexo de disciplina, de expia¢cdo e de regozijo, mas,
acima de tudo, a escrita era um meio de elevacdo espiritual, alcan¢cado
ndo porque dava prazer, mas, precisamente porque, Qo causar sofrimento,

se tornava uma outra forma de procurar a redencdo.” [traducdo nossal.

Para Sor Maria de Jesus, a escrita € mais uma forma de enfrentar (e
vencer) o demoénio, mas também um instrumento privilegiado para
analisar e aliviar suas angustias e incertezas. No inicio do caderno, diz estar
seca, um estado muito comum que na literatura era definido como “(...) um
tédio interior que causa distracées™ [traducdo nossa] (RUBIAL GARCIA,
BIENKO DE PERALTA, 2011, p. 175). Sentia-se “(...) secq, indevota e remota de
tudo” [traducdo nossa] (LAVRIN, 2000, p. 55), humilhada em sua
insignificancia, atormentada pelas contradi¢cdes provocadas por seu “curto
entender”, arrependida de haver escrito “tantos disparates”. Aos poucos, no
entanto, vai adquirindo confianca, motivada justamente pelo exercicio da
escrita. A escrita pode ser ardua como um tormento, mas possui também
diversas funcdes benéficas que a professa nao deixa de registrar. Essas
fungdes ficam em evidéncia em varios episddios, como por exemplo em

alguns paragrafos redigidos ainda em fevereiro. Era um desses periodos em

“ “Los seis primeros dias con la tarea de escribir no me fueron tan penosos porque es mi seguro refugio este
gjercicio, y siempre me sucede en lo que tengo mayor mortificacion.”

5 “Fue un complejo proceso de disciplina, de expiacién y de regocijo, pero, sobre todo, la escritura fue medio de
elevacion espiritual que se lograba no porque diera placer, sino precisamente porque al causar sufrimiento se
convertia en otra forma de buscar la redencion.”

©“(..) un tedio interior que causa distracciones.”

74(...) seca, indevota y remota de todo."

196



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 185-206, jan.-jun. 2024

gue o Esposo nao aparecia, e Sor Maria, movida pelo desespero, pede a
intercessao da Mae: “Minha Senhora Madrinha e Mae dos pecadores, da-me
a meu Marido e implora-lhe que nao me deixe fora de suas maos por sua

misericordia.”® [traducdo nossal. A seguir escreve:

Encantava-me a ansia que sentia, e fiquei assim durante trés dias
até que, vendo a sua auséncia e a secura de tudo, comecei a
escrever, conjecturando que por nao ter feito isso antes, poderia
continuar me ignorando. Esse pensamento foi indtil, mas pude
experimentar que, quando escrevo, tudo se acalma e sou livre de
exprimir as minhas aflicbes e, a medida que as escrevo, a luz do que
estou a manifestar revela-se na minha alma. Resta-me, porém, o
trabalho de dizé-lo como ignorancia e insensatez, e depois, a uma
luz melhor, venho a compreender o que disse. Jd me conformo em
padecer, mesmo gue isso dure o resto da minha vida, porque é na
sua graca, honra e gldria. E essa a minha consolac&o.® [traducdo
nossa] (LAVRIN/LORETO LOPEZ, 2002, p. 136).

O que se depreende em relagao a escrita desta intensa e concisa
confissao? Em primeiro lugar, Sor Maria de JesUs, paralisada durante trés
dias, decide escrever para mitigar a auséncia. Sugere, além disso, que essa
auséncia poderia ter se prolongado justamente por causa da falta de
escrita. Ou seja, nesse caso, escrever significa emendar uma falta, corrigir
uma omissao. Pouco depois, a escrita vai servindo para aliviar as dores
(“tudo se acalma”) e se transforma em espelho, que permite ver os pesares
e iluminar a melhor compreensao de si. A escrita parece obedecer a um
fluxo incontrolavel, movido pela ignorancia, mas que adquire sentido
posteriormente. Talvez ndo pudesse anular os sofrimentos nem as duvidas,
mas a escrita invoca, emenda e mostra. E, acima de tudo, oferece algo que
as freiras, no severo mundo do convento, continuamente procuravam
interpelando os confessores e os seres divinos: escuta e consolagao. Através
da escrita, Maria de Jesus podia inspecionar os conflitos do eu, fortalecer o

dominio de si, exteriorizar seus sentimentos, praticar a peniténcia, aguardar

8 “Sra. mia Madrina y Madre de pecadores, dame a mi Esposo y ruégale que por su misericordia no me deje de
su mano.”

° “Me encantaba el ansia que sentia y asi estuve tres dias hasta que viendo seguia su ausencia, y la sequedad
en todo, me puse a escribir, discurriendo si por no haber puesto mano a la obra se daba por desentendido. No
me valio este sagrado, pero he experimentado que al tiempo de escribir todo se serena y solo tengo libertad de
poder manifestar mis aflicciones, y conforme lo voy poniendo se descubre en mi alma la luz de lo que voy
manifestando. Mds, a mi se me deja el trabajo de ponerlo como ignorancia y tonta, y después a mejor luz,
entiendo lo que he puesto. Ya me he conformado en padecer, aunque me dure todo lo que me resta de vida,
como sea en su gracia y honra y gloria. E éste es mi Consuelo.”

197



Alfredo Cordiviola

o retorno do Ausente, e construir um pequeno jardim de letras que era sua

fonte pessoal de consolo.

Todas estas funcdes, apesar de serem altamente relevantes para sua
vida em convento, de alguma forma empalidecem diante de uma causa
muito maior e mais transcendental. Escrever podia ser importante como
meétodo de introversao, como via penitente ou como forma de interrogar
conflitos intimos, mas sé se transformava em tarefa fundamental e
imperiosa porque permitia preservar as Vozes dos anjos custodios e da
Made, e porque era o instrumento para registrar seus encontros com o
Amado. E antes de tudo, porque era o préprio Esposo quem ordenava

escrever, para revelar-se mediante o testemunho da professa.

Sem a escrita, nenhum desses encontros teria condicdes de
perdurar. Sem a escrita, que € veiculo e prova da escolha divina, nao
poderia ser divulgada a missao que Deus Ihe encomendara: “(...) te escolhi e
te marquei com os sinais da minha mais alta estima, e isso, embora
oculto, pode ser visto publicamente nos teus escritos."° [traducdo nossal
(LAVRIN, 2000, p. 70), diz Cristo numa dessas visitas, confirmando que Sor
Maria era objeto da Sua preferéncia, e que, para ela, escrever seria uma
obrigacao. Ser escolhida para escrever, escrever por ter sido escolhida: em
ambos os casos, a imposicao da escrita supde que essas palavras que
apareciam em Primeira Pessoa no papel deviam transcender o ambito
privado, deviam ser lidas e ouvidas fora da cela, com uma intensidade e

clareza que pudessem recriar a sonoridade dessa Voz que as havia emitido.

Além da vista, portal através do qual se revelavam as experiéncias
mais estremecedoras do corpo e da alma, a audicao € o outro sentido de
grande protagonismo na literatura mistica. Enquanto o gosto, o olfato e
especialmente o tato remetiam a condicao animal e podiam precipitar a

gueda nos prazeres carnais, a vista e o ouvido eram, apesar dos enganos

04(.) te he serialado y marcado con las sefiales de mi mayor estima y esto aunque oculto se ha de ver publico
en tus escritos.”

198



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 185-206, jan.-jun. 2024

gue também podiam propiciar, os instrumentos da alma mais associados

com o divino. Segundo afirmam Antonio Rubial e Doris Biefiko (2011, p. 149),
Entre todos os sentidos, a visdo era o mais privilegiado no ambito
catolico, espaco onde a cultura da imagem era fundamental. As
verdades cristds entravam pelos olhos e manifestavam-se através
de imagens didaticas e devocionais ou de festas em honra de Deus
e dos santos (..) a simbologia da luz estava fortemente carregada na
tradigao crista, que a relacionava com o conhecimento, a razao, a fé,

a graca e a possibilidade de discernir entre o bem e o mal”
[traducdo nossa]

Num imaginario catdlico em que reinavam a representacao, a luz e
as trevas, mas também a oralidade e as modula¢des sonoras, o ouvido era o
outro sentido primordial. O biégrafo de Sor Juana, o jesuita Diego Calleja,
examinara estas dimensdes sensoriais no seu tratado Talentos logrados en
el buen uso de los cinco sentidos, publicado em Madrid em 1700. Ali
postulava que “(..) o ouvido é a boca da alma, através do qual a noticia de
preceitos e a proposicdo de mistéerios ingressa quando € necessdrio, para
"2

se conservar em saude espiritual e vida de razdo.
(RUBIAL GARCIA; BIENKO DE PERALTA, 2011, p. 150). Os sermades, as preces,

[traducao nossal

a musica, os sinos, as falas interiores eram feitos de matéria audivel. O
ouvido (que, como os outros sentidos, também podia ser ludibriado) era o
grande canal pelo qual as palavras de Deus atingiam a consciéncia e
inundavam a alma. Enquanto a vista se abria ao espetaculo, a audicao se
entregava a pedagogia. Para as esposas de Cristo, 0s sons
complementavam e legitimavam o teor das revelacdes da imagem que
aconteciam no teatro mistico (LAVRIN, 2016). Através do ouvido, a professa
gue havia sido assaltada por uma visao podia invocar o eco dessas vozes
como garantia para repelir a ilusao, e para confirmar que o encontro nao
havia sido uma miragem nem uma invencao maligna, mas um verdadeiro

desposdrio espiritual.

" “Entre todos los sentidos, la vista fue el mds privilegiado en el dmbito catdlico, un espacio donde la cultura de
la imagen era fundamental. Por los ojos entraban las verdades cristianas que se manifestaban por medio de
imadgenes diddcticas y devocionales o de las fiestas en honor a Dios y los santos. (...) la simbologia de la luz tenia
fuertes cargas para la tradicion cristiana, la cual la relacionaba con el conocimiento, la razon, la fe, la gracia y la
posibilidad de discernir entre el bien y el mal.”

2 4(..) el oido es la boca del alma, por donde en la noticia de preceptos y proposicion de misterios, la entra
cuanto ha menester, para conservarse en salud espiritual y vida de razon.”

199



Alfredo Cordiviola

Como dissemos, a possibilidade de ser enganada pelo demaénio ou
pelas futeis veleidades da propria imaginacao eram ameacgas constantes
gue pairavam sobre o discurso das freiras. Obsessao dos confessores, o
dilema acerca da verdade que as visdes instauravam havia sido abordado
pela tratadistica. Um dos autores que se ocuparam do assunto havia sido o
jesuita irlandés Michael Wadding, que no século XVII, instalado na Nova
Espanha, ficaria conhecido com Miguel Godinez. Reitor do colégio de San
Idelfonso, Godinez foi confessor em Puebla de duas misticas eminentes,
Maria de Jesus e Isabel de la Encarnacioén, e era considerado, mesmo sob o
receio da Companhia (qQue na época era inclinada a desconfiar das fabulas
misticas), um especialista nessa espinhosa questao. Havia escrito Prdctica
de la Theologia Mystica, que sé seria publicado em 1681, décadas depois da
sua morte, mas que a partir dos Ultimos anos do século XVII foi
amplamente editado e traduzido. Em meados do XVIlI, ja havia sido
reivindicado e lido como autoridade (BIENKO DE PERALTA, 2015).

Seguindo outros tratadistas, para Godinez, existiam trés motivos
possiveis capazes de gerar visdes, que Bienko define assim: “(..) os
sobrenaturais, ou seja, os que sdo causados por Deus; os preternaturais,
que sdo ilusbées demoniacas; e os naturais, que surgem da malicia
melancdlica, ou da fraqueza humana.™ [traducdo nossa] (BIENKO DE
PERALTA, 2015, p. 57). Entre as visdes sobrenaturais, auspiciadas pela
divindade, Godinez distingue uma hierarquia também baseada em trés
classes. A primeira, as “visdes sensitivas externas”, que se configuram como
fendbmenos oticos e auditivos. A segunda, as “visdes imaginarias internas’,
Sao Mmenos ambiguas e menos certeiras, porque dependem dos olhos e dos
ouvidos da alma. Por ultimo, a terceira e superior, as “visdes intelectuais ou
puramente espirituais” seriam as mais perfeitas e verazes. Por isso mesmo,
os expertos consideravam que dificilmente seriam acessiveis para as
mulheres. Para as misticas, o caminho do éxtase estava necessariamente

marcado pelos efeitos visuais e sonoros, e pelas impressdes que esses

B 4(.) los sobrenaturales, o sea los que son causados por Dios; los preternaturales, que son ilusiones demoniacas;
y los naturales, que ‘nacen de la malicia melancdlica, o flaqueza humana.”

200



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 185-206, jan.-jun. 2024

efeitos causavam, quando, como promulgava Leandro de Granada, “(...) com
a imaginacdo vemos aquilo que de maneira alguma poderiamos ver, se
virtude superior ndo o descobrisse.™ [traducdo nossa] (BIENKO DE
PERALTA, 2015, p. 59).

“Os efeitos que destas vistas sentia eram de amor e divino que me
abrasava interior e exterior, € o corpo me invadiam, especialmente o
coracdo, de dores sensiveis.™ [traducdo nossa] (LAVRIN, 2002, p. 130),
escreve Sor Maria de JesuUs. Agraciada com visdes externas e internas,
escuta varias vozes, cujas falas transcrevera depois literalmente, como se
estivessem pronunciando tudo outra vez. Como confessores ou amigos
etéreos, 0s anjos custddios aconselham, orientam e educam a visionaria.
Indicam que nao precisa ter duvidas em relagcao a escrita, nem temer que o
demonio deturpe suas palavras. Asseguram que nunca esta so, que esta
unida ao Senhor e que juntos vencem as forcas do inferno. Explicam que
esta previsto que as mulheres sejam menos instruidas e livres de erudicao,
e que a ignorancia garante a pureza do conhecimento transmitido por
Deus. A Virgem Maria, a “querida Madre” intercede por ela, a chama de
Filha e Ihe pede que nada tema, e a persuade a seguir o reto caminho, pois
“(..) e assim Cristo e tu sGo uma mesma imagem em quem a obra se mira
e se observa a destreza de quem a fez, ndo a matéria da qual foi
formada.m® [traducdo nossa] (LAVRIN, 2002, p. 132). E a presenca, a voz € 0
amor de Cristo constituem o seu suporte crucial, que ratifica a vocacao e o
lugar da professa no mundo e que fundamenta os sentidos e as funcdes da

sua existéncia dentro do convento.

Diante dessas vozes, ouvidas na carregada solidao da vigilia mistica,
como, entdo, nao escrever? Como nao documentar a passagem dessas
divinas entidades, o amor manifesto em cada gesto, em cada frase? Essas

cenas sao impossiveis de explicar, porque as freiras dizem carecer dessa

% 4(..) con la imaginacién vemos lo que en ninguna manera pudiéramos ver, si virtud superior no lo descubriera.”
> “l os efectos que de estas vistas sentia eran de amor y divino que me abrasaba interior y exterior, y se me
reventaba el cuerpo, especialmente el corazén, de dolores sensibles.”

6 %(..) y asi Christo y tu son una misma imagen en quien se mira la obra, y se atiende a la destreza del que la
hizo, no a la materia de que la forma.”

201



Alfredo Cordiviola

capacidade, e porque as palavras sao sempre insuficientes e faliveis para
descrever estados de transe. Por outro lado, seria igualmente impossivel
deixar de comunicar tais acontecimentos, omitindo assim a mensagem
gue devia ser necessariamente difundida. Deus, que pode aparecer como
Pai, como Esposo, como Dono e como Filho, a chama e a conforta. Ela
responde, e os didlogos acabam inscritos no papel. Em principio, € motivo
de surpresa que Deus a tenha escolhido. Sor Maria de Jesus nao entende os

motivos dessa decisao que, por improvavel, se torna ainda mais legitima:

Ndo me mostreis estas coisas a mim; deixai-o mostra-las aos seus
ministros, que ele tem em abundancia; eles saberao dar a essas
almas doutrinas, conselhos, e assim coloca-las ao seu servico. Que
nao |lhe sirvo sendao para me atormentar, que nao lhe dou nada com
isso, quando eu prdpria estou a ponto de lhe dar maior tormento.
Embora eu diga isto com a minha boca, com o meu coracao
mostro-lhe como é verdade.” [traducdo nossa] (LAVRIN, 2002, p.
129).

Para a Virgem, a escolha tem um objetivo incontestavel:

Por ti o louvardo todas as geragdes; em ti conhecerdao o seu amor [€]
a sua cleméncia; por ti correrao as aguas limpidas da graga; e ainda
gue te olhes, como deves, nesse estado que o Senhor te colocou
para te elevar a tanta felicidade, nao te cabe confundir de tal modo
gue percas o essencial, que é o exercicio e os atos das virtudes, que,
como ave que voa e borboleta que se abrasa, deves exercitar
mesmo quando estiveres no mais profundo da humildade e do
conhecimento de ti mesma.”® [traducdo nossa] (LAVRIN, 2002, p.
132).

E o propdsito que o mesmo Cristo repetird mais tarde, quando

confirme qual sera a missao encomendada a esta alma ingénua:

Assim, fica sabendo que acontece contigo que, como a menor de
todas as minhas criaturas, te consideras inferior a todas as minhas
esposas, mas se estas nos bracos da minha misericordia, criada com
especial amor e favorecida, quem pode negar que pela mesma
razao te escolhi entre as deste convento para que por ti recebam
favores e misericdrdias interiores, luzes e juntas defesa juntas contra
0s inimigos? Pois quando vés a cruz resplandecente colocada no
jardim deste convento, os seus reflexos atordoam-nos, os seus
ardores confundem-nos, os seus frutos humilham-nos, e a sua forga
contém-nos e os desterra para as profundezas dos abismos. Por

7 “No a mi me muestre estas cosas; que se las muestre a sus ministros que hartos tiene; quienes podrdn darle a
estas almas doctrinas, consejos y asi se las acarreardn a su servicio. Que yo no le sirvo de nada mds que de
atribularme, que en eso no le doy nada cuando yo misma estoy en punto de darle mayor tormento. Esto
aunque lo profiero por la boca, con el corazon se lo muestro como es verdad”.

8 “Que por ti lo alabaran todas las generaciones; en ti conocerdn su amor [y] su clemencia; por ti correrdn las
aguas claras de la gracia, y aunque tu te miras, como debes, en aquel estado que te cortd el Sefior para subirte
a tanta dicha, no es para que te confundas de manera que faltes a lo principal que es al ejercicio y actos de las
virtudes, que como remontada ave y abrasada mariposa debes ejercitar aun cuando mds profunda en la
humildad y conocimiento propio estuvieres”.

202



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 185-206, jan.-jun. 2024

isso, fica certa de que da arca do meu coragao derramo dons para ti,
qgue distribuo liberalmente a todas as almas, especialmente para
aguelas que vejo em ti expiadas, e com isso |lhes asseguras o bem, e
para ti perdura a grata recordacdo dos meus amores.”® [traducdo
nossa] (LAVRIN, 2002, p. 133).

Esse “beneficio secreto” que Deus extrai da “arca do seu coragao”
consagra o papel de Sor Maria de JesUs como protetora do convento e de
todas as mulheres que dividiam com ela essa morada. Uma humilde
professa se converte assim em guia e escudo para suas irmas. A Voz
adverte que a tarefa nao sera facil, que os infernais espiritos estarao
dispostos sempre a atacar, mas que ela havera de superar todos os
obstaculos. Mediante oracdes e atos de caridade, deve entdo cuidar as
professas de cair nos abismos da perdicdao. Essa é a primeira tarefa
encomendada. A segunda, também a ser cumprida no convento, consiste
em atuar como porta-Voz oficial, para que a Mensagem possa chegar a

todos os ouvidos ali enclausurados:

Porque tu ja sabes este segredo que sé a ti pertence, para que nisso
todos os que lerem isto, ponham a mao no peito e vejam se serao
dignas de que eu lhes mostre o particular do meu alivio ou o
sensivel do meu tormento, e também se serao das almas que me
seguiram nas suas perseguicdes até que eu dei a minha vida
desconsolado porque nao quiseram se beneficiar de tao copioso
fruto.® [traducdo nossa] (LAVRIN, 2002, p. 142-143).

A Mensagem (que primeiro é sopro, depois € escrita e finalmente
sera leitura, individual ou coletiva) completaria assim o ciclo redentor, tendo
como fio condutor principal o corpo daguela que Ele escolheu. Esse corpo,
assinalado e raptado, da professa, que depois reconstréi na memaoria os
fatos. E a seguir lhes outorga coeréncia, mediante a mao que redige e as
palavras que reserva para seu confidente espiritual. Exposta, a professa

exibe seus escritos e sua diccao perante o leitor homem que ocupa esse

Y “Asi pues, haz de cuenta me sucede contigo que como la menor de todas mis criaturas te miras inferior a
todas mis esposas, pero si estds en los brazos de mi misericordia levantada con especial amor favorecida, [¢]
quién puede negar que por lo mismo te tengo escogida entre las de este convento para que por ti reciban
favores y mercedes interiores, luces y juntamente defensa contra los enemigos [?] Porque al verte reluciente
cruz colocada en el jardin de este claustro sus reflejos los aturden, sus ardores los confunden, sus frutos los
humillan, y su fuerza lo contiene y destierra hasta el profundo de los abismos. Conque ten seguro que del arca
de mi corazén saco por ti dones que reparto liberal a todas las almas, en especial para éstas que miro en ti
misma desagraviado, conque aseguras para ellas el bien, y a ti te queda el agradecido recuerdo de mis
amores.”

20 “yg tu por ti sabes este secreto que [es] particular a ti sola, pues en esto todos los que leyeren esto metan la
mano en su pecho y vean si serdn dignas de que les muestre lo particular de mi alivio o lo sensible de mi
tormento, y también si serdn de las almas que me siguieron sus persecuciones hasta que di la vida
desconsolado porque no se habian de aprovechar de tan copioso fruto."

203



Alfredo Cordiviola

lugar, sacramentado pela instituicao, da escuta e da interpretacao. Como
porta-Voz, apostoliza quando da a palavra, quando deixa de falar de si e,
escutando em siléncio, transcreve a fala de Deus. Do ato a rememoracao,
do desfalecimento a revelagcao, da escrita a confissdao, da confissao a

promulgacao, a palavra voa, se transforma e chega a todos seus destinos.

Sor Maria de JesUs € assim ungida como aquela que vocifera por
escrito e aquela que ampara, abriga e defende. Essa uncao ja estava oculta,
em espera, € havia sido profetizada na articulacao do seu nome prdoprio,
seu nome adotado ao entrar ao convento, o realmente verdadeiro. E Cristo
mesmo que revela a exatidao desse nome, que deixa de ser um mero lugar
comum, Oou uma espécie de epdnimo, para ser lido agora como oraculo

decifrado. E o que Deus diz, com palavras dignas de um amante:

(..) e assim ama a tua Mae, esposa minha, e ndao duvides de nada do
gue recebes em misericdérdia, porque tudo consegues liberalmente
por causa do amor que tens por ela, e ela compraz-se nesse amor.
Assim, tu és a Maria adornada de Maria e de Jesus confirmada na
graca de Maria. Percorre com seguranga, através dos seus amores,
0os caminhos da perfeita caridade com Deus e com o préximo, e nao
temas o inimigo, quando ele te teme, treme e se humilha ao ver-te
tao favorecida pela minha graga e pela intercessao da minha
querida Mae, e adornada com a dogura do seu nome.? [traducdo
nossa] (LAVRIN, 2002, p. 144).

“De Maria adornada e de Jesus confirmada”. As missdes delegadas a
Sor Maria ndao deviam se exaurir entre os muros de San Juan. As vozes
pediam mais para ela, pediam que suas oracdes e condutas devotas
pudessem atingir também a humanidade que estava além do convento,
tocando até esses rios de almas em pena que aguardavam no purgatorio. A
essa tarefa a professa se entrega humildemente, obedecendo o mandato

celestial:

Tudo o que tenho sofrido e continuarei a sofrer, aplico-o a todas as
almas, e especialmente as do purgatdrio, porque as dores que sofro
sdo proprias dessas pobrezinhas almas que me tomam o coragao e
crucificam a minha alma, e por isso procuro tentar ganhar muitas
indulgéncias e dar-lhes todas as obras penosas, porque, embora

2 4.) y asi ama a tu Madre, esposa mia, y no dudes de nada de lo que recibes de mercedes pues todo lo

consigues liberalmente por el amor que le tienes, y ella se complace en ese amor. De manera que eres Maria de
Maria adornada y de Jesus confirmada en la gracia de Maria. Corre segura por sus amores los caminos de la
perfecta caridad con Dios y el projimo, y no temas al enemigo cuando él te teme, tiembla, y se humilla al verte
tan favorecida de mi gracia y de la intercesion de mi querida Madre, y adornada con la dulzura de su nombre.”

204



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 185-206, jan.-jun. 2024

nada faca por minha prépria mao, tudo o que atormenta e aflige o
corpo recebo como peniténcia de maior mérito, porque é da mao
de Deus.?? [traducdo nossa] (LAVRIN, 2002, p.137).

“Capitana de todos los pecadores”, Sor Maria de Jesus Felipa
pretendia passar o resto da sua vida cumprindo essas honrosas tarefas.
Uma vez que o diario se interrompe abruptamente em dezembro, nao
sabemos qual foi o resultado das suas batalhas contra o demoédnio.
Sabemos, no entanto, que os fragmentos desse didario descrevem, além de
incidentes e particularidades da vida conventual, a evolucao de uma
relacdo amorosa entre a professa e seu Esposo. Um vinculo intenso, que se
materializava nas visitas do Amado e que perdurava depois na
rememoracao dos sons, das visdes e dos sonhos misticos. Amparada pela
vista e o ouvido, essa relagcao se tornava publica e legitima através da
redacao do caderno e das interlocucdes com o confessor. Enquanto as
biografias de Sor Sebastiana podiam ser lidas como odes a peniténcia e a
privacao, e como aberta exaltacao das virtudes do suplicio, as paginas de
Sor Maria conservam as harmonias e entreveros de um romance
sentimental, do qual ressurgem outra vez as intimas conversas dos
amantes, e com elas, as promessas, a conviccao de ser escolhida, e o suave

e irrequieto consolo de ter, ou de imaginar ter, 0 amor por recompensa.

Referéncias

ALMEIDA MENDES, Paula. Paradigmas de papel: a escrita e a edicdo de
«Vidas» de santos e de «Vidas» devotas em Portugal (séculos XVI — XVIII).
Porto: CITCEM, 2017.

BIENKO DE PERALTA, Doris. La discrecién de los espiritus en la mistica
novohispana. Siglo XVII. In: TERAN ELIZONDO, Maria Isabel et al. (coord.).
Perspectivas histéricas y filoséficas del discurso novohispano. 2. ed.
Zacatecas: Texere Editores, 2015, p. 53-65.

BILINKOFF, Jodi. Related Lives. Confessors and Their Female Penitents,
1450-1750. Ithaca and New York: Cornell University Press, 2005.

2 “Todo lo que he padecido y que iré padeciendo lo aplico a todas las almas, y en especial a las del purgatorio
por que son propias las penas que yo padezco a estas pobrecitas que me llevan el corazon y me crucifican el
alma, y asi procuro hacer intencion de ganar muchas indulgencias y darles todas las obras penales, porque
aunque yo por mi mano no hago nada, todo lo que atormenta y aflige el cuerpo lo recibo por penitencia de
mayor mérito, por ser de la mano de Dios.”

205



Alfredo Cordiviola

IBSEN, Kristine. The Hiding Places of My Power: Sebastiana Josefa de la
Santisima Trinidad and the Hagiographic Representation of the Body in
Colonial Spanish America. Colonial Latin American Review, n. 7, v. 2, p.
251-270, 1998. DOI: https://doi.org/10.1080/10609169884927.

LAVRIN, Asuncion. La escritura desde un mundo oculto: espiritualidad y
anonimidad en el convento de San Juan de la Penitencia. Estudios de
historia novohispana, n. 22, p. 49-75, 2000. DOI:

https:/doi.org/10.22201/iih.24486922e.2000.022.

LAVRIN, Asuncion. Las esposas de Cristo. La vida conventual en la Nueva
Espana. México: Fondo de Cultura Econémica, 2016.

LAVRIN, Asuncion. Sor Maria de Jesus: un diario espiritual de mediados del
siglo XVIII (1758). In: LAVRIN, Asuncién; LORETO LOPEZ, Rosalva (coord.).
Monjas y beatas. La escritura femenina en la espiritualidad barroca
novohispana. Siglos XVII e XVIII. México: Universidad de las Américas,
Puebla/Archivo General de la Nacion, 2002, p. 111-160.

RUBIAL GARCIA, Antonio. Imagenes y ermitafios. Un ciclo hierofanico
ignorado por la Historiografia. Anuario de Estudios Americanos, v. 66, n. 2,
p. 213-239, jul./dez. 2009. DO
https://doi.org/10.3989/aeamer.2009.v66.i2.323.

RUBIAL GARCIA, Antonio; BIENKO DE PERALTA, Doris. Los cinco sentidos
en la experiencia mistica femenina novohispana. /n: RUBIAL GARCIA,
Antonio; BIENKO DE PERALTA, Doris (eds.). Cuerpo y religién en el México
barroco. México: Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 2011, p. 145-182.

SALDANA, Ignacio. La paloma penitente o gemebunda Maya. México:
Imprenta de |la Bibliotheca, 1758.

VALDES, José Eugenio. Vida admirable y penitente de la V.M. Sor
Sebastiana Josepha de la SS. Trinidad: religiosa de coro, y velo negro en
el religiosissimo convento de seioras religiosas clarisas de San Juan de
la Penitencia de esta Ciudad de Mexico. México: Imprenta de la
Bibliotheca Mexicana, 1765. Disponivel em: https://frepositorio.unam.mx/149.
Acesso em: 25 jan. 2024.

206


https://doi.org/10.1080/10609169884927
https://doi.org/10.22201/iih.24486922e.2000.022
https://doi.org/10.3989/aeamer.2009.v66.i2.323
https://repositorio.unam.mx/149

