
APROXIMACIÓN AL ACTIVISMO EVANGÉLICO CHIAPANECO

BREVE ABORDAGEM AO ATIVISMO EVANGÉLICO CHIAPANECO

APPROACH TO EVANGELICAL ACTIVISM CHIAPANECO

Nayive Castellanos Villamil1
Universidade de São Paulo, Brasil

Resumen: En pleno auge del activismo evangélico en América Latina, este
artículo recupera y analiza algunas de las disputas derivadas de la
movilización evangélica chiapaneca en la vida de las comunidades locales,
tradicional y confesionalmente vinculadas al catolicismo. En un territorio
donde éstas habían manifestado patrones propios de organización social y
política, la irrupción de los evangélicos los desestructuró e introdujo formas
organizativas distintas. Asimismo, en dicho proceso, los líderes evangélicos
crearon sus propias bases políticas o alianzas con los partidos nacionales.
Se enfatizó en el período 2000-2020 por el contexto nacional de alternancia
política, que fortaleció los lazos político-religiosos entre diversos grupos
locales, partiendo del siglo XIX como marco histórico.

Palabras-clave: Activismo evangélico; Alianzas político-religiosas; Chiapas
siglo XXI; México; Indígenas.

Resumo: No auge do ativismo evangélico na América Latina, este artigo
recupera e analisa algumas das disputas derivadas da mobilização
evangélica de Chiapas na vida das comunidades locais, tradicional e
confessionalmente ligadas ao catolicismo. Em um território onde as
comunidades tinham padrões próprios de organização social e política, a
emergência dos evangélicos desestruturou-os e introduziu outras formas
diferentes de organização. Da mesma forma, neste processo, os líderes
evangélicos criaram as suas próprias bases políticas ou alianças com
partidos nacionais. O artigo enfatiza o período 2000-2020 devido ao
contexto nacional de alternância política, que fortaleceu os laços
político-religiosos entre vários grupos locais, o que tem como marco
histórico o século XIX.

1 Doctora en el programa de Pós-graduación en Integración de América Latina, PROLAM, de la Universidad de
São Paulo. Posdoctorante en el programa POSDOC de la Universidad Nacional Autónoma de México, UNAM,
Instituto de Investigaciones Jurídicas, IIJ. E-mail: nayive.castellanos@alumni.usp.br

147
Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 147-184, jan.-jun. 2024
ISSN: 1676-6288

https://orcid.org/0000-0002-9320-682X
mailto:nayive.castellanos@alumni.usp.br


Nayive Castellanos Villamil

Palavras-chave: Ativismo evangélico; Alianças político-religiosas; Chiapas
século XXI; México; Indígenas.

Abstract: At the height of evangelical activism in Latin America, this article
recovers and analyzes some of the disputes derived from the Chiapas
evangelical mobilization in the lives of local communities, traditionally and
confessionally linked to Catholicism. In a territory where they had
manifested their patterns of social and political organization, the irruption
of the evangelicals disrupted them and introduced different organizational
forms. Also, in this process, evangelical leaders created their political bases
or alliances with national parties. The period 2000-2020 was chosen due to
the national context of political alternation, which strengthened the
political-religious ties between various local groups, starting in the 19th
century as a recent historical framework.

Keywords: Evangelical activism; Political-religious alliances; Chiapas 21st century;
Mexico; Natives.

DOI:10.11606/issn.1676-6288.prolam.2024.221569

Recebido em: 24/01/2023
Aprovado em: 28/06/2024
Publicado em: 25/11/2024

1 Introducción

El activismo político evangélico es una fuerza indiscutible en América

Latina, especialmente, en entornos electorales, incluso en países como

México con una larga y convulsionada trayectoria de separación entre

Estado e Iglesia. El avance e influencia de grupos evangélicos en todos los

campos sociales ha tenido repercusiones en la sociabilidad y organización

de las comunidades, sobre todo en zonas periféricas o fronterizas donde la

presencia del Estado es más débil. Chiapas es un caso que refleja esta

situación. Con índices económicos desfavorables y carencias estructurales

en la población indígena, como consecuencia de la ausencia estatal, la

difusión de la doctrina evangélica tuvo acogida en varios sectores, aunque

también generó prolongados conflictos como consecuencia de los cambios

en los usos y costumbres promovidos por esa creencia cristiana.

Diversos registros teóricos y de análisis se han producido para

explicar el complejo escenario chiapaneco, que genera contradicciones,

148

https://doi.org/10.11606/issn.1676-6288.prolam.2024.221569


Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 147-184, jan.-jun. 2024

tensiones y disputas, a partir de los problemas de territorio, de violencia, de

crimen organizado, de pluralismo religioso, de formación guerrillera, de

migración, de altos índices de pobreza, de analfabetismo y, al mismo

tiempo, un ambiente propicio para la contienda electoral donde confluyen

intereses de todo tipo. Teniendo en cuenta la complejidad temática, que va

más allá de los objetivos de esta investigación, este artículo se propone

recuperar algunas variables históricas que permitan entender parte del

fenómeno religioso en el estado de Chiapas, privilegiando el activismo

evangélico, para mostrar su heterogeneidad y su repercusión en el campo

sociopolítico. La expansión de iglesias evangélicas en las últimas décadas

ocurre por toda América Latina, pero presenta variaciones significativas y

propias en la región de Chiapas.

El fenómeno religioso en esa región ha pasado por varios conflictos

que - como se verá - van desde los interreligiosos, en la defensa de

tradiciones que originaron desalojos territoriales de familias evangélicas,

hasta la configuración de alianzas entre algunos líderes evangélicos y

organizaciones paramilitares. Ese panorama variopinto vincula lo

coyuntural, y propio de la región, con temas estructurales, de índole

nacional, y se agravan con la convergencia de diversas redes, que

profundizan aún más los desafíos tanto institucionales como civiles en

materia de derechos humanos, de seguridad y bienestar para sus

comunidades.

La confluencia de variables que azota la región se ha estudiado a

través de abordajes culturalistas, pero también más estructuralistas en

donde las relaciones de poder y de confluencia de fuerzas contornan el

encuadramiento explicativo de la situación chiapaneca. Para una

aproximación, este texto hace un breve recorrido desde la irrupción de esos

grupos evangélicos en la región chiapaneca, y sus consecuencias hasta el

momento actual, tanto del activismo político evangélico como de grupos

políticos tradicionales. Para tal efecto, este artículo se divide en cuatro

incisos, además de la introducción, para dar cuenta, primero, de las

149



Nayive Castellanos Villamil

misiones protestantes estadounidenses hasta la llegada del

neopentecostalismo; segundo, del activismo político conservador

mexicano; tercero, del caso de Chiapas y, finalmente, de la situación

chiapaneca en la actualidad.

2 De las misiones protestantes estadounidenses al

neopentecostalismo

Como parte del proceso expansionista de la fe cristiana y la propagación

de la cultura occidental, la incursión misionera en América Latina tuvo

importante repercusión en la propagación de los valores de la ética

pentecostal (FEDIAKOVA, 2007). Las misiones fueron la puerta de entrada

para esta nueva “conquista espiritual”, como brazo auxiliar del avance

económico y político de la hegemonía norteamericana, además de las

alianzas con compañías comerciales para la apertura de nuevos mercados

y la promoción de sus productos. Desde entonces, las misiones

estadounidenses se extendieron por toda la región para difundir la

representación de una “nación modelo”, que promovía una religión

ilustrada y buscaba erradicar la superstición y la ignorancia. Cabe señalar

que, desde tiempos virreinales, la Iglesia católica se había hecho cargo de

los servicios de educación y salud y de velar por la moral pública,

atribuciones que posteriormente asume el Estado. No obstante, pese a que

las instituciones gubernamentales se hicieran cargo de dichas funciones, la

Iglesia no las perdió totalmente y siguió teniendo presencia entre la

población.

En México, las primeras misiones incursionaron en Texas, entonces

posesión mexicana, entre 1820 y 1823 (TREJO, 1988). Estos grupos se

extendieron luego a Matamoros, Zacatecas, Veracruz y Monterrey. A

mediados del siglo XIX, con el liderazgo de Benito Juárez (1858-1872) de

signo liberal, se expidieron las Leyes de Reforma y con ellas se decretó la

150



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 147-184, jan.-jun. 2024

separación entre Estado e Iglesia, y se canceló la injerencia que la segunda

había tenido en asuntos políticos de la mano de los conservadores. Al

promulgarse la Ley de Libertad de Cultos, en 1860, igualmente se abrió la

puerta al protestantismo.

No obstante, durante el resto del siglo XIX, los grupos protestantes no

parecieron desarrollar un proselitismo que pudiera considerarse notable. Ya

en 1905, hubo una nueva incursión de misioneros por Nacozari, Sonora, los

cuales se dedicaron a vender biblias y a llevar su mensaje espiritual a los

mineros de la zona. Además, fundaron iglesias en distintas ciudades

norteñas, casi todas a cargo de estadounidenses. Sin embargo, en

Monterrey y Zacatecas contaron con el apoyo de protestantes mexicanos,

no afiliados, que ayudaron en la organización de congregaciones (TREJO,

1988).

Posteriormente, luego del estallido de la Revolución Mexicana (1910) se

dio una gran movilización migratoria que incrementó las adhesiones a

estas vertientes cristianas. En este periodo, ya avanzada la política

evangélica de incursión continental, se reunieron congresos misioneros

que discutieron la necesidad de distanciarse de las directrices políticas y

culturales estadounidenses, en un esfuerzo por desligarse de las

acusaciones de ser enclaves del colonialismo anglosajón y de mostrar que

su identidad era auténticamente latinoamericana (GAONA POVEDA, 2019).

Desde ahora es importante señalar que, aunque estos y otros grupos de

corriente evangélica nunca tuvieron ni han tenido una autoridad religiosa

central, no por ello han dejado de realizar reuniones o asambleas generales

para planear estrategias de difusión global. Así, por ejemplo, en 1910, hubo

una Conferencia Misionera Mundial en Edimburgo donde se discutieron

líneas de acción para el continente americano tales como el llevar el

evangelio al mundo no cristiano, la educación en relación con la

cristianización de la vida nacional y, entre otros, el fundamento de las

misiones. Al tiempo que los representantes europeos solo habían

convenido en misionar entre los grupos indígenas de Sudamérica, los

151



Nayive Castellanos Villamil

estadounidenses se manifestaron partidarios a extenderse por todos los

países latinoamericanos (GUTIÉRREZ SÁNCHEZ, 2017).

De ahí también la trascendencia del Congreso de Panamá (1916), que

registró el balance de las congregaciones evangélicas en América Latina,

dando inicio a acercamientos con la política regional bajo la consigna del

vínculo entre democracia y la gestión de la iglesia cristiana, lo que acabó

llamando la atención y simpatía de las políticas intervencionistas

estadounidenses, ya condensadas en el Panamericanismo (América para

los americanos) y el Destino Manifiesto (justicia, libertad, republicanismo y

felicidad a los pueblos de inferior florecimiento artístico, educativo y de

menor experiencia política) (MARÍN GUZMÁN, 1982).

Durante las primeras décadas del siglo XX hubo varias conferencias

panamericanas: México (1901), Brasil (1906), Argentina (1910), Chile (1923) y

Cuba (1929). Todas ellas reforzaron el cometido misional y abogaron por su

crecimiento y desarrollo de actividades políticas. Así, se trataron temas

inherentes a relaciones comerciales, a los límites territoriales, a los comités

de salud y a la amenaza comunista. Hacia 1942 se creó la Asociación

Nacional de Evangélicos, precedida por Billy Graham, cuyo fin no solo era

combatir la inmoralidad y promover la salvación de las almas, sino que

también tenía un fuerte componente de interés en las cuestiones políticas

y sociales. Por otro lado, a principios del siglo XX surgió en Estados Unidos

el pentecostalismo, conocido como “clásico”, en mucho fundamentado

teológicamente en la literalidad de los textos bíblicos, el bautismo por

inmersión, además de la creencia en los milagros, las profecías, la glosolalia

(don de lenguas) y la prédica preferente entre sectores marginales

(FRIGERIO, 2019).

Alrededor de mediados de siglo se desarrolló otra modalidad que

acabaría por conocerse como neopentecostalismo, orientado a la

participación activa en la política, lo que se asumía como un “llamado

divino”. Promovía también la llamada teología de la prosperidad que

privilegiaba la relación directa entre Dios, el bienestar material por medio

152



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 147-184, jan.-jun. 2024

del esfuerzo y el sacrificio individual. Desde los años setenta, tuvo una

importante difusión a través de la telepredicación que con el tiempo se2

traduciría en una orientación de la ética del creyente hacia los valores de

una sociedad neoliberal y de consumo. La composición de su feligresía es

mayoritariamente clasemediera (JAIMES MARTÍNEZ; MONTALVO GONZÁLEZ,

2019).

A partir de la década de 1980, se produjo un mayor activismo e incursión

política de denominaciones evangélicas, cuyo capital simbólico se convirtió

en capital electoral. Este fue un crecimiento rápido y vertiginoso que logró

captar miles de seguidores y atender demandas espirituales. Su influencia

en algunas regiones de América Latina corrió a cargo de pastores

surcoreanos y, en cualquier caso, se adoptó su estrategia o “fórmula del

G12” . Esta influencia se extendió a regiones como la centroamericana:3

Honduras, El Salvador, Nicaragua, Guatemala, y también a zonas periféricas

o marginales donde estas iglesias neopentecostales suplían de alguna

forma las funciones del gobierno, otorgando a sus fieles protección y

garantías existenciales.

Algunas iglesias pentecostales clásicas locales pronto se adhirieron a

este nuevo movimiento, profesando la fe en el “emprendedurismo”, como

una forma de autoayuda, con la idea de que es posible prosperar si la gente

se lo propone, pues predican que la pobreza es producto de la desidia, de la

pereza o de cualquier otra falencia de carácter individual pero no del

sistema económico. La idea del reino de Dios en la Tierra ayudó a fortalecer

la doctrina de la prosperidad, en tanto los hijos de Dios podían acceder a

todos los bienes que el mundo ofrece mediante esfuerzo, disciplina y fe,

desviando las demandas sociales como la distribución de la riqueza y, por

añadidura, los feligreses aceptaban el pago de diezmos y ofrendas a

cambio de determinados frutos materiales y espirituales.

3 Consiste en la convocatoria de un líder espiritual entre 12 potenciales creyentes que a su vez tendrían que
reclutar a otros 12 con lo que la base de nuevos adeptos se multiplicaría en muy corto tiempo.

2 Nombre que designa tradicionalmente a los religiosos que utilizan programas en medios de comunicación para
realizar proselitismo religioso, principalmente la televisión y la radio.

153

https://es.wikipedia.org/wiki/Proselitismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Televisi%C3%B3n
https://es.wikipedia.org/wiki/Radio_(medio_de_comunicaci%C3%B3n)


Nayive Castellanos Villamil

La proliferación de las iglesias neopentecostales poco a poco fue

quitando protagonismo a la Iglesia católica, tanto así que su afiliación

descendió. Según el Pew Research (2014), en la década de los setenta, por

ejemplo, México, Brasil y Colombia tenían respectivamente 96%, 92% y 95%

de creyentes, en tanto que hacia 2014 estos habían disminuido a 81%, 61% y

79%. En cambio, los neopentecostales pasaron de 4% a 19% en el mismo

período. Las históricas relaciones entre instituciones religiosas y la política

tradicional en América Latina que comenzaron desde tiempos antiguos

con la Iglesia Católica, se fueron extendiendo paulatinamente a otras

denominaciones, lo que refleja las permanentes alianzas y tensiones en la

lucha por el poder.

Aquello que había nacido como pequeñas congregaciones austeras en

las periferias acabó por convertirse en enormes organizaciones religiosas,

como fue el caso de la Universal del Reino de Dios, IURD, en Brasil,

popularmente conocida como “pare de sufrir”, y el de la Misión Carismática

Internacional colombiana (MCI). No solo se convirtieron en grandes

asociaciones de fieles, sino en organizaciones con un claro sesgo político.

Su activismo político, específicamente en entornos electorales, se dedicó a

promover las candidaturas de líderes evangélicos o bien de políticos

tradicionales con quienes habían suscrito previamente acuerdos

programáticos. Su base electoral, de hecho, la constituyen sus fieles, cuyos

diezmos aportan los recursos para su proselitismo.

Esta vertiente que se extendió desde México hasta Chile hizo hincapié

en la organización de mega iglesias – en la conversión, en la moral pública,

en las actividades asociadas al mercado y en la participación de la política

partidaria como una vocación divina. Su activismo en instancias legislativas

y ejecutivas se considera una dimensión salvadora frente a la “degradación”

política. Mediante el trabajo disciplinado en redes sociales, medios de

comunicación y organizaciones barriales, han fortalecido su proselitismo

conservador y su influjo, tanto así que en algunos países han llegado a

determinar o avalar ciertas decisiones políticas e incluso han forjado redes

154



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 147-184, jan.-jun. 2024

transnacionales que convergen en grupos de trabajo sobre derechos

humanos como acontece en las reuniones de la Organización de Naciones

Unidas. Asimismo, ha sido distintiva su participación en organismos

internacionales como la Organización de Estados Americanos (OEA) la

Comisión Interamericana de Derechos Humanos (CIDH) y la entidad para la

Igualdad de Género y el Empoderamiento de la Mujer (ONU Mujeres)

(BÁRCENAS BARAJAS, 2021).

Su crecimiento exponencial les permitió influir en la política electoral

latinoamericana desde 1980 mediante la creación de partidos políticos

propios, y a lo largo del siglo XXI afianzaron sus tratos clientelares con

segmentos conservadores partidarios (GAONA POVEDA, 2019). En

Nicaragua se formaron 6 partidos; 2 en el Salvador; 3 en Guatemala; 4 en

Costa Rica; 1 en Panamá; 2 en México; 7 en Colombia; 3 en Venezuela; 1 en

Ecuador; 4 en Perú; 1 en Chile; 4 en Argentina y 3 en Bolivia (ORTEGA

GÓMEZ, 2018). La constante disputa de organizaciones evangélicas por

alcanzar igualdad legal y política respecto de la Iglesia católica rindió frutos

porque a la larga consiguieron participación en la arena política. En los

últimos 40 años, la presencia de estas organizaciones se ha fortalecido

porque en algunos casos han sabido capitalizar crisis de legitimidad

política, demandas populares de combate a la corrupción y los vacíos

estatales en materia de asistencia social.

Dentro de sus teologías, la del dominio sobrepasa lo espiritual para

dirigirse a lo terrenal en el sentido que busca “llevar una red de cristianos

conservadores al poder político con el fin de ejercer un 'dominio' sobre la

tierra para acelerar el Reino de Dios” (GARRARD, 2020, p. 1, traducción

nuestra), que en otras palabras significa la primacía o igualdad de los

postulados cristianos frente a lo que representa el Estado. Sus lemas han

transitado de “creyente no participa en política” a “hermano vota en

hermano”, hasta llegar a la presente coyuntura de alianzas y acuerdos

programáticos con la política partidaria que, en un ambiente de intensa

polarización, líderes de las mayores iglesias neopentecostales han

155



Nayive Castellanos Villamil

contribuido al avance del neoconservadurismo, al fortalecimiento de la

extrema derecha y su contraposición a los movimientos sociales

progresistas.

Sin embargo, en cada sociedad este fenómeno tiene variaciones propias,

así como diversas perspectivas de abordaje, y no solo por la trayectoria e

influencia de diversas teologías en los procesos sociales, sino también por la

forma como se presenta el tema desde instancias académicas y

mediáticas, porque solo por hablar de evangélicos, ni todos son

conservadores ni todo conservador es evangélico. De todas formas, la

religión ha estado y sigue estando presente en los debates en diversas

instancias. Latinoamérica no es solamente un continente católico ni

simplemente cristiano, desde milenios es un continente religiosamente

plural y cada vez más variado y diverso religiosamente (MADURO, 2005).

3 Activismo político conservador mexicano

Los grupos conservadores mexicanos no han formado un bloque

totalmente homogéneo en todas las pautas o movilizaciones, sino que a lo

largo del tiempo han concertado diversas alianzas con otros sectores han

tenido tensiones y controversias con distintos gobiernos, con los que han

discutido su participación pública y su influencia. Habitualmente se han

unido a la Iglesia católica y en fechas más recientes a algunas agrupaciones

evangélicas.

El conflicto entre Iglesia y Estado y la separación de ambos poderes fue

un asunto prioritario en la legislación desde el siglo XIX y se ratificó en la

constitución de 1917, en que se restringe el reconocimiento legal a las

asociaciones religiosas, así como sus derechos a tener posesiones

corporativas o a dirigir escuelas (GARMA, 2019). Sin embargo, esto no ha

sido impedimento para el activismo de estos grupos; un episodio álgido fue

la Guerra Cristera (1926-1929) cuando el régimen anticlerical del presidente

156



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 147-184, jan.-jun. 2024

Plutarco Elías Calles (1924-1928) recurrió a las fuerzas armadas para

combatir a los católicos.

Avanzado el siglo XX, el conservadurismo religioso se opuso a las

políticas laicistas y socialistas de Lázaro Cárdenas (1934-1940) en las áreas

de educación y salud. Esto generó el surgimiento, en 1939, del Partido

Acción Nacional. Más adelante, en la década de 1950, la jerarquía

eclesiástica en colaboración con la Acción Católica y la Unión Nacional de

Padres de Familia, antiliberales y antisocialistas, emprendieron una

campaña en defensa de la moralización de las costumbres, de las reformas

educativas y de la libertad religiosa, en apoyo a la oposición política de

derecha frente al Partido de la Revolución Institucional (PRI) (DE LA TORRE

CASTELLANOS, 2020).

Dicho de otro modo, la Iglesia no hacía política partidaria, pero los

católicos sí, para que la jerarquía eclesial se asentara en el campo ético-

religioso. Por su parte, los laicos católicos podían asociarse libremente a los

partidos políticos y llevar su ideario doctrinal a las políticas públicas. Más

tarde, en el contexto de la Guerra Fría, enarbolaron el lema de “cristianismo

sí, comunismo no” y en los años 60 se opusieron a las políticas estatales de

control de natalidad y de salud sexual. En los años más recientes, estos

grupos se han opuesto a los efectos del individualismo y del consumismo

difundido por los medios de comunicación masivos.

En el marco de gobiernos neoliberales como el de Carlos Salinas de

Gortari (1988-1994) se expidió la Ley de Asociaciones Religiosas y Culto

Público , en 1992, que reconoció las relaciones formales entre el Estado y las4

iglesias. La reforma avaló la pluralidad religiosa y el derecho de los ministros

de culto a votar, aunque no a ser votados. En ese período de apertura, las

organizaciones evangélicas lograron incursionar en los medios de

comunicación, incrementaron su registro y se convirtieron en

4 El marco normativo de la Ley de Asociaciones Religiosas y Culto Público se encuentra disponible en:
https://www.diputados.gob.mx/LeyesBiblio/pdf/24_171215.pdf. Consultado en 20 mayo 2024.

157

https://www.diputados.gob.mx/LeyesBiblio/pdf/24_171215.pdf


Nayive Castellanos Villamil

interlocutores del gobierno. Esto representó una competencia que

preocupó a la Iglesia católica.

En ese contexto de controversias públicas, en el año 2000, México vivió

una transición política, después de setenta años de hegemonía del Partido

Revolucionario Institucional (PRI), que abrió espacios de acción a partidos y

líderes políticos. Paralelamente a la alternancia en el poder presidencial, las

iglesias evangélicas se enfocaron en la defensa de la libertad religiosa y de

sus derechos como creyentes frente a la intolerancia, lo que se tradujo en

su mayor visibilidad en el espacio político. Eso dio margen a que grupos

evangélicos aprovecharan fisuras o aperturas políticas para intensificar su

disputa por el poder mediante el acceso a puestos de gobierno, a través del

Partido Acción Nacional (PAN), a pesar de que ya diferentes

congregaciones evangélicas habían establecido negociaciones clientelares

con diferentes gobiernos y partidos políticos.

Además, han organizado sus propias entidades interreligiosas, pero no

como un bloque representativo de todos los grupos evangélicos, pues

algunas se han mantenido distantes de cualquier proselitismo como los

Testigos de Jehová, los Adventistas del Séptimo Día y la Iglesia de

Jesucristo de los Santos de los Últimos Días.

Una de las denominaciones más activas es La Luz del Mundo, que

mantuvo alianza con el PRI (REZA, 2019) hasta la transición democrática y

después estableció apoyos con otros partidos como el PAN. Esta iglesia no

forja alianzas con otras denominaciones evangélicas, aunque de manera

autónoma establece negociaciones clientelares con los gobiernos locales

ofreciendo votos a cambio de peldaños políticos para sus cuadros internos.

Otras iglesias con liderazgos internos importantes son las Asambleas de

Dios, la Iglesia Apostólica Mexicana y CONFRATERNICE (que agrupa a

algunas iglesias pentecostales). También han desarrollado habilidades para

negociar votos por puestos en las cámaras de diputados y de senadores

(DE LA TORRE CASTELLANOS, 2019).

158



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 147-184, jan.-jun. 2024

Los acuerdos entre organizaciones evangélicas y partidos tradicionales

han sido los más usuales ya que la Constitución prohíbe la creación de

partidos confesionales con la finalidad de participar en política. Los

gobiernos panistas de Vicente Fox (2000-2006) y Felipe Calderón

(2006-2012) generaron espacios en la arena política para las asociaciones

religiosas. Uno de los ejemplos de esos vínculos lo constituyó en 2006 la

proximidad entre el entonces candidato presidencial panista, Felipe

Calderón, y los líderes de la iglesia Casa sobre la Roca, quienes no se

reconocen como católicos ni evangélicos, ni tampoco se identifican como

ministros de culto, sino como una asociación civil inspirada en los valores

bíblicos. El caso es que apoyaron tal candidatura mediante redes sociales y

llamaron a las urnas a cambio de cargos, puestos, recursos y redes de

influencia, mediante su programa gubernamental Nueva Vida, que buscó

enfrentar el narcotráfico con programas de asistencia social y moral, lo que

en palabras del analista político Barranco significó el sueño colombiano

basado en el éxito de la iglesia Misión Carismática Internacional, pues si

Colombia ha podido revertir la narcoviolencia, México también

(BARRANCO, 2011).

Las asociaciones confesionales y de católicos afiliados a grupos

políticos, identificados por su pensamiento conservador, se opusieron a los

movimientos de avanzada en temas como los derechos de la mujer, las

libertades sexuales y de género. Ejemplo de ello es la alianza interreligiosa

contra la ley del matrimonio igualitario impulsada en 2009 por el Partido de

la Revolución Democrática (PRD) en Ciudad de México, lo que no provocó

mayores tensiones por tratarse de un proyecto local. A partir de 2014, los

contingentes conservadores conformaron el Frente Nacional por la Familia,

que asumió la defensa de la “familia natural” y se movilizó en distintas

ciudades del país en contra del matrimonio igualitario. Ya en 2016, el

presidente Enrique Peña Nieto (2012-2018) quiso retomar esta iniciativa

incluyendo la adopción por parte de parejas del mismo sexo, lo que produjo

fuertes reacciones entre los sectores conservadores, como asociaciones

159



Nayive Castellanos Villamil

católicas en alianza con COFRATERNICE y lideradas por el Frente Nacional

por la Familia en México. Según De la Torre Castellanos (2019), este

panorama es agravado porque las actuales alianzas políticas buscan

conquistar bancadas políticas desde donde impulsar, o bien impedir ciertas

leyes contrarias a sus convicciones religiosas.

La proliferación de grupos religiosos y su pugna por imponer

preceptos morales ha hecho de la llamada “ideología de género” un

enemigo y la más “reciente” amenaza a los valores cristianos. Sin embargo,

cabe señalar que estas posiciones no representan a la totalidad de grupos

evangélicos, ya que hay otros, aunque minoritarios y de corte progresista,

que se han sumado a las demandas de movimientos sociales por

reconocimiento de las diferencias de género y las libertades individuales.

En la política partidaria reciente, los grupos evangélicos

incursionaron formalmente en la política con la fundación del Partido

Encuentro Social, sustituido por el Partido Encuentro Solidario, (PES),

cuando el primero perdió su registro después de los comicios de 2018. Su

fundador, Hugo Eric Flores, ya mantenía vínculos con Casa sobre la Roca

desde el período gubernamental de Calderón (2006-2012) y,

posteriormente, cuando creó el PES lo definió como el partido de la familia

mexicana, que en materia de ética defendía los valores tradicionales, en

economía los principios liberales y en temas sociales la igualdad. Flores se

declaraba cristiano, pero no se ostentaba como ministro ni pastor. Ante la

pérdida de influjo de la derecha radical católica (como el Yunque ), las5

agrupaciones conservadoras optaron presentar nuevos interlocutores de

representación con el poder político (BARRANCO, 2014).

En las elecciones presidenciales de 2018, el PES hizo alianza electoral

con Andrés Manuel López Obrador, AMLO, para garantizar el voto

corporativo evangélico (millón y medio de sufragios), lo que permitió el

acceso directo de los evangélicos a las cámaras de diputados y senadores,

5 Es el nombre de una organización ultracatólica y de extrema derecha de origen mexicano de alcance nacional e
internacional, ​que declara como su propósito defender la religión católica y luchar contra las fuerzas de Satanás e
instaurar el reino de Cristo en la tierra.

160

https://es.wikipedia.org/wiki/Sociedad_secreta
https://es.wikipedia.org/wiki/Fundamentalismo_cristiano
https://es.wikipedia.org/wiki/Extrema_derecha
https://es.wikipedia.org/wiki/M%C3%A9xico
https://es.wikipedia.org/wiki/Iglesia_cat%C3%B3lica
https://es.wikipedia.org/wiki/Satan%C3%A1s
https://es.wikipedia.org/wiki/Reinado_social_de_Jesucristo


Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 147-184, jan.-jun. 2024

como foro para incidir en la legislación en pro de su batalla moral y

espiritual en el campo político.

Al fortalecimiento conservador, específicamente de líderes

neopentecostales, la literatura reciente lo ha denominado

“neoconservadurismo” (LACERDA, 2022; BIROLI, VAGGIONE, MACHADO,

2020) por su énfasis en la defensa de los valores de la derecha partidaria. No

obstante, cabe mencionar que las campañas actuales Provida (en contra

del aborto) y Profamilia (en oposición al matrimonio entre parejas del

mismo sexo) tienen su origen en las estructuras de movimientos cívicos de

laicos católicos que se enfocaron en recristianizar a las clases medias de los

ámbitos urbanos y en conseguir nuevas plataformas de acción, ya no como

ciudadanos religiosos opositores al status quo, sino como agencias

efectivas en el poder (DE LA TORRE CASTELLANOS, 2020).

Si bien el segmento evangélico mexicano difiere en número, poder e

influencia con respecto a otros países de la región, lo que tiene que ver, en

parte, por su tradición laica, y también por la importante posición que aún

ocupa la Iglesia católica, cabe decir que la religión sigue manteniendo su

proximidad con instancias gubernamentales. Dicho esto, también es

importante resaltar que incluso dentro del mismo país hay variaciones de

ese activismo, que obedecen más a dinámicas propias locales, pero que

tienen su afinco en explicaciones no apenas culturalistas o coyunturales

dado el avance de políticas neoliberales, sino estructurales en cuanto a la

conformación de sistemas económicos y políticos.

4 El caso Chiapas

Abordar el fenómeno religioso chiapaneco representa un enorme

desafío dadas las variables multicausales que lo contornan, las que

sobrepasan las disputas interreligiosas para emparentarse con temas

económicos, políticos y culturales. Esta breve aproximación recupera

161



Nayive Castellanos Villamil

algunas generalidades que introducen ciertas prácticas evangélicas y su

impacto en el ya convulsionado contexto chiapaneco.

Las transformaciones técnicas y mercantiles que se generaron en

México durante el siglo XX se extendieron a la población indígena

chiapaneca por causa de la construcción de hidroeléctricas y de circuitos

turísticos. Los habitantes de la Selva ya habían sido expulsados de otras

tierras. En los valles centrales, con la construcción de las represas, más de

100 mil personas tuvieron que emigrar. Sus tierras quedaron bajo el agua.

La explotación del petróleo inutilizó grandes extensiones que fueron

convertidas en eriales o veneros (GONZÁLEZ CASANOVA , 1995).

A su vez, varias organizaciones políticas y religiosas empezaron a

tener mayor presencia, generando una confluencia de corrientes,

movimientos y creencias sean de la Teología de la Liberación, impulsada

por la diócesis de San Cristóbal de las Casas, de la formación de iglesias no

católicas, o inclusive grupos de oposición al gobierno y un movimiento

guerrillero. Acontecimientos históricos se integraron con procesos locales y

coyunturales que generaron, entre otros, la formación de jerarquías cívico

religiosas; movilizaciones vinculadas a facciones y grupos estatales;

distintos cacicazgos y la formación de nuevos grupos generando disputas

entre partidos y entre Iglesias.

Los efectos del neoliberalismo que repercutieron en todo México

produjeron daños que se sintieron con mayor intensidad en la región sur

del país, ya que no contaban con condiciones económicas y de

infraestructura para competir con los requerimientos del mercado externo,

lo que terminó agudizando los niveles de pobreza en poblaciones como la

chiapaneca, rezagándola aún más y excluyéndola del crecimiento y

desarrollo económico. A partir del Plan Puebla Panamá se intensificó la6

presencia de organismos multinacionales que socavaron los recursos

naturales (Aguilar, 2016). Adicional a ello, la configuración de estructuras

6 Representó un espacio político para articular esfuerzos de cooperación, desarrollo e integración de varios países
latinoamericanos, así como los estados del Sur-Sureste de México, entre ellos Puebla y Chiapas, con el objetivo de
facilitar la gestión y ejecución de proyectos orientados a la extracción de recursos naturales.

162

https://es.wikipedia.org/wiki/M%C3%A9xico
https://es.wikipedia.org/wiki/Puebla


Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 147-184, jan.-jun. 2024

económicas, sociales y políticas dio lugar a una dinámica migratoria

mediada por una reorientación ascendente de las migraciones de

chiapanecos hacia las entidades de la frontera norte (VILLAFUERTE SOLIZ;

GARCÍA AGUILAR, 2014).

En el estado de Chiapas, ubicado al sureste mexicano, confluyen

varios grupos étnicos como los tojolabales, tzotziles, tzeltales y zoques. Su

población es mayoritariamente rural, tiene bajos ingresos y altos índices de

desigualdad que en buena parte han sido agravados por los conflictos

sociales y el desinterés político. En Chiapas prevalece netamente el sector

no capitalista, con bajos niveles de productividad y condiciones de pobreza

generalizada y extrema (LÓPEZ; SOVILLA; ESCOBAR, 2009). La religiosidad

local ha conservado durante siglos un fuerte influjo del catolicismo, al que

se han asimilado ancestrales cultos y creencias indígenas, lo que ha

derivado en cultos sincréticos. Los primeros dominicos que llegaron a la

región, en el siglo XVI, encontraron una diversidad de pueblos y creencias y

fundaron sus doctrinas entre los grupos que les fueron más favorables. Por

ello, la penetración del catolicismo fue limitada, se caracterizó por una

pastoral rutinaria y los ministros pronto se dedicaron a asuntos de índole

comercial, en alianza con españoles latifundistas. Así, las comunidades

indígenas quedaron con el control de su propia vida ritual y religiosa.

Por otro lado, los entornos urbanos se desarrollaron con una

estructura eclesiástica organizada y oligarquías locales de carácter señorial.

Pero en los hechos, los obispados chiapanecos no tuvieron gran influencia

en el interior del territorio. Sin embargo, ni la organización

eclesiástico-administrativa en las ciudades ni la prevalencia de cultos

“tradicionales” tierra adentro pudieron impedir la llegada a la región

chiapaneca de grupos evangélicos, herederos de las misiones

estadounidenses, y para cuando repararon en ellos ya le habían ganado

terreno a la Iglesia católica y a los cultos locales. Pronto esta situación

generó conflictos político-religiosos que se agravaron por la falta de

representación de los poderes federales y por las desigualdades sociales.

163



Nayive Castellanos Villamil

Por ejemplo, en el municipio de San Juan Chamula las jefaturas

locales tejieron un vínculo especial con el poder estatal y municipal

chiapaneco y elaboraron para su comunidad un peculiar discurso

nacional-tradicionalista bajo el predominio del PRI (RIVERA FARFÁN, 2005).

Pero la irrupción de evangélicos modificó el estado de cosas y produjo

confrontaciones intra-étnicas, pues algunos miembros de las comunidades

dejaron de apoyar tales planteamientos y de participar en las fiestas

religiosas tradicionales o de contribuir materialmente a ellas; por ello

fueron acusados de ser “sectas antinacionalistas” y contrarias a las

tradiciones.

Dicha tensión se vivió entre los años 1970 y 1990, período en que

muchos miembros de estas comunidades autóctonas se afiliaron a los

grupos evangélicos, y en muchos casos el proceso culminó con su

expulsión de las poblaciones. Se les adjudicó una traición a los usos,

costumbres y rituales y al mundo comunitario. Para la visión más

tradicional no había posibilidad de cambio, los hábitos arraigados, los

valores, el respeto a la costumbre debían respetarse generación tras

generación.

Las expresiones simbólicas chiapanecas además de tener una

trayectoria histórica hacen parte de condiciones sociales, de intercambios y

conexiones translocales, así, por ejemplo, las fiestas que representan un

importante signo en la cultura de ese lugar no apenas son una herencia

cultural sino formas simbólicas que generan disputas en la interacción de

varios grupos con diferentes posiciones de dominación (ESCALONA

VICTORIA, 2012).

Las fiestas y las relaciones sociales que normalmente se construían

alrededor del mercado ritual, el cual suponía determinadas prácticas de

consumo, el uso de símbolos, de objetos, formas de intercambio y

organización jerárquica, en algunas comunidades se vieron afectadas por la

propagación de la doctrina evangélica, contraria, por ejemplo, a las bebidas

alcohólicas, al tabaco y a la veneración de cualquier imagen religiosa ajena

164



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 147-184, jan.-jun. 2024

a la enseñanza bíblica evangélica y su monoteísmo radical. Esto representó

un problema, pues la vida ceremonial comunitaria tradicional se

organizaba en torno a los santos, cuyas fiestas coordinaban los

mayordomos y sus alféreces como parte del ciclo anual

simbólico-comunitario. Los evangélicos cuestionaron el contenido sagrado

y mágico de los cultos tradicionales y los rituales de sanación e hicieron que

los nuevos conversos los consideraran prácticas de brujería y de

chamanismo.

El individualismo evangélico chocó frontalmente con las creencias

tradicionales y condujo a los pueblos a enfrentamientos violentos

(BASTIAN, 2008; URIBE CORTEZ; MARTÍNEZ VELASCO, 2012). Además, los

dirigentes evangélicos se opusieron al antiguo control caciquil, lo que

afectó los intereses políticos y económicos de las jefaturas tradicionales.

Para los nuevos conversos, la tradición religiosa y política dejó de cumplir su

función aglutinadora, que ahora se veía simplemente como una forma de

opresión y explotación.

En vez de invocar y rendir culto a la deidad o santos chamulas, la

propuesta de los evangélicos consistía en sesiones de oración colectiva al

Dios cristiano, en la celebración de un oficio austero acompañado de

cánticos en honor a su único y verdadero salvador, que podía transformar la

vida y las prácticas de las comunidades. Además, los fieles debían

abstenerse de las prácticas “mundanas” y del derroche de sus ingresos en

fiestas litúrgicas y, en cambio, consagrarse a la propagación del mensaje, a

la lectura de la biblia y al manejo individual y razonado de los recursos

económicos.

Frente a este panorama, las autoridades estatales chiapanecas fueron

indiferentes. Algunas comunidades respetaron estos cambios de

adscripción religiosa entre sus miembros, previo acuerdo de tolerancia; en

otros casos, la mayoría católica presionó a los conversos para que

renunciaran al evangelismo bajo la amenaza de ser expulsados. Así, dos

visiones de mundo entraron en conflicto cada una con sus propias formas

165



Nayive Castellanos Villamil

de religiosidad, de sociabilidad y de penetración en la comunidad en la que

grupos evangélicos ganaron mucho terreno porque se tornaron espacios

de acogimiento para los expulsados en su lucha contra el viejo caciquismo

indígena. Estas nuevas afiliaciones a la larga originaron diversas formas de

organización alrededor de un nuevo culto, cuyos discursos enarbolaron la

bandera de los “derechos humanos” a fin de detener la persecución de los

disidentes.

Estas iniciativas de defensa y protección de las creencias evangélicas

en las localidades alteñas terminaron consolidándose en múltiples

organizaciones sociales bajo el lema de enfrentar las expulsiones de sus

comunidades. Pero no todas estas agrupaciones fueron de cuño

evangélico. Por ejemplo, durante la década de los ochenta, se creó el

Comité de Defensa de Amenazados, Perseguidos y Expulsados del Estado

de Chiapas bajo el impulso de la diócesis de San Cristóbal y el Consejo

Regional Indígena de Los Altos de Chiapas (CRIACH), que pocos años

después dio origen a la Organización Indígena de Los Altos de Chiapas,

ORIACH, con una cobertura territorial más amplia, para extender las

facultades sociales y políticas de sus líderes y agremiados (URIBE CORTEZ,

2013).

Entre tanto, en el norte del país, aunque no dedicados a la defensa de

creyentes, se localizaron otros movimientos orientados a la captación de

evangélicos, a la preparación litúrgica de pastores y a la inserción en

espacios públicos, como fue el caso de la Alianza de Ministerios Evangélicos

del Noreste de México, cuyos objetivos religiosos y sociales incentivaron el

aumento del número de iglesias evangélicas y la promoción pública de sus

adscritos, a través de la incursión en ámbitos municipales,

gubernamentales y comerciales (URIBE CORTEZ, 2013).

La proliferación de asociaciones evangélicas, no solo en Chiapas sino

en otras latitudes del país , se tornó estratégica porque ellas ampliaron sus7

7 En el norte de México, aunque no dedicados a la defensa de creyentes, hubo otros movimientos orientados a la
captación de nuevos fieles evangélicos, a la preparación litúrgica de pastores y a la inserción de grupos en
espacios públicos, como fue el caso de la Alianza de Ministerios Evangélicos del Noreste de México, cuyos

166



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 147-184, jan.-jun. 2024

redes de movilización a espacios económicos y político-partidarios que en

un primer momento estuvieron adscritos al PRI. Esto quiere decir que el

“éxodo” evangélico, atribuido a la ruptura de las costumbres religiosas

tradicionales chiapanecas, poco a poco se convirtió en una causa de

movilización no solo para defender su credo y asentarse simbólicamente,

sino también para abrirse camino, con ayuda de instancias

gubernamentales, en espacios que tradicionalmente estuvieron en manos

del liderazgo caciquil, hasta consolidarse en una fuerza político-económica.

En la década de los noventa, continuaron creándose organizaciones

evangélicas con el mismo objetivo como fue el caso del Comité Estatal de

Defensa de Los Evangélicos del Estado de Chiapas (CEDECH); la Alianza

Ministerial Evangélica de Los Altos de Chiapas, que en sus inicios fue

dirigida tanto por Abdías Tovilla, líder de la Comisión Evangélica de Defensa

del Estado de Chiapas como por Esdras Alonso, presidente del “Ejercito de

Dios” y después por Emiliano Sánchez, líder de la Iglesia Independiente

Tzotzil de Los Altos. En esa proliferación de organizaciones, se conformaron

alianzas interreligiosas como las que hicieron el “Ejercito de Dios” y la

Iglesia de Cristo en Restauración “Elohim”, que tuvo como resultado el

incremento de seguidores y casas de oración. Esto también visibilizó

expresiones públicas con rasgos militaristas “que, por su estructura de

mando, visten uniformes camuflados y boinas verdes y en sus actos

públicos empuñan cuernos de antílope para simbolizar que están listos

para reaccionar contra las violaciones a los derechos humanos de creyentes

evangélicos” (URIBE CORTEZ, 2013, p. 114).

A la par, se creó también la Confraternidad de Iglesias Evangélicas del

Estado de Chiapas, que concentró a por lo menos 350 asociaciones con

presencia nacional. Este crecimiento se dio en buena medida por su

estrategia de marketing basada en el modelo G12 que, promovida en

países como Colombia por la iglesia Misión Carismática Internacional, se

introdujo en la región de Altos de Chiapas mediante la iglesia Alas de

objetivos religiosos y sociales incentivaron el aumento del número de iglesias evangélicas y la promoción pública
de sus miembros, a través de la incursión en ámbitos municipales, gubernamentales y comerciales.

167



Nayive Castellanos Villamil

Águila reafirmando su alcance político, en alianza con la fundación del

Ejército de Dios como brazo social y político (RIVERA FARFÁN, 2008).

Así como las anteriores, surgieron otras asociaciones incluso con otros

fines como la venta y comercialización de productos agrícolas y artesanales,

entre ellas la Organización de Pueblos Evangélicos del Estado de Chiapas

(OPEACH), la Organización de los transportistas Emiliano Zapata (OTEZ) y la

Sociedad Cooperativa para el Mejoramiento de Nuestra Raza (SCOPNUR).

Fue tal la dimensión de estas agrupaciones que el Consejo Estatal de

Iglesias Evangélicas de Chiapas (CEIECH), que opera en todo el estado,

reúne a representantes de asociaciones religiosas y civiles evangélicas,

reconocidas por el gobierno estatal y por la comunidad no católica,

abanderando la lucha contra la impunidad de los agresores que cometan

actos violentos contra creyentes no católicos e incluso contra católicos

diocesanos. Sus principios se basan en el carácter moral, político y espiritual

y tienen como finalidad primordial servir como organismo representativo

de las iglesias evangélicas del estado ante las autoridades federales,

estatales y municipales, así como ante los medios de comunicación y la

sociedad civil, además de promover alianzas para la explotación económica

en los sectores maderero, de transporte urbano y de venta de artesanías.

En esa misma década, en contraste con la proliferación de

organizaciones evangélicas, se visibilizaron aún más las demandas

acumuladas por bienestar social que no habían encontrado respuestas

estatales contundentes ante los índices de pobreza, las altas tasas de

analfabetismo y la violencia rural, por cuenta de los latifundios en manos de

grupos no indígenas, que sumían a las comunidades en el aislamiento, sin

apoyo estatal, mejoras o proyectos económicos. Esta sumatoria de factores

acumulados a lo largo del tiempo constató aún más la desidia estatal que

terminó por generar tanto hastío hasta provocar el levantamiento zapatista

en 1994, que puso en evidencia las profundas tensiones en las relaciones de

poder y cuestionó la legitimidad institucional.

168



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 147-184, jan.-jun. 2024

De hecho, previo al levantamiento zapatista, ya en 1969 se habían

creado las Fuerzas de Liberación Nacional, FLN, que cinco años después se

convierten en objeto de operativos por parte del Estado, llevándolas a una

considerable reducción y posterior repliegue. En esa diseminación y

posterior construcción y reagrupación de algunas redes surge, en 1983, el

Ejército Zapatista de Liberación Nacional, EZLN, en un contexto de

diversidad de actores políticos, religiosos y étnicos que penetraron en las

distintas regiones de Chiapas, pero con una motivación económica que

definía el involucramiento de muchos campesinos en lo político

(CEDILLO-CEDILLO, 2012). Ese surgimiento obedeció, por una parte, a

cuestiones estructurales como la constante opresión a la que se han visto

subordinados los indígenas y, por otra, a factores coyunturales, como las

dinámicas de acción colectiva insurgente mediante redes sociales

cohesionadas, que resultaron en asociaciones políticas.

Esa movilización de agentes y pautas revigorizó el debate sobre la

identidad étnica indígena como terreno de organización y solidaridad, lo

que incentivó el despliegue de la lucha indígena convocada en gran parte

por el zapatismo, que impulsó aún más la revaloración profunda de su

identidad. Entre tanto, instancias gubernamentales permanecían ajenas

frente a la demanda por nuevas relaciones entre el Estado y los pueblos

indígenas, que estaban permeadas por vacíos jurídicos al tratar sus

demandas, además de vincular sus requerimientos exclusivamente al

ámbito de la pobreza, desconociendo sus derechos y la amplia dimensión

de sus problemas. Adicional a ello, se evidenció que además de la lucha por

la tierra, por los derechos humanos y el bienestar social era necesaria la

modificación de las relaciones de poder para que lo demás pudiera

acontecer de manera más efectiva (HERNÁNDEZ NAVARRO, 2014).

A las tensiones generadas por el fenómeno étnico-religioso, por los

problemas económicos y el levantamiento insurgente, se sumó la ofensiva

militar bajo el gobierno priista de Ernesto Zedillo (1995-2000) contra la

169



Nayive Castellanos Villamil

población civil indígena, cuyo objetivo era quitarle cualquier apoyo al EZLN8

, por parte de habitantes de la región (TORRENS, 2013). Sin embargo,

algunos grupos evangélicos, en aquella época, extraordinariamente,

simpatizaron con el levantamiento armado lo que resultó en un entramado

de agentes en la reivindicación del fin del despojo (CANTÓN DELGADO,

1997).

Cabe señalar que los intereses políticos y económicos de los partidos

tradicionales PRI y PAN, con una fuerte influencia corporativista en esa

región, en sus inicios, se articularon con líderes del catolicismo tradicional y

priorizaron el control caciquil, mediante la manutención de poderosos

líderes indígenas. El objetivo de esto fue asegurar el voto e inhibir el ingreso

evangélico a algunas localidades mayas como las tojolabales, cuando estos

partidos vieron que el crecimiento de esos grupos cristianos era inminente.

Esto agudizó la problemática religiosa y las tensiones por la presencia del

EZLN, que contaba con varias comunidades como bases de apoyo (RIVERA,

2014).

Los intentos por impedir el crecimiento evangélico se vieron

frustrados porque a nivel jurídico esas iglesias incluso fueron beneficiadas

con la aprobación a nivel nacional de la Ley de Asociaciones Religiosas y

Culto Público, que les permitió obtener su identidad jurídica y a su vez

tener mayor participación política ya fuera como intermediarios o como

negociadores directos con instancias estatales.

Por su parte, el movimiento zapatista terminó influenciando el

contexto electoral a nivel local y nacional, porque mientras Chiapas se

debatía en la insurrección y el PRI no tenía mucha cabida, este partido

triunfaba en el resto de México. Pero esa situación se revierte cuando el

proceso local se sincroniza con el nacional en la transición democrática,

demostrando la consonancia con los cambios jurídicos y normativos del

8 El EZLN, como organización armada mexicana de carácter político-militar y de mayoría indígena, tuvo su
aparición pública en Chiapas el 1 de enero de 1994, cuando un grupo de indígenas ocuparon siete cabeceras
municipales, el mismo día que entraba en vigor el Tratado de Libre Comercio de América del Norte (NAFTA)
firmado por Canadá, Estados Unidos y México durante el gobierno de Carlos Salinas de Gortari.

170



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 147-184, jan.-jun. 2024

sistema político nacional, lo que a su vez se tradujo también en crisis del

sistema de partidos porque a partir de 2001 este se transforma en uno de

los más fragmentados y volátiles de México (GARCÍA AGUILAR, 2000;

LISBONA GUILLÉN, 2006; SONNLEITNER, 2007). Esto provocó que en

algunos momentos la pertenencia de grupos caciquiles y políticos, que

tradicionalmente estaban vinculados al PRI, fueran poco a poco alternando

sus adscripciones partidarias “[…] lo cual generó serias fragmentaciones

sociales dentro de las comunidades y una marcada reelaboración de las

prácticas políticas” (URIBE CORTEZ; MARTÍNEZ VELASCO, 2012, p. 147). Y a la

larga, los grupos evangélicos terminaron mediando entre indígenas y

partidos políticos con el objetivo de crear alianzas partidarias y

consecuentemente aumentar el voto evangélico.

Después de décadas de gobierno priista, en el año 2000, fue elegido

Pablo Salazar Mendiguchía como gobernador de Chiapas gracias al apoyo

evangélico y a la alianza de varios partidos con el PAN, que rindieron frutos

sumados a su previo desempeño en la resolución de conflictos

comunitarios. Esa administración permitió que grupos indígenas hicieran

contacto con las organizaciones evangélicas para conseguir cierto acceso a

la explotación de materias primas, a la venta de artesanías, al gremio

transportista y comercial (URIBE CORTEZ; MARTÍNEZ VELASCO, 2012).

En otros momentos electorales, como en 2006, el panorama no fue

tan claro debido a las tensiones entre candidatos del mismo partido. El

enfrentamiento de dos líderes chiapanecos provenientes del PRI, pero

rivales entre ellos, representó en aquella época un momento excepcional

porque visibilizó las facciones heterogéneas al interior del partido,

obteniendo resultados apretados en las urnas que mostraron la falta de

claridad sobre la identidad partidaria de cada uno y el objetivo de sus

campañas. A diferencia del contexto nacional, el declive del PRI en Chiapas

no fue capitalizado por partidos claramente de oposición, sino que

emergieron varias corrientes sin programas o ideología clara, moviéndose

171



Nayive Castellanos Villamil

en todo el espectro político – lo que generó alianzas coyunturales con

candidatos sin bases electorales sólidas (SONNLEITNER, 2007).

Ese proselitismo político llevó a líderes indígenas y religiosos a

lanzarse por cargos más amplios como la diputación federal. Este fue el

caso de Manuel Collazo Gómez, de la OPEACH, apoyado por MORENA, que

en 2021 se lanzó como candidato defendiendo su labor a favor de los

pueblos evangélicos y su lucha contra la intolerancia religiosa, como una de

las banderas constantes de ese segmento para incursionar en instancias

gubernamentales. Esa incursión y posterior liderazgo político se dio

paulatinamente porque llevó implícita la necesidad de preparación

académica, ya que en principio los pastores eran jóvenes con poca

escolaridad o ministros de culto indígenas que por su prestigio en la

localidad conseguían tal liderazgo. Muchos de ellos comenzaron a formarse

en Derecho en la Universidad Autónoma de Chiapas y a vincularse con

partidos políticos para obtener más pericia en asuntos políticos y negociar

en términos jurídicos el tema de las expulsiones evangélicas en la región e

incursionar en otros temas que sobrepasaron lo religioso (RIVERA FARFÁN,

2007).

El activismo evangélico chiapaneco, así como otros en los estados

fronterizos, además de tener sus propias banderas y lidiar con las

respectivas tensiones locales, ha ido cambiando de estrategias en

consonancia con las pautas morales que se movilizan en el territorio

nacional. Este es el caso, por ejemplo, del líder evangélico Marco Tulio

Carrascosa, presidente de Avivando a México, que militó por la defensa de

la moralidad cristiana para hacer frente a las conquistas de los movimientos

sociales en consonancia con un amplio abanico de pastores

neoconservadores. Para este pastor, el avance en temas de género y de

sexualidad obedece a la falta de unión por parte de las iglesias católica y

evangélica, que para él pone en evidencia la necesidad de formar políticos

cristianos que participen en todos los partidos, aprovechando el alto

porcentaje de cristianos evangélicos chiapanecos que podrían participar en

172



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 147-184, jan.-jun. 2024

política para impulsar la elección de gobernadores, pero sólo mediante la

unificación de las iglesias . En otras palabras, esta explicación indicaría que9

la lucha por la democratización de derechos de segmentos sociales

marginalizados no ha sido por mérito propio, ni por la necesidad de respeto

a sus individualidades, sino apenas por la falta de unidad de las iglesias

para enfrentar y detener estos logros de forma contundente.

Otro componente en la trayectoria evangélica chiapaneca se vincula

a la formación de alianzas de algunos evangélicos con grupos paramilitares,

situación que, de fondo, se explica por la connotación política de control y

violencia estructural. Diversas agrupaciones paramilitares afines al PRI han

operado en Chiapas como, por ejemplo, Máscara Roja y Paz y Justicia, en los

municipios de la zona norte, Tila, Tumbalá, Sabanilla y Salto de Agua,

asociando grupos ganaderos, grupos agroindustriales y líderes locales

priistas. Sus objetivos además de erradicar las bases de apoyo al EZLN,

buscaban garantizar la influencia de empresas privadas sin resistencia

indígena, además de eliminar la religión diferente a la propia. Otro grupo

paramilitar, el Movimiento Indígena Revolucionario Antizapatista (MIRA), en

alianza con el ejército y con élites locales priistas tenía como objetivo

(GALINDO DEL PABLO, 2015) reavivar e intensificar los conflictos agrarios y

políticos en la zona de influencia zapatista; estos grupos se encargaban de

asesinar líderes opositores y mantener el cerco de impunidad.

Ocultar los crímenes de los grupos paramilitares ha sido una tarea
de Estado […] siempre se han intentado hacer pasar como
agresiones intercomunitarias que tiene su origen en conflictos
religiosos, familiares, por tierras o simplemente de corte personal,
cuando en la realidad todo el despliegue de violencia tiene una
connotación política de control, desestabilización, faccionalización y
represión masiva y selectiva (GALINDO DEL PABLO, 2015, p. 213).

Para el autor previamente citado, la violencia militarizada sigue

siendo un elemento central de la reproducción del capital y el exterminio

de la disidencia. A estos problemas estructurales se suman los conflictos

9 La información fue retirada de noticia publicada en el periódico digital El Sie7e de Chiapas, de Tuxtla Gutiérrez,
ciudad de Chiapas, escrita por Rubén Pérez (2021).

173



Nayive Castellanos Villamil

locales interreligiosos que, en ocasiones, sobrepasan sus disputas propias,

para hacer alianzas con policías federales y estatales como el caso de

ciertos integrantes de la organización evangélica Ejército de Dios para

actuar contra comunidades zapatistas y de simpatizantes.

En síntesis, la irrupción de los evangélicos se ha visto como un

factor de desestructuración y de división de las comunidades y, a la vez, un

movimiento al que se han adherido aquellos que desearon independizarse

de una situación intracomunitaria opresiva (CANTÓN DELGADO, 1997). Con

el tiempo, varios evangélicos chiapanecos se involucraron en procesos de

interacción con el Estado, con otras instituciones religiosas y con la

sociedad en general. Esto quiere decir que los cambios religiosos

repercutieron directamente en lo político y a su vez la actividad política

estuvo vinculada a la diversidad de identidades religiosas, tornando a la

religión un instrumento al servicio de intereses simbólico-materiales de sus

líderes y como parte de la construcción de identidad étnica (Vallverdú,

2005). Sin embargo, el activismo político-religioso chiapaneco, así como

cualquier otro, no es homogéneo, pero ha conseguido influenciar varios

ámbitos en tanto se articula con los intereses de organizaciones sociales

locales, regionales y nacionales. Pero en general, las soluciones dadas no

han resuelto los problemas estructurales de la región.

6 Actualidad chiapaneca

En algunos municipios de Chiapas como en San Juan Chamula las

manifestaciones religiosas continúan siendo públicas. Desde la emisora

radial Zoque sintonizada en el transporte público, que constantemente

transmite mensajes cristianos, pasando por los nombres bíblicos de los

locales comerciales, hasta la diversidad de iglesias evangélicas, en contraste

con el mercado ritual de veladoras, santos e inciensos, en medio de

imágenes de la santa muerte, muestran el acentuado sincretismo y cierta

174



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 147-184, jan.-jun. 2024

coexistencia pacífica entre estos credos, aunque con ocasionales episodios

de intolerancia religiosa. Las iglesias evangélicas ya cuentan con

asentamiento en casi todas las comunidades y la adhesión de grupos como

los tzotziles a esa religión es predominante.

Cierta “conciliación” religiosa, en algunos municipios, se considera un

avance importante en la sociabilidad de las comunidades, sin embargo, en

otros ámbitos como el económico, la región aún refleja una situación de

pobreza visible que exacerba hostilidades como el acceso al agua, el

sembrado de parcelas o el pastoreo. El comercio de artesanías, como una

de las principales actividades, no suple las diversas carencias de las

comunidades indígenas; además, la amplitud de la oferta, en manos de

adultos mayores y niños, es superior a la demanda y los productos

artesanales se venden por debajo de su precio.

En el ámbito político, a pesar de esfuerzos aislados de algunos dirigentes

locales, no se vislumbra un cambio en la situación chiapaneca, debido, en

parte, a la permanencia de las redes clientelares también vigentes en otros

estados de la República, y, también a los conflictos regionales, interétnicos,

religiosos, de pobreza, y al fortalecimiento del crimen organizado.

Con un poco más de cinco millones de habitantes, el estado de Chiapas

tuvo el mayor porcentaje de población en condición de pobreza, en 2022, lo

que representó dos terceras partes de su población total, es decir 67.4% o 3

millones 838 mil personas (CEIEG, 2023). A su vez, este estado registró hasta

hace poco seis partidos políticos: Chiapas Unido (2014), Podemos Mover a

Chiapas (2017), Nueva Alianza Chiapas (2019), Partido Popular Chiapaneco

(2020), Partido Encuentro Solidario Chiapas (2021) y Redes Sociales

Progresistas Chiapas (2021). Para las elecciones de 2024 se presentan 11

partidos políticos, siete a nivel nacional y cuatro más que son movimientos

locales. Esto indica que hay una alta afluencia partidaria con relación a un

número no tan elevado de habitantes, pero marginalizados.

175



Nayive Castellanos Villamil

En contraste, el crecimiento de las iglesias evangélicas no se detiene.

Sólo en Tuxtla Gutiérrez hay 300 por cuenta de la gran demanda de

adscripciones a esa religión. Algunos pastores de esas iglesias se han

adjudicado el intento de trabajar en la atención de las problemáticas, como

es el caso de Manuel Morales de la Alianza de Pastores de Unidad, quien

manifestó alianzas con el gremio evangélico, como la Red de Profesionistas

Expansión de Vida por Chiapas, para capacitar y asesorar al pueblo en

temas de violación de derechos humanos, tornándolos en gestores de

temas sociales, políticos y jurídicos. Sin embargo, la participación de

abogados evangélicos en política, en municipios como San Juan, en

algunas ocasiones, es acusada de beneficiarse de la división del pueblo

Chamula, porque son “manipulados para intereses particulares de sus

supuestos “defensores”, sin importarles la pérdida de sus familiares,

hogares, animales, tierras, ser desplazados por los cacicazgos políticos

priístas y católicos” (NÚÑEZ MARTINEZ, 2022).

La confluencia de las asociaciones evangélicas con los partidos políticos

no ha podido resolver los arraigados problemas estructurales de la falta

estatal, en todo caso ha reorientado sus metas, por ejemplo, para

contrarrestar propuestas como la del matrimonio igualitario. Esto fue

denunciado por la asociación civil Unidos Diferentes (UDAC), en 2016,

señalando que el entonces diputado local, Eduardo Ramírez Aguilar, del

partido MORENA, se reunió en privado con organizaciones religiosas

evangélicas, como el Consejo Estatal de Iglesias Evangélicas, la

Confraternidad de Chiapas A.C., y las diferentes agrupaciones de pastores,

Iglesias y Ministerios de Chiapas, para tratar asuntos de derechos a la

diversidad sexual con el objetivo de bloquear ese proyecto (MARISCAL,

2023).

Frente a otros temas como el de seguridad pública, que se agudiza por

la creación de grupos denominados “motopandilleros” (NÚÑEZ MARTINEZ,

2022), se reclama mayor autoritarismo por parte del Estado para combatir

el crimen. El tema migratorio es otra variable que se suma a la cadena de

176



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 147-184, jan.-jun. 2024

problemas chiapanecos, movilizado aún más en las campañas electorales.

Para tratar este asunto, en 2023 se reunieron el gobernador Rutilio

Escandón y el presidente de la república en aras de enfatizar en el trabajo

firme y la manutención de la seguridad nacional, que según ellos se ve

amenazada por cuenta de la migración (MONROY, 2023). Una vez más, la

migración se considera como amenaza y causa de muchos problemas

estructurales, cuando, en ocasiones, lo que hace este tipo de

encuadramiento es desviar la atención de las causas concretas que

requieren soluciones urgentes por parte del Estado.

Y, precisamente, en vísperas de elecciones estatales y presidenciales,

candidatos políticos revisitan Chiapas con el objetivo de reavivar su

corporativismo electoral y “redefinir” fuerzas políticas que liderarán los

próximos rumbos de ese estado. La disputa entre los desgastados PRI, PAN

y el PRD van dejando espacio para una reducida contienda local entre el

Partido Verde Ecologista de México (PVEM) y MORENA, en donde se

asegura que este último está en una carrera partidaria para detentar el voto

mayoritario en esa región. Líderes evangélicos influyen en la

reacomodación de fuerzas por su capacidad de convocatoria y discurso

para fungir ya sea como intermediarios en los conflictos sociales

chiapanecos o como parte de las alianzas y redes clientelares, por tal razón

afinan su activismo, sus estrategias e intereses para la contienda electoral.

Las pautas más comunes y urgentes en esos entornos son el combate a

la violencia y la inseguridad, e incluso las campañas partidarias se ven

permeadas por el crimen, las amenazas, los homicidios y la presión entre

partidos para que desistan de su candidatura, en la disputa por el poder,

desde fáctico, hasta autoritario o, incluso, el ejercido mediante el régimen

de Sistemas Normativos Indígenas como acontece en el municipio de10

Oxchuc.

10 Son los principios generales, normas orales o escritas que los municipios y comunidades indígenas reconocen
como válidas y aplicables en su vida diaria, y definen la manera en la que la comunidad elige y nombra a sus
autoridades.

177



Nayive Castellanos Villamil

7 Consideraciones finales

El activismo evangélico regional, desde hace varias décadas, viene

fortaleciéndose en las esferas públicas, especialmente cuando hay entornos

electorales, y Chiapas no es ajeno a esa tendencia generalizada. La

irrupción de grupos evangélicos en estados y localidades con mayoría

indígena, como es el caso de Chiapas, y puntualmente la localidad de San

Juan Chamula, rompió con las tradiciones religiosas y creó nuevas formas

de sociabilidad y de organización política, en parte, por causa de los

desplazamientos a los que se vieron enfrentados los evangélicos, pero que

pronto muchos de ellos consiguieron capitalizar esa situación a través de

alianzas comerciales y partidarias. En otras palabras, la irrupción de los

evangélicos modificó el estado de cosas y produjo confrontaciones

intra-étnicas. Esto se ha visto como un factor de desestructuración y de

división de las comunidades y, a la vez, un movimiento al que se han

adherido aquellos que desearon independizarse de una situación

intracomunitaria opresiva.

Ese escenario se evidenció en el tránsito de pautas destinadas al

combate de la intolerancia religiosa para extenderse a otros ámbitos. De la

defensa de los cultos evangélicos, que representó su pauta inicial

proselitista, se pasó a un acentuado activismo político caracterizado por las

alianzas partidarias que llegaron a operar incluso como fuente de

confrontación. Las organizaciones y las alianzas entre ellas mismas y con

partidos tradicionales las han convertido en liderazgos políticos y

económicos, cuyas negociaciones con autoridades locales les permitió

incursionar en varias actividades como mercados, transportes, venta de

artesanías, etc. (URIBE CORTEZ, 2013).

La amplia difusión de la doctrina evangélica en la región

chiapaneca continúa en medio de altos niveles de pobreza, de

analfabetismo y de formas económicas primarias. Por estos motivos, las

nuevas iglesias seguirán siendo atractivas para muchos, como espacios de

178



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 147-184, jan.-jun. 2024

acogimiento y proveedoras de esperanza. Al mismo tiempo, las

organizaciones evangélicas se han fortalecido políticamente, con sus bases

propias o mediante alianzas con partidos tradicionales, en una suerte de

corporativismo electoral. Sin embargo, otro tipo de alianzas como las que

se establecen con redes criminales problematiza y complejiza aún más el

fenómeno religioso chiapaneco. Esa situación muestra la grave y

conflictuada situación de viejos problemas estructurales sin resolución,

junto a los más coyunturales y a otro tanto que se van sumando como el

control territorial fronterizo, que sume a la región en crisis más profundas,

dejando a varios grupos indígenas en una situación de mayor

vulnerabilidad.

8 Referencias

AGUILAR, Teodoro. Desigualdad y marginación en Chiapas. Península, v. 11,
n. 2, p. 143–159, dic. 2016. https://doi.org/10.1016/j.pnsla.2015.08.011

BÁRCENAS BARAJAS, Karina. Antagonismos en el espacio público en torno
a la “ideología de género”: expresiones del neoconservadurismo católico y
evangélico en México. In: DE LA TORRE, Renée; SEMÁN, Pablo (ed.).
Religiones y espacio público en América Latina. Buenos Aires: Clacso,
2021, p. 457-484. Disponible en:
<https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/se/20210203073629/Religiones-espacios.pdf>.
Consultado en: 20 jun. 2024.

BARRANCO, Bernardo. Casa sobre la Roca, la nueva derecha
neopentecostal. La Jornada [online], 12 oct. 2012. Opinión. Disponible en:
<https://www.jornada.com.mx/2011/10/12/opinion/021a1pol>. Consultado en: 2
mayo 2023.

BARRANCO, Bernardo. El nuevo partido neopentecostal. La Jornada
[online], 30 jul. 2014. Opinión. Disponible en:
<https://www.jornada.com.mx/2014/07/30/politica/022a1pol>. Consultado en:
2 mayo 2023.

BASTIAN, Jean Pierre. Conversiones religiosas y redefinición de la etnicidad
en el estado de Chiapas. Trace. Travaux et recherches dans les
Amériques du Centre, n. 54, p. 19–30, 1 dic. 2008. Disponible en:
<https://www.redalyc.org/pdf/4238/423839510002.pdf> Consultado en: 2
mayo 2023

179

https://doi.org/10.1016/j.pnsla.2015.08.011
https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/se/20210203073629/Religiones-espacios.pdf
https://www.jornada.com.mx/2011/10/12/opinion/021a1pol
https://www.jornada.com.mx/2014/07/30/politica/022a1pol
https://www.redalyc.org/pdf/4238/423839510002.pdf


Nayive Castellanos Villamil

BIROLI, Flávia; VAGGIONE, Juan Marco; MACHADO, Maria das Dores.
Gênero, neoconservadorismo e democracia: Disputas e retrocessos na
América Latina. São Paulo: Boitempo Editorial, 2020.

CANTÓN DELGADO, Manuela. Las expulsiones indígenas en los Altos de
Chiapas: algo más que un problema de cambio religioso. Mesoamérica, v.
18, n. 33, p. 147-169. 1997. Disponible en:
<http://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/2453141.pdf>. Consultado en: 19
mayo 2024.

CEDILLO-CEDILLO, Adela. Análisis de la fundación del EZLN en Chiapas
desde la perspectiva de la acción colectiva insurgente. LiminaR, v. 10, n. 2, p.
15–34, dic. 2012. Disponible en:
<http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1665-8027201
2000200002&lng=es&nrm=iso>. Consultado en: 20 mayo 2024.

CEIEG (Comité Estatal de Información Estadística Geográfica de Chiapas).
Chiapas. Pobreza 2022. Secretaria de Hacienda - Gobierno de Chiapas.
Chiapas: CEIEG, ago. 2022. Disponible en:
https://www.ceieg.chiapas.gob.mx/productos/files/OBPOBREZA/Chiapas.%2
0Pobreza_2022.pdf. Consultado en: 20 mayo 2024.

DE LA TORRE CASTELLANOS, Renée. Alianzas interreligiosas que retan la
laicidad en México. Revista Rupturas, v. 9, n. 1, p. 151–174, jun. 2019.
http://dx.doi.org/10.22458/rr.v9i1.2233.

DE LA TORRE CASTELLANOS, Renée. Genealogia dos movimentos
religiosos conservadores e a política no México. Ciencias Sociales y
Religión/Ciências Sociais e Religião, v. 22, p. 1-30, 8 jul. 2020.
https://doi.org/10.20396/csr.v22i00.13753.

ESCALONA VICTORIA, José. Perspectivas etnográficas en Chiapas, México,
desde una antropología del poder. Revista mexicana de sociología, v. 74,
n. 4, p. 533–560, dez. 2012. Disponible en
<http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0188-2503201
2000400001&lng=es&nrm=iso>. Consultado en: 20 mayo 2024

FEDIAKOVA, Evguenia. Protestantismo misionero norteamericano en
América Latina en el siglo XX. Persona y Sociedad, v. 21, n. 1, p. 9-37, 1 ene.
2007. https://doi.org/10.11565/pys.v21i1.135.

FRIGERIO, Alejandro. La experiencia religiosa pentecostal. Nueva Sociedad.
n. 280, mar.-abril p. 47-54, 2019. Disponible en:
https://static.nuso.org/media/articles/downloads/2.TC_Frigerio_280.pdf.
Consultado en: 24 jun. 2024.

GALINDO DEL PABLO, Adrián. El paramilitarismo en Chiapas: Respuesta del
poder contra la sociedad organizada. Política y Cultura, n. 44, p. 189-213,
2015. Disponible en:

180

http://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/2453141.pdf
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1665-80272012000200002&lng=es&nrm=iso
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1665-80272012000200002&lng=es&nrm=iso
https://www.ceieg.chiapas.gob.mx/productos/files/OBPOBREZA/Chiapas.%20Pobreza_2022.pdf
https://www.ceieg.chiapas.gob.mx/productos/files/OBPOBREZA/Chiapas.%20Pobreza_2022.pdf
http://dx.doi.org/10.22458/rr.v9i1.2233
https://doi.org/10.20396/csr.v22i00.13753
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0188-25032012000400001&lng=es&nrm=iso
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0188-25032012000400001&lng=es&nrm=iso
https://doi.org/10.11565/pys.v21i1.135
https://static.nuso.org/media/articles/downloads/2.TC_Frigerio_280.pdf


Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 147-184, jan.-jun. 2024

<http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0188-7742201
5000200009&lng=es&nrm=iso>. Consultado en: 20 mayo 2024.

GAONA POVEDA, Juan Carlos. La cultura impresa de los evangélicos en
América Latina: un acercamiento desde México D.F. y el Río de la Plata
(1910-1970). In: l SEMINARIO INTERINSTITUCIONAL “HISTORIA
INTELECTUAL DE AMÉRICA LATINA, 21 oct. 2019. Anais. Cid. México. El
Colegio de México/UAM-Cuajimalpa/Universidad de Colima, 2019.
Disponible en:
<https://shial.colmex.mx/wp-content/uploads/2022/02/Juan-Carlos-Gaona.p
df>. Consultado en: 24 marzo 2023.

GARCÍA AGUILAR, María del Carmen. Reformas electorales, partidos
políticos y elecciones. Luces y sombras de la democracia en Chiapas. In:
Anuario 2000 del Centro de Estudios Superiores de México y
Centroamérica. Chiapas: Universidad de Ciencias y Artes de Chiapas,
Centro de Estudios Superiores de México y Centroamérica. 2002. pp. 11-86.
Disponible en:
<https://repositorio.cesmeca.mx/bitstream/handle/11595/245/02%20Reforma
s%20electorales.%20Completo.pdf?sequence=1&isAllowed=y>. Consultado
en: 20 mayo 2024.

GARMA, Carlos. Religión y política en las elecciones del 2018. Evangélicos
mexicanos y el Partido Encuentro Social. Alteridades, Ciudad de México, v.
29, n. 57, p. 35-46, jun. 2019.
https://doi.org/10.24275/uam/izt/dcsh/alteridades/2019v29n57/garm

GARRARD, Virginia. Hidden in Plain Sight: Dominion Theology, Spiritual
Warfare, and Violence in Latin America. Religions, v. 11, n. 12, p. 648, dic.
2020. https://doi.org/10.3390/rel11120648

GONZÁLEZ CASANOVA, Pablo. Causas de la rebelión en Chiapas. In: De la
sociología del poder a la sociología de la explotación: pensar América Latina
en el siglo XXI. Bogotá: Siglo del Hombre/CLACSO, 2009. Disponible en:
<https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/coediciones/20150113025225/15.pdf>.
Consultado en: 5 mayo 2024.

GUTIÉRREZ SÁNCHEZ, Tomás. Protestantismo y política en América
Latina una interpretación desde las ideologías políticas. Siglo XX. 331f.
Tesis (Doctorado en Ciencias Sociales), Facultad de Ciencias Sociales,
Universidad Mayor de San Marcos, Lima, 2017. Disponible en:
<https://core.ac.uk/download/pdf/323347575.pdf>. Consultado en: 28 mar.
2023.

HERNÁNDEZ NAVARRO, Luís. Hermanos en armas. [s.l]: Brigada para Leer
en Libertad. 2014. Disponible en:
<https://biblioteca-repositorio.clacso.edu.ar/bitstream/CLACSO/7977/1/Herm
anos-en-armas.pdf>. Consultado en: 7 mayo 2024.

181

http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0188-77422015000200009&lng=es&nrm=iso
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0188-77422015000200009&lng=es&nrm=iso
https://shial.colmex.mx/wp-content/uploads/2022/02/Juan-Carlos-Gaona.pdf
https://shial.colmex.mx/wp-content/uploads/2022/02/Juan-Carlos-Gaona.pdf
https://repositorio.cesmeca.mx/bitstream/handle/11595/245/02%20Reformas%20electorales.%20Completo.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://repositorio.cesmeca.mx/bitstream/handle/11595/245/02%20Reformas%20electorales.%20Completo.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://doi.org/10.24275/uam/izt/dcsh/alteridades/2019v29n57/garm
https://doi.org/10.3390/rel11120648
https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/coediciones/20150113025225/15.pdf
https://core.ac.uk/download/pdf/323347575.pdf
https://biblioteca-repositorio.clacso.edu.ar/bitstream/CLACSO/7977/1/Hermanos-en-armas.pdf
https://biblioteca-repositorio.clacso.edu.ar/bitstream/CLACSO/7977/1/Hermanos-en-armas.pdf


Nayive Castellanos Villamil

JAIMES MARTÍNEZ, Ramiro. MONTALVO GONZÁLEZ, Alethia.
Neopentecostalismo difuso: movimientos evangélicos en Tijuana. Estudios
Sociológicos de El Colegio de México, v. 37, n. 109, p. 133–164, ene-abril
2019. http://dx.doi.org/10.24201/es.2019v37n109.1433

LACERDA, Marina. Contra o comunismo demoníaco: o apoio evangélico ao
regime militar brasileiro e seu paralelo com o endosso da direita cristã ao
governo Bolsonaro. Religião & Sociedade, v. 42, n. 1, p. 153–176, 6 maio 2022.
https://doi.org/10.1590/0100-85872021v42n1cap07

LISBONA GUILLÉN, Miguel. Olvidados del neozapatismo: los zoques
chiapanecos. Estudios Sociológicos, v. 24, n. 71, p. 305-330, 2006. Disponible
en: http://www.jstor.org/stable/40421040. Consultado en: 20 mayo 2024.

LÓPEZ, Jorge; SOVILLA, Bruno; ESCOBAR, Héctor. Crisis económica y flujos
migratorios internacionales en Chiapas. Revista mexicana de ciencias
políticas y sociales, 2009, vol. 51, no 207, p. 37-55. Disponible en:
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?pid=S0185-19182009000300003&script
=sci_arttext

MADURO, Otto. Hacer teología para hacer posible un mundo distinto:
Una invitación autocrítica latinoamericana. In: FORO MUNDIAL DE
TEOLOGÍA DE LA LIBERACIÓN, 21-25 ene. 2005, Porto Alegre. Anais, Porto
Alegre: PUCRS, 2005. Disponible en:
<https://www.academia.edu/905769/Hacer_teolog%C3%ADa_para_hacer_po
sible_un_mundo_distinto_Una_invitaci%C3%B3n_autocr%C3%ADtica_latino
americana>. Consultado en: 20 mayo 2024.

MARÍN GUZMÁN, Roberto. La Doctrina Monroe, el destino manifiesto y la
expansión de Estados Unidos sobre América Latina. El caso de México.
Revista Estudios, n. 4, p. 117-141, 1982. Disponible en:
<https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/6144217.pdf>. Consultado en: 20
mayo 2024.

MARISCAL, Ángeles. Evangélicos de Chiapas rechazan libros de texto
porque tienen 'ideología de género muy abierta'. Aristegui Noticias
[online]. 22 ago. 2023. Disponible en:
<https://aristeguinoticias.com/2208/mexico/evangelicos-de-chiapas-rechaza
n-libros-de-texto-porque-tienen-ideologia-de-genero-muy-abierta/>.
Consultado en 6 mayo 2024.

MONROY, Manuel. Asiste Rutilio Escandón a reunión de seguimiento al
tema migratorio encabezada por AMLO. El Heraldo de Tuxtla Gutiérrez
[online]. Primera Sección, p. 3, 23 sept. 2023. Disponible en:
<https://issuu.com/poza_acme/docs/el_heraldo_de_tuxtla_gutierrez_26_sept
iembre_2023>. Consultado en: 20 mayo 2024.

NÚÑEZ MARTINEZ, Carlos. Portafolios-Político. Cuarto Poder de Chiapas. 16
feb. 2022. Disponible en:

182

http://dx.doi.org/10.24201/es.2019v37n109.1433
https://doi.org/10.1590/0100-85872021v42n1cap07
http://www.jstor.org/stable/40421040
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?pid=S0185-19182009000300003&script=sci_arttext
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?pid=S0185-19182009000300003&script=sci_arttext
https://www.academia.edu/905769/Hacer_teolog%C3%ADa_para_hacer_posible_un_mundo_distinto_Una_invitaci%C3%B3n_autocr%C3%ADtica_latinoamericana
https://www.academia.edu/905769/Hacer_teolog%C3%ADa_para_hacer_posible_un_mundo_distinto_Una_invitaci%C3%B3n_autocr%C3%ADtica_latinoamericana
https://www.academia.edu/905769/Hacer_teolog%C3%ADa_para_hacer_posible_un_mundo_distinto_Una_invitaci%C3%B3n_autocr%C3%ADtica_latinoamericana
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/6144217.pdf
https://aristeguinoticias.com/2208/mexico/evangelicos-de-chiapas-rechazan-libros-de-texto-porque-tienen-ideologia-de-genero-muy-abierta/
https://aristeguinoticias.com/2208/mexico/evangelicos-de-chiapas-rechazan-libros-de-texto-porque-tienen-ideologia-de-genero-muy-abierta/
https://issuu.com/poza_acme/docs/el_heraldo_de_tuxtla_gutierrez_26_septiembre_2023
https://issuu.com/poza_acme/docs/el_heraldo_de_tuxtla_gutierrez_26_septiembre_2023


Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 147-184, jan.-jun. 2024

<https://www.cuartopoder.mx/hoyescriben/columnas/portafolios-politico/39
6203/>. Consultado en: 21 mayo 2022.

ORTEGA GÓMEZ, Bibiana. Evangélicos y política. Formación y viabilidad
de los partidos políticos evangélicos en Colombia (1990-2018). 272f. Tesis
(Doctorado en Ciencia Política), Facultad de Ciencias Sociales, Universidad
de los Andes, Bogotá, 2018. Disponible en:
<http://hdl.handle.net/1992/38747>. Consultado en: 20 mayo 2024.

PÉREZ, Rubén. Las iglesias no tienen partido, considera líder evangélico. El
Sie7e de Chiapas, 22 jun. 2021. Disponible en:
<https://www.sie7edechiapas.com/post/las-iglesias-no-tienen-partido-consi
dera-l%C3%ADder-evang%C3%A9lico>. Consultado en: 20 mayo 2024.

PEW RESEARCH. Religion in Latin America Widespread Change in a
Historically Catholic Region, Pew Research Center [Report], 23 nov. 2014.
Disponible en:
<https://www.pewresearch.org/religion/2014/11/13/religion-in-latin-america/>.
Consultado en: 20 mayo 2024.

REZA, Gloria. Sus lazos políticos, el otro poder de La Luz del Mundo. Revista
Proceso. 22 jun. 2019. Disponible en:
<https://www.proceso.com.mx/reportajes/2019/6/22/sus-lazos-politicos-el-otr
o-poder-de-la-luz-del-mundo-226779.html>. Consultado en 20 mayo 2024.

RIVERA, Carolina. La religión también es política. Un acercamiento a la
acción política de indígenas evangélicos de Chiapas, México. Revista
Cultura y Religión, v. 8, n. 1, p. 47–64, ene-jun, 2014. Disponible en:
<https://revistaculturayreligion.cl/index.php/revistaculturayreligion/article/vi
ew/439/368>. Consultado en: 20 mayo 2024.

RIVERA FARFÁN, Carolina et al. Diversidad religiosa y conflicto en
Chiapas. Intereses, utopías y realidades. México D.F.: Instituto de
Investigaciones Filológicas, Universidad Nacional Autónoma de México,
2005.

RIVERA FARFÁN, Carolina. Acción política de organizaciones evangélicas en
los Altos de Chiapas. Iztapalapa Revista de Ciencias Sociales y
Humanidades, v. 28, n. 62- 63, p. 15–27, ene-dic. 2007. Disponible en:
<https://www.redalyc.org/pdf/393/39348721002.pdf>. Consultado en: 20
mayo 2024.

RIVERA FARFÁN, Carolina. Religiosidad G12 en los altos de Chiapas
pentecostal o neopentecostal ¿cómo definirla? In: CORNEJO VALLE,
Mónica; CANTÓN DELGADO, Manuela; LLERA BLANES, Ruy (Coord.).
Teorías y prácticas emergentes en antropología de la religión. País
Vasco: Ankulegi. 2008. págs. 207-222. Disponible en:
<https://digital.csic.es/bitstream/10261/14160/1/2008_Patrimonios%20Cultura

183

https://www.cuartopoder.mx/hoyescriben/columnas/portafolios-politico/396203/
https://www.cuartopoder.mx/hoyescriben/columnas/portafolios-politico/396203/
http://hdl.handle.net/1992/38747
https://www.sie7edechiapas.com/post/las-iglesias-no-tienen-partido-considera-l%C3%ADder-evang%C3%A9lico
https://www.sie7edechiapas.com/post/las-iglesias-no-tienen-partido-considera-l%C3%ADder-evang%C3%A9lico
https://www.pewresearch.org/religion/2014/11/13/religion-in-latin-america/
https://www.proceso.com.mx/reportajes/2019/6/22/sus-lazos-politicos-el-otro-poder-de-la-luz-del-mundo-226779.html
https://www.proceso.com.mx/reportajes/2019/6/22/sus-lazos-politicos-el-otro-poder-de-la-luz-del-mundo-226779.html
https://revistaculturayreligion.cl/index.php/revistaculturayreligion/article/view/439/368
https://revistaculturayreligion.cl/index.php/revistaculturayreligion/article/view/439/368
https://www.redalyc.org/pdf/393/39348721002.pdf
https://digital.csic.es/bitstream/10261/14160/1/2008_Patrimonios%20Culturales_Carretero_%20Creencia%20no%20creencia.PDF


Nayive Castellanos Villamil

les_Carretero_%20Creencia%20no%20creencia.PDF>. Consultado en: 20
mayo 2024.

SONNLEITNER, Willibald. La nueva geografía electoral de Chiapas:
polarización política, fragmentación partidista e incertidumbre electoral.
LiminaR, v. 5, n. 1, p. 60–76, jun. 2007.
https://doi.org/10.29043/liminar.v5i1.236.

TORRENS, Oscar (ED.). El desplazamiento interno forzado en México: un
acercamiento para su reflexión y análisis. México, D.F: CIESAS: El Colegio de
Sonora: Senado de la República, LXI Legislatura, Comisión de Biblioteca y Asuntos
Editoriales, 2013.

TREJO, Evelia. La introducción del protestantismo en México: aspectos
diplomáticos. Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de México,
v. 11, n. 11, 29 jan. 1988. DOI:
HTTPS://DOI.ORG/10.22201/IIH.24485004E.1988.011.68947

URIBE CORTEZ, Juan. Los nuevos movimientos religiosos como formas inéditas de
organización eclesial y sociopolítica. Revista del Centro de Investigación de la
Universidad La Salle; v. 10, n. 40 p. 111-116, dez. 2013. Disponible en:
<https://www.redalyc.org/pdf/342/34231746008.pdf>. Consultado en: 20 jun. 2024.

URIBE CORTEZ, Juan; MARTÍNEZ VELASCO, Germán. Cambio religioso,
expulsiones indígenas y conformación de organizaciones evangélicas en
Los Altos de Chiapas. Polít. cult., n. 38, p. 141-161, ene. 2012. Disponible en:
<https://www.scielo.org.mx/pdf/polcul/n38/n38a8.pdf>. Consultado en: 20
mayo 2024.

VALLVERDÚ, Jaume. Violencia religiosa y conflicto político en Chiapas,
México. Nueva antropología, v. 20, n. 65, p. 55–74, ago. 2005. Disponible en:
<http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-0636200
5000200004&lng=es&nrm=iso>. Consultado en: 20 jun. 2024.

VILLAFUERTE SOLIZ, Daniel; GARCÍA AGUILAR, María del Carmen. Tres
ciclos migratorios en Chiapas: interno, regional e internacional. Migración y
Desarrollo, v. 12, n. 22, p. 3-37, fev. 2014. Disponible en
<http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1870-7599201
4000100001&lng=es&nrm=iso>. Consultado en: 20 jun. 2024.

184

https://digital.csic.es/bitstream/10261/14160/1/2008_Patrimonios%20Culturales_Carretero_%20Creencia%20no%20creencia.PDF
https://doi.org/10.29043/liminar.v5i1.236
https://doi.org/10.22201/IIH.24485004E.1988.011.68947
https://www.redalyc.org/pdf/342/34231746008.pdf
https://www.scielo.org.mx/pdf/polcul/n38/n38a8.pdf
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-06362005000200004&lng=es&nrm=iso
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-06362005000200004&lng=es&nrm=iso
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1870-75992014000100001&lng=es&nrm=iso
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1870-75992014000100001&lng=es&nrm=iso

