BRAZILIAN JOURNAL OF

LATIN AMERICAN STUDIES

LA CONSTRUCCION DEL HORIZONTE FEMINISTA
LATINOAMERICANO EN EL SIGLO XXI: UNA NUEVA
GEOPOLITICA DEL CONOCIMIENTO

A CONSTRUCAO DO HORIZONTE FEMINISTA LATINO-AMERICANO NO
SECULO XXI: UMA NOVA GEOPOLITICA DO CONHECIMENTO

THE CONSTRUCTION OF THE LATIN AMERICAN FEMINIST HORIZON IN THE
2IST-CENTURY: A NEW GEOPOLITICS OF KNOWLEDGE

Virginia (Gina) Vargas'

Pontificia Universidad Catdlica del Peru, Peru

Resumen: El articulo se inicia poniendo como base una breve referencia a lo que
fueron las luchas y las reflexiones de las feministas de América Latina y el Caribe
espanol en las tres dltimas décadas del siglo XX (1970-2000), tejido sobre el que se
asentaran los feminismos del siglo XXI. En el siglo XX, ellas tuvieron que confrontar
las formas como la sociedad y el Estado ubicaban el rol secundario, tradicional,
naturalizado de las mujeres. El hacerlo significé una profunda desobediencia
epistémica frente a los “pensamientos Unicos”, a las jerarquias de conocimiento, a
la inexistencia del sujeto feminista y a la ausencia de su voz. En el siglo XXI esta
desobediencia epistémica se extiende a partir de las voces de nuevas actoras - o
las antiguas, hoy con nueva audibilidad - que desde los cuerpos, las busquedas de
autonomia, la recuperacion de las memorias de lucha, las cosmovisiones “otras”,
enriguecen el horizonte feminista con categorias sentipensantes. Dan cuenta asi a
las nuevas formas de entendimiento sobre las multiples realidades que marcan la
diversidad de experiencias y de formas de vida de las mujeres. Desde esta nueva
geopolitica del conocimiento, se despliegan las luchas, los sentires, las
subjetividades, las memorias, dando cuenta de la existencia de feminismos
plurales, diversos que alimentan la teoria y la accidn extendida a multiples
espacios, como caracteristicas de los feminismos del siglo XXI.

Palabras-Clave: Desobediencias epistémicas; Interseccionalidad; Interculturalidad,
Pensamientos situados; Geopolitica del conocimiento.

! Socidloga de la Pontificia Universidad Catdlica del Perl y de la Escuela de Sociologia de Santiago, Chile. Centro
Flora Tristan y Articulacion Feminista Marcosur. Correo: ginvargas@amail.com

125
Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 125-146, jan.-jun. 2024
ISSN: 1676-6288


mailto:ginvargas@gmail.com

Virginia (Gina) Vargas

Resumo: O artigo comeca com uma breve referéncia as lutas e reflexdes das
feministas na América Latina e no Caribe espanhol ao longo das udltimas trés
décadas do século XX (1970-2000), pano sobre o qual se conformardao os
feminismos do século XXI. No século XX, elas tiveram que confrontar as formas
como a sociedade e o Estado colocaram o papel secundario, tradicional e
naturalizado das mulheres. Ter feito isso significou uma profunda desobediéncia
epistémica contra os “pensamentos Unicos”, as hierarquias do conhecimento, a
inexisténcia do sujeito feminista e a auséncia de sua voz. No século XXI, esta
desobediéncia epistémica se espalha a partir das vozes de novas atoras — ou das
antigas, hoje com nova audibilidade —, que alicercadas nos corpos, na busca pela
autonomia, na recuperacao das memoarias de luta, nas “outras” visdes de mundo,
enriquecem o horizonte feminista com categorias sentipensantes. Representam,
assim, novas formas de compreensao sobre as multiplas realidades que marcam a
diversidade de experiéncias e modos de vida das mulheres. A partir desta nova
geopolitica do conhecimento, desdobram-se lutas, sentimentos, subjetividades e
memorias, dando conta da existéncia de feminismos plurais e diversos que
alimentam a teoria e a acao estendidas a multiplos espacos, como caracteristicas
dos feminismos do século XXI.

Palavras-chave: Desobediéncia epistémica; Interseccionalidade;
Interculturalidade; Pensamentos situados; Geopolitica do conhecimento.

Abstract: The article begins with a brief reference to the struggles and reflections
of feminists in Latin America and the Spanish Caribbean throughout the last three
decades of the 20th century (1970-2000), the framework on which feminisms of
the 21Ist century will be shaped. In the 20th century, they had to confront how
society and the State placed the secondary, traditional, and naturalized role of
women. Having done so meant profound epistemic disobedience against “single
thoughts”, hierarchies of knowledge, the non-existence of the feminist subject,
and the absence of her voice. In the 21st century, this epistemic disobedience
spreads from the voices of new actors — or old ones, today with new audibility —,
which are based on bodies, in the search for autonomy, in the recovery of
memories of struggle, in “other” visions of world, enrich the feminist horizon with
thinking-sentient categories. They thus represent new ways of understanding the
multiple realities that mark the diversity of women's experiences and ways of life.
From this new geopolitics of knowledge, struggles, feelings, subjectivities, and
memories unfold, revealing the existence of plural and diverse feminisms that
feed theory and action extended to multiple spaces, as characteristics of
21st-century feminisms.

Keywords: Epistemic disobedience, Intersectionality, Interculturality, Situated
thoughts, Geopolitics of knowledge.

DOI:10.11606/issn.1676-6288.prolam.2024.226476

Recebido em: 23/06/2024
Aprovado em: 02/06/2024
Publicado em: 25/11/2024

126


https://doi.org/10.11606/issn.1676-6288.prolam.2024.226476

Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 125-146, jan.-jun. 2024

Hablar del movimiento feminista en Ameérica Latina es realmente
una cosa Mmuy grande. Toda la primera etapa de nuestra accion feminista,
qgue fue donde comenzamos a salir a partir de fines de los 70, en diferentes
partes de América Latina, fue (es) un proceso muy interesante. A diferencia
del Norte, nosotras no salimos de un conjunto de oportunidades favorables.
Salimos en lucha contra las dictaduras, entonces la democracia fue desde
el comienzo un impulso para nuestra accion. Al mismo tiempo, en la
medida que ibamos avanzando en nuestras acciones feministas, en nuestra
reflexion, nos dimos cuenta que esa democracia, obviamente, no
consideraba ni a las mujeres, ni a las diversidades sexuales, ni a la raza, etc.
Comenzamos a romper la universalidad del pensamiento y colocar las
primeras sensibilidades en relaciéon a las mujeres. Eramos producto de
nuestra época; los mitos sobre nosotras, nuestros deberes, nuestra
dependencia, etc. los comenzamos a descubrir y confrontar. Al hacerlo,
produjimos una desobediencia epistémica, que se extendid a todos los

niveles en los que transcurria nuestras vidas.

iHoy es una época diferente, que conserva mucho del bagaje dejado
por estos feminismos del siglo pasado! (jgue muchas aun estamos activas!).
Me interesa mas bien hablar de lo que son ahora los feminismos en
América Latina en el siglo XXI. Lo anterior es también la base fundamental

desde donde se impulsan y se siguen desarrollando los feminismos.

Hoy, en América Latina (y el mundo), hay una profunda crisis. No es
una crisis cualquiera, es una crisis econémica, social, politica, ecoldgica,
subjetiva, emocional. Es también una crisis epistémica. Todo eso es
importante, pero la crisis epistémica es central para nosotras como
feministas, porque evidencia la necesidad de avanzar, como dice el brillante
Anibal Quijano, uno de los creadores de la teoria de la Colonialidad
(QUIJANO, 2000, 2007), hay que avanzar hacia un nuevo horizonte de
sentido histdrico, porque es una crisis que nos obliga a un momento de
introspeccion para recuperar una voz diferente, en la medida de que lo que

sabiamos no Nnos sirve, por si solo, para saber mas.

127



Virginia (Gina) Vargas

El nuevo milenio llegd con cambios dramaticos. Por un lado,
orientaciones interesantes, movilizaciones, pero también un cambio a nivel
de la economia, arrasando con cuerpos, tierras, territorios, en base al
extractivismno, con una tension incalculable entre los bienes comunes, las
personas, etc. Creo que nuestro gran desafio hoy es que esto ha ido
acompanado, especialmente en el ultimo periodo de una consolidacion de
expresiones de derecha, pero de derecha radical, que esta pretendiendo
arrasar con todo aquello que hemos ganado. Al mismo tiempo, la
resistencia de los movimientos y la resistencia de las mujeres es como un

parteaguas muy importante para evitar estos avances.

La otra dimension importante en el siglo XXI es que ha habido una
explosion de diversidades, no porque no hubiera antes - jporque si habia! -.
Las compaheras indigenas, negras, las companeras de diversidades
sexuales, trans han comenzado a organizarse, claro, desde el siglo pasado,
pero en el nuevo milenio comienzan realmente con una fuerza
impresionante, porque enfrentan la exclusion y la subordinaciéon capitalista,
patriarcal, colonial, racista, heterosexista y desde movimientos ecoldgicos,
movimientos étnicos raciales, movimientos de diversidades sexuales, y

otros.

Entonces, yo hablo del siglo XXI como una revolucion del
conocimiento, sin duda, pero una nueva desobediencia epistémica.
Nosotras en el siglo XX también hicimos profundas desobediencias
epistémicas en el sentido que, como decia Julieta Kirkwood (1986), -
militante chilena que muridé en 1985, pero dejo tremenda huella feminista
por su lucidez y compromiso- que las tablas del conocer no tienen ni los
codigos ni las ideas para entender lo que nosotras queremos, entonces
tenemos que inventarlo todo o recuperar lo que existe en clave diferente. Y
eso significd confrontar la epistemologia tradicional de hoy como
eurocéntrica, falocéntrica, racista, sexista, etc, y que ha logrado, por su
hegemonia basada en un pensamiento parcial impulsar estrategias para

gue se convierta en unico y total. O sea, una particularidad que se volvio

128



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 125-146, jan.-jun. 2024

universal. Ademas, por supuesto, patriarcal, capitalista, normativa, etc. Esa

es parte de su critica ahora y su obsolescencia.

¢Por qué no nos sirve mas? Porque justamente el surgimiento de
otras voces, otras actoras y actores de otras miradas, hace que esa idea de
universalidad, de pensamiento uUnico, no tenga mas cabida. No es que
salga de la noche a la manana, pero hay un proceso importante, que es el
proceso que a mi me interesa rescatar ahora. Esta obsolescencia de la
epistemologia tradicional ha producido una tremenda revolucion del
conocimiento, por lo tanto, esta desobediencia epistémica es mucho mas
extendida que antes. Ademas, se ha comenzado a dar reconocimiento a las
luchas y a las resistencias de las mujeres que antes estaban en sus propios
espacios de lucha generalmente marginadas, a nivel del conjunto de la

sociedad.

Creo que estamos frente a lo que podriamos Ilamar una nueva
geopolitica del conocimiento, que reconoce la existencia de muchos
mundos. Ya no es la universalidad del pensamiento, sino como dice un
extraordinario pensador colombiano, Arturo Escobar (2014), tenemos que
reconocer la existencia de lo pluriversal en vez de lo universal. Hay muchos
mundos que estan, por supuesto, conectados, pero que aparecen en
nuestra mirada hegemodnica como simplemente aislados, como no
importantes, como folcléricos, como secundarios, porque el pensamiento
unico es el que manda. Esta idea de lo pluriversal me parece

interesantisima como elemento de busqueda y reflexion.

Hay otra mexicana muy interesante, Sylvia Marcos (2010), que tiene
una frase que es realmente muy impactante: estamos viviendo Ila
“insurgencia de saberes avasallados”. Es decir, ahora estamos frente a otras
formas de producir conocimiento que se alejan de las impuestas por la
perspectiva occidental, monocultural, colonial, etc. Entonces hay un
espacio para que esos saberes que han estado marginados comiencen a

tomar una centralidad. Cada una de las categorias que se van

129



Virginia (Gina) Vargas

descubriendo salen de un lugar especifico de vida, de experiencias, de

exclusiones, y de logros.

Voy a tratar de ello brevemente. Hay algo que podemos llamar el
lugar de enunciacion. ; Desde donde hablamos? Yo, por ejemplo, les estoy
dando una mirada evidentemente parcial que tiene que ver con mi
experiencia politica, pero también tiene que ver con la forma en que yo me
ubico en mi clase, en mi raza, en las exclusiones o privilegios que puedo
tener. Eso hace que mi pensamiento sea anclado en mi realidad, la que
acepto o trato de cambiar. Entonces se produce un conocimiento situado.
No es un conocimiento justamente universal, sino mas bien parcial que se
enriguece con las conexiones con los demas conocimientos. Esta idea de
conocimiento situado, creo que nos da luces también para ver como
nuestras formas de lucha, resistencia y conocimiento, se elaboran desde

esta mirada y desde ahi o se disputa, o se comparte.

Una feminista negra colombiana, Mara Viveros - las colombianasy las
brasileras negras son las que mas han avanzado en la reflexion - habla para
evidenciar lo que aportan cada una de estas realidades. Dice, por ejemplo,
que un aporte de los feminismos afrolatinos es justamente evidenciar la
absoluta necesidad de impulsar la sexualidad, la sexualizaciéon de larazay la
racionalizacion del sexo (VIVEROS VIGOYA, 2008). También la feminista
negra brasilera, Sueli Carneiro, tiene una frase realmente histérica. Ella dice:
asi como tenemos que feminizar los grupos afro, con los que luchamos en
conjunto para el cambio, tenemos que “ennegrecer” el feminismo
(CARNEIRO, 2017 [2001]), porque estamos ahi, nos reconocen, pero no esta
nuestra voz. Son estos aportes los que han ido, de alguna forma, abriendo
los espacios. Por eso, yo creo que esa conflictividad es central para los
feminismos. Los conflictos -salvo que sean absolutamente malsanos- sobre
las visiones del mundo y de la vida que vivimos nos hacen crecer, nos
expanden la mirada para entender las otras dimensiones que estan

presentes, pero muchas veces ninguneadas.

130



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 125-146, jan.-jun. 2024

¢Cuadles son las nuevas categorias de un pensamiento basicamente
latinoamericano que se nutre de algunos de los avances de las otras
realidades? Primero, yo creo que una de las dimensiones de acercamiento
muy importantes para nosotras en América Latina ha sido la teoria de la
Colonialidad y Decolonialidad (CASTRO-GOMEZ; GROSFOGUEL, 2007).
También vamos a ver cdmo, abriendo un posicionamiento que construye
un horizonte transgresor y transformador de la mirada, cuando nos pone
en medio de nuestra reflexion el hecho de que la colonialidad del poder,
que pensamos que, con la emancipacion de la conquista habia
desaparecido. O sea, la colonialidad del poder sigue aca entre nosotras y

Nnosotros.

Una de las dimensiones centrales que recoge la colonialidad del
poder es la opresidon de la raza. La raza fue inventada por los conquistadores
Yy nos esta siguiendo en América Latina desde ese momento. Sin embargo,
las feministas (LUGONES, 2008), que estan siempre atentas a ver donde
estas nuevas miradas pueden ser realmente enriquecidas con la mirada
feminista, evidencid que ademas de la raza, hay una dimensiéon clave que
Nno se ha considerado que es la dimension de género. Y es constitutiva de la
colonialidad, tanto como la colonialidad del poder es constitutiva del
sistema de género. Es decir, ese es un acercamiento muy importante, al
margen de solamente poner el género en estas teorias, es ya nomas dar el
espacio para darnos cuenta de que no podemos analizar ni el género, ni la
raza, ni la clase en si misma, sino en esta articulacion profunda que tienen,
para mantener los privilegios o para mantener las subordinaciones. De alli
la importancia de articular los sistemas de dominacion para poder

traspasarlos mas facilmente.

Veamos los nuevos imaginarios, que expresan la existencia de nuevos
sujetos emancipatorios. Los nuevos imaginarios producen categorias
iluminadoras de aquello que no ha estado enunciado, aquello que ha
estado en disputa, no solo con los poderes establecidos, sino también con

las persistencias, las resistencias y cegueras sexistas que se expresan en

131



Virginia (Gina) Vargas

nuestros territorios, en nuestros movimientos, en las cosmovisiones y
practicas cotidianas. O sea, las mujeres estamos aqui y alla con el sistema
patriarcal encima nuestro y agudizado por el capitalismo y, por supuesto, la

colonialidad.

Hay otra categoria que ilumina: el pensamiento de frontera. La
nocién de frontera es un aporte de Gloria Anzaldua (2016), mujer mexicana,
chicana, india, mestiza, lesbiana y feminista de color. Son todos sus
atributos. Ella dice: estoy en la frontera, no en el centro, tengo todas estas
identidades que ademas no estan reconocidas y entonces me tiran para
afuera, no me aceptan en el centro. Sin embargo, en la frontera es donde yo
puedo también superar la marginacion para desde alli construir

conocimiento liberador.

Esta idea de la frontera es muy importante porque no es solamente
lo geografico. Claro, tiene mucho que ver con lo geografico y con las
divisiones que hay en los paises que no se reconocen. Por ejemplo, aca en
Perd, las poblaciones indigenas, las poblaciones negras, no es que no se
reconocen, pero evidentemente hay un racismo muy fuerte. Hay un
racismo escondido, como en Brasil, que se habla de democracia racial y
sabemos perfectamente que eso no es asi. El pensamiento de frontera es
aquel que emerge en los momentos de fractura del imaginario tradicional y

te permite recrear otras dimensiones, desde espacios marginales.

Luego, dentro de esta nueva mirada, me gustaria recuperar una
categoria que es mas general, pero muy importante: el Buen Vivir. La
concepcion del buen vivir recurre a la idea de comunidad, sosteniendo que
el mundo no puede ser entendido solamente desde el "yo" occidental, sino
desde la interaccion y complementariedad de todas las personas que
habitan en una comunidad, con la naturaleza, con el cosmos, con el
territorio (PAREDES, 2008). Sin duda, aparece también como una
alternativa al capitalismo. Sin embargo, por lo mismo, el buen vivir no tiene
un sentido Unico pues sus contenidos surgen de las realidades vy

experiencias especificas que tienen que ver con la clase, la etnia, la raza, la

132



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 125-146, jan.-jun. 2024

edad, el género, ademas del sexo (VARELA; ZARAGOCIN, 2017). Es decir, un
buen vivir para las mujeres campesinas es muy diferente que para los
hombres campesinos. Un buen vivir para las diversidades sexuales es muy
diferente a las otras. Creo que el buen vivir nos da una especie de escenario
amplio donde ubicar cuales son las dimensiones de una vida, como dicen

las feministas economistas, una vida que merece ser vivida.

Creo que en todo caso el buen vivir tiene la virtud de haber sido uno
de los primeros acercamientos a una cosmovision diferente, como en este
caso la cosmovision indigena andina y en general latinoamericana. Junto
con esto, han surgido otras dimensiones muy interesantes que tienen que
ver con la forma en que vivimos el territorio latinoamericano, la forma en
qgue lo recuperamos en “clave propia”. es la categoria del Abya Yala

(GARGALLO, 2015).

El Abya Yala es parte de estos procesos que reafirman otra
sensibilidad, que se reapropian de la memoria y lo expresan como su
derecho a autonombrarse desde categorias histéricas, politicas,
epistemologicas, que den cuenta de esta memoria negada. La
recuperacion del Abya Yala esta en esta linea. Significa tierra madura, tierra
de florecimiento, en lenguaje k'iche', y expresa una perspectiva geopolitica
que reemplaza a la forma en que los colonizadores definieron la
constitucion de América Latina. Decian "aca somos de Abya Yala, y no de
Ameérica Latina", no es que no seamos de América Latina, pero tiene una

linea autonoma de reflexion que enriquece todo este proceso.

La otra experiencia muy interesante, en el mismo sentido, viene de
los feminismos negros. Lélia Gonzalez (2020), feminista negra brasilera
extraordinaria, que murié ya hace unos anos, me regalé una opinidn Muy
critica y muy real en una conversacion que tuvimos, a comienzos de los 90.
Estabamos dando juntas un taller, yo estaba fascinada por todo lo que
sabia ella, y en un momento determinado, hablando de las dinamicas
feministas, ella me dijo algo que me quedd grabado y que es cierto. Me dijo,

"mira Gina, el movimiento feminista es racista, quizas no por accion, pero si

133



Virginia (Gina) Vargas

por omision, porque estamos fisicamente, pero no esta nuestra voz, nuestra
reflexion". Claro, eso fue realmente una enseflanza potente para pensarnos
también de otra forma en estas interacciones de igualdad y desigualdad.
Lélia también puso otro nombre a Latinoamérica, ella habla de
Amefricanidad, denunciando la palabra latinidad como eurocéntrica al
dejar de lado todas las dimensiones indigenas, negras, etc, en la

construccion de las Américas.

Con estos aportes, es mas posible introducir categorias
sentipensantes que nacen de las luchas y las resistencias de las mujeres y
los hombres). Esta idea de aprender a conectar el sentir emocional con las
categorias centrales de reflexion es fundamental. La relacion teoria-praxis,
creo que es uno de los motores fundamentales que nos hace pensar y
repensar aguello que estamos aprendiendo o queriendo entender un poco
mas. Estas categorias surgen de un conjunto de otras categorias centrales
donde intervienen las particularidades y los pensamientos situados y que
perfilan categorias que no salen del aire. Cada una de ellas corresponde a
luchas y resistencias en realidades concretas frente a la invisibilidad, a la
unicidad de analisis. Claro, no son procesos ni faciles, ni automaticos
porgue todos requieren redistribucion del poder, reconocimiento de la voz

y de los aportes.

¢Cudles son estas categorias? Primero la de interseccionalidad
(CRENSHAW, 2017), yo quiero posicionarla desde dénde surge y por qué
surge. Esta categoria tan importante para nosotras surge de las luchas de
las feministas negras norteamericanas confrontando a los feminismos
blancos de ese periodo que decian que la opresion de género era igual para
todas las mujeres y nos unia y nos articulaba. Entonces ellas comenzaron a
decir que las mujeres no éramos unicas, que habia algunas que teniamos
Multiples desventajas intersectadas y que esa interaccion constituye un eje
central para las propuestas alternativas porque evidencia que las diversas
vidas de las mujeres, claro, y de los hombres, estan tenidas no solo por las

diferencias. Somos diversas, pero es una diversidad tefiida de desigualdad.

134



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 125-146, jan.-jun. 2024

Marcada por la forma en que estas diferencias étnico-raciales, sexuales,
generacionales, de género, de ubicacion geografica, etc. contribuyen a
crear capas de desigualdad o jerarquias interactuando simultaneamente

entre ellas y multiplicando dinamicas de exclusion y desventaja.

Reconocer la interseccionalidad es justamente reconocer que no
podemos pensar ni la politica, ni la produccidon de conocimientos
solamente desde una categoria. Asi como nos resistimos a que la categoria
central fuera la clase, en este momento nuestra disputa también tiene que
ser para que el género sea reconocido en su articulacion interseccional.
Esta interseccionalidad de raza, clase, género, ya sea en exclusion o en
privilegio, no es un proceso aditivo, no es que se suman todos juntos, sino
es un proceso constitutivo, que crea y alimenta nuevos marcos de sentido y
nuevas estrategias de transformacion. Entonces, nos lleva a analizar la
simultaneidad de sistemas o estructuras interactuando entre ellas. Es decir,
por eso decimos que una mujer negra o indigena tiene otra forma de vivir
el género o la raza o la clase, porque esta en un pensamiento situado que
no tiene que ver con la liberacion que se esta buscando en otros sitios. El
otro concepto, que también estoy segura que ustedes |lo conocen, pero lo

quiero poner en esta perspectiva, es el de la interculturalidad.

La interculturalidad es un reto epistémico y politico. Alude a la
necesidad de reconocer las interrelaciones de diversas realidades que
corresponden a diferentes cosmovisiones, experiencias colectivas, mitos
fundantes, logicas diferentes, etc. Eso, por supuesto, requiere un didlogo
continuo que no renuncie a las diferencias que trae cada uno, no renuncie
a sus pensamientos situados, ni tampoco jerarquiza o fija a priori cuales son
los mas o menos valiosos, sino trata de poner en comun las multiples
practicas emancipatorias. No es un proceso evidentemente facil, no es
simplemente ponerse frente a la otra persona de otra realidad en relacion a
la nuestra, de otra cultura para tratar de entenderla y que nos entienda.
Este proceso de interculturalidad requiere una deconstruccion de los

poderes que cada uno de estos conocimientos conlleva.

135



Virginia (Gina) Vargas

Catherine Walsh (2012), una feminista norteamericana ecuatoriana
muy buena en estos analisis, no habla de interculturalidad a secas, sino de
interculturalidad epistémica que permite analizar el lugar que ocupan los
conocimientos, los supuestos desde donde parten en cada una de las
actoras que estan ahi, donde y con qué audibilidad se ubican, cdmo son
reconocidos, como son valorados o despreciados y como negocian la
jerarquia y el poder. Es decir, la interculturalidad es un pensamiento
deconstructor de diferencias jerarquizadas. Y eso, tratar de decidirse,
significa conflicto. Es decir, no estamos en situaciones iguales porque hay
una jerarquia de poder en la sociedad y en nuestras vidas y de la cual
tenemos realmente que hacernos cargo en relacion a aquellas voces que
estan presentes, que, si queremos construir un movimiento amplio, un
movimiento intercultural, interseccional, tenemos evidentemente que
buscar la conexion de los conocimientos. Esto puede ser conflictivo, porque
se trata de poder. Pero para mi, el conflicto, siempre ha sido un motor de

expansion de los feminismos.

Otra conceptualizacion importante, que ya estaba en nosotras pero
que tomo una fuerza muy grande en el Ultimo periodo es la categoria de
despatriarcalizacion, levantada por las feministas bolivianas (PAREDES,
2008) frente a un viceministerio de Descolonizacion donde no habia
ninguna mirada desde la perspectiva de género ni un cuestionamiento
antipatriarcal. Las feministas de Mujeres Creando (GALINDO, 2015)
levantaron la consigna "sin despatriarcalizacion no hay descolonizacion",
Esto es algo que nos sirve para todas las categorias que estan en proceso. Si
Nno estan estas otras dimensiones, eso realmente no nos esta sirviendo. Los
procesos de despatriarcalizacion ademas que te permiten esta mirada mas
aguda, van mas alla en todo caso de la politica de igualdad de
oportunidades. Poniendo un cuestionamiento directo a lo que se considera

un problema estructural y no solamente coyuntural.

El otro que lo nombro porque es importante, aunque eso es algo que

viene por supuesto de muchisimo antes, es parte de las historias feministas,

136



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 125-146, jan.-jun. 2024

es el de la autonomia. O sea, autonomia en todas sus diversidades como
categoria compleja, con sus diferentes miradas. Autonomia fisica,
econdmica, politica, sociocultural. También las complejidades de Ila
autonomia se expresan en el hecho que ninguna de sus dimensiones
puede lograrse en si misma, sino en esta interaccion con todas las demas
dimensiones. Les dejo lo que Julieta Kirkwood (1986) decia, que la
autonomia tiene como eje para las mujeres el ser para si mismas y no para
los demas. Alguien me decia "jay, pero qué egoista!". Al contrario, ser para si
misma sin estar dependiendo, o ser subordinada por ser mujer, o sea,
recuperar o encontrar una posicion equitativa en la sociedad y en la vida
cotidiana, afirmarse como ciudadana en el espacio publico y el espacio

privado.

La otra dimensidon importante es la economia feminista (FERBER,;
NELSON, 2003. Esto de luchar por una vida que merezca ser vivida. Aparte
de la riqueza del aporte de las feministas economistas, una categoria
analitica y un proceso liberador es la ética del cuidado o la economia del
cuidado (ESQUIVEL, 20T1), que es un nuevo paradigma que alimenta un
pensamiento critico alternativo, fuera de las coordenadas capitalistas

patriarcales y coloniales

Hoy es un nuevo paradigma que alimenta pensamiento critico
alternativo, fuera de las coordenadas capitalistas, patriarcales y coloniales.
Este paradigma rompe sobre todo el papel natural e invisible del cuidado
de las mujeres para convertir el cuidado en el trabajo mas importante y
necesario para sobrevivir. El capitalismo lo ha dejado como naturalizado y a
cargo, por supuesto, de las mujeres. Todo esto ha producido junto con
masivas movilizaciones, recuperando la valia del trabajo reproductivo para
que el trabajo productivo se pueda dar. Es no solo una categoria
econdmica, es una ética del cuidado. El rato que lo consigamos va a haber

un cambio radical del modelo econdmico.

Hay también una diferencia con las luchas feministas “del siglo

pasado”. Nosotros crecimos como feministas callejeras en todas nuestras

137



Virginia (Gina) Vargas

movilizaciones, pero nunca fuimos movimientos masivos. Ahora estamos
con movimientos tan masivos, por ejemplo, como "Ni Una Menos", que se
expandidé en toda América Latina, o "Contra la Violencia", u otra de los
"panuelos verdes" en la lucha por el aborto, o también ustedes deben
saberlo, lo del grupo las “Tesis de Chile”, con el eslogan "Un violador en tu

camino, el violador eres tu'"

Evidenciando que las violaciones no son
hechos aislados, sino acontecimientos politicos sociales. No es un problema
de las mujeres. Es un problema estructural, que tiene que ser abordado de
esa forma. Hoy esta idea, este eslogan y este canto de Las Tesis se ha

convertido en un himno mundial, porque esta realmente por todos lados.

Algunas de las experiencias latinoamericanas giran por el mundo: el
Dia Internacional contra la violencia hacia la mujer, el 25 de noviembre. Este
dia fue establecido en el primer Encuentro Feminista Latinoamericano y
del Caribe —~EFLAC-, en 1981, en Colombia®. Ahi Magaly Pineda, de Republica
Dominicana, lanzd la idea del 25 de noviembre en recuerdo de las tres
hermanas Mirabal* asesinadas por el dictador de esa época. Entonces en
una reuniodn en Turquia, en la parte de Kurdistan, pedi encontrarme con las
feministas. En su local, con muchos afiches de sus lideres o sus luchas, y
veo un afiche enorme, en su idioma: "25 de noviembre: Dia Internacional de
la Eliminacion de la Violencia contra la Mujer - Hermanas Mirabal". jFue

emocionante!

Creo que la dimensidon que mas me interesa ahora, es cOmo hay una
especie de traduccion permanente de sentidos y contenidos de nuestras
luchas. Hay una forma cotidiana y su reaccion discursiva, que es esta idea
de la complementariedad, La complementariedad es parte de la
cosmovision indigena que tiene este complemento armonico entre los
seres humanos y la naturaleza, con el cosmos, entre el cielo vy la tierra, los

hombres y mujeres. Sin embargo, donde esta la trampa, deciamos nosotras

2 Diversas presentaciones de la performance “Un violador en tu camino”, de Las Tesis, pueden ser vistas en el
espacio virtual del colectivo, disponible en: https://www.youtube.com/@colectivolastesis9596. Consultado en: 10
jun.2024.

3 Los EFLAC siguen hasta hoy. El XV Encuentro se realizd en El Salvador, en 2023.

“ El 25 de noviembre estd dedicado a las hermanas Mirabal porgue lucharon contra la dictadura dominicana de
Rafael Trujillo. Fueron asesinadas el 25 de noviembre de 1960 por el servicio secreto del dictador dominicano.

138


https://www.youtube.com/@colectivolastesis9596

Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 125-146, jan.-jun. 2024

en esta relacion de complementariedad entre mujeres y hombres, cuando
existen abismos de diferencias de poder. Evidenciando que también en las
culturas andinas, indigenas, negras, etc. se dan claros conflictos de poder.
Frente a esta evidencia, las companeras zapatistas recuperaron esta idea
equidad y autonomia, expresada en el decir "nuestra estrategia es caminar
parejo" (MARCOS, 2010). Con esa frase tan potente, se evidenciaba lo que se
estaba queriendo transmitir, no de la igualdad, tampoco de la gran pelea,
sino de una equidad y autonomia capaces de ser subversivas de la
subordinacion. Ese es el tipo de mirada que comienzan a adelantar, a

prefigurar otra forma de entender el mundo.

Ahora quiero entrar con una dimension politica y epistémica capaz
de expresar una perspectiva intercultural que articule procesos de cambio:
el cuerpo- territorio (VARGAS, 2019; CRUZ HERNANDEZ; BAYON JIMENEZ,
2020). El cuerpo ha sido una dimension central de analisis y de luchas
feministas en América Latina, y una de sus dimensiones fundantes ha sido
el recuperar los derechos del cuerpo, como una transgresion ademas
permanente e irreverente que al posicionar los derechos sexuales y
reproductivos de las mujeres y la disidencia sexual, posiciona también el
derecho a una vida sin violencia, sin hambre, sin desprecio del color de la
piel, ampliando infinitamente su transgresidon y significados vy
convirtiéndose en un nucleo de sentido y de disputa fundamental, desde
control y subordinaciéon hacia un sustento de practicas de libertad y de

democracia, que aportan y fortalecen las autonomias.

O sea, el cuerpo es sujeto de opresion, de discriminacion y de
violencia y al mismo tiempo, como dice Betania Avila (2000), el cuerpo esta
dotado de ciudadania, esta dotado de derechos y esos son los que marcan
la mirada y la perspectiva feminista. Es el cuerpo visto como lugar politico,
como territorio, por un lado, de sujecion y al mismo tiempo como territorio
de rebeldia que no esta solamente atado a lo privado o al ser individual sino
también vinculado profundamente al lugar, a lo local, a lo social, al espacio

publico, etcétera. Entonces, el cuerpo estad dotado de ciudadania y, por lo

139



Virginia (Gina) Vargas

tanto, de derechos frente a la violencia o la negacion de las mujeres como

sujeto. ¢Y el territorio?

La conceptualizacion del cuerpo territorio surge de las feministas
indigenas comunitarias (CABNAL, 2010) y se extiende ampliamente como
episteme inspirador y transgresor. Primero surgida desde los feminismos
indigenas, en este momento es algo que ha permeado, en general, las
reflexiones feministas en todos los niveles. Contiene muchas de las
categorias y conceptualizaciones sentipensantes en relacion al cuerpo, que
ademas tiene dos dimensiones: es una episteme transgresora que articula
diversas luchas que no siempre van juntas, la defensa de la tierra y la
defensa del territorio contra las invasiones, contra el extractivismo, y por el
otro lado la defensa del cuerpo de las mujeres frente a la violencia histoérica
y actual ejercida sobre ellos. Es decir, estas dos luchas que estaban
separadas comienzan a juntarse con esta perspectiva que abren las
feministas indigenas. Es una perspectiva sin duda interseccional que nos
facilita hacer esta articulacion de luchas, porque alli se conectan el género,

la raza, la clase, la pobreza, la exclusion, el espacio que se habita, etc.

Es también un espacio epistémico intercultural porque para
acercarse a esa mirada uno tiene que reconstruir las ideas mas fijas que
tenia en general sobre el cuerpo o sobre el territorio. Esta idea de
cuerpo-territorio es usada por distintas vertientes como herramienta de
lucha y clave de comprension contra la violencia hacia los cuerpos y contra
el avance de los proyectos extractivistas en América Latina. Es una
idea-fuerza que se ha ido desarrollando en las Ultimas décadas a partir de
los diversos procesos sentipensantes surgidos en contextos de resistencia
de las mujeres indigenas en primer caso y luego extendiéndose a multiples

espacios, introduciendo dos visiones articuladas.

¢Cual es el contenido que tiene esto? El cuerpo es visto como unidad
ecoldogica en la cual se desarrolla la vida, donde se organiza la vida
cotidiana y donde sobrevive gracias a los bienes comunes de la naturaleza

como el agua, la tierra, el aire, etc. El territorio es el espacio donde los

140



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 125-146, jan.-jun. 2024

cuerpos de las mujeres habitan, establecen sus relaciones, organizan su
vida cotidiana, sufren discriminaciones. El espacio territorio y el espacio
cuerpo, los dos han sido violentados y dominados desde la colonia y lo
siguen estando por el modelo de desarrollo capitalista neoliberal, dejando
cuerpos que estan desterritorializados por el extractivismo, por las
migraciones, por la expulsion de sus tierras, por las agresiones machistas,
etc. Es el primer territorio a defender. Es un territorio acosado no solo por
las violencias de fuera, de los que explotan, sino de sus Mmismos espacios de

convivencia.

Y es el cuerpo que habita en un territorio colectivo donde se
reproduce la vida en sus distintas dimensiones de lucha y resistencia y ahi
radica su gran riqueza y potencialidad transformadora, al asumir que en el
territorio — tierra, los cuerpos de las mujeres viven condiciones de violencia,
de violencia sexual, econdmica, psicologica, simbdlica, cultural, etc.
Evidenciando que las discriminaciones contra las mujeres no vienen solo
de fuera, no vienen sdélo de los que explotan, sino viene también desde las
dinamicas e interacciones de los mismos territorios, producto de lo que las
feministas comunitarias llaman el entronque patriarcal (PAREDES, 2008,
CABNAL, 2010), diciendo que en la pre colonia habia un patriarcado débil,
también lo dice Rita Segato (2013), y que fue totalmente agudizado con el
patriarcado de la conquista. Entonces hubo un entronque patriarcal entre

las dos dimensiones.

Hay una frase histérica de Lorena Cabnal (2013), feminista indigena
guatemalteca, increiblemente sabia y brillante, ella tiene una serie de
conexiones con la defensa del territorio y la forma en que tiene que verse lo
de las mujeres. Una frase que me parece clave, dice "nos negamos a hablar
de armonizacion con la madre tierra o de la defensa en contra del
extractivismo si no existe una relacion armonica entre las mujeres y los
hombres". Es decir, si no hay eso, las luchas son parciales, las luchas no nos

llevan demasiado lejos.

141



Virginia (Gina) Vargas

Finalmente, esta es una agenda en construccion desde paradigmasy
epistemes que se van descubriendo y construyendo, interceptando,
orientando ese camino colectivo. Son los saberes que, como decia Sylvia
Marcos (2010), la companera mexicana, han sido ninguneados, avasallados,
lo que hoy se evidencian desde las mujeres, aportando sustancialmente a
otras formas de estar en el mundo y otras formas de relacionarse con la
vida que se quiere construir. Me quedé con una de las frases que luego
descubri en uno de los carteles que tenian las indigenas en el foro
PanAmazonicos que se realizdé aca en Peru en 2017: Su eslogan era "el
patriarcado le hace a mi cuerpo lo que el extractivismo le hace a mi
territorio". Eso es realmente un libro de teoria politica y socioldgica

feminista.

Entonces, todos estos acercamientos a las complejidades de nuestra
existencia y del espacio continente latinoamericano donde nos toca vivir,
creo que expresan a un feminismo en disputa, en conflicto, pero
avanzando. Un feminismo localizado, situado, posicionando el aporte
feminista en la reflexion y resistencia a un horizonte transformador, no sélo
de las mujeres, sino defensor de la propia vida y de la propia igualdad y
justicia. Y no podria ser de otro modo. Este es un continente pluricultural,
multiétnico, de diversidades sexuales y eso tiene que estar en las bases
fundamentales de los posicionamientos situados de los feminismos.
Aunque tenga sus diferencias, eso tendria que ser quizas uno de los ejes

transversales a nuestra reflexion.

Referencias

ANZALDUA, Gloria. Borderlands/La Frontera. Madrid: Capitan Swing, 2016.
Disponible en:

https://fenriguedussel.com/txt/Textos_200_Obras/Giro_descolonizador/Front

era-Gloria_Anzaldua.pdf. Consultado en: 10 jun. 2024.

142


https://enriquedussel.com/txt/Textos_200_Obras/Giro_descolonizador/Frontera-Gloria_Anzaldua.pdf
https://enriquedussel.com/txt/Textos_200_Obras/Giro_descolonizador/Frontera-Gloria_Anzaldua.pdf

Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 125-146, jan.-jun. 2024

AVILA, Maria Betania. Feminismo y ciudadania: la produccién de nuevos
derechos. In: Mujeres al timén: Cuadernos para la incidencia politica
feminista, n. 2. Lima: Flora Tristdn, Agenda y Equidad de Género. 2000.

Disponible en: https:/biblioteca.corteidh.or.cr/tablas/r38414.pdf. Consultado
en>10 jun. 2024.

CABNAL, Lorena. “Defender un territorio de la mineria sin defender a las
mujeres de la violencia sexual es incoherencia” [Entrevista concedida a] DE
GRACIA, Tamara; JIMENEZ, Diego. Diagonal. Bilbao/A Corufia, 23 mayo 2013.
Disponible en:

https://www.diagonalperiodico.net/global/defender-territorio-la-mineria-sin

-defender-cuerpos-mujeres-la-violencia-sexual-es. Consultado en> 10 jun.

2024.

CABNAL, Lorena. Acercamiento a la construccion y la propuesta de
pensamiento epistémico de las mujeres indigenas feministas comunitarias
de Abya Yala. In: Asociacidon para la cooperacion (Eds.), Feministas siempre.
Feminismos diversos: el feminismo comunitario Espafia: ACSUR-Las
Segovias, 2010, pp. 1073-1092. Disponible en:
https://porunavidavivible wordpress.com/wp-content/uploads/2012/09/femi

nismos-comunitario-lorena-cabnal.pdf. Consultado en: 10 jun. 2024.

CARNEIRO, Sueli. Ennegrecer el feminismo. In: CAMPOALEGRE SEPTIEN,
Rosa; BIDASECA, Karina. Mas Alla Del Decenio de Los Pueblos
Afrodescendientes, Buenos Aires: CLACSO, 2017. p. 109-16.JSTOR,
https://doi.org/10.2307/i.ctv253f4nn.10.

CASTRO-GOMEZ; Santiago; GROSFOGUEL, Ramén (comps.) El giro
decolonial: reflexiones para una diversidad epistémica mas alla del
capitalismo global. Bogota: Siglo del Hombre. 2007. Disponible en:

http://observatorioedhemfoc.hospedagemdesites.ws/observatorio/wp-cont

ent/uploads/2020/09/El-giro-decolonial-1.pdf. Consultado en: 10 jun. 2024.

CRENSHAW, Kimberlé W. On Intersectionality: Essential Writings. New
York: The New Press, 2017.

143


https://biblioteca.corteidh.or.cr/tablas/r38414.pd
https://www.diagonalperiodico.net/global/defender-territorio-la-mineria-sin-defender-cuerpos-mujeres-la-violencia-sexual-es
https://www.diagonalperiodico.net/global/defender-territorio-la-mineria-sin-defender-cuerpos-mujeres-la-violencia-sexual-es
https://porunavidavivible.wordpress.com/wp-content/uploads/2012/09/feminismos-comunitario-lorena-cabnal.pdf
https://porunavidavivible.wordpress.com/wp-content/uploads/2012/09/feminismos-comunitario-lorena-cabnal.pdf
https://doi.org/10.2307/j.ctv253f4nn.10
http://observatorioedhemfoc.hospedagemdesites.ws/observatorio/wp-content/uploads/2020/09/El-giro-decolonial-1.pdf
http://observatorioedhemfoc.hospedagemdesites.ws/observatorio/wp-content/uploads/2020/09/El-giro-decolonial-1.pdf

Virginia (Gina) Vargas

CRUZ HERNANDEZ, Delmy Tania, BAYON JIMENEZ, Manuel (Coord.).
Cuerpos, territorios y feminismos: Compilacion latinoamericana de
teorias, metodologias y practicas politicas. Quito: Ed. Abya-Yala; México:
Bajo Tierra, 2020. Disponible en:
https:/dspace.ups.edu.ec/bitstream/123456789/21045/1/Cuerpos%2C%20terr
1torios%2C%20feminismos%2C%201L. BP%202019-11.pdf. Consultado en: 10 jun
2024.

ESCOBAR, Arturo. Sentipensar con la tierra. Nuevas lecturas sobre
desarrollo, territorio y diferencia. Medellin: Ediciones Unaula/CLACSO. 2014.
Disponible en:

https://biblioteca.clacso.edu.ar/Colombia/escpos-unaula/20170802050253/p

df_460.pdf. Consultado en: 30 mayo, 2024.

ESQUIVEL, Valeria. La economia del cuidado en América Latina.
Poniendo a los cuidados en el centro de la agenda. Panama: PNUD, 2011.
Disponible en:

https://www.gemlac.org/attachments/article/325/Atando_Cabos.pdf.
Consultado en 10 jun. 2024.

FERBER, Mariane, NELSON, IJulie (eds.). Feminist Economics Today:
Beyond Economic Man, The University of Chicago Press, Chicago-Londres,
2003.

GALINDO Maria. Feminismo urgente. A despatriarcar!, Lavaca, Buenos
Aires. 2015.

GARCALLO, Francesca. Feminismos desde Abya Yala: ideas vy
proposiciones de las mujeres de 607 pueblos en Nuestra América. México:
UNAM, 2015. Disponible en:

https://francescagargallowordpress.com/wp-content/uploads/2014/01/franc

esca-gargallo-feminismos-desde-abya-vala-ene20141.pdf. Consultado en: 10
jun. 2024.

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro latino-americano. Rios, Flavia

(org.). Rio de Janeiro: Zahar, 2020. Disponible en:

144


https://dspace.ups.edu.ec/bitstream/123456789/21045/1/Cuerpos%2C%20territorios%2C%20feminismos%2C%20LBP%202019-II.pdf
https://dspace.ups.edu.ec/bitstream/123456789/21045/1/Cuerpos%2C%20territorios%2C%20feminismos%2C%20LBP%202019-II.pdf
https://biblioteca.clacso.edu.ar/Colombia/escpos-unaula/20170802050253/pdf_460.pdf
https://biblioteca.clacso.edu.ar/Colombia/escpos-unaula/20170802050253/pdf_460.pdf
https://www.gemlac.org/attachments/article/325/Atando_Cabos.pdf
https://francescagargallo.wordpress.com/wp-content/uploads/2014/01/francesca-gargallo-feminismos-desde-abya-yala-ene20141.pdf
https://francescagargallo.wordpress.com/wp-content/uploads/2014/01/francesca-gargallo-feminismos-desde-abya-yala-ene20141.pdf

Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 125-146, jan.-jun. 2024

https:/mulherespaz.org.br/site/wp-content/uploads/2021/06/feminismo-afro

-latino-americano.pdf. Consultado en: 20 jun. 2020.

KIRKWOOD, Julieta. Ser politica en Chile. Las feministas y los partidos.
Santiago de Chile: FLACSO, 1986. Disponible en:
https:/www.memoriachilena.gob.cl/archivos2/pdfs/MC0049932.pdf.
Consultado en: 10 jun. 2024.

LUGONES, Maria. Colonialidad y Género. Tabula Rasa. n. 9, p. 73-101, jul.-dic.
2008. Disponible en:
https://www.revistatabularasa.org/numero-9/05lugones.pdf. Consultado en:

20 jun. 2024,

MARCQOS, Sylvia. La insurgencia de los saberes avasallados [Presentacion de
Libro Andrés Aubry]. Cuadernos Feministas: Convergencia de feminismos
de izquierda, 17 ene. 2010. Disponible en:

https://cuadernosfem.blogspot.com/2010/01/la-insurgencia-de-saberes-avas

allados.html. Consultado en: 30 mayo 2024.

PAREDES, Julieta. Hilando Fino: Desde el Feminismmo Comunitario. La Paz:
Mujeres Creando Comunidad, 2008. Disponible en:
https:/mujeresdelmundobabel.org/files/2013/11/Julieta-Paredes-Hilando-Fin

o-desde-el-Fem-Comunitario.pdf. Consultado en: 10 jun. 2024.

QUIJANO, Anibal.Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina.
In: La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales.
Perspectivas Latinoamericanas. LANDER, Edgardo (comp.) Buenos Aires:

2000. p. 246.

Disponible en:
http:/bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/lander/quijano.rtf. Consultado

en: 10 jun. 2024

QUIJANO, Anibal. Colonialidad del poder y clasificacion social In:
CASTRO-GOMEZ; Santiago; GROSFOGUEL, Ramén (comps.) El giro
decolonial: reflexiones para una diversidad epistémica mas alld del

capitalismo global. Bogota: Siglo del Hombre. 2007. Disponible en:

145


https://mulherespaz.org.br/site/wp-content/uploads/2021/06/feminismo-afro-latino-americano.pdf
https://mulherespaz.org.br/site/wp-content/uploads/2021/06/feminismo-afro-latino-americano.pdf
https://www.memoriachilena.gob.cl/archivos2/pdfs/MC0049932.pdf
https://www.revistatabularasa.org/numero-9/05lugones.pdf
https://cuadernosfem.blogspot.com/2010/01/la-insurgencia-de-saberes-avasallados.htm
https://cuadernosfem.blogspot.com/2010/01/la-insurgencia-de-saberes-avasallados.htm
https://mujeresdelmundobabel.org/files/2013/11/Julieta-Paredes-Hilando-Fino-desde-el-Fem-Comunitario.pdf
https://mujeresdelmundobabel.org/files/2013/11/Julieta-Paredes-Hilando-Fino-desde-el-Fem-Comunitario.pdf
http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/lander/quijano.rtf

Virginia (Gina) Vargas

http://lobservatorioedhemfoc.hospedagemdesites.ws/observatorio/wp-cont

ent/uploads/2020/09/El-giro-decolonial-1.pdf. Consultado en 10 jun. 2024.

SEGATO, Rita. La critica de la colonialidad en ocho ensayos - Y una
antropologia por demanda. Buenos Aires. Prometeo Libros, 2013.
Disponible en:.

https://www.lavaca.org/wp-content/uploads/2016/04/la-critica-de-la-colonial

idad.pdf. Consultado en: 10 jun. 2024.

VARELA, Soledad; ZARAGOCIN, Sofia. (Compiladoras). Feminismo y Buen
Vivir. Utopias decoloniales. Cuenca/Ecuador: PYDLOS Ediciones, 2017.

VARGAS, Virginia. El cuerpo como categoria politica y potencial de lucha
desde la diversidad. In: LEYVA SOLANO, Xochitl; ICAZA, Rosalba (coord.). En
tiempos de muerte: Cuerpos, Rebeldias, Resistencias. Buenos Aires:
CLACSO; San Cristobal de Las Casas, Chiapas: Cooperativa Editorial Retos;
La Haya, Paises Bajos: Institute of Social Studies, 2019. Disponible en:
https://biblioteca-repositorio.clacso.edu.ar/bitstream/CLACSO/15453/1/Tiemp

os-muerte.pdf. Consultado en: 10 jun. 2024.

VIVEROS VIGOYA, Mara. La sexualizacion de la raza y la racializacion de la
sexualidad en el contexto latinoamericano actual. In: CAREAGA, Gloria
(comp.). ENCUENTRO LATINOAMERICANO Y CARIBE- La sexualidad frente
a la sociedad, 1, 2008, México D.F, Memorias del Tler. Encuentro
Latinoamericano y del Caribe La sexualidad frente a la sociedad. México DF.
2008. p. 168-198. Disponible en:

https://www.ilef.com.mx/wp-content/uploads/2015/07/memorias_sexualidad

_lilia_monroy.pdf. Consultado en: 10 jun. 2024.

WALSH, Catherine. Interculturalidad critica y (de) colonialidad. Quito.
Editorial Abya Yala, 2012.

146


http://observatorioedhemfoc.hospedagemdesites.ws/observatorio/wp-content/uploads/2020/09/El-giro-decolonial-1.pdf
http://observatorioedhemfoc.hospedagemdesites.ws/observatorio/wp-content/uploads/2020/09/El-giro-decolonial-1.pdf
https://www.lavaca.org/wp-content/uploads/2016/04/la-critica-de-la-colonialidad.pdf
https://www.lavaca.org/wp-content/uploads/2016/04/la-critica-de-la-colonialidad.pdf
https://biblioteca-repositorio.clacso.edu.ar/bitstream/CLACSO/15453/1/Tiempos-muerte.pdf
https://biblioteca-repositorio.clacso.edu.ar/bitstream/CLACSO/15453/1/Tiempos-muerte.pdf
https://www.ilef.com.mx/wp-content/uploads/2015/07/memorias_sexualidad._lilia_monroy.pdf
https://www.ilef.com.mx/wp-content/uploads/2015/07/memorias_sexualidad._lilia_monroy.pdf

