
LA CONSTRUCCIÓN DEL HORIZONTE FEMINISTA

LATINOAMERICANO EN EL SIGLO XXI: UNA NUEVA

GEOPOLÍTICA DEL CONOCIMIENTO

A CONSTRUÇÃO DO HORIZONTE FEMINISTA LATINO-AMERICANO NO

SÉCULO XXI: UMA NOVA GEOPOLÍTICA DO CONHECIMENTO

THE CONSTRUCTION OF THE LATIN AMERICAN FEMINIST HORIZON IN THE

21ST-CENTURY: A NEW GEOPOLITICS OF KNOWLEDGE

Virginia (Gina) Vargas1
Pontificia Universidad Católica del Perú, Peru

Resumen: El artículo se inicia poniendo como base una breve referencia a lo que
fueron las luchas y las reflexiones de las feministas de América Latina y el Caribe
español en las tres últimas décadas del siglo XX (1970-2000), tejido sobre el que se
asentarán los feminismos del siglo XXI. En el siglo XX, ellas tuvieron que confrontar
las formas como la sociedad y el Estado ubicaban el rol secundario, tradicional,
naturalizado de las mujeres. El hacerlo significó una profunda desobediencia
epistémica frente a los “pensamientos únicos”, a las jerarquías de conocimiento, a
la inexistencia del sujeto feminista y a la ausencia de su voz. En el siglo XXI esta
desobediencia epistémica se extiende a partir de las voces de nuevas actoras - o
las antiguas, hoy con nueva audibilidad - que desde los cuerpos, las búsquedas de
autonomía, la recuperación de las memorias de lucha, las cosmovisiones “otras”,
enriquecen el horizonte feminista con categorías sentipensantes. Dan cuenta así a
las nuevas formas de entendimiento sobre las múltiples realidades que marcan la
diversidad de experiencias y de formas de vida de las mujeres. Desde esta nueva
geopolítica del conocimiento, se despliegan las luchas, los sentires, las
subjetividades, las memorias, dando cuenta de la existencia de feminismos
plurales, diversos que alimentan la teoría y la acción extendida a múltiples
espacios, como características de los feminismos del siglo XXI.

Palabras-Clave: Desobediencias epistémicas; Interseccionalidad; Interculturalidad;
Pensamientos situados; Geopolítica del conocimiento.

1 Socióloga de la Pontificia Universidad Católica del Perú y de la Escuela de Sociología de Santiago, Chile. Centro
Flora Tristan y Articulacion Feminista Marcosur. Correo: ginvargas@gmail.com

125
Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 125-146, jan.-jun. 2024
ISSN: 1676-6288

mailto:ginvargas@gmail.com


Virginia (Gina) Vargas

Resumo: O artigo começa com uma breve referência às lutas e reflexões das
feministas na América Latina e no Caribe espanhol ao longo das últimas três
décadas do século XX (1970-2000), pano sobre o qual se conformarão os
feminismos do século XXI. No século XX, elas tiveram que confrontar as formas
como a sociedade e o Estado colocaram o papel secundário, tradicional e
naturalizado das mulheres. Ter feito isso significou uma profunda desobediência
epistêmica contra os “pensamentos únicos”, as hierarquias do conhecimento, a
inexistência do sujeito feminista e a ausência de sua voz. No século XXI, esta
desobediência epistêmica se espalha a partir das vozes de novas atoras – ou das
antigas, hoje com nova audibilidade –, que alicerçadas nos corpos, na busca pela
autonomia, na recuperação das memórias de luta, nas “outras” visões de mundo,
enriquecem o horizonte feminista com categorias sentipensantes. Representam,
assim, novas formas de compreensão sobre as múltiplas realidades que marcam a
diversidade de experiências e modos de vida das mulheres. A partir desta nova
geopolítica do conhecimento, desdobram-se lutas, sentimentos, subjetividades e
memórias, dando conta da existência de feminismos plurais e diversos que
alimentam a teoria e a ação estendidas a múltiplos espaços, como características
dos feminismos do século XXI.

Palavras-chave: Desobediência epistêmica; Interseccionalidade;
Interculturalidade; Pensamentos situados; Geopolítica do conhecimento.

Abstract: The article begins with a brief reference to the struggles and reflections
of feminists in Latin America and the Spanish Caribbean throughout the last three
decades of the 20th century (1970-2000), the framework on which feminisms of
the 21st century will be shaped. In the 20th century, they had to confront how
society and the State placed the secondary, traditional, and naturalized role of
women. Having done so meant profound epistemic disobedience against “single
thoughts”, hierarchies of knowledge, the non-existence of the feminist subject,
and the absence of her voice. In the 21st century, this epistemic disobedience
spreads from the voices of new actors – or old ones, today with new audibility –,
which are based on bodies, in the search for autonomy, in the recovery of
memories of struggle, in “other” visions of world, enrich the feminist horizon with
thinking-sentient categories. They thus represent new ways of understanding the
multiple realities that mark the diversity of women's experiences and ways of life.
From this new geopolitics of knowledge, struggles, feelings, subjectivities, and
memories unfold, revealing the existence of plural and diverse feminisms that
feed theory and action extended to multiple spaces, as characteristics of
21st-century feminisms.

Keywords: Epistemic disobedience, Intersectionality, Interculturality, Situated
thoughts, Geopolitics of knowledge.

DOI:10.11606/issn.1676-6288.prolam.2024.226476

Recebido em: 23/06/2024
Aprovado em: 02/06/2024
Publicado em: 25/11/2024

126

https://doi.org/10.11606/issn.1676-6288.prolam.2024.226476


Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 125-146, jan.-jun. 2024

Hablar del movimiento feminista en América Latina es realmente

una cosa muy grande. Toda la primera etapa de nuestra acción feminista,

que fue donde comenzamos a salir a partir de fines de los 70, en diferentes

partes de América Latina, fue (es) un proceso muy interesante. A diferencia

del Norte, nosotras no salimos de un conjunto de oportunidades favorables.

Salimos en lucha contra las dictaduras, entonces la democracia fue desde

el comienzo un impulso para nuestra acción. Al mismo tiempo, en la

medida que íbamos avanzando en nuestras acciones feministas, en nuestra

reflexión, nos dimos cuenta que esa democracia, obviamente, no

consideraba ni a las mujeres, ni a las diversidades sexuales, ni a la raza, etc.

Comenzamos a romper la universalidad del pensamiento y colocar las

primeras sensibilidades en relación a las mujeres. Éramos producto de

nuestra época; los mitos sobre nosotras, nuestros deberes, nuestra

dependencia, etc. los comenzamos a descubrir y confrontar. Al hacerlo,

produjimos una desobediencia epistémica, que se extendió a todos los

niveles en los que transcurría nuestras vidas.

¡Hoy es una época diferente, que conserva mucho del bagaje dejado

por estos feminismos del siglo pasado! (¡que muchas aún estamos activas!).

Me interesa más bien hablar de lo que son ahora los feminismos en

América Latina en el siglo XXI. Lo anterior es también la base fundamental

desde donde se impulsan y se siguen desarrollando los feminismos.

Hoy, en América Latina (y el mundo), hay una profunda crisis. No es

una crisis cualquiera, es una crisis económica, social, política, ecológica,

subjetiva, emocional. Es también una crisis epistémica. Todo eso es

importante, pero la crisis epistémica es central para nosotras como

feministas, porque evidencia la necesidad de avanzar, como dice el brillante

Aníbal Quijano, uno de los creadores de la teoría de la Colonialidad

(QUIJANO, 2000, 2007), hay que avanzar hacia un nuevo horizonte de

sentido histórico, porque es una crisis que nos obliga a un momento de

introspección para recuperar una voz diferente, en la medida de que lo que

sabíamos no nos sirve, por sí solo, para saber más.

127



Virginia (Gina) Vargas

El nuevo milenio llegó con cambios dramáticos. Por un lado,

orientaciones interesantes, movilizaciones, pero también un cambio a nivel

de la economía, arrasando con cuerpos, tierras, territorios, en base al

extractivismo, con una tensión incalculable entre los bienes comunes, las

personas, etc. Creo que nuestro gran desafío hoy es que esto ha ido

acompañado, especialmente en el último periodo de una consolidación de

expresiones de derecha, pero de derecha radical, que está pretendiendo

arrasar con todo aquello que hemos ganado. Al mismo tiempo, la

resistencia de los movimientos y la resistencia de las mujeres es como un

parteaguas muy importante para evitar estos avances.

La otra dimensión importante en el siglo XXI es que ha habido una

explosión de diversidades, no porque no hubiera antes - ¡porque sí había! -.

Las compañeras indígenas, negras, las compañeras de diversidades

sexuales, trans han comenzado a organizarse, claro, desde el siglo pasado,

pero en el nuevo milenio comienzan realmente con una fuerza

impresionante, porque enfrentan la exclusión y la subordinación capitalista,

patriarcal, colonial, racista, heterosexista y desde movimientos ecológicos,

movimientos étnicos raciales, movimientos de diversidades sexuales, y

otros.

Entonces, yo hablo del siglo XXI como una revolución del

conocimiento, sin duda, pero una nueva desobediencia epistémica.

Nosotras en el siglo XX también hicimos profundas desobediencias

epistémicas en el sentido que, como decía Julieta Kirkwood (1986), -

militante chilena que murió en 1985, pero dejó tremenda huella feminista

por su lucidez y compromiso- que las tablas del conocer no tienen ni los

códigos ni las ideas para entender lo que nosotras queremos, entonces

tenemos que inventarlo todo o recuperar lo que existe en clave diferente. Y

eso significó confrontar la epistemología tradicional de hoy como

eurocéntrica, falocéntrica, racista, sexista, etc., y que ha logrado, por su

hegemonía basada en un pensamiento parcial impulsar estrategias para

que se convierta en único y total. O sea, una particularidad que se volvió

128



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 125-146, jan.-jun. 2024

universal. Además, por supuesto, patriarcal, capitalista, normativa, etc. Esa

es parte de su crítica ahora y su obsolescencia.

¿Por qué no nos sirve más? Porque justamente el surgimiento de

otras voces, otras actoras y actores de otras miradas, hace que esa idea de

universalidad, de pensamiento único, no tenga más cabida. No es que

salga de la noche a la mañana, pero hay un proceso importante, que es el

proceso que a mí me interesa rescatar ahora. Esta obsolescencia de la

epistemología tradicional ha producido una tremenda revolución del

conocimiento, por lo tanto, esta desobediencia epistémica es mucho más

extendida que antes. Además, se ha comenzado a dar reconocimiento a las

luchas y a las resistencias de las mujeres que antes estaban en sus propios

espacios de lucha generalmente marginadas, a nivel del conjunto de la

sociedad.

Creo que estamos frente a lo que podríamos llamar una nueva

geopolítica del conocimiento, que reconoce la existencia de muchos

mundos. Ya no es la universalidad del pensamiento, sino como dice un

extraordinario pensador colombiano, Arturo Escobar (2014), tenemos que

reconocer la existencia de lo pluriversal en vez de lo universal. Hay muchos

mundos que están, por supuesto, conectados, pero que aparecen en

nuestra mirada hegemónica como simplemente aislados, como no

importantes, como folclóricos, como secundarios, porque el pensamiento

único es el que manda. Esta idea de lo pluriversal me parece

interesantísima como elemento de búsqueda y reflexión.

Hay otra mexicana muy interesante, Sylvia Marcos (2010), que tiene

una frase que es realmente muy impactante: estamos viviendo la

“insurgencia de saberes avasallados”. Es decir, ahora estamos frente a otras

formas de producir conocimiento que se alejan de las impuestas por la

perspectiva occidental, monocultural, colonial, etc. Entonces hay un

espacio para que esos saberes que han estado marginados comiencen a

tomar una centralidad. Cada una de las categorías que se van

129



Virginia (Gina) Vargas

descubriendo salen de un lugar específico de vida, de experiencias, de

exclusiones, y de logros.

Voy a tratar de ello brevemente. Hay algo que podemos llamar el

lugar de enunciación. ¿Desde dónde hablamos? Yo, por ejemplo, les estoy

dando una mirada evidentemente parcial que tiene que ver con mi

experiencia política, pero también tiene que ver con la forma en que yo me

ubico en mi clase, en mi raza, en las exclusiones o privilegios que puedo

tener. Eso hace que mi pensamiento sea anclado en mi realidad, la que

acepto o trato de cambiar. Entonces se produce un conocimiento situado.

No es un conocimiento justamente universal, sino más bien parcial que se

enriquece con las conexiones con los demás conocimientos. Esta idea de

conocimiento situado, creo que nos da luces también para ver cómo

nuestras formas de lucha, resistencia y conocimiento, se elaboran desde

esta mirada y desde ahí o se disputa, o se comparte.

Una feminista negra colombiana, Mara Viveros - las colombianas y las

brasileras negras son las que más han avanzado en la reflexión - habla para

evidenciar lo que aportan cada una de estas realidades. Dice, por ejemplo,

que un aporte de los feminismos afrolatinos es justamente evidenciar la

absoluta necesidad de impulsar la sexualidad, la sexualización de la raza y la

racionalización del sexo (VIVEROS VIGOYA, 2008). También la feminista

negra brasilera, Suelí Carneiro, tiene una frase realmente histórica. Ella dice:

así como tenemos que feminizar los grupos afro, con los que luchamos en

conjunto para el cambio, tenemos que “ennegrecer” el feminismo

(CARNEIRO, 2017 [2001]), porque estamos ahí, nos reconocen, pero no está

nuestra voz. Son estos aportes los que han ido, de alguna forma, abriendo

los espacios. Por eso, yo creo que esa conflictividad es central para los

feminismos. Los conflictos -salvo que sean absolutamente malsanos- sobre

las visiones del mundo y de la vida que vivimos nos hacen crecer, nos

expanden la mirada para entender las otras dimensiones que están

presentes, pero muchas veces ninguneadas.

130



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 125-146, jan.-jun. 2024

¿Cuáles son las nuevas categorías de un pensamiento básicamente

latinoamericano que se nutre de algunos de los avances de las otras

realidades? Primero, yo creo que una de las dimensiones de acercamiento

muy importantes para nosotras en América Latina ha sido la teoría de la

Colonialidad y Decolonialidad (CASTRO-GÓMEZ; GROSFOGUEL, 2007).

También vamos a ver cómo, abriendo un posicionamiento que construye

un horizonte transgresor y transformador de la mirada, cuando nos pone

en medio de nuestra reflexión el hecho de que la colonialidad del poder,

que pensamos que, con la emancipación de la conquista había

desaparecido. O sea, la colonialidad del poder sigue acá entre nosotras y

nosotros.

Una de las dimensiones centrales que recoge la colonialidad del

poder es la opresión de la raza. La raza fue inventada por los conquistadores

y nos está siguiendo en América Latina desde ese momento. Sin embargo,

las feministas (LUGONES, 2008), que están siempre atentas a ver dónde

estas nuevas miradas pueden ser realmente enriquecidas con la mirada

feminista, evidenció que además de la raza, hay una dimensión clave que

no se ha considerado que es la dimensión de género. Y es constitutiva de la

colonialidad, tanto como la colonialidad del poder es constitutiva del

sistema de género. Es decir, ese es un acercamiento muy importante, al

margen de solamente poner el género en estas teorías, es ya nomás dar el

espacio para darnos cuenta de que no podemos analizar ni el género, ni la

raza, ni la clase en sí misma, sino en esta articulación profunda que tienen,

para mantener los privilegios o para mantener las subordinaciones. De allí

la importancia de articular los sistemas de dominación para poder

traspasarlos más fácilmente.

Veamos los nuevos imaginarios, que expresan la existencia de nuevos

sujetos emancipatorios. Los nuevos imaginarios producen categorías

iluminadoras de aquello que no ha estado enunciado, aquello que ha

estado en disputa, no solo con los poderes establecidos, sino también con

las persistencias, las resistencias y cegueras sexistas que se expresan en

131



Virginia (Gina) Vargas

nuestros territorios, en nuestros movimientos, en las cosmovisiones y

prácticas cotidianas. O sea, las mujeres estamos aquí y allá con el sistema

patriarcal encima nuestro y agudizado por el capitalismo y, por supuesto, la

colonialidad.

Hay otra categoría que ilumina: el pensamiento de frontera. La

noción de frontera es un aporte de Gloria Anzaldúa (2016), mujer mexicana,

chicana, india, mestiza, lesbiana y feminista de color. Son todos sus

atributos. Ella dice: estoy en la frontera, no en el centro, tengo todas estas

identidades que además no están reconocidas y entonces me tiran para

afuera, no me aceptan en el centro. Sin embargo, en la frontera es donde yo

puedo también superar la marginación para desde allí construir

conocimiento liberador.

Esta idea de la frontera es muy importante porque no es solamente

lo geográfico. Claro, tiene mucho que ver con lo geográfico y con las

divisiones que hay en los países que no se reconocen. Por ejemplo, acá en

Perú, las poblaciones indígenas, las poblaciones negras, no es que no se

reconocen, pero evidentemente hay un racismo muy fuerte. Hay un

racismo escondido, como en Brasil, que se habla de democracia racial y

sabemos perfectamente que eso no es así. El pensamiento de frontera es

aquel que emerge en los momentos de fractura del imaginario tradicional y

te permite recrear otras dimensiones, desde espacios marginales.

Luego, dentro de esta nueva mirada, me gustaría recuperar una

categoría que es más general, pero muy importante: el Buen Vivir. La

concepción del buen vivir recurre a la idea de comunidad, sosteniendo que

el mundo no puede ser entendido solamente desde el "yo" occidental, sino

desde la interacción y complementariedad de todas las personas que

habitan en una comunidad, con la naturaleza, con el cosmos, con el

territorio (PAREDES, 2008). Sin duda, aparece también como una

alternativa al capitalismo. Sin embargo, por lo mismo, el buen vivir no tiene

un sentido único pues sus contenidos surgen de las realidades y

experiencias específicas que tienen que ver con la clase, la etnia, la raza, la

132



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 125-146, jan.-jun. 2024

edad, el género, además del sexo (VARELA; ZARAGOCIN, 2017). Es decir, un

buen vivir para las mujeres campesinas es muy diferente que para los

hombres campesinos. Un buen vivir para las diversidades sexuales es muy

diferente a las otras. Creo que el buen vivir nos da una especie de escenario

amplio donde ubicar cuáles son las dimensiones de una vida, como dicen

las feministas economistas, una vida que merece ser vivida.

Creo que en todo caso el buen vivir tiene la virtud de haber sido uno

de los primeros acercamientos a una cosmovisión diferente, como en este

caso la cosmovisión indígena andina y en general latinoamericana. Junto

con esto, han surgido otras dimensiones muy interesantes que tienen que

ver con la forma en que vivimos el territorio latinoamericano, la forma en

que lo recuperamos en “clave propia”: es la categoría del Abya Yala

(GARGALLO, 2015).

El Abya Yala es parte de estos procesos que reafirman otra

sensibilidad, que se reapropian de la memoria y lo expresan como su

derecho a autonombrarse desde categorías históricas, políticas,

epistemológicas, que den cuenta de esta memoria negada. La

recuperación del Abya Yala está en esta línea. Significa tierra madura, tierra

de florecimiento, en lenguaje k'iche', y expresa una perspectiva geopolítica

que reemplaza a la forma en que los colonizadores definieron la

constitución de América Latina. Decían "acá somos de Abya Yala, y no de

América Latina", no es que no seamos de América Latina, pero tiene una

línea autónoma de reflexión que enriquece todo este proceso.

La otra experiencia muy interesante, en el mismo sentido, viene de

los feminismos negros. Lélia González (2020), feminista negra brasilera

extraordinaria, que murió ya hace unos años, me regaló una opinión muy

crítica y muy real en una conversación que tuvimos, a comienzos de los 90.

Estábamos dando juntas un taller, yo estaba fascinada por todo lo que

sabía ella, y en un momento determinado, hablando de las dinámicas

feministas, ella me dijo algo que me quedó grabado y que es cierto. Me dijo,

"mira Gina, el movimiento feminista es racista, quizás no por acción, pero sí

133



Virginia (Gina) Vargas

por omisión, porque estamos físicamente, pero no está nuestra voz, nuestra

reflexión". Claro, eso fue realmente una enseñanza potente para pensarnos

también de otra forma en estas interacciones de igualdad y desigualdad.

Lélia también puso otro nombre a Latinoamérica, ella habla de

Amefricanidad, denunciando la palabra latinidad como eurocéntrica al

dejar de lado todas las dimensiones indígenas, negras, etc., en la

construcción de las Américas.

Con estos aportes, es más posible introducir categorías

sentipensantes que nacen de las luchas y las resistencias de las mujeres y

los hombres). Esta idea de aprender a conectar el sentir emocional con las

categorías centrales de reflexión es fundamental. La relación teoría-praxis,

creo que es uno de los motores fundamentales que nos hace pensar y

repensar aquello que estamos aprendiendo o queriendo entender un poco

más. Estas categorías surgen de un conjunto de otras categorías centrales

donde intervienen las particularidades y los pensamientos situados y que

perfilan categorías que no salen del aire. Cada una de ellas corresponde a

luchas y resistencias en realidades concretas frente a la invisibilidad, a la

unicidad de análisis. Claro, no son procesos ni fáciles, ni automáticos

porque todos requieren redistribución del poder, reconocimiento de la voz

y de los aportes.

¿Cuáles son estas categorías? Primero la de interseccionalidad

(CRENSHAW, 2017), yo quiero posicionarla desde dónde surge y por qué

surge. Esta categoría tan importante para nosotras surge de las luchas de

las feministas negras norteamericanas confrontando a los feminismos

blancos de ese periodo que decían que la opresión de género era igual para

todas las mujeres y nos unía y nos articulaba. Entonces ellas comenzaron a

decir que las mujeres no éramos únicas, que había algunas que teníamos

múltiples desventajas intersectadas y que esa interacción constituye un eje

central para las propuestas alternativas porque evidencia que las diversas

vidas de las mujeres, claro, y de los hombres, están teñidas no solo por las

diferencias. Somos diversas, pero es una diversidad teñida de desigualdad.

134



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 125-146, jan.-jun. 2024

Marcada por la forma en que estas diferencias étnico-raciales, sexuales,

generacionales, de género, de ubicación geográfica, etc. contribuyen a

crear capas de desigualdad o jerarquías interactuando simultáneamente

entre ellas y multiplicando dinámicas de exclusión y desventaja.

Reconocer la interseccionalidad es justamente reconocer que no

podemos pensar ni la política, ni la producción de conocimientos

solamente desde una categoría. Así como nos resistimos a que la categoría

central fuera la clase, en este momento nuestra disputa también tiene que

ser para que el género sea reconocido en su articulación interseccional.

Esta interseccionalidad de raza, clase, género, ya sea en exclusión o en

privilegio, no es un proceso aditivo, no es que se suman todos juntos, sino

es un proceso constitutivo, que crea y alimenta nuevos marcos de sentido y

nuevas estrategias de transformación. Entonces, nos lleva a analizar la

simultaneidad de sistemas o estructuras interactuando entre ellas. Es decir,

por eso decimos que una mujer negra o indígena tiene otra forma de vivir

el género o la raza o la clase, porque está en un pensamiento situado que

no tiene que ver con la liberación que se está buscando en otros sitios. El

otro concepto, que también estoy segura que ustedes lo conocen, pero lo

quiero poner en esta perspectiva, es el de la interculturalidad.

La interculturalidad es un reto epistémico y político. Alude a la

necesidad de reconocer las interrelaciones de diversas realidades que

corresponden a diferentes cosmovisiones, experiencias colectivas, mitos

fundantes, lógicas diferentes, etc. Eso, por supuesto, requiere un diálogo

continuo que no renuncie a las diferencias que trae cada uno, no renuncie

a sus pensamientos situados, ni tampoco jerarquiza o fija a priori cuáles son

los más o menos valiosos, sino trata de poner en común las múltiples

prácticas emancipatorias. No es un proceso evidentemente fácil, no es

simplemente ponerse frente a la otra persona de otra realidad en relación a

la nuestra, de otra cultura para tratar de entenderla y que nos entienda.

Este proceso de interculturalidad requiere una deconstrucción de los

poderes que cada uno de estos conocimientos conlleva.

135



Virginia (Gina) Vargas

Catherine Walsh (2012), una feminista norteamericana ecuatoriana

muy buena en estos análisis, no habla de interculturalidad a secas, sino de

interculturalidad epistémica que permite analizar el lugar que ocupan los

conocimientos, los supuestos desde donde parten en cada una de las

actoras que están ahí, dónde y con qué audibilidad se ubican, cómo son

reconocidos, cómo son valorados o despreciados y cómo negocian la

jerarquía y el poder. Es decir, la interculturalidad es un pensamiento

deconstructor de diferencias jerarquizadas. Y eso, tratar de decidirse,

significa conflicto. Es decir, no estamos en situaciones iguales porque hay

una jerarquía de poder en la sociedad y en nuestras vidas y de la cual

tenemos realmente que hacernos cargo en relación a aquellas voces que

están presentes, que, si queremos construir un movimiento amplio, un

movimiento intercultural, interseccional, tenemos evidentemente que

buscar la conexión de los conocimientos. Esto puede ser conflictivo, porque

se trata de poder. Pero para mí, el conflicto, siempre ha sido un motor de

expansión de los feminismos.

Otra conceptualización importante, que ya estaba en nosotras pero

que tomó una fuerza muy grande en el último periodo es la categoría de

despatriarcalización, levantada por las feministas bolivianas (PAREDES,

2008) frente a un viceministerio de Descolonización donde no había

ninguna mirada desde la perspectiva de género ni un cuestionamiento

antipatriarcal. Las feministas de Mujeres Creando (GALINDO, 2015)

levantaron la consigna "sin despatriarcalización no hay descolonización".

Esto es algo que nos sirve para todas las categorías que están en proceso. Si

no están estas otras dimensiones, eso realmente no nos está sirviendo. Los

procesos de despatriarcalización además que te permiten esta mirada más

aguda, van más allá en todo caso de la política de igualdad de

oportunidades. Poniendo un cuestionamiento directo a lo que se considera

un problema estructural y no solamente coyuntural.

El otro que lo nombro porque es importante, aunque eso es algo que

viene por supuesto de muchísimo antes, es parte de las historias feministas,

136



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 125-146, jan.-jun. 2024

es el de la autonomía. O sea, autonomía en todas sus diversidades como

categoría compleja, con sus diferentes miradas. Autonomía física,

económica, política, sociocultural. También las complejidades de la

autonomía se expresan en el hecho que ninguna de sus dimensiones

puede lograrse en sí misma, sino en esta interacción con todas las demás

dimensiones. Les dejo lo que Julieta Kirkwood (1986) decía, que la

autonomía tiene como eje para las mujeres el ser para sí mismas y no para

los demás. Alguien me decía "¡ay, pero qué egoísta!". Al contrario, ser para sí

misma sin estar dependiendo, o ser subordinada por ser mujer, o sea,

recuperar o encontrar una posición equitativa en la sociedad y en la vida

cotidiana, afirmarse como ciudadana en el espacio público y el espacio

privado.

La otra dimensión importante es la economía feminista (FERBER;

NELSON, 2003. Esto de luchar por una vida que merezca ser vivida. Aparte

de la riqueza del aporte de las feministas economistas, una categoría

analítica y un proceso liberador es la ética del cuidado o la economía del

cuidado (ESQUIVEL, 2011), que es un nuevo paradigma que alimenta un

pensamiento crítico alternativo, fuera de las coordenadas capitalistas

patriarcales y coloniales

Hoy es un nuevo paradigma que alimenta pensamiento crítico

alternativo, fuera de las coordenadas capitalistas, patriarcales y coloniales.

Este paradigma rompe sobre todo el papel natural e invisible del cuidado

de las mujeres para convertir el cuidado en el trabajo más importante y

necesario para sobrevivir. El capitalismo lo ha dejado como naturalizado y a

cargo, por supuesto, de las mujeres. Todo esto ha producido junto con

masivas movilizaciones, recuperando la valía del trabajo reproductivo para

que el trabajo productivo se pueda dar. Es no solo una categoría

económica, es una ética del cuidado. El rato que lo consigamos va a haber

un cambio radical del modelo económico.

Hay también una diferencia con las luchas feministas “del siglo

pasado”. Nosotros crecimos como feministas callejeras en todas nuestras

137



Virginia (Gina) Vargas

movilizaciones, pero nunca fuimos movimientos masivos. Ahora estamos

con movimientos tan masivos, por ejemplo, como "Ni Una Menos", que se

expandió en toda América Latina, o "Contra la Violencia", u otra de los

"pañuelos verdes" en la lucha por el aborto, o también ustedes deben

saberlo, lo del grupo las “Tesis de Chile”, con el eslogan "Un violador en tu

camino, el violador eres tú" . Evidenciando que las violaciones no son2

hechos aislados, sino acontecimientos políticos sociales. No es un problema

de las mujeres. Es un problema estructural, que tiene que ser abordado de

esa forma. Hoy esta idea, este eslogan y este canto de Las Tesis se ha

convertido en un himno mundial, porque está realmente por todos lados.

Algunas de las experiencias latinoamericanas giran por el mundo: el

Día Internacional contra la violencia hacia la mujer, el 25 de noviembre. Este

día fue establecido en el primer Encuentro Feminista Latinoamericano y

del Caribe –EFLAC-, en 1981, en Colombia . Ahí Magaly Pineda, de República3

Dominicana, lanzó la idea del 25 de noviembre en recuerdo de las tres

hermanas Mirabal asesinadas por el dictador de esa época. Entonces en4

una reunión en Turquía, en la parte de Kurdistán, pedí encontrarme con las

feministas. En su local, con muchos afiches de sus líderes o sus luchas, y

veo un afiche enorme, en su idioma: "25 de noviembre: Día Internacional de

la Eliminación de la Violencia contra la Mujer - Hermanas Mirabal". ¡Fue

emocionante!

Creo que la dimensión que más me interesa ahora, es cómo hay una

especie de traducción permanente de sentidos y contenidos de nuestras

luchas. Hay una forma cotidiana y su reacción discursiva, que es esta idea

de la complementariedad, La complementariedad es parte de la

cosmovisión indígena que tiene este complemento armónico entre los

seres humanos y la naturaleza, con el cosmos, entre el cielo y la tierra, los

hombres y mujeres. Sin embargo, dónde está la trampa, decíamos nosotras

4 El 25 de noviembre está dedicado a las hermanas Mirabal porque lucharon contra la dictadura dominicana de
Rafael Trujillo. Fueron asesinadas el 25 de noviembre de 1960 por el servicio secreto del dictador dominicano.

3 Los EFLAC siguen hasta hoy. El XV Encuentro se realizó en El Salvador, en 2023.

2 Diversas presentaciones de la performance “Un violador en tu camino”, de Las Tesis, pueden ser vistas en el
espacio virtual del colectivo, disponible en: https://www.youtube.com/@colectivolastesis9596. Consultado en: 10
jun. 2024.

138

https://www.youtube.com/@colectivolastesis9596


Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 125-146, jan.-jun. 2024

en esta relación de complementariedad entre mujeres y hombres, cuando

existen abismos de diferencias de poder. Evidenciando que también en las

culturas andinas, indígenas, negras, etc. se dan claros conflictos de poder.

Frente a esta evidencia, las compañeras zapatistas recuperaron esta idea

equidad y autonomía, expresada en el decir "nuestra estrategia es caminar

parejo" (MARCOS, 2010). Con esa frase tan potente, se evidenciaba lo que se

estaba queriendo transmitir, no de la igualdad, tampoco de la gran pelea,

sino de una equidad y autonomía capaces de ser subversivas de la

subordinación. Ese es el tipo de mirada que comienzan a adelantar, a

prefigurar otra forma de entender el mundo.

Ahora quiero entrar con una dimensión política y epistémica capaz

de expresar una perspectiva intercultural que articule procesos de cambio:

el cuerpo- territorio (VARGAS, 2019; CRUZ HERNANDEZ; BAYÓN JIMÉNEZ,

2020). El cuerpo ha sido una dimensión central de análisis y de luchas

feministas en América Latina, y una de sus dimensiones fundantes ha sido

el recuperar los derechos del cuerpo, como una transgresión además

permanente e irreverente que al posicionar los derechos sexuales y

reproductivos de las mujeres y la disidencia sexual, posiciona también el

derecho a una vida sin violencia, sin hambre, sin desprecio del color de la

piel, ampliando infinitamente su transgresión y significados y

convirtiéndose en un núcleo de sentido y de disputa fundamental, desde

control y subordinación hacia un sustento de prácticas de libertad y de

democracia, que aportan y fortalecen las autonomías.

O sea, el cuerpo es sujeto de opresión, de discriminación y de

violencia y al mismo tiempo, como dice Betania Ávila (2000), el cuerpo está

dotado de ciudadanía, está dotado de derechos y esos son los que marcan

la mirada y la perspectiva feminista. Es el cuerpo visto como lugar político,

como territorio, por un lado, de sujeción y al mismo tiempo como territorio

de rebeldía que no está solamente atado a lo privado o al ser individual sino

también vinculado profundamente al lugar, a lo local, a lo social, al espacio

público, etcétera. Entonces, el cuerpo está dotado de ciudadanía y, por lo

139



Virginia (Gina) Vargas

tanto, de derechos frente a la violencia o la negación de las mujeres como

sujeto. ¿Y el territorio?

La conceptualización del cuerpo territorio surge de las feministas

indígenas comunitarias (CABNAL, 2010) y se extiende ampliamente como

episteme inspirador y transgresor. Primero surgida desde los feminismos

indígenas, en este momento es algo que ha permeado, en general, las

reflexiones feministas en todos los niveles. Contiene muchas de las

categorías y conceptualizaciones sentipensantes en relación al cuerpo, que

además tiene dos dimensiones: es una episteme transgresora que articula

diversas luchas que no siempre van juntas, la defensa de la tierra y la

defensa del territorio contra las invasiones, contra el extractivismo, y por el

otro lado la defensa del cuerpo de las mujeres frente a la violencia histórica

y actual ejercida sobre ellos. Es decir, estas dos luchas que estaban

separadas comienzan a juntarse con esta perspectiva que abren las

feministas indígenas. Es una perspectiva sin duda interseccional que nos

facilita hacer esta articulación de luchas, porque allí se conectan el género,

la raza, la clase, la pobreza, la exclusión, el espacio que se habita, etc.

Es también un espacio epistémico intercultural porque para

acercarse a esa mirada uno tiene que reconstruir las ideas más fijas que

tenía en general sobre el cuerpo o sobre el territorio. Esta idea de

cuerpo-territorio es usada por distintas vertientes como herramienta de

lucha y clave de comprensión contra la violencia hacia los cuerpos y contra

el avance de los proyectos extractivistas en América Latina. Es una

idea-fuerza que se ha ido desarrollando en las últimas décadas a partir de

los diversos procesos sentipensantes surgidos en contextos de resistencia

de las mujeres indígenas en primer caso y luego extendiéndose a múltiples

espacios, introduciendo dos visiones articuladas.

¿Cuál es el contenido que tiene esto? El cuerpo es visto como unidad

ecológica en la cual se desarrolla la vida, donde se organiza la vida

cotidiana y donde sobrevive gracias a los bienes comunes de la naturaleza

como el agua, la tierra, el aire, etc. El territorio es el espacio donde los

140



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 125-146, jan.-jun. 2024

cuerpos de las mujeres habitan, establecen sus relaciones, organizan su

vida cotidiana, sufren discriminaciones. El espacio territorio y el espacio

cuerpo, los dos han sido violentados y dominados desde la colonia y lo

siguen estando por el modelo de desarrollo capitalista neoliberal, dejando

cuerpos que están desterritorializados por el extractivismo, por las

migraciones, por la expulsión de sus tierras, por las agresiones machistas,

etc. Es el primer territorio a defender. Es un territorio acosado no solo por

las violencias de fuera, de los que explotan, sino de sus mismos espacios de

convivencia.

Y es el cuerpo que habita en un territorio colectivo donde se

reproduce la vida en sus distintas dimensiones de lucha y resistencia y ahí

radica su gran riqueza y potencialidad transformadora, al asumir que en el

territorio – tierra, los cuerpos de las mujeres viven condiciones de violencia,

de violencia sexual, económica, psicológica, simbólica, cultural, etc.

Evidenciando que las discriminaciones contra las mujeres no vienen sólo

de fuera, no vienen sólo de los que explotan, sino viene también desde las

dinámicas e interacciones de los mismos territorios, producto de lo que las

feministas comunitarias llaman el entronque patriarcal (PAREDES, 2008,

CABNAL, 2010), diciendo que en la pre colonia había un patriarcado débil,

también lo dice Rita Segato (2013), y que fue totalmente agudizado con el

patriarcado de la conquista. Entonces hubo un entronque patriarcal entre

las dos dimensiones.

Hay una frase histórica de Lorena Cabnal (2013), feminista indígena

guatemalteca, increíblemente sabia y brillante, ella tiene una serie de

conexiones con la defensa del territorio y la forma en que tiene que verse lo

de las mujeres. Una frase que me parece clave, dice "nos negamos a hablar

de armonización con la madre tierra o de la defensa en contra del

extractivismo si no existe una relación armónica entre las mujeres y los

hombres". Es decir, si no hay eso, las luchas son parciales, las luchas no nos

llevan demasiado lejos.

141



Virginia (Gina) Vargas

Finalmente, esta es una agenda en construcción desde paradigmas y

epistemes que se van descubriendo y construyendo, interceptando,

orientando ese camino colectivo. Son los saberes que, como decía Sylvia

Marcos (2010), la compañera mexicana, han sido ninguneados, avasallados,

lo que hoy se evidencian desde las mujeres, aportando sustancialmente a

otras formas de estar en el mundo y otras formas de relacionarse con la

vida que se quiere construir. Me quedé con una de las frases que luego

descubrí en uno de los carteles que tenían las indígenas en el foro

PanAmazónicos que se realizó acá en Perú en 2017: Su eslogan era "el

patriarcado le hace a mi cuerpo lo que el extractivismo le hace a mi

territorio". Eso es realmente un libro de teoría política y sociológica

feminista.

Entonces, todos estos acercamientos a las complejidades de nuestra

existencia y del espacio continente latinoamericano donde nos toca vivir,

creo que expresan a un feminismo en disputa, en conflicto, pero

avanzando. Un feminismo localizado, situado, posicionando el aporte

feminista en la reflexión y resistencia a un horizonte transformador, no sólo

de las mujeres, sino defensor de la propia vida y de la propia igualdad y

justicia. Y no podría ser de otro modo. Este es un continente pluricultural,

multiétnico, de diversidades sexuales y eso tiene que estar en las bases

fundamentales de los posicionamientos situados de los feminismos.

Aunque tenga sus diferencias, eso tendría que ser quizás uno de los ejes

transversales a nuestra reflexión.

Referencias

ANZALDÚA, Gloria. Borderlands/La Frontera. Madrid: Capitán Swing, 2016.

Disponible en:

https://enriquedussel.com/txt/Textos_200_Obras/Giro_descolonizador/Front

era-Gloria_Anzaldua.pdf. Consultado en: 10 jun. 2024.

142

https://enriquedussel.com/txt/Textos_200_Obras/Giro_descolonizador/Frontera-Gloria_Anzaldua.pdf
https://enriquedussel.com/txt/Textos_200_Obras/Giro_descolonizador/Frontera-Gloria_Anzaldua.pdf


Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 125-146, jan.-jun. 2024

ÁVILA, Maria Betânia. Feminismo y ciudadanía: la producción de nuevos

derechos. In: Mujeres al timón: Cuadernos para la incidencia política

feminista, n. 2. Lima: Flora Tristán, Agenda y Equidad de Género. 2000.

Disponible en: https://biblioteca.corteidh.or.cr/tablas/r38414.pdf. Consultado

en> 10 jun. 2024.

CABNAL, Lorena. “Defender un territorio de la minería sin defender a las

mujeres de la violencia sexual es incoherencia” [Entrevista concedida a] DE

GRACIA, Támara; JIMÉNEZ, Diego. Diagonal. Bilbao/A Coruña, 23 mayo 2013.

Disponible en:

https://www.diagonalperiodico.net/global/defender-territorio-la-mineria-sin

-defender-cuerpos-mujeres-la-violencia-sexual-es. Consultado en> 10 jun.

2024.

CABNAL, Lorena. Acercamiento a la construcción y la propuesta de

pensamiento epistémico de las mujeres indígenas feministas comunitarias

de Abya Yala. In: Asociación para la cooperación (Eds.), Feministas siempre.

Feminismos diversos: el feminismo comunitario España: ACSUR-Las

Segovias, 2010, pp. 1073-1092. Disponible en:

https://porunavidavivible.wordpress.com/wp-content/uploads/2012/09/femi

nismos-comunitario-lorena-cabnal.pdf. Consultado en: 10 jun. 2024.

CARNEIRO, Sueli. Ennegrecer el feminismo. In: CAMPOALEGRE SEPTIÉN,

Rosa; BIDASECA, Karina. Más Allá Del Decenio de Los Pueblos

Afrodescendientes, Buenos Aires: CLACSO, 2017. p. 109–16. JSTOR,

https://doi.org/10.2307/j.ctv253f4nn.10.

CASTRO-GÓMEZ; Santiago; GROSFOGUEL, Ramón (comps.) El giro

decolonial: reflexiones para una diversidad epistémica más allá del

capitalismo global. Bogotá: Siglo del Hombre. 2007. Disponible en:

http://observatorioedhemfoc.hospedagemdesites.ws/observatorio/wp-cont

ent/uploads/2020/09/El-giro-decolonial-1.pdf. Consultado en: 10 jun. 2024.

CRENSHAW, Kimberlé W. On Intersectionality: Essential Writings. New

York: The New Press, 2017.

143

https://biblioteca.corteidh.or.cr/tablas/r38414.pd
https://www.diagonalperiodico.net/global/defender-territorio-la-mineria-sin-defender-cuerpos-mujeres-la-violencia-sexual-es
https://www.diagonalperiodico.net/global/defender-territorio-la-mineria-sin-defender-cuerpos-mujeres-la-violencia-sexual-es
https://porunavidavivible.wordpress.com/wp-content/uploads/2012/09/feminismos-comunitario-lorena-cabnal.pdf
https://porunavidavivible.wordpress.com/wp-content/uploads/2012/09/feminismos-comunitario-lorena-cabnal.pdf
https://doi.org/10.2307/j.ctv253f4nn.10
http://observatorioedhemfoc.hospedagemdesites.ws/observatorio/wp-content/uploads/2020/09/El-giro-decolonial-1.pdf
http://observatorioedhemfoc.hospedagemdesites.ws/observatorio/wp-content/uploads/2020/09/El-giro-decolonial-1.pdf


Virginia (Gina) Vargas

CRUZ HERNANDEZ, Delmy Tania, BAYÓN JIMÉNEZ, Manuel (Coord.).

Cuerpos, territorios y feminismos: Compilación latinoamericana de

teorías, metodologías y prácticas políticas. Quito: Ed. Abya-Yala; México:

Bajo Tierra, 2020. Disponible en:

https://dspace.ups.edu.ec/bitstream/123456789/21045/1/Cuerpos%2C%20terr

itorios%2C%20feminismos%2C%20LBP%202019-II.pdf. Consultado en: 10 jun

2024.

ESCOBAR, Arturo. Sentipensar con la tierra. Nuevas lecturas sobre

desarrollo, territorio y diferencia. Medellín: Ediciones Unaula/CLACSO. 2014.

Disponible en:

https://biblioteca.clacso.edu.ar/Colombia/escpos-unaula/20170802050253/p

df_460.pdf. Consultado en: 30 mayo, 2024.

ESQUIVEL, Valeria. La economía del cuidado en América Latina.

Poniendo a los cuidados en el centro de la agenda. Panamá: PNUD, 2011.

Disponible en:

https://www.gemlac.org/attachments/article/325/Atando_Cabos.pdf.

Consultado en 10 jun. 2024.

FERBER, Mariane, NELSON, Julie (eds.). Feminist Economics Today:

Beyond Economic Man, The University of Chicago Press, Chicago-Londres,

2003.

GALINDO María. Feminismo urgente. ¡A despatriarcar!, Lavaca, Buenos

Aires. 2015.

GARGALLO, Francesca. Feminismos desde Abya Yala: ideas y

proposiciones de las mujeres de 607 pueblos en Nuestra América. México:

UNAM, 2015. Disponible en:

https://francescagargallo.wordpress.com/wp-content/uploads/2014/01/franc

esca-gargallo-feminismos-desde-abya-yala-ene20141.pdf. Consultado en: 10

jun. 2024.

GONZÁLEZ, Lélia. Por um feminismo afro latino-americano. Rios, Flávia

(org.). Rio de Janeiro: Zahar, 2020. Disponible en:

144

https://dspace.ups.edu.ec/bitstream/123456789/21045/1/Cuerpos%2C%20territorios%2C%20feminismos%2C%20LBP%202019-II.pdf
https://dspace.ups.edu.ec/bitstream/123456789/21045/1/Cuerpos%2C%20territorios%2C%20feminismos%2C%20LBP%202019-II.pdf
https://biblioteca.clacso.edu.ar/Colombia/escpos-unaula/20170802050253/pdf_460.pdf
https://biblioteca.clacso.edu.ar/Colombia/escpos-unaula/20170802050253/pdf_460.pdf
https://www.gemlac.org/attachments/article/325/Atando_Cabos.pdf
https://francescagargallo.wordpress.com/wp-content/uploads/2014/01/francesca-gargallo-feminismos-desde-abya-yala-ene20141.pdf
https://francescagargallo.wordpress.com/wp-content/uploads/2014/01/francesca-gargallo-feminismos-desde-abya-yala-ene20141.pdf


Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 48, p. 125-146, jan.-jun. 2024

https://mulherespaz.org.br/site/wp-content/uploads/2021/06/feminismo-afro

-latino-americano.pdf. Consultado en: 20 jun. 2020.

KIRKWOOD, Julieta. Ser política en Chile. Las feministas y los partidos.

Santiago de Chile: FLACSO, 1986. Disponible en:

https://www.memoriachilena.gob.cl/archivos2/pdfs/MC0049932.pdf.

Consultado en: 10 jun. 2024.

LUGONES, Maria. Colonialidad y Género. Tabula Rasa. n. 9, p. 73-101, jul.-dic.

2008. Disponible en:

https://www.revistatabularasa.org/numero-9/05lugones.pdf. Consultado en:

20 jun. 2024.

MARCOS, Sylvia. La insurgencia de los saberes avasallados [Presentación de

Libro Andrés Aubry]. Cuadernos Feministas: Convergencia de feminismos

de izquierda, 17 ene. 2010. Disponible en:

https://cuadernosfem.blogspot.com/2010/01/la-insurgencia-de-saberes-avas

allados.html. Consultado en: 30 mayo 2024.

PAREDES, Julieta. Hilando Fino: Desde el Feminismo Comunitario. La Paz:

Mujeres Creando Comunidad, 2008. Disponible en:

https://mujeresdelmundobabel.org/files/2013/11/Julieta-Paredes-Hilando-Fin

o-desde-el-Fem-Comunitario.pdf. Consultado en: 10 jun. 2024.

QUIJANO, Aníbal.Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina.

In: La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales.

Perspectivas Latinoamericanas. LANDER, Edgardo (comp.) Buenos Aires:

2000. p. 246.

Disponible en:

http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/lander/quijano.rtf. Consultado

en: 10 jun. 2024

QUIJANO, Aníbal. Colonialidad del poder y clasificación social In:

CASTRO-GÓMEZ; Santiago; GROSFOGUEL, Ramón (comps.) El giro

decolonial: reflexiones para una diversidad epistémica más allá del

capitalismo global. Bogotá: Siglo del Hombre. 2007. Disponible en:

145

https://mulherespaz.org.br/site/wp-content/uploads/2021/06/feminismo-afro-latino-americano.pdf
https://mulherespaz.org.br/site/wp-content/uploads/2021/06/feminismo-afro-latino-americano.pdf
https://www.memoriachilena.gob.cl/archivos2/pdfs/MC0049932.pdf
https://www.revistatabularasa.org/numero-9/05lugones.pdf
https://cuadernosfem.blogspot.com/2010/01/la-insurgencia-de-saberes-avasallados.htm
https://cuadernosfem.blogspot.com/2010/01/la-insurgencia-de-saberes-avasallados.htm
https://mujeresdelmundobabel.org/files/2013/11/Julieta-Paredes-Hilando-Fino-desde-el-Fem-Comunitario.pdf
https://mujeresdelmundobabel.org/files/2013/11/Julieta-Paredes-Hilando-Fino-desde-el-Fem-Comunitario.pdf
http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/lander/quijano.rtf


Virginia (Gina) Vargas

http://observatorioedhemfoc.hospedagemdesites.ws/observatorio/wp-cont

ent/uploads/2020/09/El-giro-decolonial-1.pdf. Consultado en 10 jun. 2024.

SEGATO, Rita. La crítica de la colonialidad en ocho ensayos – Y una

antropología por demanda. Buenos Aires: Prometeo Libros, 2013.

Disponible en:

https://www.lavaca.org/wp-content/uploads/2016/04/la-critica-de-la-colonial

idad.pdf. Consultado en: 10 jun. 2024.

VARELA, Soledad; ZARAGOCÍN, Sofía. (Compiladoras). Feminismo y Buen

Vivir. Utopías decoloniales. Cuenca/Ecuador: PYDLOS Ediciones, 2017.

VARGAS, Virginia. El cuerpo como categoría política y potencial de lucha

desde la diversidad. In: LEYVA SOLANO, Xochitl; ICAZA, Rosalba (coord.). En

tiempos de muerte: Cuerpos, Rebeldías, Resistencias. Buenos Aires:

CLACSO; San Cristóbal de Las Casas, Chiapas: Cooperativa Editorial Retos;

La Haya, Países Bajos: Institute of Social Studies, 2019. Disponible en:

https://biblioteca-repositorio.clacso.edu.ar/bitstream/CLACSO/15453/1/Tiemp

os-muerte.pdf. Consultado en: 10 jun. 2024.

VIVEROS VIGOYA, Mara. La sexualización de la raza y la racialización de la

sexualidad en el contexto latinoamericano actual. In: CAREAGA, Gloria

(comp.). ENCUENTRO LATINOAMERICANO Y CARIBE- La sexualidad frente

a la sociedad, 1., 2008, México D.F., Memorias del 1er. Encuentro

Latinoamericano y del Caribe La sexualidad frente a la sociedad. México DF.

2008. p. 168-198. Disponible en:

https://www.ilef.com.mx/wp-content/uploads/2015/07/memorias_sexualidad

._lilia_monroy.pdf. Consultado en: 10 jun. 2024.

WALSH, Catherine. Interculturalidad crítica y (de) colonialidad. Quito.

Editorial Abya Yala, 2012.

146

http://observatorioedhemfoc.hospedagemdesites.ws/observatorio/wp-content/uploads/2020/09/El-giro-decolonial-1.pdf
http://observatorioedhemfoc.hospedagemdesites.ws/observatorio/wp-content/uploads/2020/09/El-giro-decolonial-1.pdf
https://www.lavaca.org/wp-content/uploads/2016/04/la-critica-de-la-colonialidad.pdf
https://www.lavaca.org/wp-content/uploads/2016/04/la-critica-de-la-colonialidad.pdf
https://biblioteca-repositorio.clacso.edu.ar/bitstream/CLACSO/15453/1/Tiempos-muerte.pdf
https://biblioteca-repositorio.clacso.edu.ar/bitstream/CLACSO/15453/1/Tiempos-muerte.pdf
https://www.ilef.com.mx/wp-content/uploads/2015/07/memorias_sexualidad._lilia_monroy.pdf
https://www.ilef.com.mx/wp-content/uploads/2015/07/memorias_sexualidad._lilia_monroy.pdf

