
GUSTAVO GUTIÉRREZ: UNA TEOLOGÍA COMPROMETIDA CON

LA PRAXIS HISTÓRICA DE LA LIBERACIÓN1

GUSTAVO GUTIÉRREZ: UMA TEOLOGIA COMPROMETIDA COM A PRÁXIS

HISTÓRICA DA LIBERTAÇÃO

GUSTAVO GUTIÉRREZ: A THEOLOGY COMMITTED TO THE HISTORICAL

PRAXIS OF LIBERATION

Israel Arturo Orrego-Echeverría2

Universidad Libre, Colombia

Manuel Leonardo Prada Rodríguez3

Universidad Industrial de Santander, Colombia

Resumen: El artículo examina la obra y el legado de Gustavo Gutiérrez,
teólogo peruano y fundador de la teología de la liberación, cuya propuesta
reinterpreta el cristianismo desde la perspectiva de los pobres y oprimidos
en América Latina. Gutiérrez sostiene que la salvación de Cristo abarca
todas las dimensiones humanas, incluyendo las sociales, económicas y
políticas, cuestionando así las interpretaciones religiosas que desvinculan la
fe de la realidad histórica. Su enfoque integra el compromiso ético con los
valores del Reino de Dios, enfatizando la justicia y la dignidad humana. La
teología de Gutiérrez no separa la trascendencia divina de los procesos
históricos, considerando la praxis como el lugar donde se manifiesta la
acción salvadora de Dios. Esto supone un desafío a las nociones
tradicionales de desarrollo, que frecuentemente legitiman desigualdades
bajo el pretexto del progreso. Influido por la filosofía de la historia y el
análisis social, Gutiérrez articula un enfoque interdisciplinario que utiliza

3 Teólogo, Magíster en Filosofía Latinoamericana y Doctor en Filosofía. Profesor de la Escuela de Filosofía de la
Universidad Industrial de Santander, Colombia. E-mail: mlpraruc@uis.edu.co

2 Licenciado en Ciencias Teológicas, Filósofo, Magíster en Filosofía Latinoamericana y Doctor en Filosofía.
Docente-Investigador de la Facultad de Filosofía y Ciencias Sociales de la Universidad Libre, Colombia. E-mail:
israela.orregoe@unilibre.edu.co

1 Este artículo fue redactado en el marco de los Proyectos de investigación No. 4240, adscrito al Grupo de
Investigación Tiempo Cero de la Escuela de Filosofía y aprobado por la Vicerrectoría de Investigación y Extensión
de la Universidad Industrial de Santander, el proyecto No. 1610, Ontologías políticas y del paisaje en América
Latina, adscrito a los grupos de investigación Tlamatinime y Filosofía Política de la Universidad Libre.

81
Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 50, p. 81-102, jul.-dez. 2024
ISSN: 1676-6288

https://orcid.org/0000-0002-9286-138X
https://orcid.org/0000-0002-4388-0824
mailto:mlpraruc@uis.edu.co
mailto:israela.orregoe@unilibre.edu.co


Israel Arturo Orrego-Echeverría
Manuel Leonardo Prada Rodríguez

herramientas críticas, como el análisis marxista, sin comprometer el núcleo
espiritual del cristianismo. El texto también aborda críticas
contemporáneas que acusan a la teología de Gutiérrez de marxismo,
respondiendo que esta se fundamenta en la espiritualidad cristiana y el
compromiso con los más vulnerables. Finalmente, se resalta la vigencia de
su legado como un llamado a una praxis comunitaria orientada hacia la
liberación integral y la superación de las estructuras de opresión.

Palabras clave: Gustavo Gutiérrez; Teología de la liberación; Praxis histórica;
Pobreza; Liberación.

Resumo: O artigo examina o trabalho e o legado de Gustavo Gutiérrez,
teólogo peruano e fundador da teologia da libertação, cuja proposta
reinterpreta o cristianismo a partir da perspectiva dos pobres e oprimidos
da América Latina. Gutiérrez argumenta que a salvação de Cristo abrange
todas as dimensões humanas, inclusive a social, a econômica e a política,
questionando assim as interpretações religiosas que dissociam a fé da
realidade histórica. Sua abordagem integra o compromisso ético com os
valores do Reino de Deus, enfatizando a justiça e a dignidade humana. A
teologia de Gutiérrez não separa a transcendência divina dos processos
históricos, considerando a práxis como o lugar onde a ação salvadora de
Deus se manifesta. Isso é um desafio às noções tradicionais de
desenvolvimento, que muitas vezes legitimam as desigualdades sob o
pretexto de progresso. Influenciado pela filosofia da história e pela análise
social, Gutiérrez articula uma abordagem interdisciplinar que usa
ferramentas críticas, como a análise marxista, sem comprometer o núcleo
espiritual do cristianismo. O texto também aborda os críticos
contemporâneos que acusam a teologia de Gutiérrez de marxismo,
respondendo que ela se baseia na espiritualidade cristã e no compromisso
com os mais vulneráveis. Por fim, destaca a relevância de seu legado como
um chamado para uma práxis comunitária orientada para a libertação
integral e a superação das estruturas de opressão.

Palavras-chave: Gustavo Gutiérrez; Teologia da libertação; Praxis histórica;
Pobreza; Libertação.

Abstract: The article examines the work and legacy of Gustavo Gutiérrez,
Peruvian theologian and founder of liberation theology, whose proposal
reinterprets Christianity from the perspective of the poor and oppressed in
Latin America. Gutiérrez argues that Christ's salvation embraces all human
dimensions, including the social, economic, and political, thus questioning
religious interpretations that disassociate faith from historical reality. His
approach integrates ethical commitment to the values of the Kingdom of
God, emphasizing justice and human dignity. Gutiérrez's theology does not
separate divine transcendence from historical processes, considering praxis
as the place where God's saving action is manifested. This challenges
traditional notions of development, often legitimizing inequalities under
the pretext of progress. Influenced by the philosophy of history and social
analysis, Gutiérrez articulates an interdisciplinary approach that uses critical

82



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 50, p. 81-102, jul.-dez. 2024

tools, such as Marxist analysis, without compromising the spiritual core of
Christianity. The text also addresses contemporary critics who accuse
Gutiérrez's theology of Marxism, responding that it is grounded in Christian
spirituality and commitment to the most vulnerable. Finally, it highlights
the relevance of his legacy as a call to a communitarian praxis-oriented
towards integral liberation and the overcoming of structures of oppression.

Keywords: Gustavo Gutiérrez; Liberation theology; Historical praxis; Poverty;
Liberation.

DOI:10.11606/issn.1676-6288.prolam.2024.232066

Recebido em: 06/12/2024
Aprovado em: 30/06/2024
Publicado em: 01/01/2025

1. La vocación liberacionista de Gustavo Gutiérrez

En la década de los setenta, algunas órdenes católicas, apostólicas y

romanas, así como varias denominaciones del protestantismo histórico,

tuvieron que resolver un dilema inevitable: conservar la ortodoxia que las

caracterizaba desde antaño o adoptar la teología de la liberación para

orientar las acciones. La ortodoxia doctrinal enfatizaba la conservación de

las doctrinas y ritos tradicionales, considerando la salvación como un acto

trascendental, otorgado por la gracia de Dios a través de la fe, con un

enfoque en la vida eterna más allá de la muerte. En contraste, el

compromiso social y profético, inspirado en la vida de Jesús y su mensaje,

llevaba a los cristianos a seguir a Cristo en su compromiso con los pobres,

practicando la justicia y enfrentando los riesgos asociados a la defensa de

los oprimidos.

¿El evangelio consiste en asumir un conjunto de doctrinas y ritos para

conservar la salvación otorgada forensemente por Jesús en la cruz, de tal

manera que cuando el creyente muera su alma se vaya para el cielo? o ¿se

trata de seguir a Jesús en vida, practicando sus enseñanzas y asumiendo

una vocación profética en pro de las personas más vulnerables de la

sociedad, aunque esta decisión generalmente desemboque en el martirio,

83

https://doi.org/10.11606/issn.1676-6288.prolam.2024.232066


Israel Arturo Orrego-Echeverría
Manuel Leonardo Prada Rodríguez

tal como le pasó a Jesús? Muchas órdenes religiosas católicas, como los

jesuitas y franciscanos, adoptaron la teología de la liberación,

involucrándose en comunidades de base y proyectos sociales en favor de

los marginados. Sin embargo, esta opción no estuvo exenta de persecución;

sacerdotes, religiosos y laicos comprometidos enfrentaron represión

política, violencia e incluso martirio. Por otro lado, varias denominaciones

protestantes históricas, como metodistas y luteranos adaptaron sus

acciones misioneras a las necesidades locales y sociales.

Pues bien, la Orden de Predicadores no fue la excepción. Algunos

sacerdotes se mantuvieron en la comodidad de su cargo eclesial, llevando a

cabo acciones burocráticas y rituales desde las parroquias, tales como

bautizos, confirmaciones, primeras comuniones, bodas, entre otras

funciones rutinarias propias del quehacer sacerdotal. En contraste, algunos

párrocos comprometidos con la comunidad de base decidieron inclinarse

por la denuncia profética en favor de los enfermos, desempleados,

desahuciados y demás personas que no encajaban en el sistema

político-económico vigente, renunciando así a la conservación del estatus

propio de quien tiene a su cargo un templo, con el fin de servir a los

integrantes de la comunidad. Ese es el caso de Gustavo Gutiérrez Merino,

quien agudamente observa que:

Todo esto es requerido, en definitiva, por la radicalidad y totalidad
mismas del proceso salvífico. Nada escapa a él, nada se halla fuera
de la acción de Cristo y del don del Espíritu. Esto da a la historia
humana su unidad profunda. Los que operan una reducción de la
obra salvadora son, más bien, aquellos que la limitan a lo
escuetamente «religioso», y no ven la globalidad del proceso. Son
aquellos que piensan que la obra de Cristo no alcanza sino por
contragolpe o tangencialmente, y no a la raíz y cuestionante, el
orden social en que vivimos. Son aquellos que para proteger la
salvación (o para proteger sus intereses...) la sacan de donde late el
pulso de la historia, de donde unos hombres, unas clases sociales
pugnan por liberarse de la esclavitud y opresión a que los tienen
sometidos otros hombres y otras clases sociales. Son aquellos que
se niegan a ver que la salvación de Cristo es una liberación radical
de toda miseria, de todo despojo, de toda alienación. Son aquellos
que queriendo «salvar» la obra de Cristo la «perderán». (GUTIÉRREZ,
1975, p. 240)

84



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 50, p. 81-102, jul.-dez. 2024

Gutiérrez sostiene que la acción salvadora de Cristo incluye todas las

circunstancias humanas, incluyendo las estructuras sociales, económicas y

políticas, por lo cual denuncia las interpretaciones reduccionistas de la

salvación, que restringen su alcance al ámbito individual y religioso. La

salvación se manifiesta en gestos concretos de justicia, sanación y

restauración de la dignidad de los marginados. Así, Gutiérrez cuestiona la

distinción de planos, predominante en la reflexión teológica occidental, que

separa las esferas natural y sobrenatural, desvinculando la acción divina de

los procesos históricos.

Los primeros cristianos fueron reconocidos por las personas de

Antioquía como pequeños cristos (VOUGA, 2001), por cuanto intentaban

tener una vida tan auténtica como la del Mesías, biografía que los inspiraba

a dar la vida por las demás personas. En otras palabras, los cristianos eran

reconocidos por sus acciones volcadas hacia las demás personas en actitud

de servicio, que estaban orientadas por las parábolas y las normas

consignadas en la Torá hebrea, que se resumían en demostrar el amor a

Dios por medio del amor al prójimo, alimentándolo, sanándolo, etc. Sin

embargo, en el Siglo IV el cristianismo pasó a ser un sistema de creencias

sustentado por la antropología greco-latina, cambio de paradigma

antropológico que conllevó varias consecuencias para el cristianismo

(SEGURA, 1992).

Según la antropología bíblica, el ser humano (Adam) es un muñeco

de arcilla (Adamá) que respira. Así, para los hebreos, las mujeres y los

hombres están vinculados a la tierra, por cuanto proceden de ella, y no

están constituidos por dos sustancias diferentes e independientes, tal

como lo promueve la antropología platónica, según la cual el hombre es

una unión de cuerpo, que es mortal y material, y alma, que es inmortal e

inmaterial. De esta manera, las orientaciones de la Torá resultan ser

materiales, centradas en el bienestar integral del ser humano conocido

como Shalom (GÓMEZ, 2016), mientras que la interpretación de dicho texto

85



Israel Arturo Orrego-Echeverría
Manuel Leonardo Prada Rodríguez

sagrado, hecha a la luz de la antropología, griega espiritualiza esas

orientaciones como si fueran relativas solo al alma, mas no al cuerpo .4

La perspectiva desde la cual el lector hebreo interpreta 1 Corintios 3, 1

es radicalmente diferente a la que hace el lector griego. Para la cultura

hebrea, los textos eran cual alimentos que podían ser ingeridos (Ezequiel 3,

1), lo cual implicaba cierta madurez para asimilarlos, esto es, comprender

las prácticas a favor del prójimo como una manifestación del amor a Dios.

Las personas espirituales eran las que, en el Nuevo Testamento, tenían la

mente de Cristo (1 Corintios 2, 16), por lo cual estaban dispuestas a

depender de Dios, negarse a sí mismas y dar la vida por sus amigos. Los

neófitos todavía no podían interpretar los textos según la mente de Cristo,

sino de acuerdo con la lógica retributiva. Ellos eran considerados como

carnales, mas no como espirituales. Eran como adultos en el mundo

basado en las retribuciones, pero como bebés en el Reino de Dios, por lo

cual había que alimentarlos como bebés, es decir, tener paciencia e ir paso

a paso a la hora de enseñarles a depender de Dios, mas no del fruto de las

propias acciones. Ser espiritual implicaba negarse a sí mismo, es decir,

dejar de pensar en ganar algo mediante la lógica retributiva, con el fin de

atender las necesidades de los demás, mientras que ser carnal suponía

incurvarse sobre sí mismo, tratando de responder ante los desafíos de la

vida con las propias fuerzas (JENSON, 2006).

En contraste, cuando los griegos leyeron textos como 1 Corintios 3, 1

los interpretaron en clave platónica. Para ellos, ser espiritual conllevaba

aislarse de los placeres del mundo para dedicarse a la liberación del alma,

que estaba encarcelada en el cuerpo. De esta manera, mientras que el

pensamiento y la práctica hebreos estaban orientados hacia el aquí y el

ahora, la interpretación griega de los textos bíblicos enfatizaba en el más

allá. La resurrección, que consistía en volver a la vida tal como le sucedió a

4 En ese sentido, el humanismo cristiano-tomista, que caracteriza a la comunidad dominica de la cual Gutiérrez
hizo parte, se basa en los ecos de la antropología hebrea que se escuchan a través del aristotelismo que lo
caracteriza, mientras que las corrientes agustinianas tienden a privilegiar al alma, siguiendo a Platón. Aunque en
la Biblia no aparece el concepto de alma, Tomás de Aquino, con base en Aristóteles, habla de la unidad sustancial
de cuerpo y alma. Solo que para Aristóteles, el alma no es inmortal, sino que nace y muere con el cuerpo,
mientras que para Tomás de Aquino el alma sí es inmortal.

86



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 50, p. 81-102, jul.-dez. 2024

Jesús (ARIAS, 2012), que aún tenía las marcas dejadas por los clavos en su

carne y que podía comer pan como cualquier otro ser humano, fue

reemplazada por la reencarnación. De esta manera, los griegos creían que

el alma abandonaba el cuerpo cuando este último moría, transmigrando a

un cuerpo inmortal y asexuado en el cielo.

La interpretación griega de 1 Corintios 3, 1 terminó cambiando el

concepto de santidad. El santo ya no era el profeta apartado del mundo al

que le hervía la sangre ante la violencia cometida por los poderosos contra

el pueblo de Israel, por lo cual promovía una sociedad orientada hacia la

equidad. Bajo el cristianismo platonizado, la santidad consistía en aislarse

de los placeres sensuales. La santidad ya no era negarse a sí mismo para

atender las necesidades del otro en actitud de servicio, mas no de señorío

como sucede bajo la lógica de la retribución. En lugar de hacer algo a favor

de las personas, encarnando los actos de Cristo, la santidad platonizada era

mutilar el cuerpo por miedo a perder la salvación del alma en el cielo. El

santo ya no era el que daba la vida por el prójimo, sino el que huía de él

porque lo consideraba como un pagano que podía influenciarlo

negativamente, por lo cual se refugiaba del mal en conventos y celdas

ascéticas (HEENE, 2002). Algunos santos se encerraban en ellas, huyendo

de las tentaciones sexuales, latigándose e incluso castrándose cuando las

tenían, entre otras acciones que hablaban muy poco del amor que se

tenían a sí mismos, que es lo que les posibilitaba amar a los demás, pero

que hablaban mucho del odio que se tenían a sí mismos para poder

imponerse, tal como algunos fariseos de la época de Jesús, sobre quienes

no cumplían las normas con la misma rigurosidad que ellos.

En otras palabras, algunos santos medievales terminaron sus días

tratando de salvar su alma por sus propios medios, haciendo del

egocentrismo la creencia orientadora de sus acciones. En lugar de salvar a

otros, alimentándolos, perdieron la vida transcurriendo el camino que

caracteriza a cualquier religión retributiva, de las cuales se diferencia el

cristianismo pre-constantiniano (GONZÁLEZ FERNÁNDEZ, 1997). Y esa

87



Israel Arturo Orrego-Echeverría
Manuel Leonardo Prada Rodríguez

visión medieval de la santidad es compartida por algunas iglesias en la

actualidad. En un contexto de violencia, droga, alcohol, entre otros asuntos,

dichas iglesias optan por exigir a sus feligreses a atenerse al concepto

helenizado de santidad, apartándose de dichas prácticas y considerando

como mundanos a quienes no se comportan como ellos. De forma

pelagiana, estos grupos religiosos se mantienen en la lógica retributiva,

creyendo que por causa de sus abstinencias obtendrán buenos resultados

en el cielo, más coronas de oro, más castillos al lado del mar de cristal, etc.

Este dualismo derivó en una visión fragmentada de la realidad, en la

que el compromiso histórico se considera secundario frente a la salvación

del alma. Sin embargo, para Gutiérrez, la fe cristiana, lejos de ser un escape

de la realidad, integra a la trascendencia divina en los procesos históricos,

reconociendo que la salvación comienza aquí y ahora, en la búsqueda de la

justicia y la liberación. En otros términos, para Gutiérrez no hay dos

historias, una de la salvación y otra del acontecer humano y su praxis, sino

que la historia salvífica es una dimensión, un momento de la praxis

histórica. Por lo anterior, hay que reconocer la unidad de la creación y la

redención como un proceso único que abarca todas las dimensiones de la

existencia humana, valorar la praxis histórica como un espacio para la

manifestación de la gracia y abandonar el reduccionismo espiritualista que

desvincula la fe de la vida concreta, del acontecer humano. La teología de la

liberación no niega la trascendencia de la salvación, sino que la sitúa en su

contexto. Dios no es sordo ante quienes claman por justicia.

En esta perspectiva, encontrarse con Cristo en la historia significa

reconocerlo en los rostros sufrientes de los oprimidos, quienes son sus

preferidos en el Reino de Dios, tal como Gutiérrez comenzó a hacerlo desde

muy temprana edad. Esto no significa que Gutiérrez considere que Dios

excluye a los ricos, sino que su salvación comienza por quienes más la

necesitan, es decir, los pobres. Gutiérrez nació en Lima, Perú, el 8 de junio

de 1928, en el seno de un hogar de clase media, y desde muy pequeño

padeció una osteomielitis, por lo que estuvo postrado en una silla de

88



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 50, p. 81-102, jul.-dez. 2024

ruedas desde los doce años, reflexionando sobre su situación y decidiendo

ser empático con quienes padecen enfermedades, violencias físicas y

verbales, exclusiones, entre las demás circunstancias que determinan a los

pueblos latinoamericanos. Al leer la poesía de César Vallejo, Gutiérrez

encontró una expresión poética de la humanidad doliente, un reflejo del

Cristo crucificado en aquellos que viven en la miseria y el olvido. Las

descripciones crudas de las circunstancias de las personas más pobres de

la sociedad hechas por Vallejo estaban en consonancia con la sensibilidad

social que Gutiérrez iba a expresar más adelante, tanto mediante su

servicio a la comunidad como a través de sus obras teológicas.

2. Introducción a la teología de la liberación de Gustavo Gutiérrez

La superación de la pobreza en Latinoamérica demanda la

transformación de las estructuras sociales y económicas. La solidaridad con

los pobres no puede ser pasiva, sino activa contra la injusticia, por lo cual la

iglesia debe desenmascarar toda injusticia mediante la profecía:

Solamente una auténtica solidaridad con los pobres y una real
protesta contra la pobreza tal como se presenta en nuestros días,
puede dar un contexto concreto y vital a un discurso teológico
sobre la pobreza. La falta de un compromiso suficiente con los
pobres, marginados y explotados es, quizá, la razón fundamental de
la carencia […] de una sólida y actualizada reflexión sobre el
testimonio de la pobreza. (GUTIÉRREZ, 1975, p. 386)

La teología de la liberación de Gutiérrez parte de la experiencia de los

pobres, no vistos como pacientes, sino como agentes históricos. De esta

manera, dicha teología se aparta de la tradicional, que está más pendiente

del orden cósmico y la soteriología individualista que de la praxis

comunitaria como ámbito donde se actualiza la presencia trascendente de

Dios. Así, Gutiérrez va más allá de la reducción del cosmos a leyes naturales

o racionales, característica de la modernidad, recordando la relación que

89



Israel Arturo Orrego-Echeverría
Manuel Leonardo Prada Rodríguez

hay entre la historia y una salvación comprometida con las circunstancias

socioeconómicas y políticas de los pobres.

Gutiérrez cuestiona la habitual reducción del mal a una carencia de

ser, proponiendo en su lugar una transcendencia que va más allá de las

dicotomías clásicas entre ser y no-ser, alcanzando el sufrimiento humano y

la pobreza en una dimensión ontológica. La espiritualidad lleva a la praxis y

esta, a la ontología de la praxis, superando prejuicios eurocéntricos en pro

de una postura más amplia e integradora acerca de la realidad. Así,

Gutiérrez no solo describe fenómenos sociales, sino que también aporta

instrumentos teórico-prácticos para su mutación.

Este compromiso se manifiesta en el cuestionamiento de los

discursos hegemónicos de la modernidad y el desarrollo, que a menudo se

presentan como universalizables, siendo indiferentes a los sacrificios

humanos y ecológicos que acarrean. Mientras que en Occidente se

interpreta a la modernidad como un proceso dirigido hacia la

democratización y la racionalidad, en los países latinoamericanos la

modernidad ha exacerbado las desigualdades y la destrucción ambiental,

haciendo inviable extender ese modelo de desarrollo a nivel global. Lo que

es bueno para unos, es malo para otros. Para que haya alguien rico en

Occidente, debe haber varios latinos empleados con salarios bajos. Por eso,

en lugar de seguir viendo a la historia como un proceso lineal y necesario,

tal como se enseña en las escuelas occidentales y en las occidentalizadas,

esta debe ser concebida como una realidad dinámica, moldeada por

tensiones éticas y políticas que abren posibilidades de transformación

social, lo cual supone un cambio en los modelos pedagógicos, de tal

manera que cada vez sean más democráticos e incluyentes.

La teología de Gutiérrez también implica cambiar la perspectiva

tradicional sobre Dios, dejando de concebirlo como un observador blanco,

machista, excluyente y antropoformizado, según la usanza occidental de

levantar ídolos en pro de su propia conveniencia, con el fin de garantizar

90



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 50, p. 81-102, jul.-dez. 2024

simbólicamente el orden establecido. Hay que ver a Dios como una entidad

trascendente que toma partido por los oprimidos, tal como lo hizo cuando

se apiadó de los esclavos en Egipto, mostrando paulatinamente su poder

transformador a un pueblo concreto, históricamente situado. Por eso, para

Gutiérrez Dios no solo es el sabio ordenador del cosmos, sino que también

es un liberador (Go’el), inscribiendo así su teología en el giro hermenéutico

que está basado en la filosofía de la historia de Walter Benjamin, para quien

la tarea del historiador es redimir a las víctimas del pasado, en lugar de

justificar la continuidad del poder.

Así, Gutiérrez no busca justificar el mal, sino desmontar las

estructuras de opresión a través de un compromiso ético y político,

pensando a fondo conceptos como justicia, poder o solidaridad. Su teología

es una piedra en el zapato para los discursos dominantes de la religión

convencional, porque altera el lugar tradicional del sujeto teológico y

filosófico. La teología moderna sigue a la filosofía moderna, que es su

justificación ideológica, la cual postuló al concepto de sujeto enfrentado al

objeto, es decir, lo mental opuesto a lo corporal, como punto de partida

para el filosofar. Por esta razón, la teología moderna es llanamente racional,

descorporalizada, por lo cual desmitologiza a la Biblia para tratar de

encontrar deístamente algún mensaje moral que se adapte al ideal

moderno de un cosmos autosostenido por medio de las leyes naturales,

que no necesita de la intervención divina. En contraste, la teología de

Gutiérrez encarna el mito evangélico, enfocándose en el que en

Latinoamérica sería el equivalente al hombre despojado de sus posesiones

y su salud, lugar epistemológico y ontológico desde el cual construye su

discurso. Con sus acciones, Gutiérrez es coherente con su planteamiento

teológico, encarnando el papel de buen samaritano, es decir, auxiliando a la

viuda, el pobre y el extranjero, tal como lo enseñaron los profetas

veterotestamentarios. Si actualizamos la teología de Gutiérrez, estamos

llamados a atender a los migrantes que huyen de regímenes dictatoriales,

sean estos de izquierda o de derecha. La filiación política de los pobres no

91



Israel Arturo Orrego-Echeverría
Manuel Leonardo Prada Rodríguez

interesa, sino su condición infrahumana y redimible por una comunidad

que se toma en serio las enseñanzas de Jesús. La creencia en un Dios que

interviene en la historia hace que la comunidad cristiana se convierta en su

instrumento liberador.

Así, Gutiérrez cuestiona las categorías ilustradas de progreso y

universalidad, porque suelen ignorar a las víctimas del desarrollo histórico.

La modernidad, proyecto hegemónico y eurocéntrico, legitima la

explotación de muchos latinoamericanos al enmarcar el mal y la pobreza

como sacrificios necesarios para el avance del bienestar colectivo. Gutiérrez

cuestiona esta lógica al situar al sufrimiento humano como motor de

transformación histórica, por cuanto es una condición inaceptable que

exige reparación, mas no el precio natural que hay que pagar por el

progreso. Para Gutiérrez, la justicia no es solamente distributiva, porque

está orientada a desenmascarar las estructuras de opresión, con el fin de

construir comunidades solidarias, mas no de destruir lo que hay, tal como

lo hacen las guerrillas. La verdad no es simplemente una correspondencia

entre enunciado y hecho, sino una praxis que impulsa a la búsqueda de la

liberación. El poder no queda legitimado por su capacidad de organizar a

las personas en un engranaje, sino por su orientación hacia la dignificación

de los que comúnmente quedan al margen de dicho embrague.

Por eso, Gutiérrez no cree en el determinismo histórico profesado por

las posturas conservadoras y justificadoras de sistemas asfixiantes,

resaltando la importancia del presente para construir una realidad más

justa. De ahí que la historia no sea únicamente un registro de eventos, sino

que también abarque el cambio de la sociedad, a través de la acción

previamente reflexionada, meditada. En este marco, la filosofía de la

liberación no solo interpreta el devenir histórico, sino que también

interviene en él, proponiendo alternativas éticas y políticas fundamentadas

en la justicia y la dignidad humana. La realidad es estructuralmente

dinámica, por lo cual puede ser mejorada mediante la acción colectiva.

92



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 50, p. 81-102, jul.-dez. 2024

La teología de Gutiérrez es una respuesta a las desigualdades en

América Latina, subcontinente caracterizado por la corrupción, el

extractivismo y la explotación laboral que sigue padeciendo altos niveles de

pobreza y exclusión, por lo cual la salvación no puede separarse del

compromiso por la justicia, tratando de contrarrestar comunitariamente las

consecuencias de las políticas neoliberales que perpetúan la pobreza de

muchos, en pro de la riqueza de pocos. De ahí que las teologías de la

liberación estén derivando en feminismos, indigenismos, ecologismos y

otras resistencias ante el dominio global del capital.

3. ¿De qué trata la teología de la liberación de Gustavo Gutiérrez?

En Teología de la liberación: Perspectivas (1975), Gutiérrez sostiene

que la teología es inherente a una vida de fe que busque ser auténtica y

plena (p. 21), para lo cual se necesita leer los contextos de opresión e

injusticia con sabiduría, racionalidad y reflexión crítica, en lugar de

reproducir esquemas doctrinales abstractos. Por eso el concepto de

liberación implica un proceso histórico en el que las comunidades

promueven un cambio espiritual, que deriva en una transformación social,

económica, política y cultural, construyendo al Reino de Dios en la tierra,

por lo cual este no es una promesa futura, sino una realidad que comienza

a realizarse en la historia a través del compromiso de los creyentes con los

más pobres y oprimidos. De esta manera, para el teólogo peruano, el

concepto de liberación es más completo que el concepto de desarrollo,

habitualmente limitado a un crecimiento económico que no transforma las

relaciones de dependencia e injusticia, sino que conserva las

desigualdades, por cuanto está basado en la acumulación de riqueza, lo

cual resulta pecaminoso:

En consecuencia, el pecado no es sólo un impedimento para esa
salvación en el más allá. El pecado en tanto que ruptura con Dios es
una realidad histórica, es quiebra de comunión de los hombres

93



Israel Arturo Orrego-Echeverría
Manuel Leonardo Prada Rodríguez

entre ellos, es repliegue del hombre sobre sí mismo. Repliegue que
se manifiesta en una multifacética postura de ruptura con los
demás. Y porque el pecado es una realidad intrahistórica —
personal y social—, formando parte de la trama diaria de la vida
humana, es también, y ante todo, una traba para que aquella llegue
a la plenitud que llamamos salvación. (GUTIÉRREZ, 1975, p. 198)

Así las cosas, cuando la comunidad de creyentes solo va de la mano

con las élites económicas y políticas, pierde su capacidad profética y valida

el pecado. Por eso, la solución a la injusticia no puede ser solo doctrinal,

sino que requiere de una praxis liberadora. En la misión evangélica, el

compromiso con los pobres no es opcional, ya que parte de las experiencias

de ellos, reconociendo su papel como sujetos históricos en la construcción

del Reino de Dios. En ese sentido, hay que superar la pobreza, teniendo en

cuenta que la liberación política en América Latina no se limita a la

sustitución de un gobierno por otro, ya que es un proceso que busca

construir una democracia auténtica, donde los marginados sean

reconocidos como protagonistas de su historia.

Para lograrlo, es necesaria una transformación en la manera de

pensar, recuperando la identidad de los pueblos latinoamericanos,

orientando la acción de la iglesia hacia la justicia y la dignidad humana.

Anunciar el evangelio implica encarnarlo, siendo un sacramento de la

historia, es decir, un signo vivo del Reino de Dios y un instrumento de la

acción salvadora de Dios en el mundo. Es necesario superar el pecado en

sus manifestaciones personales y estructurales, buscando la reconciliación

con Dios y la construcción de relaciones justas entre los seres humanos. La

salvación, en este sentido, es un proceso que abarca toda la realidad

humana.

La opción preferencial por los pobres no es una estrategia pastoral,

sino una dimensión constitutiva de la fe cristiana, ya que los pobres no son

solo destinatarios de la misión de la iglesia, sino sus principales

interlocutores y protagonistas en la construcción del Reino de Dios. Esto

implica abandonar la neutralidad frente a la injusticia y participar en los

94



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 50, p. 81-102, jul.-dez. 2024

procesos de liberación, más allá de que el compromiso de la iglesia con la

liberación genere tensiones con quienes ostentan el poder. La fidelidad al

evangelio exige una actitud profética, consistente en denunciar la injusticia

y anunciar una nueva realidad basada en el amor y la justicia. En esa línea

de pensamiento, el Concilio Vaticano II y las conferencias episcopales de

Medellín (1968) y Puebla (1979) generaron conciencia sobre la necesidad de

servir, en lugar de buscar y mantener el poder.

La teología de la liberación propone una escatología activa, que no se

limita a esperar pasivamente la plenitud del Reino de Dios, sino que

compromete a los creyentes en la construcción de un mundo más justo. La

escatología, entendida como la esperanza cristiana en la realización plena

del Reino de Dios, no es incompatible con la acción política; más bien, la

impulsa. De esta manera, la teología de la liberación rompe con el dualismo

clásico que separa lo escatológico de lo político, integrando las

dimensiones trascendentes e inmanentes de la fe, reconociendo que

ambas son necesarias para encarnar el evangelio.

Así, en la teología de la liberación, la iglesia es un sacramento de la

historia, es decir, un instrumento de la acción salvífica de Dios en el devenir

humano. De tal manera que, la iglesia abandona su acostumbrado

aislamiento espiritual para insertarse en la construcción de la justicia y la

dignidad humana. La encarnación de Cristo nos muestra que Dios no es

ajeno a la historia humana, por lo cual, análogamente, la iglesia, que es el

cuerpo de Cristo, debe encarnarse en ella, acompañando a los pobres. Ser

solidario con los pobres significa estar dispuesto a compartir no solo los

bienes materiales, sino también la búsqueda de un mundo más justo, en el

que ellos quepan.

95



Israel Arturo Orrego-Echeverría
Manuel Leonardo Prada Rodríguez

4. ¿Es la propuesta teológica de Gutiérrez marxista?

El artículo “Teología de la Liberación: cuando el marxismo aplastó a la

Revelación” (EL MONTONERO, 2024), sostiene que la teología de la

liberación de Gutiérrez incorpora elementos marxistas que desnaturalizan

la Revelación cristiana. El texto argumenta que Gutiérrez se inspira en el

marxismo cultural, a partir de las ideas de Antonio Gramsci y la Escuela de

Frankfurt. Según esta visión, la hegemonía cultural se manifiesta en la

manera como Gutiérrez plantea el concepto de pobre.​ Por eso, desde el

Vaticano, la Congregación para la Doctrina de la Fe (1984), en Libertatis

Nuntius, es decir, Instrucción sobre algunos aspectos de la “teología de la

liberación”, afirma que Gutiérrez hace un análisis sociológico de la realidad

latinoamericana, basado en el materialismo histórico, y lo pone por encima

de la interpretación espiritual de la fe cristiana, reduciendo el evangelio a

una dimensión política y económica al quitarle la parte espiritual.

Sin embargo, es al revés: producto de una comunión íntima con Dios,

la espiritualidad deriva en acciones proféticas y dadivosas a favor de los

pobres. En libro, Beber en su propio pozo: En el itinerario espiritual de un

pueblo (1983), Gutiérrez diserta sobre el canto de los pobres, que muestra

tanto la presencia como la ausencia de Dios que ellos viven

cotidianamente, pero que no alcanza a silenciar su fe ni su esperanza. Este

tiempo propicio (kairós) en el que, a pesar de las dificultades, se vive una

revelación intensa de Dios, implica necesariamente una espiritualidad

solidaria. El Salmo 137 muestra que los exiliados en Babilonia se

preguntaban cómo cantar a Dios lejos de su tierra, en condiciones de

opresión. En contraste con este pesimismo, en América Latina las

comunidades empobrecidas entonan cantos de resistencia, fortalecidas

por la confianza en Dios como ciudadela para el oprimido (Salmo 9:10) y su

amor por la justicia (Salmo 33:5). Así, la alabanza verbal va de la mano con

acciones concretas en favor de los más vulnerables.

96



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 50, p. 81-102, jul.-dez. 2024

En esa línea de pensamiento, hay que dejar de andar por los caminos

preestablecidos para empezar a seguir un trayecto de liberación que va

siendo construido comunitariamente al andar, con la orientación de Dios.

Las circunstancias de opresión llevan a Gutiérrez a plantear una nueva ruta

espiritual que integre a la fe con la búsqueda de la libertad y la vida, en

contraposición con la Ley que a menudo está asociada con la muerte. La

libertad cristiana surge del amor, que no puede quedarse en un nivel

abstracto, sino que debe transformar tanto las relaciones personales como

las estructuras sociales para construir una sociedad más justa y humana, de

acuerdo con los valores del Reino de Dios, según los cuales, por ejemplo, el

menor es el mayor. Por eso, esta espiritualidad no es estática ni universal,

sino dinámica y contextual.

La pobreza era para Gutiérrez la mayor violencia, por lo cual recurría a

autores como Karl Marx, Antonio Gramsci, Louis Althusser y Herbert

Marcuse, así como a figuras latinoamericanas como José Carlos Mariátegui,

Augusto Salazar Bondy y Paulo Freire para explicar y comprender sus

causas y consecuencias. Si bien es cierto, esta influencia se ve con claridad

en su énfasis en la relación que hay entre la injusticia económica y la

dominación política y cultural (IBARRA, 2024), no es aceptable graduar de

marxista a Gutiérrez porque él solamente articula teología con ciencias

sociales, pero sin sintetizarlas. En este sentido, podríamos cambiar los

términos desde los que se ha presentado el pensamiento de la teología de

la liberación, ya no preguntado qué hay en ella de marxismo, sino qué de

liberador en el marxismo, de inspiración judeocristiana.

Para Gutiérrez, el diálogo entre esos dos saberes, la teología y las

ciencias sociales, es una exigencia para comprender las estructuras de

opresión que condicionan la vida de los pobres, una mediación

socio-analítica más que un mismo horizonte de contenido. Este diálogo, sin

embargo, plantea una problemática epistemológica que exige repensar las

97



Israel Arturo Orrego-Echeverría
Manuel Leonardo Prada Rodríguez

categorías clásicas de la teología, pero también el lugar de la praxis historia

de la salvación en las ciencias sociales:

Si la iglesia quiere acercarse a los verdaderos problemas del mundo
actual y esforzarse por esbozar una respuesta [...] debe abrir un
nuevo capítulo de epistemología teológico-pastoral. En lugar de
partir sólo del dato de la revelación y la tradición, como lo ha hecho
generalmente la teología clásica, habrá de partir de hechos y
preguntas, recibidos del mundo y de la historia (GUTIÉRREZ, 1975, p.
36)​.

Mediante una teología interdisciplinaria es posible describir la

complejidad de los problemas latinoamericanos, por lo cual la relación de la

teología de la liberación de Gutiérrez con el marxismo surge como un

enfoque interpretativo y metodológico. El uso del análisis marxista en la

teología de la liberación tiene un propósito instrumental. Este no busca

necesariamente adoptar dogmáticamente el materialismo dialéctico como

verdad absoluta, sino emplearlo como herramienta crítica para desentrañar

las estructuras de opresión y desigualdad presentes en el contexto

latinoamericano, en el ámbito económico anteriormente descuidado por

las espiritualizaciones del evangelio hechas históricamente por la iglesia

(ÁLVAREZ, 1985).

Sin embargo, no es posible desconocer que la construcción de una

sociedad justa y solidaria, donde sea posible vivir dignamente, une a los

ideales de justicia social del marxismo con el mensaje cristiano de

salvación. Tanto así que algunos críticos de la teología de la liberación

consideran que esta exige que los cristianos se activen políticamente a

favor de los pobres y oprimidos; que consideren que el capitalismo es la

causa principal de la pobreza e injusticia y que lo ataquen, trabajando para

que el socialismo llegue a reemplazarlo (NASH, 1984). Ante esto hay que

decir que la teología de la liberación busca reemplazar al capitalismo, pero

no para poner al socialismo como su reemplazo, sino a los valores del Reino

de Dios que Jesús enseñó y practicó. Así, ser cristiano implicó oponerse, en

otra época, al régimen nazi, pero no para que los soviéticos gobernaran,

98



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 50, p. 81-102, jul.-dez. 2024

sino para que el menor, en este caso, el judío, fuera el mayor, tal como lo

enseñó y vivió Dietrich Bonhoeffer, para quien era inviable ser cristiano y

Nazi. Lo mismo se puede predicar de los cristianos que, en el Siglo IV d. C.,

se opusieron al matrimonio propuesto por Constantino El Grande entre la

iglesia y el poder político y económico del Imperio Romano. Los donatistas,

entre otros que se opusieron, no querían eliminar al imperio para poner en

su lugar al socialismo, que, entre otras cosas, no existía, sino para vivir en

comunidad, tal como lo hacían los primeros cristianos, según el libro de los

Hechos de los Apóstoles.

A pesar de la similitud que hay entre teología de la liberación y

marxismo, los medios para lograr una sociedad más igualitaria no son los

mismos. Las guerrillas que en Perú orientaban sus acciones con

interpretaciones de los textos de Marx, empleaban medios violentos para

conseguir la justicia social, sin darse cuenta de que la violencia siempre

derivará en más violencia, asunto diametralmente opuesto a la justicia, la

paz y la vida digna (SAN MIGUEL, 2024). La teología de Gutiérrez, en lugar

de destruir al otro, promoviendo la violencia revolucionaria, hace algo

positivo a favor de los pobres y denuncia las injusticias, invitando a los

injustos a arrepentirse y transformar su vida según el ejemplo de Jesús. Se

trata de una manera de hacer teología, según la cual el conocimiento de

Dios no puede separarse de la obediencia en la fe. El logos de Dios,

encarnado en la historia, se revela en las acciones concretas de los

cristianos comprometidos con la liberación de los oprimidos.

En este sentido el legado de Gutiérrez no solo tiene vigencia y

actualidad para la reflexión teológica latinoamericana, sino que, además, es

posibilitador de nuevas formas de praxis y reflexiones comunitarias que,

partiendo de los contextos y necesidades actuales, desde la sensibilidad

por la otra marginada y el otro oprimido, cree en la capacidad que tienen

los pobres de ser sujetos en la historia. Así como Gutiérrez aprendió a

caminar con los negados de la historia, su pensamiento sigue retándonos a

nuevos compromisos, a la apertura a nuevos diálogos desde y con los

99



Israel Arturo Orrego-Echeverría
Manuel Leonardo Prada Rodríguez

diferentes rostros de la opresión, máxime, en los actuales contextos de

exacerbación de los fundamentalismos políticos, económicos y religiosos

que precarizan la vida.

5. Conclusiones

Gustavo Gutiérrez redefine la teología como una disciplina vinculada

a la praxis histórica. Su noción de salvación no se limita a la esfera espiritual,

sino que abarca la totalidad de la existencia humana, incluyendo las

estructuras sociales y económicas. La trascendencia divina no está

separada de los procesos históricos, sino que los impregna,

transformándolos, lo cual desafía al dualismo que hay entre lo natural y lo

sobrenatural, proponiendo una ontología integrada que reconoce la

historia como un ámbito de gracia y redención. La opción preferencial por

los pobres no es solo un imperativo ético, sino también un punto

epistemológico y ontológico en la teología de Gutiérrez. Desde esta

perspectiva, los pobres son los principales agentes de la historia, y su

experiencia es necesaria para comprender y vivir el mensaje cristiano. Así, la

justicia es una categoría teológica que redefine la idea de poder como

servicio y dignificación del otro, en oposición al poder entendido como

dominación.

La obra de Gutiérrez cuestiona al proyecto modernizador y

eurocéntrico de la modernidad, que legitima desigualdades y sacrificios

bajo la idea de progreso. En contraste, aporta una visión de la historia como

una tarea abierta, construida colectivamente desde los márgenes y

orientada hacia la justicia y la equidad, poniendo la redención de las

víctimas históricas sobre la celebración de los vencedores. La teología de

Gutiérrez afina la relación que hay entre teoría y praxis, resaltando que el

conocimiento de Dios y la acción ética son inseparables. Esto se manifiesta

en la articulación de una espiritualidad activa y contextualizada, que reta a

100



Cadernos Prolam/USP-Brazilian Journal of Latin American Studies, v. 23, n. 50, p. 81-102, jul.-dez. 2024

las categorías fijas y propone un diálogo interdisciplinario para comprender

y transformar las circunstancias de opresión. Gutiérrez refuta el

reduccionismo espiritualista y llama a una fe encarnada que transforme

tanto las relaciones personales como las estructuras sociales. De esta

manera, la escatología de Gutiérrez no es una espera pasiva de la plenitud

del Reino de Dios, sino un compromiso activo con su construcción en el

presente. Esto integra las dimensiones trascendentes e inmanentes de la

fe, rompiendo el dualismo que hay entre lo político y lo espiritual. Esta

escatología activa reconfigura el tiempo como un espacio de acción ética,

en el cual los creyentes participan en la historia divina a través de su praxis

liberadora.

6. Referencias

ÁLVAREZ-SUÁREZ, Armando. Repercusiones Europeas de la Teología de la
Liberación. Teresianum, v. 36, n. 2, p. 331-372, 1985. Disponible en:
https://repository.teresianum.net/high.raw?id=0000002560&name=000000
01.original.pdf&attachment=Repercusiones+europeas+de+la+teolog%C3%A
Da+de+la+liberaci%C3%B3n.pdf . Consultado en: 8 dic. 2024.

ARIAS, Marcelo. Resurrección: apuntes entre cristología y apocalíptica.
Franciscanum, v. 54, n. 158, p. 369-408, 30 nov. 2012. DOI:
http://dx.doi.org/10.21500/01201468.894.

CONGREGACIÓN PARA LA DOCTRINA DE LA FE. Instrucción sobre
algunos aspectos de la "teología de la liberación". Vaticano: Santa Sede,
1984. Disponible en:
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_co
n_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html. Consultado en: 11 dic.
2024.

EL MONTONERO. Teología de la Liberación: cuando el marxismo aplastó
a la Revelación. 28 oct. 2024. Disponible en:
https://www.elmontonero.pe/politica/teologia-de-la-liberacion-cuando-el-m
arxismo-aplasto-a-la-revelacion. Consultado en: 6 dic. 2024.

GÓMEZ, Luis. Consecuencias prácticas de la shālôm y su relación con la
justicia hebrea. Franciscanum, v. 58, n. 165, p. 203-222, 2016. DOI:
https://doi.org/10.21500/01201468.2188

101

https://repository.teresianum.net/high.raw?id=0000002560&name=00000001.original.pdf&attachment=Repercusiones+europeas+de+la+teolog%C3%ADa+de+la+liberaci%C3%B3n.pdf
https://repository.teresianum.net/high.raw?id=0000002560&name=00000001.original.pdf&attachment=Repercusiones+europeas+de+la+teolog%C3%ADa+de+la+liberaci%C3%B3n.pdf
https://repository.teresianum.net/high.raw?id=0000002560&name=00000001.original.pdf&attachment=Repercusiones+europeas+de+la+teolog%C3%ADa+de+la+liberaci%C3%B3n.pdf
http://dx.doi.org/10.21500/01201468.894
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19840806_theology-liberation_sp.html
https://www.elmontonero.pe/politica/teologia-de-la-liberacion-cuando-el-marxismo-aplasto-a-la-revelacion
https://www.elmontonero.pe/politica/teologia-de-la-liberacion-cuando-el-marxismo-aplasto-a-la-revelacion
https://doi.org/10.21500/01201468.2188


Israel Arturo Orrego-Echeverría
Manuel Leonardo Prada Rodríguez

GONZÁLEZ FERNÁNDEZ, Antonio. Estructuras de la praxis: ensayo de una
filosofía primera. Madrid: Editorial Trotta, 1997.

GUTIÉRREZ, Gustavo. Beber en su propio pozo: En el itinerario espiritual
de un pueblo. Salamanca: Ediciones Sígueme, 1983.

GUTIÉRREZ, Gustavo. Teología de la liberación: Perspectivas. Salamanca,
España: Ediciones Sígueme, 1975.

HEENE, Katrien. Daño voluntariamente autoinfligido y género en las vidas
de santos medievales. Revista chilena de literatura, n. 60, p. 139-156, 2002.
Disponible en:
https://revistapsicologia.uchile.cl/index.php/RCL/article/view/1729/1599.
Consultado en: 11 dic. 2024.

IBARRA PEÑA, Álvaro. El origen marxista de la teología de la liberación: En
memoria de Gustavo Gutiérrez. Le Monde Diplomatique (Edición Chilena),
dic. 2024. Disponible en: https://www.lemondediplomatique.cl. Consultado
en: 6 dic. 2024.

JENSON, M. The gravity of sin: Augustine, Luther and Barth on homo
incurvatus in se. Londres: T. & T. Clark International, 2006.

NASH, Ronald H. The Christian Choice Between Capitalism and Socialism.
In: NASH, Ronald H. (Ed.). On Liberation Theology. Grand Rapids, MI: Baker
Book House, 1984. p. 49-70.

SAN MIGUEL, Pedro L. “Morrendo pelas ideias”: Tradição radical,
indigenismo e marxismo no Peru. Brazilian Journal of Latin American
Studies, São Paulo, Brasil, v. 23, n. 49, p. 270–291, 2024. DOI:
https://doi.org/10.11606/issn.1676-6288.prolam.2024.219168.

SEGURA, Joaquín. Violencia y guerra. In: Conceptos fundamentales de
ética teológica. Madrid, España: Trotta, 1992. p. 809-836.

VOUGA, François. Los primeros pasos del cristianismo. Estella, España:
Verbo Divino, 2001.

102

https://revistapsicologia.uchile.cl/index.php/RCL/article/view/1729/1599
https://www.lemondediplomatique.cl
https://doi.org/10.11606/issn.1676-6288.prolam.2024.219168

