A EXPERIENCIA DO “OUTRO”
NA ANTROPOLOGIA

Renate Brigitte Viertler
Faculdade de Filofosofia, Letras e Ciéncias Humanas - USP

Este artigo visa apresentar alguns subsidios tedricos relativos as teorias
da identidade émica, tal como ela tem sido elaborada pelos antropélogos
sociais; em segundo lugar, visa fornecer algumas idéias sobre a teoria dt/!
identidade social de um “outro”, no caso, os indios Bororo do Mato
Grosso, e por ultimo, visa descrever como tais referenciais tedricos pen-
sados e vividos em experiéncias de campo afetaram a busca da prépria
identidade da autora enquanto ser humano.

Descritores:  Antropologia. Identidade étnica. Identidade social. Indios.

No seio das ciéncias sociais contemporineas, em especial da An-
tropologia Social, a nogdo de “identidade étnica” é imediatamente
remetida ao contexto social no qual se privilegiam a multiplicidade, a
diferenga e o contraste culturais entre os grupos humanos. Basicamen-
te, as teorias antropoldgicas relativas a identidade étnica — aquela que
se refere a grupos sociais e comunidades humanos — podem ser sub-
sumidas pela idéia de irredutibilidade. Assim, a defini¢io da nogio de
identidade € certa dimensdo de algo “irredutivel”, do qual todo grupo
humano seria portador no decorrer de sua historia de sobrevivéncia.

-Na versdo contemporanea da teoria da identidade, o outro é um
“semelhante” apenas enquanto “ser humano”, mas definido como “di-
verso” e “desigual” no jogo das relagdes interétnicas desencadeado
pela historia dos contatos culturais entre as diversas sociedades huma-
nas. O contexto destas conjunturas de contacto intercultural extrema-
mente diversificadas engendra modalidades de interagdo interétnica

Psicologia USP, S. Paulo, 5(1/2), p.269 - 283, 1994 269



Renate Brigitte Viertler

altamente variaveis que devem ser desvendadas cuidadosamente pelo pes-
quisador. E, em termos ideais, caberia entdo ao antropdlogo, um investi-
gador das dimensdes étnicas e culturais das populagGes humanas, determi-
nar quais as condigdes necessarias e suficientes para explicar o processo de
engendramento (ou as “causas”) destas “diversidades”.

O problema esta colocado, mas muito pouco se fez para
aprofunda-lo no sentido de transcender o nivel meramente descriti-
vo das contribuigdes. As teorias da identidade social, da maneira
como tém sido desenvolvidas, ndo chegam a propor hipéteses para
os processos mais profundos que possam explicar o “por qué” da
escolha de certas “marcas” pelos grupos humanos nas suas diversas
contingéncias historicas. A sua descrigio minuciosa, bem como o
diagnoéstico relativo aos limites do seu emprego constitui tarefa
apenas necessaria, mas ndo suficiente, para explicar o processo de
sua emergéncia ou “criagido” social.

Portanto, no contexto das teorias antropoldgicas, a “marca”
emerge como algo arbitrario, fortuito, ndo explicavel ao antropdlogo
atual, assinalando dimens&es culturalmente construidas e reconstruidas
pelos grupos étnicos no intuito de sua especificidade frente a outros
grupos com os quais mantém contatos sociais.

Um dos a priori da Antropologia Social é que cada sociedade,
a0 escolher a sua marca étnica, escolhe, por meio dela, um certo senti-
do para a construgdo das suas condigdes de vida social em um cenario
de sobrevivéncia mais amplo. Neste campo de estudos, ressaltam as
contribui¢des de Barth (1969), que, ao estudar os fendmenos de identidade
étnica, associa as “marcas de identificagdo” a certas condigdes do ambien-
te fisico. Segundo este mesmo autor, trata-se de analisar a competéncia
que possuem os diversos grupos étnicos que se interligam em intrinca-
da rede de relagdes em determinado territério, na obtengdo de recursos
escassos de ordem material, competéncia esta que fundamentaria uma
possivel explicagio da emergéncia das “marcas” de identificagdo étnica.
Fato é que a maioria dos estudos antropoldgicos relativos a relagoes inte-
rétnicas ndo aprofundou a pesquisa e a interpretagdo para permitir um

270



A Experiéncia do “Outro” na Antropologia

cotejo com os resultados obtidos por Barth, limitando-se a inventarios
descritivos de cunho hist6rico, sem nenhum intento comparativo.

Outra abordagem do problema das “marcas” étnicas consiste em
relaciona-las com modalidades de controle social e politico, desenvol-
vida principalmente por Balandier, que propde a analise da multiplici-
dade de manifestagGes da “situagdo colonial”, contextualizando a ori-
entagio geral da dindmica das relagGes interétnicas. Apesar de se tratar
de um enfoque de cunho s6cio-econdmico-politico mais abrangente,
Balandier ndo aprofunda possiveis aspectos micro-sociais e ecologicos
do problema das “marcas”, integragdo metodologica que ainda esta por
ser realizada. No Brasil, Cardoso de Oliveira, por exemplo, propde a
sua teoria das interrelagdes de grupos étnicos, baseada na idéia da na-
tureza contrastiva de grupos étnicos, tais como certos segmentos da
sociedade nacional brasileira e comunidades tribais indigenas. Tal natu-
reza contrastiva entre os sistemas sociais envolvidos no contato inter
étnico é concebida como sendo a expressdo de um processo de “fric-
¢do interétnica”, cuja descri¢do pormenorizada infelizmente n3o permi-
te a elaboragio de hipoteses relativas a8 emergéncia das “marcas” que
afloram ao nivel da consciéncia dos envolvidos.

Em suma, o problema tedrico da criagdo de “marcas” ainda pres-
cinde de hipoteses que possam explicar a sua emergéncia, embora
disponhamos de numerosos trabalhos que, partindo delas, partem,
aprioristicamente, daquilo que estd por merecer uma explicagdo. As
“marcas” criadas por cada grupo étnico para classificar os tipos de
relagdio com o mundo humano mais distante, 0 mundo dos representan-
tes de outros grupos étnicos, sdo construgSles culturais que nos reme-
tem a processos psico-sociais muito pouco explorados e que, entre
outras coisas, tém sido investigadas sob o tema de “identidade social”.
Quer nos parecer que tais estudos de “identidade social” ainda ndo
tenham sido devidamente considerados pelos estudiosos da “identidade
étnica”, o que explica o seu carater eminentemente descritivo. E, mais
do que isso, na conjungdo entre o antropologo social e representantes de
outros grupos étnicos, parece ndo se levar em conta a especificidade de
interpretag3o de “identidade social” e de “identidade étnica” ndo s6 pensa-
da, mas vivida pelo proprio pesquisador.

271



Renate Brigitte Viertler

Dadas tantas lacunas, é compreensivel que os avangos tedricos se-
jam parcos e pouco freqiientes. Como se o antropdlogo social ‘pudesse
eximir-se do estudo mais aprofundado de seu proprio sistema de referéncia
cultural apenas pelo fato de se considerar, em termos puramente ideoldgi-
cos, acima das contingéncias desfrutadas por qualquer ser humano...

Fato é que dispomos apenas de uma cobertura fragmentaria e pouco
sistematica destas diversas teorias de “identidade social” e de “iden-
tidade étnica” envolvidas pela conjung@o de representantes de grupos
étnicos diversos, estado de coisas que esta a pedir novos esforgos de
pesquisa e teorizagdo.

Tais lacunas podem ser igualmente observadas a partir da apre-
sentagdo do material coligido para a compreensio das idéias relativas a
identidade social e & identidade étnica dos indios Bororo do Mato Grosso,
tal como se vera a seguir.

Esbo¢ando, de modo muito resumido, as idéias que tém os indios
Bororo a respeito da identidade social, esta, segundo o que revelam as
pesquisas de campo, deve ser entendida como um processo iniciado
por meio da outorga¢do de um ou mais nomes pessoais ao ser humano
enquanto bebé. Receber um nome significa receber uma identidade, um
“rosto” moldado em um corpinho ainda mole. Portanto, o recém-nas-
cido ndo representa, como entre nds, uma entidade social dotada de
alma, coisa que, entre os Bororo, s6 acontece com a cerimdnia de no-
minagdo dos bebés.

A analise do sistema de nomes pessoais e titulos honorificos en-
tre os Bororo revela que a outorgagdo de nomes a criangas € a adultos
significa outorgar-lhes fragmentos de uma entidade maior, um ancestral
clanico, que representa uma unidade detentora de nomes pessoais ins-
pirados em feitos miticos e aspectos cerimoniais com ele associados.
Os nomes possuidos por cada ancestral ou “casa cerimonial” associam-
se a dangas, pinturas faciais e corporais, cantos e mitos, além de pri-
mazias e privilégios na distribuigio de recursos materiais nobres, tais
como penas de aves e ornamentos plumarios.

272



A Experiéncia do “Outro’ na Antropologia

Y

Cada “casa cerimonial”, por sua vez, associa-se a idéia de
“dinastia” ou “mansdo” de familias nobres em nossa tradi¢do historica
européia. E cada unidade deste tipo, de cunho eminentemente cerimo-
nial e politico, preside o funcionamento de uma ou mais “casas-
habitagdes” ou unidades domésticas que abrigam os seus representan-
tes (no caso, mulheres de mesmo cld e sub-cld, visto tratar-se de uma
sociedade matrilinear uxorilodal, isto é, onde, ap6s o casamento, o
marido vai morar na casa da esposa que tende a morar com a sua mie).

Pelos nomes que recebe, cada individuo humano possui um vin-
culo especial ndo apenas com a sua “casa” de origem ou de “adogdo
clanica”, mas também com as “casas” de seus padrinhos encarregados
de oficiar durante a sua cerimOnia de nominagdo. Tais vinculos expres-
sam-se também ao nivel da vida cotidiana, permeando padrdes de dis-
tribuigdo de comida, visitas, casamentos e outras formas de solidarie-
dade. O ciclo de vida de cada ser humano é concebido por um
processo de outorgagio gradativa de varios nomes, em diversas etapas
de vida, associados com diversas partes do corpo: labio inferior (per-
furados para o nominando bebé do sexo masculino), 16bulos das ore-
lhas (perfurados para jovens de ambos os sexos), pénis (amarrados com
estojos penianos) e narizes (cujos septos eram perfurados para os pais de
beb€s do sexo masculino pelos Bororo do passado), num pontithar de no-
mes que se estende desde o primeiro batismo do bebé até a consumagio da
procriagdo de um novo vardo por parte do jovem adulto.

Na lingua Bororo, dar um nome a crianga corresponde a expres-
sdo ie-do, “fazer rosto” (uma identidade social ou mascara para a vida
social — uma persona, no sentido de Jung e de Radcliffe-Brown), ce-
rimOnia esta em que se pinta com urucu o rostinho da crianga, realgan-
do-o todo vermelho, em contraste com o branco da penugem que lhe
envolve a cabega, tronco e bracinhos. Ja o “fazer orelhas” de jovens de
ambos os sexos envolve, além da sua perfuragdo, a outorgagdo do di-
reito de usar brincos proprios ao sub-cld a que pertence o iniciando,
associado, entre outras coisas, ao longo processo de aprendizado das
tradigBes orais proprias a cada cl3, expressio das normas juridicas do
mundo social Bororo.

273



Renate Brigitte Viertler

Durante os ritos de iniciagdo pubertaria masculina, os jovens re-
cebem estojos penianos que lhes ddo o direito de exercer relagdes hete-
rossexuais com mulheres “esposas”, isto é, mulheres com as quais €
permitida a procriagio. O préprio termo Bororo para “esposa” —
oreduje (aquela que estd para fazer filho) — denota a importancia do
aprendizado do jovem realizado por ocasido do nascimento do seu pri-
meiro descendente, quando ele se envolve no provimento da dieta ade-
quada para sua esposa, abstengGes alimentares e contengdo sexual visando
beneficiar o recém-nascido. Crescendo bem, os parentes matrilineares da
mie decidem ent3o outorgar um ou mais nomes ao bebé, que, quando de
sexo masculino, permite que o pai possa receber um furo no septo nasal
para ostentar belas penas e enfeites, em suma, belos “narizes” cerimoniais.

No caso especifico da cultura Bororo, a estratégia de outorgar
nomes, muito difundida entre as diversas sociedades tribais brasileiras,
¢ complementada por uma pratica cerimonial inédita: apds a morte de
um individuo, seja ele homem, mulher, adulto ou crianga, ele recebe
um “nome de morte” que sera usado também por outro individuo, um
vivo, de sexo masculino, designado para ser o seu “substituto”.

O “substituto” representa o finado durante os seus funerais, dan-
¢ando por ele, lavando-lhe os 0ssos para unté-los com resinas e urucu,
para depois enfeita-los com plumas e dispd-los em um cesto-ossuario a
ser enterrado fora da aldeia. Além de tantas tarefas cerimoniais, o
“substituto” também deve cagar um animal de desagravo, a ser ofereci-
do aos enlutados como compensagio a grande perda por eles sofrida.
Em troca, o “substituto” recebe direitos vitalicios 8 comida cerimonial
preparada por estes em homenagem ao morto considerado. Na medida
em que o “substituto” recebe um nome e o direito de usar e fabricar
alguns enfeites do cl3d do seu morto, ele passa a ser adotado ritualmen-
te pelo cld enlutado, tornando-se um “parente” (um “filho” ritual) dos
parentes do seu finado. Cabe ressaltar que o nome recebido pelo “subs-
tituto” é sempre um nome diverso (embora pertencente 3 mesma unidade
detentora de nomes ou “casa cerimonial”’) daquele do morto, eclipsado

274



A Experiéncia do “Outro” na Antropologia

por um longo tempo (“até que a terra tenha comido os 0ss0s”), embora
se espere que ele se desincumba das mesmas obrigagdes sociais exerci-
das pelo finado.

Instaura-se, assim, um ciclo de perpetuagio de um individuo,
lembrado enquanto for vivo o seu “substituto” que, apoOs a sua propria
morte, sera lembrado por outro vivo, o seu proprio “substituto”. Deste
modo, perpetuam-se as fungdes cerimoniais funerarias ligadas a identi-
dade sociais eclipsadas pelas mortes, identidades sociais desaparecidas
que configuram uma cadeia de finados cerimonialmente entrelagados.
Na medida em que a escolha de um “substituto” sempre recai sobre um
homem cagador “n3o parente” do morto, e na medida em que o paren-
tesco Bororo é concebido em termos da pertinéncia dos parentes a uma
mesma metade matrilinear (cada metade é formada por quatro clis
matrilineares, por sua vez subdivididos em varios sub-clds ou “casas
cerimoniais”) o “substituto” acaba por ser escolhido entre os cagado-
res adultos da outra metade a do morto. Substituindo-se uns aos outros,
tais cargos cerimoniais de “substitui¢io” definem a especificidade do culto
aos mortos entre os Bororo, expresso, de maneira exuberante, por prolon-
gados cantos, dangas, sofisticada arte pluméria e refeicGes comunitarias,
refeigOes de “almas” de mortos, ja vingados, que vém, alegremente, rece-
ber o seu quinhdo de comida cozida dentro da choupana dos homens, pe-
las bocas dos seus “substitutos”.

Cada “substituto”, em termos de sua identidade social, representa na
verdade um “outro” (iadu) carregando consigo, tal como carrega a cabaci-
nha mortuaria que simboliza o finado, os direitos e os deveres por um
“outro”, um finado, fisicamente morto, andnimo e ausente da aldeia, mas,
espiritualmente vivo, nominado com um nome de morte e, cerimonial-
mente, representado pelo seu substituto. Os nomes dos mortos ndo
devem jamais ser pronunciados, nem guardados os seus pertences que
sdo incinerados, enterrados, jogados no rio e enclausurados com seus
0ss0s. A vida dos mortos corresponde a uma outra dimensdo da exis-
téncia humana em que a noite é dia entre os vivos e o diaé o frio e a
escuriddo noturna dos sobreviventes. Os vivos cantam, falam, tocam os
instrumentos e possuem o fogo, enquanto os mortos apenas gemem e dan-
¢am como animais moribundos, cegos e desprovidos de fogo; calor e ali-

275



Renate Brigitte Viertler

mento cozido que, nas suas andangas irrequietas vém de tempos em tem-
pos procurar junto aos vivos, engendrando o ciclo periddico de rememora-
¢do dos mortos das aldeias.

Evidentemente, torna-se dificil a compreensdo e a vivéncia deste
tipo de concepgdo da identidade social por parte de qualquer pesquisa-
dor ocidental. Engendram-se fusdes pouco habituais entre categorias de
classificagio que, ao nosso ver, sdo inconfundiveis: “mortos” / “vivos”,
“seres humanos” / “animais”, “corpo” / “alma”, etc.

Interpretando a teoria da identidade dos Bororo, existe a possibi-
lidade de assumir que, dentro de cada ser humano vivo, ha a conjungio
temporaria de dois principios que o ligam ao cosmo: um associado as al-
mas humanas, a identidade social expressa pelos nomes pessoais, cantos,
pinturas, mitos e dangas, sinteticamente expresso pela nossa concepgao
de Cultura; outro associado a vida animal e ao mundo dos gostos, de-
sejos e demais paixdes incontroladas levando a comportamentos anti-
sociais e a infragdes das normas de convivéncia social. Assim, haveria
uma dualidade interna a cada individuo vivo, dotado de um corpo que
ainda n3o se desintegrou (bi-bokwareu = morto n3o, vivo): a sua “alma”
humana ou sua esséncia social, € outra “alma” animal, representada por
tendéncias bio-psicologicas que compartilha com espécies animais e vege-
tais que observa no seu ambiente.

Com a morte, desfaz-se o ténue equilibrio entre estes dois prin-
cipios que fundamentam o psiquismo do Bororo vivo, equilibrio tem-
porario redefinido corporal, psicologica e socialmente pelas diver-
sas etapas do seu ciclo de vida, j4 que, com cada novo nome
recebido, o Bororo altera a aparéncia do seu corpo (por “furos” e
enfeites novos, amarragdes, cintos, etc. que sinalizam o seu “esta-
do”), bem como se esperam dele novos padrdes de comportamento
social. A morte do Bororo é predominantemente explicada por
parte dos Bororo da atualidade pela influéncia, sedugdo e atuagdo
de espiritos designados de Bope (“coisa ruim”), que tomam conta
do Bororo de dentro para fora, alastrando-se pelo seu corpo e sua

276



A Experiéncia do “Outro” na Antropologia

maneira de viver, a ponto de aproxima-lo do mundo dos animais, que
desobedecem aos preceitos morais da comunidade.

O bebé possui um pouco de Bope que deve ser mantido sob controle
pelos seus genitores por meio de rigorosas prescrigdes ligadas ao sexo
e a alimentagdo, cuidados rituais e espirituais estes refor¢ados pela
atuagdo dos padrinhos de batismo do bebé que, pelo nome, é associado
a um ancestral clanico antigo e benevolente (Aro marigudu = finado mor-
rido ha muito tempo) e passa a ter dentro de si um pouco de “alma huma-
na” (Aroe) e um pouco de “alma animal” (Bope), o inicio de um pequeno
sistema de equilibrio psiquico redefinido e ampliado no decorrer do seu
ciclo de vida.

E este processo termina quando Aroe (a alma humana) € roubado e
retido fora do corpo do Bororo, coisa por vezes feita por algum feiticeiro,
que abre caminho para os avangos de Bope (a alma animal).

Apos a agonia e o desenlace, cabe a comunidade dos sobreviven-
tes cuidar primeiro dos aspectos tangiveis do finado considerados al-
tamente perigosos (Bope), razdo pela qual sdo rapidamente empluma-
dos e rigorosamente isolados. O corpo, envolto em esteira, é sepultado
no meio da praga central da aldeia para que logo se possa lavar os 0ssos,
livres das cames estragadas, sem pele. A casa é queimada junto com al-
guns dos objetos do morto. Enquanto isto, dentre os aspectos Aroe do
finado, o seu nome pessoal ndo pode mais ser pronunciado, entrando em
longo eclipse enquanto os enfeites plumarios e demais adornos cerimoni-
ais sdo juntados apenas aos ossos depois de lavados, pintados e enfei-
tados de plumas. A lavagem e decoragdo dos ossos é sempre tarefa do
“substituto” que junta ossos, enfeites, plumas, sangue e lagrimas dentro
do cesto funerario, para costura-lo e enterra-lo em algum lugar longe
da aldeia. E, bem longe da aldeia também, ele caga um animal de desa-
gravo para trazé-lo como oferta aos enlutados e assim redimi-los do
luto. Traz-lhes couros de ongas, jaguatiricas, pumas, lobos ou penas de
grandes aves de rapina, espécies vistas como encarnagdes temporarias
dos finados (Bope). Uma vez abatido, o animal de desagravo é carregado
para a aldeia, onde € depenado ou esfolado, & semelhanga dos mortos hu-
manos conservados apenas pelos ossos. Deste modo, o animal de desa-

2n



Renate Brigitte Viertler

gravo de Bope é transformado em Aroe, um belo couro de onga pinta-
da, um belo diadema de penas de dguia ou um colar de dentes feito em
memoéria a um falecido. De modo inverso, os ossos sepultados dos finados,
de Aroe se transformam em Bope, pois as areas de sepultamento entre
os Bororo sdo respeitadas como lugares interditos a caga e a pesca,
constituindo-se, portanto, em reservas de regeneragio de vida animal,
espécies que durante o seu ciclo vital se subordinam aos Bope. Tais
espiritos associados a abundéncia e ao crescimento de espécies animais
e vegetais Uteis aos Bororo s3o igualmente a manifestagdo dos finados
Bororo ja vingados que, satisfeitos com os seus parentes vivos, bene-
volamente lhes enviam animais, frutos e raizes para a sua alimentag3o,
pelo que sdo lembrados por ocasido das refeigbes comunitarias. Em
suma, pelos encargos cerimoniais e pelo abate do animal de desagravo,
os “substitutos” representam a interligagdo de seres humanos mortos e
vivos € dos mundos humano e ndo-humano. Reinstaura-se um novo
equilibrio rompido com a morte do Bororo que, apds o abate do seu
animal de desagravo, é regenerado em novos niveis — um equilibrio
entre o finado, ja integrado no reino dos mortos, e os parentes sobrevi-
ventes ressarcidos pela integragdo de um novo parente, o “substituto”,
e belos troféus de caga, expressio de um novo controle sobre a anima-
lidade desenfreada do finado, razdo pela qual é possivel superar o luto
— emocionalmente associado a raiva e a vergonha pelos atos impensa-
dos do parente morto — e voltar a vida de rotina reconstruindo a casa;
trabalhando na roga, pesca, caga e coleta, preparando a comida e rela-
cionando-se sexualmente, reengendrando o fluxo da vida.

Estas observa¢des constituem, ao meu ver, um pano de fundo
minimo indispensavel & compreensdo daquilo que os antrop6logos po-
dem aprender com os indios Bororo sobre o problema da “identidade so-
cial”. E preciso ndio esquecer que as eventuais “teorias” sugeridas pelos
pesquisadores ndo passam de representagdes criadas por estes dentro
de condigbes cognitivas e afetivas muito particulares, e pouco contro-
ladas, projetadas como validas para explicar certas reagdes, verbaliza-
¢Oes e comportamentos de outros seres humanos. Se tais construgdes
correspondem a processos reais de identificagio social atuantes no
psiquismo destes outros seres humanos é uma outra questio, por sinal

278



A Experiéncia do “Outro’ na Antropologia

impossivel de ser resolvida. Trata-se sempre de construgdes imaginari-
as, hipGteses de trabalho a serem mantidas enquanto tiverem eficiéncia
explicativa suficiente para ndo serem descartadas. E, no contexto da
Etnologia e da Antropologia Social e Cultural, tais construgdes tendem
a ser altamente idiossincraticas, dada a especificidade das propostas,
métodos de trabalho e historia de contato interétnico altamente variavel de
um para outro pesquisador.

No ambito das relagdes interétnicas, os Bororo classificam como
marege a outros indios ou indios ndo Bororo, Kaiamo-doge e Koroge a
inimigos humanos, e Barae e Tabae aos civilizados de cor branca e preta,
respectivamente.

Segundo um mito Bororo, os “civilizados” foram criados pelos
Bororo. Um ancestral muito estipido teve a infeliz idéia de, em se sen-
tindo muito s6, bater com a sua vareta magica para fazer aparecer os
primeiros civilizados. Como estes sentissem fome e frio, bateu-lhes mais
uma vez a vareta para criar-lhes animais e espécies domésticos, além de
madeiras para as suas casas.

Eis uma hierarquia de dominagdo expressa no mito Bororo que
nos apressamos em inverter pois, segundo a concepgio dos antropodlo-
gos, os indios Bororo é que sdo os dominados pelos representantes da
civilizagdo! A validag@o da interpretagdo Bororo ocorre por ocasido da
realizag@o dos funerais, quando os chefes de postos, missionarios, pes-
quisadores e demais Barae sdo obrigados a obedecer as determinagdes
dos chefes cerimoniais Bororo.

Quando a convivéncia entre Barae - Bororo é mais prolongada,
os primeiros tendem a ser integrados como subalternos dos homens
mais velhos da aldeia, chefes clanicos de prestigio social variavel, por
meio da politica de outorgagdo de nomes. v

A autora do presente trabalho foi adotada por um chefe de pouco
prestigio clanico, mas de grande prestigio pessoal. E, dentro deste cl3,
foi associada a um ancestral visto como “irm3o menor”. Portanto, en-
quanto “irm3 menor” ela desfrutava, em termos de vinculos internos
sociedade Bororo, um prestigio menor do que alguém considerado
“irmd maior” ou “irm3 mais velha”, “mie” ou “avd materna”, dentro da

279



Renate Brigitte Viertler

mesma “casa” (ou sub-cld). Junto com o nome, ela recebeu também o en-
cargo vitalicio de zelar e cuidar dos seus parentes proximos, em especial
no que se relaciona a recursos materiais e presentes. Tais expectativas e
exigéncias visam, antes de mais nada, fortalecer o prestigio do “nomi-
nador”, o chefe Bororo que tomou a iniciativa de nomina-la e que, em
troca, espera a satisfagdo de suas ordens e desejos.

No passado, durante os conflitos entre Bororo e fazendeiros ou
militares, quando derrotados, os Bororo passavam a se designar pelo
nome do seu dominador. O pacto de paz entre o entdo coronel Rondon
e o grande chefe cerimonial e politico Cadete foi celebrado pela oferta
de uma farda ao grande chefe Bororo, fato que inspirou o seu apelido
“Cadete”. Assim, observa-se que o Bororo derrotado ou “pacificado”
recebe, se ndo for um nome, como ocorreu apos a derrota sofrida pelos
Bororo Ocidentais por parte dos civilizados da area que os reduziram a um
punhado de poucas pessoas, alguma insignia do seu dominador (no caso, a
farda de Cadete). Atualmente, antropdlogos e chefes de Posto orgulhosos
de terem recebido nomes entre os Bororo, portadores de insignias € no-
mes dos Bororo, acabam se transformando, na verdade, em subordina-
dos “civilizados” dos seus parentes rituais. ..

No contexto das “marcas étnicas” selecionadas pelos Bororo
para construirem a sua identidade no contexto das relagGes intertribais
e interétnicas, estes optaram por se apresentarem neste cenario mais
amplo como sendo “os grandes conhecedores dos funerais”, dimensio
esta que ndo logrou ser disputada por nenhuma outra tribo brasileira. E
os Bororo se afirmam como os detentores exclusivos de algo muito
exclusivo: a pratica do enterro secundario, padrdo funerario este bem
menos desenvolvido e mesmo desaparecido entre outras tribos indige-
nas brasileiras que o possuiam no passado. E mais do que isto: a pratica
do enterro secundario, feito por um “substituto” todo ornado e empluma-
do quando danga como “alma nova”, engendrando um tipo de sociabilida-
de vitalicia sui generis (respeito, trocas de bens nobres, etc.) com os pa-
rentes clinicos do morto, que ndo reencontramos em nenhum outro
contexto tribal.

280



A Experiéncia do “Outro” na Antropologia

A maioria absoluta dos Bororo da atualidade continua a partici-
par entusiasticamente dos funerais que, apesar de evidenciar acentua-
das mudangas nos padrdes de manifestagio material (o desaparecimen-
to quase total da cerdmica, o desaparecimento de algumas cerimdnias,
dado um acentuado decréscimo populacional e a falta de matérias-
primas por vezes insubstituiveis, a introdu¢io da cachaga, do mate,
agucar, fumo, café, roupas, cobertores, etc.), continuam aglutinando gran-
de nimero de Bororo participantes e visitantes nas aldeias enlutadas. Ape-
sar de todas as pressdes em contrario, os Bororo continuam afetivamente
ligados a realizagdo destes funerais e a0 mundo cultural ligado ao prestigio
dos heroicos cagadores, os “substitutos” dos finados, fazendo florescer a
vida societaria dos Bororo vivos, jorrando belos enfeites, dangas, cantos e
comidas perfumadas nas pragas de suas aldeias.

Como esta convivéncia afetou a autora enquanto pesquisadora e
enquanto ser humano? Constato que durante os primeiros anos de mi-
nha pesquisa de campo, eu desfrutava de condi¢des melhores para rea-
lizar um trabalho de cunho académico. Talvez pelo fato de me sentir
mais segura por permanecer controlada e mais afastada dos meus
“informantes”, relutando ao processo inexoravel de aproximagdo a estes
“outro”, coisa que viria a tentar nos periodos de convivéncia posteriores.
Tal aproximagdo € penosa, pois implica em transcender a si mesmo, aos
seus gostos e confortos, para tentar se aconchegar a estes outros misterio-
sos seres humanos, “amigos” talvez, ainda distantes, mas suficientemente
instigantes para atrair-nos...

Constato que as teorias elaboradas pela Antropologia Social tém
muito pouco da profundidade necessiria para captar os processos psico-
sociais de “outros” e de “nés mesmos”, constantes didlogos que subjazem
as manifestagdes aparentes daquilo que convencionamos designar de
“relagGes interétnicas”, ou entdio, “questdes de identidade social”. E evi-
dente também que as teorias propostas referem-se a reflexdes esquemati-
cas e simplificadoras de referenciais ricos e complexos de vivéncia e
pensamento humanos.

Minha convivéncia cumulativa e cada vez mais intensa e calorosa
com os Bororo me convenceu que seria util tentar captar novas dimen-

281



Renate Brigitte Viertler

soes de realidade por meio de referenciais baseados na sensibilidade e
na intui¢do, antes de tentar sujeita-las a frieza conceitual indispensavel
a qualquer ciéncia. E constato que a esta altura, ap6s uma historia pes-
soal de contato por vinte anos, eu mesma me sinto com uma identidade
um tanto fragmentada, intensificada inclusive por minha origem euro-
péia. Além do longo processo psicoterapéutico, que se revelou como
caminhada decisiva na busca de minha prépria identidade, constato ser
necessaria uma prolongada reciclagem tedrica e filosofica para dar
continuidade & minha atividade como pesquisadora. A certeza inicial de
um longo caminho de incertezas futuras é representada pela idéia de que
as questdes ligadas a identidade social ou a identidade étnica ndo po-
dem ser explicadas ao nivel de meras descrigbes de circunstancias his-
toricas, a ndo ser quando forem referidas a processos psico-sociais mais
profundos, hipéteses parciais relativas a uma natureza humana, objeti-
vo este infelizmente relegado como secundario pela maioria dos antro-
pélogos da atualidade.

Caberia pois um esfor¢o conjunto no sentido de ndo se aplicar
apenas teorias ja propostas por cientistas sociais, mas de criar novas
teorias, mesmo que se considere que entre nos haja falta de amadure-
cimento intelectual quando nos comparamos aos cientistas do primeiro
mundo. Construir um discurso académico convincente pode ou ndo
coincidir com um discurso de natureza cientifica, além de que elaborar
um discurso cientifico pode ou ndo ser satisfatorio para um pesquisa-
dor mais intuitivo e sensivel. Retomemos, portanto, com novo vigor, a
velha questdo da Antropologia, enquanto uma proposta holistica relati-
va ao seu objeto, a espécie Homo Sapiens: O que é o Homem? E, ao
meu ver, caberia aos antropologos da atualidade tomar a iniciativa de
buscar novo dados e ferramentas, ndo apenas do seu dominio restrito e
exclusivo — a Antropologia Social — mas de outros dominios que
encerram fendmenos ainda ndo suficientemente desvendados pelas ou-
tras ciéncias humanas (em especial Psicologia, bastante negligenciada
pelos antropdlogos), bem como mistérios ainda pouco investigados,
segundo o revela a histéria das Humanidades, Religides e Artes de
Homo Sapiens.

282



A Experiéncia do “Outro” na Antropologia

VIERTLER, R.B. The Experience of the “Other” in Anthropology,
Psicologia USP, Sao Paulo, v. 5, n.1/2, p.269 - 283, 1994,

Abstract: This article intends, first, to present some basic ideas
relating to the theories of “cthnic identity” developed by social
anthropologists;, second, to furnish some data about the theory of
social identity among the Bororo Indians, from Mato Grosso (Brazil); and
third, to describe how these field experiences made the author changes
personal perspectives about what research priorities should be.

Index Terms: Anthropology. Ethnic identity. Social identity. Indians.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

BARTH, F. Ethnic groups and boundaries. Boston, s.ed., 1969. (The little Brown
Series in Anthropology)

VIERTLER, R.B. A4 duras penas: um histérico das relagdes entre indios Bororo ¢
civilizados no Mato Grosso. Sdo Paulo, FFLCH / USP, 1990. .

VIERTLER, R.B. A4 refeicdo das almas. uma interpretagdo etnoldgica do funeral
dos indios Bororo — Mato Grosso. Sio Paulo, HUCITEC, 1991.

283



