
http://dx.doi.org/10.1590/0103-6564e240078

Psicologia USP, 2025, volume 36, e240078 1-11

Introdução

À medida que a crise ambiental se intensificou, 
manifestando-se por meio da poluição, do desmatamento e 
das queimadas, tornou-se evidente a necessidade de integrar 
a crítica ecológica à análise das dinâmicas produtivas da 
sociedade. O modelo econômico vigente, orientado pela 
geração e concentração de riquezas, e frequentemente 
associado ao conceito de progresso, opera por meio da 
exploração dos recursos naturais e da força de trabalho, 
especialmente sob o cenário de desigualdade global.

Ailton Krenak, filósofo ambientalista contemporâneo, 
comparou nossa relação (enquanto sociedade) com o ambiente 
à de uma mãe que nos amamenta. Ao tirar o seio da boca do 
filho, essa mãe nos incentiva a “nos virarmos” e caminharmos 
sem seus cuidados. Nesse sentido, o homem consumista 
manifesta impassividade e resistência quando suas demandas 
materiais não são atendidas, o que se reflete na relação 
afetiva com a natureza. Para além de suprir necessidades 
fisiológicas, o meio ambiente é cobrado para satisfazer as 
exigências da civilização capitalista, que mantém com sua 
“mãe” uma relação próxima à hematofagia (Krenak, 2020).

A partir desse liame, apresenta-se o conceito de 
“ecoansiedade”, difundido por Glenn Albrecht (2005), 
também filósofo ambientalista, sob sua primeira alcunha: 
“Solastalgia”. Esse termo foi criado para definir o 
sentimento de desconsolo e desolação intensos, geralmente 
associados à saudade de suas origens – seja um país, uma 

Resumo: O fenômeno da “ecoansiedade”, uma questão psicossocial influenciada pelas mudanças climáticas, 
foi discutido neste ensaio teórico que une Psicologia, Biologia e Filosofia. Princípios educacionais para 
comunicação científica e apontamentos para a práxis transformadora foram destacados. Com base em autores 
não hegemônicos, foram explorados os conceitos de “fatalismo latino-americano”, de Ignacio Martín-Baró, o 
correlato heurístico de “realismo capitalista”, de Mark Fisher e “necropolítica”, de Achille Mbembe. A análise 
também considerou ideias da “pedagogia da libertação” de Paulo Freire e palestras de Ailton Krenak, ambientalista 
e filósofo indígena. A conclusão é que a transformação social requer uma conexão entre consciência crítica da 
realidade e ação concreta, movida pela esperança. O futuro não é predeterminado, pois, apesar das projeções 
científicas, a história é dinâmica e pode ser redirecionada, especialmente por meio da luta de classes. Entender e 
combater a necropolítica são essenciais neste processo.

Palavras-chave: meio ambiente, mudanças climáticas, psicologia ambiental, educação em saúde ambiental.

1

*Endereço para correspondência: jm.roldao00@gmail.com 
                                                anajudice0301@outlook.com 
                                                douglasvcs@ufscar.br

casa ou a própria natureza –, devido a uma sensação de 
injustiça social ou ambiental imbuída no indivíduo que 
sofre de nostalgia (Albrecht, 2005). Tal pressentimento 
advém da transformação ou quebra de alguma conexão 
antes estabelecida com a progênie.

Primeiro, deve-se analisar o termo nostalgia em 
sua origem: “. . .  nostalgia remonta a uma experiência real 
que pode levar a um profundo estresse. . . . outros sintomas 
dessa patologia são: desorientação, perda de memória e 
depressão” (Albrecht, 2005, p. 43, tradução nossa).

Por causa de sua recorrência, o termo tem sido 
usado para descrever estresses ligados às condições 
ambientais. Albrecht exemplificou o fenômeno com a 
orfandade compulsória dos indígenas que são afastados 
de suas terras, gerando uma nostalgia dolorosa (Albrecht, 
2025). Observando fenômenos similares em Newcastle, sua 
cidade, afetada pela poluição das fábricas, ele sugeriu que 
o ser humano também se sente desolado quando a relação 
com a natureza se fragiliza. Os moradores de Newcastle 
mostravam-se injuriados, desolados e ansiosos – o que 
Albrecht chamou inicialmente de “Solastalgia” (Albrecht, 
2005). Posteriormente, “ecoansiedade” tornou-se sinônimo, 
referindo-se aos desequilíbrios ambientais.

Como relatado, o vínculo afetivo entre a sociedade 
contemporânea capitalista e a natureza tornou-se 
desarmônico, especialmente após as revoluções industriais, 
as quais impulsionaram a produção e a extração de recursos 
naturais, como apontou Löwy (2021). Isso contrasta com a 
filogenia do Homo sapiens sapiens, que se relacionava com o 
meio para dar sentido à sua existência, transformando força 
física em trabalho para criar ferramentas, ressignificando 

Ecoansiedade e práxis libertadora: olhares críticos à educação político-ambiental

Ana Luiza Júdice Costaa 

João Marcos Leão Roldãoa* 

Douglas Verrangiaa 

aUniversidade Federal de São Carlos, São Carlos, SP, Brasil

Dossiê Psicologia e mudança climática



Psicologia USP   I   www.scielo.br/pusp

2

2

Ana Luiza Júdice Costa, João Marcos Leão Roldão﻿ & Douglas Verrangia

2

a rotina com arte e ornamentação, utilizando o entorno 
de forma sustentável (Mithen, 2002). Com os impactos 
ambientais das atividades econômicas, os eventos climáticos 
extremos e suas consequências sociais ganharam destaque, 
sobretudo no contexto da “ecoansiedade” e das mudanças 
climáticas (Guterres, 2023).

Em vista do exposto, em 2021, pesquisadores da 
Universidade de Bath, em parceria com a rede digital de 
mobilização social “Avaaz”, realizaram um levantamento 
on-line com dez mil jovens entre 16 e 25 anos, distribuídos 
entre dez países (sendo um deles o Brasil, representado 
em 10% da amostragem), quanto aos sentimentos e 
percepções em relação à crise climática (Hickman et al., 
2021). Os resultados do estudo indicam que esse assunto 
impacta negativamente o funcionamento psicossocial de 
45% da amostra geral, ao passo que 50% dos brasileiros 
participantes relataram o mesmo comprometimento. 

Quanto à prevalência de emoções negativas instigadas 
pela questão ecológica, temos, em ordem decrescente: medo; 
(67,3% no mundo; 72,5% no Brasil); tristeza (66,7% e 69%); 
ansiedade (61,8% e 62,5%); raiva (56,8% e 64%); impotência 
(56% e 56,7%); desamparo (50,9% e 40,5%); culpa (50,2% 
e 48,8%); vergonha (45,6% e 43,6%); desespero (44,2% e 
40,8%); pesar (41,5% e 29,2%); machucado (42,8% e 30,4%) 
e depressão (38,6% e 41,7%). O otimismo, em contrapartida, 
é prevalente em apenas 30,9% da amostra geral e 21,8% dos 
jovens brasileiros. Sem embargo, a indiferença ao colapso 
ambiental é sustentada por 29% dos respondentes totais, e 
20,7% dos brasileiros. Entre algumas afirmações pessimistas 
elencadas no questionário, todas relacionadas à temática 
ecológica, destacam-se as seguintes: “As pessoas falharam 
em cuidar do planeta”, concordado por 82,6% no geral e 
92,3% no Brasil; “O futuro é aterrorizador” (75,5% e 85,5%); 
“A humanidade está condenada” (55,7% e 67,3%); e “Eu 
estou hesitante em ter filhos” (39,1% e 47,6%). Por fim, em 
todos os países, o sentimento predominante em relação ao 
papel dos governos nesse problema específico é de traição. 

Dados como esses revelam origens, expressões e 
reverberações da ecoansiedade na rotina da juventude 
contemporânea. A ecoansiedade, logo, ref letiria, 
conforme Albrecht, esse desconsolo com o futuro: uma 
perspectiva de que a vida será breve, sem vitalidade e 
dolorosa para todas as espécies, inclusive a humana. Não 
obstante, Glenn pontuou esse neologismo como “perda 
endêmica de um senso de lugar” (Albrecht, 2005, p. 46). 
A expressão, portanto, delineou-se conforme esse sentido, 
de modo a denotar a relação do sentimento ansioso com 
as devastações ambientais. Em 2019, a ambientalista 
Greta Thunberg discursou o seguinte trecho no Fórum 
Econômico Mundial, em Davos (Suíça):

Nossa casa está em chamas. Estou aqui para dizer: 
nossa casa está em chamas.  .  .  . Não quero a 
esperança de vocês, eu não quero que vocês tenham 
esperança. Eu quero que vocês entrem em pânico, 
quero que vocês sintam o medo que sinto todos os 
dias. Quero que vocês ajam como fariam em uma 

crise, quero que vocês ajam como se nossa casa 
estivesse pegando fogo. Porque ela está. (World 
Economic Forum, 2019, tradução nossa)

A percepção de que “a casa está pegando fogo” 
pode avivar a sensação de ecoansiedade, sobretudo diante 
da falta de políticas ambientais que não queiram servir 
unicamente ao capitalismo, mas ao propósito da vida e 
da sobrevivência das espécies. Conforme a Plataforma 
Intergovernamental para Biodiversidade e Serviços 
Ecossistêmicos (IPBES), durante reunião com a UNESCO 
em 2019, mais de 1 milhão de espécies enfrentarão risco 
de extinção dentro de algumas décadas. Além disso, 
segundo o relatório apresentado no encontro, a poluição 
marinha aumentou dez vezes desde 1980, afetando 
267 espécies, dentre elas tartarugas, aves marinhas e 
mamíferos marinhos (Intergovernmental Science-Policy 
Platform on Biodiversity and Ecosystem Services, 2019). 
Ante tais condições, a “ecoansiedade” ganhou palco nas 
clínicas, nas escolas e nas ruas. 

Destaca-se, impreterivelmente, a luta incessante 
de muitas pessoas para a reversão do quadro climático, 
que já evidenciou elevações na temperatura média das 
estações (World Meteorological Organization, 2024). 
Referente a tais alterações, acontecimentos ambientais 
têm mostrado certo desequilíbrio ecossistêmico que 
traz consequências para as comunidades humanas 
nas cidades. Recentemente, ocorreu uma das maiores 
enchentes rio-sul-grandenses, inundando 458 cidades. 
De acordo com o meteorologista Carlos Nobre (Sinimbú, 
2024), o estado está em uma posição geográfica 
relativamente favorável à ocorrência de enchentes, 
devido à presença de anticiclones tropicais e à alteração 
na dinâmica das massas de ar, como a inversão térmica. 
Porém, as chuvas do ano de 2024, em menos de 15 
dias, representaram um evento climático extremo, com 
800 mililitros de água, o equivalente a cinco meses na 
região. No entanto, entre 2000 e 2011, o Rio Grande do 
Sul já enfrentara 96 enchentes em cidades diferentes 
(Wollmann, 2014), índice equivalente a oito enchentes 
por ano. Entretanto, o impacto do último evento superou 
os dados preexistentes (Pajares & García-Coll, 2020), 
deixando, inclusive, refugiados climáticos.

Situações de desequilíbrio climático tornaram-se 
frequentes, gerando estresse e traumas associados à 
perda do equilíbrio de vida da população, o que 
representa bem a “ecoansiedade” descrita por Albrecht 
(2005). Apesar disso, pouco tem sido escrito sobre tal 
fenômeno psicossocial no Brasil. Até o fechamento 
deste artigo (agosto de 2024), ao inserirmos os termos 
“ecoansiedade”, “ansiedade ecológica” e “ansiedade 
climática” nos principais buscadores científicos (Google 
Scholar, SciELO e Biblioteca Digital Brasileira de Teses 
e Dissertações), encontramos cinco teses e capítulos de 
livros em língua portuguesa que enunciavam tal questão 
enquanto temática principal no campo da Psicologia e 
da Educação. 



3

3

Psicologia USP, 2025, volume 36, e240078

3
Ecoansiedade e práxis libertadora: olhares críticos à educação político-ambiental

Ana Catarina Lomba Jaques (2023) dedicou sua 
dissertação à identificação de critérios preditivos da 
ecoansiedade, envolvendo fatores sociodemográficos 
e psicológicos. Com adolescentes, concluiu que afetos 
negativos e supressão emocional são preditores confiáveis. 
De modo semelhante, Natacha Patrícia Oliveira Saldanha 
Parreira (2022) estudou estratégias de coping em 197 
participantes (média de 32 anos), constatando que o maior 
apego ao lugar aumenta percepções de risco e níveis de 
ecoansiedade. Marcos José de Oliveira, Francisco Arthur 
da Silva Vecchia e Celso Dal Re Carneiro (2016) discutiram 
como baixos níveis de literacia científica, diante de 
manchetes alarmantes sobre mudanças climáticas, geravam 
medo e angústia, dificultando a conscientização ecológica. 
Por fim, Nina de Freitas Xavier Reckziegel (2023), Cristiano 
Lange dos Santos e Juliane Toralles dos Santos Braga 
(2022) analisaram críticas e ânimos da juventude diante 
da crise climática, condicionados por constrições materiais 
e ideológicas do capitalismo. 

Embora o conceito de Albrecht (2005) seja recente 
na saúde mental, apoiar-se em arcabouços teórico-práticos 
consolidados sem o termo “eco” pouco contribui para 
o debate. Em manuais diagnósticos como o DSM-V 
(APA, 2014) e CID-11 (OMS, 2022), não há distinções 
semelhantes à ecoansiedade, como “laboransiedade”, 
“paterno/maternoansiedade” ou “mortansiedade”. O 
mais próximo seria a “fobia”, mas seu uso geralmente 
distingue apenas variações de um mesmo padrão 
disfuncional, mudando as situações ou objetos envolvidos. 
A desinência “eco”, no entanto, indica desígnios distintos 
da ansiedade simples. Este artigo parte da rejeição de 
reduzir a ecoansiedade a uma mera “ansiedade sobre tema 
ecológico” e seu manejo tão somente pela patologização.

Acreditamos que a dialética do fato, na 
materialidade histórica, aponta para sentidos que vão 
além das dicotomias (saúde-doença, normalidade-loucura, 
singular-universal) da psicologia tradicional, rejeitando 
nexos terapêuticos neoliberais que interpretam esse drama 
contemporâneo como mera desadaptação individual. Ou 
seja, a ecoansiedade não diz respeito a uma psicopatologia 
individual, mas sobre subjetividades e sociabilidades 
coletivamente elaboradas nas projeções entre a ordem 
natural e a capitalista, sendo produto e produtora de 
leituras ideológicas sobre o caráter autodestrutivo do 
modo de produção. 

     O objetivo deste artigo, que adota uma 
abordagem mista entre psicologia social e pedagogia 
crítica, consiste em estabelecer nexos críticos sobre a 
ecoansiedade, por meio de uma análise psicossocial, bem 
como em balizar orientações pedagógicas que fortaleçam 
o papel da educação na mobilização popular voltada 
à preservação ambiental. Para tanto, optamos por um 
ensaio teórico, cuja revisão narrativa foi orientada por 
escritos contra-hegemônicos. Ao buscar autores que 
abordassem afetos como desesperança, paralisia e apatia 
coletivas diante das crises sociais – afetos associados à 
ecoansiedade –, elegemos os conceitos de “fatalismo 

latino-americano”, do psicólogo social salvadorenho 
Ignacio Martín-Baró, e “realismo capitalista”, do filósofo 
britânico Mark Fisher, como operadores heurísticos 
relevantes à análise do fenômeno.

Também mobilizamos autores que denunciam 
a destruição ambiental e humana como eixo central 
do capitalismo imperialista, responsável pelo colapso 
climático e, consequentemente, pela intensificação 
da ecoansiedade. Nesse sentido, destacam-se a obra 
de Ailton Krenak e o conceito de “necropolítica”, 
formulado pelo filósofo camaronês Achille Mbembe. 
Por fim, reconhecendo a necessidade de uma proposta 
educativa de caráter revolucionário – capaz de empoderar 
os sujeitos sociais não apenas para compreender o mundo, 
mas para transformá-lo –, recorremos à pedagogia do 
educador brasileiro Paulo Freire, cuja práxis libertadora é 
compreendida aqui como um conceito sine qua non para 
a formulação de nossas sugestões pedagógicas voltadas 
ao enfrentamento da ecoansiedade. 

Entre o fatalismo e o realismo

À medida que o trabalho se emparelha com 
a natureza nas contradições da exploração capitalista, 
julgamos por bem subsidiar um conceito pouco utilizado 
na psicologia ambiental, mas bastante familiar à psicologia 
da libertação: trata-se do fatalismo latino-americano. Tal 
noção, desenvolvida por Ignacio Martín-Baró (2017), visa 
compreender a gênese e a expressão ideológicas da aparente 
indolência dos povos da América Central e do Sul diante das 
antinomias políticas, econômicas e sociais de suas nações. 
Em face do sofrimento presente nas ditaduras, violências, 
desigualdades, fome e destruição, em vez de instigá-los à 
práxis revolucionária, o teórico observou como:

. . . os povos latino-americanos estão imersos em 
um cochilo forçado, um estado de dormência que os 
mantém à margem de sua própria história, sujeitos 
confinados em processos que outros determinam, 
sem que a semiconsciência de sua situação permita 
criar outra coisa que não solavancos esporádicos, 
como quem se agita para não cair totalmente no 
sono. (Martín-Baró, 2017, p. 153)

A interpretação tradicional de certas correntes 
das ciências humanas tende a associar essa apatia à falta de 
consciência ou interesse das populações em situação 
de vulnerabilidade, sugerindo que a chamada “cultura 
da pobreza” perpetuaria uma resignação passiva mediada 
pela falta de informação, em um processo de profecia 
autorrealizadora. No entanto, tal perspectiva é contestada 
por Martín-Baró (2017). O fatalismo, enquanto convicção 
tácita em destinos trágicos e inevitáveis, desabrocha no 
entendimento empírico dos oprimidos a respeito de sua 
própria condição proletária e marginal. 

O autor, ao observar os fenômenos psicossociais em 
El Salvador, notou que uma parte significativa da população 



Psicologia USP   I   www.scielo.br/pusp

4

4

Ana Luiza Júdice Costa, João Marcos Leão Roldão﻿ & Douglas Verrangia

4

percebia, implicitamente, que a situação de pobreza era 
resultado de processos sociais e econômicos nos quais grupos 
privilegiados, apoiados por instituições de poder, exerciam 
controle sobre os recursos produzidos. Ao mesmo tempo, 
suas vivências cotidianas corroboravam com a interpretação 
de estarem imersos em um sociometabolismo hermético. Isto 
é, que o modo de produção vigente, por ser uma reprodução 
social em que poucos prosperam sobre a miséria de muitos, não 
dispõe de lacunas para o proletariado emancipar-se dentro da 
lógica sistêmica. E, conforme as rebeldias desencadeariam mais 
repressões, espoliações e “não levariam a nada”, ao passo que 
a luta pela sobrevivência já se caracterizava bastante penosa, 
restavam-lhes, ante o testemunho pragmático do funcionamento 
societário, economizar esforços e fé remanescentes para 
arrefecerem a agressividade do desamparo e restabelecerem 
o sentido da existência. 

Em termos mais simples, o contato com os 
aspectos mais diretos da realidade histórica, ao envolver 
a percepção do possível e do impossível, reforçava a 
sensação generalizada de impotência, consolidando a 
miséria como uma condição inevitável, ao mesmo tempo 
em que limitava a compreensão dinâmica dos processos 
históricos (Martín-Baró, 2017). O autor concluiu, logo, 
que o futuro seria tomado como uma provação exigente e 
dolorosa, um lastro trágico e inevitável da vida humana. 
Quanto mais rápido o sujeito se resignasse, mais fácil 
seria economizar o pensar e agir para “pagar hoje 
aquilo que comeu ontem”, conformar-se com seu lugar 
no mundo e valorizar os pequenos alívios da miséria 
humana – sobretudo aqueles transpirados nos próprios 
sacrifícios (Martín-Baró, 2017). Ressentir ou conhecer 
o ontem, tanto quanto planejar e agir sobre o amanhã, 
serviriam apenas para reforçar o caráter irremediável 
do destino. Opor-se e comover-se intensamente a esse 
fato seriam tidos como desperdícios de energia vital, tão 
cara à “necessária” adaptação dos homens à paupérie 
(Martín-Baró, 2017).

Se a existência mundana era regida por forças 
superiores, alheias aos ditames populares, não nos 
surpreenderia que os marcos religiosos das antigas 
colônias ibéricas imputassem a Deus os nexos das 
privações capitalistas. As pobrezas e crueldades nada 
mais seriam do que a cólera divina ante a natureza adâmica 
dos seres sociais. Tudo já estaria condenado. Contudo, 
a prospecção do paraíso, pavimentada em estoicismo e 
confiança no Criador, ao invés da ira e revoluções terrenas, 
validaria o martírio e desprezaria, no plano transcendental, 
o imperativo da esperança (Martín-Baró, 2017). 

Nesse sentido, tal conjunto ideológico, afetivo e 
comportamental, ao nível lógico-discursivo, “. . . é um 
processo que dá sentido à relação entre as pessoas e um 
mundo que, para elas, está fechado e fora de controle, 
isto é, trata-se de uma atitude continuamente causada e 
reforçada pelo funcionamento opressivo das estruturas 
macrossociais.” (Martín-Baró, 2017, p. 166). Diferentemente 
da visão clássica sobre a depressão, o fatalismo não resultaria 
de fantasias pessimistas, sedimentadas por traumas 

pessoais ou comportamentos desadaptativos, crenças 
limitantes, falta de habilidades sociais ou desequilíbrios 
neuroquímicos: emergiria como verificação lúcida e 
habitual, restauradora de sentidos entre os oprimidos, 
quanto a suposta inviabilidade e/ou inutilidade dos esforços 
para mudarem sua própria realidade, ocupada por modos 
de produção violentos e pouco abaláveis. 

O futuro se configuraria como uma causa 
perdida para os marginalizados, haja vista que todos os 
que tentassem resgatar tal utopia perderiam a própria 
vida nos assassinatos políticos, cadeia, manicômios, ou 
simplesmente no viver e morrer agarrados a expectativas 
menos palpáveis e mais frustrantes do que o reino dos 
céus: a impossível paz na Terra (Martín-Baró, 2017). 
O padre jesuíta asseverou:

Assim como há um elemento de falsidade no 
fatalismo, há um elemento de verdade. O falso do 
fatalismo é a atribuição da falta de progresso a um 
destino fatal determinado pela natureza e, ainda, 
por Deus. O verdadeiro do fatalismo consiste na 
verificação de que é impossível para as maiorias 
populares latino-americanas realizarem, pelos seus 
esforços, uma mudança de sua situação social. 
O fatalismo detecta acertadamente o sintoma, mas 
erra no diagnóstico. (Martín-Baró, 2017, p. 167)

Décadas mais tarde, outro autor constatou os mesmos 
afetos, porém, com especificidades lógico-discursivas 
do neoliberalismo: trata-se do realismo capitalista. Mark 
Fisher (2020), a princípio, identificou essa tendência em 
suas críticas artísticas. Contudo, notou estar diante de um 
complexo manifestado diversamente nas subjetividades/
sociabilidades mediadas pelo capital flexível. 

Autores como Giovanni Alves (2015), Ricardo 
Antunes (2009), Pierre Dardot e Christian Laval (2016), 
Richard Sennett (2015), Luc Boltanski e Éve Chiapello 
(2009) já discorreram sobre o quanto, com a derrocada 
da alternativa socialista e a reestruturação produtiva, 
o capital não designou ao neoliberalismo apenas um 
modelo de acumulação, mas um novo projeto de ser 
humano. Resumindo: a crise dos anos 1960/70 foi 
contrarrevolucionada em subsídio ideológico que justificasse 
o desmonte das conquistas trabalhistas no pós-Segunda 
Guerra, a Nova Divisão Internacional do Trabalho e a 
exploração intensificada de mais-valia. Tratava-se de um 
cenário de esforço coercitivo e ideológico para adequar os 
sujeitos às dinâmicas políticas, econômicas, organizacionais 
e ambientais cada vez mais espoliadoras. 

Conforme a discussão estabelecida, observa-se 
que o neoliberalismo naturaliza as contradições do 
capitalismo, aclimatando o desemprego estrutural ao 
empreendedorismo, justificando injustiças sociais pela 
meritocracia e a falta de estabilidade ao imperativo da 
flexibilidade. Além disso, problemas como a poluição 
dos ecossistemas, emissões de gases do efeito estufa e 
crises hídricas foram reduzidos a questões individuais, 



5

5

Psicologia USP, 2025, volume 36, e240078

5
Ecoansiedade e práxis libertadora: olhares críticos à educação político-ambiental

tais quais reciclar o próprio lixo, economizar tempo no 
banho e ir a pé ao trabalho, arrefecendo questionamentos 
estruturais, como a responsabilidade das indústrias e do 
agronegócio, ou as matrizes de transporte e energia dos 
países imperialistas.

Um sociometabolismo desse só seria viável se 
sustentado pela internalização da “liberdade negativa”. 
De acordo com Boltanski e Chiapello (2009), esse 
conceito concerne a uma afirmação da liberdade mediante 
a negação de quaisquer mediações e pertencimentos 
não-redutíveis à autoridade microscópica do sujeito, tais 
quais: comunidade, lugar, memória etc. O neoliberalismo 
prometeu autonomia ao trabalhador tão logo renunciasse a 
tudo que antepusesse as demandas por flexibilidade. Mas, 
na realidade, tal liberdade seria tutelada por relações ainda 
mais fortes de dependência, dessa vez com o mercado, 
em que o indivíduo haveria de se provar constantemente 
aos crivos utilitários e ideológicos do capital.

 Logo, o sujeito deveria ver a si e ao mundo pelo 
avesso das estruturas de classe, raça, gênero etc. A 
partir de então, qualquer um poderia “subir na vida”, 
“ser seu próprio patrão”, edificar influências e riquezas, 
até mesmo utilizá-las para ajudar os outros e o planeta. 
A livre iniciativa seria a chave para nos adaptarmos 
e prosperarmos em qualquer meio. Entretanto, para 
Fisher (2020), essa individualização, ao corroer o senso 
de coletivo, compromete a efetiva conscientização e 
ação climáticas.

Ao dizer que todos – ou seja, cada um de nós – são 
responsáveis pela mudança climática, de que todos 
nós temos que fazer a nossa parte, seria melhor dizer 
que nenhum de nós é responsável – e que é exatamente 
esse o problema. A causa da catástrofe ecológica é uma 
estrutura tão impessoal que, apesar de ser capaz de 
produzir todo o tipo de efeitos, não é um sujeito capaz 
de exercer responsabilidade. O sujeito que se requer 
para tal finalidade – um sujeito coletivo – não existe, 
mas a crise ecológica, assim como as outras crises 
globais que enfrentamos, nos demanda a construí-lo. 
(Fisher, 2020, p. 114, destaques no original)

À medida que as gerações nascidas e crescidas 
durante a hegemonia neoliberal experienciavam, desde a 
precarização do trabalho até a ascensão de movimentos 
neofascistas e mudanças ambientais, a fragilidade da 
individualização como paradigma de sociabilidade, 
exemplificada pelo modo de produção flexível, pela 
democracia liberal e pelo capitalismo verde, surgiam mal-
estares com características sistêmicas que refletiam sinais 
de decadência e promessas não cumpridas. De forma 
análoga ao fatalismo latino-americano, muitos, ao 
perceberem que as fontes da angústia não se originavam 
de fraquezas individuais ou da falta de esforço pessoal, 
começavam a questionar, ainda que de forma tácita, que 
algo no funcionamento do mundo estava errado (embora 
hesitassem em identificá-lo como “capitalismo”). 

Todavia, esses sentimentos de insatisfação também 
eram neutralizados em seu potencial revolucionário. 
Durante a Guerra Fria, a manutenção do sistema capitalista 
dependia da crença dos trabalhadores de que era o melhor 
sistema, com base em disputas ideológicas e concessões 
socioeconômicas. Atualmente, a visão de que a história 
segue um curso inevitável mantém o capitalismo como 
incontornável. Em outras palavras, na ausência de 
alternativas viáveis e rápidas, o capitalismo prevalece 
simplesmente pelo esgotamento das opções e pela percepção 
de que já seria “tarde demais” (Fisher, 2020). 

O “realismo capitalista” refere-se ao 
reconhecimento de que o modo de produção atual tem 
se mostrado, nos últimos tempos, tanto prejudicial quanto 
inevitável. A luta contra esse sistema seria considerada 
infrutífera não pela falta de mérito, mas devido à ausência 
de espaços comuns para a construção de práticas coletivas, 
à exaustão gerada pela crescente dificuldade na luta pela 
sobrevivência e ao tempo insuficiente para implementar 
as mudanças necessárias diante da aceleração destrutiva 
do capital. O impacto ambiental e social teria alcançado 
um ponto em que já não haveria tempo ou condições para 
romper com a liberdade negativa e, consequentemente, 
com a destruição promovida pelo capitalismo. 

O “fim da história” não seria resultado da 
percepção de que vivemos no melhor sistema, mas no 
último sistema, impulsionado por forças inerciais tão 
poderosas que dificultariam a mobilização social na 
prevenção do colapso. A percepção das contradições 
histórico-materiais do capitalismo se transforma, 
portanto, em uma realidade imutável e quase onírica. 
Esse cenário se configura como um panóptico fatal, no 
qual a fragmentação do coletivo e o desgaste da vitalidade 
dos indivíduos os desorientam, fazendo com que vejam o 
futuro apenas como a continuação extenuante do presente. 
Assim, torna-se mais fácil imaginar o fim do mundo do 
que o fim do capitalismo, como ilustrado na tirinha de 
Laerte Coutinho. Para os jovens, restaria preencher o 
vazio de esperança com o presenteísmo, seja por meio 
da busca por prazer imediato ou pela antecipação do fim 
por meio do niilismo (Fisher, 2020).

Por que evocamos o fatalismo latino-americano e 
o realismo capitalista como itinerários da ecoansiedade? 
Acreditamos que alguns princípios podem ser explorados 
de ambos os autores, de modo a pensarmos em uma 
prática pedagógica que restitua a práxis transformadora 
mediante a educação sobre as mudanças climáticas. 
Dialeticamente, essas teorias também nos são caras para 
compreendermos a forma ideologizada do fenômeno. 
As observações feitas em Martín-Baró, válidas também 
em Fisher, podem ser aplicadas aqui: a paralisia ante o 
colapso climático não se reporta apenas ao obscurantismo 
ou desprezo pela causa ecológica, tampouco respostas 
desadaptativas ou qualquer outra disfunção individual. 
Há um espectro que ronda a tudo o que está inserido no 
capitalismo, inclusive a educação: a noção de que “não 
há alternativas”. 



Psicologia USP   I   www.scielo.br/pusp

6

6

Ana Luiza Júdice Costa, João Marcos Leão Roldão﻿ & Douglas Verrangia

6

Figura 1. Tirinha de Laerte Coutinho

Fonte: Laerte Coutinho, 2023.

quando saturada em notícias ruins – sem embargo, 
verdadeiras – e desorientada em ações ecológicas 
promissoras no futuro próximo, “curto-circuita-se” em 
apatias, culpas e angústias. Enfim, a práxis, enquanto 
reação aos problemas sociais e sublimação dos afetos 
negativos, torna-se natimorta. E isso, hipotetizamos, 
assoma-se ao amálgama discursivo do realismo capitalista 
e ao fatalismo latino-americano. 

Vale repetirmos: uma educação restrita meramente 
à exposição dos nexos de causalidade entre devastação 
ecológica e o colapso socioambiental, sem que se 
apresente lutas e alternativas fugazes à lógica sistêmica 
e à culpabilidade individual, acabaria por reforçar, 
mesmo que indiretamente, a ecoansiedade. Assim, não 
podemos conformar os alunos a espectadores lúcidos de 
uma tragédia supostamente incontornável, seja por forças 
divinas ou burguesas. Devemos, isso sim, reforçar que, 
coletivamente, são atores ativos. Logo, sem atenuarmos 
a gravidade da situação, é importante destacarmos que:

b) O futuro não é predestinado, mesmo quando a 
ciência traça projeções a respeito do amanhã com 
base nas antinomias atuais. A jornada humana 
pode ser redirecionada conforme a dialética da 
história, sobretudo na luta de classes.
Tal como antecipamos, esse conjunto de 

representações também são insumos e remates 
ideológicos que naturalizam os rumos da vida conforme 
os interesses das elites. Tanto o fatalismo quanto o 
realismo são propagandeados pelo capital enquanto 
proposituras morais: este, sob pretexto de pragmatismo; 
aquele, de simplicidade e fé. Fisher, antes de encerrar 
sua própria vida em 2017, destacou que “A depressão 
coletiva é o resultado do projeto da classe dominante de 
ressubordinação” (Fisher, 2020, p. 140). Enfim, Ignácio 
Martín-Baró, executado em 1989 pelas tropas ditatoriais 
de El Salvador, também destacou a funcionalidade da 
apatia perante as estruturas de dominação. 

Entretanto, nenhum dos dois autores eram 
educadores. Ainda assim, ambos nos deixaram alguns 
princípios norteadores para uma educação que, diante 
da urgência da temática e os afetos averiguados pela 
pesquisa da Universidade de Bath (2021), não tome a via 
do fatalismo nem do realismo capitalista, mas transite 
pela fenda entre ambos os desfiladeiros existenciais. 
Martín-Baró (2017), por sua feita, dá três diretrizes:

O senso comum pode até contrapor essa ideia, 
sugerindo que tenhamos mais esperança, mas que 
“esperança” seria essa? Ao analisar o cenário político 
do Reino Unido com a guinada conservadora de 2015, 
Mark Fisher recomendara aos leitores de seu blog que não 
temessem, não se desesperassem, não se deprimissem, mas 
também que não se apegassem à esperança. O autor justifica: 

Esperança e medo são essencialmente intercambiáveis, 
são afetos passivos, os quais surgem de nossa própria 
incapacidade de realmente atuar. Como todas as 
superstições, esperança é algo que invocamos quando 
nada mais temos. . . . Nós não precisamos de esperança; 
o que precisamos é de confiança e capacidade de agir. 
(Fisher, 2018, p. 584, tradução nossa) 

Ao negar a esperança, cremos que, dialeticamente, 
Mark Fisher a reafirma. O britânico rejeita o wishful 
thinking de que “as coisas vão ficar bem”, a superstição 
que dociliza a indignação e conforta a paralisia do medo 
– ou seja, a “esperança” que Thunberg disse para não 
nos apegarmos. Ao dizer que precisamos de confiança e 
capacidade de agir, corrobora a ideia de “esperançar” de 
Paulo Freire: a esperança não do verbo esperar, mas a de 
juntar-se com outros para fazer de outro modo. É a partir 
da desconstrução de Fisher e da pedagogia de Freire (a 
qual retomaremos em breve) que resgatamos a importância 
da esperança ativa, confiante e mobilizadora, de que há 
alternativas – e nós as faremos. Logo, pensamos que:

a) A práxis é articulação contínua entre a conscientização 
sobre a calamidade e a prática da mudança, ambos os 
polos amalgamados pela esperança.
A ecoansiedade emerge do conflito entre o intelecto 

mobilizado e o desamparo coletivo diante de um problema 
fortemente imbricado na realidade monopolizada pelo 
capital. Quando não transpostas à prática – devido a esta, 
aparentemente, não “dar resultados” na contundência e 
celeridade necessárias –, o senso de urgência e consciência 
do desastre retroage na corrosão dos sentidos não só 
da luta, mas da existência em si mesma. Em outras 
palavras: se a práxis revolucionária, como dizia Antonio 
Gramsci, constitui-se dialeticamente no “pessimismo da 
inteligência, otimismo da vontade” (Gramsci, 2007, p. 
295), a primeira revela-se tão maciça a ponto de colapsar 
sobre seu próprio peso. A conscientização ambiental, 



7

7

Psicologia USP, 2025, volume 36, e240078

7
Ecoansiedade e práxis libertadora: olhares críticos à educação político-ambiental

c) O presenteísmo, enquanto nexo de enxergar o 
passado e construir o futuro, precisa ser superado.
Esta recomendação diz respeito à recuperação da 

memória histórica do povo – tão diversa em suas raízes, 
identidades e lutas. Ou seja, elementos de subjetividade e 
sociabilidade periféricas que escapem aos modos de ser/
estar no mundo forjados pelo capital imperialista. Nesse 
ínterim, o resgate de experiências e saberes ancestrais, 
enquanto resistência dos povos originários ao capitalismo, 
são fundamentais para concebermos novas relações entre 
seres humanos e natureza.

d) A organização coletiva, enquanto reconforto e 
reação à solidão individualista, precisa ser fomentada.
Em resposta ao individualismo, a organização 

popular. Isto é, a união comunitária como meio de 
deslocar, do isolamento particular, os ímpetos e métodos 
de transformação do mundo. Enfim, em simbiose com 
ambas está a prática de classe, o resgate e a construção 
de caminhos que pressupunham uma revolução nos ciclos 
viciosos de fatalismo e marginalização, das estruturas 
político-econômicas e psicossociais, de modo a emancipar 
as nações do Sul Global.

Assim, a eliminação do fatalismo não pode ser 
definida em termos alternativos: mudar o indivíduo 
ou mudar suas condições sociais. A questão é mudar 
a relação entre a pessoa e seu mundo, o que supõe 
tanto mudança pessoal quanto mudança social. Para 
que as maiorias latino-americanas possam eliminar 
o fatalismo não basta apenas modificar suas crenças 
sobre a natureza do mundo e da vida, mas também 
é necessária uma experiência real de modificação 
de seu mundo e de determinação de seu próprio 
futuro. Trata-se de um processo dialético em que 
a mudança das condições sociais e a mudança das 
atitudes pessoais vão se possibilitando mutuamente. 
(Martín-Baró, 2017, p. 174)

Fisher (2020) não chegou a organizar um esquema 
programático, entretanto a tônica sobressalente do 
britânico é a de que:

e) A desconstrução de afetos depressivos em 
relação ao mundo é necessária para a revigoração 
do combate à destruição ambiental.
Revelando-os também como produtos 

semiverdadeiros/falsificadores da realidade, ideológicos, 
disseminados pelos detentores dos meios de produção 
para fins de controle por meio da apatia. O horizonte 
do filósofo está justamente na subversão da tristeza 
autodestrutiva em tônus revolucionário, na agressividade 
que deixa de ser autodirigida a si próprio e deságua nos 
gritos de protesto, na luta enérgica contra a destruição.

Há algum tempo, temos cada vez mais nos resignado 
à ideia de que não somos o tipo de pessoa que pode 
agir. Esta não é uma falha de vontade individual, da 
mesma forma que uma pessoa deprimida não pode 

simplesmente sair da depressão em um “estalar de 
dedos” ao “arregaçar as mangas”. A reconstrução da 
consciência de classe é, de fato, uma tarefa formidável, 
que não será alcançada com soluções prontas e fáceis. 
Mas, ao contrário do que nossa depressão coletiva nos 
diz, é uma tarefa que pode ser realizada: inventando 
novas formas de envolvimento político, revitalizando 
instituições que se tornaram decadentes, convertendo 
o descontentamento privatizado em raiva politizada. 
(Fisher, 2020, p. 140, destaque nosso)

Esses apontamentos são fundamentais para 
um redirecionamento de sentidos e animosidades da 
ecoansiedade em direção à consciência de classe e à 
práxis revolucionária no que concerne aos impactos 
ambientais do capitalismo.

Necropolítica e a práxis libertadora

Segundo Mbembe (2018), a política mundial 
contemporânea representa uma radicalização do conceito 
de biopoder formulado por Michel Foucault. O biopoder, 
nesse contexto, refere-se à capacidade do mercado, o 
Estado burguês e as instituições capitalistas de gerir a 
vida – ou, mais precisamente, de controlar, regulamentar e 
hierarquizar os corpos e as populações. Para Mbembe, essa 
lógica biopolítica evolui e se transforma em necropolítica, 
um regime que não apenas administra a vida, mas decide 
sobre a morte: quem pode viver e quem deve morrer.

Dessa forma, a necropolítica opera como um 
instrumento de manutenção do status quo, em que o poder 
das elites autoriza a eliminação de indivíduos ou grupos 
considerados indesejáveis, hereges ou descartáveis dentro 
da lógica do sistema capitalista globalizado. Essa forma de 
governança manifesta-se não apenas em ações militares, 
políticas de segurança ou exclusão econômica, mas também 
ao se infiltrar nas estruturas subjetivas da sociedade. O que 
Mbembe denomina de “sociometabolismo” configura-se 
como um padrão interiorizado de dominação que molda 
as relações humanas e suas interações com a natureza 
(Mbembe, 2018).

Com base na releitura de Hegel, Mbembe evoca 
a ideia de “devir” como conflito dialético entre ser e 
não-ser, base constitutiva da experiência histórica e da 
formação do sujeito. A constituição do ser humano, 
nesse cenário, dá-se pela negação da natureza – tanto a 
externa (o meio ambiente) quanto a interna (a sua condição 
animal). Ao dominar a natureza, o homem afirma sua 
subjetividade; contudo, esse processo implica também 
um afastamento radical de suas origens biogeocenóticas, 
como afirma Hegel. A natureza é transformada pela luta 
e pelo trabalho, convertendo-se em produto humano e 
afastando o sujeito de sua conexão primordial com o 
mundo natural. Cabe ressaltar, no entanto, que o tipo 
de trabalho capaz de realizar a destruição ambiental 
é o alienado, mantido e alimentado pelo capitalismo e 
explorado enquanto mercadoria.



Psicologia USP   I   www.scielo.br/pusp

8

8

Ana Luiza Júdice Costa, João Marcos Leão Roldão﻿ & Douglas Verrangia

8

Primeiro, o ser humano nega a natureza (negação 
exteriorizada no seu esforço para reduzir a natureza a 
suas próprias necessidades); e, em segundo lugar, ele ou 
ela transforma o elemento negado por meio de trabalho 
e luta. Ao transformar a natureza, o ser humano cria 
um mundo . . . o “animal” que constitui o ser natural 
do indivíduo é derrotado. . . . Em outras palavras, o ser 
humano verdadeiramente “torna-se um sujeito” – ou 
seja, separado do animal – na luta e no trabalho pelos 
quais ele ou ela enfrenta a morte (entendida como a 
violência da negatividade). É por meio desse confronto 
com a morte que ele ou ela é lançado(a) no movimento 
incessante da história. (Mbembe, 2018, p. 12)

Esse movimento dialético – negar, transformar e 
dominar – instaura uma lógica em que o ser humano se 
torna sujeito à medida que supera a animalidade e enfrenta 
a morte. O “confronto com a negatividade” representa, 
para Mbembe, o ponto de partida da história humana. No 
entanto, esse processo histórico de constituição do sujeito, 
apropriado pelo paradigma de sociabilidade capitalista, 
baseado na negação da natureza e na imposição do 
biopoder, desencadeia uma crise profunda: a ruptura 
com a “mãe natureza”, como metaforicamente expressou 
Krenak (2020). O desmame, nesse sentido, simboliza não 
apenas a autonomia do sujeito, mas também a morte da 
conexão vital com o que o nutre, o sustenta e o equilibra.

A superação dessa cisão exige a renúncia ao 
capitalismo e ao biopoder como paradigmas hegemônicos. 
Sob a perspectiva da ecoansiedade – um mal contemporâneo 
que expressa o sofrimento psíquico diante da degradação 
ambiental e do futuro incerto (Albrecht, 2005) –, torna-se 
imprescindível compreender a necropolítica não apenas 
como diagnóstico, mas como ferramenta a ser desmantelada. 
Essa compreensão crítica do sistema capitalista e de 
seus mecanismos de destruição ambiental e social pode, 
portanto, abrir caminho para novas formas de produção e 
existência, menos destrutivas e mais sustentáveis. Nesse 
contexto, propõe-se um princípio pedagógico fundamental:

f) Compreender a noção de necropolítica e analisar 
sua presença na sociedade como forma de biopoder 
exercido pelas instituições de poder (o Estado e 
as elites) é essencial para a mobilização crítica.
A necropolítica, enquanto instrumento de controle 

social e ambiental, precisa ser exposta e problematizada 
para que os cidadãos possam se opor às instituições 
responsáveis pelos desequilíbrios ambientais e pelas 
injustiças sociais. Essa postura crítica se alinha à 
práxis libertadora de Paulo Freire, que defendia que a 
conscientização apenas se realiza plenamente quando 
associada à ação transformadora.

Um dia, no processo histórico dessas sociedades . . . 
começam a fazer-se críticos e, por isso, renunciam 
tanto ao otimismo ingênuo e aos idealismos utópicos, 
quanto ao pessimismo e à desesperança, e se tornam 
criticamente otimistas. A desesperança das sociedades 

alienadas passa a ser substituída por esperança, quando 
começam a se ver com os seus próprios olhos e se 
tornam capazes de projetar. Quando vão interpretando 
os verdadeiros anseios do povo. . . . Realmente não há 
por que se desesperar se se tem a consciência exata, 
crítica, dos problemas, das dificuldades e até dos 
perigos que se tem à frente. (Freire, 1967, p. 53)

Freire (1967) argumentava que o otimismo ingênuo 
é estéril diante da realidade opressora. Em vez disso, 
propunha um otimismo crítico, ancorado na esperança 
ativa, na capacidade de enxergar os problemas com 
lucidez e projetar um futuro diferente. Essa esperança, 
para ser eficaz, precisa transcender o conformismo e 
desafiar o capital – como também propôs Fisher (2018), 
ao sugerir que só a crítica radical não pode fazer diante 
da desesperança estruturante do neoliberalismo. Assim, 
outro princípio pedagógico se impõe:

g) É fundamental que a luta pela mudança seja praticada 
como parte do enfrentamento da ecoansiedade.
A educação transformadora, nesse sentido, deve 

mobilizar não apenas a dimensão cognitiva, mas também o 
engajamento prático dos sujeitos. A consciência ecológica 
não pode restringir-se à reflexão abstrata; ao contrário, 
deve manifestar-se em práticas sociais concretas, tais 
como o engajamento político, a defesa de políticas públicas 
ambientalmente sustentáveis e a participação ativa em 
movimentos de resistência socioambiental. Em um contexto 
marcado pela lógica do capital, que mercantiliza a natureza 
e naturaliza a desigualdade, a luta política e social assume 
um papel central como ferramenta de enfrentamento das 
múltiplas formas de exploração.

Essa luta não deve ser concebida como uma resposta 
esporádica a crises ambientais isoladas, mas como parte 
integrante de um projeto emancipatório contínuo, voltado 
à superação das estruturas sistêmicas que sustentam a 
degradação ambiental e a exclusão social. A educação 
deve ser compreendida como um processo formativo que 
possibilite o desenvolvimento da consciência crítica, da 
capacidade de análise das contradições socioambientais e da 
ação coletiva organizada. Assim, forma-se um sujeito político 
comprometido com a transformação da realidade e com a 
construção de alternativas sustentáveis e socialmente justas.

Dessa forma, a esperança assume um caráter ativo e 
histórico, impulsionando a ação. E a educação deixa de apenas 
reproduzir a ordem, tornando-se instrumento de emancipação, 
articulando criticidade, engajamento e justiça ambiental.

Conclusões

A ecoansiedade, concluímos, apresenta-se como 
um sentimento coerente diante da gestão da política 
mundial, visceralmente coeso ao pessimismo das pessoas 
quanto à sua capacidade individual de ação em prol do 
meio ambiente diante de problemas de caráter estrutural.

O capitalismo é pautado na necropolítica, valendo-se 
do biopoder para fomentar o desespero na sociedade, 



9

9

Psicologia USP, 2025, volume 36, e240078

9
Ecoansiedade e práxis libertadora: olhares críticos à educação político-ambiental

aliená-la e, acima de tudo, legitimar a destruição dos 
seres. Entender seu funcionamento é uma importante 
e indispensável estratégia de combate para recuperar a 
natureza que ainda resta. Em uma realidade dominada pelo 
fatalismo, a esperança deve se tornar não um sentimento, 
mas uma força impulsionadora de mudanças. 

Balizamos algumas orientações pedagógicas 
iniciais que, juntamente ao amplo debate, poderão 
fortalecer ações de comunicação científica, educação 
socioambiental e acolhimento psicossocial no que 
concerne ao fenômeno da ecoansiedade: 

•	 A práxis é articulação contínua entre a 
conscientização da calamidade e a prática da mudança, 
ambos os polos amalgamados pela esperança;
•	 O futuro não é predestinado, mesmo quando a 
ciência traça projeções a respeito do amanhã com 
base nas antinomias atuais;
•	 A jornada humana pode ser redirecionada conforme 
a dialética da história, sobretudo na luta de classes; 
•	 O presenteísmo, enquanto nexo de enxergar o 
passado e construir o futuro, precisa ser superado;
•	 A organização coletiva, enquanto reconforto e 
reação à solidão individualista, precisa ser fomentada;
•	  A desconstrução de afetos depressivos em 
relação ao mundo é necessária para a revigoração 
do combate à destruição ambiental;
•	 Compreender a noção de necropolítica e analisar 
sua presença na sociedade como um biopoder do 
Estado e das elites são catalisadores de mobilização;
•	 É fundamental que a luta pela mudança seja praticada 
como parte do enfrentamento da ecoansiedade.

A estratégia mais eficaz, portanto, deve partir 
da movimentação ativa dos educadores e ativistas na 
aplicação dos princípios pedagógicos supracitados, 
transformando-os em recursos de politização, de ação 
afirmativa e combativa, que enfrente o atual status quo 
do capitalismo; na reafirmação dos direitos humanos a 
um meio ambiente equilibrado e saudável; na luta contra 
fatalismo; na coragem de mudança e na quebra do vínculo 
entre o medo e a paralisia.

Em que pese a psicologia, teóricos do meio clínico 
estão juntando esforços – outrora restritos a campos como 
a psicologia da libertação, psicologia social comunitária 
e saúde coletiva – para questionar o neoliberalismo como 
gestão do sofrimento psíquico (Safatle, Silva Junior, 
& Dunker, 2020) e compreender que muitas angústias 
contemporâneas, por remeterem-se às contradições do 
capital, não se restringem à ordem do individual. Por 
fim, à medida que as crises climáticas impõem novos 
desafios, a psicologia ambiental passa a ser convocada a 
não só participar do debate público, mas a repensar suas 
epistemologias, de modo a construir práxis científicas 
latino-americanas, decoloniais e proletárias, em pé de 
igualdade com os movimentos sociais e agentes ativos da 
luta ecológica (Diniz, 2021).

Declaração de disponibilidade de dados

Este artigo não gerou dados primários. O material 
de análise consiste exclusivamente em fontes bibliográficas 
listadas nas referências. Portanto, não há dados a serem 
disponibilizados.

Eco-anxiety and Liberating Praxis: critical perspectives on political-environmental education

Abstract: The phenomenon of “eco-anxiety,” a psychosocial issue influenced by climate change, was discussed in this theoretical 
essay that bridges Psychology, Biology, and Philosophy. Educational principles for scientific communication and insights for 
transformative praxis were highlighted. Drawing on non-hegemonic authors, the concepts of “Latin American Fatalism” by Ignacio 
Martín-Baró, the heuristic correlate of “Capitalist Realism” by Mark Fisher, and “Necropolitics” by Achille Mbembe were explored. 
The analysis also considered ideas from Paulo Freire’s “Pedagogy of Liberation” and lectures by Ailton Krenak, an indigenous 
environmentalist and philosopher. The conclusion is that social transformation requires a connection between critical awareness 
of reality and concrete action, driven by hope. The future is not predetermined, as, despite scientific projections, history is dynamic 
and can be redirected, especially through class struggle. Understanding and combating necropolitics are essential in this process.

Keywords: environment, climate change, environmental psychology, environmental health education.

Écoanxiété et praxis libératrice: perspectives critiques sur l’éducation politico-environnementale

Resumé: Le phénomène de “l’éco-anxiété”, un phénomène psychosocial influencé par le changement climatique, a été discuté dans cet 
essai théorique qui rapproche la psychologie, la biologie et la philosophie. Des principes éducatifs pour la communication scientifique et 
des pistes pour une praxis transformative ont été soulevés. En s’inspirant d’auteurs non-hégémoniques, des concepts tels que le “Fatalisme 
Latino-Américain” d’Ignacio Martín-Baró, le corrélat heuristique du “Réalisme Capitaliste” de Mark Fisher et la “Néropolitiques” d’Achille 
Mbembe ont été abordés. Cette analyse a également pris en compte les postulats de Paulo Freire dans sa “Pédagogie de la Libération” et 
les conférences d’Ailton Krenak, philosophe et environnementaliste indigène. Il a été conclu que la transformation sociale nécessite une 
articulation entre la prise de conscience critique de la réalité et l’action concrète, motivée par l’espoir.

Mots-clés: environnement, changement climatique, psychologie environnementale, éducation à la santé environnementale.



Psicologia USP   I   www.scielo.br/pusp

10

10

Ana Luiza Júdice Costa, João Marcos Leão Roldão﻿ & Douglas Verrangia

10

Ecoansiedad y praxis liberadora: perspectivas críticas sobre la educación político-ambiental

Resumen: Se discutió el fenómeno de la “ecoansiedad”, un fenómeno psicosocial influido por el cambio climático, en un ensayo 
teórico que aproxima la Psicología, la Biología y la Filosofía. Se plantearon principios educativos para la comunicación científica 
y enfoques coherentes con una praxis transformadora. Con la inspiración de autores no hegemónicos, se abordaron conceptos 
como el “Fatalismo Latinoamericano” de Ignacio Martín-Baró, el correlato heurístico del “Realismo Capitalista” de Mark Fisher 
y la “Necropolítica” de Achille Mbembe. Esta análisis también consideró los postulados de Paulo Freire en su “Pedagogía de la 
Liberación” y las conferencias de Ailton Krenak, filósofo y ambientalista indígena. Se concluyó que la transformación social exige 
la articulación entre la conciencia crítica de la realidad y la acción concreta, impulsadas por la esperanza; que el futuro no está 
predeterminado, pues la historia es dinámica y puede ser redirigida.

Palabras-clave: medio ambiente, cambio climático, psicología ambiental, educación en salud ambiental.

Referências

Albrecht, G. (2005). Solastalgia: A new concept in health and 
identity. PAN: Philosophy Activism Nature, 3, 44-59.

Alves, G. (2015). Trabalho e subjetividade: o espírito do toyotismo 
na era do capitalismo manipulatório. São Paulo: Boitempo.

Antunes, R. (2009). O privilégio da servidão: o novo proletariado 
de serviços na era digital. São Paulo: Boitempo.

Associação Americana de Psicologia. (2014). Manual 
diagnóstico e estatístico de transtornos mentais: DSM-V. 
(5a ed.). Porto Alegre: Artmed.

Boltanski, L., & Chiapello, E. (2009). O novo espírito do 
capitalismo. São Paulo: Martins Fontes.

Coutinho, L. (2023). 17-04-2023. Manual do Minotauro. 
Recuperado de https://manualdominotauro.blogspot.
com/2023/04/17-04-23.html

Dardot, P., & Laval, C. (2016). A nova razão do mundo: ensaio 
sobre a sociedade neoliberal. São Paulo: Boitempo.

Diniz, R. F. (2021). Contribuições subversivas para uma 
Psicologia Ambiental insurgente e genuinamente 
latino-americana. In T. M. Farias, N. Olekszechen, & 
M. A. M. Brito. (Orgs.), Relações pessoa-ambiente na 
América Latina: perspectivas críticas, territorialidades 
e resistências. (pp. 55-74). Porto Alegre: ABRAPSO.

Fisher, M. (2018). Abandon hope (summer is coming). 
In Fisher, M, K-Punk: The collected and unpublished 
writings of Mark Fisher (pp. 578-591). Londres: Watkins 
Media Limited.

Fisher, M. (2020). Realismo capitalista: é mais fácil imaginar 
o fim do mundo do que o fim do capitalismo? São Paulo: 
Autonomia Literária. 

Freire, P. (1967). Educação como prática da liberdade. 
Rio de Janeiro: Paz e Terra.

Gandra, A. (2024). Tragédia climática afeta saúde mental de 
profissionais e voluntários. Agência Brasil. Recuperado de 
https://agenciabrasil.ebc.com.br/geral/noticia/2024-05/tragedia-
climatica-afeta-saude-mental-de-profissionais-e-voluntarios

Gramsci, A. (2007). Cadernos do cárcere (Vol. 3): Maquiavel. 
Notas sobre o estado e a política. (3a ed.). Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira.

Guterres, A. (2023). Coletiva de imprensa do secretário-geral da 
ONU sobre o clima. Nações Unidas Brasil. Recuperado de 
https://brasil.un.org/pt-br/240543-coletiva-de-imprensa-
do-secret%C3%A1rio-geral-da-onu-sobre-o-clima

Hickman, C., Marks, E., Pinkala, P., Clayton, S., 
Lewandowski, R. E., Mayall, E. E., .  .  .Van Susteren, 
L. (2021). Climate anxiety in children and young people 
and their beliefs about government responses to climate 
change: a global survey. The Lancet, 5(12), 863-873.

Intergovernmental Science-Policy Platform on Biodiversity and 
Ecosystem Services. (2019). Global assessment report on 
biodiversity and ecosystem services of the Intergovernmental 
Science-Policy Platform on Biodiversity and Ecosystem Services. 
Recuperado de https://doi.org/10.5281/zenodo.3831673

Jaques, A. C. L. (2023). Os jovens e a ecoansiedade: 
fatores preditores (Dissertação de Mestrado). Escola de 
Psicologia, Universidade do Minho, Braga. Recuperado de 
https://repositorium.sdum.uminho.pt/handle/1822/88735

Krenak, A. (2020). A vida não é útil. São Paulo: Companhia 
das Letras.

Löwy, M. (2021). O que é Ecossocialismo? São Paulo, SP: Cortez.
Martín-Baró, I. (2017). O latino indolente: caráter ideológico 

do fatalismo latino-americano. In I. Martín-Baró, Crítica 
e libertação na Psicologia: estudos psicossociais 
(pp. 152-179). Petrópolis: Vozes.

Mbembe, A. (2018). Necropolítica: biopoder, soberania, estado 
de exceção, política da morte. São Paulo: n-1 edições.

Mithen, S. (2002). A pré-história da mente: uma busca das 
origens da arte, da religião e da ciência. São Paulo: UNESP.

Oliveira, M. J., Vecchia, F. A. S., & Carneiro, C. D. R. (2016). 
A educação no contexto do aquecimento global: da 
“ecoansiedade” ao raciocínio crítico e literacia climática. 
In A. G. Morales, A. G. M. Rigoldi, & L. S. Dias (Orgs.), 
Educação ambiental: reflexões e experiências (pp. 22-37). 
Tupã, SP: Associação Amigos da Natureza da Alta Paulista.

Organização Mundial da Saúde. (2022). Classificação 
Estatística Internacional de Doenças e Problemas 
Relacionados à Saúde (11a ed.). Genebra: Organização 
Mundial da Saúde. 

Pajares, M., & García Coll, A. (2020). Refugiados climáticos. 
Un gran reto del siglo XXI. Investigaciones Geográficas, 
105. doi: https://doi.org/10.14350/rig.60443

Parreira, N. P. O. S. (2022). Apego ao lugar, risco, emoções 
e estratégias de coping no contexto das alterações 
climáticas (Dissertação de Mestrado). Departamento 
de Psicologia Social e das Organizações, Instituto 



11

11

Psicologia USP, 2025, volume 36, e240078

11
Ecoansiedade e práxis libertadora: olhares críticos à educação político-ambiental

Universitário de Lisboa, Lisboa. Recuperado de http://
hdl.handle.net/10071/26818

Reckziegel, N. F. X. (2023). Para além de imaginários 
apocalípticos: a Psicologia frente às demandas da 
emergência climática (Trabalho de Conclusão de Curso). 
Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre. 
Recuperado de http://hdl.handle.net/10183/262551

Safatle, V., Silva Junior, N., & Dunker, C. (Orgs.) (2020). 
Neoliberalismo como gestão do sofrimento psíquico. 
Belo Horizonte: Autêntica.

Santos, C. L., & Braga, J. T. S. (2022). Ecoansiedade: reflexões 
sobre a angústia da juventude. In A. V. Custódio, & C. 
L. Dos Santos (Orgs.), Direitos de juventude (pp. 36-55). 
Criciúma: Editora Belcanto.

Sennett, R. (2015). A corrosão do caráter: as consequências 
pessoais do trabalho no novo capitalismo. (16a ed.). Rio 
de Janeiro: Record.

Sinimbú, F. (2024). Entenda por que a catástrofe no RS é um evento 
climático extremo. Agência Brasil. Recuperado de https://
agenciabrasil.ebc.com.br/geral/noticia/2024-05/entenda-por-
que-catastrofe-no-rs-e-um-evento-climatico-extremo

World Economic Forum. (2019). Greta Thunberg: Our 
House Is On Fire! | World Economic Forum 2019. 
YouTube. Recuperado de https://www.youtube.com/
watch?v=M7dVF9xylaw

Wollmann, C. A. (2014). Enchentes no Rio Grande do Sul 
do século XXI. Mercator (Fortaleza), 13(1), 79-91. doi: 
https://doi.org/10.4215/RM2014.1301.0006

World Meteorological Organization. (2024). State of the 
climate. Recuperado de https://wmo.int/site/frontline-of-
climate-action/state-of-climate

Recebido: 02/08/2024
Aprovado: 09/09/2025


