
1

Rev. antropol. (São Paulo, Online) | v. 68: e227720 | USP, 2025

artículo

DOI 
http://dx.doi.org/10.11606/1678-
9857.ra.227720

resumen

Este artículo explora las prácticas de cuidado entre mujeres mayas máasewáalo’ob y 
los animales que habitan los solares en Chancah Derrepente, Quintana Roo, México, 
a partir de trabajo etnográfico realizado desde 2016. Se analiza cómo el cuidado 
configura relaciones espaciales, comensalidad y trabajo compartido. Destacando el 
rol central de las mujeres en el mantenimiento y transformación del solar, donde las 
normas culturales y las características corporales femeninas condicionan las activi-
dades asignadas a cada género. La investigación aborda cinco tipos de vínculos entre 
personas y animales: protección y cacería, apreciación y entretenimiento, respeto y 
reverencia, alimentación, y distanciamiento. El artículo visibiliza la agencia de los 
animales en cada una de estas relaciones, cuestionando las fronteras del cuidado y 
nociones de posesión humanas, así como las categorías de lo doméstico y lo salvaje. 
Asimismo, explora la relación entre género, salud, movilidad y cuidado multiespe-
cie, desafiando perspectivas antropocéntricas y abriendo nuevas líneas de análisis.

 
palabras clave

cuidado, género, 
multiespecie, 
maya máasewáal, 
animales.

   
 
 
 
keywords 
care, gender, multispecies, 
maya máasewáal, animals.

Etnografía multiespecie en los solares mayas 
máasewáalo’ob: prácticas de cuidado y mundos 
más que humanos

Multispecies ethnography in the mayan máasewaalo'ob solar 
sites: care practices and more-than-human worlds

abstract	 This article explores care practices between mayan máasewáalo’ob women and the animals that inhabit the solares in Chancah Derre-
pente, Quintana Roo, Mexico, based on ethnographic work carried out since 2016. It analyzes how care configures spatial relations, commensality, 
and shared labor. It highlights the central role of women in the maintenance and transformation of solares, where cultural norms and female bodily 
characteristics condition the activities assigned to each gender. The research addresses five types of links between people and animals: protection 
and hunting, appreciation and entertainment, respect and reverence, feeding and distancing. The article makes visible the agency of animals in 
each of these relationships, questioning the limits of care and notions of human possession, as well as the categories of domestic and wild. It also 
explores the relationship between gender, health, mobility, and multispecies care, challenging anthropocentric perspectives and opening new lines 
of analysis.

Anaid Karla Ortíz Becerril 
 
Universidad Autónoma Metropolitana - Iztapalapa | Ciudad de 
México, México l 
anaidkarla@gmail.com | https://orcid.org/0009-0002-5719-8479

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.pt-br


2

Rev. antropol. (São Paulo, Online) | v. 68: e227720 | USP, 2025

artículo | Anaid Karla Ortíz Becerril |  
Etnografía multiespecie en los solares mayas máasewáalo’ob: 
prácticas de cuidado y mundos más que humanos

Introducción

Vivimos en una era marcada por crisis sociales y ecológicas donde la perspectiva an-
tropocéntrica ha tendido a invisibilizar las conexiones y la interdependencia entre 
humanos y otras formas de vida, dejando de lado múltiples formas en que cohabi-
tamos y transformamos el mundo en conjunto. Los estudios multiespecies en co-
munidades indígenas han permitido iluminar cada vez más estas relaciones y afec-
ciones entre los diversos existentes que habitan los mundos, incluyendo aquellas 
interconexiones que se desarrollan sin mediación humana. Desde estos enfoques, 
se ha explorado, por ejemplo, las nociones nativas de animal (Medrano y Vander, 
2020), las concepciones locales sobre especies y seres plurales (Cayón, 2022), las di-
ferencias ontológicas en torno a los desastres socioambientales (Ulloa, 2022) y las 
prácticas rituales que establecen vínculos de protección y coexistencia con animales 
y plantas (Kohn, 2013). Este corpus creciente desafía las concepciones naturalistas, 
proponiendo enfoques situados que visibilizan las múltiples relaciones de interco-
nexión y la agencia de los habitantes de los mundos.

No obstante, como han señalado autores como Fujigaki (2020), los pueblos 
amerindios, como los rarámuri, han desarrollado sus propios marcos de compren-
sión sobre el cambio climático y las consecuencias de las acciones humanas en la era 
del Antropoceno, desde tiempos inmemoriales, ofreciendo alternativas a las narra-
tivas occidentales. Asimismo, Vergara y Varela (2024) subrayan que, si bien el térmi-
no multiespecie surge dentro de la academia antropológica del norte global, las in-
terrelaciones y dependencias entre distintas formas de vida han sido un eje central 
en las epistemologías de numerosos pueblos del sur global. Dichos conocimientos 
situados (Haraway, 1995) preceden y desafían los enfoques contemporáneos al evi-
denciar que la interconexión entre seres es una teoría-práctica fundamental en los 
modos de vida amerindios.

Esta perspectiva relacional no solo desafía las narrativas occidentales sobre 
el cambio climático y la vida multiespecie, sino que también se vincula con debates 
más amplios sobre el cuidado y la interdependencia. La discusión sobre el cuidado 
(care) contempla una extensa bibliografía que examina su impacto en las dinámicas 
sociales y estructuras políticas, haciendo hincapié en la ética, la responsabilidad y la 
interdependencia. Principalmente, se subraya que el modelo de organización social 
y económica capitalista no reconoce el tiempo de trabajo de cuidados de las muje-
res, perpetuando su invisibilización (Marugán, 2014). 

En los últimos años, este enfoque ha evolucionado para incorporar una visión 
más amplia que incluye la relación con seres no humanos y la naturaleza, destacan-
do que la explotación ambiental y la opresión de las mujeres responden a una mis-



3

Rev. antropol. (São Paulo, Online) | v. 68: e227720 | USP, 2025

artículo | Anaid Karla Ortíz Becerril |  
Etnografía multiespecie en los solares mayas máasewáalo’ob: 
prácticas de cuidado y mundos más que humanos

ma lógica de dominación patriarcal y capitalista. Desde la década de 1970, el ecofe-
minismo ha cuestionado estas estructuras de poder, señalando que el capitalismo 
opera como un sistema heteropatriarcal que subordina no solo a las mujeres, sino 
también a otros grupos vulnerabilizados y a la naturaleza misma (Kerslake y Gifford, 
2013; Herrero, 2017). Este enfoque rechaza los dualismos tradicionales –hombre/
mujer, cultura/naturaleza– y propone una nueva forma de concebir las identida-
des y las relaciones, basada en el reconocimiento de la interdependencia y el valor 
intrínseco de todos los seres y elementos del mundo (Bel, 2016; Estévez y Lorenzo, 
2018).

Por su parte, en las epistemologías amerindias, el cuidado no se limita a lo 
humano, sino que abarca una red más amplia de seres con los que se establecen 
vínculos de reciprocidad. Así, las prácticas de cuidado en estos contextos no solo ga-
rantizan la continuidad de la vida, sino que también constituyen una forma de resis-
tencia frente a modelos extractivistas y capitalistas que despojan a todos los seres 
de su agencia y valor intrínseco. 

En este contexto, el presente artículo busca aportar desde una perspectiva que 
dialogue con la teoría del cuidado (care) y con la etnografía multiespecies, para re-
flexionar en las prácticas de cuidado ampliadas en una intrincada red de relaciones 
que sostienen la vida. En este artículo examino cómo las mujeres mayas máasewáa-
lo’ob de Chancah Derrepente, Quintana Roo, México, tejen prácticas relacionales de 
cuidado con los animales domésticos que habitan el solar en un marco de recipro-
cidad y agencia compartida, donde los cuidados son multidireccionales y revelan 
redes de interdependencia en las que humanos, animales, y seres de la alteridad 
participan activamente en el bienestar social. Este estudio busca visibilizar el cuida-
do como una práctica de conocimiento de las mujeres altamente especializada y li-
gado a la ontología local. Pero también como un proceso en el que animales ejercen 
formas de agencia y afectación.

Este artículo se basa en mi tesis doctoral (Ortíz, 2023), llevada a cabo princi-
palmente en la comunidad de Chancah Derrepente, Quintana Roo, México, donde 
he realizado trabajo de campo desde 2016. En esta región, la población se autodeno-
mina máasewáal para marcar una distinción con otros mayas hablantes del norte y 
sur de la Península de Yucatán que no fueron insurrectos durante la Guerra de Castas 
(1847-1901). Dicha distinción es vigente hasta la actualidad, resultando en un com-
ponente central de su identidad. Por su parte, la tradición académica los ha deno-
minado cruzo’ob, haciendo referencia a su culto a la Santa Cruz. La investigación fue 
realizada de forma bilingüe, las traducciones son propias y se valieron del apoyo de 
diversos profesores de lengua maya yucateca. Con el objetivo de profundizar en los 
saberes comunes de las mujeres en la vida cotidiana, mis principales interlocutoras 
fueron mujeres de entre 35 y 70 años.



4

Rev. antropol. (São Paulo, Online) | v. 68: e227720 | USP, 2025

artículo | Anaid Karla Ortíz Becerril |  
Etnografía multiespecie en los solares mayas máasewáalo’ob: 
prácticas de cuidado y mundos más que humanos

En el contexto máasewáal, los animales que habita el solar son nombrados 
alak’ (doméstico) y se relacionan de diversas formas con la dinámica de este espa-
cio, participando en la economía doméstica y el sustento familiar. La investigación 
presenta en primer lugar las características de los solares mayas en diálogo con la 
movilidad de las mujeres en el territorio local. Posteriormente, se analizan las rela-
ciones entre mujeres máasewáalo’ob y animales en el solar, considerando cinco tipos 
de vínculos: 1) protección y cacería, 2) apreciación y entretenimiento, 3) respeto y 
reverencia, 4) alimentación, y 5) distanciamiento. Mediante un enfoque etnográfico 
que atiende las particularidades de cada especie y sus formas de interacción, esta 
investigación busca profundizar en el cuidado como un proceso dinámico y situado, 
atravesado por elecciones, subjetividades, materialidades e historias que desbor-
dan lo exclusivamente humano.

El solar y la movilidad de la mujer

El solar maya es un espacio donde convergen las actividades privadas, produc-
tivas y ceremoniales, incluyendo aquellas relacionadas con la milpa y el ciclo de la 
vida. Dentro de cada solar pueden residir varias unidades domésticas de residencia 
patrilocal, cada una con su propia casa-habitación, cocina, huertos, corrales y baño. 
Los solares se delimitan por albarradas, que no solo establecen límites entre los 
grupos domésticos, sino que también funcionan como una barrera de contención 
frente a los espacios no humanizados que rodean el pueblo. Esta delimitación se 
establece a través de una novena, una ceremonia fundacional que convoca a los seres 
protectores del solar: el santo familiar, usualmente una Santa Cruz, y los difuntos 
ancestros. A quienes de forma periódica se les ofrecen novenas como muestras de 
agradecimiento por el trabajo de cuidado que desempeñan en este espacio.

La movilidad de las mujeres está estrechamente ligada a la lógica del solar 
como espacio de protección y resguardo. Desde temprana edad, las niñas aprenden 
a transitar principalmente por el ámbito domesticado del hogar y el pueblo, con el 
propósito de evitar el encuentro con las entidades invisibles que vagan por el terri-
torio: los malos vientos (k’ak’as iik’o’ob). Si bien estos seres son dañinos para ambos 
géneros, representan un peligro mayor para las mujeres. 

Esto se debe a la temperatura categórica caliente del cuerpo femenino, que 
se intensifica durante la menstruación y el embarazo, así como en aquellas mujeres 
que portan k’i’inam, un calor interno dañino y contagioso. Este calor no solo genera 
vulnerabilidad en el cuerpo femenino, sino que también resulta repulsivo para las 
entidades de viento, seres de temperatura categórica fría, a quienes el contacto con 
las mujeres les provoca animadversión. Como resultado, se produce un choque tér-



5

Rev. antropol. (São Paulo, Online) | v. 68: e227720 | USP, 2025

artículo | Anaid Karla Ortíz Becerril |  
Etnografía multiespecie en los solares mayas máasewáalo’ob: 
prácticas de cuidado y mundos más que humanos

mico que altera la temperatura del cuerpo femenino, causando pasmo de sangre, lo 
que puede derivar en problemas de infertilidad e incluso en la muerte.

En el anterior contexto, la movilidad femenina se desarrolla en los espacios 
domesticados y seguros: el pueblo y el solar, donde es menos frecuente encontrar a 
los malos vientos. Lo anterior, no implica que las mujeres no puedan salir a las mil-
pas o al monte, pero para ello siguen una serie de precauciones. Por ejemplo, evitan 
los desplazamientos a estos espacios si el cuerpo se encuentra con k’i’inam, ya sea 
por menstruación, embarazo o en caso de tener alguna herida. También se eluden 
las horas liminales –el medio día y al anochecer–, momentos en que los malos vien-
tos transitan con libertad. Además, al transitar por el monte se deben utilizar cami-
nos conocidos para dirigirse únicamente a la milpa familiar. Explorar senderos no 
familiares expone a los individuos a los dueños tutelares de otros terrenos como los 
yuumtsilo’ob y aruxo’ob, seres de la alteridad con quienes no se tiene una relación re-
cíproca, lo que podría causar enfermedades que pueden llegar a ser mortales.

Estas prácticas de cuidado, que limitan la movilidad de las mujeres, buscan 
proteger su salud reproductiva. La capacidad de procrear es altamente valorada y 
se considera una etapa fundamental en el ciclo vital de la mujer máasewáal, y esto 
se refleja en la división estereotipada de las tareas de cuidado, que responden a las 
vulnerabilidades del cuerpo femenino.

Así, el solar es el espacio asignado al género femenino, donde las mujeres se 
encargan de cuidar a la progenie, de producir alimentos por medio del cultivo de 
huertos y de la crianza de animales. En este espacio, no solo se resguardan los cuer-
pos, sino también los vínculos que sostienen la vida en su dimensión material y espi-
ritual, por medio de la transmisión de la lengua materna, de los rituales del ciclo de 
la vida, e incluso algunos de los rituales del ciclo agrícola. La reproducción de la vida 
cotidiana está profundamente imbricada con las formas en que todos los seres que 
habitan el solar se relacionan, interactúan y se desplazan dentro y fuera de él. Es el 
espacio clave para comprender la relación entre género y movilidad de las mujeres 
mayas máasewáalo’ob. 

En el contexto planteado, este artículo se centra en el estudio de las relaciones 
de cuidado que las mujeres tejen cotidianamente con los animales que habitan el 
solar. Cabe precisar que las tareas de cuidado dentro del solar tienen cierta flexibili-
dad, los varones proveen el maíz de la milpa para alimentar a los animales domés-
ticos, participan en el aseo de animales como el cerdo, reúnen dinero para comprar 
alimento procesado, diagnostican enfermedades y construyen los corrales. En este 
sentido, las esferas masculinas y femeninas no se encuentran aisladas, sino que se 
superponen y complementan. 



6

Rev. antropol. (São Paulo, Online) | v. 68: e227720 | USP, 2025

artículo | Anaid Karla Ortíz Becerril |  
Etnografía multiespecie en los solares mayas máasewáalo’ob: 
prácticas de cuidado y mundos más que humanos

Protección y cacería

Los perros son habitantes imprescindibles del solar, no solo por su cercanía 
con los humanos, sino por su papel activo en la regulación y protección de este es-
pacio compartido. No se limitan a ser vigilantes de los hogares, sino que establecen 
relaciones complejas con otros seres que habitan el territorio, humanos y animales 
por igual. Una de sus tareas principales es la de acompañar a los campesinos en la 
milpa, donde su presencia no es pasiva: advierten sobre la cercanía de víboras y de 
los seres de viento, además de aprovechar dichas salidas para cazar. 

Los perros suelen asociarse con los varones, ya que los acompañan a la milpa 
y se les ve con ellos en los caminos. Sin embargo, también mantienen un vínculo 
estrecho con las mujeres, quienes se encargan activamente de su cuidado, especial-
mente a través de la alimentación. Los perros tienen una alimentación diferenciada, 
al ser los únicos animales que reciben tortilla caliente, un alimento que las mujeres 
preparan al menos dos veces al día. La alimentación de los perros no solo está vincu-
lada al maíz, eje central de la vida cotidiana y la cultura de la comunidad, sino que 
se basa en la entrega de un alimento cocido y caliente, análogo al sustento humano. 

El alimentar a los perros con comida cocida, en lugar de darles solo el grano 
como a todos los demás animales, refleja su reconocimiento como miembros indis-
pensables del entorno doméstico. Cuyo bienestar depende de la misma atención y 
cuidado que reciben los humanos, reflejando así la interdependencia y la recipro-
cidad entre los seres del solar. Así, las mujeres, como principales responsables de 
la administración del hogar, gestionan los recursos derivados del maíz, un proceso 
que implica no solo la preparación de la tortilla caliente, también la molienda, la 
nixtamalización, el desgrane y el almacenamiento. Tareas diarias que requieren de 
una atención minuciosa, donde cada porción es medida y distribuida tanto para los 
humanos como para los perros.

Asimismo, las relaciones entre perros y humanos no se rigen por el esquema 
occidental de la mascota, sino por acuerdos tácitos en los que los perros ejercen 
agencia y toman decisiones según sus intereses. Algunos prefieren acompañar al 
campesino a la milpa, otros asumen la labor de vigilar la casa. Esta distribución de 
tareas no es impuesta sino negociada, permitiendo que cada perro se ubique en un 
rol acorde a su temperamento. Por ejemplo, durante las fiestas patronales es común 
verlos cerca de los lugares donde han sido destazados otros animales, también se 
les ve desplazándose en jaurías en torno a una hembra en celo.

Además, las hembras, al igual que gatas y cerdas, pueden ser portadoras de 
k’i’inam, un calor interno dañino que tiene implicaciones para la salud de las per-
sonas. Esta condición, que pueden también padecer las mujeres en momentos es-
pecíficos de su ciclo vital, puede desencadenar enfermedades si los seres humanos 



7

Rev. antropol. (São Paulo, Online) | v. 68: e227720 | USP, 2025

artículo | Anaid Karla Ortíz Becerril |  
Etnografía multiespecie en los solares mayas máasewáalo’ob: 
prácticas de cuidado y mundos más que humanos

entran en contacto con estas hembras. El k’i’inam es especialmente delicado en in-
fantes y personas con heridas. Lo que genera prácticas de vigilancia cotidianas que 
las mujeres gestionan para evitar que los miembros del solar enfermen. Esta inter-
conexión de los cuerpos en el entorno resalta la estrecha relación entre los humanos 
y los animales en el espacio doméstico.

En el solar, los perros y los gatos también son reguladores de otras poblacio-
nes animales, y su capacidad de caza se cuida deliberadamente. Se evita sobreali-
mentarlos, pues se reconoce que un cuerpo demasiado pesado reduce su destreza 
y deseo de cazar. Este principio no es exclusivo de los animales, sino parte de una 
lógica general de alimentación mesurada que también rige la vida humana. 

En este entramado de relaciones, los perros no solo protegen el solar y acom-
pañan a los humanos en sus labores, sino que también actúan como mediadores 
entre diferentes dimensiones del mundo, advirtiendo sobre cambios, presencias o 
peligros que escapan a la percepción humana. Su comunicación es escuchada y to-
mada en cuenta, lo que refuerza su agencia dentro del espacio que habitan.

Los agüeros (tamax chi’) son formas en las que estos animales transmiten co-
nocimiento sobre eventos futuros o presencias invisibles para los humanos. Respec-
to a los perros se espera que sean obedientes, que no roben comida y, sobre todo, 
que no se paren en dos patas para pedir alimento, pues esta postura es un mal au-
gurio. De igual manera, si un perro cava un hoyo cerca de la hamaca de un miembro 
de la familia, se interpreta como un presagio de muerte. Ver a un perro o gato propio 
en otro extremo del pueblo también anuncia desgracia. Cuando estas señales son 
observadas, la solución para revertir el mal augurio suele ser deshacerse del animal. 

Esta capacidad de comunicación se extiende a otros animales del solar, don-
de la noción humana de posesión (alak’) que los identifica como domésticos o crías, 
implica también asumir los agüeros que ellos generan. Cuando un perro, gato, cerdo 
o borrego devora a sus crías, se trata un anuncio de muerte para su dueño. En estos 
casos, la acción inmediata es alejar al animal, ya sea regalándolo o, en el caso de 
animales de consumo, vendiéndolos, acciones que no transmiten el mal. Lo mismo 
sucede si el animal tiene una sola cría. Incluso fenómenos aparentemente menores, 
como la aparición de un huevo demasiado pequeño, es una advertencia de enferme-
dad dentro del hogar. En este caso, la solución es romper el huevo en la intersección 
de caminos.

Estas interacciones muestran que los animales del solar no son meros recep-
tores de cuidados humanos, sino seres con agencia que transmiten conocimiento 
sobre alteraciones del territorio. Su comportamiento es leído no solo en términos de 
su vida cotidiana, sino también como una manifestación de fuerzas que los huma-
nos no pueden percibir directamente. Estas señales son tomadas en serio y forman 
parte del conocimiento compartido de la comunidad.



8

Rev. antropol. (São Paulo, Online) | v. 68: e227720 | USP, 2025

artículo | Anaid Karla Ortíz Becerril |  
Etnografía multiespecie en los solares mayas máasewáalo’ob: 
prácticas de cuidado y mundos más que humanos

Por su parte, los gatos son seres que no dependen completamente de los hu-
manos para su alimentación. A temprana edad se les ofrecen pequeñas cantidades 
de masa, pero su crecimiento está marcado por un proceso de aprendizaje en el que 
perfeccionan sus propias estrategias de caza. Esta capacidad de autosuficiencia los 
distingue de otros animales domésticos y refuerza su papel como reguladores de la 
fauna del solar. 

No son simplemente consumidores pasivos de alimento, sino depredadores 
con técnicas complejas de interacción con sus presas. Como se observa en el acto de 
jugar con la presa antes de devorarla, desde la mirada humana, esta acción puede 
parecer lúdica o innecesaria, pero en términos felinos, es parte de un proceso de pre-
paración del alimento. Como explicó doña Hilaria: “Dicen que el gato, cuando está 
así, jugando su comida, él cocina su comida. Nosotros lo vemos que está jugando, 
pero él lo está cocinando” (18 de mayo de 2021). Esta interpretación sugiere un reco-
nocimiento de la intencionalidad en la conducta del gato, asignándole agencia en su 
relación con el alimento y con el entorno.

A los gatos, no se les suele asignar nombres propios como a los perros, loros 
o chachalacas, dado que se estiman como animales traicioneros con los que no se 
debe desarrollar demasiada cercanía con el fin de contrarrestar sus posibles com-
portamientos dañinos. Sin embargo, esto no significa que no tengan una identidad 
propia dentro del solar. Al contrario, su movilidad, independencia e interacción con 
otros seres los convierten en figuras que transitan entre la domesticidad y la vida 
salvaje.

Respecto a la comunicación que los gatos comparten en forma de agüeros, a 
las personas, se ha mencionado que las gatas con crías pequeñas o solo una anun-
cian muerte. Sin embargo, no todas las señales son negativas, también se pueden 
encontrar una clase de avisos positivos, como el que se interpreta al ver a los gatos 
bañándose con insistencia, lo que indica que la casa recibirá visitas, así el gato con 
su acicalamiento sugiere que el dueño debe prepararse. De esta forma, los gatos no 
solo reaccionan a su entorno, sino que participan activamente en la regulación del 
espacio doméstico al comunicar la necesidad de preparación para la interacción so-
cial. 

Aunque la relación entre humanos y gatos está marcada por la distancia y cier-
ta desconfianza, su rol en la vida del solar es fundamental. No requieren la cercanía 
ni dependencia alimenticia de los perros, pero su interacción con otros animales y 
con el entorno los convierte en actores clave en la red de relaciones del espacio do-
méstico.



9

Rev. antropol. (São Paulo, Online) | v. 68: e227720 | USP, 2025

artículo | Anaid Karla Ortíz Becerril |  
Etnografía multiespecie en los solares mayas máasewáalo’ob: 
prácticas de cuidado y mundos más que humanos

Apreciación y entretenimiento

Loros, pericos y chachalacas ocupan un lugar particular en solares, no por su 
utilidad productiva, sino por su capacidad de generar apreciación y entretenimien-
to. De forma local, todo aquel animal o planta que no produce o trabaja, es llama-
do luujo (lujo), como es el caso de estas aves. Las aves son capturadas en su etapa 
temprana al caer de sus nidos en los montes, no solo son domesticadas (alak’ta’an), 
sino que participan activamente en la vida del hogar al interactuar con los humanos 
mediante el canto, el movimiento y, en el caso de los loros y pericos, por medio de la 
imitación del habla. A estas aves se les enseña a hablar en maya yucateco, consoli-
dando su integración en la convivencia cotidiana. Su alimentación también refleja 
esta conexión: reciben masa de maíz, que se complementa con cualquier hierba que 
encuentren en el terreno. Así, su presencia transforma el espacio doméstico al intro-
ducir sonidos, colores y dinámicas que atraen la atención y despiertan admiración.

Más allá de su capacidad para imitar sonidos o seguir órdenes, estas aves 
participan en una economía afectiva basada en el deleite visual y sonoro. La obser-
vación atenta de sus movimientos y cantos se enmarca en el verbo maya yucateco 
cha’an, que expresa el placer de contemplar. Su presencia en el solar crea vínculos 
significativos que no responden a una lógica de trabajo o producción, sino a la con-
vivencia cotidiana.

Para fomentar que las aves hablen, Cecilia (11 de junio de 2021) me explicó 
que el secreto –noción local para referirse al conocimiento– consiste en tomar la len-
gua con la mano y girarla nueve veces en un sentido y nueve en el otro. Esta práctica 
se fundamenta en la lógica numérica propia de la terapéutica y la ritualidad maya, 
donde el número nueve fomenta la fertilidad y la regeneración. Como sucede du-
rante las danzas rituales, que se ejecutan en movimientos circulares que abren y cie-
rran ciclos propiciatorios, favoreciendo el equilibrio y la continuidad de la vida en el 
territorio. 

La agencia de estas aves se manifiesta en la manera en que modelan la in-
teracción con los humanos. Loros y pericos aprenden a repetir palabras, llamar a 
sus dueños y pedir comida, generando una forma de comunicación que refuerza su 
rol como compañeros activos en la cotidianidad. Por su parte, las chachalacas pue-
den responder a llamados y seguir ciertas indicaciones, mostrando una capacidad 
de adaptación a la vida en el solar. Aunque la movilidad de estas aves se restringe 
mediante el recorte de sus alas, esto no elimina del todo su autonomía; transitando 
libres por el solar y viviendo sin jaulas; lo que reconfigura su relación con el espacio 
y con las personas que las rodean.

Los infantes conviven con loros, pericos y chachalacas de manera similar a 
como en otras culturas se relacionan con perros o gatos: les hablan, los tocan, los 



10

Rev. antropol. (São Paulo, Online) | v. 68: e227720 | USP, 2025

artículo | Anaid Karla Ortíz Becerril |  
Etnografía multiespecie en los solares mayas máasewáalo’ob: 
prácticas de cuidado y mundos más que humanos

observan con detenimiento e incluso desarrollan vínculos emocionales con ellos. 
Sin embargo, estas aves no son consideradas mascotas, en el sentido occidental, ya 
que no dependen enteramente del cuidado humano ni ocupan un rol de compañía 
constante. Al moverse libremente por el solar e interactuar con otros animales y con 
su entorno, mantienen cierta autonomía que las aleja de una domesticación total.

Esta convivencia infantil con aves silvestres criadas en casa también desafía 
las nociones de posesión humana, al mostrar cómo las relaciones afectivas pueden 
surgir sin necesidad de que un animal sea completamente domesticado o contro-
lado. Al compartir espacios, gestos y momentos de juego con los niños, las aves se 
insertan en un sistema de interacciones multiespecie donde la agencia no está de-
finida exclusivamente por la utilidad, sino por la capacidad de generar vínculos y 
experiencias compartidas.

Además de encargarse de la alimentación de los habitantes del solar, las mu-
jeres gestionan la salud y previenen enfermedades. En este contexto, los animales 
pequeños como loritos, periquitos, perdigones, pollitos, perritos y gatitos son espe-
cialmente vulnerables al mal de ojo, un padecimiento que puede llevarlos a la muer-
te. El mal de ojo surge cuando se expresa admiración por alguno de estos animales. Al 
igual que en los infantes, las miradas o palabras de admiración son nocivas, ya que 
los halagos representan un deseo de temperatura categórica caliente, lo que puede 
desestabilizar a los más frágiles. Para prevenirlo, es común ocultar las camadas du-
rante su crecimiento.

Respeto y reverencia

Las abejas meliponas ocupan un lugar singular dentro de los animales do-
mésticos, al habitar un espacio liminal que exige un trato cercano a lo reverencial. A 
diferencia de otros animales, su relación con los humanos está marcada por un pro-
fundo respeto y una serie de prácticas que apuntan a su bienestar y permanencia en 
el entorno doméstico. Su valor principal radica en el regalo de miel que hacen a los 
seres humanos. La miel, en tanto don de los seres de la alteridad, es obtenida gracias 
a la conexión que las personas logran establecer con las entidades tutelares, que en 
el caso de Chancah Derrepente se identifica a la Virgen María como guardiana de 
las abejas. Esto convierte a las abejas en seres especiales que reciben ofrendas como 
muestra de agradecimiento y respeto.

El trato reverencial hacia las meliponas no es un acto meramente utilitario, 
sino que subraya su rol en la vida comunitaria como un medio para estrechar las 
relaciones entre humanos y seres de la alteridad. Esto se refleja especialmente en el 
uso de su miel que es altamente valorada por sus propiedades medicinales, y debido 



11

Rev. antropol. (São Paulo, Online) | v. 68: e227720 | USP, 2025

artículo | Anaid Karla Ortíz Becerril |  
Etnografía multiespecie en los solares mayas máasewáalo’ob: 
prácticas de cuidado y mundos más que humanos

a su escasez, no suele comercializarse; en lugar de ello, se reserva para consumo fa-
miliar o se regala con fines curativos. Considerada la medicina valor categórico más 
caliente, la miel se empleada en los momentos de mayor vulnerabilidad, como los 
problemas de fertilidad en las mujeres. Por su parte, la cera, se utiliza en rituales 
terapéuticos de intercambio (k’eex), destinados a la salud de los infantes. 

Las colmenas de estas abejas viven en troncos huecos llamados jobones que se 
encuentran en los montes. Hallar un jobon se considera un suerte –noción local que 
refiere a un don otorgado por los seres de la alteridad–, lo que acentúa que las abe-
jas meliponas no son animales comunes, sino parte de un mundo más amplio que 
regula las interacciones entre los seres humanos y las fuerzas no humanas.

Apropiarse de una colmena implica un proceso similar al de la cacería, en el 
que el cazador enamora a la presa (ver Braakhuis, 2001). El descubrimiento de un 
jobón no garantiza su posesión inmediata, ya que requiere establecer un vínculo que 
asegure la aceptación de las abejas y el permiso de las entidades tutelares para ac-
ceder a su miel. Así, la apropiación de la colmena solo se puede dar si las entidades 
tutelares otorgan el don, y si las personas respetan las relaciones de reciprocidad 
hacia estos seres.

Las colmenas se llevan a las casas para colgarlas en las paredes externas de 
las mismas, pero de tal forma que queden protegidas y resguardada de las miradas 
externas y los malos vientos que pudieran dañarlas, o bien se les construye sus pro-
pias casas, donde reciben diversas ofrendas. Así, las abejas meliponas encarnan una 
categoría relacional que podría definirse como de respeto y reverencia, ya que su 
presencia no solo responde a la producción de miel y cera, sino que también repre-
senta un vínculo con los seres de la otredad que es fundamental en la vida cotidiana 
y ritual de la comunidad.

La sensibilidad de las abejas meliponas se destaca particularmente ante la 
muerte de su dueño o bien alteraciones en el k’i’inam (calor interno) del dueño. En es-
tos casos, las abejas pueden abandonar el jobon o mostrar signos de perturbación. El 
Viernes Santo (Nojoch k’iin) es el único día en que se extrae su miel, la cual se realiza 
de manera ritualizada y respetuosa. Este día, los animales, al igual que los habitan-
tes de la comunidad, guardan luto por la muerte de Cristo, lo que hace que las abejas 
permanezcan tranquilas y no huyan. Esta particular relación reconoce la voluntad y 
disposición de las abejas para compartir su producto en un momento de vulnerabi-
lidad compartida. No se trata de una apropiación unilateral, sino de una disposición 
de las abejas por regalar sus dones.

La relación con las abejas meliponas refleja una forma de coexistencia que 
desafía la lógica utilitaria y plantea una conexión intersubjetiva entre humanos y 
abejas, como representantes de las entidades tutelares. Más que ser consideradas 
recursos explotables, las meliponas entregan su miel como parte de una interac-



12

Rev. antropol. (São Paulo, Online) | v. 68: e227720 | USP, 2025

artículo | Anaid Karla Ortíz Becerril |  
Etnografía multiespecie en los solares mayas máasewáalo’ob: 
prácticas de cuidado y mundos más que humanos

ción basada en la reciprocidad y la corresponsabilidad. Esta entrega no se interpre-
ta como un acto de producción, sino como una transferencia de potencia vital, ya 
que la miel es reconocida como una sustancia cargada de cualidades excepcionales 
otorgadas por los seres de la alteridad. Así, el vínculo con las meliponas reconoce 
su agencia como sujetos que interactúan con los humanos desde una colaboración 
activa, ofreciendo algo más que un producto: una extensión de su propia vitalidad.

En la ontología máasewáal, todos los animales, incluso aquellos considerados 
domésticos, pertenecen al Yuum k’áax (Dueño del monte), quien comparte el cui-
dado con otros seres tutelares (sipo’ob) y con los santos católicos. En este sentido, la 
domesticación (alak’ta’an) de los animales del monte (ba’alche’), como las abejas me-
liponas, jabalíes o venados que tiene larga tradición en la península de Yucatán (ver 
Olivier, 2015:148), implica un proceso continuo de negociación y colaboración con los 
seres de la alteridad, cuya posesión nunca es permanente. Los seres de la alteridad 
pueden en cualquier momento reclamar la vida de los animales o liberarlos, hacien-
do que la domesticación no signifique una posesión fija o inmutable, sino una forma 
de coexistencia sujeta a su voluntad.

Esta visión disuelve las fronteras rígidas entre lo doméstico y lo salvaje, cues-
tionando la noción antropocéntrica de propiedad y dominio. En lugar de concebir 
a los animales como recursos controlados por los humanos, se reconoce que otros 
seres como dueños del mundo natural. Quienes pueden regalar a los animales en 
forma de dones, estableciendo sus propias formas de intercambio por medio de la 
regulación de las relaciones, desafiando cualquier jerarquización estática.

En esta red ontológica de vínculos fluidos, la aparición, por ejemplo, de ani-
males salvajes como venados, jabalíes o armadillos dentro del pueblo no es simple-
mente un incidente aislado, sino un acontecimiento funesto. Sin embargo, si uno 
de estos animales ingresa al territorio habitado durante los meses dedicados a los 
difuntos, las interpretaciones varían: algunos reconocen al animal como la mani-
festación de un ánima que regresa a casa en busca de alimento, lo cual demanda 
respeto y abstención de caza. Otros lo perciben como un regalo del Dueño del mon-
te para alimentar a las ánimas, en cuyo caso el animal es cazado y consumido. Esta 
variedad de interpretaciones no implica una contradicción, sino que revela una on-
tología abierta y dinámica, donde los animales del monte pueden asumir múltiples 
significados y roles según la circunstancia, destacando la plasticidad y reciprocidad 
en las relaciones multiespecie.



13

Rev. antropol. (São Paulo, Online) | v. 68: e227720 | USP, 2025

artículo | Anaid Karla Ortíz Becerril |  
Etnografía multiespecie en los solares mayas máasewáalo’ob: 
prácticas de cuidado y mundos más que humanos

Alimentación

Los corrales, donde habitan los animales de consumo, se ubican a una distan-
cia estratégica de la casa, asegurando que los animales tengan su propio espacio. Las 
aves más comunes en los solares son los pollos, la cría de patos es menos frecuente, 
y en contraste con otras partes de México, los guajolotes no tienen un rol destaca-
do en las comidas rituales en esta región, un lugar que ocupan los pollos locales. 
Es habitual criar cerdos cada año para conmemorar los aniversarios de los difuntos 
familiares o bien para participar en la entrega de limosnas (máatan) durante las fes-
tividades locales. En algunos casos excepcionales, se crían borregos, peces e incluso 
tortugas de tierra.

El trabajo diario de atención a los animales para consumo se realiza dos veces: 
por la mañana, después de que los varones se dirigen a la milpa, y por la tarde, antes 
de la preparación de la cena. Las aves de corral se alimentan principalmente con gra-
nos de maíz, aprovechando las mazorcas que han quedado dañadas en la cosecha. 
Los polluelos, por su parte, reciben masa nixtamalizada, un alimento esencial para 
su crecimiento. Cuando el maíz escasea, las aves de corral comparten con la familia 
el grano adquirido en las tiendas de abarrotes a cargo del estado. Su dieta también 
incluye frutas, malezas y gusanos encontrados en el solar. Los patos, además de 
limpiar el terreno comiendo hierbas, ayudan a proteger el espacio de serpientes y 
gusanos. Por su parte, los cerdos se alimentan de maíz, harina de maíz industrial di-
suelta en agua, tortillas viejas y restos de comida. Al igual que los borregos, también 
consumen hojas del árbol de ramón y en ocasiones reciben alimentación industrial 
como complemento a su dieta.

Los animales criados con maíz de la milpa familiar y con malezas locales, son 
reconocidos como del país (ti’ páais). En el caso de las gallinas y gallos, su vida en el 
territorio familiar, la crianza por parte de la mujer máasewáal, además de la alimen-
tación señalada, les otorga una condición especial: se configuran como animales 
con alma pura (sujuy pixan), lo cual los hace los únicos animales aceptables para 
la comida ritual, esto implica que cualquier alimento ritual que se ofrece entre los 
máasewáalo’ob siempre contiene pollo o bien huevo de pollos del país. Las mujeres, 
como responsables de su cuidado cotidiano, garantizan que siempre estén disponi-
bles, asegurando así la continuidad de esta relación de mutua dependencia.

Según de la Garza (1997:118), las gallinas en algunas culturas mayances actúan 
como sustitutas de las personas en los rituales, en este sentido su rol de sustitución 
está basado en su convivencia estrecha con los humanos, confiriéndoles la posibili-
dad de asumir su lugar en un intercambio espiritual. Esta perspectiva sugiere una 
continuidad entre humanos y animales basada en la proximidad cotidiana y en la 
similitud de sus regímenes alimenticios y cuidados. No obstante, la idea de susti-



14

Rev. antropol. (São Paulo, Online) | v. 68: e227720 | USP, 2025

artículo | Anaid Karla Ortíz Becerril |  
Etnografía multiespecie en los solares mayas máasewáalo’ob: 
prácticas de cuidado y mundos más que humanos

tución sigue implicando una jerarquía en la que el animal es un representante del 
humano, en lugar de un participante activo en una relación ontológicamente hori-
zontal.

Desde un enfoque multiespecie y en relación con una noción extendida de 
cultura, que es congruente con la ontología máasewáal, el sacrificio debe entenderse 
dentro de un marco relacional amplio donde lo humano y lo no humano coexisten 
y se influyen mutuamente. Esto permite reconsiderar el sacrificio no solo como un 
acto ritual, sino como una manifestación de vínculos ontológicos entre especies.

Eduardo Kohn (2013), en su estudio sobre el pensamiento no humano en la 
Amazonía, sugiere que los animales pueden funcionar como sujetos de significa-
ción dentro de un sistema relacional más amplio. Desde esta perspectiva, el pollo 
del país en los rituales máasewáalo’ob no es un simple objeto de sacrificio, sino un 
agente cuya crianza y alimentación en un entorno humano le confiere un estatus 
particular que le permite mediar entre distintas esferas del cosmos máasewáal. Esta 
idea se complementa con los planteamientos de Donna Haraway (2008), quien pro-
pone que las relaciones entre humanos y animales en contextos rituales pueden en-
tenderse como formas de co-constitución, donde la identidad y agencia de ambos 
se configuran mutuamente, lo que aporta elementos entender cómo su crianza y 
cuidado en el contexto máasewáal refuerzan su capacidad de mediación ritual.

Desde una perspectiva integrada, el sacrificio del pollo del país no solo repre-
senta un acto de entrega personal, sino también una reafirmación de los vínculos 
entre el mundo humano y el mundo espiritual a través de prácticas de alimentación, 
cuidado y reciprocidad. Es decir, el pollo del país no es solo un intermediario simbó-
lico, sino un ser cuya existencia está marcada por su integración en el territorio do-
mesticado del solar, lo que le otorga una capacidad mediadora en la relación entre 
humanos y seres de la alteridad. 

Respecto al cuidado de la salud de los animales de consumo, estos son tam-
bién susceptibles a los malos aires (tankas iik’) que deambulan por el territorio. Una 
clase de cuidado particular que requieren los polluelos consiste en protegerlos del 
mal aire que produce la floración del árbol de ciruela. Similar al tratamiento por mal 
de ojo en los infantes, las mujeres cosen un hilo rojo en la cabeza de cada polluelo y, 
en ocasiones, mezclan un poco de la flor de ciruela con su alimento. El rojo refuerza 
la fortaleza en la sangre, al emular su color.

Además, las mujeres se encuentran en constante atención a la reproducción 
de los pollos, animales esenciales tanto para la comida ritual, como para la alimen-
tación diaria. Si los huevos tardan en eclosionar, las mujeres colocan carbón encen-
dido y sal sobre la tapa de una olla y la mueven nueve veces en una dirección y nueve 
en la otra sobre los huevos. De manera similar, para asegurar el crecimiento salu-
dable de los cerdos, cuelgan en sus chiqueros nueve chiles secos con nueve olotes o 



15

Rev. antropol. (São Paulo, Online) | v. 68: e227720 | USP, 2025

artículo | Anaid Karla Ortíz Becerril |  
Etnografía multiespecie en los solares mayas máasewáalo’ob: 
prácticas de cuidado y mundos más que humanos

nueve nopales, para ahuyentar a los murciélagos. El uso del número nueve asociado 
a la gestación humana, refuerza la conexión entre las mujeres, la reproducción y el 
cuidado de los animales.

Distanciamiento

Serpientes, arañas y murciélagos son animales con los que se guardan relacio-
nes de distanciamiento y temor. Todos aquellos animales que habitan la noche se 
arrastran o viven en cavernas y oquedades, se encuentran conectados a las fuerzas 
dañina, pertenecientes al inframundo (metnal). Se trata de los malos vientos (k’ak’as 
iik’o’ob), que nacen en estos espacios y emergen libremente en la ausencia del Sol, lo 
que sitúa a estos animales en una esfera ajena a la convivencia humana, por lo que 
se consideran no domesticables.

Si alguna persona tuviera dichos animales como sus crías (alak’), se trataría 
de un jwáay (brujo), quien no los domestica en términos comunes, sino que invo-
ca y manipula seres de la alteridad manifestados en estos animales, reconociendo 
que poseen una agencia propia conectada a fuerzas invisibles y poderosas. Así, la 
relación entre estos animales y los humanos no se limita a la domesticación, sino 
que implica un vínculo profundo con seres dañinos de la alteridad. En este caso, la 
manipulación no es un proceso de transformación de lo salvaje a lo doméstico, sino 
una práctica que implica un vínculo profundo con fuerzas invisibles y poderosas, de-
jando abierta la posibilidad de que lo salvaje y dañino se relacione con lo humano 
desde otro ámbito, más allá de lo estrictamente cotidiano. 

Cuando algunos de estos animales se acercan al entorno doméstico, despier-
ta una gran precaución entre sus habitantes. La forma de referirse a ellos es chíichi’, 
un eufemismo que alude a algo que pica o muerde, utilizado para evitar invocarlas, 
dado que son la encarnación de Kisin, El maligno o El diablo. Por ejemplo, cualquier 
mordedura de serpiente introduce k’i’inam al cuerpo, lo que requiere un tratamiento 
delicado que incluye tres meses de aislamiento para que la persona se purifique. 
De forma similar, el vuelo de un murciélago sobre un solar se interpreta como un 
signo de que alguien está realizando brujería en la familia. Si el murciélago entra 
en la casa, se le considera un wáay, concepto similar a nahual, que refiere a la forma 
animal que adoptan los brujos para llevar a cabo sus actos. En este caso, la transfor-
mación de animales en formas de brujería no implica una subyugación directa de la 
naturaleza, sino una mediación entre diferentes esferas del mundo. 

Se puede plantear que los animales que son transformados por los jwáay no 
son simplemente utilizados o subordinados a los humanos, en este caso a los brujos. 
Sino que operan en un marco donde su agencia y sus interacciones están profunda-



16

Rev. antropol. (São Paulo, Online) | v. 68: e227720 | USP, 2025

artículo | Anaid Karla Ortíz Becerril |  
Etnografía multiespecie en los solares mayas máasewáalo’ob: 
prácticas de cuidado y mundos más que humanos

mente interconectadas con los seres de la alteridad dañina. Este fenómeno muestra 
que la aparente domesticación de estos animales es, en realidad, una forma de co-
existencia temporal, mediada por otras relaciones ontológicas que trascienden las 
categorías tradicionales de lo doméstico. Así, lo salvaje y dañino no está excluido del 
espacio doméstico, sino que se integra de manera fluida dentro de un marco que 
reconoce su autonomía y su capacidad de influir en los seres humanos. 

Conclusiones

Este estudio sobre las dinámicas multiespecie y los cuidados en los solares 
mayas máasewáalo’ob de Quintana Roo busca ampliar la comprensión de las relacio-
nes entre humanos y animales, planteando el cuidado como una labor que no se 
limita a las personas, sino que abarca a todos los habitantes del territorio. Además, 
se destaca el rol central de las mujeres en la creación y mantenimiento de este espa-
cio, que no solo resguarda la vida, sino que también transforman activamente en la 
cotidianidad para garantizar el bienestar de todos los seres que habitan en él. 

Al centrar el estudio en el solar y el rol de las mujeres, este análisis abre nue-
vas perspectivas sobre los trabajos de cuidados que se asignan al género femeni-
no, revelando que dichos saberes son conocimientos especializados que rara vez 
se reconocen como tales. Las mujeres, a través de prácticas cotidianas y los saberes 
transmitidos por generaciones, sostienen un entramado multiespecie que articula 
múltiples relaciones de convivencia, protección y reciprocidad. En este contexto, los 
animales no solo desempeñan funciones prácticas como guardianes, compañeros 
de trabajo, seres de ornato, dadores de medicina o proveedores de alimento, sino 
que también participan activamente en la vida cotidiana de la comunidad desde su 
propia agencia. Incluso aquellos que representan distanciamiento o riesgo mantie-
nen un lugar en la configuración del espacio doméstico, fomentando la protección y 
el fortaleciendo de los lazos afectivos.

Desde esta perspectiva, las territorialidades multiespecie no se definen ex-
clusivamente por el uso humano, sino por la presencia activa y la participación de di-
versos seres que co-construyen el entorno en una red de relaciones interdependien-
tes y fluidas. Este enfoque desafía las concepciones occidentales de la naturaleza al 
reconocer la multiplicidad de agencias que configuran los espacios domésticos. En 
contraste con las lógicas económicas dominantes, que tienden a reducir el valor de 
los seres vivos a su utilidad o productividad, el análisis revela una ética multiespecie 
donde el cuidado se entiende como una práctica relacional basada en la reciproci-
dad y el trabajo conjunto. Así, el espacio doméstico se resignifica como un territorio 
donde se generan y ejecutan conocimientos especializados, tejidos a partir de vín-



17

Rev. antropol. (São Paulo, Online) | v. 68: e227720 | USP, 2025

artículo | Anaid Karla Ortíz Becerril |  
Etnografía multiespecie en los solares mayas máasewáalo’ob: 
prácticas de cuidado y mundos más que humanos

culos afectivos y responsabilidades compartidas.
Por otro lado, a partir de los sistemas de clasificación local, este análisis ofrece 

una base para explorar cómo el concepto alak’ (doméstico/cría) revela cómo los es-
pacios humanizados de los solares mayas no solo protegen a los seres que cohabitan 
con los humanos, sino que también median interacciones complejas con los seres 
de la alteridad, creando un marco de coexistencia que trasciende las relaciones de 
control, posesión o utilidad. 

Por su parte, es notable la importancia del maíz, no solo como alimento hu-
mano, sino también como sustancia que nutre a los animales. Este acto de compartir 
el don otorgado por los seres de la alteridad refleja un gesto de agradecimiento y 
reconocimiento hacia los animales. Así, el maíz se convierte en un medio para forta-
lecer los lazos con los animales y sus dueños tutelares.

En este contexto, los intercambios con los dueños del monte son fundamentales 
para entender la relación multidireccional entre humanos y animales. Estos seres de 
la alteridad otorgan sus dones a través de los animales, quienes actúan como inter-
mediarios entre los humanos y el mundo invisible. Los dones no son solo materiales, 
sino que incluyen medicina, protección y bienestar general del entorno. Los huma-
nos, al interactuar con los animales en este sistema de reciprocidad, se encuentran 
obligados a reconocer y honrar a los seres que rigen el mundo. Así, los intercambios 
no solo buscan la obtención de recursos, sino el fortalecimiento de los vínculos en la 
vida cotidiana.

En resumen, los solares mayas máasewáalo’ob son espacios donde las relacio-
nes multiespecie se extienden más allá de las prácticas de cuidado, fusionándose 
con los principios ontológicos locales. Aquí, la existencia humana no se distingue 
de las otras formas de vida, sino que se articula en una red de interdependencia que 
involucra tanto las fuerzas visibles como las invisibles del entorno. Este análisis re-
vela la complejidad de las interacciones en que los humanos no solo negocian con 
el espacio, sino que coexisten con los animales y los seres de la alteridad que confi-
guran el territorio, construyendo un entramado de relaciones que van más allá de 
la simple funcionalidad o utilidad. En este sentido, los solares se convierten en te-
rritorios donde se cultivan tanto los cuerpos como los vínculos, desafiando nuestras 
concepciones tradicionales sobre la domesticidad, el cuidado y la agencia animal en 
contextos indígenas. 



18

Rev. antropol. (São Paulo, Online) | v. 68: e227720 | USP, 2025

artículo | Anaid Karla Ortíz Becerril |  
Etnografía multiespecie en los solares mayas máasewáalo’ob: 
prácticas de cuidado y mundos más que humanos

Anaid Karla Ortíz Becerril es investigadora posdoctoral en el Posgrado de Ciencias 
Antropológicas de la Universidad Autónoma Metropolitana- Iztapalapa, México.

Contribuición de autoria: No se aplica

Financiamiento: No se aplica

Disponibilidad de datos: Todo el conjunto de datos que respalda los resultados 
de este estudio se ha publicado en el propio artículo.

Referencias bibliográficas

BALAM, Patricia y QUINTAL, Ella. 2015. “Con 

poder para tratar con los vientos: jmeen’ob, 

aluxo’ob y waayo’ob entre los mayas de la Pe-

nínsula”. En: GALLARDO, P. y LARTIGUE, F. 

(Eds.), El poder del saber: Especialistas rituales 

de México y Guatemala, Universidad Nacional 

Autónoma de México, Instituto de Investiga-

ciones Históricas, pp.173–199. 

http://www.historicas.unam.mx/publicacio-

nes/publicadigital/libros/poder/008_balam.

pdf

BARRERA, Alfredo. (Ed.). 1980. Diccionario 

Maya CORDEMEX: Maya–Español, Español–

Maya. Ediciones CORDEMEX.

BEL, María Antonia. (2016). Ecofeminismo: 

Una nueva manera de mirar la naturaleza. 

Arbor, 192(778). https://doi.org/10.3989/ar-

bor.2016.778n2007 

BRAAKHUIS, M. E. M. 2001. “The way of 

all flesh. Sexual implications of the mayan 

hunt”. Anthropos, 391–409.

CAYÓN, Luis. 2022. Seres plurales, transmutacio-

nes y especies: creatividad y curación en el pen-

samiento chamánico makuna. En Ruiz-Serna, D. 

y Del Cairo, C. (Ed.), Humanos, más que humanos y 

no humanos. Intersecciones críticas en torno a la an-

tropología y las antologías. Pontificia Universidad 

Javeriana, pp. 150–163.

DE LA GARZA, Mercedes. 1997. “El perro como 

símbolo religioso entre los mayas y losnahuas”. 

Estudios de Cultura Náhuatl, 27, 519.

ESTEVÉZ, Margarita y LORENZO, María Jesús. 

2018. The Ethics and Aesthetics of Ecocaring: 

Contemporary Debates on Ecofeminism(s). Wo-

men’s Studies, 47(2), 123–146. https://doi.org/10.1

080/00497878.2018.1425509 

FUJIGAKI, Alejandro. 2020. Raramuri pathways 

to hold or to end of the world. Ethnographic 

theory, climate change and anthropocene. Mana: 

Estudos de Antropologia Social, 26(1), 1–35. https://

doi.org/10.1590/1678-49442020V26N1A202

GABRIEL, Marianne. 2006. “‘Sib-ten a w-áalak’-

http://www.historicas.unam.mx/publicaciones/publicadigital/libros/poder/008_balam.pdf
http://www.historicas.unam.mx/publicaciones/publicadigital/libros/poder/008_balam.pdf
http://www.historicas.unam.mx/publicaciones/publicadigital/libros/poder/008_balam.pdf
https://doi.org/10.1590/1678-49442020V26N1A202
https://doi.org/10.1590/1678-49442020V26N1A202


19

Rev. antropol. (São Paulo, Online) | v. 68: e227720 | USP, 2025

artículo | Anaid Karla Ortíz Becerril |  
Etnografía multiespecie en los solares mayas máasewáalo’ob: 
prácticas de cuidado y mundos más que humanos

o’ob...’ (‘regálanos tus hijos, tuscriados...’) 

Oraciones Dirigidas al ‘Protector de los Ani-

males’(Sip)”. En: VALENCIA, R. and LE FORT, 

G. (Eds.), Sacred Books, Sacred Languages. Two 

Thousand Years of Ritual and Religious Maya Li-

terature.	 Proceedings of the 8th European 

Maya Conference. Acta Mesoamericana (Vol. 

XVIII). Verlag Anton Saurwein, pp.93–111. 

HARAWAY, Donna. 1995. Conocimientos si-

tuados: la cuestión científica en el feminis-

mo y el privilegio de la perspectiva parcial, 

en: Ciencia, cyborgs y mujeres. La reinvención de 

la naturaleza, (tr. M. Talens), Ediciones Cáte-

dra, Universitat de Valencia, Instituto de la 

mujer, pp. 313–346. 

HARAWAY, Donna. 2008. When Species Meet. 

Minneapolis: University of Minnesota Press.

KERSLAKE, Lorraine y GIFFORD, Terry. 2013. 

Feminismo/s (22), Ecofeminismo/s: mujeres y na-

turaleza, Universidad de Alicante, Centro de 

Estudios sobre la mujer, 17. http://hdl.hand-

le.net/10045/39802 

KOHN, Eduardo. 2013. How forest think. 

Toward an Anthropology beyond the human. 

University of Califronia Press. 

LEHMANN, Christian. 2003. Possession in 

Yucatec Maya. Second, revised edition. Ar-

beitspapiere des Seminars für Sprachwis-

senschaft der Universität Erfurt. https://

www.dbthueringen.de/servlets/MCRFile-

NodeServlet/dbt_derivate_00002060/ASSi-

dUE10.pdf

MARUGÁN, Begoña. 2014. Trabajo de cuidados. 

Eunomía. Revista En Cultura de La Legalidad, 7, 

215–223. https://e-revistas.uc3m.es/index.php/

EUNOM/article/view/2243

MEDRANO, Celeste y VANDER, Felipe. (Eds.). 

2020 ¿Qué es un animal? Rumbo Sur.

OLIVIER, Guilhem. 2015. Cacería, sacrificio y poder 

en Mesoamérica. Tras las huellas de Mixcóatl, “Ser-

piente de nube”. Fondo de Cultura Económica.

ORTIZ, Anaid. 2023. Los cuidados de los cuerpos 

y del territorio entre los mayas máasewáalo’ob de 

Quintana Roo. Ciudad deMéxico, Tesis de docto-

rado, Universidad Autónoma Metropolitana. ht-

tps://doi.org/10.24275/uami.n870zr22b

REDFIELD, Redfield y VILLA ROJAS, Alfredo. 

1934. Chan Kom. A maya village. The University of 

Chicago Press.

TERÁN, Silvia y RASMUSSEN, Christian. 2009. La 

milpa de los mayas. La agricultura de los mayas pre-

hispánicos y actuales en el noroeste de Yucatán (2da 

ed.). Centro Peninsular en Humanidades y Cien-

cias Sociales, Universidad Nacional Autónoma 

de México, Universidad de Oriente.

ULLOA, Astrid. (2022). Reimaginar lo humano 

y confrontar desigualdades socioambientales. 

En: A. Ochoa, A. Ulloa, C. Echeverri, E. Biset, E. 

Nascimento, G. Méndez, J. Dünne, y R. Rodri-

guez (Eds.), La naturaleza de las humanidades Para 

una vida bajo otro clima. Ediciones Nemesis, pp. 

125–144.

https://www.db-thueringen.de/servlets/MCRFileNodeServlet/dbt_derivate_
https://www.db-thueringen.de/servlets/MCRFileNodeServlet/dbt_derivate_
https://www.db-thueringen.de/servlets/MCRFileNodeServlet/dbt_derivate_
https://doi.org/10.24275/uami.n870zr22b
https://doi.org/10.24275/uami.n870zr22b


20

Rev. antropol. (São Paulo, Online) | v. 68: e227720 | USP, 2025

artículo | Anaid Karla Ortíz Becerril |  
Etnografía multiespecie en los solares mayas máasewáalo’ob: 
prácticas de cuidado y mundos más que humanos

VARGAS, Berenice y VARELA, David. 2024. 

“Futuros multiespecie: un manifiesto desde 

el Sur ante el Antropoceno capitalista”, Etno-

gráfica, 28(1), 153–169.

https://doi.org/10.4000/etnografica.15347

VILLA ROJAS, Alfonso. 1978. Los elegidos de 

Dios. Etnografía de los mayas de Quintana Roo. 

Instituto Nacional Indigenista.

O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior- Brasil (CAPES) - 
Código de Financiamento 001

Editor-Chefe: Guilherme Moura Fagundes
Editora-Associada: Marta Rosa Amoroso
Editora-Associada: Ana Claudia Duarte Rocha Marques


