ARTiCULO

Etnografia multiespecie en los solares mayas
maasewdalo’ob: practicas de cuidadoy mundos
mas que humanos

Anaid Karla Ortiz Becerril

Universidad Auténoma Metropolitana - Iztapalapa | Ciudad de
México, México |
anaidkarla@gmail.com | https://orcid.org/0009-0002-5719-8479

DOl
http://dx.doi.org/10.11606/1678-
9857.ra.227720

RESUMEN

Este articulo explora las practicas de cuidado entre mujeres mayas mdasewdalo'ob y
los animales que habitan los solares en Chancah Derrepente, Quintana Roo, México,
a partir de trabajo etnografico realizado desde 2016. Se analiza como el cuidado
configura relaciones espaciales, comensalidad y trabajo compartido. Destacando el
rol central de las mujeres en el mantenimientoy transformacién del solar, donde las
normas culturales y las caracteristicas corporales femeninas condicionan las activi-
dadesasignadas acada género. Lainvestigacion aborda cinco tipos de vinculos entre
personas y animales: proteccidn y caceria, apreciacion y entretenimiento, respeto y
reverencia, alimentacion, y distanciamiento. El articulo visibiliza la agencia de los
animales en cada una de estas relaciones, cuestionando las fronteras del cuidado y
nociones de posesion humanas, asi como las categorias de lo domésticoy lo salvaje.
Asimismo, explora la relacién entre género, salud, movilidad y cuidado multiespe-
cie, desafiando perspectivas antropocéntricas y abriendo nuevas lineas de analisis.

PALABRAS CLAVE

cuidado, género,
multiespecie,
maya mdaasewdaal,
animales.

Multispecies ethnography in the mayan maasewaalo'ob solar
sites: care practices and more-than-human worlds

ABSTRACT  This article explores care practices between mayan mdasewdaloob women and the animals that inhabit the solares in Chancah Derre-
pente, Quintana Roo, Mexico, based on ethnographic work carried out since 2016. It analyzes how care configures spatial relations, commensality,
and shared labor. It highlights the central role of women in the maintenance and transformation of solares, where cultural norms and female bodily
characteristics condition the activities assigned to each gender. The research addresses five types of links between people and animals: protection
and hunting, appreciation and entertainment, respect and reverence, feeding and distancing. The article makes visible the agency of animals in
each of these relationships, questioning the limits of care and notions of human possession, as well as the categories of domestic and wild. It also
explores the relationship between gender, health, mobility, and multispecies care, challenging anthropocentric perspectives and opening new lines
of analysis

Rev. antropol. (S3o Paulo, Online) | v. 68: €227720 | USP, 2025

KEYWORDS
care, gender, multispecies,
maya maasewdal, animals.


https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.pt-br

ARTicULO | Anaid Karla Ortiz Becerril |
Etnograffa multiespecie en los solares mayas maasewdaloob:
practicas de cuidado y mundos mas que humanos

INTRODUCCION

Vivimos en una era marcada por crisis sociales y ecolégicas donde la perspectiva an-
tropocéntrica ha tendido a invisibilizar las conexiones y la interdependencia entre
humanos y otras formas de vida, dejando de lado mdltiples formas en que cohabi-
tamos y transformamos el mundo en conjunto. Los estudios multiespecies en co-
munidades indigenas han permitido iluminar cada vez mas estas relaciones y afec-
ciones entre los diversos existentes que habitan los mundos, incluyendo aquellas
interconexiones que se desarrollan sin mediacién humana. Desde estos enfoques,
se ha explorado, por ejemplo, las nociones nativas de animal (Medrano y Vander,
2020), las concepciones locales sobre especies y seres plurales (Cayon, 2022), las di-
ferencias ontolégicas en torno a los desastres socioambientales (Ulloa, 2022) y las
practicas rituales que establecen vinculos de proteccién y coexistencia con animales
y plantas (Kohn, 2013). Este corpus creciente desafia las concepciones naturalistas,
proponiendo enfoques situados que visibilizan las miltiples relaciones de interco-
nexiony la agencia de los habitantes de los mundos.

No obstante, como han sefialado autores como Fujigaki (2020), los pueblos
amerindios, como los raramuri, han desarrollado sus propios marcos de compren-
sion sobre el cambio climaticoy las consecuencias de las acciones humanasen laera
del Antropoceno, desde tiempos inmemoriales, ofreciendo alternativas a las narra-
tivas occidentales. Asimismo, Vergaray Varela (2024) subrayan que, si bien el térmi-
no multiespecie surge dentro de la academia antropolégica del norte global, las in-
terrelaciones y dependencias entre distintas formas de vida han sido un eje central
en las epistemologias de numerosos pueblos del sur global. Dichos conocimientos
situados (Haraway, 1995) preceden y desafian los enfoques contemporaneos al evi-
denciar que la interconexion entre seres es una teoria-practica fundamental en los
modos de vida amerindios.

Esta perspectiva relacional no solo desafia las narrativas occidentales sobre
el cambio climatico y la vida multiespecie, sino que también se vincula con debates
mas amplios sobre el cuidado y la interdependencia. La discusién sobre el cuidado
(care) contempla una extensa bibliografia que examina suimpacto en las dinamicas
socialesy estructuras politicas, haciendo hincapié en la ética, |la responsabilidad y la
interdependencia. Principalmente, se subraya que el modelo de organizacién social
y econémica capitalista no reconoce el tiempo de trabajo de cuidados de las muje-
res, perpetuando su invisibilizaciéon (Marugan, 2014).

En los dltimos anos, este enfoque ha evolucionado para incorporar una visién
mas amplia que incluye la relacién con seres no humanosy la naturaleza, destacan-
do que la explotacién ambiental y la opresion de las mujeres responden a una mis-

Rev. antropol. (S3o Paulo, Online) | v. 68: €227720 | USP, 2025



ARTicULO | Anaid Karla Ortiz Becerril |
Etnograffa multiespecie en los solares mayas maasewdaloob:
practicas de cuidado y mundos mas que humanos

ma l6gica de dominacién patriarcal y capitalista. Desde la década de 1970, el ecofe-
minismo ha cuestionado estas estructuras de poder, sefalando que el capitalismo
opera como un sistema heteropatriarcal que subordina no solo a las mujeres, sino
también a otros grupos vulnerabilizadosy a la naturaleza misma (Kerslake y Gifford,
2013; Herrero, 2017). Este enfoque rechaza los dualismos tradicionales —hombre/
mujer, cultura/naturaleza— y propone una nueva forma de concebir las identida-
desy las relaciones, basada en el reconocimiento de la interdependenciay el valor
intrinseco de todos los seres y elementos del mundo (Bel, 2016; Estévez y Lorenzo,
2018).

Por su parte, en las epistemologias amerindias, el cuidado no se limita a lo
humano, sino que abarca una red mas amplia de seres con los que se establecen
vinculos de reciprocidad. Asi, las practicas de cuidado en estos contextos no solo ga-
rantizan la continuidad de lavida, sino que también constituyen una forma de resis-
tencia frente a modelos extractivistas y capitalistas que despojan a todos los seres
de suagenciay valor intrinseco.

En este contexto, el presente articulo busca aportar desde una perspectiva que
dialogue con la teoria del cuidado (care) y con la etnografia multiespecies, para re-
flexionar en las practicas de cuidado ampliadas en una intrincada red de relaciones
que sostienen la vida. En este articulo examino cémo las mujeres mayas maasewda-
lo'ob de Chancah Derrepente, Quintana Roo, México, tejen practicas relacionales de
cuidado con los animales domésticos que habitan el solar en un marco de recipro-
cidad y agencia compartida, donde los cuidados son multidireccionales y revelan
redes de interdependencia en las que humanos, animales, y seres de la alteridad
participan activamente en el bienestar social. Este estudio busca visibilizar el cuida-
do como una practica de conocimiento de las mujeres altamente especializaday li-
gado a la ontologia local. Pero también como un proceso en el que animales ejercen
formas de agenciay afectacion.

Este articulo se basa en mi tesis doctoral (Ortiz, 2023), llevada a cabo princi-
palmente en la comunidad de Chancah Derrepente, Quintana Roo, México, donde
herealizado trabajo de campo desde 2016. En esta region, la poblacién se autodeno-
mina mdasewdal para marcar una distincién con otros mayas hablantes del norte y
surde la Peninsula de Yucatan que no fueron insurrectos durante la Guerra de Castas
(1847-1901). Dicha distincién es vigente hasta la actualidad, resultando en un com-
ponente central de su identidad. Por su parte, la tradicién académica los ha deno-
minado cruzo'ob, haciendo referencia a su culto a la Santa Cruz. La investigacion fue
realizada de forma bilingtie, las traducciones son propias y se valieron del apoyo de
diversos profesores de lengua maya yucateca. Con el objetivo de profundizar en los
saberes comunes de las mujeres en la vida cotidiana, mis principales interlocutoras
fueron mujeres de entre 35y 70 afios.

Rev. antropol. (S3o Paulo, Online) | v. 68: €227720 | USP, 2025



ARTicULO | Anaid Karla Ortiz Becerril |
Etnograffa multiespecie en los solares mayas maasewdaloob:
practicas de cuidado y mundos mas que humanos

En el contexto maasewdal, los animales que habita el solar son nombrados
alak’ (doméstico) y se relacionan de diversas formas con la dinamica de este espa-
cio, participando en la economia doméstica y el sustento familiar. La investigacién
presenta en primer lugar las caracteristicas de los solares mayas en didalogo con la
movilidad de las mujeres en el territorio local. Posteriormente, se analizan las rela-
ciones entre mujeres maasewdalo'ob y animales en el solar, considerando cinco tipos
de vinculos: 1) proteccidn y caceria, 2) apreciacion y entretenimiento, 3) respeto y
reverencia, 4) alimentacion, y 5) distanciamiento. Mediante un enfoque etnografico
que atiende las particularidades de cada especie y sus formas de interaccién, esta
investigacion busca profundizar en el cuidado como un proceso dindmico y situado,
atravesado por elecciones, subjetividades, materialidades e historias que desbor-
dan lo exclusivamente humano.

ELSOLARY LA MOVILIDAD DE LA MUJER

El solar maya es un espacio donde convergen las actividades privadas, produc-
tivas y ceremoniales, incluyendo aquellas relacionadas con la milpa y el ciclo de la
vida. Dentro de cada solar pueden residir varias unidades domésticas de residencia
patrilocal, cada una con su propia casa-habitacién, cocina, huertos, corrales y bano.
Los solares se delimitan por albarradas, que no solo establecen limites entre los
grupos domésticos, sino que también funcionan como una barrera de contencién
frente a los espacios no humanizados que rodean el pueblo. Esta delimitacién se
establece a través de una novena, una ceremonia fundacional que convoca a los seres
protectores del solar: el santo familiar, usualmente una Santa Cruz, y los difuntos
ancestros. A quienes de forma periddica se les ofrecen novenas como muestras de
agradecimiento por el trabajo de cuidado que desempefian en este espacio.

La movilidad de las mujeres esta estrechamente ligada a la l6gica del solar
como espacio de proteccion y resguardo. Desde temprana edad, las nifias aprenden
a transitar principalmente por el ambito domesticado del hogary el pueblo, con el
propésito de evitar el encuentro con las entidades invisibles que vagan por el terri-
torio: los malos vientos (kakias iik'o'ob). Si bien estos seres son dafiinos para ambos
géneros, representan un peligro mayor para las mujeres.

Esto se debe a la temperatura categérica caliente del cuerpo femenino, que
se intensifica durante la menstruacién y el embarazo, asi como en aquellas mujeres
que portan kitinam, un calor interno dafnino y contagioso. Este calor no solo genera
vulnerabilidad en el cuerpo femenino, sino que también resulta repulsivo para las
entidades de viento, seres de temperatura categérica fria, a quienes el contacto con
las mujeres les provoca animadversién. Como resultado, se produce un choque tér-

Rev. antropol. (S3o Paulo, Online) | v. 68: €227720 | USP, 2025



ARTicULO | Anaid Karla Ortiz Becerril |
Etnograffa multiespecie en los solares mayas maasewdaloob:
practicas de cuidado y mundos mas que humanos

mico que altera la temperatura del cuerpo femenino, causando pasmo de sangre, lo
que puede derivar en problemas de infertilidad e incluso en la muerte.

En el anterior contexto, la movilidad femenina se desarrolla en los espacios
domesticados y seguros: el puebloy el solar, donde es menos frecuente encontrar a
los malos vientos. Lo anterior, no implica que las mujeres no puedan salir a las mil-
pas o al monte, pero para ello siguen una serie de precauciones. Por ejemplo, evitan
los desplazamientos a estos espacios si el cuerpo se encuentra con kiinam, ya sea
por menstruacion, embarazo o en caso de tener alguna herida. También se eluden
las horas liminales —el medio diay al anochecer—, momentos en que los malos vien-
tos transitan con libertad. Ademas, al transitar por el monte se deben utilizar cami-
nos conocidos para dirigirse inicamente a la milpa familiar. Explorar senderos no
familiares expone a los individuos a los duefios tutelares de otros terrenos como los
yuumtsilo'oby aruxo'ob, seres de la alteridad con quienes no se tiene una relacion re-
ciproca, lo que podria causar enfermedades que pueden llegar a ser mortales.

Estas practicas de cuidado, que limitan la movilidad de las mujeres, buscan
proteger su salud reproductiva. La capacidad de procrear es altamente valorada y
se considera una etapa fundamental en el ciclo vital de la mujer maasewdal, y esto
se refleja en la division estereotipada de las tareas de cuidado, que responden a las
vulnerabilidades del cuerpo femenino.

Asi, el solar es el espacio asignado al género femenino, donde las mujeres se
encargan de cuidar a la progenie, de producir alimentos por medio del cultivo de
huertos y de la crianza de animales. En este espacio, no solo se resguardan los cuer-
pos, sino también los vinculos que sostienen la vida en sudimensién material y espi-
ritual, por medio de la transmisién de la lengua materna, de los rituales del ciclo de
lavida, e incluso algunos de los rituales del ciclo agricola. La reproduccién de la vida
cotidiana esta profundamente imbricada con las formas en que todos los seres que
habitan el solar se relacionan, interactiany se desplazan dentro y fuera de él. Es el
espacio clave para comprender la relacion entre género y movilidad de las mujeres
mayas mdasewdalo'ob.

En el contexto planteado, este articulo se centra en el estudio de las relaciones
de cuidado que las mujeres tejen cotidianamente con los animales que habitan el
solar. Cabe precisar que las tareas de cuidado dentro del solar tienen cierta flexibili-
dad, los varones proveen el maiz de la milpa para alimentar a los animales domés-
ticos, participan en el aseo de animales como el cerdo, retinen dinero para comprar
alimento procesado, diagnostican enfermedades y construyen los corrales. En este
sentido, las esferas masculinas y femeninas no se encuentran aisladas, sino que se
superponeny complementan.

Rev. antropol. (S3o Paulo, Online) | v. 68: €227720 | USP, 2025



ARTicULO | Anaid Karla Ortiz Becerril |
Etnograffa multiespecie en los solares mayas maasewdaloob:
practicas de cuidado y mundos mas que humanos

PROTECCION Y CACERIA

Los perros son habitantes imprescindibles del solar, no solo por su cercania
con los humanos, sino por su papel activo en la regulacién y proteccion de este es-
pacio compartido. No se limitan a ser vigilantes de los hogares, sino que establecen
relaciones complejas con otros seres que habitan el territorio, humanos y animales
por igual. Una de sus tareas principales es la de acompanar a los campesinos en la
milpa, donde su presencia no es pasiva: advierten sobre la cercania de viboras y de
los seres de viento, ademas de aprovechar dichas salidas para cazar.

Los perros suelen asociarse con los varones, ya que los acompanan a la milpa
y se les ve con ellos en los caminos. Sin embargo, también mantienen un vinculo
estrecho con las mujeres, quienes se encargan activamente de su cuidado, especial-
mente a través de |la alimentacién. Los perros tienen una alimentacién diferenciada,
al ser los inicos animales que reciben tortilla caliente, un alimento que las mujeres
preparan al menos dos veces al dia. La alimentacion de los perros no solo esta vincu-
lada al maiz, eje central de la vida cotidianay la cultura de la comunidad, sino que
se basa en la entrega de un alimento cocidoy caliente, analogo al sustento humano.

El alimentar a los perros con comida cocida, en lugar de darles solo el grano
como a todos los demas animales, refleja su reconocimiento como miembros indis-
pensables del entorno doméstico. Cuyo bienestar depende de la misma atenciény
cuidado que reciben los humanos, reflejando asi la interdependencia y la recipro-
cidad entre los seres del solar. Asi, las mujeres, como principales responsables de
la administracién del hogar, gestionan los recursos derivados del maiz, un proceso
que implica no solo la preparacién de la tortilla caliente, también la molienda, la
nixtamalizacion, el desgrane y el almacenamiento. Tareas diarias que requieren de
una atencién minuciosa, donde cada porcién es medida y distribuida tanto para los
humanos como para los perros.

Asimismo, las relaciones entre perros y humanos no se rigen por el esquema
occidental de la mascota, sino por acuerdos tacitos en los que los perros ejercen
agencia y toman decisiones segun sus intereses. Algunos prefieren acompanar al
campesino a la milpa, otros asumen la labor de vigilar la casa. Esta distribucién de
tareas no es impuesta sino negociada, permitiendo que cada perro se ubique en un
rol acorde a sutemperamento. Por ejemplo, durante las fiestas patronales es comun
verlos cerca de los lugares donde han sido destazados otros animales, también se
les ve desplazandose enjaurias en torno a una hembra en celo.

Ademas, las hembras, al igual que gatas y cerdas, pueden ser portadoras de
kitinam, un calor interno danino que tiene implicaciones para la salud de las per-
sonas. Esta condicién, que pueden también padecer las mujeres en momentos es-
pecificos de su ciclo vital, puede desencadenar enfermedades si los seres humanos

Rev. antropol. (S3o Paulo, Online) | v. 68: €227720 | USP, 2025



ARTicULO | Anaid Karla Ortiz Becerril |
Etnograffa multiespecie en los solares mayas maasewdaloob:
practicas de cuidado y mundos mas que humanos

entran en contacto con estas hembras. El kiinam es especialmente delicado en in-
fantes y personas con heridas. Lo que genera practicas de vigilancia cotidianas que
las mujeres gestionan para evitar que los miembros del solar enfermen. Esta inter-
conexion de los cuerpos en el entorno resalta la estrecha relacién entre los humanos
y los animales en el espacio doméstico.

En el solar, los perros y los gatos también son reguladores de otras poblacio-
nes animales, y su capacidad de caza se cuida deliberadamente. Se evita sobreali-
mentarlos, pues se reconoce que un cuerpo demasiado pesado reduce su destreza
y deseo de cazar. Este principio no es exclusivo de los animales, sino parte de una
|6gica general de alimentacién mesurada que también rige la vida humana.

En este entramado de relaciones, los perros no solo protegen el solary acom-
panan a los humanos en sus labores, sino que también actian como mediadores
entre diferentes dimensiones del mundo, advirtiendo sobre cambios, presencias o
peligros que escapan a la percepciéon humana. Su comunicacion es escuchaday to-
mada en cuenta, lo que refuerza su agencia dentro del espacio que habitan.

Los agtieros (tamax chi’) son formas en las que estos animales transmiten co-
nocimiento sobre eventos futuros o presencias invisibles para los humanos. Respec-
to a los perros se espera que sean obedientes, que no roben comida y, sobre todo,
que no se paren en dos patas para pedir alimento, pues esta postura es un mal au-
gurio. De igual manera, si un perro cava un hoyo cerca de la hamaca de un miembro
de la familia, se interpreta como un presagio de muerte. Ver a un perro o gato propio
en otro extremo del pueblo también anuncia desgracia. Cuando estas sefales son
observadas, la solucién para revertir el mal augurio suele ser deshacerse del animal.

Esta capacidad de comunicacién se extiende a otros animales del solar, don-
de la nocion humana de posesion (alak’) que los identifica como domésticos o crias,
implicatambién asumirlos aglieros que ellos generan. Cuando un perro, gato, cerdo
o borrego devora a sus crias, se trata un anuncio de muerte para su duefio. En estos
casos, la acciéon inmediata es alejar al animal, ya sea regalandolo o, en el caso de
animales de consumo, vendiéndolos, acciones que no transmiten el mal. Lo mismo
sucede si el animal tiene una sola cria. Incluso fenémenos aparentemente menores,
como laaparicién de un huevo demasiado pequefio, es una advertencia de enferme-
dad dentro del hogar. En este caso, la solucién es romper el huevo en la interseccién
de caminos.

Estas interacciones muestran que los animales del solar no son meros recep-
tores de cuidados humanos, sino seres con agencia que transmiten conocimiento
sobre alteraciones del territorio. Sucomportamiento es leido no solo en términos de
su vida cotidiana, sino también como una manifestacion de fuerzas que los huma-
nos no pueden percibir directamente. Estas sefiales son tomadas en serio y forman
parte del conocimiento compartido de la comunidad.

Rev. antropol. (S3o Paulo, Online) | v. 68: €227720 | USP, 2025



ARTicULO | Anaid Karla Ortiz Becerril |
Etnograffa multiespecie en los solares mayas maasewdaloob:
practicas de cuidado y mundos mas que humanos

Por su parte, los gatos son seres que no dependen completamente de los hu-
manos para su alimentacion. A temprana edad se les ofrecen pequenas cantidades
de masa, pero su crecimiento esta marcado por un proceso de aprendizaje en el que
perfeccionan sus propias estrategias de caza. Esta capacidad de autosuficiencia los
distingue de otros animales domésticos y refuerza su papel como reguladores de la
fauna del solar.

No son simplemente consumidores pasivos de alimento, sino depredadores
con técnicas complejas de interaccién con sus presas. Como se observa en el acto de
jugar con la presa antes de devorarla, desde la mirada humana, esta accién puede
parecerlidica o innecesaria, pero en términos felinos, es parte de un proceso de pre-
paracion del alimento. Como explicé dona Hilaria: “Dicen que el gato, cuando esta
asi, jugando su comida, él cocina su comida. Nosotros lo vemos que esta jugando,
pero él lo esta cocinando” (18 de mayo de 2021). Esta interpretacidn sugiere un reco-
nocimiento de laintencionalidad en la conducta del gato, asignandole agencia en su
relacion con el alimento y con el entorno.

A los gatos, no se les suele asignar nombres propios como a los perros, loros
o chachalacas, dado que se estiman como animales traicioneros con los que no se
debe desarrollar demasiada cercania con el fin de contrarrestar sus posibles com-
portamientos dafinos. Sin embargo, esto no significa que no tengan una identidad
propia dentro del solar. Al contrario, su movilidad, independencia e interaccién con
otros seres los convierten en figuras que transitan entre la domesticidad y la vida
salvaje.

Respecto a la comunicacién que los gatos comparten en forma de aglieros, a
las personas, se ha mencionado que las gatas con crias pequefas o solo una anun-
cian muerte. Sin embargo, no todas las sefiales son negativas, también se pueden
encontrar una clase de avisos positivos, como el que se interpreta al ver a los gatos
bafidndose con insistencia, lo que indica que la casa recibira visitas, asi el gato con
su acicalamiento sugiere que el duefno debe prepararse. De esta forma, los gatos no
solo reaccionan a su entorno, sino que participan activamente en la regulacién del
espacio doméstico al comunicar la necesidad de preparacién para la interaccion so-
cial.

Aunque la relacién entre humanosy gatos estd marcada por ladistanciay cier-
ta desconfianza, su rol en la vida del solar es fundamental. No requieren la cercania
ni dependencia alimenticia de los perros, pero su interaccién con otros animales y
con el entorno los convierte en actores clave en la red de relaciones del espacio do-
meéstico.

Rev. antropol. (S3o Paulo, Online) | v. 68: €227720 | USP, 2025



ARTicULO | Anaid Karla Ortiz Becerril |
Etnograffa multiespecie en los solares mayas maasewdaloob:
practicas de cuidado y mundos mas que humanos

APRECIACION Y ENTRETENIMIENTO

Loros, pericos y chachalacas ocupan un lugar particular en solares, no por su
utilidad productiva, sino por su capacidad de generar apreciacion y entretenimien-
to. De forma local, todo aquel animal o planta que no produce o trabaja, es llama-
do luujo (lujo), como es el caso de estas aves. Las aves son capturadas en su etapa
temprana al caer de sus nidos en los montes, no solo son domesticadas (alak’ta'an),
sino que participan activamente en la vida del hogar al interactuar con los humanos
mediante el canto, el movimientoy, en el caso de los loros y pericos, por medio de la
imitacion del habla. A estas aves se les ensefia a hablar en maya yucateco, consoli-
dando su integracion en la convivencia cotidiana. Su alimentacién también refleja
esta conexion: reciben masa de maiz, que se complementa con cualquier hierba que
encuentren en el terreno. Asi, su presencia transforma el espacio doméstico al intro-
ducir sonidos, colores y dindmicas que atraen la atencién y despiertan admiracion.

Mas alla de su capacidad para imitar sonidos o seguir érdenes, estas aves
participan en una economia afectiva basada en el deleite visual y sonoro. La obser-
vacion atenta de sus movimientos y cantos se enmarca en el verbo maya yucateco
cha'an, que expresa el placer de contemplar. Su presencia en el solar crea vinculos
significativos que no responden a una légica de trabajo o produccién, sino a la con-
vivencia cotidiana.

Para fomentar que las aves hablen, Cecilia (11 de junio de 2021) me explicé
que el secreto—nocioén local para referirse al conocimiento— consiste en tomar la len-
gua con lamanoy girarla nueve veces en un sentido y nueve en el otro. Esta practica
se fundamenta en la l6gica numérica propia de la terapéutica y la ritualidad maya,
donde el nimero nueve fomenta la fertilidad y la regeneracién. Como sucede du-
rante las danzas rituales, que se ejecutan en movimientos circulares que abreny cie-
rran ciclos propiciatorios, favoreciendo el equilibrio y la continuidad de la vida en el
territorio.

La agencia de estas aves se manifiesta en la manera en que modelan la in-
teraccion con los humanos. Loros y pericos aprenden a repetir palabras, llamar a
sus duenos y pedir comida, generando una forma de comunicacién que refuerza su
rol como compafieros activos en la cotidianidad. Por su parte, las chachalacas pue-
den responder a llamados y seguir ciertas indicaciones, mostrando una capacidad
de adaptacién a la vida en el solar. Aunque la movilidad de estas aves se restringe
mediante el recorte de sus alas, esto no elimina del todo su autonomia; transitando
libres por el solary viviendo sin jaulas; lo que reconfigura su relacién con el espacio
y con las personas que las rodean.

Los infantes conviven con loros, pericos y chachalacas de manera similar a
como en otras culturas se relacionan con perros o gatos: les hablan, los tocan, los

Rev. antropol. (S3o Paulo, Online) | v. 68: €227720 | USP, 2025



ARTicULO | Anaid Karla Ortiz Becerril |
Etnograffa multiespecie en los solares mayas maasewdaloob:
practicas de cuidado y mundos mas que humanos

observan con detenimiento e incluso desarrollan vinculos emocionales con ellos.
Sin embargo, estas aves no son consideradas mascotas, en el sentido occidental, ya
que no dependen enteramente del cuidado humano ni ocupan un rol de compania
constante. Al moverse libremente por el solar e interactuar con otros animalesy con
su entorno, mantienen cierta autonomia que las aleja de una domesticacion total.

Esta convivencia infantil con aves silvestres criadas en casa también desafia
las nociones de posesion humana, al mostrar cémo las relaciones afectivas pueden
surgir sin necesidad de que un animal sea completamente domesticado o contro-
lado. Al compartir espacios, gestos y momentos de juego con los nifos, las aves se
insertan en un sistema de interacciones multiespecie donde la agencia no esta de-
finida exclusivamente por la utilidad, sino por la capacidad de generar vinculos y
experiencias compartidas.

Ademas de encargarse de la alimentacion de los habitantes del solar, las mu-
jeres gestionan la salud y previenen enfermedades. En este contexto, los animales
pequefios como loritos, periquitos, perdigones, pollitos, perritos y gatitos son espe-
cialmente vulnerables al mal de ojo, un padecimiento que puede llevarlos a la muer-
te. El mal de ojo surge cuando se expresa admiracién por alguno de estos animales. Al
igual que en los infantes, las miradas o palabras de admiracion son nocivas, ya que
los halagos representan un deseo de temperatura categoérica caliente, lo que puede
desestabilizar a los mas fragiles. Para prevenirlo, es comn ocultar las camadas du-
rante su crecimiento.

RESPETO Y REVERENCIA

Las abejas meliponas ocupan un lugar singular dentro de los animales do-
meésticos, al habitar un espacio liminal que exige un trato cercano a lo reverencial. A
diferencia de otros animales, su relacion con los humanos estd marcada por un pro-
fundo respetoy una serie de practicas que apuntan a su bienestary permanencia en
el entorno doméstico. Su valor principal radica en el regalo de miel que hacen a los
seres humanos. La miel, entanto don de los seres de la alteridad, es obtenida gracias
ala conexién que las personas logran establecer con las entidades tutelares, que en
el caso de Chancah Derrepente se identifica a la Virgen Maria como guardiana de
las abejas. Esto convierte a las abejas en seres especiales que reciben ofrendas como
muestra de agradecimiento y respeto.

El trato reverencial hacia las meliponas no es un acto meramente utilitario,
sino que subraya su rol en la vida comunitaria como un medio para estrechar las
relaciones entre humanosy seres de la alteridad. Esto se refleja especialmente en el
uso de sumiel que es altamente valorada por sus propiedades medicinales, y debido

Rev. antropol. (S3o Paulo, Online) | v. 68: €227720 | USP, 2025

10



ARTicULO | Anaid Karla Ortiz Becerril |
Etnograffa multiespecie en los solares mayas maasewdaloob:
practicas de cuidado y mundos mas que humanos

a su escasez, no suele comercializarse; en lugar de ello, se reserva para consumo fa-
miliar o se regala con fines curativos. Considerada la medicina valor categérico mas
caliente, la miel se empleada en los momentos de mayor vulnerabilidad, como los
problemas de fertilidad en las mujeres. Por su parte, la cera, se utiliza en rituales
terapéuticos de intercambio (keex), destinados a la salud de los infantes.

Las colmenas de estas abejas viven en troncos huecos [lamados jobones que se
encuentran en los montes. Hallar un jobon se considera un suerte —nocién local que
refiere a un don otorgado por los seres de la alteridad—, o que acentla que las abe-
jas meliponas no son animales comunes, sino parte de un mundo mas amplio que
regula las interacciones entre los seres humanos y las fuerzas no humanas.

Apropiarse de una colmena implica un proceso similar al de la caceria, en el
que el cazador enamora a la presa (ver Braakhuis, 2001). El descubrimiento de un
jobon no garantiza su posesion inmediata, ya que requiere establecer un vinculo que
asegure la aceptacion de las abejas y el permiso de las entidades tutelares para ac-
ceder a sumiel. Asi, la apropiacion de la colmena solo se puede dar si las entidades
tutelares otorgan el don, y si las personas respetan las relaciones de reciprocidad
hacia estos seres.

Las colmenas se llevan a las casas para colgarlas en las paredes externas de
las mismas, pero de tal forma que queden protegidas y resguardada de las miradas
externasy los malos vientos que pudieran dafarlas, o bien se les construye sus pro-
pias casas, donde reciben diversas ofrendas. Asi, las abejas meliponas encarnan una
categoria relacional que podria definirse como de respeto y reverencia, ya que su
presencia no solo responde a la produccién de miel y cera, sino que también repre-
senta un vinculo con los seres de la otredad que es fundamental en la vida cotidiana
y ritual de la comunidad.

La sensibilidad de las abejas meliponas se destaca particularmente ante la
muerte de suduefio o bien alteraciones en el kiinam (calor interno) del duefio. En es-
tos casos, las abejas pueden abandonar el jobon o mostrar signos de perturbacion. El
Viernes Santo (Nojoch kiiin) es el inico dia en que se extrae su miel, la cual se realiza
de maneraritualizada y respetuosa. Este dia, los animales, al igual que los habitan-
tes de lacomunidad, guardan luto por la muerte de Cristo, lo que hace que las abejas
permanezcan tranquilas y no huyan. Esta particular relacion reconoce la voluntad y
disposicion de las abejas para compartir su producto en un momento de vulnerabi-
lidad compartida. No se trata de una apropiacién unilateral, sino de una disposicién
de las abejas por regalar sus dones.

La relacién con las abejas meliponas refleja una forma de coexistencia que
desafia la l6gica utilitaria y plantea una conexion intersubjetiva entre humanos y
abejas, como representantes de las entidades tutelares. Mas que ser consideradas
recursos explotables, las meliponas entregan su miel como parte de una interac-

Rev. antropol. (S3o Paulo, Online) | v. 68: €227720 | USP, 2025

1



ARTicULO | Anaid Karla Ortiz Becerril |
Etnograffa multiespecie en los solares mayas maasewdaloob:
practicas de cuidado y mundos mas que humanos

cién basada en la reciprocidad y la corresponsabilidad. Esta entrega no se interpre-
ta como un acto de produccién, sino como una transferencia de potencia vital, ya
que la miel es reconocida como una sustancia cargada de cualidades excepcionales
otorgadas por los seres de la alteridad. Asi, el vinculo con las meliponas reconoce
su agencia como sujetos que interactan con los humanos desde una colaboracién
activa, ofreciendo algo mas que un producto: una extensién de su propia vitalidad.

Enla ontologia maasewaal, todos los animales, incluso aquellos considerados
domésticos, pertenecen al Yuum k'dax (Duefio del monte), quien comparte el cui-
dado con otros seres tutelares (sipo'ob) y con los santos catélicos. En este sentido, la
domesticacion (alak’ta'an) de los animales del monte (ba'alche’), como las abejas me-
liponas, jabalies o venados que tiene larga tradicion en la peninsula de Yucatan (ver
Olivier, 2015:148), implica un proceso continuo de negociaciéony colaboracién con los
seres de la alteridad, cuya posesién nunca es permanente. Los seres de la alteridad
pueden en cualquier momento reclamarlavida de los animales o liberarlos, hacien-
do que la domesticacion no signifique una posesion fija o inmutable, sino una forma
de coexistencia sujeta a su voluntad.

Esta vision disuelve las fronteras rigidas entre lo doméstico y lo salvaje, cues-
tionando la nocién antropocéntrica de propiedad y dominio. En lugar de concebir
a los animales como recursos controlados por los humanos, se reconoce que otros
seres como duenos del mundo natural. Quienes pueden regalar a los animales en
forma de dones, estableciendo sus propias formas de intercambio por medio de la
regulacion de las relaciones, desafiando cualquier jerarquizacién estatica.

En esta red ontoldgica de vinculos fluidos, la aparicién, por ejemplo, de ani-
males salvajes como venados, jabalies o armadillos dentro del pueblo no es simple-
mente un incidente aislado, sino un acontecimiento funesto. Sin embargo, si uno
de estos animales ingresa al territorio habitado durante los meses dedicados a los
difuntos, las interpretaciones varian: algunos reconocen al animal como la mani-
festacion de un anima que regresa a casa en busca de alimento, lo cual demanda
respetoy abstencién de caza. Otros lo perciben como un regalo del Duefo del mon-
te para alimentar a las animas, en cuyo caso el animal es cazado y consumido. Esta
variedad de interpretaciones no implica una contradiccién, sino que revela una on-
tologia abiertay dinamica, donde los animales del monte pueden asumir multiples
significados y roles segln la circunstancia, destacando la plasticidad y reciprocidad
en las relaciones multiespecie.

Rev. antropol. (S3o Paulo, Online) | v. 68: €227720 | USP, 2025

12



ARTicULO | Anaid Karla Ortiz Becerril |
Etnograffa multiespecie en los solares mayas maasewdaloob:
practicas de cuidado y mundos mas que humanos

ALIMENTACION

Los corrales, donde habitan los animales de consumo, se ubican a una distan-
ciaestratégicade la casa, asegurando que los animales tengan su propio espacio. Las
aves mas comunes en los solares son los pollos, |a cria de patos es menos frecuente,
y en contraste con otras partes de México, los guajolotes no tienen un rol destaca-
do en las comidas rituales en esta region, un lugar que ocupan los pollos locales.
Es habitual criar cerdos cada afio para conmemorar los aniversarios de los difuntos
familiares o bien para participar en la entrega de limosnas (mdatan) durante las fes-
tividades locales. En algunos casos excepcionales, se crian borregos, peces e incluso
tortugas de tierra.

El trabajo diario de atencién a los animales para consumo se realiza dos veces:
porla manana, después de que los varones se dirigen a la milpa, y por la tarde, antes
de la preparacion de lacena. Las aves de corral se alimentan principalmente con gra-
nos de maiz, aprovechando las mazorcas que han quedado danadas en la cosecha.
Los polluelos, por su parte, reciben masa nixtamalizada, un alimento esencial para
su crecimiento. Cuando el maiz escasea, las aves de corral comparten con la familia
el grano adquirido en las tiendas de abarrotes a cargo del estado. Su dieta también
incluye frutas, malezas y gusanos encontrados en el solar. Los patos, ademas de
limpiar el terreno comiendo hierbas, ayudan a proteger el espacio de serpientes y
gusanos. Por su parte, los cerdos se alimentan de maiz, harina de maiz industrial di-
suelta enagua, tortillas viejas y restos de comida. Al igual que los borregos, también
consumen hojas del arbol de ramény en ocasiones reciben alimentacién industrial
como complemento a su dieta.

Los animales criados con maiz de la milpa familiary con malezas locales, son
reconocidos como del pais (ti’ paais). En el caso de las gallinas y gallos, su vida en el
territorio familiar, la crianza por parte de la mujer maasewdal, ademas de la alimen-
tacion senalada, les otorga una condicién especial: se configuran como animales
con alma pura (sujuy pixan), lo cual los hace los nicos animales aceptables para
la comida ritual, esto implica que cualquier alimento ritual que se ofrece entre los
mdasewdaalo'ob siempre contiene pollo o bien huevo de pollos del pais. Las mujeres,
como responsables de su cuidado cotidiano, garantizan que siempre estén disponi-
bles, asegurando asi la continuidad de esta relacién de mutua dependencia.

Segin de la Garza (1997:118), las gallinas en algunas culturas mayances acttian
como sustitutas de las personas en los rituales, en este sentido su rol de sustitucién
esta basado en su convivencia estrecha con los humanos, confiriéndoles la posibili-
dad de asumir su lugar en un intercambio espiritual. Esta perspectiva sugiere una
continuidad entre humanos y animales basada en la proximidad cotidiana y en la
similitud de sus regimenes alimenticios y cuidados. No obstante, la idea de susti-

Rev. antropol. (S3o Paulo, Online) | v. 68: €227720 | USP, 2025



ARTicULO | Anaid Karla Ortiz Becerril |
Etnograffa multiespecie en los solares mayas maasewdaloob:
practicas de cuidado y mundos mas que humanos

tucion sigue implicando una jerarquia en la que el animal es un representante del
humano, en lugar de un participante activo en una relacién ontolégicamente hori-
zontal.

Desde un enfoque multiespecie y en relacién con una nocién extendida de
cultura, que es congruente con la ontologia maasewaal, el sacrificio debe entenderse
dentro de un marco relacional amplio donde lo humano y lo no humano coexisten
y se influyen mutuamente. Esto permite reconsiderar el sacrificio no solo como un
acto ritual, sino como una manifestacién de vinculos ontolégicos entre especies.

Eduardo Kohn (2013), en su estudio sobre el pensamiento no humano en la
Amazonia, sugiere que los animales pueden funcionar como sujetos de significa-
cién dentro de un sistema relacional mas amplio. Desde esta perspectiva, el pollo
del pais en los rituales maasewdalo'ob no es un simple objeto de sacrificio, sino un
agente cuya crianza y alimentacién en un entorno humano le confiere un estatus
particular que le permite mediar entre distintas esferas del cosmos mdasewdal. Esta
idea se complementa con los planteamientos de Donna Haraway (2008), quien pro-
pone que las relaciones entre humanos y animales en contextos rituales pueden en-
tenderse como formas de co-constitucion, donde la identidad y agencia de ambos
se configuran mutuamente, lo que aporta elementos entender cémo su crianza y
cuidado en el contexto maasewdal refuerzan su capacidad de mediacion ritual.

Desde una perspectiva integrada, el sacrificio del pollo del pais no solo repre-
senta un acto de entrega personal, sino también una reafirmacién de los vinculos
entre el mundo humanoy el mundo espiritual a través de practicas de alimentacion,
cuidado y reciprocidad. Es decir, el pollo del pais no es solo un intermediario simbé-
lico, sino un ser cuya existencia estd marcada por su integracién en el territorio do-
mesticado del solar, lo que le otorga una capacidad mediadora en la relacién entre
humanosy seres de la alteridad.

Respecto al cuidado de la salud de los animales de consumo, estos son tam-
bién susceptibles a los malos aires (tankas iik’) que deambulan por el territorio. Una
clase de cuidado particular que requieren los polluelos consiste en protegerlos del
mal aire que produce la floracion del arbol de ciruela. Similar al tratamiento por mal
de ojo en los infantes, las mujeres cosen un hilo rojo en la cabeza de cada pollueloy,
en ocasiones, mezclan un poco de la flor de ciruela con su alimento. El rojo refuerza
la fortaleza en la sangre, al emular su color.

Ademas, las mujeres se encuentran en constante atencién a la reproduccién
de los pollos, animales esenciales tanto para la comida ritual, como para la alimen-
tacion diaria. Si los huevos tardan en eclosionar, las mujeres colocan carbén encen-
didoysal sobre latapa de unaollayla mueven nueve veces en una direcciény nueve
en la otra sobre los huevos. De manera similar, para asegurar el crecimiento salu-
dable de los cerdos, cuelgan en sus chiqueros nueve chiles secos con nueve olotes o

Rev. antropol. (S3o Paulo, Online) | v. 68: €227720 | USP, 2025

14



ARTicULO | Anaid Karla Ortiz Becerril |
Etnograffa multiespecie en los solares mayas maasewdaloob:
practicas de cuidado y mundos mas que humanos

nueve nopales, para ahuyentar a los murciélagos. El uso del nimero nueve asociado
a la gestacion humana, refuerza la conexioén entre las mujeres, la reproducciény el
cuidado de los animales.

DISTANCIAMIENTO

Serpientes, arafasy murciélagos son animales con los que se guardan relacio-
nes de distanciamiento y temor. Todos aquellos animales que habitan la noche se
arrastran o viven en cavernas y oquedades, se encuentran conectados a las fuerzas
danina, pertenecientes al inframundo (metnal). Se trata de los malos vientos (k'ak'as
iikio'ob), que nacen en estos espacios y emergen libremente en la ausencia del Sol, lo
que sitla a estos animales en una esfera ajena a la convivencia humana, por lo que
se consideran no domesticables.

Si alguna persona tuviera dichos animales como sus crias (alak’), se trataria
de un jwdaay (brujo), quien no los domestica en términos comunes, sino que invo-
cay manipula seres de la alteridad manifestados en estos animales, reconociendo
que poseen una agencia propia conectada a fuerzas invisibles y poderosas. Asi, la
relacion entre estos animales y los humanos no se limita a la domesticacién, sino
que implica un vinculo profundo con seres dafinos de la alteridad. En este caso, la
manipulacién no es un proceso de transformacién de lo salvaje a lo doméstico, sino
una practica que implica un vinculo profundo con fuerzas invisibles y poderosas, de-
jando abierta la posibilidad de que lo salvaje y dafino se relacione con lo humano
desde otro ambito, méas alla de lo estrictamente cotidiano.

Cuando algunos de estos animales se acercan al entorno doméstico, despier-
ta una gran precaucion entre sus habitantes. La forma de referirse a ellos es chiichi’,
un eufemismo que alude a algo que pica o muerde, utilizado para evitar invocarlas,
dado que son la encarnacién de Kisin, El maligno o El diablo. Por ejemplo, cualquier
mordedura de serpiente introduce kitinam al cuerpo, lo que requiere un tratamiento
delicado que incluye tres meses de aislamiento para que la persona se purifique.
De forma similar, el vuelo de un murciélago sobre un solar se interpreta como un
signo de que alguien esta realizando brujeria en la familia. Si el murciélago entra
en la casa, se le considera un wday, concepto similar a nahual, que refiere a la forma
animal que adoptan los brujos para llevar a cabo sus actos. En este caso, |a transfor-
macién de animales en formas de brujeria no implica una subyugacién directa de la
naturaleza, sino una mediacién entre diferentes esferas del mundo.

Se puede plantear que los animales que son transformados por los jwday no
son simplemente utilizados o subordinados a los humanos, en este caso a los brujos.
Sino que operan en un marco donde su agencia y sus interacciones estan profunda-

Rev. antropol. (S3o Paulo, Online) | v. 68: €227720 | USP, 2025

15



ARTicULO | Anaid Karla Ortiz Becerril |
Etnograffa multiespecie en los solares mayas maasewdaloob:
practicas de cuidado y mundos mas que humanos

mente interconectadas con los seres de |a alteridad danina. Este fendmeno muestra
que la aparente domesticacion de estos animales es, en realidad, una forma de co-
existencia temporal, mediada por otras relaciones ontolégicas que trascienden las
categorias tradicionales de lo doméstico. Asi, lo salvaje y danino no esta excluido del
espacio doméstico, sino que se integra de manera fluida dentro de un marco que
reconoce su autonomiay su capacidad de influir en los seres humanos.

CONCLUSIONES

Este estudio sobre las dindmicas multiespecie y los cuidados en los solares
mayas mdasewdalo'ob de Quintana Roo busca ampliar la comprension de las relacio-
nes entre humanos y animales, planteando el cuidado como una labor que no se
limita a las personas, sino que abarca a todos los habitantes del territorio. Ademas,
se destaca el rol central de las mujeres en la creacién y mantenimiento de este espa-
cio, que no solo resguarda la vida, sino que también transforman activamente en la
cotidianidad para garantizar el bienestar de todos los seres que habitan en él.

Al centrar el estudio en el solary el rol de las mujeres, este analisis abre nue-
vas perspectivas sobre los trabajos de cuidados que se asignan al género femeni-
no, revelando que dichos saberes son conocimientos especializados que rara vez
se reconocen como tales. Las mujeres, a través de practicas cotidianas y los saberes
transmitidos por generaciones, sostienen un entramado multiespecie que articula
multiples relaciones de convivencia, protecciény reciprocidad. En este contexto, los
animales no solo desempefian funciones practicas como guardianes, compafneros
de trabajo, seres de ornato, dadores de medicina o proveedores de alimento, sino
que también participan activamente en la vida cotidiana de la comunidad desde su
propia agencia. Incluso aquellos que representan distanciamiento o riesgo mantie-
nen un lugar en la configuracién del espacio doméstico, fomentando la protecciény
el fortaleciendo de los lazos afectivos.

Desde esta perspectiva, las territorialidades multiespecie no se definen ex-
clusivamente por el uso humano, sino por la presencia activay la participacién de di-
versos seres que co-construyen el entorno en una red de relaciones interdependien-
tes y fluidas. Este enfoque desafia las concepciones occidentales de la naturaleza al
reconocer la multiplicidad de agencias que configuran los espacios domésticos. En
contraste con las l6gicas econdmicas dominantes, que tienden a reducir el valor de
los seres vivos a su utilidad o productividad, el analisis revela una ética multiespecie
donde el cuidado se entiende como una practica relacional basada en la reciproci-
dady el trabajo conjunto. Asi, el espacio doméstico se resignifica como un territorio
donde se generan y ejecutan conocimientos especializados, tejidos a partir de vin-

Rev. antropol. (S3o Paulo, Online) | v. 68: €227720 | USP, 2025

16



ARTicULO | Anaid Karla Ortiz Becerril |
Etnograffa multiespecie en los solares mayas maasewdaloob:
practicas de cuidado y mundos mas que humanos

culos afectivos y responsabilidades compartidas.

Por otro lado, a partir de los sistemas de clasificacion local, este analisis ofrece
una base para explorar como el concepto alak’ (doméstico/cria) revela cémo los es-
pacios humanizados de los solares mayas no solo protegen a los seres que cohabitan
con los humanos, sino que también median interacciones complejas con los seres
de la alteridad, creando un marco de coexistencia que trasciende las relaciones de
control, posesion o utilidad.

Por su parte, es notable la importancia del maiz, no solo como alimento hu-
mano, sino también como sustancia que nutre a losanimales. Este acto de compartir
el don otorgado por los seres de la alteridad refleja un gesto de agradecimiento y
reconocimiento hacia los animales. Asi, el maiz se convierte en un medio para forta-
lecer los lazos con los animales y sus duefios tutelares.

En este contexto, los intercambios con los dueiios del monte son fundamentales
paraentender la relacién multidireccional entre humanosy animales. Estos seres de
la alteridad otorgan sus dones a través de los animales, quienes actiian como inter-
mediarios entre los humanosy el mundo invisible. Los dones no son solo materiales,
sino que incluyen medicina, proteccién y bienestar general del entorno. Los huma-
nos, al interactuar con los animales en este sistema de reciprocidad, se encuentran
obligados a reconocery honrar a los seres que rigen el mundo. Asi, los intercambios
no solo buscan la obtencién de recursos, sino el fortalecimiento de los vinculos en la
vida cotidiana.

En resumen, los solares mayas mdasewdalo'ob son espacios donde las relacio-
nes multiespecie se extienden mas alla de las practicas de cuidado, fusionandose
con los principios ontolégicos locales. Aqui, la existencia humana no se distingue
de las otras formas de vida, sino que se articula en una red de interdependencia que
involucra tanto las fuerzas visibles como las invisibles del entorno. Este analisis re-
vela la complejidad de las interacciones en que los humanos no solo negocian con
el espacio, sino que coexisten con los animales y los seres de la alteridad que confi-
guran el territorio, construyendo un entramado de relaciones que van mas alla de
la simple funcionalidad o utilidad. En este sentido, los solares se convierten en te-
rritorios donde se cultivan tanto los cuerpos como los vinculos, desafiando nuestras
concepciones tradicionales sobre la domesticidad, el cuidado y la agencia animal en
contextos indigenas.

Rev. antropol. (S3o Paulo, Online) | v. 68: €227720 | USP, 2025

17



ARTicULO | Anaid Karla Ortiz Becerril | 18
Etnografia multiespecie en los solares mayas mdasewdalo’ob:
practicas de cuidado y mundos mas que humanos

Anaid Karla Ortiz Becerril es investigadora posdoctoral en el Posgrado de Ciencias
Antropolégicas de la Universidad Auténoma Metropolitana- Iztapalapa, México.

CONTRIBUICION DE AUTORIA: No se aplica

FINANCIAMIENTO: No se aplica

Di1sPONIBILIDAD DE DATOS: Todo el conjunto de datos que respalda los resultados

de este estudio se ha publicado en el propio articulo.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

BALAM, Patricia y QUINTAL, Ella. 2015. “Con
poder para tratar con los vientos: jmeenob,
aluxo'ob y waayo'ob entre los mayas de la Pe-
ninsula”. En: GALLARDO, P. y LARTIGUE, F.
(Eds.), El poder del saber: Especialistas rituales
de México y Guatemala, Universidad Nacional
Auténoma de México, Instituto de Investiga-
ciones Histéricas, pp.173-199.
http://www.historicas.unam.mx/publicacio-
nes/publicadigital/libros/poder/oo8_balam.
pdf

BARRERA, Alfredo. (Ed.). 1980. Diccionario
Maya CORDEMEX: Maya—Espaiiol, Espaiiol—
Maya. Ediciones CORDEMEX.

BEL, Maria Antonia. (2016). Ecofeminismo:
Una nueva manera de mirar la naturaleza.
Arbor, 192(778). https://doi.org/10.3989/ar-

bor.2016.778n2007

BRAAKHUIS, M. E. M. 2001. “The way of
all flesh. Sexual implications of the mayan

hunt”. Anthropos, 391—409.

CAYON, Luis. 2022. Seres plurales, transmutacio-
nes y especies: creatividad y curacién en el pen-
samiento chamanico makuna. En Ruiz-Serna, D.
y Del Cairo, C. (Ed.), Humanos, mas que humanos y
no humanos. Intersecciones criticas en torno a la an-
tropologia y las antologias. Pontificia Universidad

Javeriana, pp.150—163.

DE LA CGARZA, Mercedes. 1997. “El perro como
simbolo religioso entre los mayas y losnahuas”.

Estudios de Cultura Nahuatl, 27, 519.

ESTEVEZ, Margarita y LORENZO, Marfa Jesus.
2018. The Ethics and Aesthetics of Ecocaring:
Contemporary Debates on Ecofeminism(s). Wo-
men’s Studies, 47(2), 123—146. https://doi.org/10.1
080/00497878.2018.1425509

FUJIGAKI, Alejandro. 2020. Raramuri pathways
to hold or to end of the world. Ethnographic
theory, climate change and anthropocene. Mana:
Estudos de Antropologia Social, 26(1), 1-35. https://
doi.org/10.1590/1678-49442020V26N1A202

GABRIEL, Marianne. 2006. “Sib-ten a w-aalak’-

Rev. antropol. (S3o Paulo, Online) | v. 68: €227720 | USP, 2025


http://www.historicas.unam.mx/publicaciones/publicadigital/libros/poder/008_balam.pdf
http://www.historicas.unam.mx/publicaciones/publicadigital/libros/poder/008_balam.pdf
http://www.historicas.unam.mx/publicaciones/publicadigital/libros/poder/008_balam.pdf
https://doi.org/10.1590/1678-49442020V26N1A202
https://doi.org/10.1590/1678-49442020V26N1A202

ARTicULO | Anaid Karla Ortiz Becerril |

Etnografia multiespecie en los solares mayas mdasewdalo’ob:

practicas de cuidado y mundos mas que humanos

o'ob..! (regalanos tus hijos, tuscriados..)
Oraciones Dirigidas al ‘Protector de los Ani-
males’(Sip)”. En: VALENCIA, R. and LE FORT,
G. (Eds.), Sacred Books, Sacred Languages. Two
Thousand Years of Ritual and Religious Maya Li-
terature. Proceedings of the 8" European
Maya Conference. Acta Mesoamericana (Vol.

XVIII). Verlag Anton Saurwein, pp.93—111.

HARAWAY, Donna. 1995. Conocimientos si-
tuados: la cuestion cientifica en el feminis-
mo y el privilegio de la perspectiva parcial,
en: Ciencia, cyborgs y mujeres. La reinvencion de
la naturaleza, (tr. M. Talens), Ediciones Cate-
dra, Universitat de Valencia, Instituto de la

mujer, pp. 313—346.

HARAWAY, Donna. 2008. When Species Meet.

Minneapolis: University of Minnesota Press.

KERSLAKE, Lorraine y GIFFORD, Terry. 2013.
Feminismo/s (22), Ecofeminismo/s: mujeres y na-
turaleza, Universidad de Alicante, Centro de
Estudios sobre la mujer, 17. http://hdl.hand-
le.net/10045/39802

KOHN, Eduardo. 2013. How forest think.
Toward an Anthropology beyond the human.

University of Califronia Press.

LEHMANN, Christian. 2003. Possession in
Yucatec Maya. Second, revised edition. Ar-
beitspapiere des Seminars fiir Sprachwis-
senschaft der Universitit Erfurt. https://
www.dbthueringen.de/servlets/MCRFile-
NodeServlet/dbt_derivate_00002060/ASSi-
dUE10.pdf

MARUGAN, Begofia. 2014. Trabajo de cuidados.
Eunomia. Revista En Cultura de La Legalidad, 7,
215-223. https://e-revistas.ucam.es/index.php/

EUNOM/article/view/2243

MEDRANQO, Celeste y VANDER, Felipe. (Eds.).

2020 ;Qué es un animal? Rumbo Sur.

OLIVIER, Guilhem. 2015. Caceria, sacrificio y poder
en Mesoameérica. Tras las huellas de Mixcoatl, “Ser-

piente de nube”. Fondo de Cultura Econémica.

ORTIZ, Anaid. 2023. Los cuidados de los cuerpos
y del territorio entre los mayas maasewdalo'ob de
Quintana Roo. Ciudad deMéxico, Tesis de docto-
rado, Universidad Auténoma Metropolitana. ht-

tps://doi.org/10.24275/uami.n870zr22b

REDFIELD, Redfield y VILLA ROJAS, Alfredo.
1934. Chan Kom. A maya village. The University of

Chicago Press.

TERAN, Silviay RASMUSSEN, Christian. 2009. La
milpa de los mayas. La agricultura de los mayas pre-
hispanicos y actuales en el noroeste de Yucatan (2da
ed.). Centro Peninsular en Humanidadesy Cien-
cias Sociales, Universidad Nacional Auténoma

de México, Universidad de Oriente.

ULLOA, Astrid. (2022). Reimaginar lo humano
y confrontar desigualdades socioambientales.
En: A. Ochoa, A. Ulloa, C. Echeverri, E. Biset, E.
Nascimento, G. Méndez, ]. Diinne, y R. Rodri-
guez (Eds.), La naturaleza de las humanidades Para
una vida bajo otro clima. Ediciones Nemesis, pp.

125-144.

Rev. antropol. (S3o Paulo, Online) | v. 68: €227720 | USP, 2025


https://www.db-thueringen.de/servlets/MCRFileNodeServlet/dbt_derivate_
https://www.db-thueringen.de/servlets/MCRFileNodeServlet/dbt_derivate_
https://www.db-thueringen.de/servlets/MCRFileNodeServlet/dbt_derivate_
https://doi.org/10.24275/uami.n870zr22b
https://doi.org/10.24275/uami.n870zr22b

ARTicULO | Anaid Karla Ortiz Becerril | 20
Etnografia multiespecie en los solares mayas mdasewdalo’ob:
practicas de cuidado y mundos mas que humanos

VARGAS, Berenice y VARELA, David. 2024.
“Futuros multiespecie: un manifiesto desde
el Sur ante el Antropoceno capitalista’, Etno-
grifica, 28(1), 153—169.
https://doi.org/10.4000/etnografica.15347

VILLA ROJAS, Alfonso. 1978. Los elegidos de

Dios. Etnografia de los mayas de Quintana Roo.

Instituto Nacional Indigenista.

Editor-Chefe: Guilherme Moura Fagundes
Editora-Associada: Marta Rosa Amoroso
Editora-Associada: Ana Claudia Duarte Rocha Marques

@ O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenagao de Aperfeicoamento de Pessoal de Nivel Superior- Brasil (CAPES) -
CAPES  Cddigode Financiamento 001

Rev. antropol. (S3o Paulo, Online) | v. 68: €227720 | USP, 2025



