VOLUME 42 n°l e 2 1999

Revista

Antro Seo logia

Volume Especial em Homenagem a Claude Lévi-Strauss




UNIVERSIDADE DE SAO PAULO

Reitor: Prof. Dr. Jacques Marcovitch

Vice-Reitor: Prof. Dr. Adolpho José Melfi

FACULDADE DE FILOSOFIA, LETRAS E CIENCIAS HUMANAS
Diretor: Prof. Dr. Francis Henrik Aubert

Vice-Diretor: Prof. Dr. Renato da Sllva Queiroz
DEPARTAMENTO DE ANTROPOLOGIA

Chefe: Prof. Dr. José Guilherme Cantor Magnani
Vice-Chefe: Prof. Dr. José Francisco Fernandes Quirino dos Santos

REVISTA DE ANTROPOLOGIA

Publicacio do Departamento de Antropologia da Faculdade de Filosofia,
|_etras e Ciéneias Humanas da Universidade de Sao Paulo.

Fundada por Egon Schaden em 1953.

‘ublicacio semestral




Revista
de
Antropologia

Publicacao do Departamento de Antropologia
Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas
Universidade de Sao Paulo

Volume 42 n°1 e 2

SAO PAULO
1999

ISSN 0034-7701



Revista de Antropologia

Fundada por Egon Schaden, em 1953
Editor Responsavel: José Guilherme Cantor Magnani

Comissao Editorial
John Cowart Dawsey; Sylvia Maria Caiuby Novaes

Conselho Editorial
David Maybury-Lewis (Harvard University, USA); Eduardo Viveiros de Castro
(Museu Nacional, Universidade Federal do Rio de Janeiro); Joanna Overing
(The London School of Economics and Political Science, Inglaterra);

Julio Cézar Melatti (Universidade de Brasilia); Klaas Woortmann (Universidade de
Brasiha); Lourdes Gongalves Furtado (Museu Paranaense Emilio Goeldi);
Marisa G. S. Peirano (Universidade de Brasilia); Mariza Corréa (Unicamp);
Moacir Palmeira (Museu Nacional, Universidade Federal do Rio de Janeiro); Roberto
Cardoso de Oliveira (Unicamp); Roberto Kant de Lima (Universidade Federal
Fluminense, Rio de Janeiro); Ruben George Oliven (Universidade
Federal do Rio Grande do Sul); Simone Dreyfus Gamelon (Ecole de Hautes Etudes
en Sciences Sociales, Franga); Terence Turner (University of Chicago, EUA);
Tiago de Oliveira Pinto (Instituto Cultural Brasileiro na Alemanha, Berlin).

Secretaria
Soraya Gebara

Equipe Técnica
Editoragao eletronica: Soraya Gebara e colaboragio de Ane Elisa Leite
Revisdao: Adriana Dalla Ono e Silvana Rinaldi
Capa: Ettore Bottini
Impressio e acabamento: Bartira Grafica ¢ Editora S.A.
Normalizag¢@o Técnica: Eunides A. do Vale (SBD/FFLCH)
Tiragem: 1000exemplares

Enderego para correspondéncia/Address for correspondence:
Revista de Antropologia — Departamento de Antropologia — FFLCH/USP
Av. Prof. Luciano Gualberto, 315

05508-900 — Sado Paulo / SP — Brasil
Publicag@o semestral / Semestral publication

Solicita-se permuta/Exchange desired

Esta revista ¢ indexada pelo Indice de Ciéncias Sociais — ITUPERJ/RJ, pela Ulrich's
International Periodicals Directory ¢ pela Hispanic American Periodicals Index.




Sumario

B DD T O R A L s o it ot aomss s e i e e b s B R S A e e e b e s e i b S 5
cntrevista
BEATRIZ PERRONE MoisEs - Claude Lévi-Strauss, aos90......coooveiiil. 9
Artigos

Lux BoeLitz ViDAL - O modelo e a marca, ou o estilo dos

“misturados”. Cosmologia, Historiae Estéticaentre os povos indigenas
0 Tl b e e el e A v o N b o 29
SyrLvia Caiuy Novags — Lévi-Strauss: razao e sensibilidade........ 67
VAGNER GONCALVES DA SiLva — O sentir das estruturas e as estruturas
dosentir: POSSIAGUEIEVISIEOURE . ... utobnmid cuns binstnpensnsis seressske s sns 1T
Jost GuiLHERME CANTOR MAGNANI — A cidade de Tristes Tropicos.. 97
TANIA STOLZE LA =) PASIATO AR TOT0 .. i vivsssnsirsssemassossidesssuvanes 193
MARCIO FERREIRA DA SILVA —Linguagem e parentesco................... 133
Mauro W. B. ALMEIDA —Simetria e Entropia: sobre a nogao de
RSN U8 LC V1= SIS S.. .oxussrs o1 teinsensbadir s nrsksbals vezassanperansnssssssics 163
Litia KatrRi MORITZ ScHwWARCZ —Historia e etnologia. Lévi-Strauss e
osembates emregiao de fronteira.. ....u.veeeeereeeeerirereriiireeeereeeeeinnaenss 199
MArcio GoLbmaN —Lévi-Strauss e os Sentidos da Histona.. ....... 223

Marcos LANNA —Sobre acomunicacdo entre diferentes
Tglen s k] U ln R e e e e B e e s e B L 239



Contents
EDHORINL ... ovsvuivisesmmevsrenss ioibiois s e s S s 5isshas et s v e bmih eaness 5
Interview
BEATRIZ PERRONE MOISES —Claude Lévi-Strauss, inthe 90's.. .......... 9
Articles
Lux BoEeLITz VIDAL - The Model and the mark .............ccceeeieienninn, Z29
SyLvia CaiuBy Novags —Lévi-Strauss: reason and sensibility........ 67
VAGNER GONCALVES DA SiLvA — The meaning of structures and the
structures of meaning: poetry which “lévistrouxe™ ............c.cccoeinnnen. 77
Jost GUILHERME CANTOR MAGNANI—The Tristes Tropicos city... ... 97
TANIA STOLZE FIMA = The PREDI. ..ot diidisndiones oxcinsiais 13
M ARrcio FERREIRA DA SiLva —Language and kinship................... ... 133
Mauro W. B. ALMEIDA —Symmetry and Entropy: on the notion of
structure inthe work of LEVi-SIrauss... ..o oiicsminvamisassss 163
LiLia KaTr MoRITZ SciwaRrcz —History and ethnology. Lévi-Strauss
and confrontations in froNtiEr rEZIONS.. ....evvivmrivermmmernmmsseeseresismmrisinns 199
MAircio GoLpman —Lévi-Strauss and the senses of History.. ....... 223

Marcos LANNA —Oncommunication between different
ANTOPOIOZIES ....veeveesisssrssmissnrsiasemsuesosssissesnsnssssaensensonsssssanssssnsssns 239




Editorial

Este volume da Revista de Antropologia foge ao formato costumeiro
da publicagdo: é temdtico, contém mais artigos que o habitual e engloba
as duas edicoes do ano. A razdo para tais mudangas fo1 a decisdo da
Comissao Editorial de incorporar as contribui¢des de um seminario re-
alizado pelo Programa de Pos-Graduagao em Antropologia Social do De-
partamento de Antropologia da FFLCH/USP, em novembro de 1998. O
evento, denominado Lévi-Strauss e os 90, teve como mote a ocorrén-
cia, na tltima década do século, do nonagésimo aniversario de um dos mais
importantes nomes da Antropologiae celebrou a dataevocandoa pre-
sencga e vitalidade de seu pensamento na reflexdo e pesquisa contem-
poraneas no campo de nossa disciplina.

Nascido em novembro de 1908, Claude Lévi-Strauss chegou ao Brasil
em 1935 para exercer o magistério na entdo recém formada Universidade
de Sdo Paulo, permanecendo trés anos entre nos. A historia € conhecida,
os desdobramentos sdo sempre lembrados e continuamente acrescidos
por detalhes que as inimeras entrevistas, generosamente concedidas, nao
cessam de enriquecer: este ¢ 0 caso, precisamente, do valioso depoimento
que este volume especial da Revista de Antropologia - alias fundada em
1953 por Egon Shaden, aluno de Lévi-Strauss — oferece a seus leitores.

Mais importante, entretanto, que rememorar ocorréncias passadas, por
mais significativas que possam ter sido, ¢ mostrar a atualidade de uma
proposta apressadamente vista como mais um “ismo’ € prematuramente
colocada em algum respeitoso nicho da “historia da antropologia™. O
seminario mostrou o contrario: o legado de Lévi-Strauss continua vivo e
multiplicador, presente em enfoques e propostas de pesquisa originais,
fecundas, provocativas.



As comunicagdes apresentadas e discutidas junto a um piblico de
aproximadamente cento e cinqiienta pessoas trataram de temas ligados a
etnologia indigena, parentesco, lingiiistica, arte, histéria e cidade. O evento
contou com o apoio da FFLCH da USP, Capes, CNPq e, para a
exposi¢do de fotos, também reproduzida neste volume, teve apoio da
Editora Companhia das Letras e da TV Cultura.

Além dos autores com textos aqui publicados, participaram do semi-
nario os professores Frank Lestringant (Université Charles de Gaulle),
Renato Janine Ribeiro (Departamento de Filosofia /USP) e Eduardo
Viveiros de Castro (Museu Nacional/ UFRJ), cuja contribuigdo esperamos
poder publicar em proximos nimeros da Revista.

Outra particular circunstancia faz do volume n. 42 um marco na longa
trajetoria da Revista de Antropologia: a partir de agora passa também a
estar disponivel de forma integral na rede através da SciIELO (Scientific
Electronic Library Online — http://www.scielo.br), biblioteca virtual de
revistas cientificas brasileiras em formato eletronico. A iniciativa ndo se
resume apenas a possibilidade de inaugurar uma nova escala de divulgagdo
e de poder realizar download de todos os artigos: trata-se da aplicagao
de um projeto mais amplo, resultado de parceria entre a Fundagao de
Amparo a Pesquisa do Estado de Sdo Paulo (Fapesp) ¢ o Centro Latino-
Americanoe do Caribe de Informagoes em Ciéncias da Saude (Bireme)
cujo proposito € fornecer infra-estrutura necessdria para pesquisa cientifica.

Integrando-se neste projeto, a Revista de Antropologia passa a fazer
parte de um selecionado grupo de publicagdes cientificas brasileiras,
engajando-se numa proposta pioneira e inovadora destinada a facilitare
ampliar, para seus autores e leitores, o campo da circulagdo, contato ¢
debate de suas pesquisas no dmbito de nossa disciplina.

José Guilherme Cantor Magnani
Editor Responsdvel



Entrevista



=
N

) P EEen

I_-I'lll. . -Ih_lgllll.l
. |._".|.- L ';.I"-'EI'II_HF"#
T4 = St




Entrevista: Claude Lévi-Strauss, aos 90

Beatriz Perrone Moisés
Professora do Departamento de Antropologia - USP

Esta entrevista for realizadaa 10
de novembro de 1998. A rapidez
¢ a gentileza com que Lévi-Strauss
respondeu a consulta feita pelo
Departamento de Antropologia
quanto a possibilidade de realiza-
la, confirmaram informacoes de
varias pessoas que ja o conheciam
oo Bric Brochu pessoalmente: de fato, € muito

disposto e receptivo. Recebeu-
me em seu escritorio no Laboratdrio de Antropologia Social, onde
continua indo, religiosamente, duas vezes por semana.

Também varios entrevistadores haviam mencionado a extrema cortesia
de seus gestos e palavras, e o bom humor, que as vezes irrompe,
inesperado, no riso discreto (como quando eu lhe disse que tinhamos a
honra de considera-lo como um “heréi civilizador”...). Também ja tinha
sido comentada a precisdo das palavras, as respostas exatas, claras, bem
construidas. No mé€s em que completaria 90 anos, Claude Lévi-Strauss
mantinha intacta a hmpidez do raciocinio, sendo inclusive capaz de retomar
frases no mesmo ponto em que as deixara, depois de inserir comentdrios,
observagoes ou precisdes. Fala com carinho da juventude, anima-se com
a lembrancga das expedigdes, mas reluta em falar do presente. As palavras

em italico, em suas respostas, sdo as que e¢le disse em portugués.
&

* S



BEATRIZ PERRONE MOISES. ENTREVISTA: CLAUDE LEVI-STRAUSS. A0S 90)

8061 SUEd
NY201g LI :S0J0.]




REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SA0 PAuLo, USP, 1999, v.42n™ 1 ¢ 2.

Beatriz: No inicio do “Proélogo” a Saudades do Brasil o senhor
se refere a uma memoria olfativa das expedicoes pelo interior. De
que outros odores o senhor se lembra?

Lévi-Strauss: “Como se sabe, na época em que fui para o Brasil [1935],
viajadvamos de navio, nao havia avioes. € 0s navios eram também cargueiros,
e faziam muitas escalas (o navio em que veio Lévi-Strauss partiu de
Marselha e fez escala em Barcelona, Cadiz, Argel, Casablanca e Dakar
antes de aportar em Santos). Nunca me esquecerei que, ao chegar —
estdvamos em alto mar havia dezenove dias, acho — e a primeira per-
cepeio que tivemos do Novo Mundo, — ainda ndo se podia ver a costa
— foi um cheiro. Um cheiro dificil de descrever, porque as associagoes
sio ficeis demais: cheiro de tabaco, cheire de pimenta... enfim, tudo 1sso
estd ligado ao Novo Mundo, ndo sei se € exatamente isso. Mas ¢ sem
divida uma das dimensdes da natureza brasileira, que nao € apenas visual,
ou tétil, € também olfativa”.

Beatriz: E quais seriam esses ‘“‘odores do Brasil”?

Lévis-Strauss: "Ha muitos outros odores, que emergem ao acaso.
Lembro-me, por exemplo, que depois dos Nambikwara, estavamos indo
na direciio do Madeira, e ainda ndo era a floresta amazonica, era mais o
campo, uma espécie de floresta seca, e de repente, montado no cavalo,
vi no solo um campo de abacaxis selvagens. Bastava inclinar-se bem baixo,
sem desmontar, para arrancar os frutos e come-los. E uma das sensagdes
gustativas e olfativas que ficaram porque nio era como o abacaxi que
conhecemos, era um abacaxi com um cheiro de framboesa absolutamente
extraordindrio. H4 muitos e muitos outros cheiros, mencionei €sse apenas
como um exemplo... hd ainda o cheiro do fumo, cheiro de fumo de rolo
em toda parte. Alids, era o que eu fumava, em folhas de milho, que davam
a0 tabaco um sabor e um cheiro muito muito particulares, que também
ficou. Ha também apinga..."

Beatriz: O senhor gostava de pinga?

T



BEATRIZ PERRONE MOISES. ENTREVISTA: CLAUDE LEVI-STRAUSS, A0S 90

Lévi-Strauss: “Ah, sim, gostava muito! E me lembro também, da
fabrica¢do, uma vez por semana, da rapadura, nas fazendas do interior,
para o consumo dos pedes, de seus filhos e de suas familias, 1sso também
tinha um cheiro e um gosto muito especiais.”

Beatriz: Durante as expedicoes, o senhor comia como os brasileiros,
como a populacao regional?

Lévi-Strauss: “Na verdade, nao havia populacdo regional... enfim, havia,
durante algum tempo, e depois, mais ninguém. Tinhamos feito grandes
provisoes: arroz e feijao, claro, e algo que chamavam de bolachas, que
também constituem uma lembranga bem clara... ficavam duras como
pedra... E também cagdvamos...”

Beatriz: O senhor era bom cacador?

Lévi-Strauss: “Tenho vergonha de dizer, porque atualmente sou um
opositor radical da caga, mas ndo era um mau cagador... e, o que € ainda
mais lamentavel, eu gostava disso.”

Beatriz: No ano anterior a essas expedicoes, o senhor deu aulas
naentao recém-criada Universidade de Sao Paulo, integrando a
segunda leva de professores estrangeiros. O que significam hoje
para o senhor os lacos com a Universidade de Sao Paulo?

Lévi-Strauss: “Sabe, é dificil dizer, porque sentimentos de tipos
diferentes se mesclam. Era o tempo de minha juventude e, naturalmente,
as pessoas sao muito apegadas a seus anos de juventude. Para mim, o
Brasil, Sdo Paulo, sdo completamente indissociaveis de meus anos de
juventude, e eu ja ndo saberia separar as coisas.

Mas, enfim, eu diria que para jovens professores, que eram praticamente
iniciantes na carreira universitdria, era antes de mais nada uma oportunidade
extraordindria e uma experiéncia unica, porque além de sermos novos na
carreira, tinhamos viajado pouquissimo, por causa dos exames, concursos
e coisas desse tipo. De modo que, através de Sao Paulo, através do Brasil,

.

L



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SA0 PauLo, USP, 1999,v.42n™ 1 ¢ 2.

era um pouco o mundo inteiro que se revelava, ou pelo menos uma face
diferente do mundo. Assim, tudo isso representa um conjunto tao rico,
tio farto, que eu ndo saberia o que destacar...”

Beatriz: A idéia de viajar para tao longe era, em si, atraente?

Lévi-Strauss: “Fu tinha vontade de ver o mundo, de ir para bem longe.
J4 na infincia e na adolescéncia, eu montava varias pequenas expedi¢oes
no campo francés... eu queria aventura, onde quer que a encontrasse...
naturalmente, quanto mais longe eu fosse, melhor...”

Beatriz: Apesar da famosa declaracao de Tristes Trépicos [“Odeio
as viagens e os exploradores.”’], o senhor gostava, entio, de viajar?

Lévi-Strauss: **Ah, sim! Naquela época eu gostava de viajar. E preciso
lembrar que Tristes Trépicos foi escrito quinze anos depois de minha volta
do Brasil, e eu ndo pensava nas viagens daquela época, mas nas viagens
que poderia fazer no momento em que escrevia.”’

Beatriz: O fato de o Brasil ser, desde o século X VI, uma destinacao,
digamos, privilegiada pelos franceses, fazia alguma diferenca?.

Lévi-Strauss: “De certo modo, senti uma espécie de sensagio de
seguranca, sabendo... E claro que eu ndo sabia de nada disso muito antes
de ir para o Brasil, aprendi tudo isso nos meses que precederam minha
partida, ja que os nomes de Thevet, Léry, evidentemente nao constavam
do programa de licenciatura em filosofia. Assim, foi depois... Mas, eu dizia,
uma sensa¢ao de seguranga, por saber que meus passos seguiam 0s passos
de grandes ancestrais. E a sensagio ¢ duradoura, porque hd uns trinta anos,
minha mulher e eu compramos uma casa no campo ¢ depois de a com-
prarmos, descobrimos que se encontra a uns poucos quilometros da casa
onde nasceu Jean de Léry.”

Beatriz: Thevet e Léry, o senhor dizia, nao constavam do programa.
Mas Montaigne sim...

o



BEATRIZ PERRONE MOISES. ENTREVISTA: CLAUDE LEVI-STrAUSS, A0S 90

Lévi-Strauss: **Ah, sim! Mas nio precisava estar no programa para ser
lido [risos]. Ainda hoje € assim. .. continua no programa.”

Beatriz: O Brasil era, entao, de certo modo, mais préximo do que
outras regioes...

Lévi-Strauss: *“Sim, muito mais, certamente. .. além do mais, com a
quantidade de palavras de origem tupi que passaram para o francés. ..”

Beatriz: Os Tupi, justamente, forneceram a Europa os elementos
basicos para a construc¢io do Selvagem. Bom ou mau, é o amerindio
que, desde entao, figura como o selvagem: o que explicaria o fato de
serem os amerindios os Outros por exceléncia do pensamento europeu?

Lévi-Strauss: “Ha uma resposta simples, simplista, até, afinal, eles
ocupavam metade do mundo, e ndo algumas ilhotas dispersas. Uma
presenga maciga. E além disso, os primeiros autores, ndo apenas franceses.,
como os mencionados, mas também ingleses, alemaes e outros, que se
interessaram pelo exotismo comegaram pela América, porque era a
America que acabava de ser descoberta, no final do século XV, e que
dominaria todo o pensamento do Renascimento. Trata-se de uma série
de acasos objetivos, que fizeram com que os amerindios fossem, para o
Ocidente, o Outro por exceléncia".

Beatriz: Nenhuma outra razao explicaria sua permanéncia nesse
papel, até hoje?

Lévi-Strauss: "Parece-me que ha dois casos no mundo, no século
XX, em que modos de vida tradicionais se mantiveram por mais tempo:
a América do Sul e Nova Guiné, as montanhas da Nova Guiné, que foram
descobertas em 1930-35, ao passo que o contato com a América se
manteve constante desde o século XVI. O contato com os amerindios
nunca for interrompido, de modo que € natural que ocupem, no pensamento
do Ocidente, um lugar privilegiado.”

_ 14 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAULO, USP, 1999, v. 42n=de2.

Beatriz: Razdes histéricas, portanto, ou ‘‘acasos objetivos”, como
o senhor disse ha pouco... os americanistas nio teriam contribuido
para a permanéncia dessa imagem, no modo como apresentam as
culturas amerindias?

Lévi-Strauss: “Bem, em parte, sim, mas apenas se generalizarmos. ..
de fato, ndo se pode dizer o mesmo dos oceanistas ou dos especialistas
em Nova Guiné, portanto, hd af algo de especifico...”

Beatriz: O senhor ja disse, em varias entrevistas, que optou pela
etnologia como reacao contra a escola sociologica francesa, contra
Durkheim, especificamente. Gostaria de pedir-lhe que falasse, mais
uma vez, dessa relacao...

Lévi-Strauss: “Quando eu era estudante, no inicio de minha carreira.
insurgi-me contra a escola... enfim, contra Durkheim, porque na mesma
época descobria a etnologia anglo-americana e, € claro, eu era espe-
cialmente sensivel & diferenca entre o tedrico e pessoas que falavam de
coisas que tinham ido ver em campo. Como eu mesmo tinha um grande
gosto pela aventura, sentia-me mais proximo deles. Mas creio que,
posteriormente, compreendi bem melhor e retornei, em grande parte, a
tradi¢do durkheimiana.

Eu nunca foi aluno de Mauss, jd que eu nunca tinha feito etnologia antes
de partir para o Brasil, mas de qualquer modo, antes de partir, fui ver Mauss
e também fui ver Lévy-Bruhl. Eles me deram conselhos, quando eu retornava
a Franca, ia vé-los. Nao houve, portanto, uma ruptura... Foi mais, digamos,
uma passagem inconstante e, posteriormente, um retorno muito profundo
ao pensamento durkheimiano e ao de Mauss".

Beatriz: Mauss teve uma influéncia especial?

Lévi-Strauss: "Pessoalmente, conheci pouco Mauss. Devo ter-lhe feito
umas... trés visitas, e nao foram longas. Foi muito antes, pela obra, que eu
fui cativado. Porque no pensamento de Durkheim havia algo de fulgurante,
era uma bela constru¢iio, monumental... Mauss. .. era uma noite toda

- 15 -



BEATRIZ PERRONE MOISES. ENTREVISTA: CLAUDE LEVI-STRAUSS. A0S 90

atravessada por clardes... E houve um outro que também me influenciou
muito, mais tarde: [Marcel] Granet, que considero como da mesma grandeza
que Mauss e Durkheim ou talvez até, em certos aspectos, ainda maior.”

Beatriz: Os autores anglo-americanos que o senhor mencionou
ha pouco....

Lévi-Strauss: “Foram Lowie e Firth. O primeiro livro de teoria
etnologica que li foi Primitive Society, de Lowie. A primeira monografia
foi1 We, the Tikopia. Por acaso.”

Beatriz: E tudo isso o levou a etnologia...

Lévi-Strauss: **Acho que jd contei isso algumas vezes. Eu era professor
de filosofia num liceu do interior, e ndo podia conceber passar a vida toda
dando um curso de filosofia, talvez aperfeicoado ano apds ano, mas que
de qualquer modo seria sempre o mesmo. Naquela época, a etnologia
estava-se constituindo como disciplina na Franga — o Instituto de Etnologia
foi fundado em 1925, creio, e 0 Museu do Homem, para a Exposi¢ao
Universal de... 1937, acho — e o recrutamento era feito em grande parte
entre os jovens filosofos. O exemplo mais notdvel foi o de [Jacques]
Soustelle, que era mais novo do que eu e que, desde muito jovem, tinha
certeza absoluta de que se tornaria mexicanista e que, logo depois de
concluida a licenciatura, voltou-se para 0 Museu do Homem e para a
etnologia. De modo que era uma via de saida... escolhi-a por isso. E também
porque tinha vontade de ver o mundo.”

Beatriz: Ver de perto, para ver de longe...O olhar distanciado que,
segundo o senhor, caracteriza o antropologo, é algo que se aprende,
que se constréi? E vocacio ou treinamento?

Lévi-Strauss: “A expressdo ¢ de Hami, que era um grande autor
dramatico japonés. Ele dizia que, para ser um bom ator, era preciso olhar
para st mesmo, o tempo todo, com os olhos afastados do espectador.
Acho que o olhar distanciado pode ser aprendido, mas acho também

- 16 ~



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SA0 PauLo, USP, 1999,v.42n™ 1 e 2.

que ¢ algo que se pode possuir desde o nascimento, uma espécie de
caracteristica da personalidade de cada um. No meu caso, creio que se
trata da segunda hipotese.”

Beatriz: Se esse olhar é indispensavel para fazer antropologia, é
melhor que seja uma vocacao?

Lévi-Strauss: “Acho que hd muitos modos de ser antropologo, e de
tornar-se antropélogo... ¢ ha muitas moradas na casa do Senhor... A
vocagdo € um dos modos, hd provavelmente outros.”

Beatriz: Falemos entiao sobre os seus modos de fazer antropologia
ou, mais precisamente, analises de mitos. O senhor mencionou
algumas vezes que trabalhava com fichas, e ao longo da elaboracao
das Mitolégicas, as espalhava as vezes sobre a mesa, onde elas de
certo modo assumiam configuracoes que lhe revelavam relacgoes.
Como sao essas “fichas de mitos’’? Posso ver algumas?

Lévi-Strauss: “‘Eu nio trabalhava exatamente com fichas de mitos, esse
¢ meu modo de trabalhar em geral. Fago muitas fichas. Meus ficheiros estao
em casa, ndo tenho nenhuma ficha aqui... Mas ndo hd nada de especial
em minhas fichas. Algumas contém referéncias, outras uma ou varias frases
que li num livro e que chamaram minha ateng@o, ou uma idéia que tive e
transcrevi numa ficha. Podem ser acerca de mitos, ou de livros, podem
ser acerca de um objeto que vi, ou de uma idéia que me ocorreu. Em relagao
aos mitos, podem conter versdes completas, as vezes ha paginas dobradas
no formato de uma ficha, colocadas nos ficheiros, as vezes sao resumos...
Nada de organizado.

Quando me falta inspiracdo, quando estou sem id€ias, pego um monte
de fichas — eu deveria colocar isso no imperfeito, porque se refere ao
tempo em que eu trabalhava — e, s6 de espalhd-las, misturd-las, agrupa-
las ao acaso, as vezes me vem uma idéia".

Beatriz: Nao se pode entao falar num método de fazer fichas, ou

.



BEATRIZ PERRONE MOISES. ENTREVISTA: CLAUDE LEVI-STRAUSS, A0S 90

de utiliza-las...

Lévi-Strauss: “Nio, nenhum. Ao contrario, eu diria que as fichas,
para mim, sao exatamente o oposto de um método, sao o meio de ter
idéias imprevistas.”

Beatriz: Mas a redacao das Mitologicas tera exigido muita
disciplina, sem duvida.

Lévi-Strauss: “Durante uns dez anos, ndao pensei noutra coisa, das seis
da manha as seis da tarde... Sempre tive em mente o exemplo de Saussure,
que dedicou parte de sua vida a mitos, os Nibelungen, e que nunca os
publicou, nunca conseguiu po-los em ordem, e dizia a mim mesmo que, se
continuasse assim, repetiria essa desventura, e precisava decidir que teria
um fim. Na verdade, o quarto volume, O homen nu, contém a matéria de
trés livros... Mas eu me proibi de escrevé-los. Disse a mim mesmo: € esse,
e serd o ultimo. Finalmente, ndo fo1 o ultimo, ja que depois vieramA via
das mascaras, A oleira ciumentae Historia de Lince... Mas de qualquer
modo, eu queria fazer algo que formasse um todo".

Beatriz: Historia de Lince, o altimo, pode ser considerado como
uma espeécie de balanco de todo o trajeto das Mitologicas?

Lévi-Strauss: "Paramim, pessoalmente, ha o que eu chamo de “grandes
mitologicas’, os quatro volumes, € 0s trés outros, que constituem as ‘pequenas
mitologicas’... estas ndo sao, de modo algum, um balan¢o em relagdo as
outras. Sao simplesmente questoes que me pareceram iteressantes € que
ndo tinham lugar... eu tinha feito alusao aelas diversas vezes... mas elas nao
se encaixavam exatamente no desenrolar da argumentacio. Assim, eu dizia
amim mesmo: um dia, talvez, eu retome tudo 15s0.”

Beatriz: Qual é seu ritmo de trabalho, atualmente?
Lévi-Strauss: °Janio trabalho muito... nao havera mais nenhum livro".

Beatriz: Pena!

« 18 =



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SA0 PAuLo, USP, 1999,v. 42n™ l e 2.

Lévi-Strauss: “Nio, nio ¢ nenhuma pena, porque eles ja ndo seriam
bons... supondo que algum dia o tenham sido... Ndo...escrevo coisas

L B |

pequenas, artigos, prefacios....

Beatriz: Entao o senhor continua escrevendo...
Lévi-Strauss: “Sim. escrevo e leio. .. muito menos...”

Beatriz: O que o senhor le?

Lévi-Strauss: “*Ah, leio coisas variadas, aquilo que me mandam,
principalmente, os livros para os quais devo escrever um prefacio. A
Academia Francesa dd prémios, € preciso ler os livros... de modo que €
em parte, digamos, literatura, e em parte profissional.”

Beatriz: O senhor contou, certa vez, que lia regularmente revistas
cientificas, acompanhando o que se faz nas ciéncias exatas e
biolégicas — que, alids, forneceram imagens muito poderosas a sua
obra. O senhor continua lendo essas revistas?

Lévi-Strauss: “Bem, nunca li tanto assim... sempre me inteirel dessas
questdes através de revistas de vulgarizagio cientifica, para grande publico. ..
Enfim, continuo lendo regularmente a Scientific American, aRecherche...
tento ter uma idéia muito vaga e muito ingénua do que esta acontecendo.”

Beatriz: As pesquisas arqueologicas e paleontologicas tém
mostrado uma historia do continente americano cada vez mais
complexa. Certa vez, comparando seu trabalho ao de Dumezil, o
senhor disse que de certo modo ao contrario dele, que tratava de
demonstrar uma histéria comum que nao era dada, o senhor partia
de uma unidade da América que lhe era dada pela historia...

Lévi-Strauss: “Sabemos que houve varias levas de povoamento na
América. A histéria americana € provavelmente muito mais antiga do que
se dizia até recentemente — mais antiga, em todo caso, do que se afirma
ainda nos Estados Unidos —, e nio se deve imaginar varias levas de

~ 19 -



BEATRIZ PERRONE MOISES. ENTREVISTA: CLAUDE LEVI-STRAUSS, A0S 90

povoamento com gente que chegou, se instalou e permaneceu no mesmo
lugar. Creio que as virias levas de povoamento sio o inicio de uma historia
extremamente complicada, e que ficariamos totalmente incapacitados de
compreender as culturas americanas se ndo supuséssemos que, durante
milénios, as pessoas circularam, se deslocaram dentro do continente, e
langaram a base de ... bem, uma unidade, seria exagero... enfim, de uma
homogeneidade relativa de todas as culturas amerindias. E claro que elas
diferiram e divergiram enormemente, mas todas elas tém algo em comum.
E o fato de terem algo em comum seria totalmente incompreensivel se nio
supus€ssemos que os povos circularam, ndo apenas do norte para o sul,
mas também do sul para o norte, que houve uma grande quantidade de
deslocamentos. Enfim, temos tendéncia a achatar a historia americana, e a
nao conceber que durante um milénio para falar de apenas um milénio
houve uma enormidade de acontecimentos dos quais nao temos a menor
idéia, infelizmente...”

Beatriz: Em seu discurso de recepcao a Academia Francesa, em
1974, o senhor declarou que a cultura francesa estava abalada,
talvez até condenada. O senhor diria o mesmo hoje?

Lévi-Strauss: “*Sim, creio que a cultura francesa esta muito ameagada...
continua muito ameacgada...”

Beatriz: A ponto de correr o risco de desaparecer?

Lévi-Strauss: **As culturas ndo desaparecem nunca, elas se misturam
com outras, ¢ dio origem a uma outra cultura. Mas... bem... aquela que
me formou e que me foi ensinada, na escola e em casa, ¢ uma cultura a
qual sou muito apegado, e ndo posso deixar de me entristecer ao ve-la se
perder e se transformar em outra coisa... 0 que certamente acontecerd...
mas digo a mim mesmo que, felizmente, nao estarer mais aqui...”

Beatriz: Seria possivel definir os principios dessa cultura francesa?
Lévi-Strauss: *“Ndo, ndo creio que se possa aplicar a andlise estrutural

- 20 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SA0 PauLo, USP, 1999,v.42n™ 1 ¢ 2.

nessa escala. Ha varidveis demais. Por isso pessoas como Foucault nunca foram
estruturalistas... eles mesmos o disseram, ndo é portanto nenhuma critica...”

Beatriz: E as culturas amerindias, estao condenadas?

Lévi-Strauss: “Hesito muito em formular uma opinido, porque, afinal,
faz... sessenta anos, € isso?... que vi os amerindios pela tltima vez. Quando
se é etndlogo, € preciso se abster de fazer afirmagoes acerca de sociedades
que ndo se viu viver, que nao se observou... E evidente que elas estio
ameacadas, que se transformam... mas até que ponto conseguirdo salvar
algo de original e fazer com que isso se torne um elemento importante
daquilo que serd sua cultura no futuro... para ter uma opiniao quanto a 1$so
seria preciso ir acampo. Eduardo Viveiros de Castro, Manuela Carneiro
da Cunha ... vocés, podem falar disso.”

Beatriz: Ja em Raca e Historia (1961) o senhor alertava para a
necessidade de preservar a diversidade das culturas humanas e para
a importancia do intercambio cultural. Posteriormente, demonstrou
diversas vezes o temor de que um ‘‘excesso de comunica¢ao”
pudesse levar a uma homogeneizacao paralizante. Apesar de tudo,
nao lhe parece que as culturas humanas téem demonstrado uma
grande vitalidade no sentido de criar diferen¢as?

Lévi-Strauss: “Eu diria que € a Ginica esperanga que nos resta, a de
que elas saibam refazer diferengas, o que permitird aos antropdlogos existir.
Creio que isso acontecerd, ou pelo menos, espero que sim. Este € um
periodo critico e, sinceramente, espero que nao dure. Fissuras haverdao
de ser reproduzidas... naturalmente nao onde estavam antes, e certamente
nio onde poderiamos supor que surgissem. De qualquer modo, creio que
a humanidade permanecera diversa, essa € sua unica chance.”

Beatriz: Que mensagem o senhor enviaria aos antropologos

brasileiros?
Lévi-Strauss: “‘Sei que ja ndo falo com aqueles que foram meus alunos,

LA



BEATRIZ PERRONE MOISES. ENTREVISTA: CLAUDE LEVI-STRAUSS, A0S 90

porque eles também estdo aposentados [risos], € com os que foram
alunos de meus alunos e, talvez até alunos dos alunos de meus alunos...
sdo varias geragoes, e sinto-me algo como um trisavd... Mas gostaria
de dizer que apOs meus primeiros contatos com jovens que tinham um
amor ao saber e um desejo de conhecimento totalmente extraordinarios,
e que tinham praticamente a mesma idade que meus colegas e eu, niao
fol apenas uma relacdo entre professor e alunos, mas quase uma relacio
de camaradagem. E como eles evidentemente sabiam muito mais acerca
do Brasil do que eu, fot também uma espécie de troca. Eles nos ensinavam
0 Brasil e nds procuravamos ensinar-lhes o que podiamos, mas eu jamais
poderia supor, na €poca, o que aconteceria realmente no Brasil na minha
area, isto €, que rapidamente nasceria uma antropologia brasileira. Nao
digo que nao existisse uma antropologia brasileira, mas era muito antiquada,
tradicional, ainda muito marcada pelo espirito do século XIX, ao passo
que a que estava para nascer mostrou muito rapidamente que estava na
ponta da pesquisa antropologica, e situou-se imediatamente no nivel dos
paises que se tornaram famosos nessa drea — a Inglaterra, os Estados
Unidos, ...a Franca. Assim, sinto que tive participa¢do num tipo de evento
que certamente ndo tem termo de comparagcao — ou poucos — na
historia universitaria mundial.

Aos jovens antropologos brasileiros, eu diria
1850, seu exemplo o demonstra— que ndo esquecam a etnologia tal como €
praticada desde o seu nascimento. Numa época em que, seja na Inglaterra,
nos Estados Unidos ou na Franga, percebe-se um certo desanimo entre os
jovens, que precisam encontrar novos objetos — ou sujeitos, se preferirem
falar nesses termos — porque aqueles que estudavam tradicionalmente nao

mas nado preciso dizer-lhes

-

existem mais, ou se transformam rapido demais, felizmente, no Brasil, a grande
etnologia ainda existe... e desejo que continue existindo por muito tempo.”



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SA0 PAuLo, USP, 1999,v.42n™ 1 e 2.

Depois de encerrada a entrevista, notei a0 meu lado algo que me parecia
uma drvore em miniatura, cujas folhas eram pedacinhos de papel com
anotacdes, colados em “galhos™ revirados e perfeitamente simétricos. Olher
mais de perto, e percebi que o objeto, protegido por uma redoma de vidro
(foto), ¢é a estrutura, em trés dimensdes, de um grupo de mitos, cuja
representagdo grifica se encontra a pigina 81 de L'origine des manieres
de table (Mitologicas I11). A prépria pagina, unida a pagina 80 do livro,
constitui um “fundo” para a “drvore” de mitos, dentro da redoma (repro-
duzidas a seguir a partir da 1* edi¢do, de L'origine des manieres de table,
Paris, Plon, 1968). Evidentemente fascinada pelo objeto, perguntei a Lévi-
Strauss se costumava construir assim estruturas miticas. Respondeu-me
que sim, as ia construindo conforme as percebia nos mitos, com os pedagos
de papel, barbante, tesoura e cola que sempre tinha a mao. Alguns desses
objetos, continuou, “‘eram como mobiles a la Calder”, e ficavam pendurados
pelo laboratério de antropologia. Mas eram muito frageis, € logo se
destruiram. Finalmente, tinha sobrado apenas aquela. “Mas entdao o Sr. ¢
um bricoleur também no sentido primeiro do termo [que remete, como
se sabe, a trabalhos manuais]”? Sorrindo, respondeu-me que sim, gostava
de usar as maos para construir coisas desde a infincia. ..

L8



_.-bz...

8o L'ORIGINE DES MANIERES DE TABLE

Comparées & M,,,, les versions cashinawa enrichissent le paradigme
sociologique de deux fagons. Au lieu d'un homme qui cherche le mariage
alternativement trop loin et trop prés, elles mettent en scéne un homme
(Maga) ou bien une femme (M,y,) L’homme se conduit en vayagenr trop
comfiant, qui traite des ennemis comme si c'étaient des alliés. En revanche,
la femme se montre casanidre, et trop défiante : d'étre chassée du logis la
désespére, mais en se refusant au mariage (qui, chez les Cashinawa, unit
normaiement des cousins croisés, Métraux r5, p. 677) elle traite comme si
c'étaient des ennemis les proches qui pourraient devenir ses alliés.

Quand on les interpréte ainsi,
e D) = les deux principales versions cashi-
™N nawa viennent prendre place aux
extrémités respectivement mas-
culine et féminine d'un axe (que
nous conviendrons de tracer hon-
zontal) et qui regroupe, tout en
les opposant, la conduite trop
confiante d'un homme qu'on peut
supposer marié (car il emporte des
victuailles pour les siens) et celle,
trop farouche, d'une fille qui se
refuse a 1'étre. Sur cet axe, par
conséquent, l'opposition des sexes
est pertinente. Egalement perti-
- - nente, celle des conduites se défi-
Fig. 8. — Tuhuna el awlves ivibus, nit par défaut : pour échapper a
des sorts identiques, la vierge
farouche avrait dd se montrer

plus confiante, et le visiteur confiant plus farouche (fig. 7).

Or, on connait chez les Tukuna un mythe qui s‘oppose & M, de la
méme fagon que les deux versions cashinawa s’opposent entre elles : les
deux mythes tukuna se situent donc aux extrémités d'un axe perpendiculaire
au précédent. Ce mythe déja résumé (M) a pour héros un frére incestueux :
du méme sexe que le mari aventureux, héros de M,,,, mais différent de lui
par une conduite dont le caractére abusif se manifeste dans un sens opposé :
en efet, Jes deux héros assignent A leurs entreprises amoureuses des objectifs
respectivement un ou multiples, et situés trop prés (la propre soeur, en dega
du groupe social) ou trop loin (épouses animales, au deld méme de I'hu-
manité]. Sur ce nouvel axe, l'opposition des sexes cesse d'8tre pertinente.
Celle des attitudes le demeure, bien qu'elles se définissent maintenant par
exceés et non par défaut.

DU MYTHE AU ROMAN 8r

La version kuniba (My,,), identique & M,qq pour la premiére partie et
a My, pour la seconde, se situe i égale distance des deux. Mais par sa
conclusion (origine de la lune, provenant d'une téte coupée), elle vient se
placer sur le trajet réunissant, en dehors de 'axe qui les oppose, M, et
M, qui ont la méme conclusion.

Ny I8
" oventureu s /
e\ ¥ 7/
. v 4
¢ s /
~ e
A ¢
Ar
\‘«.—
=i
I L
Visiteur
:an.?_i'c:n! CASHINAWA Mgy
L Mip; Vierge
3193 :
arslen-ciel, foroyche
-
| J
| be
!
li -
| @
' <
l <
Md‘-' %
/ | | *\\
/ } Frave ol
u”e e e sivex
Fig. 7. — Structure de groupe des mvikies iukuna, cashinawa ¢l mundurucu.

Repassant alors par ['histoire de la vierge farouche, nous rencontrons
en chemin une série de mythes, le plus souvent mundurucu, qui raménent
par étapes successives vers l'histoire du mari aventureux : vierge cloitrée
a l'occasion des rites de puberté et qui prend un chien pour amant (Mg :
Murphy 7, p. 114-116) ; jeune fille célibataire poursuivant une intrigue
amoureuse avec un serpent (M,q; CC, p. 132). Aux veux des Mundurucu
mémes, ce mythe inverse (car il y fait une allusion précise) celui de I'homme
mané qui délaisse sa femme humaine pour une maitresse animale : un

SIOJN ANONAA] ZIdLviag

F

Sd

VLSIATILNY

,
-
=

1anv1)

17

-
b

06 SOV ‘SSNVI ] S-1A



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SA0 PAauLo, USP, 1999,v.42n™" | e 2.

ric Brochu

-
-
-

1a: I

otograf]

Pans, 1998

E

-8






Artigos



I |
-
1




O modelo e a marca, ou o estilo dos
“misturados”

Cosmologia, Histéria e Estética entre os povos indigenas
do Uaca'

Lux Boelitz Vidal

Professora do Departamento de Antropologia — USP

RESUMO: Quatro diferentes grupos indigenas vivem na bacia do rio Uaga
e a margem do rio Oiapoque, Estado do Amapa, fronteira com a Guiana
Francesa. Estes indios de origem étnica e cultural heterogéneas definem-se
como “misturados”. Por outro lado compartilham muitos tragos, referindo-
se a esta heranga comum como o “nosso sistema’. Estes indios estao em
contato continuo com a sociedade envolvente, mas mantém um sentimento
forte de identidade prépria. Este artigo, escrito em 1997, analisa os diferentes
contextos em que dois desenhos geométricos, recorrentes, sao aplicados
em objetos cotidianos e rituais e como estes expressam, intelectual e
emocionalmente, estes principios opostos e complementares. Trato ainda,
retrospectivamente, de avaliar o quanto devemos a obra de Lévi-Strauss na
compreensdo do que a arte significa para os povos indigenas ¢ de como
podemos melhor refletir sobre as relagdes entre arte e sociedade.

PALAVRAS-CHAVE: Indios do Baixo Oiapoque, Cosmologia, Historia, Arte
e Sociedade

Introducao

O titulo de minha comunica¢ao aponta para um dialogo
renovado com a parte da obra de Lévi-Strauss que trata
da arte, ou melhor, dos povos onde a arte € ainda um
meio de significar e comunicar e algo intimamente rela-
cionado a natureza como fonte de conhecimento e inspi-




Lux BOELITZ VIDAL. O MODELO E A MARCA, OU 0O ESTILO DOS "MISTURADOS"

racdo. Para Levi-Strauss a passagem da natureza a cultura (dois termos
intimamente articulados numa relagdo de oposi¢do ou complementaridade)
encontra na arte uma manifestaco privilegiada.

Segundo Marcel Hénaff, para resumir o que interessa lembrar aqui, h trés
aspectos com rela¢do a arte, em Lévi-Strauss, que precisam ser entendidos.

Primeiro, a abstragdo € uma necessidade em qualquer ciéncia, para a
constru¢do de seu objeto. Observando dados, o etn6logo procura
invariantes permitindo formular generaliza¢des. Para 1sso, usa-se o método
indutivo que consiste em recolher com muita paciéncia os dados etnogra-
ficos e colocar em evidéncia estruturas a partir de detalhes muito precisos.
Dai aidéia de Estilo.

Segundo, Lévi-Strauss vé a arte como um sistema de signos, algo
que possul uma certa estabilidade, tradi¢do, o que permite, como no
caso da linguagem, a comunicag¢ido. Mas, contrariamente a linguagem,
ha nesse tipo de signos uma relagdo material entre significante e signi-
ficado, “*hd uma mimesis do objeto nas formas que o representam”. E
por isso que a obra de arte € apreendida, inteligivel, diretamente através
da experiéncia sensivel.

Terceiro, o autor propde pensar a relacdo arte e sociedade segundo
uma abordagem semantica que considera em sua andlise o referente, o
contexto, o destinatdrio, e 1sto fica explicito, ainda segundo Hénaff, em trés
momentos da obra de Lévi-Strauss:

a-  Nocapitulo de Antropologia Estrutural I, intitulado: “O Desdo-
bramento da Representaciio”, onde a partir de exemplos provenientes de
diferentes partes do mundo, o autor mostra a relagao entre certas formas
recorrentes e um tipo de estrutura social sem ter que recorrer a historia
ou ao difusionismo.

b-  Nocapitulo “Uma Sociedade Indigena e seu Estilo”, consagrado
aos Caduveo, em Tristes Tropicos, onde o autor vai um pouco mais longe
na sua interpretaciio. E necessario agora “mostrar de maneira especifica
como um tipo de sociedade se diz, ainda que de maneira invertida ou

- 30 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SA0 PAuLo, USP, 1999,v.42n°] ¢ 2

idealizada através de certas formas plésticas determinadas™.

c-  Conseqiientemente, a relagiio entre arte e sociedade nao ¢ direta,
mas faz intervir como acontece com 0s mitos, um raciocinio analogico. E
este aspecto que Lévi-Strauss desenvolve de maneira mais ousada na
terceira obra que trata de arte e sociedade “A Via das Méscaras™. Partindo
da observacio de dois tipos bem contrastantes de mascaras expostas em
um museu, o autor viaja mentalmente por uma vasta drea geografica,
lancando mdo de iniimeros dados etnogréficos e mitos para elaborar um
painel comparativo das sociedades do Noroeste Americano. E nesta
empreitada, segundo Hénaff, como alids também no caso dos Caduveo,
que “Lévi-Strauss consegue nos convencer de que a emog¢ao estética esta
diretamente ligada ao valor cognitivo da obra de arte ou, inversamente,
uma emogcio estética acompanha sempre o ato do conhecimento™.

E por analogia a este quadro tedrico que apresento o seguinte texto que
escrevi em 1997, e que me permite repensar, retrospectivamente, a minha
divida para como Lévi-Strauss, cujos ensinamentos jd interiorizei ha muito
tempo e sdo os que me orientam até hoje, mas ndo, evidentemente com
exclusividade. Neste texto, lango mao de outras teorias ou abordagens,
além de uma visdo muito pessoal sobre os dados recolhidos entre os Povos
Indigenas do Uaca, Baixo Oiapoque, Amapa.

¥

Os Povos Indigenas do Oiapoque localizam-se no extremo norte do estado
do Amap4, na fronteiracom a Guiana Francesa. Sdo quatro etnias que vivem
a margem de quatro rios: Os Galibi-Kalifia, no Oiapoque; os Karipuna,
no Curipi; os Galibi-Marworno no Uagd, e os Palikur no Urucaua.

Neste trabalho, tento a construgdo de um modelo que seja sintético o
suficiente para caracterizar uma drea cultural, mas também acolhedor de
varidveis de grande interesse interpretativo. Para tanto uso a teoria
estruturalista, tal como elaborada por Lévi-Strauss, desvendando codigos,

-



Lux BoeLiTz VIDAL. O MODELO E A MARCA, OU 0 ESTILO DOS "MISTURADOS"

signos recorrentes e correspondéncias. Fago uso também de estratégias
mais dinimicas, como as que dao conta da emergéncia de identidades
indigenas, de processos histéricos e de ideologias fundantes. Como veremos
no decorrer do texto, certos grafismos, que os indios identificam como
“marcas”, sdo recorrentes, enquanto expressoes concretas de principios
fundamentais construidos por e construtores de processos especificos de
pensamento e sociabilidade.

Os povos do Uagd, apesar da escravizagao, catequizagao e invasoes
de vdrias procedéncias ao longo de sua histéria, viviam em regido de
refugio e de dificil acesso. Sdo povos de origem, geografica e cultural,
heterogénea, “misturados” - metafora-mor, fundante da auto-imagem
desses povos - e a0 mesmo tempo preservados enquanto povos tradicionais,
ribeirinhos. E assim tiveram um destino especifico definido por outra
metdfora fundante, “O Nosso Sistema” (Antonella Tassinari, 1998), que
se opde mas complementa a metafora anterior. A partir dos anos 30/
40, por se encontrarem em drea de fronteira (uma regidao ate¢ 1900
contestada) e seguindo a orientagdo do Marechal Rondon que, naquela
época, visitou a drea como representante do Estado brasileiro, esses
povos foram administrativamente cercados, colocados sob o controle
do SPI (Servico de Proteciio aos Indios), e declarados “indios brasileiros”.
A meta era transformi-los em brasileiros, nacionais e trabalhadores. Mas
a forma para conseguir o controle sobre essas populagoes foi declara-
los “indios”, isto €, uma populagdo diferenciada sob a tutela legal do
Estado. Os indios e/ou popula¢des daquela regido iniciaram, a partir de
entdo, a construcdo de uma identidade propria que levara mais tarde,
com base em sua indianidade oficialmente atribuida, ao processo de
demarcag¢io de suas terras e a reivindicag¢des indigenistas. Com a
demarcacio da darea efetivada, teve inicio um processo sui-generis de
construcao do “interior’” e de relacionamento com o “exterior”. Havendo
agora um interior administrativamente definido e ideologicamente in-
corporado pelas comunidades.

A tarefa do etno-historiador e do antropologo € de transformar fatos

Sl o



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SA0 PauLo, USP, 1999,v.42n°] ¢ 2.

isolados e aparentemente desconexos em agoes significativas e em uma
interpretagdo coerente. Em teoria, e num primeiro momento tornou-se
conveniente, para este trabalho, uma abordagem antropologica classica,
conu)aesnuunahsulporexennﬂo.E()quetnueidereahzarahuquue
de maneira sucinta no meu trabalho sobre o Mito da Cobra-Grande
(Vidal 1997), quando a partir de uma andlise das vdrias versoes do mito
na regido, tentei caracterizar uma drea cultural, a dos povos indigenas
do Uaca. A escolha deste mito € interessante por ser ele tao difundido
tanto na regido das Guianas, como em todo o Norte Amazodnico, permitindo
desvendar os processos de circulagido e padronizagdo de aspectos
cosmogonicos e simbolicos.

Nesse processo de formagio de uma identidade socio-cultural especifica
- indios, mas civilizados (SPI, anos 40 e 50), indios com direitos dife-
renciados (CIMI, anos 50 e 60) e indios cidaddos (Constitui¢ao de 1988
e organizagoes indigenas) - as etnias do Uagéd compartilham muitos tracos
comuns, mas também se diferenciam entre si e uma em relagao as outras,
dependendo do contexto. Trata-se de um processo muito dindmico,
mediado, em nivel pratico, pelas Assembléias gerais dos indios do Oiapoque.
Cada ano é realizada uma Assembléia “interna”, fechada aos nao-indios,
exceto se hd convite especifico por parte das comunidades. E a cada dois
anos realiza-se uma Assembléia geral aberta e articulada especificamente
CcOm € para o exterior.

Hoje, com a possibilidade de elaborar projetos e receber apoio
financeiro de diferentes fontes, a APIO (Associacdo dos Povos Indigenas
do Oiapoque) tem contribuido muito para conquistar uma gradativa

_autonomia da tutela. Mas a participagdo na politica regional, nacional e
partiddria, aponta para novas perspectivas e reordenamentos diferen-
ciados de poder no “interior” das comunidades, fazendo com que, hoje,
ninguém, indio e ndo-indio, que deseje ocupar um cargo publico no
“exterior”, em nivel regional, possa ignorar o potencial e peso politico
das comunidades indigenas do Oiapoque, especialmente dos Karipuna
e dos Galibi-Marworno.

<33«



Lux BoELITZ VIDAL. O MODELO E A MARCA, OU O ESTILO DOS ""MISTURADOS"

A incorpora¢do dos Galibi-Kalifia € muito periférica, por serem recém-
chegados na drea. Mas compartilham de tragos socio-culturais especificos
da regidao das Guianas no Uagd. O processo de integragdo se realiza
especialmente através da participag@o nas Assembléias, ou como funciona-
rios de orgdos publicos em Oiapoque e por um sistema de trocas inter-
pessoais, incluindo casamentos interétnicos.

Os Palikur, que se consideram e sao considerados indios mais “autén-
ticos” e “antigos” da regido, sofreram um processo de abrasileiramento
complicado. Nao participavam do circulo das elites indigenas na época
do SPI, nem eram ou sdo funcionérios da FUNAI em Oiapoque e nao
ficaram sob a influéncia atuante do CIMI (Conselho Indigenista Missio-
nario) na regiao. Nao falam o patois como lingua nativa (pelo contrario,
esta € considerada lingua intrusa) e, do ponto de vista religioso, sdo
pentecostais, enquanto 0s outros sao catolicos. Falam bem o francés e se
comunicam muito com os Palikur da Guiana Francesa. Ainda hoje ndo
participam do processo politico regional (Camara de Deputados, FUNALI,
APIO), mas participam das Assembléias.

Grupos locais mais 1solados, como Flecha, Tawari, Jumind e Ariramba,
também apresentam formas diferenciadas de articulagdo com o “interior”
e 0 “exterior”, por razdes soOcio historicas e geograficas. As aldeias da
Estrada vivem ainda outro processo de construgdo historica, politica e
socio-ambiental, mais recente.

Assim, se por um lado, na esfera mitica uma abordagem estruturalista
fo1 extremamente adequada para uma melhor compreensdo das cos-
mologias dos povos do Uaga ndo seria conveniente, porém, aplicar
unilateralmente este método.

“Virios teoricos, como Barth, sugerem a conveniéncia de se aban-
donar imagens arquitetonicas, de sistemas fechados, e se passar a
trabalhar com processos de circulagdo de significa¢oes. Barth serve-
se da metafora da corrente (streams) para indicar a circulagdo das
tradi¢coes dentro ou através de diferentes unidades sociais. Hannerz
utiliza-se da nog¢ao de fluxos culturais (cultural flows) para enfatizar que

- 34 .



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SA0 PauLo, USP, 1999, v. 42n°l ¢ 2.

o carater ndo estrutural, dindmico e virtual € constitutivo da cultura”
(Pacheco de Oliveira, 1997).

Gostaria de ilustrar, através de exemplos, como as duas abordagens
tedricas citadas acima podem, em conjunto, contribuir para a constru¢ao
de um modelo que dé conta das especificidades dos Povos Indigenas
do Oiapoque. Ja mencionei as duas metaforas fundantes: “Somos
Misturados™ e o “Nosso Sistema’”.

Entre os povos do Uagd desenvolveu-se, também, uma ideologia do Aberto/
Fechado e percebe-se a procura de um equilibrio entre estes dois polos.

Mesmo fatos historicos passam a ser entendidos e explicados se-
gundo este binémio.

Um indio, uma vez, conversando sobre os tempos antes e durante a
tutela do SPI, me disse: “Abria, fechava, melhorava mas piorava” (Sr.
Miguel, aldeia Santa Isabel do Curipi). A explicag@o deste enigma € mais
ou menos a seguinte: antes dos anos 40, a regidao do Uaga era aberta e
o transito livre para todos e para qualquer um. A populag¢ao regional era
formada de indios e ndo-indios, sem discriminagdo legal por parte do
Estado. Os indios de diferentes etnias que ocupavam os dois lados do
rio Oiapoque transitavam entre o Brasil e a Guiana Francesa e eram,
conseqilientemente, submetidos as leis alfandegarias como qualquer
cidadao, especialmente no lugar chamado Ponta dos Indios, no extremo
norte do Amapa. Com a instauragcdo do SPI no Encruzo (lugar de
convergéncia dos trés rios da Bacia do Uagd), os indios (agora re-
conhecidos como etnicamente diferenciados) passam a ser controlados
internamente. Por exemplo, sdo proibidos de introduzir bebidas alcodlicas
nas aldeias e ndo podem casar com pessoas de fora sem a autorizagio
do administrador do SPI, embora o funcionario instigue os casamentos
interétnicos com as pessoas de sua escolha, geralmente portugueses,
regionais provenientes do garimpo, trabalhadores no comércio fluvial e
de cabotagem ou vaqueiros de fazendas, contratados posteriormente
como funciondrios do SPI.

Por outro lado, o SPI proibe a entrada de intrusos, crioulos, franceses,

. 35 .



Lux BoeLitz VIDAL. O MODELO E A MARCA, OU 0 ESTILO DOS "MISTURADOS"

ingleses, “estrangeiros” a procura das riquezas naturais da regido (ouro,
pau-rosa, penas de aves etc.) e de mao-de-obra indigena escrava.

Outrossim, Eurico Fernandes, administrador do SPI naquela época,
consegue por parte das autoridades da alfandega um tratamento “‘especial”
para os indios, permitindo o livre trinsito destes entre a Guiana Francesa
e 0 Brasil, sem que suas canoas fossem revistadas.

Esse jogo abre/fecha era um meio eficaz de controle e de reprodugio
social recorrente até hoje na regido, ainda que de maneira diferenciada.

O bindmio Misturados/Nosso Sistema (abre/fecha) é encontrado em
outras esferas da cultura e de maneira mais conspicua na arte e na apreciagao
estética. E pela via do grafismo que as duas metdforas, ou principios
fundantes, se expressam em intimo relacionamento.

E no cédigo estético que a unidade entre aberto/fechado, misturado/
nosso sistema, vida cotidiana/vida ritual, homem/mulher, este mundo/ outro
mundo etc. se expressa de forma visivel, abstrata e recorrente, envolvendo
tanto o intelecto como a sensibilidade e as emog¢oes dos artesoes e dos
usuarios dessas expressoes artisticas, consideradas bucu joli, muito bonitas.

E surpreendente que entre os povos do Uacd, pobres, na verdade,
em sua produ¢ao material e ornamental, encontremos um c6digo grafico
tdo recorrente em um objeto, de uso cotidiano, a cuia, e por outro lado
em artefatos de uso ritual como o mastro e os bancos do Turé. Trata-
se do desenho Ddadelo "o ou AAANANANS e Khoahi
OO U S respectivamente icones do bindmio
aberto/ fechado e simbolos de concepgoes socio-culturais mais abstratas
como “Misturado” e “Nosso Sistema”.

Desde o inicio da minha pesquisa, em 1990, ficava muito intrigada com
o uso constante destes dois grafismos (que poderiam ser vistos como um
empobrecimento cultural), chegando mesmo a ser motivo de zombaria por
parte, sendo dos indios, pelo menos de meus alunos da equipe do Uaga.
Parecia algo sem importancia!

O grafismo ddadelo, em patois, dents de l'eau, em francés, representa
as pequenas ondas na superficie da dgua dos rios, causadas pelo vento. E

= 3y =



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SA0 PAuLo, USP, 1999,v. 42n°] e 2.

um grafismo aberto e linear. Este principio pode também ser representado
por um grafismo chamado xeme ,em patois, € chemin, em frances, e quer
dizer caminho. Pode ser xeme ret oudret, caminho reto ouxeme totxi,
caminho do jaboti, xemeé fomi, caminho da formiga.

Por outro lado, khoahi (pronuncia-se kroari) € um pequeno peixe de
rio, cuja representacdo grafica sdo losangos de estrutura fechada.

Esther de Castro, pesquisando através de seu proprio ato de desenhar
artefatos ou motivos decorativos, encontrou os dois grafismos ddadelo e
khoahi, intimamente articulados na pintura de um banco ritual, representando
uma ave. A figura abaixo mostra uma série de grafismos dadelo, em
camadas sucessivas, e no meio destes aparecem losangos khoahi, dois
de cada lado do banco, o que, além de um sistema fechado, simboliza uma
ideologia dualista (que acabei também encontrando no Mito da Cobra
Grande). Estes losangos, alids, que aparecem nos dois lados da escultura
do banco, sio colocados de forma assimétrica, ato inconsciente do artesdo,
segundo ele proprio me disse quando questionado.

O ato consciente € a representacao da ave, em forma de banco, uma
arte figurativa que reproduz o modelo. Os motivos decorativos aplicam-
se em cima deste suporte. Sdo desenhos abstratos, geométricos, 0
dindelo e o kroari, que representam as asas do passaro. O que ficou
inconsciente € arela¢@o intima entre os dois grafismos (aberto/fechado),
apenas diferenciados ndio pelo trago mas pela cor, assim como o dualismo
implicito, além da assimetria, conseguida pelo deslocamento cromatico
dos losangos kroari.

E bom frisar que para os desenhos de artefatos rituais, bancos e mastros
do Turé, a ornamentagio grafica é¢ sonhada pelo xama, que consulta seus
karuana, e executada pelos homens festeiros, que sdo 0s que pintam a
madeira esculpida. No caso das cuias, sdo as mulheres que decoram as
suas bordas segundo um desenho que é produzido diretamente pelo seu
espirito, transferido para um ato ou de mimesis ou de pura criatividade.
Por isso, as vezes, sabem nomear o desenho, mas as vezes nao, res-
ponsabilizando entdo o “espirito”.

JE



Lux BoeLtz VIpAL. O MODELO E A MARCA, OU O ESTILO DOS "MISTURADOS"

= =
— gy —

n TR G-Q; 'QF;’I
| § D XD ;*f_ CORTIRRIK

- —

SISO OTEK




REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLo, USP, 1999,v. 42n°] e 2.

O desenho de um banco realizado por Esther (vide figura 1), melhor do
que a observagio direta do objeto em si ou de uma fotografia dele, revelou
no proprio fazer um modelo codificado, visualmente e esteticamente, sobre
um suporte altamente simbolico: o banco do xama que representa, por sua
vez, os bichos do outro mundo, gente como nos, no seu habitat, mas
karuand invisiveis para nos neste mundo, tornados porém visiveis pela
arte da escultura e da pintura, instrumentos da “revelacdo”.

Na época em que comegamos a pesquisar entre os Karipuna, na verdade
ainda a procura de um mito de origem, estavamos longe de imaginar que
quando estes se autodenominavam ou se identificavam como “Misturados™,
e ao mesmo tempo falavam de “Nosso Sistema”, o que nos era transmitido
seriam as duas faces de uma metafora-raiz daquele povo. Fechar e ficar
entre si, de um lado, e se abrir para o exterior, de outro, € uma marca, um
ethos das sociedades daquela area. E a historia, destes povos ao longo
dos séculos, ndo diz outra coisa (A. Tassinari, 1998)

Como veremos a seguir, 0 bindmio Misturados/Nosso Sistema, sendo
que este segundo termo abrange o primeiro em um nivel mais alto de
abstracao, se expressa ainda através de outras metaforas recolhidas e
trabalhadas por Antonella Tassinari em sua tese de doutorado.

Quando foi iniciada a pesquisa entre os Karipuna, sugeri uma analogia
possivel entre 0 mastro do Turé (indigena) e o mastro do Divino (catdlico),
um icone verticalizado que articularia a sociedade dos homens misturados
com o sobrenatural. Antonella, em sua tese, analisa minusciosamente estes
rituais e acrescenta um outro elemento, o mastro da bandeira do Brasil,
emblema nacional, perene naquela regiao de fronteira € nao menos
transcendental. Por 1sso, finalmente, venho caracterizar este povo como o
Povo da Trés Bandeiras, me inspirando nas analises desta autora.

Uma outra metafora fundante (lembramos novamente que o povo
Karipuna nao possui mito de origem se bem que tenha acolhido e/ou
reelaborado o mito da Cobra Grande) é aquela ouvida por Antonella
em 1991, na aldeia do Espirito Santo: “Acho que Deus fez o indio junto
com o caxiri”. Impossivel expandir mais o “abrir e fechar” e definir

- Y .



Lux BOELITZ VIDAL. O MODELO E A MARCA, OU 0 ESTILO DOS "MISTURADOS"

melhor "Nosso Sistema", segundo o modelo que, na minha analise,
prevalece entre os povos da drea do Uaca.

O Caxir esta relacionado a mandioca e ao tipiti, artefato paradigma
da cobra, kulev , em patois, que sempre acompanha o pote de ceramica
onde fermenta a bebida. O Caxiri € indispensavel em qualquer negociagao
com os espiritos do outro mundo e para agradar e festejar os karudna
dos bichos, gente do fundo, que sdo chamados para as sessoes de cura
e convidados para os festejos do Turé. Tanto € assim, que Deus, divin-
dade maxima na religido catdlica, nao poderia deixar de reconhecer
arelagio insubstituivel entre Indio e Caxiri e assim os teria criado juntos
€ a0 mesmo tempo, indissocidveis para assegurar a vida, a sociabilidade
e areproducao dos Karipuna.

Para acabar, mas sempre a procura de manifestacoes que me permitam
a constru¢ao de um modelo explicativo para os povos do Uag4, a partir
de duas abordagens tedricas que nao considero excludentes, recorro,
ainda, a um mito Palikur recolhido na aldeia Kumené.

E uma histéria longa e complicada que se enquadra nas lendas que
relatam as lutas entre dois herdis, um representando o bem e o outro o
mal. Quem vence casara com a filha do Rei. H4 neste relato mitico indigena,
elementos de lendas europ€ias, da Biblia, além de referéncias cabalisticas.

Trata-se de um Gavidao Canibal de sete cabecas, que trava uma luta
contra um heroi, Djalbim, o invencivel. Este representaria Deus e o
Gavido seria o Diabo (os Palikur sdo adeptos do Pentecostalismo e
tudo se reduz ou converge para o bindmio Deus/ Satands, o beme o
mal). Apesar de se tratar da arte de guerrear, ¢ o poder divino que
controla e decide. O interessante € que o desfecho da briga ja é anunciado,
ou € previsivel, a partir da estrutura fisica, digamos, natural dos oponentes,
sendo esta estrutura elevada a paradigma modelar. Cada oponente se
propoe a matar, eliminar o seu adversario, aplicando-lhe um corte ou
golpe mortal (vide figura 2).

A0 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLo, USP, 1999,v.42n°] e 2.

£ i

Djalbim (Bom Deus) Gavido Canibal de7 cabegas (Diabo)
Figura2

1) G corta D pelo meio, mas este se reconstitui.

2) D corta G, mas ainda restam ao Gaviao 6 cabecas.

3)  Gcorta D, mas este se reconstitui, isto €, fecha novamente.

4) D corta G e este fica agoracom 5 cabe¢as. Um cachorro vai
comendo as cabegas cortadas que rolam pelo chéo.

5)  No fim D corta todas as cabecas de G.

O Gavido se rende: “Hoje vocé acabou comigo. Aqui finalmente eu perdi
porque vocé tem Deus contigo”. No fim, Djalbim casa-se com a filha do
Rei e recebe ainda dois comércios e o “mandamento’” ou poder.

E interessante verificar que Deus e o Bem estiio representados pela
estrutura fechada, dualista, a que possui a capacidade de se reconstituir
apos os golpes deferidos pelo exterior, restabelecendo o equilibrio in-
terno desejado, ou manter e reproduzir “Nosso Sistema” (entre 0s
Palikur, o pentecostalismo e as influéncias européias fazem parte da tra-
dicdo). O Gaviao, como o Diabo, fica relegado ao canibalismo, ao ex-
terior, ao nao reformulavel. Os cachorros comem as cabegas como 0s

_4] -



Lux BoeLITZ VIDAL. O MODELO E A MARCA, OU 0 ESTILO DOS "MISTURADOS"

urubus comiam antigamente a pele fedorenta e impura dos humanos que
ascendiam ao céu apds a morte. O episodio lembra tamb€m os muitos
mitos amazOnicos da “cabega rolante”.

A ambigiiidade inerente ao bindmio Misturado/Nosso Sistema, interior/
exterior reflete-se ainda no fluxo das autodenominacoes atribuidas, assu-
midas, rejeitadas ou trocadas entre os povos do Uaga. Na época da po-
litica assimilacionista do SPI, e apesar de serem considerados indios tute-
lados, os habitantes do Uaga diziam: “somos amapaenses™, como no caso
do senhor Macial de Kumaruma. Depois “somos do Uag¢d”, “Somos de
Kumaruma”, “somos Galibi”, “somos Galibi-Marworno”, *“ somos indi-
0s’" e hoje “somos os Povos Indigenas do Oiapoque”, “‘somos indios ci-
dadaos brasileiros”, num continuo continuuum de abre/fecha.

Resumindo, o modelo ainda em construcdo (e nunca deixara de ser

construido), se apresentaria em vdrios niveis de abrangéncia e significado.

Teorico

Estruturalismo: Analise sincronica de uma totalidade arquitetonica.
Antropologia Processual: Fluxos culturais.
O que desemboca na “fusdo de horizontes’ no sentido de intersubjetividades.

Ideologico

O Povo das Trés Bandeiras (vertente nacionalista; “O fazimento do
Brasil™)

Acho que Deus fez o indio junto com o caxiri (vertente catélica)

A luta de Djalbim contra o Gavido de sete Cabecas (vertente pen-
tecostalista)

A Estrutura

Aberto/ Fechado
“Misturados’/ “Nosso Sistema’™

_49 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PaurLo, USP, 1999,v.42n°] ¢ 2.

O Codigo
Grafismo: dadelo, aberto e linear.

kroari, fechado. totalidade autoreferenciada.

Que representam nogdes abstratas aplicadas nos objetos mais simples
e sagrados: a Cuia e os Bancos: NOSSO SISTEMA.

Notas

I A pesquisa de campo entre os Povos Indigenas do Oiapoque contou com
0 apoio da FAPESP para os Projetos Tematicos: Antropologia, Historia e
Educacao (Processo 94/3492-9) e Sociedades Indigenas e suas Fronteiras
na Regiao Sudeste das Guianas (Processo 95/0602-0).

Bibliografia

BARTH, F.

1995 “Other Knowledge and Other Ways of Knowing”, in Journal of
Anthropological Research, 51: 65-67,

HENAFE, M.
1991 Claude Lévi-Strauss, Pierre Belfond, Paris.

Ouiveira FiLvo , J. P.

1998 “Uma etnologia dos ‘indios misturados’? Situag@o colonial, territorializacio
¢ fluxos culturais”, Mana, 4(1): 47-77.

=43 .



Lux BogLitz VIDAL. O MODELO E A MARCA, OU O ESTILO DOS "MISTURADOS"

TASSINARL A. L.

1998 Contribuigao a histéria e a etnologia do baixo Otapoque: a composi¢ao das
familias Karipuna e a estruturagao das redes de troca, Tese de Doutorado,
USP.

VipAL, L.

1997 Os povos indigenas do Uaga: Karipuna, Palikur ¢ Galibi-Marworno. Uma
abordagem cosmoldgica: o mito da Cobra-Grande em contexto, Relatorio
Fapesp, Mimeo.

=44 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SA0 PAurLo, USP, 1999,v. 42n°] e 2.

ABSTRACT: Four different Indian groups live on the Uaca River Basin
and Oiapoque River, in the Northern part of Brazil, State of Amapa, at the
boarderline with French Guiana. These Indians of heterogeneous ethnic and
cultural origins define themselves as “Mixed People™. On the other hand
they also share many things and thus reffer to this common heritage as “our
system”. These Indians are very open to the outside world and at the same
time have a strong sense of “inwardness”. This article written in 1997 analy-
ses the different contexts in which two recurrent geometric designs occur,
applied to simple dayly objects or ritual artifacts and which expressintelectually
and emotionally these opposite and complementary principles.Retrospectively,
[ try to evaluate our debt towards Lévi-Strauss and his works in terms of
what art means to indigenous people and of how we can better interpret the
relations between art and society.

KEY WORDS: Indians of the Lower Oiapoque River, cosmology, History,
art and society.

Recebido em agosto de 1999.

s






Razaoousensibilidade?

Fotografias e textos de Claude Lévi-Strauss

Selecdo e montagem: Sylvia Caiuby Novaes

TT: Tristes Tropicos, Sao Paulo, Companhia das Letras, 1996.

SB: Saudades do Brasil, Sao Paulo, Companhia das Letras, 1994,






“Entao compreendo a paixao, a loucura, o equivoco das narrativas
de viagem. Elas criam a tlusao daquilo que nao existe mais ¢ que
ainda deveria existir, para escaparmos da experiéncia esmagadora

de que 20 mil anos de historia se passaram™. (TT 38)



. i










“Em plena cidade o gado disputava a rua com o bonde”



———

{ m .




“Consideradas retrospectivamente essas imagens ja nao me
parecem tao arbitrarias. Aprendi que a verdade de uma situacao nao
se encontra em sua observacdao cotidiana, mas nessa destilacdo
paciente ¢ fragmentada que o equivoco do perfume talvez ja me
convidasse a por em pratica, na forma de um trocadilho espontaneo,
veiculo de uma ligdo simbolica que eu nao estava em condigoes de
formular claramente. Menos do que um percurso, a exploragido ¢
uma escavagao: s uma cena fugaz, um canto de paisagem, uma
reflexdo agarrada no ar permitem compreender e interpretar
horizontes que de outro modo seriam estéreis”. (TT 45-46)



“Odeto as viagens e os exploradores”™. (TT 15)



“Gostaria de ter vivido no tempo das verdadeiras viagens, quando
um espetaculo ainda nao estragado. contaminado ¢ maldito se
oferecia em todo o seuesplendor...” (TT 39)



“No final das contas, sou prisioneiro de uma alternativa: ora viajante
antigo, confrontado com um prodigioso espetaculo, do qual tudo ou
quase lhe escapava - pior ainda, inspirava troga ¢ desprezo -, ora
viajante moderno, correndo atras dos vestigios de uma realidade
desaparecida. Nestas duas situacoes sou perdedor, ¢ mais do que
parcce: pois eu que me lamento diante das sombras, ndo seria
impermeavel ao verdadeiro espetaculo que estda tomando forma
neste instante mas para cuja observacdo meu grau de humanidade
ainda carece da sensibilidade necessaria?” (TT 40)



-

“Longe de serem primitivos, os indios, tais como os conhecemos
desde que se comegou a estuda-los no século passado, sobrevivem
como os restos dessas civilizagoes”







“Dizimados por epidemias de sarampo em 1945 ¢ depois em 1975,
reduzidos a cerca de setecentos a oitocentos, os Nambikwara levam
hoje uma vida precaria junto a missdes protestantes e postos
indigenistas, ou entdo acampados a beira de uma estrada onde
circulam caminhoes; ou ainda nos arredores da cidade de 60 mil
habitantes (dado de dez anos atras, deve ter aumentado desde entdo)
que se eleva no centro do territorio deles, 14 onde, em meu tempo, a
civilizagdo s6 havia deixado, apés uma tentativa de penetragio
abortada, uma duzia de choupanas de taipa de mao onde definhavam
de fome e doenga algumas familias mesticas™. (SB 10).






[ : } : ’ ’-_J‘ : i

“Certamente porque muitos anos s¢ passaram - 0 mesmo numero.
porem -, a fotografia ja nao me provoca nada de semelhante. Meus
clichés nao sao uma parte, preservada fisicamente ¢ como por
milagre, de experiéncias nas quais todos os sentidos, os musculos, o
cerebro achavam-se envolvidos: sdao apenas os indicios delas.
[ndicios de seres, de paisagens e de acontecimentos que sei ainda que
vi ¢ conhect; mas, apos tanto tempo, nem sempre me lembro onde ou
quando. Os documentos fotograticos me provam sua existéncia, sem
testemunhar a seu favor, nem torna-los sensiveis amim’ (SB9).

“Examinadas de novo, essas fotografias me dao a impressao de um
vazio, de uma falta daquilo que a objetiva ¢ intrinsecamente incapaz
de captar”(SB9).



M. WA

> Y




Artigos



L = .||||l| - =




L.évi-Strauss: razao e sensibilidade

Sylvia Caiuby Novaes

Professora do Departamento de Antropologia - USP

RESUMO: Ha uma comparacido possivel entre as concepgoes de Lévi-
Strauss acerca da fotografia e de sua angustia com as narrativas de viagem.
Meu objetivo é mostrar que compreender esta associagdo soO € possivel
quando se leva em conta as reflexdes de Lévi-Strauss a respeito das obras
de arte e do papel que ele reserva a etnografia. Por outre lado, sdo suas proprias
consideragoes sobre o artista que se deve ter em mente se nosso objetivo
¢ avaliar o Lévi-Strauss fotografo e suas imagens, de enorme sensibilidade,
sobre os povos ¢ locais que registrou quando de sua viagem pelo Brasil.

PALAVRAS-CHAVE: Lévi-Strauss, fotografias, arte.

Odeio as viagens e os exploradores.
(Lévi-Strauss, 1995)

Esta é exatamente a primeira frase de Tristes tropicos,
o livro em que Lévi-Strauss narra sua viagem ao Brasil,
em 1937. Talvez seja estranho que alguém comece um
diario de viagem com esta frase. Sua resisténcia quanto
as narrativas de viagem € tal que se passam quase vinte
anos entre suas incursoes pelo interior do Brasil e a
publicagdo do livro, que sai em 1955 (pela editoraPlon),




SyLvia CaluBy NOVAES. LEVI-STRAUSS: RAZAO E SENSIBILIDADE

e que diga-se de passagem, ndo se resume a um didrio de viagem.

Em 1994, Lévi-Strauss publica um belissimo livro de fotos -- Saudades
do Brasil -- em que trata suas fotografias com o mesmo desdém com que
havia se referido as narrativas de viagem. Em entrevista a Antoine de
Gaudemar, do Libération, em 1995, diz explicitamente: “Uma foto é um
documento. Existem belas fotos, mas para mim trata-se de uma arte de
fato menor”. Suas imagens mentais sobre o Brasil, matas (savanas) e
florestas, podem ser recuperadas pelo odor do creosoto com que ele
impregnava seus cadernos, mas essas sensacoes nao voltam quando ele langa
seu olhar sobre as fotos que tirou. As fotografias sdo para ele apenas indicios,
de “seres, de paisagens e de acontecimentos”, que ele sabe que viu e
conheceu. A fotografia é, no plano etnogréfico, como umaespécie de reserva
de documentos, ela permite conservar coisas que ndo se ird rever outra
vez. “"Os documentos fotograficos me provam sua existéncia, sem testemunhar
a seu favor, nem torna-los sensiveis a mim” (Lévi-Strauss, 1994:9).

Meu objetivo aqui € entender as concepgdes de Lévi-Strauss a respeito
das fotografias, a partir de sua prépria concepgio do que sejam as obras de
arte. Vou procurar demonstrar que na perspectiva lévi-straussiana a fotografia
s0 pode ser entendida quando associada ao didrio de viagem e por oposi¢ao
ao papel que ele reserva para a etnografia. Por outro lado, se a atividade
que Lévi-Strauss privilegia -- a etnografia -- tende muito mais a razio do
que a sensibilidade (embora também nesse caso ndo possa abrir mao dela),
sao suas proprias consideragoes sobre a arte e o desempenho do artista que
devem ser levadas em consideragdo se voltarmos nossa aten¢ao para o
produto da sensibilidade de Lévi-Strauss, que pode ser devidamente avaliada
quando nos debrugamos sobre as imagens de Saudacdes do Brasil.

E conhecido o apreco de Lévi-Strauss pelas diferentes formas de
expressao artistica. O cru e o cozido, primeiro volume das Mitoldgicas,
evidencia as carateristicas comuns a masica € a0 mito, como lin guagens
que transcendem, cada uma a sua maneira, o nivel da linguagem arti-
culada, exigindo tal como esta, uma dimensdo temporal para se mani-
festar, o que ja ndo ocorre com a pintura (:24). Maquina de suprimir o
tempo, a musica nos permite, enquanto a escutamos, viver uma espécie

« 6 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLo, USP, 1999,v.42n°] ¢ 2.

de imortalidade. Todo esse primeiro volume das Mitologicas segue a
estrutura da apresentagdo de uma grande orquestra sinfonica, com abertura,
apresentagdo dos temas e suas variagoes, sonatas e fugas.

Sio raras as publicagdes de Lévi-Strauss que ndo se detenham nas artes.
Tristes trépicos ("Uma sociedade indigena e seu estilo"), Antropologia
Esti unual 1 (‘O desdobramento da representagdo nas artes da Asiae da
América” e “A serpente do corpo repleto de peixes”) e II ("A arte em
1985"), os ultimos capitulos daquele que seria o Antropologia Estrutural
[1I e que Lévi-Strauss preferiu dar o titulo de Le regard eloigné (todos
os capitulos da tltima parte, denominada “Contrainte et Libert€”), além
das entrevistas com Charbonnier e de livros inteiramente dedicados as artes,
como A via das mdscaras e sua Gltima publicacio, Olhar, escutar, ler,
todos sdo dedicados a andlise da musica, literatura e poesia.

Trata-se, portanto, de um intelectual cuja atengdo voltou-se seguidamente
para a esfera artistica e que, como se sabe, era filho de um pintor, que
fazia uso da fotografia para registrar detalhes a serem reproduzidos em
seus quadros. Mas de onde vem sua resisténcia em valorizar aquilo que
consegue realizar, ele préprio, através da escrita da luz? Por que tanto
desdém com relacdo as suas fotografias?

Vejamos como este autor concebe a arte assim como o papel que ele
atribui a atividade artistica e aos artistas. Para Lévi-Strauss, “uma obra de
arte € signo do objeto e ndo uma reprodugio literal; manifesta algo que
nio estava imediatamente dado a percepgdo que temos do objeto e que €
sua estrutura, porque a caracteristica especifica da linguagem da arte € que
existe sempre uma homologia muito profunda entre a estrutura do significado
e a estrutura do significante (...) ao significar o objeto [como fazem os
surrealistas com objetos do cotidiano] o artista consegue elaborar uma
estrutura de significa¢do que mantém uma relagdao com a estrutura mesma
do objeto” (Lévi-Strauss, 1968: 80). Mesmo um artista como Ingres, que
dominava a técnica de produzir a ilusdo de um fac-simile, conseguia
evidenciar uma significacdo que vai muito além da percepgio e que chega
a prépria estrutura do objeto da percepgio. (:81). Nesse sentido, a obra de
arte no ¢ um simples documento, mesmo que este seja absolutamente original.

- 69 -



SyLvIA CAluBY NOVAES. LEVI-STRAUSS: RAZAO E SENSIBILIDADE

A arte € para Lévi-Strauss também uma linguagem; mas se temos na
linguagem articulada um sistema de signos arbitrarios, sem relagio sensivel
com o0s objetos que se propde a significar, a arte se diferencia da linguagem
verbal exatamente por estabelecer esta relag@o sensivel entre signo e objeto
e esta € precisamente a sua fungéo. A arte é, além disso, um guia, um meio
de instrugdo, quase que de aprendizagem da realidade ambiente (:120).
Dai também o fascinio de Lévi-Strauss tanto pelos quadros de natureza
morta quanto pelos desenhos usados como ilustragdes de livros de histéria
natural do século XIX. Seus proprios livros trazem essas ilustragdes de
exemplares da fauna e da flora, como a violeta tricolor, pensée sauvage
em francés, que ilustra o livro do mesmo nome, diferentes tipos de
macacos, bicho-preguicga, lince, aves etc.

Essa possibilidade de aprendizagem através da arte que, para Lévi-
Strauss, vem da possibilidade que ela abre de unir a sensagido ao espirito,
esta presente, como ele mostraem Olhar, escutar, ler, nas artes figurativas
que, atraves do trompe [’oeil, principalmente na natureza morta, niao
representa, mas reconstroi. E de forma seletiva, pois ndo reproduz nem
tudo nem qualquer coisa do modelo. A arte supde, nesse sentido, a0 mesmo
tempo um saber e uma reflexio. E exatamente isso que o encanta no
trabalho de Anita Albus, artista que ilustra a capa de Le regard eloigné.
Ao se referir ao trabalho desta artista, Lévi-Strauss diz que ela consegue
“colocar a pintura a servi¢o do conhecimento e fazer com que a emocgio
estética tenha um efeito de coalescéncia, de unir partes separadas, unido
que a obra imediatamente consegue entre as propriedades sensiveis das
coisas e suas propriedades inteligiveis” (1983: 338).

Mas seriam as fotos meros documentos, como ele mesmo diz?

Se ndo considerarmos seu livro Saudades do Brasil, sdo rarissimas as
alusoes de Lévi-Strauss a fotografia. No capitulo “A um jovem pintor’ de
Le regard eloigné, ele contesta a afirmacdo recorrente de que a fotografia
teria decretado a morte da pintura naturalista (na verdade as afirmagoes
mais recorrentes sido de que a foto libera a pintura de sua tradi¢cio
naturalista). Para ele a arte ainda deve ser compreendida, tal como o fazia
Da Vinci, a partir de seu papel de selecionar e ordenar as informacoes do

70



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SA0 PauLo, USP, 1999,v. 42n°] ¢ 2.

mundo exterior, que nos chegam através dos sentidos. Mas € exatamente
por omitir algumas informagdes e evidenciar outras, ou atenua-las, que o
pintor introduz nessa multlpllmddde de estilos alguma coeréncia em que se
pode reconhecer um estilo. E precisamente essa possibilidade, de escolha
a partir de um modelo, que ndo estd dada a fotografiae que a transforma,
para Lévi-Strauss, em documento, ou em arte menor. O fotografo esta
sujeito as limitagdes fisicas e mecanicas do aparelho, aos produtos quimicos
necessarios para a revelagio do filme. Suas possibilidades para escolher
o objeto a ser fotografado, o Angulo e a luz lhe deixam com uma liberdade
muito restrita se comparada aquela de que dispde o pintor e que pode
desfrutar do olho, da mdo e do espirito.

Comparag¢io pouco convincente € que $0a Como um eco a critica que
os pintores e criticos de meados do século passado faziam a fotogratia.
Lévi-Strauss parece nio perceber que hd estilos que podem ser reco-
nhecidos em diferentes fotégrafos, ha sim selegio, recortes € atribui¢ao
de significado, mesmo sem entrarmos nas possibilidades de manipulagdo
e ordenagao introduzidaq recentemente pela informatica.

Mas creio que ¢ muito mais nas comparagdes que ele faz entre o
impressionismo e o cubismo (Le regard eloigné) € nos seus comentarios
as fotos que aparecem em Saudades do Brasil que se pode entender esta
relaciio paradoxal de menosprezo do grande fotografo que € Lévi-
Strauss com a fotografia.

Para ele, seria ridiculo tentar explicar o impressionismo pela fisica das
cores ou pela invengdo da fotografia; um dos problemas do impressionismo,
que levou esses pintores a um impasse, foi o de achar que a pintura deveria
ter como tinica ambi¢do “apreender aquilo que os tedricos da €poca
denominaram de fisionomia das coisas, ou seja, sua considera¢do subjetiva,
por oposi¢do a uma consideragdo objetiva que visaria captar sua natureza”
(1983: 334). Se o impressionismo, nesse sentido, ficou aquém da natureza,
para escapar desse impasse, o cubismo vai se situar além da natureza e de
um modo diferente ird igualmente desequilibrd-la. Se o impressionismo
buscava, com relac@o a0 momento/instante, fixar o tempo suspenso, 0
cubismo ird desdobrar ou estender o tempo. Nao ha no cubismo visoes

6



SyLviA CAluBY NOVAES. LEVI-STRAUSS: RAZAO E SENSIBILIDADE

sucessivas do objeto, mas uma visdo atemporal, que renuncia a perspectiva
e situa o espectador em sua duragdo (:335). O que Lévi-Strauss admira é
ahumildade do artista diante da inesgotével riqueza do mundo e isso significa
tamb€m a impossibilidade de apreendé-lo a partir de sua concretude ou
realidade figurativa momenténea.

E a questdo, note-se bem, ndo é o menosprezo pelo momento. A
gravura japonesa-- ukiyo-e --, que tanto influenciou o impressionismo,
e que Lévi-Strauss resgata como arte bem sucedida, definia o desenho
como um conhecimento intelectual da natureza proprio aquilo que € fortuito
e efémero. A verdadeira arte pictorica, que Lévi-Strauss reconhece em
um pintor desta escola como Utamaro, é a que consegue conceber
atraves do espirito as imagens de coisas vivas a serem transferidas para
o papel. (Le Regard Eloigné, 338).

A fotografia capta, por assim dizer, esta ordem tangivel das coisas,
1sto € inegavel. Para Lévi-Strauss caberia as artes ir muito além e manter
entre o modelo, a matéria prima, as leis ou propriedades fisicas ou qui-
micas e o proprio artista um dialogo paciente, dai sim poder-se-1a obter
uma obra que condensasse, de forma sensivel, os termos de um pacto
entre todas estas partes.

A fotografia, tal como um didrio de viagem, atesta aquilo que foi e ja
nao mais €. Registra, como o fez o fotdgrafo Lévi-Strauss, um momento
fugaz, uma bela india carregando seu filho, a fumaca de um fogo que ja se
apagou hd muito, paisagens urbanas hoje irreconheciveis, momentos de
uma viagem especifica. E como diz Susan Sontag, simultaneamente uma
pseudopresenca e um signo de auséncia (1986:25). Mas as fotografias nos
ensinam “um novo codigo visual, transformam e ampliam nossas nogoes
do que vale a pena olhar e do que pode ser observado. Sdo uma gramatica
¢, mais importante ainda, uma €ética da visao™ (:13). Nesse sentido a
fotografia implica igualmente conhecimento. Lévi-Strauss sabe disso. Em
Tristes tropicos ele diz **... s6 uma cena fugaz, um canto de paisagem,
uma reflexao agarrada no ar permitem compreender e interpretar horizontes
que de outro modo seriam estéreis”. (: 45-6).

A fotografia tem, além disso, uma relagao dual com o tempo e 0 espago.

.79 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PauLo, USP, 1999.v. 42n°] ¢ 2.

Se um quadro a 6leo € um espago que nos remete a outro espago, a
fotografia nos remete também a um outro espaco, mas ela igualmente nos
fala de um outro tempo. A fotografia ndo tem a irreversibilidade do mito
ou da musica, como assinala Lévi-Strauss. Ela esta, nesse sentido, mais
proxima da poesia. Depende do receptor que revive imagens € ritmos e
convoca esse tempo flutuante que ela registrou e que regressa através da
imagem. Mas regressa para lembrar-nos daquilo que ja ndo mais €. Dai
também o papel que Lévi-Strauss se atribut enquanto fotografo e etnografo:
registrar aquilo que serd inexoravelmente apagado pelo tempo. Em Tristes
tropicos diz ele: “Dentro de algumas centenas de anos, neste mesmo lugar,
outro viajante, tio desesperado quanto eu, pranteara o desaparecimento
do que eu poderia ter visto e que me escapou. Vitima de uma dupla
inaptidao, tudo o que percebo me fere e reprovo-me em permanéncia nao
olhar o suficiente” (: 40). Algo muito semelhante a sua opiniao sobre as
narrativas de viagem: “Entdo compreendo a paixao, a loucura, o equivoco
das narrativas de viagem. Elas criam a ilusdo daquilo que ndo existe mais
e que ainda deveria existir, para escaparmos da experi€ncia esmagadora
de que 20 mil anos de historia se passaram’. (: 39-40).

Se, para Lévi-Strauss, a fotografia e as narrativas de viagem se
equivalem, no sentido de demonstrarem uma certa complacéncia com a
percepg¢do imediata das coisas, por serem ambas testemunhos de um
tempo pretérito e irreversivel, € a etnografia (ou a Antropologia) que o
atrai. Segundo ele mesmo por uma afinidade entre as civilizagoes que
ela estuda e seu proprio pensamento. Sua inteligéncia é semelhante as
queimadas indigenas: “ela abrasa solos por vezes inesperados; fecunda-
os talvez para extrair-lhes as pressas algumas colheitas, e deixa atras de
stum territério devastado”(: 51). Para Lévi-Strauss, a ciéncia demonstra
que “‘compreender consiste em reduzir um tipo de realidade a outro; que
arealidade verdadeira nunca € a mais patente; e que a natureza do
verdadeiro ja transparece no zelo em que este emprega em se ocultar.
Em todos os casos (Lévi-Strauss refere-se ao marxismo, a geologiae a
psicandlise) coloca-se o mesmo problema, que € o da relagdo entre o
sensivel e o racional, e o objetivo pretendido € 0 mesmo: uma espécie

"



SyLvia CAuBy NOVAES. LEVI-STRAUSS: RAZAO E SENSIBILIDADE

de super-racionalismo, visando a integrar o primeiro ao segundo sem
nada sacrificar de suas propriedades”. (1955: 55).

Se esse € o grande mérito da ciéncia, o que Lévi-Strauss privilegia na
arte € a possibilidade que ela oferece a passagem da natureza (do objeto)
a cultura (2 representagdo plastica do objeto). O objeto artistico € um signo
quando consegue exprimir caracteristicas fundamentais tanto ao signo
quanto ao objeto, que nele ficavam dissimuladas. Essas propriedades do
objeto, evidenciadas pela obra do artista, sdo para Lévi-Strauss, também
comuns aestrutura e a0 modo de funcionamento do espirito humano. Assim,
a arte ¢ arte quando ela traduz a estrutura comum ao espirito € a coisa.

Como mostra Simonis (1968:313), essa € exatamente a atividade pro-
posta pelo estruturalismo. Para este intérprete da metodologia proposta
por Lévi-Strauss, trata-se de fazer do estruturalismo uma ciéncia e passar
da arte a ciéncia. Seu desejo € dizer cientificamente aquilo que € percebido
esteticamente na arte. (: 317-18). Entram também aqui em jogo as
consideragoes de Lévi-Strauss sobre o “modelo reduzido”, que €, para
ele, uma obra prima, um dos elementos do prazer estético que a arte tem
a oferecer. E isso porque o modelo reduzido (e tudo o que € produto da
atividade artistica, na qual estética e inteligibilidade se interligam) oferece
a possibilidade de conhecimento da coisa no seu todo, exatamente o Inverso
de nossas operagoes intelectuais — para conhecer € através das partes que
procuramos chegar ao todo.

Se a pintura consegue abstrair o real € representd-lo a partir daquilo que
o pintor julga essencial, 0 mesmo nio sucede com a fotografia, na qual o
real se imprime e deixa suas marcas. Nesse momento em que o filme sensivel
capta a luz que emana do objeto e o imprime na pelicula, o homem néo
intervém; e € sO nesse sentido que Barthes vé na fotografia uma “mensagem
sem c6digo”. E esse mesmo real, também momentaneo e fugaz, mas com
toda a sua realidade referencial, que € transposto para os didrios de viagem.

E por essas razoes que, a meu Vver, o Lévi-Strauss etndlogo ndo chega
a perceber a grandeza de suas fotos, a sensibilidade que elas denotam e
que nos levam a conhecer e pensar. Diferentemente de Malinowski, que
faz um uso crescente da fotografia em suas obras, e que da ao elemento

- 94 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SA0 PAuLo, USP, 1999, v. 42n°] ¢ 2.

pictorico um papel que complementa (mais do que ilustra) o texto verbal
(Samain, 1995), Lévi-Strauss raramente se utiliza da fotografia e quando
o faz ¢ a partir de uma visdo muito mais estética do que etnografica.

Talvez devamos tratar o Lévi-Strauss fotografo tal como ele trata os
artistas. Nas suas entrevistas com Charbonnier, ele mesmo diz que, com
relacdo aos artistas, o importante € aquilo que eles fazem e ndo o que
pensam. (1968: 101). Ele mais uma vez esta certo.

Bibliografia

LEvi-StrAUSS, C.
1955 Tristes tropiques, Paris, Plon.
1964 Le cru et le cuit, Paris, Plon.

1967a  "O Desdobramento da representagio nas artes da Asia e da América”, in
Antropologia estrutural, Rio de Janeiro, Tempo Brasileiro, pp. 279-305.

1967b  "A serpente de corpo repleto de peixes", in Antropologia estrutural, Rio
de Janeiro, Tempo Brasileiro, pp. 305-09.

1968 Entrevistas com Georges Charbonnier, México, Siglo XXI Editores.

1976 "A arte em 1985", in Antropologia estrutural 11, Rio de Janeiro, Tempo
Brasileiro.

1979 A via das mdscaras, Lisboa, Editorial Presenca.
1983 Le regard eloigné, Paris, Plon.
1994 Saudades do Brasil, Paris, Plon.

1997 Olhar, escutar, ler, Sao Paulo, Cia. das Letras.

PAZ, O.

1993 Claude Lévi-Strauss ou o novo festim de Esopo, Sio Paulo, Editora
Perspectiva.

75 5



SyLvia CAaiuBy NOVAES. LEVI-STRAUSS: RAZAO E SENSIBILIDADE

SAMAIN, E.

1995 “'Ver' e 'dizer' na tradigdo etnogrifica: Bronislaw Malinowski ¢ a fotogra-
fia", Horizontes Antropologicos, n.2.

SIMONIS. Y.
1968 Claude Lévi-Strauss ou la “Passion de L’ Inceste, Paris, Editions Aubier
Montaigne.

SONTAG, S.

1986 Ensaios sobre fotografia, Lisboa, Dom Quixote.

ABSTRACT: A comparison can possibly be made between Lévi-Strauss’
conceptions of photography and his anguish regarding travel narratives. |
intend to show that this association can only be understood in light of
[.évi-Strauss' reflections concerning works of art and the role which he re-
serves for ethnography. On the other hand, one must have in mind his own
considerations regarding the artist in order to evaluate Lévi-Strauss the
photographer and the highly sensitive images which he registered during
his travels in Brazil.

KEY WORDS: Lévi-Strauss, photography, art.

Recebido em setembro de 1999.

.6 .



O sentir das estruturas e as estruturas do sentir:
a poesia que lévistrouxe'

Vagner Gongalves da Silva

Professor do Departamento de Antropologia - USP

RESUMO: O ensaio analisa o papel da arte na abordagem de Lévi-Strauss
da cultura, enfatizando o modo pelo qual um determinado tipo de expressao
artistica, a poesia, poderia ser colocada no conjunto das preocupagoes
estruturalistas em antropologia.

PALAVRAS-CHAVES: estruturalismo, lingiiistica, literatura, cultura, arte,

poesia.

Apresentam-nos a linguagem dos primeiros homens como
linguas de gedometras e verificamos que sdo linguas de
poetas (...) Ndo se comegou raciocinando, mas sentindo.

(Rousseau, 1973)

Introducdo

Pode parecer paradoxal afirmar que o homem que mais
fez para transformar a antropologia numa ciéncia dedicada
a busca de leis I6gicas, racionais e universais, tenha tido
igualmente uma grande sensibilidade para o universo da
producdo artistica, suposto reino da subjetividade -- império
das emogoes. Para dissipar esse paradoxo bastaria,




VAGNER GONGALVES DA SILVA. O SENTIR DAS ESTRUTURAS E AS ESTRUTURAS DO SENTIR

entretanto, Olhar, escutar, ler o mais recente livro de Lévi-Strauss sobre
alguns dos principais artistas e intelectuais franceses dos ultimos séculos.
Neste livro, a dimensao estética da cultura (pintura, musica, literatura,
mitologia, arte primitiva etc.) ocupa o primeiro plano numa harmonia
impecavel com a teoria e método do estruturalismo que consagraram Levi-
Strauss ao longo de sua vigorosa carreira como etnologo.

Mas desconfiem das evidéncias faceis assim como dos modelos que
exageram em querer parecer com a realidade. (Eles, os modelos, escon-
dem muito bem suas estruturas). Se Lévi-Strauss escolheu neste livro a
arte de sua propria sociedade foi porque, parece-me, quis também produzir
mais um exemplo original das suas famosas inversoes simetricamente
opostas para demonstrar e aprofundar concepgoes elaboradas em seus
inimeros textos de andlise estrutural sobre o material etnografico das
sociedades amerindias. E nesses textos o gosto do antropologo pelo
artistico sempre esteve presente ainda que por vezes submerso ou apenas
indicando caminhos possiveis nem sempre percorridos.

Este ensaio tem como objetivo indicar algumas aproximagoes de Lévi-
Strauss com a arte, interpretando-as como formas deste autor analisar a
natureza das mediacdes estabelecidas pela cultura entre o sensivel e o
inteligivel e incorporar na organizagao de alguns dos seus livros uma
sensibilidade especial e um interesse pessoal nesse campo. Pretendo tambeém
sugerir como um determinado tipo de expressio artistica, a poesia, poderia
ser colocado no conjunto das preocupagdes estruturalistas em antropologia.

O por do sol

Arte ® antropologia se cruzam na biografia e bibliografia de Lévi-Strauss.
Nascido na Bélgica (1908) e educado em Paris, provém de uma familia
de artistas: o pai e dois tios paternos foram pintores, o bisavo violinista.
Ele préprio, fascinado pela musica, tomou ligdes de violino na infancia
(época em que comegou a compor uma 6pera) e alimentou o sonho, logo
abandonado, de ser compositor e regente.

Tendo optado por uma formagio em Direito com licenciaturaem Filosofia,

= TR -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLO, USP, 1999 .v. 42n°] ¢ 2.

a Etnologia surgiu em sua vida através de um convite para lecionar na
Universidade de Sao Paulo em 1934, o que lhe permitiu conhecer as
sociedades indigenas do Brasil central. Em 1939 regressou a Franga mas,
devido a eclosio da Segunda Guerra Mundial e a perseguigao nazista aos
judeus, emigrou para os Estados Unidos, aceitando a prote¢ao oferecida
por este pais aos intelectuais e artistas europeus perseguidos. Em Nova
York entrou em contato com alguns dos mais importantes membros da
geracdo de surrealistas europeus que naquela cidade também se refugiaram,
como André Breton e Max Ernst. Nesse periodo também conheceu e
tornou-se amigo do lingtiista Roman Jakobson, compartilhando com este
muitos pressupostos estruturalistas e com quem escreveu uma analise do
poema Os gatos de Baudelaire, publicada em 1962.

O interesse de Lévi-Strauss pela literatura confunde-se com o desejo
que acalentou, durante muito tempo, de ser escritor. Entretanto, tal como
ocorrera com a épera que comegou a compor na infancia, o romance
que iniciou nos anos 50 ndo passou das paginas iniciais. Dessa incursao
pela fic¢do literdria, como disse o proprio Lévi-Strauss, haveria de restar
apenas dois residuos: o titulo original do romance nunca escrito, 7ristes
tropicos, que acabou por nomear seu livro de memorias de viagem pelo
Brasil, e uma descri¢@o da paisagem dos tropicos que, sendo formulada
inicialmente para compor o romance, permaneceu como um capitulo,
incluido nessas memorias com o titulo O por do sol* Pena que o roman-
cista ndo se tenha feito: € inegdvel o brilho desse crepusculo vislumbrado
pela fenda de uma sensibilidade muito especial que o “residuo™ aponta e
ilumina no horizonte.

O sensivel e o inteligivel

O gosto apurado de Lévi-Strauss pela dimensio estética ndao o fez um
artista propriamente dito. Mas certamente forneceu-lhe uma ferramenta
eficaz na formulagdo da teoria estrutural que caracterizou sua obra antro-
poldgica, principalmente quando se considera que alguns dos temas centrais
desta obra referem-se as relagdes estabelecidas pela cultura entre o sensivel

< Ky .



VAGNER GONGALVES DA SILVA. O SENTIR DAS ESTRUTURAS E AS ESTRUTURAS DO SENTIR

e o inteligivel, entre o inato, gerenciado pela natureza, e o adquirido pela
plasticidade do pensamento.

Vejamos como esses temas aparecem em alguns trabalhos de Lévi-
Strauss sem pretender com isso discutir estas obras em s1 mesmas.

Lévi-Strauss aplicou a teoria estrutural em antropologia concentrando-
se sobretudo em “regides’ da cultura nas quais certos fendmenos se apre-
sentavam mais acessiveis a sua demonstragao. Essas “regides”, ou “ilhas
de organiza¢do”, poderiam ser agrupadas em trés dominios, como o faz
Edmund Leach (1970:11): parentesco, classificagdes primitivas (ou logica
simbdlica) e mitologia. A “arte” como objeto do interesse cientifico banha
mais freqlientemente as praias dos dois tltimos dominios ou “arquipélagos™.
Nao é sem razdao que o livro Antropologia estrutural, manifesto do
estruturalismo lancado por Lévi-Strauss em 1958 (reunindo artigos escritos
entre 1944 e 1956), contém uma parte dedicada a “Arte’ ao lado de outras
como “Linguagem e Parentesco”, “Magia e Religiao” etc.

E na introduciio escrita por Lévi-Strauss para uma edi¢do dos trabalhos
reunidos de Marcel Mauss, Sociologia e Antropologia, publicada em
1950, que temos um bom ponto de partida para pensarmos a forma pela
qual Lévi-Strauss elaborou suas primeiras idéias no campo da arte ou pela
qual estas “se pensaram’” através da obra de Lévi-Strauss”.

Ao tratar das classificacoes primitivas (abordadas por Mauss e Durkheim
em fun¢ao de fendmenos como o totemismo e a magia), Lévi-Strauss buscou
entendé-las como produto e produtor do pensamento humano que “quando
pensa sobre ele mesmo, pensa sempre num objeto” (Lévi-Strauss, 1974:32).

Assim para entender como o pensamento se pensa atraves do real,
afirma-se que a significagdo resulta do carater relacional do pensamento e
como tal deve ter surgido de um s6 golpe. A significagio € uma relagiao
entre termos, entre significantes e significados. Dessa forma, o universo
ndo poderia ter se tornado significativo paulatinamente. O conjunto dos
significantes e o dos significados se constituiram de modo simultaneo e
solidario. O “Universo significou muito antes de que se comegasse a saber o que
ele significava. (...) ele significou, desde o comego, uma totalidade do que a

humanidade podia esperar conhecer arespeitodele ™. (Lévi-Strauss, 1974:33).

- 80 =



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PauLo, USP, 1999,v. 42n°1 ¢ 2.

A adequacdo entre significantes e significados, em termos das “melhores™
relacdes a serem estabelecidas entre uns e outros, deu-se aos poucos. O
pensamento cientifico, por exemplo, revela apenas uma adequagdo mais
satisfatdria sob certas circunstincias ao pensamento magico, mas a
natureza do processo que os engendra é a mesma. Entretanto, ha uma
inadequacio irredutivel entre significantes e significados, pois, para
compreender o mundo, o homem enfrenta sempre um “superabundancia
de significante em relagdo aos significados sobre os quais ela pode aplicar-
se” (:34). No limite, existe sempre um excedente de significagdo e o
“progresso do espirito humano [...] s6 pode e s6 poderd sempre consistir
em retificar fendas, proceder a reagrupamentos, definir pertinéncias e
descobrir recursos novos, no seio de uma totalidade fechada e com-
plementar de si mesmo™ (:33).

O conceito de mana (for¢a magica presente em seres animados ¢
inanimados), analisado por Mauss, seria para Lévi-Strauss uma evidéncia
da natureza relacional do pensamento simbolico, € € exatamente na
discussdo que faz da relagdo entre percepgdo e intelec¢ao do mundo que
a arte desempenha um papel fundamental. A produgao artistica submete-
se as mesmas propriedades da linguagem:

“Acreditamos que as nogdes tipo mana, (...) representam precisamente
este significante flutuante, que € a servidao de todo pensamento acabado
(mas também garantia de toda arte, de toda poesia, de toda invencao mitica
e estética) (...). Em outros termos, e inspirados no preceito de Mauss de
que todos os fendmenos sociais podem ser assimilados a linguagem,
vemos no mana (...) e em outras no¢oes do mesmo tipo, a expressao
consciente de uma fun¢@o seméntica, cujo papel € o de permitir que 0
pensamento simbélico se exerga apesar da contradi¢do que Ihe € prépria”
(Lévi-Strauss,1974:34, grifo meu)

Totemismo e pensamento selvagem

Em dois livros posteriores, Totemismo hoje € Pensamento selvagem
(ambos de 1962), Lévi-Strauss retomou estas idéias aprofundando-as.

s



VAGNER GONCALVES DA SILVA. O SENTIR DAS ESTRUTURAS E AS ESTRUTURAS DO SENTIR

No primeiro deles considerou o totemismo (a relagio dos homens com
as espécies vegetais e animais) como uma decorréncia da agio do pensamento
simultaneamente sobre a ordem do social e do natural pois, como afirma, “o
advento da cultura coincide, com o nascimento do intelecto” (Lévi-Strauss,
1976b:181). Mas, se entendo bem o que isto significa nas afirmagoes de
Lévi-Strauss, a passagem da natureza para a cultura ndo coloca uma oposi¢ao
entre 0 emotivo e o intelectivo. Estas dimensoes ndo se distinguem num
primeiro momento. Aqui Lévi-Strauss retoma os argumentos de Rousseau.
Para o autor do Ensaio sobre a origem das linguas nao foram as
necessidades fisicas (fome ou sede) que levaram os homens a sociedade.
As necessidades podem ter “ditado os primeiros gestos’, mas foram as
paixoes (amor, 0dio, piedade) que “arrancaram as primeiras vozes’ atraves
das quais os homens se reconhecem uns nos outros:

“Apresentam-nos a linguagem dos primeiros homens como linguas
de gedmetras ¢ verificamos que sdo linguas de poetas (...). Nao se
comegou raciocinando, mas sentindo”. (Rousseau, 1973: 169)

Mas se as paixoes levaram os homens a falar, Rousseau deduz que as
primeiras expressoes teriam sido em forma de tropos, uma linguagem
figurada que antecipou e anunciou o sentido préprio. As primeiras historias
foram em versos pois a poesia veio antes da prosa como as paixoes
vieram antes da razao (1973:192). Parecem bem audiveis os ecos deste
raciocinio quando Lévi-Strauss vé no mana um simbolo em estado puro,
ou um termo de valor simbdlico zero, pois o pensamento acabado € o
resultado do esfor¢o da linguagem, o sentido proprio, limitado, discreto
versus a figura aberta dos tropos.

No Pensamento selvagem, L.évi-Strauss explorou exaustivamente as
possibilidades de interpretar a I6gica das classificagdes primitivas anun-
ciadas no Totemismo hoje. Nao caberia aqui retomar a longa e complexa
argumentacio presente neste livro (com sua “agradavel dose de contor-
cionismo cerebral”’, como lembrou Leach,1970:84), mas apenas dizer que
na tentativa de explicar os mecanismos universais intelectivos presentes na
mente humana novamente o autor se depara com as propriedades sensiveis

_82 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLo, USP, 1999,v.42n"1 ¢ 2.

a partir das quais esse mecanismo se constroi e se expressa. E sintomatico,
portanto, que neste livro a arte tenha ocupado uma posi¢do heuristica de
grande valor pois é ela quem faz a intermediagao entre a ordem da estrutura
e a do acontecimento. Isto €, permite a0 pensamento construir uma imagem
metaférica do objeto que visa a “reproduzi-l0” e ndo propriamente a
“produzi-lo” (tal como faria a construgdo cientifica do objeto que trabalha
na escala do real ainda que metonimicamente). Nesse sentido, a definigao
de Lévi-Strauss do processo do bricolage (deslocamento de termos de
um sistema classificatério para outro construindo significados diversos em
funciio dos novos arranjos obtidos) engloba uma dimensao artistica que
lhe € inerente. Aqui, sem duvida, a influéncia dos surrealistas com o0s quais
[évi-Strauss conviveu dé seus primeiros frutos como ele proprio admitiria
em De perto e de longe:
“Foi com os surrealistas que eu aprendi a ndo temer as apro-
ximagOes abruptas e imprevistas como as que Max Ernst usou nas
suas colagens. A influéncia é perceptivel em O Pensamento selvagem.
Max Ernstconstruiu mitos particulares por meio de imagens tomadas
de empréstimo a uma outra cultura (...) Em Mitologicas, eu também

recortei uma imagem mitica e recompus seus fragmentos para fazer
com que deles brotasse mais sentido”. (Lévi-Strauss, 1990:50)

Vejamos, entdo, o modo pelo qual a arte marcou as pegadas deixadas
por Lévi-Strauss no “terceiro arquipélago” mais conhecido de sua pro-
ducio intelectual: o da mitologia.

Mito e musica

Os motivos que levam os mitos a serem simultaneamente sistemas de
relacdes abstratas e objetos de contemplagdo estética decorrem das
relacdes simétricas e inversas existentes entre os primeiros e as obras
de arte. Como se 1& em O Pensamento selvagem:

“[Na obra de arte] parte-se de um conjunto formado por um ou varios
objetos ¢ por um ou por vdrios acontecimentos, ao qual a criagio estética

- 83 -



VAGNER GONCALVES DA SILVA. O SENTIR DAS ESTRUTURAS E AS ESTRUTURAS DO SENTIR

confere um carater de totalidade, pondo em evidéncia uma estrutura comum.
O mito segue 0 mesmo percurso, mas noutro sentido: utiliza uma estrutura
para produzir um objeto absoluto que oferega o aspecto de um conjunto
de acontecimentos (jd que todo mito conta uma estéria)”. ( 1976a: 47)

Em "A estrutura dos mitos" (artigo de 1955 e incluso na coletanea
Antropologia estrutural) essas comparacgdes vao ganhando for¢a com a
homologia explorada entre o mito e uma modalidade especifica de arte: a
musica. Estacomparagdo serviu primeiramente para ilustrar o procedimento
de analise estrutural que prescreve a leitura dos mitos através dos mitemas
(unidades de significado), os quais se articulam no interior dos mitos em
cadeias paradigmadticas e sintagmaticas, tal como as notas (invariantes) sio
agrupadas na partitura e executadas simultaneamente (ou ndo) pelos varios
instrumentistas que compdem a orquestra (Lévi-Strauss, 1970:231).

Mas foi sobretudo com as Mitoldgicas (inicialmente na série de quatro
volumes publicados entre 1964 e 1971) que Lévi-Strauss levou adiante a
homologia entre mito e musica tanto no plano da organizagao dos textos
quanto em relagdo a natureza dos objetos analisados. O cru e o cozido, o
primeiro volume das Mitologicas, teve seus capitulos organizados de modo
asugerir ao leitor os varios movimentos musicais executados por uma orques-
tra. A overture com a qual o livro se inicia € seguida por sonatas, fugas,
tocatas, sinfonia etc. Do mesmo modo o capitulo final de O homem nu (o
ultimo livro deste nicleo inicial das Mitologicas) é chamado de finale.

A percepgdo das conexoes entre mito e musica foi tdo inspiradora para
Lévi-Strauss que este atribuiu a Richard Wagner o titulo de *“pai irrecusdvel”
da andlise estrutural dos mitos®*. Na abertura de O cru e o cozido, vemos
uma dessas sessoes de idolatria reveladora do quanto anogdo dos mitemas
em Lévi-Strauss também é devedora dos leitmotiv wagnerianos.

E ainda que a musica nio fosse utilizada como um objeto “bom para
pensar’” as relagdes 1ogicas do pensamento humano, para Lévi-Strauss,
bastava ouvi-la para que seu pensamento a ela se enredasse:

“Consciente ou inconsciente, o artista busca esse estado de graga.
Minha relagdo com a musica ¢ da mesma ordem: penso melhor quando a

_84 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLo, USP, 1999,v.42n°l ¢ 2.

ouco. Uma relagio de contraponto estabelece-se entre a articulagdo do
discurso musical e o fio da minha reflexao. Oram andam juntos, ora separam-
se, ¢ finalmente se encontram. Quantas vezes nao percebi -- mas s6 depois
-- que, escutando uma obra, eu deixava de ouvi-la enquanto uma idéia
nascia! Apos essa separagao tcmporairia que o torna autdnomo, meu
pensamento engrena-se novamente na obra, como se o discurso mental,
por um momento, tivesse se revezado com o discurso musical, mas perma-
necendo em cumplicidade com ele™. (Lévi-Strauss, 1990:229)

A musica e a mitologia aparecem na obra de Lévi-Strauss como um
desdobramento no campo da antropologia dos pressupostos estabelecidos
pela lingiiistica estrutural sobre a relagdo entre som e significado. Como
afirmou Saussure, “o signo lingiiistico une ndo uma coisa e um nome, mas um
conceito e uma imagem actistica’ . E as 1magens acusticas so adquirem sentido
quando colocadas em rela¢do umas com as outras e com as coisas as quais
se unem. Os mitos, como a musica, formam sistemas cuja inteligibilidade
deve ser buscada na relagio estabelecida entre seus termos, suas unidades
de significacdo. Ouvir uma musica € ouvir a st mesmo. E o mesmo vale

o

para quem conta um mito.

O poético

Lévi-Strauss, além de aproximar o mito da misica também o aproximou de
outra forma de expressao artistica elaborada a partir da linguagem (da relag@o
entre som e significado): a poesia. Embora essa aproximagao nio tenha sido
tdo freqliente ou sistematizada como no caso da musica, ela € reveladora do
interesse constante de Lévi-Strauss pela literatura em geral.

Em A estrutura dos mitos essa aproximagao foi indicada nos seguintes
termos:

"O lugar do mito, na escala dos modos de expressao lingiifstica, é
oposto ao da poesia(...) A poesia é uma forma de linguagem sumamente
dificil de ser traduzida para uma lingua estrangeira, e qualquer tradugio
acarreta multiplas deformagdes. Ao contrério o valor do mito como mito
persiste, a despeito de qualquer tradugio (...) O mito € linguagem; mas
uma linguagem que tem lugar em um nivel muito elevado, e onde o

= RS .



VAGNER GONCALVES DA SILVA. O SENTIR DAS ESTRUTURAS E AS ESTRUTURAS DO SENTIR

sentido chega, se € licito dizer, a decolar do fundamento lingiiistico
sobre o qual comegou rolando”. (Lévi-Strauss, 1970: 230)

Na entrevista concedida por Lévi-Strauss a Georges Charbonnier, Arte,
linguagem, emologia, as idéias do antrop6logo sobre a poesia se tornaram
mais claras. O poeta, por exemplo, estaria para a linguagem assim como
O pintor para o objeto:

“A linguagem se torna sua [do poeta] matéria prima, ¢ esta que se
propoe significar -- ndo exatamente as idéias ou conceitos que possamos
tentar transmitir pelo discurso, mas esses enormes objetos lingiiisticos

que constituem conjuntos ou pedagos de discurso”. (Lévi-Strauss apud
Charbonnier,1989: 98)

A poesia seria entdo uma espécie de “metalinguagem”, ficando entre
a “integracdo lingliistica” e a “desintegracio semantica’”:

“Poeta assemelha-se ao quimico tentando fazer a sintese das gran-
des moléculas; trata-se de criar enormes seres lingiiisticos, objetos com-
pactos, cujos materiais ja sio de natureza lingiifstica: uma espécie de
meta-linguagem” (Lévi-Strauss apud Charbonnier,1990: 115)

Aqui novamente voltamos a nascente que origina os varios afluentes
que banham simultaneamente essas “ilhas de organizagio” enfocadas pela
analise estrutural: a relag@o entre o significante e o significado, o continuo
e o discreto, o sensivel e o intelectivo, a paix@o e a razdo, a natureza e a
cultura. E a andlise da poesia parece-me um tema muito propicio para
sondar o fluxo dessas dguas como, alias, foi acentuado pela propria critica
literaria de inspiragdo estruturalista.

A poética tal como a pensava Roman Jakobson deveria ser “antes de
tudo a investigagao da estrutura dos signos, isto é, os signos semioticos e, em um
sentido mais estrito os lingiiisticos da obra de arte” (1992: 103).

A mensagem verbal teria assim inameras fungdes hierarquizadas de
acordo com o seu uso. A estrutura verbal, nesse caso, dependeria da funcéo
predominante. Na fun¢do poética haveria uma *“concentracao dentro da mensagem
verbal da mensagem verbal em si mesma’™ (Wau gh apud, 1992:196).

Mas que tipo de concentragdo a fungdo poética realizaria?

- 86 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SA0 PAauLo, USP, 1999,v.42n°1 ¢ 2.

Inicialmente € preciso considerar que toda linguagem se estrutura a
partir de dois niveis: o fonico e o seméntico (significante e significado
como aponta Saussure).

Como se sabe, a poesia, em 0posi¢do a prosa -- enquanto géneros da
arte literdria --, constituiu-se originariamente relacionando sua face fonica
ao nivel semantico. Alguns desses recursos fonicos sio bem conhecidos:
o ritmo que marca simetricamente ou nio as silabas po€ticas nos versos
em termos dos contrastes obtidos pela alternincia entre silabas de som
forte e fraco, ou entre as que sio formadas por vogais longas e breves. O
metro que mensura o verso em termos das quantidade de silabas pocticas
neles existentes. A rima que enfatiza uma semelhanga de som entre as
silabas poéticas que se encontram em posig¢des homologas em versos
diferentes. Além destes recursos, o aspecto sonoro do poema aparece em
processos como: aliteragdo (repeti¢do da mesma consoante ao longo do
poema), assondncia (repeti¢do da mesma vogal), andfora (repetigdo de
palavras), entre outros (Goldstein, 1994).

No nivel semantico, a poesia busca sua significagdo a partir da énfase
nas figuras de linguagem que de certo modo concentram a for¢a de sua
expressao artistica ou, para utilizar os conceitos de Jakobson, da eficicia
de suafungdo poéticaem contraste com a fungdo referencial (denotativa
ou cognoscitiva) da “lingua comum”. Nesse nivel sdo recorrentes, por
exemplo, as intimeras figuras como similaridade (comparagao, metafora,
alegoria, sinestesia), conti giiidade (metonimia, sinédoque) e oposi¢do
(antitese, ironia, paradoxo) (idem, ibidem).

Entretanto, como lembrou Jean Cohen, retomando Saussure:

“Todos os sistemas de versifica¢ao baseiam-se em normas conven-
cionais cuja caracteristica comum ¢ langar mao s6 das unidades nao-
significantes da lingua. Para considerar apenas o verso regular francés
cle baseia-se no metro e na rima, ou seja, na silaba e no fonema. Ora
silaba ¢ fonema sdo unidades menores que a palavra ou monema, isto
¢, que a unidade minima de significagdo. Que uma mensagem comporte
tal ou tal ndmero de silabas, isso nio muda sua significacdo, do mesmo
modo que o sentido de uma palavra ndo se altera quando rima ou deixa

- 87 -



VAGNER GONGALVES DA SILVA. O SENTIR DAS ESTRUTURAS E AS ESTRUTURAS DO SENTIR

de rimar com outra. Por conseguinte metro e rima ndo parecem caracteres
lingiiisticos pertinentes. Apresentam-se como uma super-estrutura, que
modifica apenas a substancia sonora, sem influéncia funcional sobre o
significado (...) A linguagem versificada identifica-se entio a soma:
prosa + musica. A misica soma-se a prosa sem modificar nada de sua
estrutura” (1974: 28)

Cohen estende a comparagio feita por Saussure entre a linguagem e o
jogo de xadrez. A versificagdo funcionaria como as pecas esculpidas de
um tabuleiro que em nada alteraria as regras do jogo. Além disso a “misica”
que a sonoridade da poesia permite é realmente muito pobre em relagdo
amusica: “fragil misica se comparada a verdadeira, Baudelaire e Wagner”
nas palavras de Henri Bremond.

Considerando que os recursos fonicos da poesia sdo definidos em
relagdo ao significado, qual o significado de se jogar com fonemas (ou
silabas tdnicas), isto €, com unidades ndo significantes da lingua? Mesmo
no caso dos versos brancos (sem rimas) ou dos versos modernistas (de
ritmos assimétricos) verifica-se a presencga do nivel fonico como um
elemento inerente a produgdo da arte poética.

Comparando o mito com a poesia, Lévi-Strauss lembrou a dificuldade
de traducao da segunda como decorréncia de uma particularidade desse
tipo de arte. Para Cohen esta dificuldade resulta do fato de que a linguagem
ndo € a roupa do pensamento mas o proprio pensamento: quanto mais
exato ou cientifico for o pensamento mais este pode ser traduzido, e
quanto mais abstrato, mais prejudicada fica sua tradugdo (Cohen, 1974:32).
[sto porque a linguagem, embora seja contetido e expressdo, estaria mais
proxima do contetido no pensamento cientifico e mais proxima da expressao
no pensamento abstrato ou nas artes. Para Cohen a intradutibilidade do
poema resulta do fato de que este trabalha com a “forma do sentido™.
Na prosa (como na prosa coloquial ou cientifica) isto ndo ocorreria pois
se estaria apenas no campo da preeminéncia do sentido (:33). Portanto,
a arte interfere como um dominio explicito na busca de sentido: “A
linguagem natural é a prosa, a poesia € linguagem de arte”. A poesia € um

desvio da linguagem:

- 88 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SA0 PAuLo, USP, 1999 v.42n%1 e 2.

“A poesia nao ¢ prosamais alguma coisa. E antiprosa. Neste aspecto
ela aparece como totalmente negativa, como uma forma de patologia da
linguagem. Mas esta primeira fase implica uma segunda, que € positiva.
A pocsia\dcslréi a linguagem corrente para reconstrui-la num plano
superior. A desestruturagdo operada pela figura sucede umareestruturagao
de outra ordem”. (Cohen,1974: 45).

Assim, a poesia surge como uma “‘estrutura fono-semantica”, uma
“antifrase”, na qual o poeta busca embaralhar os planos fénicos e
semanticos, o som e o sentido, buscando sondar, inverter, enfraquecer ou
fortalecer as estruturas do discurso (:47 e 63). Entre informar e comover,
entre a conotag¢io e a denotacdo, a poesia fica com a segunda porque
busca construir uma “imagem afetiva” do objeto, expressar estados da alma
de quem experimenta sensitivamente o mundo exterior. Mas sentir €
aproximar a consciéncia de um ser sobre si mesmo através das coisas:

“Trata-se portanto de uma modalidade da consciéncia das coisas,
uma maneira original e especifica de apreender o mundo. Logo a emogao
poética nao acrescenta de fora a imagem do objeto: € imanente a imagem
e constitul o que se pode chamar “imagem afetiva” do objeto™. (:166).

Acredito que aqui estamos muito proximos do que Rousseau definiu
como a capacidade do homem de solidarizar-se em face do outro e do
mundo. Vontade de exprimir uma sensibilidade que fazia da coisando a
coisa em sl mesma, mas uma idéia subjetivamente orientada que se exte-
riorizava como forma de estabelecer vinculos emotivos que sdo também
sociais. Humanizar-se € construir um sentido ndo do que € um “eu’ mas
do que € um “ele” e reciprocamente saudarem “vos” o que em “nés’ habita.
E isso parece ter sido a fun¢@o primeira da linguagem.

Assim, se no esquema de Cohen, denotagio e conotacdo aparecem
como codigos antagdnicos que ndo podem produzir-se a0 mesmo
tempo, a tensdo existente entre eles faz da fungiio poética uma expres-
sao de arte privilegiada, pois através das figuras do codigo denotativo,
proprias da poesia, busca-se “forcar a alma a sentir aquilo que geralmente
ela se limita a pensar’” (:179). Por 1850, “a frase poética é ao mesmo tempo

- 89 -



VAGNER GONGALVES DA SILVA. O SENTIR DAS ESTRUTURAS E AS ESTRUTURAS DO SENTIR

morte e ressurreigcdo da linguagem” (:180). Ou, como disse Mallarmé: “nao
¢ com idéias que se fazem versos mas com palavras”. Mas aqui a palavra se
despe momentaneamente das idéias para criar um diapasio entre forma
e contetdo, som e sentido. Lapidar a palavra para tornd-la propicia a
novos contetdos, a surpresa de descobrir em suas lascas motivagdes
encobertas.

Versos finais

As observagdes de Lévi-Strauss sobre o universo das artes, das quais
mostrei aqui apenas uma infima parte, nio diferem muito do tratamento
que este autor dispensou aos demais campos sobre 0s quais se debrucou
em suas diversas obras. As relagdes percebidas entre mito e musica, por
exemplo, derivam da recorrente homologia que estabeleceu entre 0s
fendmenos sociais e a linguagem: os homens trocam entre si signos (pala-
vras) para formarem a lingua assim como trocam mulheres para formarem
0 parentesco e objetos para formarem a economia.

A arte também € linguagem, ou se expressa através dela. Entretanto,
dependendo da modalidade de expressao artistica (isto é, do objeto
original sobre o qual a arte se pensa: cores, sons, palavras), hd énfases
diferentes devido a propria natureza dos objetos sensiveis e de sua
estrutura propria de significagdo’. Comparando a rela¢do entre musica,
mito € poesia com o sistema lingiiistico, pode-se dizer que na musica o
sistema das notas musicais “salta” diretamente para a frase (melddica)
pulando o “nivel” da palavra. O mito, entendido como objeto da emo-
¢do estética e do exercicio intelectivo, encontra um sistema lingiiistico
elaborado, portanto parte diretamente da palavra e da frase para cons-
truir seus significados através das unidades minimas, os mitemas. A
poesia, por sua vez, tal qual o mito, encontra o sistema lingiiistico
pronto, mas seu objeto ndo € tratar unidades de sentidos e sim mer-
gulhar na préopria construgdo da lingua sem desprezar o nivel fénico
das palavras, fonte dos significantes.

<5 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SA0 PAuLO, USP, 1999,v. 42n°1 ¢ 2.

Em termos graficos:

LINGUAGEM | Frase Palavra Fonema
. e, . ol Nota (sonemas €
MUSICA Frase (Melédica)| -——--
fonemas)
MITO Frase Palavra = | -----
POESIA Frase Palavra Silabas tonicas

Som (fonemas/notas/silabas tonicas)

Poesia Musica
Linguagem

Palavra. Frase

Mito

Assim, se o elemento sonoro predomina na musica e o significado
no mito, na poesia existe uma intermediagdo entre um dominio e outro,
como ao se buscar associagoes de sons e significados entre palavras
de valor semantico jd estabelecido fosse possivel colocar em suspei¢ao
a fun¢iio conotativa da lingua ou traficar com versos a superabundancia

= O



VAGNER GONGALVES DA SILVA. O SENTIR DAS ESTRUTURAS E AS ESTRUTURAS DO SENTIR

de significantes disponiveis nos celeiros de significados da cultura.

A poesia implode a relag@o entre significante (som) e significado nio
para aboli-la mas para mostrar o cardter arbitrario, discreto, finito do
pensamento diante das inimeras possibilidades de sentir o mundo.

A fung¢do poética nos aproximaria assim tanto da interpretagdo de
Rousseau para o surgimento das linguas como da de Lévi-Strauss ao indicar
o superavit de significantes em relagio aos significados na sua introdugio
a obra de Marcel Mauss. Se algumas no¢des como mana possuem valor
simbdlico zero pois sdo simbolos em estado puro cuja fung¢do é permitir
que 0 “pensamento simbélico se exerca apesar da contradi¢do que lhe é prépria”
(Lévi-Strauss,1974:35), o poeta tende a tratar todas as palavras como
capazes de realizar esse artificio. As palavras sdo seus “manas” e o seu
oficio € sondar as fendas do pensamento ou, dito de outra forma, construir
através delas pontes que permitam atravessar o fosso que separa a ordem
do sensivel e do inteligivel.

Por fim, permito-me também experimentar o sentido dessa implosao
realizada pela poesia que conota e subjetiva na prosa que denota e
objetiva mostrando como o objeto deste ensaio poderia ser convertido
da linguagem do gedmetra para a linguagem do poeta:

totemismo ontem:
nido era animal ruminante
nem tinha os cascos fendidos
nem totem do coragao
nem totem da mente
assim proximos se distinguiam

homem serpente gavido

hoje,

totémico ainda

<



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SA0 PAuLo, USP, 1999 v. 42n°l e 2.

escarifico sua pele
sem a crueza dos artefatos liticos
de ranhuras expondo
a carne abstrata das aves
pintadas
nas rochas dos abrigos
versao up to date
desses impulsos que nao passam
graxa nas unhas
cheiro de peixe na mao
metalurgia que nos forja
por dentro:

lua firmamento razao

Notas

N

Trabalho apresentado no Semindrio “Lévi-Strauss ¢ os 90 promovido pelo
Departamento de Antropologia, FFLCH-USP, em 26 ¢ 27/11/1998. Agradeco
aos participantes e a Rita Amaral pelas criticas e sugestdes recebidas.

Seria para marcar a “natureza residual” deste capitulo que Lévi-Strauss (ou
seu editor) optou por imprimi-lo com fontes em “italico™?

A introdugdo a obra de Marcel Mauss pode também ser entendida como
uma introdu¢do a prépria obra de Lévi-Strauss.

Na verdade o estruturalismo segundo Lévi-Strauss € filho de varios pais:
Rousseau, Mauss, Boas etc.

Esta € uma das teses centrais de Olhar, escutar, ler (Lévi-Strauss, 1997).

.



VAGNER GONGALVES DA SILVA. O SENTIR DAS ESTRUTURAS E AS ESTRUTURAS DO SENTIR

Bibliografia

AZEVEDOFILHO, L. A,

1970 Estruturalismo e critica de poesia, Rio de Janeiro, Gernasa.

BOON, J.

1972 From symbolism to structuralism: Lévi-Strauss in a literary tradition, New
York, Harper & Row.

CHARBONNIER, G.

1989 Arte, linguagem, etnologia: entrevistas com Claude Lévi-Strauss,
Campinas, Papirus.

COHEN,J.

1974 Estrutura da linguagem poética, Sao Paulo, Cultrix, EDUSP.

GENETTE, G.

1968 "Estruturalismo e critica literaria”, in Lévi-Strauss, Sio Paulo. L’Arc
Documentos.

GOLDSTEIN, N.

1994 Versos. sons. ritmos. Sao Paulo, Atica.

HAYES,E.N. &« HAYES,T.

1970 The anthropologist as hero, Cambridge, MIT Press.

JAKOBSON, R.

1992 "Poesia de la gramatica y la gramatica de la poesia”, in Arte verbal, signo
verbal, tiempo verbal, México, Fondo de Cultura Econémica. .

- 04 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SA0 PAurLo, USP, 1999, v. 42n°l e 2.

JAKOBSON, R. & LEVI-STRAUSS, C.

[1962][1973] “Les Chats de Charles Baudelaire™, in JAKOBSON, R. Questions de
poetique, Paris.

LEACH,E.

1970 As idéias de Lévi-Strauss, Sao Paulo, Cultrix.

LEVI-STRAUSS, C.
1970 Antropologia estrutural, Rio de Janeiro, Tempo Brasileiro.
1971 O cru e o cozido, Sao Paulo, Brasiliense.

1974 "A obra de Marcel Mauss™, in: Mauss, M., Sociologia e Antropologia,
Sao Paulo, EPU, EDUSP.

1976a  Pensamento selvagem, Sao Paulo, Nacional

1976b  Totemismo hoje, Sao Paulo, Abril.

1976c  Antropologia estrutural 11, Rio de Janeiro, Tempo Brasileiro.
1986 A oleira ciumenta, Sao Paulo, Brasiliense.

1986b O Olhar distanciado, Lisboa, Edi¢des 70.

1989 Mito e significado, Lisboa, Editorial Presenga

1997 Olhar, escutar, ler, Sio Paulo, Cia das Letras.

LEVI-STRAUSS, C. & ERIBON. D.

1990 De perto e de longe, Rio de Janeiro, Nova Fronteira.

LIMA.L.C. (Ora.)

1970 O estruturalismo de Lévi-Strauss, Petropolis, Vozes.

)



VAGNER GONGALVES DA SILVA. O SENTIR DAS ESTRUTURAS E AS ESTRUTURAS DO SENTIR

ROUSSEAU,J. J.

1973 Ensaio sobre a origem das linguas, Sao Paulo, Abril.

TODOROV,T.

1976 Estruturalismo e poética, Sao Paulo, Cultrix.

1980 Os géneros do discurso, Sao Paulo, Martins Fontes.

ABSTRACT: The essay analyzes the role of art in Levi-Strauss” approach
to culture, and emphasizes how a particular artistic expression - poetry —
can be understood by struturalistic anthropology.

KEY WORDS: estruturalism, linguistics, literature, culture, art, poetry.

Recebido em agosto de 1999.

- 96 -



As cidades de Tristes tropicos

José Guilherme Cantor Magnani

Professor do Departamento de Antropologia - USP

RESUMO: Este artigo repassa, em Tristes tropicos, as observacoes de Lévi-
Strauss sobre o tema da cidade, desde as primeiras impressoes quando de
sua chegada ao Brasil, passando pela "etnografia dos domingos™ na capital
paulistana, o surgimento das novas cidades no norte do Parand, até, finalmente,
as multidoes em espagos urbanos da [ndia, pélo que o leva a estabelecer
comparagoes com as formas caracteristicas do processo de urbanizagio no
Novo Mundo. Tomando sua leitura como um exercicio de analise, o artigo
conclul refletindo sobre a oportunidade de contar com categorias que
permitam captar, a partir da antropologia, a dindmica urbana contemporanea.

PALAVRAS-CHAVE: cidade, antropologia urbana, categorias analiticas,
metropole.

Quando se entra em contato com a obra de Lévi-Strauss
através de Tristes Tropicos, ainda tém uma especial
sonoridade para ouvidos nativos as referéncias feitas a
espacos como a rua Floréncio de Abreu, o bairro de
Perdizes e o Pacaembu, a avenida Sao Joao, o Vale do
Anhangabau, a avenida Paulista e muitos outros, tao
famihiares e conhecidos dos moradores da cidade de Sao
Paulo. Tais referéncias, mas principalmente as observagoes
sobre a presenca de migrantes estrangeiros nos arredores
da cidade, a dinamica de mercados populares com seu artesanato e
algumas festas tradicionais fazem parte do que o proprio Lévi-Strauss
entdao chamou de “etnografia dos domingos™. Conforme depoimento
prestado anos mais tarde a Didier Eribon (Lévi-Strauss & Eribon, 1990),




JOSE GUILHERME CANTOR MAGNANL As CIDADES DE TriSTES TROPICOS

lembra que suas expedigdes as tribos indigenas tiveram inicio

“a partir do primeiro ano letivo. Em vez de voltar para a Franga, minha
mulher e eu fomos para 0 Mato Grosso, para as aldeias cadiveu e bororo.
Mas eu jd tinha comegado a fazer etnologia com os meus alunos: sobre
a cidade de Sao Paulo e sobre o folclore dos arredores, do qual minha
mulher se ocupava mais especificamente”. (: 32).

No entanto, logo ap6s aquelas observagoes iniciais sobre a cidade, sua
dindmica e tipos caracteristicos, entremeadas por outras tantas frases de
efeito nem sempre lisonjeiras, mas continuamente lembradas —do tipo “as
cidades do Novo Mundo passam diretamente a decrepitude sem se deterem
no antigo” —, o livro logo encontra e assume seu verdadeiro fildo, propor-
cionado pelo primeiro contato do jovem pesquisador com as sociedades
indigenas. No meio do caminho, entretanto, Lévi-Strauss deu uma parada
para contemplar os efeitos da urbanizagio no interior paulista, esbogar algumas
regras subjacentes ao processo de implantagcdo de novas cidades no norte
do Parand e finalmente, ja do outro lado do mundo, estabelecer comparagoes
com cidades, mercados, tipos humanos e multidoes da Indiae Paquistao.

Ainda que tais notas nao tenham vindo a fundar uma linha de reflexdo
mais sistemadtica sobre o tema, diferentemente do que ocorreu com seus
insights a respeito dos Cadiveo, Bororo e Nhambiquara, merecem
destaque pela agudeza das percepges, pela trama dos contrapontos, pelo
alcance do olhar; trata-se de fino exercicio que, fossem outras as cir-
cunstancias, talvez tivesse dado inicio a alguma fecunda linhagem de estudos
urbanos. Mas, como afirmou ao jornalista Ulderico Munzi, do Corriere
della Sera, em 1993, eu fizumaescolha, a de interessar-me por coisas

longinquas, no espago e no tempo”.

I

O exercicio comec¢a com uma rapida analise do processo de expansao da
fronteira no interior do Estado de Sdo Paulo, seguindo a trilha das trans-
formacdes econdmicas e formas de ocupagio: o olhar atento identifica as
alteracOes na toponimia, as mudancas na importincia e fun¢ao de povoados

_ 98 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLo, USP, 1999,v.42n°1 ¢ 2.

(pousos, boca do sertdo) e de tipos de articulagdo vidria — os portos de
lenha, registros, estradas francas, estradas muladas e boiadas.

Mas é o espetdculo do surgimento de novas cidades, a partir do nada,
no coragio da floresta, o que mais o impressiona. Aquele tom blasé das
primeiras observagoes, certamente tributario de um olhar ainda acostumado
a vetustez de conjuntos arquitetdnicos de dez séculos, e que por 1850 V€
as cidades do Novo Mundo com cara de acampamento ou montagem
proviséria, cede lugar 2 buscade principios explicativos paraum fenomeno
mais radical, flagrado em seu nascedouro.

No norte do Paran4 o processo de colonizagdo, a época da estada de
Lévi-Strauss, estava multiplicando cidades ao longo de um tronco central
rodo-ferrovidrio: a partir de clareiras rasgadas em meio a selva exuberante,
ja havia surgido Londrina, depois Roldndia, Arapongas e outras mais. No
infcio eram apenas umas poucas casas de madeira, algumas de troncos
falquejados, seguindo técnicas construtivas dos imigrantes — principalmente
da Europa Central —embasbacados com a fertilidade da terra roxa que as
derrubadas iam pondo a mostra e a sua disposi¢do. Mas nao era uma
ocupaciio desordenada: desde o primeiro momento pautava-se por alguns
principios simples, geométricos, aparentemente neutros.

Misteriosos elementos, diz Lévi-Strauss, responsdveis por esses quadri-
lateros onde as ruas sdo todas iguais, em angulo reto; no entanto, algumas
eram centrais, outras periféricas, estas perpendiculares a linha ferroviaria ou
aestrada, aquelas, paralelas. Por sobre a grade das combinagdes possiveis,
distribufam-se as conhecidas fungdes urbanas do comércio, dos negocios,
da moradia e dos servigos publicos: umas situavam-se preferencialmente
no sentido do trafego enquanto outras procuravam as transversais. Um
segundo principio marca as linhas da ordem e da desordem e rege a
distribui¢@o da abundancia e da caréncia: € o que se segue a diregio leste/
oeste. “Ha muito deixamos de adorar o sol”, afirma ele, "mas a persisténcia
dessa orientagiio reveste-se de atualidade™. Se ndo explica a variabilidade dos
comportamentos individuais, termina produzindo, por decantagdo, uma
unidade maior:

- 99 -



JOSE GUILHERME CANTOR MAGNANI. As CIDADES DE TRrISTES TROPICOS

“a vida urbana apresenta um estranho contraste. Embora represente a
forma mais completa e requintada da civilizagdo, em virtude daconcentragio
humana excepcional que realiza em espago reduzido e da duragio de seu
ciclo, precipita no seu cadinho atitudes inconscientes, cada uma delas
infinitesimal mas que, devido ao nimero de individuos que as manifestam
do mesmo modo e em grau idéntico, se tornam capazes de engendrar
grandes efeitos. Como exemplos, o crescimento das cidades de leste para
oeste ¢ a polarizagdo do luxo e da miséria segundo este eixo, que se torna
incompreensivel se ndo reconhecermos esse privilégio — ou essa
servidao— das cidades que consiste, a maneira dum microscépio e, gragas
ao aumento que lhe € peculiar, em fazer surgir na lamina da consciéncia
coletiva o borbulhar microbiano das nossas ancestrais mas sempre vivas
supersti¢oes. Tratar-se-d, de resto, realmente, de supersticoes? (Lévi-
Strauss, 1981: 116)

Eis ai, em concisa enuncia¢do, uma verdadeira formula de cidade.
Antecipando argumentos de “O Pensamento Selvagem”, Lévi-Strauss
sustenta que o0 espago possul seus proprios valores, assim como 0s Sons
e os perfumes tém cores € 0s sentimentos um peso:

“Esta procura de correspondéncia nao € um jogo de poeta nem mistificagio,
mas (... ) oferece para o cientista o terreno mais novo e aquele cuja exploragao
lhe pode ainda trazer ricas descobertas. (...) os mitos e os simbolos do
selvagem devem surgir aos nossos olhos, sendo como uma forma superior
de conhecimento, pelo menos como a mais fundamental, a unica verda-
deiramente comum, constituindo o pensamento cientifico simplesmente
a ponta mais acerada da mesma: mais penetrante, sem davida, porque agugada
como se fosse amolada na pedra dos fatos mas a custa duma perda de
substincia, dependendo a sua eficdcia do poder de penetrar suficientemente
fundo para que o corpo da ferramenta siga complemente a ponta”. (Lévi-
Strauss, 1981: 116-117)

A forma da aldeia bororo e sua intima rela¢do com a organizagao social
(que seriam mostradas paginas adiante); a mandala que prefigura em
desenho o tracado da cidade e determina sua implantagdo concreta; o
gesto do centuridio romano com sua groma, tragando no solo os cardines
e decumani que fundam mais uma urbs, apos a devida consulta aos
augures; ¢ finalmente o projetista inclinado sobre sua prancheta sao
algumas imagens que até podem ser dispostas numa linha diacrénica mas

- 100 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLO, USP, 1999,v.42n°] ¢ 2.

que pertencem a um mesmo conjunto paradigmatico.

“Nao ¢ portanto apenas de maneira metaférica que € possivel comparar
-- como se fez muitas vezes -- uma cidade a uma sinfonia ou a um poema;
sao objetos de natureza idéntica. A cidade, talvez mais preciosa ainda, situa-
se na confluéncia da natureza e do artificio. Congregagio de animais que
encerram a sua historia biologica nos seus limites, modelando-a ao mesmo
tempo com todas as suas intengoes de seres pensantes, a cidade provém
simultaneamente da procriagdo biologica, da evolugdo orgéanica e da
criagao estética. E ao mesmo tempo objeto de natureza e sujeito de cultura;
individuo e grupo; vivida e sonhada; a coisa humana por exceléncia.”
(Lévi-Strauss, 1981: 117)

A visita a Goianiaem 1937 e as impressoes do empreendimento, em
especial daunica edificagdo que entdo sobressaia na planicie, o grande e
desgracioso hotel, fornecem-lhe o gancho para a segunda parte do exercicio.
A bordo de um tapete voador, termo que emprega como intertitulo em
Tristes tropicos, Lévi-Strauss deixa o planalto central brasileiro em
direcdo a India e ao Paquistdao. A comparag¢ao agora sera numa perspectiva
macro, entre unidades maiores, afastadas no tempo e no espago. A visao
das ruinas das antigas cidades de Mohenjo-Daro e Harappa, revelando o

plano urbanistico em reticula, evocam similares modernos:

“Apraz-nos imaginar que no termo de 4 a 5 mil anos de histéria, um ciclo
foi concluido; que a civilizagdo urbana, industrial, burguesa, inaugurada
pelas cidades do Indus, ndo diferia muito, na sua inspiragao mais
profunda, dessa que estava destinada, apos uma longa involugido na
crisalida européia, a atingir a plenitude do outro lado do Atlantico. Quando
ainda era jovem, o mundo mais Antigo esbogava ja o rosto do Novo™.
(Lévi-Strauss, 1981: 124)

Mas é o impacto das multiddes que lhe oferece o contraste mais mar-
cante e novas pistas para comparagao: nas ruas apinhadas de Calcutd o
séquito de servigais e suas ofertas, a procissdao de pedintes e suas suplicas
sustentam o ininterrupto e deprimente espetdculo de uma subhumanidade.
A cidade, qualificada poucas linhas acima como “forma mais complexae
refinada da civilizagdo”, aqui emerge manchada pela imundicie e degradago,
produzindo no antropélogo ndo mais o estranhamento esperado e meto-

- 101 -



JOSE GUILHERME CANTOR MAGNANIL As C IDADES DE TRISTES TROPICOS

dologicamente controlado, mas o espanto e até o constrangimento.

"0 europeu que vive na América tropical tem problemas. Observa as
relagdes originais existentes entre 0 homem e o meio geogrifico: e as
proprias formas de vida humana oferecem-lhe, sem cessar, temas de
reflexdo. Mas as relagGes entre as pessoas ndo revestem formas novas;

sdo da mesma natureza daquelas que sempre o rodearam. Pelo contririo,

na Asia meridional, parece-lhe estar além ou aquém daquilo que 0 homem
tem direito de exigir do mundo ou do homem. A vida cotidiana parece ser
um permanente repudio da nogdo de relagdes humanas (:128).”

E desse afastamento mais extremo, contudo, que vai emergir um novo
significado e € ai que vai descobrir uma inusitada manifesta¢@o de huma-
nidade. A imagem do artesio, entretido com umas poucas ferramentas e
escasso material, a exercer na propria rua o oficio de onde retira a parca
subsisténcia para si e para os seus, fa-lo exclamar: “E, todavia, sdo precisas
tao poucas coisas, aqui, para criar a humanidade! Pouco espaco, pouca
comida, poucos utensilios, pouca alegria.”

Paradoxalmente, parece haver muita alma... Alma que uma parte do
Ocidente cansada do consumo e saturada pela abundancia vem procurar
nas palavras e exemplos de esquélidos bikhus, gurus semi despidos e toda
espécie de renunciadores, na recente onda de retorno a formas de espi-
ritualidade ha muito esquecidas neste outro lado do mundo.

O exercicio finalmente chega a seu termo. Lévi-Strauss considera que
o problema levantado pela confrontagiio entre a Asia e a América tropicais
continua sendo o da multiplicagdao humana num espago limitado. Diante
da situacdo de sociedades que se tornam demasiado numerosas, alerta
para um tipo de perigo: a sedug¢do de uma saida simplista, aquela que
consiste em recusar qualidade humana a uma parte da espécie.

“Aquilo que me assusta na Asiaéa imagem do nosso futuro, do qual
ela constitui uma antecipagdo’, conclui, numa sombria antevisdo. Sua tltima
imagem, contudo, é da América indigena e seu fugidio reflexo “‘de umaera
em que a espécie se encontrava a medida do seu universo e em que se
verificava permanentemente uma relacdo adequada entre o exercicio da
liberdade e os sinais desta.” (Lévi-Strauss, 1981: 143)

- 102 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA. SA0O PAuLo, USP, 1999.v. 42n°l ¢ 2.

Il

Que diraentdo Lévi-Strauss diante do espetéiculo de ajuntamentos humanos
jandode 1,5 ou 2 milhdes, mas de 10 milhdes de pessoas, como € o caso
de alguns dos maiores centros urbanos contemporaneos? Ainda que este
ndo seja o tipo de questdo que lhe interesse (como tem reiterado em
entrevistas mais recentes), a primeira vista parece improvavel que pudesse
continuar afirmando que a cidade “¢€ a coisa humana por exceléncia”, tendo-
se em conta os rumos e conseqiiéncias do processo de urbanizagao em
curso e principalmente o teor das andlises sobre o fendmeno.

Conforme desenvolvi em outro texto (Magnani, 1999), uma parte dessas
andlises e os diagndsticos correspondentes enfatizam os aspectos desagre-
gadores do processo — tais como o colapso do sistema de transporte, as
defici€ncias do saneamento basico, a falta de moradia, a concentragido e
ma distribui¢ao dos equipamentos, o aumento dos indices de polui¢do, da
violéncia, do desemprego. Com base em variaveis e indicadores
sociologicos, econdmicos e demograficos, este € o quadro geralmente
aplicado as grandes cidades do mundo subdesenvolvido.

Uma outra visdo, geralmente referida as metropoles do Primeiro Mundo,
projeta cenarios marcados por uma feérica sucessao de imagens, resultado
da superposi¢do de signos, simulacros, espagos interativos, redes e pontos
de encontro virtuais. Esta € a cidade que se delineia a partir da analise dos
semidlogos, arquitetos, criticos pés-modernos, identificada como o
protétipo da sociedade pds-industrial.

No primeiro caso, mostra-se uma linha de continuidade em que os
fatores de crescimento, desordenados, terminam por produzir inevitavelmente
0 caos urbano; na segunda, enfatiza-se a ruptura, conseqti€éncia de saltos
tecnoldgicos que tornam obsoletas nio sO as estruturas urbanas anteriores
como as formas de comunicagdo e sociabilidade a elas correspondentes;
0 caos, aqui, € semiologico. Uma, fruto do capitalismo selvagem; a outra,
identificada com o capitalismo tardio.

Ainda que por motivos diferentes, essas duas perspectivas — polarizadas
para efeito comparativo e de contraste — levam a conclusoes semelhantes

- 103 -



JOSE GUILHERME CANTOR MAGNANI. AS CIDADES DE TRISTES TROPICOS

no plano da cultura urbana: deterioragdo dos espagos e equipamentos
publicos com a conseqiiente privatizag@o da vida coletiva, segregacao,
evitagao de contatos, confinamento em ambientes e redes sociais restritos.

Ndo ha como negar a existéncia de tais caracteristicas e seus fatores
determinantes, comprovados nio sé por tabelas, indices e proje¢des,
como também pela experiéncia do dia a dia das grandes cidades. Mas,
1sso € tudo? Esse cendrio degradado esgota o leque das experiéncias
urbanas? Nao seria possivel reconhecer, em algum plano, indicios daquilo
que Lévi-Strauss vislumbrou e chamou de “forma complexa e requintada
de civilizagao”, a partir de outro foco de andlise e langando mao de outros
instrumentos de pesquisa?

Como o da etnografia, por exemplo, que, como se sabe, elaborou seus
métodos de investigagdo inicialmente no estudo de sociedades de pequena
escala dedicadas a coleta, caga, agricultura de subsisténcia. O modo de
vida tipico dessas sociedades, contudo, tem como base o acampamento
ou a aldeia, mas ndo a cidade; por conseguinte, as estratégias de
pesquisa da etnografia a primeira vista nao a credenciariam para deslindar
as complexidades da sociedade urbano-industrial (e pos-industrial)
contemporanea. No entanto, seu modo de operar apresenta algumas
caracteristicas que talvez permitam captar processos cuja dinimica
passaria desapercebida, se enquadrados exclusivamente pelo enfoque dos
grandes nimeros. Numa linha interpretativa, por exemplo, aetnografia
tem como objetivo a busca do significado da a¢do social, a partir de

“material produzido por um trabalho de campo quase obsessivo de
peneiramento, a longo prazo, principalmente (embora ndo exclusivamente)
qualitativo, altamente participante ¢ realizado em contextos confinados,
que 0s megaconceitos com os quais se aflige legitimamente a ciéncia
social contemporinea -- modernizagdo, integragio, conflito, carisma,
estrutura, significado -- podem adquirir toda a espécie de atualidade
sensivel que possibilita pensar ndo apenas realista e concretamente sobre
eles, mas, o que é mais importante, criativa ¢ imaginativamente, com eles.”

(Geertz, 1978: 33-4)"

E esse particular tipo de contato, confronto, didlogo com o “outro” que

- 104 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SA0 PAuLo, USP, 1999 v. 42n°1 ¢ 2.

constitui o fundamento da etnografia. Eles — que nos estudos antropologicos
cldssicos sdo os nativos de algum grupo ou aldeia distante — no contexto
das grandes cidades sdao os multiplos, variados e heterogéneos conjuntos
de atores sociais que nelas vivem, sobrevivem, trabalham, circulam,
usufruem de seus equipamentos ou deles sdo excluidos. Tomando como
ponto de partida a perspectiva de cada um desses grupos € que se pode
aceder a padroes de significado que ordenam comportamentos.

Niio se pode perder de vista, porém, o perigo que estudos exclusivamente
formatados por esta linha de andlise podem acarretar: o de néo sair do
ambito dos contextos nativos particularizados. Para estabelecer mediagoes
entre o nivel das experiéncias dos diferentes atores € 0 dos processos ou
planos mais abrangentes, € necessdrio operar também em outro registro.
Se se pensa na perspectiva estruturalista, contudo, cabe ter em mente a
adverténcia do proprio Lévi-Strauss: “Nunca me ocorreu a idéia —que
me parece extravagante — de que tudo na vida social esteja sujeito a analise
estrutural (...) aqui e ali formam-se algumas ilhotas de organizac¢do. Minha
histéria pessoal, minhas opgdes cientificas fizeram com que me interessasse
mais por elas do que pelo resto” (Lévi-Strauss & Eribon, 1990: 133).

Sua escolha pelos dominios do parentesco e do mito, coetaneos ao
proprio homem, deixa claro ao menos duas condigdes para a viabilidade
desse tipo de andlise: a dimenséo do corpus e auniversalidade da ocorréncia.
Com relagio ao fendmeno urbano, contudo, ha que reconhecer que nem
sempre a humanidade viveu em cidades e que nem todos moram nelas; s
muito recentemente é que a urbanizagio tornou-se uma tendéncia mais
geral, de forma que principios porventura responsaveis por sua estru-
turagio num nivel mais profundo talvez ainda nao tenham tido o tempo
suficiente para decantar.

Quem sabe, porém, tenha chegado uma oportunidade, se ndo parauma
andlise estrutural em moldes cldssicos, a0 menos para um exercicio na
trilha de algumas pistas sugeridas por Tristes trépicos, com base na
hipitese de que a atual abrangé€ncia da urbanizagio oferece uma com-
pensacio para sua ainda pouca profundidade temporal. Com efeito,
projeta-se para a virada do milénio a superagdo da populagdo rural pela

- 105 -



Jost GUILHERME CANTOR MAGNANI. As CIDADES DE TrisTES TROPICOS

urbana, quando também havera 25 cidades com mais de 10 milhdes de
habitantes: sdo as megacidades'. Por sua escala, estas tltimas — entre as
quais Sao Paulo — escapam as costumeiras distingdes entre centro e
periferia, rea industrial e de servigos, zonas residenciais e de comércio,
de circulag@o e lazer etc, postulando questdes que desafiam instrumentos
habituais de trabalho de planejadores e urbanistas.

E também os da antropologia. Como se sabe, hd uma estreita relacao
entre a escala da aldeia e a especificidade de alguns métodos classicos
de pesquisa etnografica que permitiam a Malinowski em seu “passeio
matinal pela aldeia” e a Evans-Pritchard, “da porta da barraca”, observar
a dindmica da vida nativa em termos de totalidade. Esta perspectiva, que
ainda subsistia no protétipo representado pela cidade medieval murada,
com sua centralidade e contornos definidos— ou na tipica cidade interiorana,
no casos dos famosos "estudos de comunidade" —, desaparece quando se
trata da escala metropolitana. Como mostra Habermas, as marcas da
cidade ocidental que Weber descreveu—a cidade burguesa na Alta Idade
Média—terminaram vinculando sua imagem e conceito a uma determinada
forma de vida; esta, contudo, se transformou a tal ponto que:

“O conceito dela derivado jd ndo logra alcang¢a-lo. Enquanto um
mundo abarcdvel, a cidade pOde ser arquitetonicamente formada e
representada para os sentidos. As fungoes sociais da vida urbana politica
¢ econdmica, privada e publica, da representagao cultural e eclesidstica,
do trabalho, do morar, da recreaciio e da festa, podiam ser traduzidas em
fins, em func¢oes de utilizagao temporalmente regulada dos espagos
configurados. Contudo, no século XIX a mais tardar, a cidade torna-se
ponto de interse¢ao de relagdes funcionais de outra espécie.” (1992:144)

Que dizer entio da realidade das metrépoles contemporaneas, circunscritas
nio mais no horizonte de cada Estado na¢do, mas imersas em processos
transnacionais descentrados nos quais, para uma determinada visao, ja
mencionada, parece ter-se perdido qualquer vinculo com referéncias
territoriais significativas e nos quais a dinimica se da no terreno da
virtualidade e do “ndo lugar”? No entanto, ja nos anos 60 Lévi-Strauss,
de certa forma, chamava atengdo para o problema:

- 106 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SA0 PAauLo, USP, 1999,v. 42n°] ¢ 2.

“a civiliza¢do ocidental, tornando-se cada dia mais complexa, e esten-
dendo-se a toda a terra habitada, apresenta desde ja em seu bojo esses
desvios diferenciais que a antropologia tem por fungdo estudar, mas que
até agora nio lhe era possivel sendio comparando civilizagdes distintas
e longinquas.” (1962:26)

Se a antropologia, por conseguinte, ndo pretende abrir mao de refletir
sobre essas novas formas de ajuntamento humano com sua dinamica,
problemas e possibilidades especificas, tem de pensar também novas linhas
de enquadramento tedrico e estratégias investigativas. Como essas cidades
jando apresentam um ponto de referéncia nitido nem contornos definidos
capazes de identificar uma centralidade e projetar uma imagem de
totalidade, € preciso reconstitui-las, sob pena de se embarcar (e perder-
se) na multiplicidade dos arranjos particularizados.

Em outros termos: s¢ a cidade, tendo em vista a complexidade
principalmente em sua escala metropolitana, jd ndo constitui uma totalidade
operacional, € preciso estabelecer mediagdes entre o nivel das experiencias
dos atores e o de processos mais abrangentes, de forma a se obter, se
nio uma ordem, aomenos ordenamentos detectaveis em praticas especificas
e comportamentos recorrentes. Daf a necessidade de contar com categorias
que permitam uma articulagdo entre tais planos: esse tem sido o proposito
do emprego das nogoes de pedago, mancha, trajeto, circuito, portico,
aplicadas a determinados campos como o lazer, praticas culturais, novas
formas de religiosidade, entre outros?.

Essas categorias possibilitam determinar os contornos do recorte esco-
lhido — tal ou qual comportamento, pratica, tendéncia — no cendrio
multifacetado da cidade como resultado da estratégia de pesquisa
escolhida, ou seja, construida teoricamente. Seu rendimento e aplicabilidade
residem no fato de permitirem a passagem (ou articula¢do) entre o plano
da determinacdo sociolégica (relagdes sociais intra € intergrupos) e
aquele referido a arranjos espaciais recorrentes € visiveis na paisagem.

Desta forma, permitem recortar e trabalhar com totalidades “parciais”,
universos autbnomos (com regras proprias) mas nio desvinculados da

- 107 -



Jost GuUILHERME CANTOR MAGNANI. AS CIDADES DE TrISTES TROPICOS

dindmica mais geral da cidade, no interior dos quais efetivamente ocorre
o exercicio desta ou aquela pratica através dos encontros, contatos,
trocas e conflitos entre os freqlientadores.

Sem se perder de vista a dimensao das escolhas e usos vistos de perto,
tem-se a garantia de um olhar de longe, capaz de registrar regularidades
num plano mais abrangente. Para o nativo, elas constituem chaves de
sentido®: qual o habitué que nio sabe distinguir quem € ou quem nao € do
seu “‘pedaco”? Qual o aficionado, sejaum clubber, rapper, cineclubista ou
neo-esotérico que desconhece as regras, possibilidades e conexoes
oferecidas por seu “circuito”? Qual o transeunte que nao aperta o passo ao
transpor algum “pértico”, espago liminar sujeito a normas que desconhece?

Para o analista, aquelas categorias constituem chaves de inteligi-
bilidade de processos urbanos s0 aparentemente entregues ao acaso
das escolhas individuais, aleatérias: sua implantag¢do na paisagem da
cidade segue determinada I6gica. Desta forma logra-se recuperar a idéia
jacitadado “infinitesimal”, aduzida por Lévi-Strauss: “Embora represente
a forma mais completa e requintada da civilizagdo, em virtude da concentragao
humana excepcional que realiza em espaco reduzido e da duragdo de
seu ciclo, (a cidade) precipita no seu cadinho atitudes inconscientes,
cada uma delas infinitesimal mas que, devido ao nimero de individuos
que as manifestam do mesmo modo e em grau idéntico, se tornam
capazes de engendrar grandes efeitos™.

Quando uma iad deposita a oferenda para seu orixd em determinada
esquina da cidade, tal atitude pode ser creditada a fatores subjetivos,
individuais: conveniéncia pessoal, proximidade, facilidade de locomogao.
Contudo, a preferéncia por determinadas ruas, ou por uma darea maits
abrangente — constituindo, quem sabe, uma "mancha” —ja levanta pistas
para pensar a relagdo entre esta modalidade de pritica religiosa e
significados atribuidos a determinados espagos da cidade.

O mesmo pode ser aplicado a outra manifestagdo da religiosidade
contemporinea: que um ou outro espago neo-esotérico realize algum tipo
de cerimdnia para celebrar a ocorréncia da lua cheia, tal fato pode ser

- 108 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SA0 PAauLO, USP, 1999,v. 42n°1 e 2.

explicado em razio de escolhas doutrinarias ou filosoficas desse centro. Mas
quando se descobre que tal forma de celebragdo ocorre com regularidade
ao longo do circuito "neo-esd", independentemente dos (incontaveis) sistemas
que servem de base a cada uma das instituigdes que o integram— de tal
forma que ja virou evento constante de um verdadeiro calendario —, pode-
se supor que se estd diante de uma recorréncia de outra ordem.

E assim sucessivamente, com rela¢do a ocupagdo de determinados
espacgos e dreas da cidade por grupos de jovens, por praticas esportivas,
de consumo cultural, convivéncia, lazer etc.: estes € muitos outros com-
portamentos, atitudes e préticas — “infinitesimais” do ponto de vista das
motivacoes de cada participante —, quando colocados em perspectiva e
vistos de um certo angulo, deixam entrever modelos, principios classificatorios
e de organizacdo mais gerais.

Para capta-los, entretanto, € preciso situar o foco nem tdo de perto que
se confunda com a perspectiva particularista de cada usuario e nem tao
de longe a ponto de distinguir a necessdria totalidade, mas sob a forma
de uma mancha borrada e desprovida de sentido.

Notas

I Segundo dados apresentados pelo arquiteto e urbanista Jorge Wilheim, no
ano 2025, 61% da populagdo mundial estard vivendo em cidades, enquanto
que em 1975 esta porcentagem era de 37% ( Boletim do Instituto de Estudos
Avancgados da Universidade de Sao Paulo, p. 7).

2 Ver Magnani & Torres, 1996.

3 A propésito dessa expressdo "chave de sentido"e da proxima , "chave de
intelegibilidade”, ver Augé, 1994: 51.

- 109 -



JOSE GUILHERME CANTOR MAGNANI. AS CIDADES DE TRISTES TROPICOS

Bibliografia

AUGE, M.

1994 Nao-lugares: introdugdo a uma antropologia da supermodernidade, Campinas,
Papirus

Boletim do Instituto de Estudos Avan¢ados da Universidade de Sao Paulo, ano XI,
n. 55, maio/junho de 1999.

Geert1zZ, C.

1978 A interpretac¢ao das culturas, Rio de Janeiro, Zahar

HABERMAS, J.

1992 “Arquitetura moderna e pos-moderna”, in ARANTES, O. B. e ARANTES, P.
Um ponto cego no projeto moderno de Jurgen Habermas, Sao Paulo,
Brasiliense.

LEvi-Strauss, C.

1962 “A crise moderna da Antropologia”, Revista de Antropologia, vol. 10 (1
e 2), Sdo Paulo.

1981 Tristes tropicos, Lisboa/Sao Paulo, Ed. 70/Martins Fontes.

LEvi-STrAUSS., C. & DIDIER, E.

1990 De perto e de longe, Rio de Janeiro, Nova Fronteira.
MacGnang, J. G. C.

1999  “Transformagoes na cultura urbana das grandes metrépoles™, in MOREIRA, A,
Sociedade global: cultura e religido, Petropolis, Vozes.

- 110 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAauLo, USP, 1999,v. 42n°] ¢ 2.

MAGNANL J. G. C. & TORRES, L.

1996 Na metropole: textos de antropologia urbana, Sao Paulo, Edusp.

ABSTRACT: This article reviews, in Tristes Tropiques, Lévi-Strauss' ob-
servations about the theme of the city: his first impressions when he ar-
rived in Brazil, his "Sundays ethnography" in Sdo Paulo city, the birth of
news cities in Parand and the crowds in urban India; this last that conduced
him to comparisons with the characteristics of the urban processes in the
New World. Taking his reflections as an analysis exercise in an anthropo-
logical way, this article concludes suggesting some categories to think about
the dynamic reality of the contemporaneous urban city.

KEY WORDS: city, urban anthropology, analytic categories, metropolis.

Recebido em setembro de 1999.

- 111 -






O Passaro de Fogo

Tania Stolze Lima ™

Professora do Departamento de Antropologia - Museu Nacional

RESUMO: O objetivo deste artigo €, basicamente, desenvolver alguns
aspectos da vasta e profunda contribuig@o de Claude Lévi-Strauss para o
estudo dos mitos amerindios. Para isso, procede-se através da articulacao
de alguns desses mitos com a também Iévi-straussiana questao da oposi¢ao
entre natureza e cultura. Finalmente, o artigo busca oferecer alguns
elementos etnograficos para a apreensdo de uma nogao indigena de mito,
apoiando-se principalmente na experiéncia de campo da autora com 0s
Juruna do Alto-Xingu.

PALAVRAS-CHAVE: Lévi-Strauss, mito, natureza e cultura, Juruna.

... Lévi-Strauss... O que realmente ele afirma € que o
coragdo tem seus algoritmos precisos.

Gregory Bateson.

Para passar de uma palavra fisica ao seu significado,
antes, destréi-se-4 em estilhagos, assim como o fogo de
artificio é um objeto opaco até ser, no seu destino, um
fulgor no ar ¢ a propria morte. Na passagem de simples
corpo a sentido de amor, 0 zangao tem 0 mesmo atingimento

supremo: ele morre.
Clarice Lispector.



TANIA SToLZE LiMA. O PAssARO DE FoGo

Na histéria milenar da nog¢do de mito, que acontecimentos
sdo compardveis a obra de Lévi-Strauss? Nao sei se
existem outros além do préprio surgimento dessa nogao,
que, como se sabe, € dependente do nascimento da filosofia
grega e da historia. Nio sei se na historia da mitologia
ha dois acontecimentos tdo fundamentais quanto aquele
que excluiu o mito da razdo e esse outro que o transformou
em pensamento.

No entanto, mesmo entre os antropélogos que estudam as sociedades
indigenas sul-americanas ha certa reticéncia para com a obra mitologica
de Lévi-Strauss. Ao fim de uma palestra que assisti recentemente, de um
antropdlogo francés que poderia ser considerado “lévi-straussiano™ (pois
acabava de expor um sistema panamericano formado pelos mitos do
desaninhador de pdssaros), um antropdlogo norte-americano tomou a
palavra e expds o seu proprio método de andlise dos mitos, opondo-0 ao
de Lévi-Strauss. Para mim, tratava-se de um so ¢ mesmo método, e assim
o seu Lévi-Strauss ndo tinha absolutamente o tamanho do meu. Na literatura
etnoldgica sul-americana € fécil perceber como a dimensdo de Lévi-Strauss
varia conforme a simpatia ¢ a tranqiiilidade intelectual que sua obra suscita
em cada um de nds. Quanto a mim, se tenho grande simpatia, nao posso
dizer que essa obra me tranqtiilize. Pelo contrario.

A questiio subjacente a minha exposi¢do nesse semindrio, do qual € uma
grande honra participar, diz respeito @ motivagdo da reticéncia de sul-
americanistas com a obra mitoldgica de Lévi-Strauss. Dentre outras regras de
método, o cuidado com a exaustividade é de enorme importincia naeconomia
geral da obra (Lévi-Strauss, 1991: 147), ¢ € ela que motivaria a reticéncia
dos etndlogos. Por vezes, essa exigéncia faz pensar em uma incontinéncia
do espirito de simetria, ¢ a questdo de muitos leitores € saber a que, na
realidade, correspondem, afinal, os grupos de transformacao apreendidos

ou construidos por Lévi-Strauss. Grosseiramente traduzida, a questdo €
<aber se tais estruturas existem realmente ou foram imaginadas por ele.
Com certeza. Lévi-Strauss leva em conta uma diversidade de nuances

- 114 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLo, USP, 1999 v.42n°] ¢ 2.

da realidade que ndo poderia satisfazer a quem s0 se dispoe a considerar
0 preto e o branco, o sim ou 0 ndo. Han’ O cru e o cozido uma passagem
(: 148) em que o autor ndo deixa nenhuma duavida sobre o que pensa a
respeito: distingue ali o tipo de existéncia dos grupos de transformacao do
tipo de existéncia do que chama familias de mitos, 1sto €, um conjunto de
mitos que tem existéncia empirica enquanto um conjunto (€ o caso dos
mitos J€ de origem do fogo). Ja as unidades construidas pela anélise tém
uma existéncia puramente logica. Nio estou segura de saber exatamente
o que 1sso quer dizer, mas imagino que apenas a arte possa produzir coisas
que sao ao mesmo tempo particulares, limitadas no tempo e no espago, e
desprovidas de referéncia empirica.

Mas essa resposta poe uma outra questao. Minha inteng¢do nao sendo
reduzir a obra a um trabalho estético, que motivos temos nds para
reconhecermos nos grupos de transformacao de Lévi-Strauss um valor
estritamente etnoldgico? Pode-se argumentar que o verdadeiro ponto €
que nao existe nenhuma razao para negar-lhes esse valor. Mais ainda: se
tais grupos nido forem verdadeiros, nada do que fazemos em nossas
etnografias poderia ser verdadeiro, pelo simples fato de que sdo construidos
da mesma forma, a diferenca sendo unicamente de escala.

Eu sugeriria um paralelo entre Lévi-Strauss e Darwin. Este descobriu que
as diferencas entre os membros de uma espécie sdo da mesma naturezaque
as diferengas entre espécies, géneros ou familias; Lévi-Strauss descobriu
que em um mito os episddios se articulam da mesma maneira como se
articulam suas versoes: sdo transformagoes 16gicas uns dos outros. Se 1850
for verdade, por que parar ai? Por que ndo compreender do mesmo modo
as diferencas entre mitos de sociedades distintas?

Ainda que se possa recusar legitimidade a fragmentagao do relato operada
por Lévi-Strauss -- pois de fato a unidade com que ele trabalha €, dependendo
do grau de evolug¢ao da andlise, o episodio -- ainda assim seria dificil ndo
reconhecer que nas sociedades que estudamos os episodios € que sao
freqlientemente acionados.

As razdes, entdo, que teriamos para ndo aceitar o prolongamento da

- 115 -



TANIA SToLzZE LIMA. O PAssArRO DE FoGgo

analise at€ as unidades dotadas de existéncia estritamente ldgica ndo
parecem ser, pois, motivadas pelo método, mas sim, penso, por um
desacordo mais profundo em torno da aplica¢@o do conceito de cultura.
Retomarei esse ponto adiante.

Seriamos injustos se pretendéssemos avaliar agora, no final dos anos
90, o significado de uma obra cujos dispositivos mais fundamentais ja se
acham dados no artigo de 1955, “A Estrutura dos Mitos”. O que era o
mito antes de Lévi-Strauss?

Acredito ndo ser uma simplificagdo impropria afirmar que, até entdo, o
problema achava-se colocado mais ou menos assim: como € possivel que
pessoas tao razodveis como nds venham a confiar em historias inverossimeis?
Elas ndo seriam, portanto, razodveis, € o mito seria um discurso irracional.
Obviamente a idéia de que eles se enganam e nOs Nao NOs enganamaos, ou
de que uns se enganam menos do que outros, s6 pode ser uma ilusdo. A
tinica saida seria afirmar que todos nos enganamos em uma so € mesma
medida. E o que Lévi-Strauss propde, afirmando que € preciso efetuar
uma “amplia¢do dos quadros da nossa logica” (Lévi-Strauss, 1958),
determinar “uma quarta dimensio do espirito” (idem, 1950), a fim de poder
dissolver a aparéncia de irracionalidade do mito.

Se o mito soa para nds como uma histéria desprovida de bom senso, o
que € permitido concluir ndo € que seja uma historia falsa, mas que nio
pode ser julgado pelo ponto de vista da historia. O mito tem menos a ver
com a histdria do que com a musica, pois se trata, como esta e, em menor
grau, a poesia, de uma linguagem introversa, que ignora a fungdo referencial.
Se, por outro lado, ocorre-nos opor historia e mito, Lévi-Strauss (1962)
proclama que a histéria ¢ um mito. Ou seja, sustenta, a0 mesmo tempo,
que "A nio ¢ B" mas "B ¢ A". Ora, essa relagiio de ndo-reversibilidade
entre mito e histéria é fundamental, pois sem isso Lévi-Strauss nio poderia
restituir aos mitos seu pleno direito ao estatuto de pensamento. Esta aberta
a quesldo de como os indios tratam os seus mitos € a sua historia; e se
podemos imaginar que fazem com a segunda 0 mesmo que naés, nao
podemos contudo adivinhar o que fazem exatamente com 0s seus mitos,
embora saitbamos que nao os tratam, absolutamente, como fic¢ao.

- 116 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PauLo, USP, 1999.v. 42n°l e 2.

Podemos observar uma mudanca de perspectiva importante, que exprime
uma alteragao da relagao hierdarquica entre eles e nos. Lévi-Strauss se
defronta com uma situagdo na qual era o ponto de vista da historia que
criava, simultaneamente, a historia como relato verdadeiro € o mito como
relato falso e incoerente. E ele decide assumir o ponto de vista do mito, a
partir do qual pode encarar o mito e a histéria como mitos, sem que por
isso haja uma perda da diferenga entre o conhecimento historico e a narrativa
mitica. Vé-se assim criado um novo equilibrio nas relagoes de forgas que
regem o aparecimento e o exercicio da antropologia.

Mas o mito ndo se torna um ponto de vista a partir do qual se pode
desenhar uma nova imagem do pensamento sem que 0 mesmo 0corra com
o devir. E esse duplo deslocamento conduz Lévi-Strauss a considerar a
temporalidade e o pensamento como fatos absolutos, e pensamento quer
dizer aquilo em que a vida se torna com o aparecimento do homem na
historia da natureza, e a temporalidade ndio caracteriza os humanos mais
do que os outros seres existentes no mundo.

Se, como propds Malinowski, o significado de um discurso fosse
realmente aquilo que ele faz, o significado das Mitologicas deveria ser
procurado primeiramente no que fizeram. Seu significado incontestavel
é a alteragdo das praticas discursivas dos antropologos e, também, de
outros. Esses livros foram palavra de ordem, ndo porque capazes de
proibir isso ou aquilo, mas porque mudaram a realidade, desmontando
um saber que até entdo se tinha. Antes, todos sabiam definir o mito,
sabia-se onde situd-lo na etnografia. Agora, nem dizemos mais as mesmas
coisas nem temos a antiga seguranga; os mitos abandonam os apéndices
das etnografias e comegam a despontar por toda parte. Principalmente,
nao sabemos mais o que ¢ um mito.

Mas meu argumento cairia por terra caso se pudesse objetar que miro
é simplesmente o nome que damos a relatos que ferem nosso senso de
verosimilhanca. Uma questdo que se pode levantar é portanto, como fez
Marcel Detienne (1981), se ndo existe uma certa continuidade entre a
obra de Lévi-Strauss e o discurso da Razao a respeito do mito. Para

. 317~



TANIA STOLZE LIMA. O PASSARO DE FOGO

Detienne, o simples ato de classificagio de uma fala como mito exprimiria
uma atitude politica de exclusio.

Penso que essa continuidade é duplamente falsa, tanto pela maneira
como a analise dos mitos € conduzida por Lévi-Strauss — a saber,
aplicando aos mitos as opera¢des miticas —, como pelo fato de que a
etnografia comprova que as sociedades indigenas sul-americanas con-
cebem uma especificidade dos relatos aos quais chamamos de mito em
contraste com outros tipos de fala (Gallois, 1994). Os mitos sao, para os
indios, falas de um tipo irredutivel. Sua especificidade € geralmente
determinada, nessas sociedades, pelo que se poderia chamar de regime
discursivo, isto €, de politica da linguagem. Ou ndo se narram mitos em
territorio alheio, ou ha momentos do dia ou regides do territério em que
determinados mitos ndo podem ser narrados, ou ha aqueles que mulheres
ndo podem contar, ou 0s mais jovens nao o podem em face de um mais
velho, e assim por diante. Tudo isso articulado a um dispositivo mais geral
que determina que o peso politico e o peso cosmologico de um relato
dissociados do testemunho ocular nio € o mesmo de um relato baseado
nesse testemunho. Longe de ser consequéncia unicamente de nossos
habitos mentais, esse diferencial, que se convencionou marcar com os
termos mito e histéria, apresenta um enraizamento evidente e grande
importancia nas sociedades indigenas.

No caso da sociedade juruna, a fala histérica nio conhece limites de
tempo e espago, sendo totalmente nula quanto ao peso cosmologico; mas
se existe a possibilidade de se ouvir a histéria de seu “dono™ (a testemunha
ocular ou, no caso da morte dessa, seus filhos ou, no caso da morte desses,
seus netos) ndo se costuma narrd-la para alguém, exceto cercando-se de
cuidados e recomendando ao interlocutor que procure o verdadeiro dono.
J4 a fala mitica, 2 qual ndo se atribuem donos entre as pessoas vivas, implica
o direito do mais velho sobre 0 mais novo, além de limites de tempo e
espago, género ¢ grau de periculosidade, varidvel segundo os relatos. A
eXpressao mais tocante do peso incomensuravel de um conjunto particular
de mitos juruna foi feita a mim por um velho, que se dizia preocupado com

- 118 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLo, USP, 1999.v. 42n°1 ¢ 2.

a minha vida por causa de uma viagem de aviao que eu ia fazer levando
comigo a gravagao das “falas de Send’a”, o criador.

Mas ainda seria preciso examinar melhor a for¢a de interferéncia do
nosso senso de realidade. A primeira vez que contei a alguns Juruna um
mito (era um relato apinayé), as pessoas nao perceberam que quando
terminei a narracio o mito ja tinha realmente acabado. A situacdo se repetiu
em outras ocasioes, e lembro aquela em que, em uma sala de concerto,
algumas pessoas comegam a aplaudir antes da hora. Com os Juruna, tenho
aimpressio de que ndo percebem quando o mito termina, e i$so tanto pode
apontar para uma infinitude formal do relato quanto revelar que a minha
op¢ao de narrar mitos podando da narrativa o topico inicial, que resume
brevemente o desfecho da historia, deixa-os em um estado permanente
de expectativa: se omito o tema, como poderiam adivinhar o ponto em
que seu desenvolvimento se conclui?

Uma vez tentei lhes contar o mito bororo que abre O cru e o cozido, €
as pessoas simplesmente me impediam de prosseguir, até que alguém
exclamou que eu estava mentindo, pois beija-flor ndo mergulha. Eu dizia
que o beija-flor, para ajudar o jovem incestuoso, mergulhara para buscar
um chocalho no ninho das almas. Pensei comigo: quem sao vOcés para me
lembrar que beija-flor ndo mergulha! Nio pude entender o que acontecera,
minhas narragdes sempre tinham sido bem recebidas, e, depois daquele
dia, as pessoas ndo me interromperam nunca mais. O problema, entio, so
poderia derivar do mito. Imaginei que, como nenhum mito juruna que
conheco explora o incesto entre mée e filho, provavelmente as pessoas
acharam a histéria bororo feia por isso. Meses depois pude descobrir,
estupefata, que os Juruna tinham razio, pois, embora as almas bororo vivam
de fato no fundo do rio, eraem uma drvore que 0 mito situava o seu "ninho".
A supressio da distincia entre a realidade etnogrifica e o mito, que a
deficiéncia de minha meméria me levava a operar, feria o senso de
verossimilhanca dos Juruna, que me mandaram calar a boca.

Os mitos, como mostrou Lévi-Strauss, ndo obedecem a constran-
gimentos bastante bem definidos que estdo na base de uma logica do

- 119 -



TANIA STOLZE LIMA. O PASSARO DE FOGO

sensivel? Esse episédio mostrou-me que a razdo da minha surpresa era
a nogao, absolutamente falsa, de que qualquer coisa € possivel nos mitos.
Isso indicatambém que o campo de possibilidade definido por nosso
senso de verossimilhanga ndo tem a mesma extensao nem a mesma
compreensao que o campo de possibilidade dos Juruna, que percebem
exatamente que os mitos de outras sociedades sao falas dotadas de
coeréncia, de interesse e de verdade.

Mas como poderiam os Juruna saber que os mitos dos outros pertencem
ao mesmo tipo de fala que os seus? Penso que a questao ja prefigure a
resposta. Ndo poderiam sabé-lo caso um critério ndo fosse por eles
levado em conta, a saber, o fato de os acontecimentos miticos serem
dependentes de um campo de possibilidade que € outro com relagdo a
sua experiéncia social. Na etnografia juruna, uma proposi¢ao como “o
jovem casal tinha sua prépria casa” € tao fabulosa quanto “as ariranhas
eram donas da canoa”. E isso ndo € sem consequéncias para a pesquisa
etnografica, pois relatos que nao ferem nosso senso de verossimilhanga
podem ser tomados, erroneamente, como historia. Os Juruna, por
exemplo, sdo particularmente ricos em mitos que operam estritamente
com os codigos politico e sociolégico e cuja identificagdo exige que os
projete sobre o conjunto dos materiais etnograficos para se perceber
que estdo longe de se adequarem ao campo de possibilidade da vida
social. Sao mitos no sentido proprio, como se pode, suplementarmente,
verificar por sua posi¢ao no regime das falas.

O diferencial entre os dois campos de possibilidade indica, por si $0,
que os Juruna ndo aplicam aos mitos e as historias baseadas em testemunho
ocular os mesmos critérios de verdade. Ambos devem possuir uma
consisténcia l6gica especifica, devem ser plausiveis de acordo com seu
mundo de referéncia particular. Posso mentir ao contar que vi uma coisa
tendo realmente visto outra, mas ndo posso mentir a0 narrar um mito,
exceto quando ndo sei narrd-lo. O que um mito narra realmente aconteceu,
a propria existéncia do mito prova que € verdadeiro. Nao sendo rara a
existéncia de versoes ligeiramente diferentes de um mito, e, at€ onde sei,

- 120 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLO, USP, 1999,v. 42n°] ¢ 2,

estando excluida a hipétese de uma pessoa determinada alterar a histéria
— todo mundo narra corretamente o que ouviu de seus mais velhos —,
os Juruna consideram duas possibilidades. Ou acontecimentos muito
parecidos ocorreram mais de uma vez, e, nesse caso, os relatos sio
geralmente executados consecutivamente pelo mesmo narrador (ndo sendo,
alias, de todo raro que esta situagdo de “tema e variagdes” exija do narrador
a capacidade de reproduzir a sequéncia cronoldgica correta conferida ao
conjunto). Ou entdo se trata de versdes de um mesmo mito, cada uma fiel
ao que o narrador ouviu, e que dao conta apenas aproximadamente do
acontecimento tal como este se passou. Nesse caso, ninguém tem como
saber hoje ao certo, podendo no mdximo fazer suas préprias conjecturas
sobre possibilidades outras que as apresentadas pelas versoes disponiveis,
Isto €, podem imaginar uma nova versao dos pontos equivocos, sem que
1sso signifique que possam narrar o mito completo com base nessas
conjecturas, as quais, conforme pude constatar, existem como versoes
autorizadas em outras sociedades tupi.

E de se notar, entdo, que, do ponto de vista dos Juruna, os mitos nao
sao desprovidos de fungdo referencial, e, a0 menos nesse plano, nada
permite aproxima-los da poesia. Mas i1sso esta longe de significar que Lévi-
Strauss negue aos mitos uma fungao que estes tém objetivamente no plano
etnografico, pois o que realmente importa aqui € que a funcdo referencial
dos mitos € de um tipo que apenas melhor os distingue de outras falas. Se
a fala historica se reporta por defini¢do ao passado, a fala mitica se reporta,
também por defini¢io, a um passado anterior ao passado, a uma tem-
poralidade que precede e, por isso mesmo, excede a temporalidade;
reporta-se assim ao que foi e pode vir a ser, afirmando que o que pode ter
sido para outrem pode vir a ser para ti ou para mim. Quanto a certos
conjuntos de mitos, os Juruna concebem uma tal relagdao de imanéncia entre
a palavra e o acontecimento que o ato de dizer pode causar acontecimento.
Em suma, se a palavra mitica transgride a fung¢do referencial ordindria da
linguagem ndo € por caréncia, mas, como argumentou Lévi-Strauss a
proposito da arte, por “excesso de objeto”.

- 121 -



TANIA StorLze LiMa. O PASSARO DE Fogo

O que serd, entdo, que motiva a reticéncia dos etnélogos com a obra
mitologica de Lévi-Strauss? Jd adiantei que, em minha opinido, tudo deriva
menos do método aplicado aos mitos que do modo como o autor maneja
o conceito de cultura. Penso que é justamente isso que possibilita a
aplicagiao do método em escalas varidveis, a partir das quais se constréem
objetos que decolam da realidade empirica tal como a concebemos. Em
"A nogao de estrutura na Antropologia”, Lévi-Strauss explora a velha
questdo sobre quanto vale o conceito de cultura, propondo uma concepgio
totalmente instrumental:

“Chamamos cultura todo conjunto etnogrifico que, do ponto de vista
da pesquisa, apresenta, com relagio a outros, afastamentos significativos.
Se procurarmos determinar afastamentos significativos entre a América
do Norte e a Europa, nds as consideraremos como culturas diferentes;
mas, supondo que o interesse esteja voltado para afastamentos sig-
nificativos entre — digamos — Paris ¢ Marselha, esses dois conjuntos
urbanos poderao ser provisoriamente constituidos como duas unidades
culturais. O objeto ultimo sendo as constantes ligadas a tais afastamentos,
vE-se que a nogdo de cultura pode corresponder a uma realidade objetiva,
sendo completamente fungdo do tipo de pesquisa considerada. Uma
mesma colegdo de individuos, desde que ela seja objetivamente dada no
tempo € no espago, pertence simultaneamente a vdrios sistemas de cultura:
universal, continental, nacional, provincial, local etc; ¢ familiar, profissional,
confessional, politico etc.

Contudo, na pratica, esse nominalismo nido poderia ser levado até o
seu termo. De fato o termo cultura € empregado para agrupar um conjunto
de afastamentos significativos cujos limites, como prova a experiéncia,
coincidem aproximadamente. Que essa coincidéncia ndo seja absoluta, e
jamais se produza em todos os niveis simultancamente, ndo deve nos
impedir de utilizar a nogdo de cultura™ (1958: 325).

Da-se, pois, no campo da cultura o mesmo que no da historia: assim
como os periodos ndo se acham pré-recortados mas sio construgoes dos
historiadores, a humanidade tampouco € pré-recortada, exceto que
naturalizamos os recortes ali introduzidos pelos grupos sociais e por nos

122 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLO, USP, 1999,v.42n°1 ¢ 2.

mesmos. Mas o que quero ressaltar ¢ como essa maneira de conceber a
cultura se assemelha a compreensdo de Evans-Pritchard a respeito da
sociedade nuer. A segmentaridade nuer também implica que uma mesma
colecdo de individuos pertenga a grupos de diversas ordens de grandeza,
e que somente uma rela¢do social determinada no tempo e no espago pode
dizer que grupos estio sendo constituidos e dissolvidos. Os grupos
segmentares sO tém existéncia em ato: nos Somos A se e somente se em
certo momento vocés sio B. Juntos, vocés e nos, seremos C, caso outros
se tornem D em relacio a nds, e assim sucessivamente. De direito, sendo
de fato, os segmentos ndo sao permanentes, reificados, transcontextuais
ou atemporais, pois as identidades coletivas nido sao entidades empiricas
mas relacdes diferenciais.

Ao lado do uso segmentar do conceito de cultura, a antropologia conhe-
ce um outro que se poderiachamar de imperial. A cultura € primeiro cortada
da natureza e, em seguida, seus diferentes territorios sao sobrecodificados
de maneira a fazer crer que suas fronteiras sempre flexiveis e cambiantes
$20 marcos naturais; por fim, esse grande impé€rio da cultura confere a cada
territorio sobrecodificado o estatuto de império autonomo. Pode-se ir ainda
mais longe, pode-se sempre sobrecodificar o ja sobrecodificado, de modo
que se anteriormente os impérios autdnomos mantinham relagoes de
equivaléncia e incomensurabilidade, ou seja, se cada um diferia de todos
os outros na mesma medida em que estes diferiam entre si, agora um dos
impérios pretende diferir de todo o conjunto de maneira diferente.

Onde quer que a operag¢do imperial se apresente, a natureza esta cortada
da cultura e as diferentes culturas dai resultantes exigem, para sua analise,
anocdo de principio ou a de totalidade expressiva. Trata-se do conhecido
mecanismo, segundo o qual, o que quer que se faga, esta condenado a
exprimir o principio; o que quer que se diga, isso diz a totalidade.

As Mitologicas representam sem divida a obra antropologica menos
comprometida com o uso imperial da cultura. Nao pe¢o que me acreditem
sob palavra, mas eu, que acabei de reler O cru e o cozido, sinceramente
ndo sei qual a diferenga que, grosso modo, existiria entre os Tupi e 08

- 123 -



TANIA STOLZE LIMA. O PASsARO DE FoGo

Jé, por exemplo, no que diz respeito a mitologia dos dois conjuntos de
povos. Nenhuma tipologizagio das sociedades que ali comparecem
atraves de seus mitos. Ninguém € o oposto de ninguém, tem o que o outro
nao tem, pensa o que o outro nio pensa, € o que o outro ndo é. E isso
nao porque sejam todos iguais, mas porque as diferengas pipocam em
todos os lados, inclusive em cada um.

O que a primeira vista € mais enigmético é que isso possa resultar de
um homem que trabalha como um motor de fabricagao de oposi¢des. A
linguagem de Lévi-Strauss, marcada pelos termos oposicio, simetria,
Inversdo, apenas aparentemente sugere uma semelhanga com o pensamento
de antropologos que usam de maneira explicita ou nio 0os mesmos ins-
trumentos analiticos. Antes contudo de examinar esse ponto exploremos
a problematica Iévi-straussiana da separa¢io entre natureza e cultura.

A participagdo de Lévi-Strauss no seminario de Lacan em 30 de novembro
de 1954 ensejonte uma conversa curiosa. Mannoni, apos
ressaltar que o tratamento Iévi-straussiano da distin¢do natureza e cultura
Jando se formulava nos termos classicos de uma oposi¢do entre o natural
e o institucional, o universal e o contingente, declara que “[d]epois de Lévi-
Strauss, tem-se a impressao de que ndo se pode mais empregar as nogoes
de cultura e de natureza™ (Lacan, 1985: 56). Aparentando mais tranquiilidade
que Mannoni ou Hyppolite, Lacan relata o seguinte:

*... Meus didlogos pessoais com Lévi-Strauss permitem-me esclarecer-
lhes este ponto.

[Lévi-Strauss estd recuando diante da biparticio muito categorica que
faz entre a natureza ¢ o simbolo, ¢ cujo valor criativo ele no entanto percebe
bem, pots ¢ um método que permite distinguir os registros entre si, e, da
mesma feita, as ordens de fatos entre si. Ele oscila, e por uma razao que
pode parecer-lhes surpreendente, mas que € perfeitamente conlessada por
ele — teme que, por detrds da forma da autonomia do registro simbolico,
reapare¢a mascarada uma transcendéncia pela qual, em suas afinidades,
em sua sensibilidade pessoal, ele s6 sente temor ¢ aversdao. Em outros
termos, teme que depois de termos feito Deus sair por uma porta, o fagamos
entrar pela outra. Nao quer que o simbolo, e nem mesmo sob a forma

- 124 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SA0 PAurLo, USP, 1999,v. 42n°] e 2.

extremamente depurada com a qual ele mesmo o apresenta a nés, seja apenas
uma reaparigao de Deus por detrdas de uma mascara. Eis o que estd na origem
da oscilagdo que ele manifestou quando colocou em causa a separagio
metodica do plano do simbdélico do plano natural” (Lacan, 1985: 51-2).

Nao sei se o temor, mas a antipatia pela transcendéncia, Lévi-Strauss
nao oculta dos leitores. Costuma-se dizer que sua posi¢io mudou depois
das Estruturas elementares do parentesco. Ele mesmo reflete sobre isso
no Pretécio a segunda edi¢do desse livro, formulando um paradoxo curioso.
Comecga observando que a simplicidade da oposicdo natureza e cultura
cairia por terra caso ela fosse obra (como os antropélogos afirmam) do
proprio homem, pois entdo, prossegue, “ndo seria nem um dado primitivo,
nem um aspecto objetivo da ordem do mundo (Lévi-Strauss, 1967: XVII).
Vemos assim que se trata menos de opor-se ao senso comum antropologico
que leva-lo até suas ultimas consequéncias. Ou seja, se a antropologia
estiver correta ao dizer que os humanos se afastam da natureza, entdo a
separacgdo € estritamente imaginaria. A saida desse paradoxo € bem
conhecida: Lévi-Strauss afirmara a existéncia de uma continuidade real e
de uma descontinuidade logica entre natureza e cultura, e propora a
utilizagao da oposi¢ao como instrumento de analise.

Vé-se entdao como Lévi-Strauss, que recusa diversos dualismos ca-
racteristicos de nossa tradi¢ao (sensivel/inteligivel, individuo/sociedade,
emogao/razao, mito/historia, eu/outro ou mesmo, em certo sentido, natureza/
cultura), atribui ao altimo um valor metodologico. O que quer dizer que
Lévi-Strauss confere ao par natureza e cultura um tratamento do mesmo
tipo daquele que confere a oposi¢cdes como concavo e convexo ou horizontal
e vertical. Nio creio afastar-me demasiadamente da concepgao do autor
aproximando-a da oposi¢do fonoldgica: natureza e cultura sao *signos
diferenciais, puros e vazios™ (idem, 1986: 209).

Conferir ao imagindrio o estatuto de método, € usa-lo para elucidar
o préprio imagindrio, sem com isso iludir-se, acreditando-se capaz de
té-lo superado. Ao tomar a oposi¢do como imagindria, Lévi-Strauss
nao supoe ter atingido nenhum ponto de vista a partir do qual se pode

- 125 -



TANIA STOLZE LiMA. O PAssArO DE FoGo

opor o real a0 imagindrio, pois aqui a tinica verdade que se pode almejar
nasce quando o imagindrio se vé a si mesmo como tal. Em outras palavras,
nega-se a 0posi¢do entre natureza e cultura qualquer referéncia na
ordem do mundo; é apenas para sustentar que, primeiro, sua relacdo é
de imanéncia e, segundo, que a oposigio é real, mas somente enquanto
uma realidade do pensamento.

Examinemos agora como o problema aparece em uma das Mitolgicas,
O cru e o cozido. Nesse livro, observam-se dois usos diferentes da
OposI¢ao natureza e cultura, que ora se apresenta como um meio de andlise,
ora como um objeto. Enquanto instrumento analitico, porém, esse par
pertence a um conjunto de vdrias dezenas de outros pares de termos
OpOStos, 0s quais ndo se sittam no mesmo nivel de abstragdo, e cuja grande
maioria €, sem sombra de divida, exprimida de maneira direta pelos proprios
mitos. A fun¢io do mitélogo consiste em evidencid-las e, por vezes, traduzi-
las em outras oposigdes que ligam termos pertencentes ao campo do
conceito mais do que ao campo do signo. E esse o caso justamente do
par natureza e cultura, que traduz a oposi¢do entre signos como cru e cozido
ou anta e homem. O procedimento garante uma certa continuidade entre
0s mitos e as analises; a premissa talvez sendo justamente que para
compreender como 0s mitos pensam € preciso pensar como eles.

Analisar os mitos €, com efeito, colocar-se em seu prolongamento e fazer
o que eles fazem. Mas o que fazem? Como em uma espécie de grande
laboratdrio simbolico, os mitos fazem experiéncias com as relagoes de
subordinagdo da linguagem. Neles, a diferenga entre denotaciio e conotagdo
sO € posta para ser ultrapassada. Um mito jé (M 163) fala de um diadema
de penas vermelhas que “brilhava tanto que parecia fogo de verdade”; o
pica-pau jogou esse diadema para o sol que se achava ao pé da drvore, e
0 sol “pegou-o, passando-o rapidamente de uma mio para a outra, até
esfriar...” (Lévi-Strauss, 1991: 277). Devido ao desajeitado irmao do sol,
o diadema provocard um incéndio que destruira a floresta e os animais. A
semelhanca prefigura a identidade, o icone se torna indice, a metafora
também tem uma relacio existencial com o objeto.

- 126 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PauLo, USP, 1999.v. 42n°] ¢ 2.

Também a diferenca entre o nome proprio e a pessoa sé € posta para
ser ultrapassada. Em um mito tupinamba (M96), um homem chamado
Sarigii¢ abusa da mulher de Maira Ata, engravidando-a; seu castigo serd
transformar-se em sarigiié€ (Lévi-Strauss, 1991: 170).

Da-se o mesmo com a relagiio entre a palavra e a coisa. No mito bororo
de origem do fogo (MS55), o jaguar, oferecendo-se para jantar com o
macaco, indaga: “Mas... onde estd o fogo?” (idem: 127), como se a
linguagem precedesse a realidade. O macaco o engana, fazendo-o confundir
aimagem do sol poente com o fogo, e, enquanto o jaguar corre em vao
ao horizonte ocidental para busca-lo, 0 macaco inventa a técnica de
produg¢ao do fogo por fric¢ao.

Da mesma forma, o pensamento cria a realidade. O cagador aplicado de
um mito carib (M 162) se descobre tomado de desejos por um guariba fémea
assado e suspira: "Se ela pudesse se transformar em mulher para mim!" E
ela realmente se transforma paraele! (: 261). O xama de um mito apapocuva
(M64) finge-se de morto e, simplesmente, apodrece.

Um mito arekuna (M 145) introduz uma experiéncia um pouco mais
complicada. Se a experiéncia da diversidade humana nos permite tomar
consciéncia da variabilidade dos signos no mundo relativamente constante
das coisas, esse mito forja uma variavel inteiramente nova: postula uma
situagao em que 0s S1Znos sao constantes mas as coisas nao. Ejustamente
1ss0 que uma anta fémea explica aum homem, seu ex-filho adotivo, atual
marido. Ao deixar de té-lo como filho para toma-lo como marido, a anta
explica-lhe que em seu mundo as coisas sdo diferentes: tua cobra venenosa
¢ o meu tacho de torrar; minha cobra € o teu cao.

Os mitos assim postulam um mundo cuja relagao de alteridade com o
mundo da experiéncia social deriva, dirfamos, das coisas assumirem a fung¢do
de signos e os signos a func¢do de coisas. Um mundo de antes da divisdo entre
palavra e coisa, existéncia logica e realidade empirica, ou natureza e cultura.

Qual a relaciio entre essa propriedade dos mitos e o método de Lévi-
Strauss? Simplesmente, ela € incorporada ao método, destruindo-se com
i$s0, nas proprias dimensdes analiticas da obra, as confortantes relagdes
hierdrquicas entre referéncia, signo, nome, significado, sentido proprio,

- 127 -



TANIA STOLZE LIMA. O PASSARO DE FoGo

metafora, retirando-lhes os apoios natureza e cultura, sujeito e objeto ou
existéncia logica e realidade empirica. E a andlise adquire com isso um novo
tipo de continuidade com os mitos, que se pode observar em multiplos planos.

Em um mito kayap6 (M125), os homens matam uma anta; em um mito
bororo (M2), um homem estupra uma mulher. Dentre outras relacdes de
transformag@o que atraem sem dificuldade a cumplicidade dos leitores, para
Lévi-Strauss, o estuprador é a anta! Caso contrario, como poderia o mito
bororo afirmar que o estuprador pertence ao cld das antas?

O incesto do desaninhador de pdssaros bororo (M 1) se transforma em
um eclipse (Lévi-Strauss, 1991: 281), visto que este, na América do Sul
como em outras partes do globo, exige uma algazarra que, na Europa, é
exigida por unides conjugais condendveis. Por sua vez, a exposicio da carne
crua ao sol nos mitos jé de origem do fogo (M7 aM12) se torna um incesto
entre o céu e a terra, por intermédio dos raios de sol. A coisa evolui para
uma beleza selvagem e misteriosa quando Lévi-Strauss, antecipando a
objecdo dos leitores quanto ao cardter conjectural e especulativo dessas
relagoes, oferece-lhes um mito inuit (M 156) no qual o eclipse é o abrago
que 0 soi por vezes consegue dar em sua irma.

Para a oposi¢do natureza e cultura enquanto um objeto de andlise e
tal como € concebida pelos mitos, particularmente por um conjunto de
mitos relativos a origem dos venenos de pesca e cacga, Lévi-Strauss
oferece uma andhise situada em um nivel andlogo ao daquela de Dumézil
sobre a ideologia tripartite dos indoeuropeus (Bellour & Clément, 1979).
Ndao cabe aqui apresentar de forma completa os resultados de uma andlise
que mostra como 0s mitos pensam a relagdo entre natureza e cultura nos
termos de uma “dialética dos grandes e pequenos intervalos™, e como a
natureza ¢ concebida como um “mundo ao contriario”. Trata-se de uma
contribui¢do para o conhecimento etnografico das cosmologias indigenas
que, até onde sei, esperou trinta anos para que comegassemos a perceber
sua importancia. Refiro-me ao fendomeno que Lévi-Strauss batizou de
reciprocidade de perspectivas entre natureza e cultura— e aqui me refiro
a uma no¢ao indigena de ponto de vista que os mitos do timbé explicitam:

- 128 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SA0 PAuLo, USP, 1999,v.42n°] ¢ 2.

“Sempre, a natureza imita 0 mundo da cultura, mas ao inverso. A
cozinha exigida pela ra € o contrario da dos homens, ja que ela manda a
heroina limpar a caga, colocar a carne no moquém e as peles no fogo, o que
significa agir contra o bom senso, ja que os animais sio moqueados com
a pele, em fogo baixo. Com o mito arckuna, essa caracteristica de mundo
ao contrario fica ainda mais acentuada: a anta cobre o filho adotivo de
carrapatos a guisa de pérolas: ‘Ela os colocou em volta do pescogo dele,
nas pernas, nas orelhas, nos testiculos, debaixo dos bragos, no corpo todo'.

Nio basta, portanto, dizer, que, nesses mitos, a natureza ¢ a animalidade
se invertem em cultura e humanidade. A natureza e acultura, a animalidade
¢ a humanidade tornam-se aqui mutuamente permeadveis. Passa-se
liviemente e sem obstdaculos de um reino a outro; em vez de existir um
abismo entre os dois, misturam-se a ponto de cada termo de um dos reinos
evocar imediatamente um termo correlativo no outro reino, proprio para
exprimi-lo assim como cle por sua vez o exprime. Ora, esse sentimento
privilegiado de uma transparéncia reciproca da natureza e da cultura (...)
nio poderia ser devidamente inspirado por certa concepgdo do veneno?
Entre a natureza e a cultura, o veneno opera uma espécie de curto-circuito.
E uma substancia natural que, enquanto tal, vem se inserir numa atividade
cultural e que a simplifica ao extremo. O veneno ultrapassa o homem ¢ os
meios ordindrios de que ele dispde amplifica seu gesto ¢ antecipa-lhe os
efeitos, age mais depressa ¢ de modo mais eficaz. Seria, portanto,
compreensivel que o pensamento indigena visse nele uma intrusdo da
natureza na cultura. A primeira invadiria momentaneamente a segunda:
por alguns instantes, ocorreria uma operagao conjunta, onde suas partes
respectivas seriam indiscerniveis” (Lévi-Strauss, 1991: 262-3).

Nio sei se posso concordar inteiramente que o mundo ao contrario em
que consiste a natureza, segundo a filosofia indigena, seja inspirado pelo
veneno mais do que pelo fogo, pela anta ou morcego. Também os pontos
de vista do jaguar e dos urubus s@o ressaltados pelos mitos, caracterizando
igualmente a transparéncia, a permeabilidade e a contrariedade entre natureza
e cultura. O mito matako de origem do jaguar (isto €, de um dono do fogo),
M22, fala de uma mulher, futura onga, que arranca com uma dentada a
cabeca de seu marido, leva-a para casa e mostra aos filhos dizendo tratar-

- 129 -



TANIA SToLZE LIMA. O PASSARO DE FOGo

se da cabega de um tatu. O conjunto formado pelos mitos tupi de origem
do fogo oferece um mito (M65) no qual os urubus encontram o cadaver
de um deus que se finge de morto e acendem uma fogueira a fim de
ressuscitd-lo. Mais sugestivo ainda é um mito tacana (M42), no qual o
morcego, que, ao contrario do timbd, “encarna uma disjung¢do radical da
natureza e da cultura” (Lévi-Strauss, 1991: 132), mantém-se casado com
uma humana que ignora sua condi¢ao até o diaem que ela vé um morcego
sorrindo para ela e o mata sem nele reconhecer o marido (:123).

Para terminar, a mitologia juruna pée uma pequena dificuldade para
cuja solu¢ao o esfor¢o dispendido pareceria a alguns inteiramente der-
risorio. Serei por isso muito breve. O mito juruna de origem do fogo tem
0 gavido como seu primeiro dono, mas afirma que este jamais perdeu
sua posse. Isso significa que o que o mito realmente narra € que 0s
humanos compartilham o fogo com o gavido. Quando porventura algum
gavido lhes rouba carne assada de um moquém, como ja vi acontecer,
as pessoas procedem como o jaguar benevolente e cordato de um dos
mitos jé. De outro lado, segundo seu mito do desaninhador de passaros,
o herdi (que alids tem a posigdo de genro) € salvo justamente por um
certo gavido real que lhe da sangue para beber, uma vez que sangue €
dgua para o gavido. Este come cozido, mas bebe cru. Para um povo que
considera as bebidas fermentadas como a marca por exceléncia da vida
cultural, o gavido encarna, diria Lévi-Strauss, a mais radical disjun¢do
entre natureza e cultura que se possa conceber.

Batizei esse mito de Passaro de Fogo, e descobri mais tarde que a melhor
maneira de memorizar mitos € dar-lhes um nome proprio. Essa fantasia
indica as muitas relacoes que podemos manter com uma pessoa que certamente
jamais conheceremos, mas cujos livros entram em nossas vidas como uma
verdadeira pessoa, afetando a matéria mais intima de nossa subjetividade.

Uma tltima palavra: “dado que a razdo herda e exprime os direitos
daquilo que submete o pensamento, 0 pensamento reconquista seus direitos
e se faz legislador contra a razdo: o lance de dados, esse era o sentido do
lance de dados” (Deleuze, 1997: 107).



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SA0 PAuLo, USP, 1999,v. 42n°] ¢ 2.

Notas

Tania Stolze Lima ¢ professora do Programa de Pés-Graduagdo em Antropologia
¢ Ciéncia Politica da Universidade Federal Fluminense. E etnéloga e pesquisa
um povo tupi do Alto-Xingu, os Juruna.

Bibliografia

BELLOUR, R.

1979 “Entreticn avec Claude Lévi-Strauss”, in: BELLOUR, R. & CLEMENT, C.
(orgs.), Claude Lévi-Strauss, Paris, Gallimard. pp. 157-210.

DELEUZE, G.

1997[1962]  Nietzsche et la Philosophie, Paris, PUF,

DETIENNE, M.

1981 L’ Invention de la Mythologie, Paris, Gallimard.

Garrois, D. T.

1994 Mairi Revisitada. A Reintegragdo da Fortaleza de Macapd na Tradi¢ao
Oral dos Waiapi, Sio Paulo, NHII-USP/FAPESP.

[LACAN, J.

1985 O Semindrio. Livio 2: O Euna Teoria de Freud e na Técnica da Psicandlise,
Rio de Janeiro, Jorge Zahar.

LEVI-STRAUSS, C.

1950 “Introduction 2 1'Oecuvre de Marcel Mauss™, in: Mauss M., Sociologie et
Anthropologie, Paris, PUF. pp. IX-LII.

- 131 -



TANIA STOLZE LiMA. O PASSARO DE FoGo

1958 Anthropologie Structurale, Paris, Plon.
1962 La Pensée Sauvage, Plon, Paris.
1967 Les Structures Elémentaires de la Parenté, Mouton, Paris.

1986 “As Ligoes da Lingiiistica”, in O Olhar Distanciado, Lisboa, Edi¢oes 70,
pp- 201-12.

1991[1964] O crue o cozido, Sio Paulo, Brasiliense.

ABSTRACT: The aim of this article is to develop some aspects of the great
and deep contribution of Claude Lévi-Strauss to the study of Amerindian
mythology. To do so it tries to articulate a few myths with the theme of the
opposition between nature and culture (also developed by Lévi-Strauss).
Besides that, the article brings some ethnographic data related to an indig-
enous conception of myth -- obtained mainly from the author's field experi-
ence with the Juruna of the Upper-Xingu River.

KEY-WORDS: Lévi-Strauss, Myth, Nature and Culture, Juruna.

Recebido em agosto de 1999.



Linguagem e Parentesco’

Marcio Silva

Professor do Departamento de Antropologia - USP

RESUMO: Este artigo tem por objetivo tragar um esbogo tentativo das relagoes
entre terminologias e atitudes convencionais entre os povos indigenas do
nordeste da América do Sul, regido conhecida como “Guiana™ na literatura
ctnogrifica recente. O exercicio consiste em dar a essas esferas dos sistemas
de parentesco o mesmo tratamento que Lévi-Strauss concedeu as formas
variantes de um mito.

PALAVRAS-CHAVE: sistemas de parentesco, terminologias e atitudes con-
vencionais, povos amerindios da Guiana.

La flexibilité des combinaisons possibles ouvre la porte
aux modifications qu’apporte I'Histoire, mais les
blocages, eux - ce qui n’est pas pensable, ce qui n’est
pas possible, ce qui n'est jamais réalisé-, sont des
phénomenes de structure.

Frangoise Héritier, 1996

O problema da relac¢io linguagem e cultura vem, ha mais
de um século, desafiando a imaginacdo antropologica, por
apresentar, entre outras coisas, muitas faces simultaneas.
Ao longo do tempo, o problema suscitou uma gama de
hipéteses, todas, em maior ou menor grau, validas, mas
nenhuma delas capaz de tornar superada a questdo. Tylor
(1871), por exemplo, entendia a linguagem como parte
da cultura. Boas, por sua vez, supunha ser elaum de seus




MARCIO FERREIRA DA SILVA. LINGUAGEM E PARENTESCO

produtos. Whorf (1936), ao contrario, afirmava ser a cultura um produto
da linguagem, enquanto alguns de seus contemporaneos a concebiam
como o seu espelho. Estudiosos como Linton (1936) insistiam que a
linguagem fosse apreendida como condi¢do da cultura, uma vez que a
cultura dela dependia para a sua prépria reproducdo. Ja especialistas
em antropologia fisica procuraram argumentar em sentido inverso, sugerindo
ser a cultura condi¢do da linguagem, ja que seria absurdo supor o
desenvolvimento da fala na espécie humana completamente divorciado de
alguma forma de vida social.

Tentativas como as que acabamos de evocar rapidamente contribuiram
para a problematizacio do tema que foi, pouco a pouco, se libertando
de concepg¢des muito ingénuas e simplificadoras. Mas € necessario su-
blinhar que nenhum dos caminhos propostos consegue sozinho esgotar
a questdo. Cada uma dessas tentativas, embora aponte para um aspecto
significativo do problema, parece se ver obrigada a dividir seus louros
com as hipoteses rivais.

Os rumos deste debate foram definitivamente alterados pela obra de
Lévi-Strauss, ja em seus primeiros trabalhos. Em sua contribuigdo a célebre
Conferéncia de Lingiiistas e Antropologos, realizada em 1952, em
Bloomington, Lévi-Strauss prop0s a retomada da reflexdo -- que até entdo
parecia oscilar entre dois pélos, ora tematizando a relagdo entre uma lingua
e uma cultura particular, ora a relagiio entre linguagem e cultura em geral
- em um novo patamar de investigagio: a partir das possibilidades de
cooperacio interdisciplinar entre a Lingiiistica ¢ a Antropologia. 1sto
porque, o autor chamava a atengdo, "a linguagem e a cultura sio duas
modalidades de uma atividade mais fundamental: /... ]: 0 espirito humano™
([1952] 1975:89), insistindo na tese, ja formulada em um trabalho pioneiro,
que fendmenos da linguagem e da cultura, resultavam “do jogo de leis
gerais”, correspondendo a realidades de ordens distintas mas do mesmo
tipo e, portanto, interpretdveis a partir de um método comum (idem; [1945]
1975:49). Em suma, as propostas lévi-straussianas, retomando vigorosamente
um velho projeto saussuriano, convergiam “para uma ciéncia ao mesmo

134 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SA0O PauLo, USP, 1999,v. 42n°] ¢ 2,

tempo muito antiga e muito nova’, uma Antropologia “em sentido mais
lato”. uma ciéncia do Humano (Lévi-Strauss, [1952] 1975:99) ou, como
preferia Saussure, uma Semiologia, capaz de integrar as conquistas
alcancadas pela Lingiiistica, Antropologia, Psicologia etc. Passados quase
cinquenta anos da conferéncia de Bloomingtom, e as vésperas do centendrio
dos cursos de Saussure, evidentemente distantes estamos ainda da
consolidacio de uma Antropologia “em sentido mais lato”, embora, nas
dltimas décadas, alguns passos tenham sido ensaiados nesta diregdo, muitos
dos quais gragas & propria obra lévi-straussiana.
&

Os estudos de parentesco correspondem, sem duvida alguma, a uma
arena privilegiada para o desenvolvimento da reflexdo sobre a relagio
linguagem e cultura, como assinala Lévi-Strauss. Consagrado tanto na
Lingiiistica quanto na Antropologia, o campo de pesquisa tradicionalmente
denominado “estudos de parentesco” articula duas ordens de realidade
inextrincavelmente imbricadas: um sistema terminologico, que consiste
fundamentalmente em um vocabulério (portanto, um fendmeno lingiiistico),
e um sistema de atitudes, que corresponde a um cédigo que atribui a
individuos, ou a classes de individuos, condutas determinadas em fungao
das relagoes sociais que estabelecem entre si (logo, um fendémeno cultural).

A relacdio entre terminologia (ou vocabulirio) de parentesco e sistema de
atitudes recobre um conjunto de preocupagoes cldssicas na Antropologia.
Uma das primeiras polémicas da disciplina, ainda no século XIX, envolvendo
dois de seus herdis fundadores, Morgan e McLennan, tematizou exatamente
a questiio. Recordemos. Enquanto Morgan (1870) tomava os vocabularios
de parentesco como vias legitimas de acesso as institui¢oes sociais € as
condutas dos individuos nos diferentes estdgios de evolugio da humanidade,
McLennan (1876), em seu furioso ataque a Morgan, alegava que 0s
vocabuldrios de parentesco nido passavam de simples formulas de etiqueta,
desprovidas de qualquer importancia sociologica.

Esta questdo foi retomada vérias vezes na primeira metade do s¢culo

- 135 -



MARCIO FERREIRA DA SILVA. LINGUAGEM E PARENTESCO

XX, enquanto a disciplina assistia a seu periodo de consolidagio.
Assim, por exemplo, Kroeber (1909) acreditava que as terminologias
ndo apresentavam qualquer contetido socioldgico mais relevante ja que
os fendmenos da linguagem remetiam a psicologia e, s6 indiretamente,
aesfera social. Rivers (1913), ao contrdrio, afirmava que os vocabularios
de parentesco correspondiam a correlatos lingiiisticos obrigatdrios de
praticas sociais existentes ou recentemente desaparecidas. Pouco depois,
Malinowski (1930) argumentou que os vocabularios de parentesco ndo
passavam de meros rétulos para as relagoes sociais, cujo estudo parecia
ter sido desumanizado por uma pseudo-algebra, nao dando a eles,
portanto, qualquer aten¢do maior. Ji Radcliffe-Brown (1941), defendia
que os vocabuldrios de parentesco eram sempre um “reflexo fiel das
relagoes juridicas” entre os individuos, constituindo um meio para o
estabelecimento e reconhecimento dessas relagdes. Estes exemplos
permitem aferir ndo sé o interesse mas também a temperatura deste
debate prolongado, que remete a reflexdo mais geral -- a relagdo linguagem
e cultura--, com implicagdes tedricas e metodologicas importantes para
outros dominios da disciplina.

Em seu artigo de 1945, Lévi-Strauss contribui para a discussio, a partir
de uma reinterpretagdo de um daqueles temas cldssicos da disciplina, o
avunculado. Entusiasmado com os avangos das pesquisas lingiiisticas
propiciados pelas idéias de Trubetzkoy e Jakobson, o autor propugna o
emprego do “método estrutural” no estudo de fendmenos culturais, sem
esquecer de chamar a atengdio para os cuidados necessarios que requerem
tal transposicao metodolégica. Neste sentido o autor adverte que “[u]ma
fidelidade demasiado literal ao método do lingtiista trai, na realidade, o seu
espirito” ([1945] 1975:51).

Convém dizer que tais cautelas nao eram, no tempo em que este artigo
veio 2 luz, desprovidas de fundamentos. No periodo posterior a Segunda
Guerra Mundial, duas vertentes tedricas distintas da disciplina antropologica
passaram a reivindicar o rétulo “andlise estrutural™ para os métodos que
comecavam a desenvolver. Uma delas, inaugurada por Goodenough (1951

- 136 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLo, USP, 1999 v.42n°] ¢ 2.

e 1956) e Lounsbury (1956, 1964a ¢ 1964b), foi responsavel pela
consolida¢do da “andlise componencial e, posteriormente, dos estudos de
“ethnoscience”, com fortes ressonancias futuras na antropologia norte-
americana. A outra vertente, inaugurada por Lévi-Strauss, assistiu igual-
mente ao desenvolvimento de um sem numero de pesquisas nas mais
variadas dreas da disciplina, em diferentes contextos: nas antropologias
inglesa e francesa, especialmente a partir da virada dos anos 60 e também
na antropologia brasileira, na década seguinte.

Uma primeira aproximagao a essas duas “analises estruturais” permite
verificar alguns pontos de convergéncia entre elas. Ambas, além de guardarem
lacos diretos com modelos estruturais de analise lingtiistica (ndo os mesmos,
¢ bom que se diga), compartilham também pressupostos mais gerais como
0s que postulam, por exemplo, a anterioridade 16gica das relagdes sobre
os termos. Mas as semelhancas entre tais “andlises estruturais™ param por
ai. Como todos sabemos, a utilizagao do método lingtiistico estd, para a
vertente da andlise componencial, diretamente vinculada ao uso empirico
de dados lingtiisticos. Lévi-Strauss, ao contririo, jamais reivindicou tal
vinculagao, mesmo onde o sistema cultural em questdo encontra uma forma
de expressao propriamente verbal, como nos campos da mitologia e do
parentesco, por exemplo. Esta divergéncia fundamental pode ser imedia-
tamente verificada se compararmos, por exemplo, o estudo de Bock sobre
a “estrutura social e estrutura lingtiistica” (1964) com a “A Estrutura dos
Mitos” (Lévi-Strauss, 1955).

Tal diferenga, flagrada no contraste entre as duas vertentes analiticas,
nao reflete preferéncias meramente taticas ou estilisticas, mas decorre de
concepgoes distintas sobre a relagido entre linguagem e cultura e, conse-
qlientemente, sobre o proprio objeto da andlise. Enquanto, para a andlise
componencial, os vinculos entre os sistemas lingiiisticos e culturais sdo de
contigiiidade, a aposta Iévi-straussiana se faz numa relagio de analogia’
entre as duas ordens, como aquela que o totemismo estabelece entre as
séries da natureza e da sociedade. Para encerrar esta digressio, convém
dizer ainda que a andlise estrutural de Goodenough, Lounsbury e outros

- 137 -



MARCIO FERREIRA DA SILVA. LINGUAGEM E PARENTESCO

visa, no limite, a descri¢do de codigos estruturados. Enquanto isso, a andlise
estrutural lIévi-straussiana tem como foco a prépriaatividade estruturante.
Voltemos aela.

No ja mencionado artigo de 1945, Lévi-Strauss oferece, com base
no método lingtiistico, uma andlise da face nao-lingtiistica do parentesco,
1sto €, dos sistemas de atitudes, recusando-se a focalizar cada um de
seus termos constitutivos isoladamente, mas procurando observa-los
no interior de feixes de relagdes que os definem e os organizam, exatamente
como os lingtiistas procedem com os fonemas de uma lingua. O fato
de Lévi-Strauss ter privilegiado, em sua obra, o plano das atitudes nao
traduz um desinteresse do autor pela dimensao vocabular do parentesco,
como julgam alguns de seus leitores®. Embora em sua obra maior (Lévi-
Strauss, 1949), o autor privilegie as estruturas de alianga e ndo as estruturas
semanticas a elas correspondentes, os vocabuldrios ndo deixam de ser
considerados com aten¢cdo em muitos momentos. Além disso, nao de-
vemos esquecer que o proprio autor, no inicio de uma conferéncia dos
anos 60, presta “um tributo aos resultados importantes obtidos e aos
projetos fascinantes desenvolvidos por estudiosos que buscam a
formulacdo de regras onde a coeréncia interna da nomenclatura do
parentesco possa ser rigorosamente demonstrada™ ([1965] 1969:126).
Lévi-Strauss, € verdade, ndo esconde sua veia irdnica diante de alguns
exageros da andlise formal, como aquela interessante tentativa de Davis
e Warner, em que o sentido do termo marido corresponde a formula
“CH2SUNME/Ego™ ([1945] 1975:51, nota 17). Por outro lado, devemos
concordar com Héritier que as andlises formais de Lounsbury (1964b),
“criticdaveis que possam ser, permanecem entre as mais estimulantes e
esclarecedoras que tém sido escritas sobre os sistemas de parentesco crow
e omaha” (Héritier, 1989:28). O mesmo poderia ser dito da analise formal
de Scheffler (1971) sobre os sistemas iroqueses ¢ dravidianos, retomada
por Trautmann (198 1), em sua monumental sintese dos sistemas indianos.

[sto posto, convém resumir as nogoes que interessam mais de perto
aos propositos deste artigo. Em primeiro lugar, tendo como ponto de

- 138 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA. SA0O PAuLo, USP, 1999 v. 42n°] ¢ 2.

partida a idéia de que terminologias e atitudes devem ser apreendidas
como sistemas, e que linguagem e cultura sao fenomenos de ordens
distintas mas de mesma arquitetura, o proximo passo serd definir, reto-
mando o velho debate iniciado por Morgan e McLennan, que vinculos
exatamente podem ser estabelecidos entre os sistemas terminologicos
¢ atitudinais. Para tanto, poderiamos ensaiar hipdteses que, em certo
sentido, oscilariam entre o que denominaremos provisoriamente duas
versoes da aposta Iévi-straussiana, a “fraca” e a “forte”. As hipoteses
centradas na versdo “fraca’ se contentartam em admitir que os vocabula-
rios e as atitudes devem ser observados com base nos mesmos pressu-
postos metodoldgicos, isto €, que merecem 0 mesmo tratamento descritivo.
Ja as hipoteses centradas na versdo “forte” reivindicariam, para além das
homologias metodologicas, a possibilidade de apontar relagcoes mais
profundas entre os dois fendbmenos, sem confundi-los analiticamente.
Ora, qualquer leitor da obra I€vi-straussiana se sentiria desafiado a
testar os rendimentos da versdo “forte” da aposta. Bastaria lembrar,
por exemplo, as notaveis correlagoes apontadas pelo autor entre os
codigos sociologico, cosmico, econdmico e geogrifico na historia de
Asdiwal (Lévi-Strauss; [1958b]1976), para admitir a plausibilidade de
uma hipétese “forte”, que, no ambito do parentesco, da mesma forma
apontasse correlagdes ndo triviais entre os codigos terminoldgicos e
atitudinais. Este artigo pretende fazer um breve exercicio neste sentido.
Tendo como horizonte o problema da relagido linguagem e cultura,
procuro retomar aqui algumas das intui¢oes que vieram a luz no conjunto
de artigos reunidos em sua Antropologia Estrutural ([1958a] 1975) sob
o rotulo “Linguagem e Parentesco”. O exercicio, em resumo, consiste
em tomar as esferas do parentesco como codigos relativamente autd-
nomos, mas que repousam, pelo menos parcialmente, sobre 0s mesmos
principios subjacentes (semantico-sociologicos), e em tentar relaciond-
las por um conjunto de transformag¢des. Nao se pretende com isso
insistirem uma correspondéncia termo a termo entre vocabularios e
atitudes mas, para empregar os proprios termos do autor (Lévi-

- 139 -



MARCI0 FERREIRA DA SILVA. LINGUAGEM E PARENTESCO

Strauss, [1945]1975:55), em uma integragdo dindmica entre as duas
ordens. Rejeita-se, portanto, a idéia de que vocabuldrios e atitudes mantém
entre si uma relagdo especular, como aquela que se verifica, por exemplo,
entre o cogido morse e a escrita alfabética, em que ndo temos propriamente
duas ordens de fendmenos, mas duas variantes livres de uma tnica ordem.
A nogdo de integrac¢do dindmica procura captar a idéia de que qualquer
passagem de um codigo a outro acarreta inevitavelmente perdas, acréscimos
e rearranjos, como Lévi-Strauss aponta na comparagdo de versdes de um
mito verificadas em contextos culturais distintos.

%

A regiao nordeste da América do Sul, conhecida na literatura etnogrifica
como Guiana ou Norte Amazonico, € composta por algumas sociedades
que guardam entre si um notdvel grau de homogeneidade. Nesta regido,
observa-se, entre povos de diferentes familias lingtiisticas, a recorréncia
de uma paisagem marcada pela auséncia de unidades sociais permanentes
(clas, linhagens, classes de idade etc.) e de férmulas globais de integragio
(sistemas de metades, chiefdoms etc.), pela atomizagdo politica e dispersido
geografica das populagdes, que se distribuem em ntcleos cujo total de
habitantes raramente ultrapassa dois digitos, pela filia¢ao indiferenciada e
pela forte tendéncia a endogamia dos grupos locais (Riviere, 1984:2-5).
Além disso, observa-se entre os povos indigenas da regidio, a generalizagio
de terminologias de tipo dravidiano, que, sabemos desde os tempos de
Rivers, constituem correlatos lingtiisticos do costume de casamento de
primos. Sistemas deste tipo t€ém como trago mais saliente a dicotomia entre
consangtiineos e afins, fundada na distin¢do entre parentes paralelos e
cruzados. Outras oposi¢des, como aquelas que definem as diferencas
geracionais e etarias, concorrem com esta para a caracteriza¢ao dos
vocabuldrios de parentesco guianeses (idem, 1984:42-48), gravitandoem
torno de uma grade dravidiana (figura 1) em que cada espaco corresponde
a uma posicao que se define por oposi¢io a todas as demais.

- 140 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SA0O PAuLo, USP, 1999 v, 42n°] ¢ 2.

consangiiineo
afim afim
+2
+1
geracao 0 mais velho
mais novo
-
2
masculino feminino

Figural.: A grade dravidiana.

Embora nao existam dois sistemas terminologicos idénticos na regiao,
todos eles repousam sobre 0 mesmo principio que organiza a troca
matrimonial: a regra de casamento bilateral. A figura 2 procura dar uma
idéia da variabilidade verificada no interior do paradigma terminologico
na regido . Consideremos seis casos, cinco dos quais reproduzidos por
Riviere em sua sintese (0s casos panare, pemon, piaroa, trio € ye’cuana,
a partir das etnografias de Henley (1982), Thomas (1978), Kaplan
(1975), Riviere (1969) e Arvelo-Jimenes (1971), respectivamente), €
um ultimo (o caso waimiri-atroari), por mim observado (Silva, 1993a,
1993b). E exatamente como Lévi-Strauss procede com as versoes de
um mito, consideremos esses exemplos etnograficos como variantes
de uma mesma armadura, ralacionadas por regras de transformacao que
poderiamos facilmente enunciar a moda dos lingiiistas.

54 -



MARCIO FERREIRA DA SiLVA. LINGUAGEM E PARENTESCO

OVOS: 5 i . . ol
P Panare Pemon | Piaroa Trio Ye'cuanal Waimiri-
% Atroari
parametros:
parcntc lermos termos termos lermos termos (ermos
cruzado / especificos especificos | especificos especificos | especificos especificos
s para afins para "sogra" | paraafins para afins para afins para
- apenasna | e "marido da | (tecndénimos) apenas nas cOnjuges
geragdo de irma” geragoes +1
ego. e - |
SEXO0 tipica tipica tipica lipica tipica tipica
idade / "filhos de tipica "Irmaos mais tipica afins da tipica
geragio _ ‘hll.m | tell}()s ‘ G+1
idénticos a idénticos a idénticos
Irmaos”, G+3; A G43:
"filhos de "Irmaos mais O
t;‘lll: Sfi“ : afins da
ilhas novos
% A AR G-1
idénticos a idénticos a TR
R 1dénticos
pPrimos G-3 .
- - N1 Il G'}
cruzados
consangut- mantém neutraliza neutraliza | neutraliza | neutraliza tipica
nidade / oposi¢io C/ |oposigao C/ | oposi¢io C/ | oposigio |oposigio "C
finidad A nas G+2 A entre A entre entre "filhos| A entre GO
st e~2 parentesda | parentesda | eimio”e de sexo
GO de sexo | GO de sexo | “de irmd 0posto
Oposto 0posto
graus de tipica lipica tipica tipica tipica estabelece
distincia d:slmqan entre
lineare
colateral nas
G+le -l;e
entre afins do
mMesmo sexo
na GO

Figura 2.: Variagoes sobre o tema dravidiano.
Obs.: Neste quadro, “tipica’” ndo significa a forma “mais comum’ na regifo, mas aquela

~

que se manifesta exatamente como preve o “tipo” definido acima (figura 1).

- 142 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLo, USP, 1999,v. 42n°] ¢ 2.

Esta notdvel generalizagdo do paradigma terminolégico norte ama-
zOnico, tdo bem explorada por Riviére, no entanto, defronta-se com uma
afirmacio, pelo menos a primeira vista, paradoxal: a virtual auséncia de
um padrdo atitudinal na regido (Riviere, 1984:67). Por essa razdo, a
Guiana se presta admiravelmente ao exercicio que propomos aqui. Ora,
a coexisténcia de uma notdvel recorréncia do padrio terminolégico com
a virtual auséncia de qualquer regularidade na esfera atitudinal, uma vez
demonstrada, criaria embaragos intransponiveis para a defesa de hipoteses
que se aproximassem da versao “forte” da aposta lévi-straussiana, que
¢ o0 que se pretende explorar.

Para se ter uma idéia do grau de variabilidade dos padrdes atitudinais
na regido, voltemos as etnografias dos povos selecionados na figura 2,
e como procedeu Riviere, consideremos abaixo (figura 3) apenas as
atitudes na geracdo de ego (G0). Retomemos ainda 0 mesmo sistema
notacional empregado por Riviere, que define atitudes convencionais
que vao de uma maior ou menor intimidade (*++’ ou ‘+° , respec-
tivamente) a uma maior ou menor distancia social (‘- =" ou *-7 | res-
pectivamente). A sua notac¢ao introduz uma certa gradagao no esquema
bindrio empregado por Lévi-Strauss ([1945] 1975:63), em que “o sinal
‘“+’ representa as relagdes livres e familiares [e] o sinal ‘-” as relagdes
acentuadas pela hostilidade, antagonismo ou reserva . A primeira vista,
diante da figura 3, deveriamos nos resignar com a auséncia de regu-
laridades atitudinais na Guiana.

- 143 =



MARCIO FERREIRA DA SILVA. LINGUAGEM E PARENTESCO

parentes irmao Ima primo cruzado| prima cruzada

pOVOS

Panare + = ot - -
Pemon A+ + - --
Piaroa 4 + -- +

Trio 3 - e ++
Ye'cuana : == ++ +
Waimiri-Atroari A " + -

Figura 3.: Padrdes atitudinais na Guiana (para ego masculino).
Obs.: As categorias “irmao” e “irma” incluem, por defini¢do, os “primos paralelos”.

A comparagao dos casos pemon e ye'cuana revelaria, por exemplo,
que todos os valores e graus ( ‘++” 4+’ ‘-’ ‘- -’ ) podem ser invertidos na
matriz e que, se tomassemos tais casos como os dois extremos de uma
série, todas as combinagdes intermedidrias seriam igualmente validas. Um
reexame dos arranjos atitudinais expressos nesta figura poderia, no entanto,
sugerir que a auséncia de limitagdes combinatdrias corresponda a um
fendmeno apenas aparente. Devemos admitir, logo de inicio, que as figuras
2 e 3 ndo descrevem fendmenos propriamente do mesmo tipo. Quando
afirmamos a recorréncia de um padrao vocabular, para além das diferencas
plasticas que as terminologias mantém umas com as outras (figura 2), ndo
estamos nos referindo a sua dimensio lexical, mas queremos sublinhar os
principios subjacentes, invariantes e em pequeno nimero, que o organizam
(figura 1). Em outras palavras, a recorréncia terminolégica remete a
parametros que sO podem ser apreendidos pela andlise estrutural.
Parametros que, diga-se de passagem, foram apontados pela primeira vez
por Kroeber (1909), em um texto que, nesse aspecto, € surpreendentemente
atual. No entanto, quando afirmamos a auséncia de um padrio atitudinal,
0 que estamos fazendo ndo € mais que uma primeira generalizagio indutiva
a partir dos dados fornecidos pelas etnografias; estamos ainda no plano

- 144 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLO, USP, 1999 v. 42n°] ¢ 2.

de suas manifestacoes concretas e ndo no de seus principios estruturantes.

E quais seriam eles? Provavelmente, pelo menos em parte, aqueles
mesmos que subjazem as terminologias, devemos supor, se desejamos
continuar arriscando as nossas fichas na versdo “forte” da aposta leévi-
straussiana. Seria preciso, em suma, encontrar evidéncias que nos conven-
cessem de que padrdes atitudinais, como os verificados acima, embora
aparentemente dispares, pudessem ser igualmente descritos como varia-
coes sobre um mesmo tema. Evidentemente, uma demonstragio exaustiva
desta tese escaparia aos limites deste exercicio, uma vez que requereria a
considera¢io em detalhe de um sem niimero de varidveis terminologicas e
atitudinais, que a etnografia da regido jd nos oferece. Poderiamos, no
entanto, contentar-nos com algo bem menos ambicioso neste artigo: uma
hipitese de trabalho que permitisse, pelo menos, indicar os caminhos a
serem explorados para uma possivel solugido do problema.

I[sto posto, devemos nos perguntar em que aspecto da etnografia pode-
riamos apoiar as premissas de nossa hipotese de trabalho. Ora, € o proprio
Riviere quem fornece a pista mais atraente: “[u]m trago invariante da
organizag¢io social da regido ¢ que o conjunto de categorias socials
denominadas terminologias de parentesco ¢ articulado por um principio
de troca direta prescritiva ™ (1984:43).

O “principio de troca direta prescritiva”, evocado por Riviere, remete a
uma das formas elementares de reciprocidade definidas por Lévi-Strauss
(1949), estando diretamente vinculado ao casamento bilateral. Ora, este
principio implica necessariamente uma dicotomia bésica entre individios do
mesmo sexo ¢ individuos do sexo oposto, que distingiie posigoes como
“irmio do pai” e “irmio da mie”, “irma da mae” e “irmd do pai” e,
consegiientemente, “‘primo paralelo” e “primo cruzado™, “filhos do irméo™ e
“filhos da irmd” etc. Este mesmo principio identifica posigoes como as de
“pai” e “irmio do pai”’, “mie” e “irma damée”, “irmdos” e “primos paralelos”,
e assim por diante, todas elas fundadas na identidade do sexo do(s) parente(s)
de ligagio. Tal distingdo corresponde ao eixo central desses sistemas, em
torno do qual os parentes de um determinado individuo se distribuem em

- 145 -



MARCIO FERREIRA DA SILVA. LINGUAGEM E PARENTESCO

uma das duas categorias mutuamente exclusivas, a dos paralelos (con-
sangiiineos) e cruzados (afins). Portanto, a distin¢@o entre individuos do
mesmo sexo e individuos do sexo oposto corresponde a um parametro
que esta na base dos préprios processos de produgdo de identidades e
diferengas sociais, a partir dos quais os individuos se definem uns em relagio
aos outros. Seria entao de se esperar, tendo em vista o seu carater central
na esfera dos conceitos nativos, que pelo menos em algum de seus registros,
os sistemas de atitude fossem igualmente infletidos por esse parametro.

Este ultimo ponto nos leva a um préximo passo, a saber, a aproximagao
das categorias de identidade e de diferenga as de proximidade e distancia
social, respectivamente. Sabemos que tais correlagdes sao recorrentes nas
etnografias dos povos da regido, aproximando o idéntico e o diferente,
respectivamente, as categorias de interioridade e exterioridade em
diversos niveis, como o dos grupos domésticos, o dos grupos locais, o
dos aglomerados multi-comunitérios, o dos falantes de uma mesma lingua
etc. Na esfera das terminologias, como acabamos de ver, as categorias
de identidade e diferencga se fundam, em ultima analise, na dicotomia entre
O MeSNO SEX0 € 0 SEX0 0posto.

A matriz apresentada por Riviere, retomada na figura 3, ao definir dois
graus de proximidade e distancia social para a caracterizagao das quatro
posi¢oes de parentesco da geragdo zero, a saber, “irmao”, “irma”, “primo
cruzado”, “prima cruzada”, prev€ um total de vinte quatro possibilidades
combinatorias”. Ao afirmar a inexisténcia de padroes atitudinais, estamos
tacitamente admitindo que tudo ai pode acontecer, isto €, que as vinte quatro
possibilidades 16gicas seriam, em tese, possibilidades sociologicas.

Mas seriam mesmo, fodas elas, sociologicamente pensaveis na regiao?
Para que possamos explorar melhor esta questao, devemos elaborar um
quadro, com base no sistema notacional proposto por Riviere, com todas
as possibilidades combinatorias dos valores (++" “+ *-" *--'), tendo como
referéncia as quatro posicoes de parentesco da geragao zero para um ego
masculino, mencionadas acima. Por comodidade didatica, subdividimos as
vinte quatro possibilidades em seis subclasses distintas (A,B,C,D,E.F,).

- 146 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA. SAO PAauLo, USP, 1999.v. 42n°] ¢ 2.

parentes Irmao ma primo cruzado| prima cruzada
poOvVOS
e - - - -
Pemom " 4+ i oy
(A) + + . i
+ ++ - - -
Piaroa 4y v - .
Trio s . il -
(B) + o= : &
+ = ¥ s
Waimiri-Atroari 4+ - + - -
Panare & - 4+ --
©) ++ = + -
+ i ik -
Ye'cuana 2 Jn T =
(D) — . . o
i = + 44
& S + e
(E) i = & +
e F ; "
_ e L o
e g g o
- -+ 4 - -
") o + s -
. i + “
e ++ 3 =

Figura 4.: As possibilidades combinatérias.
Obs.: As categorias “irmao” e “irma” incluem, por defini¢@o, os “primos paralelos™.

Um retorno as fontes sobre as quais repousam as generalizagdes de

Riviere nos permite constatar que alguns padrdes atitudinais gerados pela
matriz nao encontram correspondentes na etnografia, como aqueles

- 147 -



MARCIO FERREIRA DA SILVA. LINGUAGEM E PARENTESCO

definidos pelas subclasses (E) e (F). Esta auséncia de exemplos etnogra-
ficos para determinadas combinagdes poderia ser tomada como acidental,
interpretada como um fruto do acaso, tendo em vista o carater inevi-
tavelmente fragmentério e incompleto do corpus etnografico considerado
aqui. Esta ndo €, entretanto, a inica maneira de tratar o fendmeno.

Estamos, em suma, diante de duas alternativas: uma delas € afirmar o
acaso; outra € procurar uma razio capaz de explicar a ndao ocorréncia, no
corpus guianés, de certas combinacdes atitudinais. Tais alternativas ndo
seriam, € claro, as inicas possiveis. Uma terceira via seria a de tentar
demonstrar que a inexisténcia de padroes atitudinais naregido talvez pudesse
corresponder a um esfor¢o dessas sociedades para ultrapassar ou resolver
contradi¢des expressas nas proprias terminologias, que € o que parece
ocorrer em alguns casos mencionados por Lévi-Strauss (1945:54), como
aqueles entre os Apache e os Yuma (América do Norte) e entre os Wik
Munkan (Australia). Nada nos autorizaria a sugerir, no entanto, uma
solucdo do mesmo tipo para os exemplos sul-americanos em questao.
Fiquemos, entdo, com as nossas duas alternativas.

Se a afirmacao do acaso sempre traduz uma atitude mais prudente,
especialmente em uma drea de investiga¢cdo como a nossa, em que a paixao
pelos “contra-exemplos” estd sempre pronta a se insurgir diante de qualquer
tentativa de generalizago, a rentincia desses esforgos, por outro lado,
apenas dissolve - isto €, ndo resolve -- o enigma inicial, a saber, o convivio,
no dominio do parentesco, de uma estrutura terminologica indiscutivelmente
recorrente na regido acompanhada da aus€ncia absoluta de padroes
atitudinais. Entretanto, se ndo nos contentarmos com a evocagao do acaso,
somos obrigados a formular uma hipdtese tentativa para o problema que,
se vier a ser declarada falsa diante de novas informagdes etnograficas, tera
pelo menos o mérito de ter servido de ponto de partida para a formulagao
de modelos mais finos sobre os sistemas de atitudes na regido. Retomemos
a questdo, procurando, antes de mais nada, afastar algumas tentativas que,
sabemos de antemao, ndo resistiriam aos primeiros testes, no confronto
com aetnografia regional.

- 148 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PauLo, USP, 1999,v. 42n°1 ¢ 2.

Dirfamos, para comegar, que ndo podemos supor que, em todos os nivels,
as relagdes entre os individuos de mesmo sexo sejam socialmente mais
proximas (‘4 ou ‘++) que as relagdes com o sexo oposto. Rapidamente,
0s casos piaroa e trio forneceriam evidéncias contrdrias a esta afirmagao.
Da mesma forma, como Riviere sublinhou, nio hd uma relagio direta entre
as categorias da afinidade e as da distincia social, que poderiam ser
traduzidas, no codigo das atitudes, ora em formulas rigidas de evitagdo(*- -')
oraem formas discretas de cerimonia ou deferéncia(*-’). Os casos panare
e waimiri-atroari se insurgiriam contra esta tese. Além disso, o caso pemon
nos alerta contra a possibilidade de associarmos a idéia de “matrimonialidade™,
que caracteriza a relagiio entre primos cruzados de sexo 0posto, as categorias
de familiaridade e intimidade (‘+ ou ‘++’). Finalmente, o caso ye 'cuana
rejeitaria uma equagio direta entre a consangiiinidade e as categorias
marcadas com o sinal positivo, que indicam relagdes mais proximas.

H4., no entanto, uma maneira de enfrentar o problema, retomando em outra
clave a dicotomia entre as relagoes de identidade e diferenca sexual. Segundo
o célculo dravidiano, os filhos de um consangtiineo do mesmo sexo € mesma
geracdo dos pais de um individuo, assim como os de seus afins de sexo
oposto, sio imediatamente consangtiineos deste individuo. Da mesma forma,
os filhos de consangiiineos de sexo oposto e de mesma geragdo dos pais
deste mesmo individuo, assim como os de seus afins do mesmo sexo, sao,
em todos os casos, seus afins. Conseqiientemente, os filhos de um
consangiiineo do mesmo sexo e mesma geragdo de um individuo, assim
como os de seus afins de sexo oposto, sio imediatamente consangiiineos
de seus proprios filhos. Enquanto isso, os filhos de consangtiineos de sexo
oposto e mesma geragdo de um individuo, assim como os de seus afins do
mesmo sexo, sdo, em todos os casos, afins daqueles mesmos individuos.

Como procurei demonstrar para o caso waimiri-atroari, a “relacdo entre
[consangiiineos do mesmo sexo e mesma geragao] constitul a expressao
mdxima da consangiiinidade e, analogamente, a relagdo entre [afins do mesmo
sexo e mesma geragao], a expressio méxima da afinidade” (Silva, 1995:55).
A nogio de “expressdo maxima” traduz a idéia de que tais relagoes nao

- 149 -



MARCIO FERREIRA DA SILVA. LINGUAGEM E PARENTESCO

apresentam qualquer grau de ambigiiidade estrutural. Os filhos de irmdos e
dos primos cruzados do mesmo sexo sdo, assim cOmMo Seus pais, consan-
giiineos ou afins, respectivamente. Entre esses pontos extremos (“‘expressoes
maximas”), situam-se, por exemplo, 0s irmaos € os primos cruzados de sexo
oposto, “expressoes minimas” da afinidade e da consangiiinidade,
respectivamente. Enquanto os primeiros, embora consangiiineos, geram
afins na geracdo seguinte, os segundos, da mesma forma, correspondem a
afins geradores de consangliineos. Em suma, “aexpressao minima da
consangliinidade equivale a um principio de afinidade entre germanos e,
inversamente, a expressao minima de afinidade remete a um principio de
consangtiinidade entre afins” (Silva, 1995:55).

O casopemon, revelador de atitudes de maior proximidade entre “irmaos”
do que entre “primos cruzados”, independente do sexo desses parentes,
poderia ser interpretado como o reflexo da afirmagao, na geragdao dos pais
de ego, do principio elementar de identidade e diferenca sexual. Por esta
razao, os filhos de FB e MZ seriam socialmente mais proximos que os filhos
de MB e FZ. Analogamente, podertamos supor que os casos piaroa € trio
estivessem afirmando, na geragdo dos filhos de ego, esse mesmo principio,
O que permite reunir, entre os parentes proximos em termos atitudinais, o
irmao e a prima cruzada, uma vez que ambos geram individuos idénticos
(consangiiineos) aos filhos de ego. Finalmente, os casos panare, waimiri-
atroari e ye 'cuana permitiriam verificar, na geracdo de ego, a afirmagao
deste mesmo principio, Ja que, em todos esses casos, o parente de mesmo
sexo € sempre mais proximo que o seu correspondente de sexo oposto.

Ora, as possibilidades combinatorias (E) e (F) da figura 4, por sua vez,
nao afirmam este principio elementar em qualquer um dos ambientes estru-
turais considerados, de resto os tinicos que serviriam de tela para a projecio
de tal principio®, mas parecem, ao contrario, embaralhd-lo. Os demais
casos (D), com exceg¢do daquele representado pelos ye 'cuana, em que
os parentes de mesmo sexo da geracao de ego sao mais proximos que 0s
seus equivalentes de sexo oposto, negam, da mesma forma, uma expressao
deste principio. A situagdo € diferente em relagio as possibilidades (A),

- 150 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SA0 PAuLo, USP, 1999,v.42n°1 e 2.

(B) e (C), para as quais nao temos exemplos etnograficos reais mas que,
se estivermos certos, seriamos obrigados a admitir que poderiam perfeitamente
ocorrer. Em sintese, gostariamos de supor que, ao contrario daquelas
possibilidades combinatérias que negam a expressao do principio de base,
essas ultimas seriam sociologicamente plausiveis na regido, embora talvez
ndo encontremos correlatos etnograficos para todas elas.

Uma vez que o principio de base aqui postulado implica diretamente a
troca direta, somos ainda levados a supor que a variabilidade do dado
etnografico, tanto no plano das terminologias quanto no plano das atitudes,
encontre ai os seus limites. Afinal, ndo devemos esquecer que “a fungdo de
um sistema de parentesco € gerar possibilidades ou impossibilidades de
matrimonios, quer diretamente entre pessoas que se tratam por certos termos,
quer indiretamente entre as que se tratam por termos derivados, de acordo
com regras determinadas, daqueles usados por seus ancestrais” (Lévi-
Strauss, [1965] 1969:127-8). Em outras palavras, gostariamos de
formular tentativamente a hipétese de que combinagdes como (E) e (F)
sdo sociologicamente implausiveis na regido, tanto quanto seria, por
exemplo, um vocabulério de outro tipo, como os de tradi¢ao ocidental,
enquanto o “principio de troca direta prescritiva’ continuar a operar na
Guiana como férmula organizadora das estruturas da alianga. A consideragao
do caso mamo (uma facg¢do karinya estudada por Schwerin) permitiria
observar que a grade dravidiana parece resistir, mesmo em contextos em
que os idiomas indigenas foram substituidos por linguas nacionais ou, melhor
dizendo, em que os idiomas nacionais foram tornados linguas indigenas.
Assim, por exemplo, em mamo, os vocibulos “tio” e “tia”, assim como
“primo” e “prima” correspondem a posi¢des de afinidade (Schwerin,
1984:138) e ndo de consangiiinidade, como se da em espanhol.

b 3

Pelas mesmas razoes que somos impedidos de determinara priori 0 nimero
a ser sorteado por um dado, ndo poderiamos pretender determinar em que
registro um sistema de atitudes qualquer deve expressar o principio bésico.

- 151 -



MARCIO FERREIRA DA Si1L.VA. LINGUAGEM E PARENTESCO

Mas se ndo podemos prever o nimero que o dado vai sortear, por outro
lado, gragas a sua forma cubica, sabemos que s6 hd seis resultados possiveis
em cada jogada. Nao devemos, portanto, confundir os dois tipos de auséncia
de exemplos etnogréficos no quadro das possibilidades atitudinais apresentadas
na figura4. Evidentemente, um dado viciado pode nunca sortear, por exemplo,
o namero seis. Nesse caso, devemos, considerar a trapaga como um “fendmeno
de estrutura”. Mas ndo devemos ter esperanga de sortear o nimero sete.

Falsa ou verdadeira (o valor de verdade de um exercicio como este nao
€ 0 seu aspecto mais importante), nossa hipotese de trabalho, convém
sublinhar, se filia a uma vertente teérica da disciplina que rejeita a atomizagao
culturalista, fundada no culto a singularidade e no império do especifico e
do diferenciado, uma vez que ndo se contenta em reafirmar ad nauseam
a variabilidade do dado fenomenol6gico, mas visa, ao contrario, submeté-
lo a pesquisa de mecanismos a ele subjacente, capazes de revelar suas
constantes. Esta via analitica corresponde também a um contraponto ao
que Héritier condena como a “proclamacgado da universalidade da natureza
humana, traduzida em grandes arquétipos em que todas as culturas e
sociedades podem ser confundidas™ (1996:36), embora pudéssemos nos
indagar se o seu principio universal da domindncia masculina nao seria
também um daqueles arquétipos. Mas 1sso nos levaria a uma discussao que
ndo teria cabimento fazer, apenas enuncia-la aqui.

Rejeitanto, por um lado, a atomizagao culturalista e, por outro, a
substantivacdo dos universais, a vertente inaugurada por Lévi-Strauss continua
oferecendo as alternativas mais atraentes. O exercicio de Héritier (1981) -
- que serviu de imagem-guia para este -- demonstrando a impossibilidade
socio-logica de ocorréncia de um certo padrdo terminoldgico, esquecido
por Lowie (1928) e Murdock (1949) em suas macro-tipologias >, revela
como as trilhas abertas pelo autor que homenageamos aqui continuam ainda
a ser as mais promissoras diante dos desafios intelectuais que, ha mais de
um século, os sistemas de consangiiinidade e afinidade da familia
humana propdem a disciplina antropologica.

Por outro lado, convém sublinhar que nossa hipotese de trabalho sobre

- 152 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SA0 PauLo, USP, 1999 v. 42n°1 ¢ 2.

os sistemas de atitudes guianeses nao corresponde a uma variante do modelo
de Héritier sobre a relacio de género, que “substancializa e absolutiza uma
oposi¢ao entre um termo e uma relagao [...J, reduzindo-a indevidamente,
sob todos os pontos de vista, auma dominag@o substantiva dos homens sobre
as mulheres” (Viveiros de Castro, 1990:27), em sentido inverso aquele
defendido por Lévi-Strauss (1949) e Dumont (1971), e flagrado por Viveiros
de Castro em sua teoria da domindncia masculina. O exercicio que
acabamos de fazer pretende apenas chamar a atengao para o rendimento,
na esfera das atitudes, de alguns motivos regionais -- para usarmos a
linguagem dos téxteis -- também expressos nas terminologias guianesas.

Seria injusto, por outro lado, omitir que a obra de Héritier, nos momentos
em que segue mais de perto as pegadas de Lévi-Strauss, tem o inegavel
mérito de insistir na compreensdo da variabilidade cultural a partir da
considera¢do do que denomina “mecanismos invariantes... que ordenam
[esta variabilidade] e Ihe conferem ... sentido”. Dessa perspectiva, os
objetos etnogrificos ndo corresponderiam a singularidades historicas
irredutiveis e incomparaveis umas com as outras, mas de fato “a associagoes
contingentes de tragos pertinentes, situados em alguns de seus diferentes
registros” (idem,1996:36). Ora, tal afirmagdo vai precisamente no sentido
do exercicio aqui proposto, que procura explorar a intui¢ao de que as
variantes terminolégicas e atitudinais “resultam de aspectos estruturais mais
basicos que podem explicar, eles mesmos, suas semelhangas e diferengas”
(Lévi-Strauss, [1965] 1969:127).

Ao afirmar a implausibilidade de determinadas configuragdes termi-
nolégicas e atitudinais no caso em questdo, nao estamos pressupondo um
cendrio tedrico enfadonho em que terminologias e atitudes estejam sempre
anos dizer as mesmas coisas. A premissa da integragdo dinamica entre as
duas ordens ndo se confunde, como lembramos no inicio deste exercicio,
com a de correspondéncia termo a termo entre terminologias e atitudes.
Por outro lado, ndo deverfamos usar tal premissa como uma espécie de
escudo protetor capaz de absorver todos os golpes, na forma de contra-
exemplos, que os criticos poderiam contra ele enderegar. Nesse caso,

- 153 -



M ARCIO FERREIRA DA SILVA. LINGUAGEM E PARENTESCO

deixariamos de oferecer uma hipétese de trabalho e tudo ndo passaria de
uma profissdo de fé. Devemos entio definir com clareza as condi¢des de
teste desta hipotese. Ao afirmar, por exemplo, que as atitudes definidas
pelas possibilidades combinatorias (E) e (F), tendo em vista o “principio
de troca direta prescritiva”, sio fendmenos sociologicamente implausiveis
na Guiana, ndo estamos evidentemente querendo dizer que, em um dado
contexto etnografico especifico, elas ndo possam, porventura, vir a ocorrer,
acompanhadas por um vocabulério dravidiano. Convém assinalar, no
entanto, que a nossa hipotese de trabalho s estaria diante de um verdadeiro
cheque-mate se, nesse mesmo caso etnografico, nao houvesse razio
nenhuma para supor o colapso do préprio “principio de troca direta
prescritiva’. Caso contrdrio, poderiamos estar diante de situagdes como
as que foram evocadas por Lévi-Strauss (1945) (apache, yuma, wik
munkan), em que as atitudes correponderiam a esfor¢os de uma dada
sociedade para ultrapassar ou resolver contradigoes entre a estera conceitual
do parentesco (o vocabuldrio) e o proprio principio que a constitui. Em
outras palavras, nos defrontariamos com uma daquelas “excecdes” que,
no fundo, corresponderiam a evidéncias independentes a nosso favor.

A reconsideragdo da paisagem guianesa permite ainda retomar uma teima,
ja enunciada em situagdes anteriores, que diz respeito diretamente a um
aspecto a meu ver negligenciado pelo debate sobre a regiao (Silvab,
1993:322 e Silva, 1995:60, nota 38). A de que ndo seria inutil continuar
insistindo que o amorfismo e afluidez -- conceitos bastante recorrentes na
caracterizac¢io dos povos da Guiana -- devem ser tomados como efeitos
de um determinado tipo de estrutura social € ndo como causas sociologicas
da variabilidade de situacdes ld encontradas. Como as estruturas fonologicas,
aquelas que dizemrespeito propriamente a Antropologia Social podem da
mesma forma apresentar dreas de instabilidade e espagos de indeterminagao,
que induzem uma ilusdo de amorfismo e fluidez. Tais miragens, com reflexos
na percep¢ao analitica dos fendmenos sociais e nas ideologias nativas,
correspondem a planos que, nas etnografias guianesas, temos algumas vezes
dificuldade de distinguir.



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PauLo, USP, 1999,v. 42n°1 ¢ 2.

Notas

*  Este trabalho foi originalmente apresentado no Semindrio Lévi-Strauss e os
90, realizado na Universidade de Sido Paulo, em 26 ¢ 27 de novembro de
1998. Sou grato as criticas e sugestoes de Fernanda Aréas Peixoto, Tania
Stolze de Lima, Marcio Goldman, Eduardo Viveiros de Castro, Tania Alkmin,
Marcos Lanna, Mauro Almeida, Carlos Machado Jr., Gabriel C. Barbosa,
Renato Sztutman, Beatriz Perrone-Moisés, Ana Cecilia Venci Bueno e Clarice
Cohn, as primeiras versoes deste texto. A alusdo obvia que faz o titulo
corresponde, além de uma homenagem a Lévi-Strauss, no transcurso de seus
noventa anos, & expressdo de uma divida pessoal em relagdo aos quatro
textos reunidos sob este rotulo em sua Antropologia Estrutural, decisivos
em minha trajetéria académica, da fonologia aos estudos de parentesco.

| A nogiio de analogia confunde propositalmente, neste contexto especifico,
dois sentidos diferentes entre 0s quais a perspectiva Iévi-straussiana parece
oscilar. A primeira se define, a moda dos fisicos, como a relag@o entre
fendbmenos distintos que podem ser descritos de maneira 1déntica, como,
por exemplo, 0s fendmenos acdsticos e elétricos, que podem ser apreendidos
com base em um mesmo modelo ondulatério. A segunda remete a idéia de
semelhanga de estrutura, evocando uma nogdo que os bidlogos preferem
denominar de homologia.

2 Diante de um comentario de Lévi-Strauss sobre a terminologia kachin,
Dumont (1971:151), pergunta-se: “Nio se pode ir mais longe na analise
estrutural dos vocabuldrios ? Digamos com todas as letras: hd algumacoisa
de decepcionante no estudo das terminologias nas Estruturas [Elementares
do Parentesco]”.

3 As possibilidades combinatérias estdo nesse caso limitadas ao fato de que
nenhum dos valores (++, +, -, - -) se repete em um mesmo caso. Sem esta
limitagdo, o numero de combinagdes seria muito maior.

4  Na grade apresentada acima (figura 1), o principio se manifesta terminolo-
gicamente apenas nas trés geragdes mediais (0,41 e -1), sendo neutralizado
nas geragoes distais (+2 e -2), o que corresponde a paisagem tipica. Nos
sistemas terminoldgico que distinguem consangiiineos ¢ afins nas geragoes
distais, encontrariamos novos ambientes para a manifestagio deste principio

- 155 -



MARCIO FERREIRA DA SiLVA. LINGUAGEM E PARENTESCO

na esfera atitudinal, o que evidentemente implicaria alteragdes do quadro
de possibilidades socioldgicas.

5 Héritier se refere a um padrdo terminoldgico caracterizado pela equagio
F=MBFZ que, de fato, ndo € curiosamente contemplado pelas “possibilidades
l6gicas™ de Lowie (1928:266) como também pelos seis grandes tipos de
Murdock (1949:anexo 1).

Bibliografia

ARVELO-JIMENES, N.

1971 Political relation in a tribal society: a study of the Ye'cuana Indians of
Venezuela. Cornell University Latin American Program Dissertation Series 31.

Bock, P.K.

1964 “Social Structure and Language Structure”, Southwestern Journal of
Anthropology, 20, pp: 393-403.

DumonT, L.

1971 Introduction a deux theories d’anthropologie sociale, Paris, Mouton.

GOODENOUGH, W.

1951 "Property, Kin and Community on Truk", in HYMES, D. (ed.), Language
in Culture and Society, Nova lorque, Harper and Row, 1964.

1956 “Componential Analysis and the Study of Meaning”, Language 32, pp:

195-216.
HenLEY, P.S.
1982 The Panare. Tradition and change on the Amazonian frontier, New Haven,

Yale University Press.

- 156 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SA0 PauLo, USP, 1999,v. 42n°] ¢ 2.

HERITIER, F.
1981 L’Exercice de la parenté, Paris, Gallimard, Seuil.

1989 “Parentesco”, in Enciclopédia Einaud,i vol. 20: Parentesco, Lisboa,
Imprensa Nacional/Casa da Moeda.

1996 Masculin/Féminin: la pensée de la différence. Paris, Odile Jacob.

KapLAN, J.O.
1975 The Piaroa. A people of the Orinoco Basin. Oxford, Clarendon Press.

KROEBER, A.

1909 “Classicatory Systems of Relationship”, Journal of the Royal Anthro-
pological Institute, 39, pp: 77-84.

LEvi-STrAUSS, C.

[1945]1975  “A andlise estrutural em Lingiifstica e em Antropologia”, Antropologia
Estrutural, Rio de Janeiro, Tempo Brasileiro.

[1949] 1967  Les structures élémentaires de la parenté, Paris, Mouton.,

[1952]1975  “Lingiiistica e Antropologia™, Antropologia Estrutural, Rio de
Janeiro, Tempo Brasileiro.

[1955]1975  “A estrutura dos mitos”, Antropologia Estrutural, Rio de Janeiro,
Tempo Brasileiro.

(195811975  "antropologia estrutural”, Rio de Janeiro, Tempo Brasileiro.

(1958a]1976 “A gesta de Asdiwal”, Antropologia Estrutural Dois, Rio de Janeiro,
Tempo Brasileiro.

[1965]1969  “O futuro dos estudos de parentesco”, in. LARAIA, R.B. (org.),
Organizagdo Social, Rio de Janeiro, Zahar.

LLINTON, R.

1936 The Study of Man: An Introduction, New York, Appleton-Century. [/951
O homem: uma introdu¢do a antropologia, Sao Paulo, Martins Fontes].

- 157 -



MARCIO FERREIRA DA SILVA. LINGUAGEM E PARENTESCO

[LOUNSBURY, F.

1956 “A Semantic Analysis of the Pawnee Kinship Usage”, Language 32, pp:
158-94.

1964a  “The Structural Analysis of Kinship Semantics”, Proceedings of Ninth
International Congress of Linguistics, Haia, Mouton, pp: 1073-93.

1964b  “A Formal Account of the Crow and Omaha-Type Kinship Terminologies”,
in GOODENOUGH, W.(org.), Explorations in Cultural Anthropology, Nova
lorque, McGraw-Hill, pp. 351-94.

Lowie, R. H.
1928 “A note on relationship terminologies”, American Anthropologist, 30 pp:
263-67.

MALINOWSKI, B.

1930 “Kinship™, Man, 30 (2), pp: 19-29

McLENNAN, J.F.

1876 Studies in ancient history, Londres, Macmillan.

MORGAN, L..

1870 Systems of consanguinity and affinity of the human family, Washington,
Smithsonian Institution.

Murpock, G.P.

Social Structure, Nova lorque, Macmillan.
RADCLIFFE-BrROWN, A R.

1941 “The study of kinship systems”, in Structure and Function in Primitive
Society,Londres, Cohen & West.

- 158 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAauLo, USP, 1999,v.42n°1 ¢ 2.

Rivirs, W.H.R.

1913 “Terminologia classificatéria e matrimonio com primo cruzado™, in OLIVEIRA,
R.C. de (org.), A Antropologia de Rivers, Campinas, Edunicamp.

RIVIERE, P.
1969 Marriage among the Trio, Oxford, Clarendon Press,

1984 Individual and Society in Guiana: A comparative study of Amerindian
social organization, Cambridge, Cambridge University Press.

SCHEFFLER, H.

1971 "Dravidian-Iroquois: The Melanesian Evidence”, in HIATT, L.R.,
JAYAWARDENA, C. (orgs.), Anthropology in Oceania, Essays Presented to
lan Hoghbin, Sidney, Angus and Robertson, pp: 231-54.

SCHWERIN, K.

1984 “The kin-integration system among Caribs”, Antropologica, 59-62, pp:
125-53.

SiLva, ME.

19932 “O parentesco waimiri-atroari: algumas observagoes preliminares™, in
ViveirRos DE CAsTRO, E. & CARNEIRO DA CUNHA, M. (orgs.), Amazonia:
Etnologia e Historia Indigena, Sao Paulo, NHII/USP/FAPESP.

1993b  Romance de Primas e Primos: uma etnografia do parentesco waimiri-
atroari, Rio de Janeiro, tese, Universidade Federal do Rio de Janeiro.

1995 “Sistemas dravidianos na Amazonia: o caso waimiri-atroari”, in VIVEIROS
pE Castro, E. (org.), Antropologia do Parentesco: estudos amerindios,
Rio de Janeiro, Editora da UFR].

Tuomas, D.J.

1978 “Pemon zero generation terminology: social correlates™, Working papers
on South American Indians, 1, Social correlates of kin terminologies,
Bennington College.

- 159 -



MARCIO FERREIRA DA SiLVA. LINGUAGEM E PARENTESCO

TrRAUTMANN, T.

1981 Dravidian Kinship, Cambridge, Cambridge University Press.

TyLor, E.B.

1871 Primitive culture: researches into the development of mythology, philosophy,
religion, language, art and custom, Londres, J. Murray. (/1977 La cultura
primitiva, Madrid, Ayuso.].

VIVEIROS DE CASTRO. E.

1990 “Principios e Pardmetros: um comentdrio a l’exercice de la parenté ™,
Comunicagdo n. 17. Programa de P6s-Graduacdo em Antropologia Social
do Museu Nacional, Universidade Federal do Rio de Janeiro.

1993 “Alguns aspectos da afinidade no dravidianato amazonico™ in VIVEIROS
DE CASTRO, E. & CARNEIRO DA CUNHA, M. (orgs.), Amazonia:
Emologia e Historia Indigena, Sao Paulo, NHII/USP/FAPESP.

WHoORF, B.L.

1936 “A Linguistic Consideration of Thinking in Primitive Communities”, in
HymMmes, D. (ed.). Language in Culture and Society, Nova lorque, Harper
and Row, (1964).

- 160 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLo, USP, 1999,v. 42n°] ¢ 2.

ABSTRACT: The purpose of this paper is to sketch a tentative outline of
the relationships between terminologies and conventional attitudes among
the indian peoples of Northeast South America, region referred to as
“Guiana”, in the recent ethographic litterature. The exercise consists in
dealing with these spheres of the kinship systems in the same way Lévi-
Strauss proceeded with the variant forms of a myth.

KEY WORDS: kinship systems, terminologies and conventional attitudes,
Guiana amerindian peoples.

Recebido em agosto de 1999.

- 161 -






Simetria e entropia: sobre a nocao de estrutura
de Lévi-Strauss

Mauro W. B. de Almeida

Professor do Departamento de Antropologia - UNICAMP

RESUMO: Emum artigo famoso mas pouco compreendido, Lévi-Strauss define
as nocoes de estrutura ¢ de modelos, ¢ afirma a importancia dessas nog¢oes
para as ciéncias sociais. Encontramos ali as nogoes de “grupo™, de “estrutura
topolégica” e de “estrutura de ordem”, a distingao entre “modelos mecanicos™
¢ a de “modelos estatisticos”, e uma classifica¢do das ciéncias sociais (a
historia, a sociologia, a etnografia e a etnologia) a partir dessas nogoes . Trata-
se de “cientificismo” depois abandonado? Nao, porque o uso dessas nogoes
nao somente permanece em sua obra posterior, como elas envolvem algumas
das id¢ias mais basicas de Lévi-Strauss sobre as sociedades e seu movimento
histérico. E verdade que Lévi-Strauss utiliza metaforicamente essas nogdes,
de maneira que nao adianta buscar nos seus textos as defini¢des cientificas
para eles. Em vez disso, guiado por um esfor¢o consciente de combinar
sempre sensibilidade e razao, desrespeitando a moderna separagdo entre
“ciéncias do espirito” e “ciéncias da natureza”, Lévi-Strauss expressou
alguns de seus temas centrais. Um deles € a importancia das simetrias como
propriedades comuns a natureza ¢ a mente humana. O segundo € a visdo da
historia como perda de simetrias. Esses temas encontram-se entremeados
em suas analises de mitos e de parentesco, mas também no dominio da arte,
na musica ¢ na pintura. Curiosamente, os projetos formulado por Lévi-
Strauss no scu artigo sobre A Nogao de Estrutura em Antropologia”, bem
como no “Pensamento Selvagem” e outros trabalhos no mesmo espirito,
embora sejam vistos por muitos como ultrapassados, encontram-se em pleno
vigor fora do mainstream da Antropologia, em disciplinas como aneurociéncia,
a etnociéncia e a teoria de sistemas auto-organizativos.'

PALAVRAS-CHAVE: estruturalismo, estrutura, entropia, simetria, grupos
matematicos, transformacado, historia.



MAuUrO W. B. DE ALMEIDA. SIMETRIA E ENTROPIA: SOBRE A NOCAO DE ESTRUTURA

|. Modelos, estruturas e maquinas

O estruturalismo de Lévi-Strauss evoca habitualmente a
lingtifstica e o contato com Roman Jakobson nos Estados
Unidos durante a década de 40°. Menos atengdo se da
a reiterada alusdo de Lévi-Strauss as origens boténica,
zoologica e geologica das intuigdes iniciais que levaram
ao estruturalismo, e para as quais a fonologia teria apenas
fornecido umaformulacdo clara e distinta®. No caso da
biologia, Lévi-Strauss deu destaque particular auma obra de D’ Arcy
Thompson, publicada primeiro em 1918 e reeditada em 1942. A década de
40 era de fato um ambiente favordvel as idéias heréticas e ndo-evolucionistas
de D’ Arcy Thompson, cujo programa poderia ser assim resumido: buscar
na matematica achave da unidade perceptivel na diversidade infinita das
formas naturais e comparar tais formas estudando as transformacdes que
as ligam entre si*,

Ha outros exemplos do clima intelectual desses anos e que sido também
pertinentes para se entender a formulacio das idéias de Lévi-Strauss. A
caracterizagao da diferenga entre modelos mecanicos e modelos estatisticos,
tdo importante no pensamento Iévi-straussiano, e retirada diretamente do livro
Cibernética, do matematico Norbert Wiener, no qual a Cibernética era
fundada como ciéncia, bem como a distin¢do entre historia estacionaria e
historia cumulativa: ambos os contrastes (que aparecem em obras dos anos
cinglienta como os capitulos metodologicos de Antropologia Estrutural,
e em Raga e Historia) equivalem a oposi¢do tracada por Wiener entre a
mecanica newtoniana e amecanica de Gibbs e de Boltzmann®. Similarem
estilo era a contribui¢do com que Shannon, na mesma época, fundava a Teoria
da Comunicagio, vista por muitos, juntamente com a Cibernética, como um
aval a esperanga de emprestar aos estudos de fatos humanos a eficiciae o
rigor da ciéncia fisica®. E sabido que, ao caracterizar a nogio de modelo, o
paradigma de Lévi-Strauss sao definigoes de terceiro livro fundador dos anos
40, aquele em que o matematico John von Neumann e o economista Oskar

- 164 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SA0 PauLo, USP, 1999, v. 42n°] e 2.

Morgenstern criam uma teoria dos jogos aplicada ao comportamento humano
7. Nio é absurdo lembrar que a constru¢do da Teoria dos Jogos apoia-se
na distin¢do basica entre jogos a duas pessoas e jogos an pessoas, analoga
a que Lévi-Strauss tragou entre a troca restrita (duas classes) e a troca
generalizada (n classes), enquanto que a distingdo entre jogos de soma nula
(aqueles onde alguém sé pode ganhar as custas do outro) e jogos de soma
ndo nula (aqueles onde virios jogadores podem ganhar simultaneamente)
evoca o contraste entre sociedades frias e quentes, entre rito € j0go, € entre
estruturas elementares e estruturas complexas de parentesco®.

A nogio de “grupo de transformagoes”, que € caracterizada no livro de
Wiener e em capitulo célebre de D’ Arcy Thompson ”, foi aplicada a
fendmenos da arte e da vida na obra do grande matematico Hermann Weyl,
intitulada Simetria, publicada em Princeton em 1951. Finalmente, o grupo
que se assinava Nicolas Bourbaki comega a publicar nos anos quarenta
uma reconstrucio de toda a matematica sob uma orientagdo explicitamente
estrutural. André Weil, um dos avatares de Nicolas Bourbaki, foi o autor
do “‘Apéndice matemdtico as estruturas elementares do parentesco™ .

Uma idéia basica que perpassa o fascinio de Lévi-Strauss com essas
vertentes de ponta na reflexdo cientifica dos anos quarenta € a €nfase na
constru¢do de modelos como o modo de produgio de conhecimento por
exceléncia. Essa perspectiva, que jd estava presente na geometria dos
gregos — € lembremos que no segundo prefacio a Critica da Razdo Pura,
Kant atribuia a ela o sucesso das ciéncias da natureza desde Galileu —,
se via oferecida nesses anos ao campo da a¢lio humana pelos entdo
nascentes modelos de a¢do econdmica e politica (teoria dos jogos), de
comportamento comunicativo (teoria da informagio) e de funcionamento
de sistemas vivos e pensantes (cibernética). E possivel dizer hoje que von
Neumann, Shannon, Wiener e Lévi-Strauss estavam fundando na mesma
época e convergentemente teorias da comunicagdo social sob a forma,
respectivamente, de modelos de jogos, didlogos, comandos e trocas.

Havia contudo um trago mais geral presente nessa visdo da atividade
cientifica, além da énfase metodoldgica em seu cardter de construgdo de

- 165 -



MAURO W, B. DE ALMEIDA. SIMETRIA E ENTROPIA: SOBRE A NOCAO DE ESTRUTURA

modelos. Era a idéia de que a atividade cientifica consistiria na busca de
invariantes revelados ao nivel dos modelos, mais do que no estudo de
propriedades de objetos. Talvez o exemplo mais marcante dessa idéia seja
arevolugio estruturalista que ocorreu na matemadtica e cujas origens estio
em fins do século XIX. Enquanto desde a antigiiidade os objetos principais
do matemadtico haviam sido os niimeros, as grandezas e as figuras, entes
vistos como possuindo propriedades dadas que caberia apenas investigar,
a0 longo do século XIX emerge a no¢io de que a esséncia da matematica
€ "o estudo das relagGes entre objetos que ndo sdo mais ... conhecidos e
descritos a ndo ser por algumas de suas propriedades, precisamente aquelas
que colocamos como axiomas na base de sua teoria”. Assim, a exemplo
do que ocorre com as geometrias ndo-euclideanas, as matematicas se
reconhecem como estudo de estruturas que regem as relagoes entre
objetos. Uma mesma estrutura pode entdo aplicar-se a diferentes dominios
de objetos, desde que as relagoes entre eles se descrevam da mesma
maneira. A teoria dos grupos — uma estrutura que expressa matema-
ticamente a no¢do de invariincia numa familia de objetos, quando eles sdo
transformados por meio de operacdoes — € a ferramenta basica dessa
perspectiva. Criada na segunda metade do século XIX, havia sido aplicada
no inicio do século XX a geometria, a teoria da relatividade, a mecinica
quantica, a biologia e a arte. Foi mérito de Lévi-Strauss introduzir seu
espirito no ambito das ciéncias humanas.

Os anos 40 sdo nao apenas o periodo de hegemonia da matematica
estrutural defendida por Bourbaki, mas também o momento de surgimento
de maquinas algoritmicas. Tais maquinas surgem primeiro como conceito
- nao como hardware palpavel, mas como modelos ideais de processos
de trabalho como produg¢do de signos por meio de outros signos: como
maquinas de Post e miaquinas de Turing, que representam formalmente a
propriaestrutura genérica de calculo; que podem virtualmente calcular tudo
que é calculdvel . Promessa virtual, pots, de modelar ndo apenas comporta—
mentos especiais, mas o proprio pensamento em sua dimensao algoritmica.
Para os que sonharam com a nog¢ao de inteligéncia artificial desde entdo,

- 166 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLo, USP, 1999,v.42n°] ¢ 2.

todo pensamento seria algoritmico. A nogdo de maquina ganha assimum
novo estatuto, deixando de ser sindnimo de um autdmato cartesiano e que
necessitaria de uma alma nio-mecinica para tornar-se humano. Hoje, a
idéia de uma alma mecanica, ou de maquina inteligente, perdeu sua
estranheza. Estamos afinal acostumados a ouvir que o inconsciente € uma
maquina significante; que romances policiais sdo maquinas de ler; que
gramdticas sio méaquinas de produzir sentengas; sem falar nas maquinas
desejantes e, € claro, nas maquinas de suprimir o tempo. Contudo,
estruturas e maquinas sao fundamentalmente diferentes.

A relaciio entre estruturas (que sio construgdes mentais) e maquinas
reais (que precisam obedecer a leis do mundo real) envolve uma oposi¢ao
que é um dos temas de Lévi-Strauss nem sempre percebido. Neste artigo,
simetria e entropia sio os termos dessa oposi¢o, local de uma contradigao
inconciliavel. O olhar distanciado e triste, paradoxalmente marcado pela
obsessio com a invaridncia e pela certeza da perecibilidade da forma, busca
suplantar essa contradi¢@o insoldvel, sem resolvé-la jamais.

2. Estruturas

A matematica foi reconstruida por Bourbaki a partir da nogao de estrutura.
Na ontologia bourbakista, objetos nio tém propriedades intrinsecas. Nela,
cada universo € formado de duas coisas: objetos (cuja natureza intrinseca
ndo importa) e, separadamente, relagdes construidas sobre eles. Estruturas
sio modos de construir relagdes ou operagdes entre objetos. Bourbaki
destaca algumas poucas estruturas elementares que sdo a base de todo o
edificio matemético: as estruturas algébricas, as estruturas de ordem e as
estruturas topoldgicas . Cada uma delas encerra um “modo de usar™ ou,
se se quiser, um “modo de pensar” objetos. Isso nos dd um roteiro para
acompanhar a constru¢@o de modelos na obra de Lévi-Strauss.

Um conjunto de objetos é uma estrutura particularmente simples. Dado
um conjunto inicial de objetos, podemos especificar um subconjunto, € assim
anociio de objetos com certa propriedade. Numa estrutura de propriedades,

- 167 -



MAURO W. B. DE ALMEIDA. SIMETRIA E ENTROPIA: SOBRE A NOCAO DE ESTRUTURA

respondemos a perguntas sobre objetos — para cada objeto do conjunto
de base, dizemos se ele pertence ou ndo ao subconjunto em questao (isto €:
ele tem ou ndo uma propriedade). Refinando esse principio chegamos a
classificagdes. Toda propriedade induz uma classificagio bindria: ela divide
o conjunto de base em dois subconjuntos, o dos objetos que satisfazem a
propriedade e os que ndo a satisfazem. Frangois Lorrain elaborou em
detalhe a nogao levistraussiana de uma “légica das oposigdes bindrias”.

Dado um conjunto inicial de objetos, uma ordem € um conjunto de pares
sujeltos a certas restri¢des: assim, por exemplo, se o par (a, b) pertence a
ordem, entdo (b,a) ndo pertence a ordem (a ndo ser que a e b sejam o
mesmo objeto). Isto €: se numa ordem dada a domina b, entdo b ndo pode
dominar a (a ndo ser que sejam o mesmo objeto, ja que um objeto domina
a st mesmo). Numa estrutura de ordem, respondemos assim a perguntas
sobre pares de objetos: para cada dois objetos distintos comoa e b, uma
estrutura de ordem deve responder se vale (a,b) ou se vale (b,a), ou se a
e b sdo incompardveis. No livro sobre o Pensamento selvagem est4
presente o interesse por estruturas de ordem.

Dado um conjunto inicial de objetos, umaoperacao (algébrica) € um
conjunto de pares onde o primeiro termo €, ele mesmo, um par de objetos
(os termos da operagdo) e o segundo € um outro objeto (o resultado da
operacado). Somar e multiplicar sao operagoes nesse sentido. Combinar
movimentos ao caminhar também € uma operagdo em que dois movimentos
resultam em um terceiro movimento. Numa estrutura algébrica, respondemos
a perguntas do seguinte tipo: dado um par de objetos (a,h) obtemos um
terceiro objeto ¢. Dadas duas transformacdes discretas queremos saber
qual € a transformacado resultante. Dadas duas relagdes de parentesco,
queremos obter a relacdo resultante. Uma intui¢ao notavel de Lévi-Strauss
e de André Weil foi tratar as regras de parentesco como transformacoes
de classes de descendéncia ',

As estruturas topologicas sao, por assim dizer, modelos da nog¢ao de
proximidade, no mesmo sentido em que estruturas de ordem modelam
escolhas, e estruturas algébricas modelam operagdes. Num conjunto

- 168 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PauLo, USP, 1999 ,v. 42n°] ¢ 2.

munido de uma topologia, para cada objeto sabemos quais sao suas
vizinhancas, digamos assim. Assim, dados dois objetos (4, b), em uma
topologia (que tenha uma métrica) sabemos qual € a distancia entre eles.
Com a topologia ganham sentido nog¢des de inclusdo, proximidade,
fronteira, limite, continuidade e descontinuidade. Lévi-Strauss utilizou essas
idéias na andlise de mitos.

Enquanto as estruturas de ordem dio forma a nogio de tempo e as
estruturas algébricas formalizam a no¢ao de movimentos espaciais, a
topologia refina ambas essas nogdes, injetando-lhes a linguagem da
proximidade. Nas Mithologiques reencontramos grupos (estruturas
algébricas) e reticulados (estruturas de ordem), mergulhados agoraem
espacos de onde emergem formas como as fitas de Moebius e as garrafas
de Klein, centrais entre as metdforas de A Oleira Ciumenta.

Na obra de Lévi-Strauss, dlgebra, ordem e topologia se sucedem, numa
seqiiéncia que corresponde a publicagdes decisivas, respectivamente,
sobre parentesco, classificagdes e mitologia. Nao fol intengao de Levi-
Strauss, contudo, levar adiante de maneira sistematica um programa
kantiano “‘sem sujeito transcendental”” onde as estruturas-mae da matematica
tomassem o papel do espago e do tempo como formas a priori da
sensibilidade. O que Lévi-Strauss fez foi usar o material etnografico que
vai de termos de parentesco a mitos indigenas, passando por regras de
cozinha para construir estruturas sensiveis, a maneira do que ocorre na
musica. E claro que Lévi-Strauss ¢ assim um exemplo de bricoleur .

Assim, permaneceu habitando a interface entre o mundo sensivel € 0
mundo inteligivel, numa jungio persistente de minticia empirica e senso

6 &i

estético na qual termos como “transformagdes “, “inversos’’, “espagos n-
dimensionais”, “dlgebras de Boole”, “garrafas de Klein”, “grupos”
comparecem como instrumentos metafricos e concretos para Construir,
por bricolagem, estruturas as vezes elusivas em suas implicagoes exatas.
Mas se nao € no uso efetivo da matemadtica, quer como programa, quer
como técnica, em que reside entdo a relagdo entre Lévi-Strauss e as nogoes

matemdticas? Trata-se de mera mengao, de flerte verbal com a linguagem

- 169 -



MAURO W. B. DE ALMEIDA. SIMETRIA E ENTROPIA: SOBRE A NOCAO DE ESTRUTURA

da moda, como sugeriu Kroeber a respeito do termo “estrutura”?

Ha algo mais aqui. No estilo [évi-straussiano os tropos matematicos e
fisicos tem um peso forte. Expressam idéias basicas sobre a sociedade
humana, € para Lévi-Strauss € mesmo essencial que essas metaforas venham
da fisica e da matematica, ja que entre essas idéias esta a de que a ordem
humana se prolonga na ordem da natureza. Ha duas metéforas bésicas:
uma, baseada na idéia de grupo de transformacoes, e cuja esséncia € a
existéncia de simetria; outra, baseada na idéia de miquina, e cuja esséncia
€ anogdo de inreversibilidade. A primeira relaciona-se com o olhar distante:
no limite, um olhar que ndo se situaem nenhum lugar. A segunda relaciona-
se com os tristes tropicos: com a passagem do tempo e com a irrupgao
inevitavel da desordem '°.

3. O olhar distanciado

Quando localizamos um ponto no espago, atribuimos a ele coordenadas:
a longitude e a latitude, digamos assim. Para atribuir coordenadas, precisamos
partir de uma origem: de um ponto privilegiado sobre todos os demais.

Um filésofo procurou sintetizar o recado de Levi-Strauss afirmando que
o estruturalismo ndo inventou estruturas: apenas dispensou pontos
privilegiados na descricdo de uma estrutura’. A andlise estrutural do
espaco, nesse sentido, foi levada a cabo com a matematica moderna, que
deve ser capaz de dispensar por completo a adogdo de um sistema de
coordenadas particular para a descri¢ao das propriedades de figuras. Seus
teoremas devem ser “livres de coordenadas™. Para realizar esse programa,
perdemos a localizagdo unica de um ponto no espaco. Em compensagao,
preservamos as relagoes entre esse ponto e outros. Podemos chamar a
essas relacoes de invariantes. '

Os invariantes assim preservados quando abandonamos um sistema de
coordenadas especifico sdo o que chamamos de propriedades estruturais.
Na geometria, uma reta permanece reta, qualquer que seja o sistema de
coordenadas empregado. Deixa de ter sentido, porém, a descri¢ao de uma

- 170 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SA0 PaurLo, USP, 1999, v.42n°] e 2.

reta como sendo vertical.”> E necessdrio entiio, através da idéia de
transformacao, aprender a traduzir mutuamente as “observagoes™ da reta
realizadas em diferentes sistemas de coordenadas — de tal forma que € a
existéncia dessas transformagoes que assegura a possibilidade de falar na
identidade de objetos. M Surge aqui outra implicacdo, pois as transformagoes
podem ser pensadas tanto como mudangas de posi¢do de uma “reta” num
sistema de coordenadas especifico, como mudangas no proprio sistema
de coordenadas. Torna-se em certo sentido impossivel distinguir entre
movimentos de um objeto e movimentos do observador. Ha um relativismo
essencial implicado na atitude estrutural.

H4 dois modos de conceber o programa estrutural. Um, imaginar como
descricoes mudam com a mudanga de sistemas de coordenadas — e
buscar propriedades das descri¢des que sdo invariantes sob essas
mudancas. E o caminho do etnografo que se translada de um sistema de
coordenadas para outro. Outro, observar, num mesmo sistema de
coordenadas, como objetos se transformam preservando, porém, um ar
de familia. E o caminho do etnélogo que constr6i modelos comparativos.
No caso dos mitos, a primeira perspectiva leva o observador a se colocar
no interior de uma mitologia particular, atribuindo-lhe sentido porque, ao
fazer a translacio, o observador-etnégrafo antes de mais nada procura
identificar as coordenadas locais e situar-se a partir delas. A segunda
perspectiva levaria a caracterizar entio os invariantes numa familia de mitos
que se transformam permanecendo, no entanto, mutuamente inteligiveis
(“‘comunicam-se entre si”). s

As simetrias de um quadrado sdo representadas pelo grupo de
transformacoes que o deixam invariante (rotagoes de 90 graus em torno
do centro compdem um subgrupo desse grupo). Que significa, porém, dizer
que o quadrado permanece invariante? Isso inclui o quadrado que vemos
(talvez seja a forma de uma mesa ) de distdncias e angulos diversos na
sala, ou numa foto em miniatura, ou talvez deformado numa pintura
surrealista? A resposta € que, a cada um desses sistemas de transformagoes,
temos uma no¢do de invariincia e de identidade, e a cada uma delas ha

- 171 -



MAURrRO W. B. DE ALMEIDA. SIMETRIA E ENTROPIA: SOBRE A NOCAO DE ESTRUTURA

um grupo associado de transformacoes.

Coloquemo-nos numa situagao idealizada, onde vemos o quadrado do
alto. Se girarmos a figura em torno de seu centro, em rotagoes de 90 graus,
o resultado serd uma figura indistingiiivel da original. Se mantivermos uma
diagonal fixa e refletirmos o quadrado em torno dela, obteremos aindauma
figura idéntica. Rotagoes e reflexdes descrevem simetrias que deixam o
quadrado invariante num primeiro sentido. Imaginemos agora que o quadrado
seja movido no plano. Esses movimentos levam a um novo grupo de
transformagdes, no qual se preservam todas as dimensoes originais do
quadrado, o qual se preserva como “objeto rigido”, que ndo perde seus angulos
e sua area. Essa identidade € proxima a que ligamos a nogao de objeto fisico.

Podemos ir mais longe, € ndo apenas girar, refletir e deslocar o quadrado,
mas também amplid-lo ou encolhé-lo, e além disso permitir mudangas
regidas pelas leis da perspectiva (estamos no ambito da geometria
projetiva). O resultado € a familia de objetos que reconhecemos percep-
tualmente como um mesmo quadrado, ao observa-lo em movimento, ao
olhar uma pintura ou filme. Essa no¢do de identidade associada ao grupo
de transformacoes da geometria projetiva € essencial para que reconhe-
camos objetos na experiéncia didria como os mesmos. Isso ndo € tudo,
porque podemos dispensar a rigidez das retas e admitir versoes surrealistas
do quadrado na qual ele se transforma insensivelmente em uma versao
mole do quadrado original, e talvez vire um objeto informe; contudo,
distinguiremos esse objeto informe, mas sem buracos, de umarosca. Dessa
forma, o quadrado mole torna-se idéntico a uma panqueca, mas distinto
de um pudim de leite (daqueles que tém um buraco no meio). Essa ultima
nocao de identidade € a que se associa as transformagoes topologicas.
Esse € alids um pequeno esbogo de historia da arte, até o surrealismo —
pois o cubismo, rasgando objetos, € colando-os arbitrariamente, destroi
a invariancia topoldgica, tltimo resquicio da conservagao da forma. O
programa de investigacdo e entdo: estudar as simetrias do objeto, inserindo-
o em grupos de transformagao. ;

Ha, porém, outro modo de encarar essas mesmas transformagoes . Ao

- 172 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PauLo, USP, 1999,v.42n°] ¢ 2.

girar o quadrado (no grupo inicial) supomos que nos (observador) estamos
imdveis. Mas como sabermos que ndao somos nos que giramos? Quando
o quadrado ¢ ampliado ou reduzido, podemos representar a situa¢ao como
uma outra classe de movimento no sistema de referéncia. O mesmo vale
para os outros grupos de transformacdo: trata-se entdao de estudar as
simetrias entre observadores possiveis, inserindo-os em grupos de
transformagao. A nog¢do de uma familia de invariancia de objetos axsocm—
se a uma nog¢ao dual de uma familia de invariancia de obser vadores.

Essa maneira de pensar foi formulada a respeito da geometria por um
matematico cujo nome se encontra com freqiiéncia nos escritos de Lévi-
Strauss: Felix Klein, o das “gdrm[’as de Klein” da Oleira Ciumenta, e
também do “grupo de Klein"". Foi desenvolvida, entre outros, por
Hermann Weyl *_ e tornou-se um lugar-comum em varios dominios da
ciéncia contemporinea. Como diz o bidlogo Jacques Monod:

“Havia uma ambicdo platonica na busca sistemdtica de invariantes
anatondémicos a que se devotaram os grandes naturalistas do século
XIX apos Cuvier e Goethe. Os bidlogos modernos deixam as vezes de
fazer justica ao génio dos homens que, por trds da variedade impres-
sionante de morfologias e modos de vida de seres vivos, conseguiram
identificar, se ndao uma ‘forma tinica’, pelo menos um numero finito de
arquétipos anatémicos, cada um dos quais invariante no interior do

grupo que caracteriza’ =,

Foi precisamente nessa tradigao de busca da forma como invariante no
interior de um grupo de transformagdes que D’ Arcy Thompson escreveu
sua obra ja mencionada, que o soviético Vladimir Propp analisou centenas
de contos populares russos >, e que Lévi-Strauss escreveu as Estruturas
Elementares do Parentesco e as Mitologicas.

Convém, antes de passar as implicagdes mais gerais desse programa,
ressaltar a atitude face a multiplicidade e a identidade que nele estao contidas
. A identidade ndo € dita de objetos ou de substincias. Elarelaciona-se a
propriedades relacionais. A defini¢io de Weyl para simetria € a de algo

=173 -



MAURO W. B. DE ALMEIDA. SIMETRIA E ENTROPIA: SOBRE A NOCAO DE ESTRUTURA

que podemos fazer a uma coisa (uma transformagao), conservando algo.
Descrever a identidade de um objeto é entdo equivalente a descrever suas
simetrias, isto €, o grupo de transformacoes a que pertence.

Para Leibniz, um mundo em que as relagdes espaciais entre objetos
fossem idénticas as que valem em nosso mundo — exceto que direita e
esquerda fossem invertidas, ou que todos os tamanhos fossem multiplicados
por dois, ou que tudo fosse deslocado por uma translacio — seria
indistinguivel do nosso mundo, mesmo para Deus: em outras palavras, esses
mundos seriam de fato um e mesmo mundo. Contra Newton, Leibniz foi
assim um estruturalista radical =, ou um precursor de um raciocinio
relativista, o queé equivalente. Para Weyl, a nogdo de grupo de trans-
formacao torna-se mesmo equivalente a nogdo de identidade. “

Queremos voltar a Lévi-Strauss mostrando como essa concepgio leva
a uma forma peculiar de relativismo antropolégico. Nos grupos de
transformagao tratados pela Antropologia Estrutural objetos sio, por
exemplo, sistemas de parentesco e mitos. Transformagdes sdo simetrias
que levam de um mito a outro, de um sistema de parentesco a outro.
Objetos ainda mais gerais foram sugeridos em O Pensamento Selvagem:
transformacgoes ligando sociedades distintas, ou sub-sistemas delas, e
operando sobre sistemas cognitivos, econdmicos, estéticos. Jaem 1945
[_.évi-Strauss tratou “atomos de parentesco’ de um conjunto de sociedades
distintas como parte de um tnico grupo de transformacoes .

Sob essa perspectiva, ndao ha objetos privilegiados. Qualquer mito pode
ser o ponto de partida para a obten¢do do grupo inteiro de transformagoes.
As propriedades relevantes sdo justamente aquelas igualmente validas ao
longo dessas transformagoes . Em certo sentido, portanto, essas sao as
propriedades vilidas em todos os sistemas de referéncia: as que ndo
dependem da posi¢iao do observador, de sua escala de medida, de sua
orientacdo, de seus valores. O estruturalismo descreve invariancia nos
objetos ou, dualmente, invariancia entre observadores.

O estruturalismo €, sob esse ponto de vista, relativista, mas ndo no sentido
do relativismo cultural que afirma o carater irredutivel das diferencas

« 174 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SA0 PAuLo, USP, 1999 v. 42n°] ¢ 2.

culturais (cada cultura bebeu de uma dgua distinta). E-o0 antes num sentido
andlogo ao que os fisicos t€m em mente ao falar de relatividade de uma
teoria fisica. Pois, nesse sentido, relatividade ndo implica em declarar que
“tudo é relativo” (cada observador teria “suas leis™ irredutiveis), mas, a0
contrario, em idenliﬁulr o grupo das transformagoes que permite expressar
O que € nvariante.” " Os invariantes de uma teoria sio preservados em
todo sistema de referéncia. Sem invariantes sob alguma tradug¢ado reina o
solipsismo, ndo o relativismo. Traduzem-se assim as observagoes feitas
de um “ponto de vista” em observagoes feitas de outro “ponto de vista™,
e mantendo a forma (se nao o fraseado) de ambas as observagoes (seria
como relacionar as observacoes do quadrado visto de diferentes an gulo»;).28
A diversidade torna-se compativel com a unidade.

[Levando essa idéia ao extremo, chegamos a uma tese mais geral. As
propriedades que caracterizam a mente humana sio invariantes ao longo
das transformagdes que levam de uma sociedade a outra. Tais trans-
formacdes sdo reversiveis e nos conservam no dominio do humano, e nessa
medida constituem um grupo. Nao ha origem, nem sentido, nem escala
privilegiada para a humanidade. A natureza humana radica, porassimdizer,
num grupo de transformagoes .

Essa idéia explica a metdfora do olhar distanciado. Esse olhar nao se
localiza em nenhum lugar privilegiado. Dai decorre uma tarefa conferida
a0s antropdlogos, na medida em que se preocupem em caracterizar a
noc¢io de humanidade: descrever o grupo de transformagdes que a deixa
invariante. E papel do antropélogo descrever, livre de um sistema de
referéncia particular, o grupo de transformagdes que expressaria — ao
exibir as possibilidades do espirito humano a posteriori — umaconstr ugao
precisa da no¢iio de humanidade, sem apelo a um sujeito transcendental.”

4. Tristes tropicos

Resta a segunda metifora, a da maquina. Pareceria que hd apenas uma
metdfora, ja que estruturas podem ser descritas como maquinas. Uma

- 175 -



MAURO W. B. DE ALMEIDA. SIMETRIA E ENTROPIA: SOBRE A NOCAO DE ESTRUTURA

estrutura algébrica, digamos, seria uma maquina que recebe como entrada
dois objetos e da como saida um objeto (essa analogia entre a visdo
Bourbakista das estruturas matematicas e a constru¢do de autématos é
detalhadamente explorada no interessante livro Cibernética, de R. Ashby).
Estruturas de ordem seriam maquinas de escolher. Estruturas topologicas
seriam madquinas de medir. Mas essas maquinas, como as maquinas de
Turing e de Post, sdo por um lado algoritmos da mente, e por outro atos
de trabalho. Na segunda acepc¢ilo, precisam se enraizar na matéria.

Lévi-Strauss estd bem consciente das implicagdes. O essencial numa
estrutura de grupo de transformagdes € que as transformagdes nao tém
direcado privilegiada. Tanto o universo de Newton como o de Einstein
podem ser descritos em termos de grupos de transformagdes que abrangem
sua trajetoria temporal. Isso significa que podem funcionar para frente e
para tras. Neles, a ordem do tempo pode ser invertida sem alterar a
estrutura: no sentido de que um observador nao poderia notar violacoes
das leis da fisica num sistema solar, por exemplo, que andasse em sentido
contrario ao nosso. O tempo ndo tem ai direcao privilegiada. Em termos
leibnizianos, nem Deus poderia estabelecer a dire¢ao “correta™ do tempo
em universos newtonianos e eimsteinianos, assim como nao poderia distinguir
a esquerda da direita. Os universos newtonianos-einsteinianos, na termi-
nologia de Lévi-Strauss, sdio modelos “mecinicos”. Sdao universos de
simetria nao apenas espacial mas também temporal: onde, em certo sentido,
espaco e tempo se equivalem, ou seja, onde o tempo € pensado espa-
cialmente (poderiamos lembrar aqui que as transformagdes matematicas
que D’ Arcy Thompson introduz para relacionar formas da natureza entre
si ndo sdo representagoes de processos evolutivos, aos quais, alids, o autor
¢ notoriamente indiferente em seu livro).

De fato, Lévi-Strauss usou explicitamente essa idéia, no texto anti-
racista Raga e Historia, para argumentar contra uma interpretagio
evolutiva da diversidade humana. Cada sociedade € equivalente as
demais se os modelos que atualiza sdo transformacgoes reversiveis dos
modelos das demais. A no¢do de progresso, como a de movimento, nao

176 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA. SA0 PAaurLo, USP, 1999, v.42n°] ¢ 2.

¢ absoluta: como quando andamos num trem, a no(,ao de movimento
depende do sistema de coordenadas selecionado’ %

Mas Lévi-Strauss foi o primeiro a reconhecer e a destacar a existéncia
de mudancas niio-reversiveis nas suas grandes obras sobre sistemas de
parentesco e sobre mitos, bem como em numerosas passagens secundarias
sobre fendmenos estéticos. Os sistemas de troca generalizada da Asia
estariam nos limites de uma ruptura além da qual entramos no dominio de
sistemas de tipo estatistico exemplificados nas sociedades camponesas
européias. Sistemas de parentesco de tipo Crow-Omaha estao na transi¢ao
de modelos mecinicos para modelos estatisticos — assim como oS sistemas
de maisons cognaticamente transmitidas, objeto de estudos recentes de
Lévi-Strauss. Assim, ao passar da Australia para a Asia e desta para a
Europa, transitamos de modelos de troca restrita para modelos de troca
generalizada e destes para modelos estatisticos: da simetria para a assimetria,
de transformagdes reversiveis para transformagoes irreversiveis; do discreto
para o continuo; do global para o local. Estruturas de parentesco morrem.

Também os mitos morrem. Um mito que se transforma em outros respeita
os invariantes do grupo de transformagoes a que pertence até€ que se cansa.
Como ondas que a pedra criou no lago: a forma circular se amortece
com a distincia e com o tempo, até deixar de ser distinguivel no movimento
da dgua sob a brisa da manha’"

Eis a implica¢io da metdfora da maquina. Uma maquina para com o
tempo. A energia inicial ¢ perdida por atrito. A termodindmica surgiu com
o estudo da eficiéncia das mdquinas, e sua lei mais célebre sela esse estudo
dizendo precisamente que ndo existe miquina perpétua. > Assim, € natural
que a termodindmica dé o tom estilistico de um livro intitulado 7ristes
Tropicos. A entropia de um sistema fechado e sempre crescente. Em outros
termos, sua estrutura se degrada. Mas o universo, do qual fazem parte a
vida e o pensamento, € um sistema fechado. O mundo cultural moderno
tornou-se ele proprio fechado: aldeia global sem fronteiras com um exterior.
A vida, os mitos, as classificacdes, os sistemas de casamento, mas tambem
a pintura e a musica, perdem estrutura, sio irrupgdes transitérias **. Sao

< =



MAUrRO W. B. DE ALMEIDA. SIMETRIA E ENTROPIA: SOBRE A NOCAO DE ESTRUTURA

flutuagdes temporarias no lago, um por do sol deslumbrante e passageiro.

A nog¢ao de entropia da um sentido tinico ao tempo. O tempo flui no
sentido da perda da estrutura, da perda de informagao, da perda de beleza.
O paraiso estruturalista da diversidade se vé ameacgado pelo pecado
termodindmico. Transformagodes miticas e de parentesco, encarnados na
matéria, ganham uma flecha temporal. Passamos da matemdtica leibniziana
a fisica da era industrial — ou, para usar uma expressao de Lévi-Strauss,
da diferenca oposicional a diferenca histérica: a razdo € que as trans-
formacoes do espirito devem enraizar-se na matéria, subordinando-se
assim a leis que regem mdaquinas reais. Ha entdo uma ftlecha do tempo,
mas essa flecha ndo aponta para o positivo, e sim para o negativo. O que
o evolucionismo de Leslie White vira como progresso (o0 aumento da
quantidade de energia extraida per capita) €, ao contrario, degradagao:
diminuicdo da diversidade per capita (menos linguagens, menos religioes,
menos sistemas de parentesco, menos estilos estéticos, menos espécies
naturais, menos animais € plantas), como acontece quando uma floresta
tropical arde para alimentar caldeiras ou bois — transformando xamas e
cuerreiros em mao-de-obra barata, amores-perfeitos em eucaliptos,
informagdo em energia.

Os tristes tropicos sdo assim nao apenas o campo predileto para a
observacio in situ de mitos e sistemas de casamento, mas também da agdo
dos processos de degradagdo contemporineos — que geram carne,
energia, minérios e valor que uma metropole absorve para enriquecer a
quantidade de mensagens que circulam em seu interior, um mundo novo
dotado de um estilo tnico, “moderno™ ¢ “pdés-moderno™ . O universos
sociais ¢ biologicos, galdxias e cristais, caminham para um estado absorvente.
A historia tem atratores. Regida pelo acaso de movimentos de bébado,
caminha, contudo, para estados que aparecem como a “meta da historia™
em retrospecto — porque as vias alternativas foram destruidas. Ao fazé-
lo, apagam-se os rastros das transformagoes que expressam as possibilidades
da natureza humana. Nao apenas uma concha ou uma flor, uma sociedade
ou uma floresta, mas espécies éticas, géneros de atitudes perante a vida,

- 178



REVISTA DE ANTROPOLOGIA. SAO PAaurLo, USP, 1999, v, 42n°] ¢ 2.

familias de técnicas corporais, filos de conhecimentos e de prazeres —
com as simetrias que os revelam como parte do mesmo padrao com que
a mente funciona. Ironicamente, € a propria espécie humana o antidoto
perverso para a diversidade da qual ela ¢ uma das manifestagdes .

Uma analogia pode ser apropriada, como pausa. Os marxistas da
chamada Escola de Frankfurt, por caminhos completamente diversos,
chegaram a um pessimismo similar, paradoxal porque vindo na esteira do
entusiamo marxista pelo mundo novo prometido desde o iluminismo. Esse
pessimismo ambiguo, porque combinado a entusiasmo de bricoleur voltado
para o passado, ¢ mais claro em Benjamim, e permite melhor um paralelo
com Lévi-Strauss. Colagem no primeiro caso; bricolagem no segundo.
Benjamim pensava poeticamente ¢ valorizava a metatoracomo o dom maior
da linguagem *. Lévi-Strauss ja comparou toda sua analise mitologica a
uma vasta metifora da beleza musical. Ndo lhe € estranha a i1déia
benjaminiana de preservar, num momento ameagado pelo perigo, a imagem
miniaturizada de uma heranca humana sem garantia de futuro.”” A sugestao
pode ser expressa em palavras célebres de Benjamin:

“Onde aparece para nos uma cadeia de acontecimentos ele — o

anjo da historia — vé uma tinica catdstrofe que continua a amontoar
destrogos sobre destrogos e os arroja a seus pés. O anjo gostaria de se
deter, despertar os mortos e reunir o que foi despedagado. Mas esta
soprando uma tempestade no Paraiso e impele-o irresistivelmente para

o futuro a que volta suas costas, enquanto o monte de ruinas a sua frente

cresce em dire¢do ao céu’ .

5. Méaquinas de anular o tempo

A irreversibilidade ndo € apenas um operador melancélico que marca limites
a analise estrutural. Vista como quebra de uma simetria, € um aspecto
essencial do espirito com que Lévi-Strauss trabalha com sistemas de
parentesco e mitos. Simetria e assimetria fazem parte de um par dialético. A
ordem ndo ¢ um modo natural: € antes um artificio onde se mostra ativa uma

- 179 -



MAuUrO W. B. DE ALMEIDA. SIMETRIA E ENTROPIA: SOBRE A NOCAO DE ESTRUTURA

possibilidade: pois a formagao de galaxias, de cristais, de formas vivas e de
neurdnios sdo exemplos de ilhas de simetriza¢do num oceano de entropia.

E verdade que Lévi-Strauss foi aqui corrigido por uma ortodoxia estru-
turalista: foi o caso de Rodney Needham, reclamando uma distingéo clara
entre determinismo e aleatoriedade, e de Louis Dumont, reclamando um
primado igualmente inambiguo do global sobre o local. Esses autores viram
na ascese conceitual — radicalizando a simetria e o holismo — a solugao
para acritica empiristade Edmund Leach, David Maybury-Lewis e outros.
Lévi-Strauss nio tomou partido nem de uma ortodoxia simetrizante (onde,
na forma de uma versdo mentalista do estruturalismo, as estruturas reinariam
expressas em regras inambiguas), nem de uma ortodoxia holista (onde as
estruturas resultam de uma totalidade preexistente).

[Lévi-Strauss enveredou em vez disso pelas trilhas metaforicas de uma
geometria local e de uma temporalidade irreversivel — explorando entdo
seu papel inquietante na tentativa, talvez sempre ilusoria, de obter simetrias
globais. Afinal, havia o exemplo da masica, onde a irrupgdo da assimetria
¢ da imprevisibilidade é parte essencial da beleza. Lévi-Strauss tomou a
musica como paradigma bdsico em seu primeiro artigo sobre a analise
mitica, e ndo por acaso. Havia para continuar com as metaforas da fisica,
a sugestdo de Wiener, de estudar fendmenos estatisticos com a propria
teoria dos grupos: em outras palavras, buscar invariantes em fendmenos

essencialmente temporais.

Ao contrdrio do que ocorre com os modelos mecanicos, dominio da
simetria, onde dispomos de textos programdticos detalhados de Lévi-
Strauss. os modelos estatisticos (onde aparecem irreversibilidade e quebra
da simetria) nio foram tratados oficialmente por Lévi-Strauss. Estio
dispersos em passagens das Estruturas Elementares do Parentesco (a
transicdo de estruturas elementares para estruturas complexas), em
passagens das Mitoldgicas (transi¢@o de mitos para romances), €, de
maneira especial, abrindo como que uma nova era, no segundo prefacio
as Estruturas Elementares do Parentesco, texto que, de certo modo,
toma o lugar— como primeiro de uma série de textos publicados em obras

- 180 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLo, USP, 1999, v. 42n°1 ¢ 2.

como A Via das Mdscaras. O Olhar Distanciado, Palavras Dadas, e
em textos como Historia e Emologia — de preficio a uma edicao virtual
de Antropologia Estrutural: Estruturas Complexas.

Retomemos a distingdo levistraussiana entre modelos mecanicos e
modelos estatisticos. Nos modelos mecinicos, estados, em nimero finito,
sao transformados em outros estados “mecanicamente™, isto €, sem escolha
possivel, como na interpretagdao dada por Needham para a nogao de
“sistemas prescritivos™”. Se o sistema abandona um estado ele pula, num
salto discreto, para outro estado, numa transi¢do determinada por regras:
como a virgindade, digamos assim, o incesto€ uma questio de tudo ou nada.
Analogamente, a cor, branca ou preta. Podemos agora precisar aimportancia
da ndo-ambigiiidade(ou, se quisermos, de processos que convertem escalas
continuas em intervalos descontinuos): elas permitem inverter uma operacao.
Assim, o fato de que a transformagao entre um estado e outro seja parte de
um grupo significa que a transformagao pode ser invertida, sem perda das
distingdes originais. Dois estados distintos levam a dois estados distintos.
Vamos agora mergulhar essa idéia numa situacao que nos permite passar, quase
insensivelmente, para os casos onde, ao contrario, as distingoes sio abolidas
e aambigiiidade se introduz irremediavelmente ™.

Imaginemos uma caixa dividida em duas metades, que rotulamos de A
e B. No estado inicial, hi n objetos no compartimento A, e zero objetos
no compartimento B. Essa ¢ uma representacdo de um estado discreto,
que pode ser lido como uma mensagem de tipo sim/ndo, ou (1,0). Ao
contrédrio, num estado em que os objetos estivessem igualmente espalhados
entre os compartimentos A e B, teriamos uma representagio de um estado
continuo, que pode ser lido como uma mensagem borrada que nos diz
apenas talvez\talvez, ou (0.5, 0.5). Para percebermos melhor a relagao
entre essas duas situagdes convém imaginar que ha uma porta comunicando
os compartimentos A e B da nossa caixa. Na primeira situagdo, a do estado
discreto, essa portaestd sempre fechada. Na segunda situagdo, essa porta
estd sempre aberta. Nessa segunda situagio, mais cedo ou mais tarde,
os objetos se espalham entre os compartimentos A e B, deixando a caixa

- 181 -



MAUurO W. B. DE ALMEIDA. SIMETRIA E ENTROPIA: SOBRE A NOCAO DE ESTRUTURA

num estado cinzento que talvez flutue ligeiramente, e talvez at€ drasticamente
durante fragoes da eternidade, mas permanece, na maior parte do tempo,
no estado cinzento.

As maquinas do primeiro tipo descrevem comportamentos que, segundo
uma interpretacdo durkheiminana, seriam governados pela “solidariedade
mecanica’ (grosseiramente falando, cada individuo “conhecena seu lugar™).
As maquinas do segundo tipo descrevem entdo comportamentos que,
segundo a mesma interpretagdo, seriam desgovernados pela “anomia”.

Tais maquinas de segundo tipo descreveriam, voltando f metdfora inicial,
o comportamento de moléculas que andam ao acaso nos compartimentos,
ricocheteando em suas paredes, e acidentalmente cruzando uma porta
aberta. Nestas mdquinas andrquicas a entropia atinge um maximo.

Em minha opinido foi uma importante realizacio tedrica de Lévi-Strauss
perceber que os dois tipos de maquina acima descritos fazem parte,
essencialmente, de uma mesma familia. Modelos “prescritivos’ (maquinas
conservadoras), modelos com “preferéncias’™ (maquinas liberais), e
modelos “complexos” (maquinas andrquicas) nio correspondem a esferas
ontolégicas. Correspondem a distintos modos de descrever uma mesma
realidade. Um modelo, se nos é licito recordar nocoes I€vi-straussianas,
nao modela diretamente a realidade, e sim uma estrutura que captura estes
invariantes. Uma maquina poderia representar uma série de observacoes
passadas: e como, em certo sentido, opera a andlise construida por
Francoise Héritier, seguindo uma sugestao de Lévi-Strauss, ndo com duas
metades, mas com um nimero bem maior de “compartimentos”. Nesse
caso, verificou-se que, a despeito da auséncia de regras mecanicas operando
a curto prazo, um efeito global apareceu a longo prazo, na forma de um
fechamento de ciclos de casamentos. Mas nada nos impede de considerar
tais madquinas como representagdo de sociedades cujos individuos incluem
estratégias ¢ acaso no seu comportamento (Como os atores sociais nateoria
dos jogos de von Neumann), sendo contudo guiados por um viés que € 0
que gera, a longo prazo, uma curvatura no espaco genealogico.

Voltaremos a esse ponto adiante. Por enquanto, ressaltamos um outro.

- 182 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLO. USP. 1999, v. 42n°] ¢ 2.

Que € o seguinte: modelos mecanicos tornam-se, com essa ressalva,
casos particulares de maquinas markovians *'. No caso em que, para cada
classe X, ha uma tnica classe Y tal que a probabilidade de que X obtenha
mulheresem Y ¢ igual aum ( com a condi¢ao adicional de que duas classes
nao obtenham esposas na mesma classe), a matriz da maquina markoviana
torna-se formalmente idéntica a matriz de uma permutacio, nao importando
se € vista como registro de observagoes ou como modelo mental. Ao longo
do tempo todos os estados sdo discretos, igualmente possiveis. Se
pensarmos cada classe com uma cor, no caso de modelos mecénicos, o
mapa permaneceria com as cores iniciais claramente distintas. No caso
oposto, a longo prazo, as cores se dispersardo por todas as aldeias, e o
mapa se tornard cinzento, por assim dizer.

Ha maquinas reversiveis € maquinas 1reversivels.

O que ¢ a irreversibilidade? O modelo da caixa com duas metades
fornece uma resposta. Digamos que o ntimero de objetos seja 1gual a quatro.
Ha 16 mundos possiveis em que quatro objetos se distribuem por duas
metades. Desses, apenas um corresponde a distribuigdo micial (pp pp/
-), e um adistribui¢dio inversa ( -/ p p p p). Os modelos mecanicos sao
aqueles que ou mantéma distribui¢do inicial discreta, ou permitem a transigao
para a distribui¢do discreta inversa. Por outro lado, quatro mundos
possiveis correspondem a distribui¢do preferencial (p p p/ p), € quatro
mundos possiveis correspondem a distribuicdo preferencial oposta (p/ p
p p). E seis mundos possiveis correspondem a distribui¢do anarquica (p p
/p p). A conclusido € que os estados discretos sdo simplesmente 0s menos
numerosos entre os mundos possiveis. Mas se a maquina ndo tem restricoes
ou preferéncias, ela tenderd a passar por todos os mundos possiveis, com
igual freqiiéncia. Como hd mais mundos possiveis desorganizados do que
discretos, na maior parte do tempo o sistema ser um mundo desorganizado.
E essa a idéia bisica da irreversibilidade: sistemas passam de estados
improvaveis para estados mais provdveis. Chamamos de entropia uma
medida da probabilidade do estado em que o sistema se encontra. Podemos
entdo parafrasear o que acabou de ser dito da seguinte maneira: um sistema

- 183 -



MAURrRO W. B. DE ALMEIDA. SIMETRIA E ENTROPIA: SOBRE A NOCAO DE ESTRUTURA

passa de estados de baixa entropia para estados de entropia alta.

A existéncia de tempo irreversivel € exatamente tal passagem. Sente-se
O tempo passar porque, exceto em intervalos fugazes chamados de
flutuagdes, a entropia aumenta. Se, assim, a existéncia de maquinas
reversiveis, 1sto €, maquinas que preservam alguma simetria, requer o
congelamento da entropia, ou seja, a imobilizacdo do aumento da irrever-
sibilidade. Sem essa violag@o nilo existiria vida nem cultura.

O fisico James Clerk Maxwell representou essa violagdao antropo-
morficamente como um demonio postado na porta de comumca(;do entre
os dois compartimentos. O demodnio fecha ou abre a pom ,dependendo
do que vé. Em outras palavras, o Demdnio de Maxwell, guiado por
informacio. Ele utiliza tal informag@o para preservar estados improvaveis.
Assim, pode fechar a porta na maioria das vezes em que um objeto procura
escapar do compartimento A para B, e abrir a porta na maioria dos casos
em que um objeto procura voltar de B paraA. Dessa forma, ele mantém
o compartimento A “marcado”, e o compartimento B “niio marcado™.
Preservando assim um estado discreto e improvavel, o demonio impede
o aumento da entropia. Demdnios de Maxwell sio médquinas de suprimir
o tempo na tnica forma pela qual sua dire¢iio e reconhecivel: 0 aumento
da desordem, ou entropia.

Podemos imaginar os demonios de Maxwell como uma variedade de
mecanismos — seja repressio, consciéncia coletiva, tradigao, votagao,
constituigoes . Regras, mhus preferencias, mapas, estilos e cosmologia sdo
demonios de Maxwell . Uma médquina anti-entropica restringe o universo
dos mundos possiveis introduzindo restrigdes no movimento de vai-e-vem
de objetos, como ocorre precisamente com as regras de casamento e 0s

tabus. em sociedades de pequena escala, ou como regras alfandegarias,
sistemnas educacionais, ou estilos, em sociedades de grande escala. Como
na distribuicio de vogais na poesia de Puskhin, que Markov primeiro estudou.
Os demonios de Maxwell, regracomo regra, vistos de maneira g oeneralizada

como uma classe de mdquinas markovianas de entropia inferior a um,
atuariam ndo apenas em dominios como o das estruturas elementares de troca

_ 184 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLO, USP, 1999 v. 42n°] ¢ 2.

—economia, hnwuaﬁun ptutnu,sw —mas tambeém no dominio generalizado
de fronteiras culturais ™ , na forma de maquinas classificatorias e étnicas.
Trata-se de manter objetos nas mesmas caixas (endomdaquinas, que incluem
as maquinas étnicas) ou de manter objetos em caixas diferentes (exomaquinas,
que incluem as mdquinas de casamento). A natureza dos objetos nao € de
fato invocada nos modelos, e sim sua distribuicdo. Assim, como na teoria
da identidade €tnica pos levistraussiana, ndo sao propriedades de objetos
que os atribuem a uma ou a outra caixa, e sim, por assim dizer, critérios
politicos: seja a (lLL!SdO de um grupo A, seja o conflito entre essa decisio e
adecisdo do vlupoB ". Mas nio queremos forcar uma metéfora .

6. De perto e de longe

Se demonios de Maxwell fossem perfeitamente eficientes a entropia
poderia ser anulada. Maquinas perpétuas seriam possiveis, convertendo
a diferenca perpétua em trabalho infindavel. Mas nio e facil livrar-se do
tempo. Wiener assim formulou o que acontece com um demonio de
Maxwell: o demonio s pode atuar apos receber informacao, e a longo
prazo “recebe um grande numero de pequenas impressoes, até€ cair numa
certa vertigem, ¢ ficar incapacitado de claras percepgoes *

O proprio demonio € parte do sistema que controla e esta assim també€m
sujeito a entropia. Com o tempo ele deixa de discriminar, como um
porteiro bébado, por influéncia da clientela com a qual esta em continuo
contato, e ndo mais ¢ capaz de vetar a entrada de fregueses indesejaveis.
Talvez por ndo serem capazes, impunemente, de obter informagao, talvez
por ndo serem capazes, sem custo, de se desfazerem da memaria inttil
acumulada em séculos, os demdnios de Maxwell morrem enquanto
demdnios de Maxwell.

A duragdo de um demonio de Maxwell, se ndo € eterna, pode ser
prolongada, se ele é realimentado de fora ™. E como se seu discernimento
tivesse que ser refor¢ado pela entrada de energia e de informagao —
recriagao simbolica, troca com vizinhos, canais de comunicagao com

- 185 -



MAurRO W. B. DE ALMEIDA. SIMETRIA E ENTROPIA® SOBRE A NOCAO DE ESTRUTURA

movimentos politicos externos (como em Que Fazer?, de Lenin, onde a
organizagdo proletdria vem de fora). Passamos a admitir o carretar ou
titico ou estratégico de mecanismos de estabilidade, jamais naturais *’

Estruturas dissipativas, diz Prigogine, produzem organizag@o a partir de
flutuagoes cadticas em sistemas que nao estdo em equilibrio. Mas essas
maquinas antientropicas s6 podem funcionar localmente — porque alimen-
tadas de energia por uma fonte exterior. (O problema da sociedade moderna
seria, digamos assim, ter eliminado o “exterior” que até agora era formado
por um conjunto de universos cosmolégicos, sociol6gicos, tecnoldgicos e
ecologicos diversificados.) Da metdfora de um universo mecinico e global
passamos a um universo markoviano e local — para conservar a invariincia
do primerro face a ameaca permanente e insidiosa da desordem. Concluimos,
apos essa digressdo sobre a dialética simetria/assimetria, com o tema
global/local. Aqui cabe falar numa geometria diferencial.

Um ciclista inclina suavemente o guidao da bicicleta. O efeito € a
introdugdo de uma curvatura em sua trajetoria. O ciclista precisa olhar para
sua vizinhanga, paraum mapa local. Ele precisa também passar continuamente
para novos mapas em vizinhangas novas. Ele pode descrever um circulo,
em certas condig¢oes e poderiamos fornecer entio um modelo global da
trajetoria como ““todos os pontos eqiitdistantes do centro™. O ciclista,
porém, nao olha para o centro (se o fizesse, provavelmente cairia da
bicicleta): esse modelo global € nosso, e nao dele. Nada garante que a
curvatura imprimida a cada momento resultard no circulo geométrico.

A passagem do local para o global e simples em situagoes onde o espago
apresenta uma ‘“‘curvatura constante” localmente (como num circulo, onde
todo ponto possui uma vizinhanga identicamente curvada). Mas trata-se
justamente de saber, a partir de um fato local, se vale uma propriedade
global. O espaco pod‘, ser irregular; ou pode ser impossivel apreendé-lo
em forma ”l()hd] ® A segunda edi¢io das Estruturas Elementares do
Parentesco retomaargumentos que na pr IMElra eram expressos em forma
alobal e indicam como podem ser reformulados como argumentos de
Bussugcm do local para o global: passagem que, agora, ¢ problematica.

- 186 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SA0 PauLo, USP, 1999,v. 42n"] ¢ 2.

Uma propriedade global leva univocamente a propriedades locais, mas
para que possamos passar de uma propriedade local (mesmo que ela seja
valida em “toda parte”) a uma propriedade global, € preciso pressupor
propriedades do espago, como conectividade e compacidade. Agoes de
poder e de manipulacio deformam a geometria na vizinhanga imediata.
Assumem importincia, entdo, as estratégias aleatorias e individuais, que,
embora subordinadas a regras do jogo que prescrevem um conjunto finito
de jogadas possiveis, podem amplificar flutuagdes imperceptiveis trans-
formando-as em casas reais ¢ genealogias cognaticas que lutam contra o
azar localmente, em processos estruturantes que evocam o fenomeno das
“estruturas dissipativas” que Prigogine estuda.

E 0 objeto das pesquisas mais recentes de Lévi-Strauss. Nada impede
que estratégias mistas possam ocorrer aqui (emprestando a terminologia
da teoria dos jogos), caso em que se pode prever apenas que varias regras
estardio em superposi¢iao, embora empiricamente a observagao mostre
sempre uma regra singular. Se pensamos a formagio de formigueiros a
partir de fendmenos locais, como no exemplo dado por Ilya Prigogine, ndo
podemos evitar acomparagio com os sistemas de casamento de sociedades
indigenas das florestas sul-americanas, onde o fendmeno da superposicao
de estados pode explicar a0 mesmo tempo a existéncia de varios modelos
de casamento simultineos (indo da endogamia ao casamento por rapto,
passando pela troca simétrica), e grupos locais onde cadaum, flutuante ¢
instavel, trata seu entorno como fonte de matéria e informagao, para,
“longe do equilibrio”, converté-lo em ordem e continuidade internas:
canibalismo estruturante.

Mitos se reencontram como particulas agregadas em nebulosas num
céu estrelado. S6 vemos aquelas poeiras miticas de nossa vizinhanga, e
devemos nos contentar em entender tendéncias que operam localmente,
infletindo o espago mitico, e apontando para o fato de que ele talvez seja
afinal visivel como um todo apenas para um observador virtual situado
num ponto no infinito. A andlise de mitos é necessariamente local.
Prigogine tem razio acerca do estruturalismo de Lévi-Strauss: nele ordem
¢ acaso, simetria e entropia, se interpenetram.

- 187 -



Mauro W. B. DEE ALMEIDA. SIMETRIA E ENTROPIA: SOBRE A NOCAO DE ESTRUTURA

Também utopias mudam de natureza: restariam entdo, no lugar das utopias
globais do século XIX, utopias locais, micro-estruturas, estilos simbolicos
realimentados por uma dialética interior/exterior, sem garantia de permanéncia.

A simetria € fundamental no pensamento de Lévi-Strauss. Mas a simetria
existe, por assim dizer, para ser quebrada. A simetria temporal € quebrada
primeiro pela intervengdo de uma flecha temporal na forma de entropia.
Essa primeira quebra de simetria tem como conseqliéncia uma segunda
quebra de simetria entre o global e o local. Mas € possivel dizer aqui das
investigacoes de Lévi-Strauss aquilo que ele disse da musica. Onde
esperamos simetria, encontramos desordem. Terminamos assim com
Blake. A contradi¢do entre a simetria e o fogo que queima nas florestas
da noite ndo pode ser abolida.

Notas

| Este artigo ¢ uma verso revisada de um texto original escrito em portugucs,
cuja tradugdo foi publicada na Current Anthropology em 1992. Foi a base
da exposicio que fiz no Semindrio Lévi-Strauss ¢ os Noventa, Departamento
de Antropologia da FFLCH da USP 26-27 de Novembro de 1999.

(]

Cf. prefdcio de C. Lévi-Strauss a Six le¢ons sur le son et le sens, de Roman
Jakobson, Paris, Les Editions de Minuit, 1976. Republicado em C. Lévi-
Strauss. Le Regard Eloigné. Paris, Plon, 1983, Chap. IX, pp. 191-201. O préprio
Jakobson observou que os conceitos lingiifsticos ndo foram simplesmente
aplicados por Lévi-Strauss, mas ganhavam novo significado (C. Lévi-Strauss
¢ Didier Eribon. De pres et de loin. Paris, Editions Odile Jacob, 1988.

3 C.Lévi-Strauss. Tristes tropiques. Paris, Plon. pp. 43 ¢ ss. C. Lévi-Strauss
¢ D. Eribon. De Pres et de Loin, p. 156.

4 D’Arcy Thompson. On Growth and Form. Cambridge, Cambridge University
Press, 1961 [1917; 2* edicao 1942]. Cf. Lévi-Strauss. Anthropologie Structurale,
Paris, Plon, 1958, p. 358. O artigo que traz areferéncia ¢ datado de 1956, ¢ a
edi¢ao citada de On Growth and Form ¢ de 1952.

- 188 -



6

REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLO, USP, 1999.v. 42n°] ¢ 2.

Norbert Wiener. Cibernética. Sao Paulo, Editora Poligono, 1971 [1948]. N.
Wiener. Cibernética e Sociedade. Sao Paulo, Editora Cultrix, 1973 [The
Human Use of Human Beings. 1 ed. 1950; 2 ed. revista 1954].

Claude E. Shannon. The Mathematical Theory of Conununication, The University
of Hlinois Press, 1952[1950]. Wiener era cético quanto a tais esperangas
(Wiener, op. cit., prefiacio a 1. ed. e cap. VIII), ¢ Lévi-Strauss concordava
com cle (Anthropologie Structurale pp. 63-65). Na obra de Lévi-Strauss,
de fato, as nogoes cibernéticas de feedback, controle e equilibrio ndo desem-
penham nenhum papel, em contraste com a importiancia que adquirem em
Bateson ( G. Bateson, Mente e Natureza, Francisco Alves, 1986 [Mind and
Nature: A Necessary Unity, 1979], esp. cap. IV). Assim, Lévi-Strauss
desprezou as aplicagdes a primeira vista imediatas do livro de Wiener (como
feedback e controle), retendo dele no¢oes tedricas como a de grupo de
transformagio, nisso contrastando também com Margaret Mead.

J. Von Neumann ¢ Oskar Morgenstern. Theory of Games and Econoniic
Behavior. Princeton University Press, 1980 [1944]. Lévi-Strauss, Anthropologie
Structurale, pp. 328-329.

Ha mais de um paralelo na constru¢do das obras de Lévi-Strauss e de
Von Neumann/Morgenstern. Ambas possuem uma primeira parte (“troca
restrita” ou entre duas metades, “jogo a duas pessoas’™ respectivamente)
¢ uma segunda parte (“troca generalizada™ ou entre n classes, “jogo a n
pessoas’). As “Estruturas Elementares™ foram pensadas por Lévi-Strauss
como um primeiro momento da teoria, que seria continuada pelas
“Estruturas Complexas™. Ora, para as “Estruturas Elementares™ Levi-
Strauss encontrou uma solu¢do completa; para “Estruturas Complexas™
ndo encontrou nunca tal solu¢do. Von Neumann elucidou completamente
0s “jogos a duas pessoas”™ (Jogo de redistribui¢io ou troca), enquanto
0s “Jogos an pessoas” ndo possuern uma solugdo geral. Quanto a analogia
entre ritual (= estruturas elementares = historia estacionaria) ¢ jogos de
soma zero por um lado, e entre jogo ( = estruturas complexas = historia
cumulativa) por outro, vale lembrar que jogos de soma zero, economicamente
falando, sdo fendmenos de distribui¢do, enquanto jogos de soma nao-
zero implicam em produgdo ou degradagio (AS, p.328-329; La Pensée
Sauvage). Em certo sentido, as sociedades frias sdo preocupadas com a

- 189 -



MAURO W. B. DE ALMEIDA. SIMETRIA E ENTROPIA: SOBRE A NOCAO DE ESTRUTURA

10

distribuigiio correta, e as sociedades quentes sio obcecadas pela produgio.

A distingdo entre grupos continuos e discretos € a principal diferenca entre
os modelos que D’ Arcy Thompson ¢ Lévi-Strauss, respectivamente, utilizam.
Essa distingdio € freqiiente em Lévi-Strauss, que tende a associar continuo
a natural, ¢ discreto a cultural, reiteirando assim uma distingao jd presente
na oposi¢do entre fonética ¢ fonologia. Cf. J.M. Benoist (org.) L’Identité,
Paris, Bernard Grasset, 1977, p. 332. Ver também, por exemplo, C. Lévi-Strauss.
L’Homme Nu, Paris, Plon, 1971, p. 605.

As principais andlises “algébricas™ de Lévi-Strauss, apos “L’Analyse
structurale en linguistique et en anthropologic™ (C. Lévi-Strauss,
Anthropologie Structurale, Paris, Plon, 1958 [ publicado inicialmente em
1945]. pp. 37-62, estdaoem Les Structures elementaires de la Parenté, Paris,
Mouton, 1971, 2. ed.[ 1. ed. 1949]. Essc livro contém um catdlogo de exemplos
de grupos finitos de pequena dimensdo, suas fatoragoes em subgrupos
e suas representagoes por equagoes soctologicas.

Outros seguiram as pistas deixadas por tantalizantes estruturas selvagens
construidas por Lévi-Strauss, elaborando teorias precisas. Cf. Pierre Samuel
(“Uma aplicagdo da teoria dos grupos: grupos de permutagdes € regras de
casamento em algumas sociedades primitivas™, em Artibano Micali, Ele-
mentos de Algebra, Rio de Janeiro, Instituto de Matematica Pura e Aplicada,
1967), Francois Lorrain, Reseaux Sociaux et Classifications Sociales - Essai
surl’Algebre et la Geometrie des Structures Soctales, Paris, Hermann, 1975.
C. Gregory, (Gilts and Commodities, Cambridge, Cambridge University Press,
1983), Paul Ballonoff ¢ Thomas Duchamp, “Graphs and Operators of Marriage
Theory™. em P.A.Ballonoff, Mathematical Foundations of Social Anthro-
pology. Paris, Mouton, 1976, pp. 23-44): ¢ Jean Petitot. “Approche morpho-
dynamique de la formule canonique du mythe™, L'Homme 106-107, avril-
sept. 1988, XX VIII (2-3), pp. 24-50. E antropdlogos como Frangoise Héritier
(F. Heritier. L'exercice de la parenté, Paris, Editions du Seuil, 1981, chap. 1)
¢ Eduardo Viveiros de Castro ¢ poucos outros. Conseqiiéncias curiosas
podem resultar de se variarem os axiomas de base. Em EEP Lévi-Strauss
alude, por exemplo. a um sistema de casamento formado de duas metades
endogamicas (EEP1971: 233), que emergem numa estrutura “nao-morganiana’”
que exija uma “exopratica” de parentesco (nesse caso, uma exofilia) mas

- 190 -



13

N

16

17

REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLo, USP, 1999 v. 42n°%] ¢ 2.

NAO necessariamente uma exogamia.

Pode-se dizer talvez que, em Lévi-Strauss, simetria opde-se a assimetria.
como atemporalidade a temporalidade, conservacao a entropia, reversibilidade
a irreversibilidade. Ha também a sugestao de que, de maneira andloga,
discreto se opde a continuo, como vida a morte, ¢ cultura a natureza. Ha

aqui duas oposicoes, ¢ ndo uma so.
F. Derrida. A Escritura ¢ a Diferenca. Sdo Paulo, Editora Perspectiva, 197 .

Esse procedimento ¢ frequiente na analise estrutural de Lévi-Strauss. Em
lugar de concentrar a atengdo em “objetos dados com suas propriedades™
(por exemplo, o “tio materno™ ¢ a propricdade de ser “duro™ ou “suave™), a
atengdo se volta para os invariantes de relagoes (por exemplo, as relagoes
“trmdo da mae”/"filho da irma™, de um lado, ¢ “marido da mae”/’filho da

esposa’ 1em “'sinals opostos”.

Pensemos no artigo “Raga e Historia™, onde Lévi-Strauss discute a nog¢io
de que a historia tem um sentido e uma orientagio absolutos ¢ intrinsecos.
Em vez disso, diz Lévi-Strauss, os eventos historicos podem ganhar uma
dire¢ao apenas depois que estabelecemos um sistema de coordenadas: para
os europeus, a coordenada tecnolégica, permitindo uma ordem linear na
historia, mas excluindo outras coordenadas possiveis, tais como o conhe-
cimento teologico, a sutileza nas artes do corpo ¢ assim por diante.

Essa idéia de identidade, ¢ a nogio associada de objetividade, assenta-se
assim na possibilidade de tradugdao (um forma de transformagio) entre
diferentes sistemas de significado. Ela ¢ discutida também no artigo “Guerras
Culturais ¢ Relativismo Antropologico™ (no prelo  Revista Brasileira de
Ciéncias Sociais).

Um exemplo ¢ dado pela perspectiva de Joana Overing face a cosmologia
dos Piaroa.

E a perspectiva adotada freqiientemente por Eduardo Viveiros de Castro.

- 191 -



MAUrRO W. B. DE ALMEIDA. SIMETRIA E ENTROPIA: SOBRE A NOCAO DE ESTRUTURA

19

Para os observadores ecuropeus o sistema de referéncia cultural era fixo, ¢
fendmenos (e.g. mitologias, modos de casamento, etc) de diferentes povos
giravam em torno deste sistema com um movimento aparente frequentemente
caprichoso ou inexplicavel. O trabalho comparativo, seja sobre mitologias,
seja sobre sistemas de casamento, destaca invariantes estruturais entre €sses
diferentes fendmenos, evidenciados pela construgao de modelos adequados.

Antes de aprender a “transformar™ as observagoes de sistemas (e.g.
mitologias, modos de casamento), foi preciso “transformar™ os referenciais -
deslocando-se o observador ao longo do mundo. As transformagoes
(sistemas de casamento, mitologias, que se integram em um grupo de
transformagoes apreensivel pelo observador imével; um observador que
se translada para outros sistemas de referéncia, ¢ neles apreende um sistema
de casamento ¢ uma mitologia como “sua”) correspondem a construgao
de modelos comparativos ¢ a construgiio de etnografias, respectivamente.

Felix Klein, “*Das Erlanger Program™, em F. Klein, Gesammelte Mathematische
Abhandlungen, Primeiro Volume, Berlin, Julius Springer, 1921 (1872)., pp.
460-497.(“Propricdades gecométricas sdio caracterizadas atraves de sua
invariancia face as transformagoes do grupo fundamental™ p. 463).

Hermann Weyl. The Classical Groups. Princeton, Princeton University
Press. 1946 (1939), pp. 13-23 (“Klein's Erlanger Program™).

Jacques Monod. Chance and Necessity, Fontana Books, 1974 [Le hasard et
la necessite, Paris. Editions du Seuil, 1970], capitulo 6. Essa citagdo foi escolhida
40 acaso entre indmeras outras, ¢ corresponde bem ao espirito do celebrado
capitulo de On Growth and Form intitulado: “On the tehory of transformations
or the comparison of related forms™ (D" Arcy Thompson, On G rowth and Form,
Cambridge, Cambridge University Press, 1983:pp. 268-325.Cf. C. Lévi-Strauss,
Mythologiques/ L."Homme Nu, Paris, Plon. 1971, p. 604-6. Na fisica : “The
important things in the world appear as the invariants... ol these
transformations... The growth of the use of transformation theory ... 1s the
essence of the new method in theoretical physics™ (Paul Dirac, The principles
of Quantum Mechanics, Oxford , Clarendon Press, 1987[1930]. Richard Feynman,
The Character of Physical Law, Cambridge (Mass.), M.LT. Press, [965.

- 192 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLo, USP, 1999.v. 42n°l ¢ 2.

24 Vladimir Propp. A Morfologia do Conto.

2 W. Leibniz, Correspondéncia com Clark, Terceira Carta, #4-5, Quarta Carta.
O objetivo o raciocinio era demolir a nogio de espago absoluto de Newton.
A realizagio dessa demoligio exigiu a teoria da relatividade [P.S. cabem

ressalvas aqui. |

26 Herman Weyl, The Theory of Groups and Quantum Mechanics, Dover
Publications. Cf. capitulo I (pardgrafo I, “Grupos de Transformagio™),
pp. 110-112.

27 *... the relativity of any physical theory expresses itself in the group of
transformations which leave the laws of the theory invariant and which therefore
describe symmetries, for example of the space and time arenas of these theories.”
(W. Rindler. Essential Relativity, Berlin, Springer Verlag, 1977, pp. 1-2)

28 Sobre invariantes: ... I'ethnologie contemporaine s applique a decouvrir
ct a formuler (...) lois d’ordre dans plusiers registres de la pensee et de
I"activite humaines. Invariantes a traves les epoques et les cultures, elles
scules pouvront permettre de surmonter I'antinomie apparente entre unicite
de la condition humaine, et la pluralite apparemment inepuisable des formes
sous lesquelles nous I"apprehendons™ (Le Regard Eloignee, p. 62).

29 Sem esquecer, porém, do ponto anteriormente enfatizado: que o ponto de
vista “distanciado™ (o que v¢ o sistema de transformacoes como um todo,
“de longe™) ¢ dual ao ponto de vista “localizado™ (no qual ¢ o observador
que se coloca como parte de um grupo de transformagoes). Assim, um “olhar
distanciado™ sobre muitas realidades humanas € possivel sob as condi¢oes
de numerosos “olhares localizados™, cada um focalizado em wm universo
humano. Um ¢ o dual do outro.

30 A metaforarelativistica estd em “Raga ¢ Historia™ (Anthropologie Structurale
Deux, pp. 397-8), publicado originariamente em 1952, ¢ ¢ retomada em “Raca
¢ Cultura™ (Le Regard Eloigne, Paris, Plon, 1983, pp. 29-30., (Le Regard Eloigne,
p. 30), escritoem 1971.

- 193 -



MAURO W. B. DE ALMEIDA. SIMETRIA E ENTROPIA: SOBRE A NOCAO DE ESTRUTURA

31

3

“Comment meurent les mythes™ (Anthopologie Structurale Deux, 1973, pp.
301-318 [1973].C. Lévi-Strauss,Mythologiques/L’ Origine des Manieres de
Table, Paris, Plon, 1968, p. 106.

Sobre as relagdes entre o “trabalho™ dos fisicos ¢ dos economistas, bem
como entre este ¢ as maquinas na era industrial, ver Jean-Pierre Maury,
Carnot et la machine a vapeur, Paris, Presses Universitaires de France,
1986. E também Francois Vatin, Le travail: Economie et Physique, 1780-
1830, Paris, Presses Universitaires de France, 1993.

“... la pensee mythique (...) ne semble jamais satisfaite d’apporter une seule
reponse a un probleme: sitot formulee, cette reponse s'insere danas un jeu
de transformations ou toutes les autres reponses possibles s’engendrent
ensemble ou sucessivement (...) jusqu’a ce que les ressources de cette
combinatoire se degradent, ou qu’elles soient simplement epuisees™ (Le
Regard Elignee, pp.232/3). Sobre pintura, artesanato ¢ especies naturais:
... On peut craindre qu’il en soit de lui comme de ces especes vegetales et
animales gue 'homme, dans son aveuglement, aneantit les unes apres les
autres” (Le Regard Eloignée, p. 343).

C. Lévi-Strauss, Tristes Tropiques, Paris, Plon, 1955, pp. 48-55e¢ p. 374. O
por do sol ¢ o fecho em C. Lévi-Strauss, Mythologiques, 1V, L'Homme Nu,
Paris, Plon, 1971. pp. 620-1: “Cette image [ ... les phases d’un coucher de
soleil] n'est pas celle de I'humanite meme et, par dela I'humanite, de toutes
les manhifestations de la vie: oiseaux, papillons, coquillages et autres
animaux, plantes avec leurs fleurs, dont l'evolution developpe et diversifie
les formes, mais toujours pour que’elles s'abolissent et qu’a la fin, de la
nature, de la vie, de ['homme, de tous ces ouvrages subtils et raffines que
sont les langues, les institutions sociales, les coutumes, les chefs-d’ouvres
de Uart et les mythes, quand ils auront tire leurs dernjjiers feux d’artifice,
rien ne subsiste?” (C. Lévi-Strauss. L'Homme Nu, p. 620-1).

A configuracio das nuvens no céu ¢ a ilustragdo de Wiener para a irre-
versibilidade. N. Wiener. Cibernética, cap. 1 [p. 58 daed. brasileira, Sao Paulo,
Perspectiva, 1971]. N. Wiener, Cibernética e Sociedade [ The Human Use of
Human Beings]. Sio Paulo, Editora Cultrix, pp. 31-40.

- 194 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLO, USP, 1999 . v. 421n°] ¢

36 CE Anthropologie Structurale Deux, p. 365 e ss. Lévi-Strauss permite nesse

37

39

40

41

artigo uma comparagao com Rosa Luxemburgo — particularmente na
reedi¢do recente de suas idéias na forma de uma critica ao “modo de
predagido” caracteristico do sistema mundial. Para uma visio contrastante
do papel da entropia cultural no mundo moderno, E. Gellner, Nation and
Nationalism, Londres, Basil Blackwell, 1983. Sobre a ilusio de “diversidade”
gerada na cultura urbana moderna, ver “New York post- et prefiguratif™, Le
Regard Eloigne, pp. 344-356.

“Ladisparition d’une espece quelconque creuse un vide, irreparable a notre
cchelle, dans le systeme de la creation”Le Regard Eloignee, 374,

Walter Benjamin, Magia e Técnica, arte ¢ politica. Ensaios sobre literatura
¢ histéria da cultura. Obras Escolhidas, volume 1. Sdo Paulo, Editora
Brasilisense, 1985.pp. 222 ¢ ss.

Rodney Needham. Structure and Sentiment. Chicago, 1962. Louis Dumont,
“Introduction™, Deux Theories d'Antrhropologie Sociale. Paris, Mouton,
1971: “On ne peut pas tirer une formule holiste d’une régle locale”, diz
Dumont (p. 124).

Lévi-Strauss costuma utilizar uma formulaco diferente: modelos mecinicos
estao "na escala do observador”, e modelos estatisticos estio “fora da
escala do observador™ (provavelmente Lévi-Strauss retirou essa formulagio
de Wiener). O ponto, porém, ¢ o mesmo: em modelos “fora de escala” é
impossivel aplicar regras determinadas a objetos individuais, seja porque
ha objetos demais ( cujas interagdes multiplas tornam o problema intratdvel:
problema de n corpos da mecinica cldssica, problema geral dos jogos a n
pessoas), seja porque os objetos sdo pequenos demais ¢ a observagio
iterfere em seu comportamento (caso quantico, estudo de pequenos grupos).

C. Shannon, The Mathematical Theory of Communication, p. 45 et passim.

Mais uma vez, N. Wiener. Cibernética. Sio Paulo, Editora Poligono, 1971,
p. 87. Jacques Monod, Chance and Necessity, cap. 51. Ilya Prigogine, La
nouvelle alliance. Paris, Galimard, 1979. Para uma abordagem mais técnica,

- 195 -

N

ra-



Mauro W. B. DE ALMEIDA. SIMETRIA E ENTROPIA: SOBRE A NOCAO DE ESTRUTURA

46

47

porém ainda licida para o leitor geral desse e de outros temas fisicos tratados
nesse artigo, as Physical Lectures de Richard Feynman sdo ideais.

Cf. M. Carneiro da Cunha, Antropologia do Brasil/Mito, Historia, Etnicidade.
Sao Paulo, Editora Brasiliense, 1987 [1986], pp. 97-108, sobre a etnicidade,
ndo como substdncia, mas como operador de preservagio da diversidade.

Em Raga e Historia, como parte de uma critica ao etnocentrismo, Lévi-
Strauss critica a no¢io de progresso — do ponto de vista de sociedades
que funcionam como mdquinas de anular o tempo. Em Rag¢a e Cultura,
mostra que “maquinas étnicas” (que de fato sdo uma variante das maquinas
de anular o tempo) sdo antientrépicas. Cf. E. Gellner, Nation and Nationalism,
London, Basil Blacwell, 1983.

Cf. Manuela C. da Cunha. “Parecer sobre critérios de Identidade Etnica”. Essa
teoria da etnicidade, e claro, ilustra a oposi¢@o entre teorias “Lévi-Straussianas™
¢ “relativistas”™ da cultura. Ela ndo supoe a “irredutibilidade™ — a ndo ser no
sentido de que um fendmeno cultural ndo e irredutivel a um fendmeno
econdmico ou fisioldgico. Ja a idéia de “irredutibilidade™ — no sentido de
que a linguagem de um grupo social ¢ impossivel de ser traduzida na linguagem
de outro, como na hipétese de Whort, e expressao radical do culturalismo
por razdes discutidas neste artigo.

— ¢ claramente descartada

Um par de artigos recentes indicam que a limitagdo bdsica ndo esta no
processo de obtengdo da informagao, ¢ sim na necessidade que tem o
demonio de descartar memoria indtil: de jogar o lixo das velhas impressoes
fora. O demodnio precisa ser ajudado a esquecer. Charles Bennet ¢ Rolt
[Landauer, “The fundamental physical limits to computation™, Scientific
American, 253(1), jul 1985, pp. 38-46. Charles Bennet, “Demons, Engines
and the Second Law”. Scientific American, 257(5), nov 1987, pp. 88-96.

Mauro W. B. de Almeida. “Dilemas da Razdo Prética”. Anudrio Antropologico
86. Ed. Universidade de Brasilia/Tempo Brasileiro, 1988, 213-226.

Jean Petitot. “Local/global”, *Sistemas de Referéncia”. Em EnciclopediaEinaud,
vol.4. Local/Global, Lisboa, Imprensa Nacional, 1985, pp.11-89.

- 196 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAaurLo, USP, 1999.v.42n°] ¢ 2,

ABSTRACT: In a famous but often misunderstood article, L.évi-Strauss de-
fines the notions of structure and model, and asserts the significance of these
notions for the social sciences. We find there notions such as “group”, “to-
pology™ and “order™, as well as the distinction between “mechanical mod-
els™ and “statistical models”, and a classification of the social sciences (his-
tory, sociology., etnography and ethnology) based on such notions. It this a
residue of “scientificism™, to be discarded in later works, and to be contrasted
with the “humanism™ of Tristes Tropiques, for instance? The answer is no,
not only because such notions stay alive in Lévi-Strauss’ later works, but
also because some of the most basic ideas on society and history, present in
Tristes Tropiques, spring from them. It is true that Lévi-Strauss uses such
notions i a metaphorical mode, so that it 1s useless (o seek in his texts pre-
cise scientific definitions. By employing such notions, always guided by a
conscious effort towards combining sensibility and reason, and disrespect-
ing the currently trendy cleavage between “Geistwissenschaften™ and
“Naturwissenchaften™, Lévi-Strauss has expressed some of his central themes.
One of them is the significance of symmetry as a fundamental property of
culture and nature alike. Another theme is the view of history as a loss of
symmetry. These basic themes are interspersed in his analyses of kinship
and myth, and also in many texts on music and painting. The research pro-
eram formulated by Lévi-Strauss in his article on “The Notion of Structure in
Anthropology™, as well as in La Pensée Sauvage. often treated as if it were
outdated, remains influential outside the anthropological mainstream, in dis-
ciplines such as neuroscience, ethnoscience and the theory of self-organiz-
ing systems. This article tries to explain why.

KEY WORDS: structuralism, structure, entropy, symmetry, mathematical
aroups.

Recebido em setembro de 1999.

. 197 -






Historia e Etnologia. Lévi-Strauss e os embates
em regiao de fronteira

Lilia K. Moritz Schwarcz

Professora do Departamento de Antropologia - USP

RESUMO: O objetivo desse texto é recuperar, a partir de dois textos especificos
de Levi-Strauss, o debate que esse autor trava com a Histéria. Tratam-se mais
exatamente de dois ensaios que, apesar de apresentarem titulo idéntico —
Historia e etnologia —, foram redigidos em momentos diferentes ¢, mais
Iteressante, ndo se remetem um ao outro. O primeiro deles, ¢ 0 mais conhecido,
¢ parte da famosa coletanea de artigos escritos por Lévi-Strauss durante os
anos quarenta ¢ cinquenta, intitulada Antropologia Estrutural. O artigo em
questdo fora publicado originalmente com o mesmo titulo na Revue de
Metaphysique et de Morale, nimero 54, no ano de 1949. Jd o segundo artigo,
¢ o resultado de uma palestra apresentada por Lévi-Strauss, em 2 de julho de
1983, na Sorbonne, por ocasido do quinto ciclo de conferéncias em homenagem
a Marc Bloch ¢ editado narevista dos Annales, no mesmo ano. A intencio ¢,
portanto, tomar as analises de Lévi-Strauss, entendido nessas searas como o
mais radical dos antropdlogos em seu método sincronico ¢ sem sujeito, ¢
perceber como na delimitagao disciplinar, sobretudo no campo da Antropologia,
pareceu necessaria a contraposicao com a Historia.

PALLAVRAS-CHAVE: fronteiras disciplinares, sincronia e diacronia,
Antropologia, Historia, Etnologia.

Praticas de fronteira podem ser marcadas por “relagoes
de boa vizinhanga”, na feliz expressdo de Robert Darnton
em O beijo de Lamourette (1990), mas também, e com
freqiiéncia, siio palco de litigio. O espaco para a verificacao
de limites e para a demarcagio de parte a parte nem
sempre € objeto de consenso. Na delimita¢iio da divisio
geografica, assim como na separagdo de disciplinas e de
objetos, os critérios diferem, as justificativas sdo sempre




LiLia KATRIMORITZ SCHWARCZ. HISTORIA E ETNOLOGIA. LEVI-STRAUSS E OS EMBATES

multiplas, assim como € nesse local que se estabelece o jogo da alteridade.
Local da realizacdo da diplomacia, em seu sentido mais usual, no caso das
fronteiras entre disciplinas, ndo se inventou ainda o melhor juiz, e nem hacomo
se inventar. Sem fazer aqui uma aporia das relagdes externas, me deterer em
uma regido especifica de fronteira e num momento particularda obrade Lévi-
Strauss. Trata-se mais exatamente de dois textos de autoria do etndlogo e que,
apesar de apresentarem titulo idéntico — Histoéria e Etnologia —, foram
redigidos em momentos diferentes e, mais interessante, nao se remetem um
ao outro. O primeiro deles, e 0 mais conhecido, € parte da famosa coletanea
de artigos escritos por Lévi-Strauss durante os anos quarenta e cinqlienta,
intitulada Antropologia estrutural. O artigo em questado fora publicado
originalmente com o mesmo titulo na Revue de Métaphysiquee et de Morale,
nimero 54, no ano de 1949. Além disso, ndo parece acidental o fato de o
ensaio aparecer nao sé em primeiro lugar (corresponde ao Capitulo I), como
receber o rétulo de “Introdugio”, escolhaessa que parece sinalizar para um
uso evidente e — diria — estratégico do mesmo. Ji o segundo artigo, € 0
resultado de uma palestra apresentada por Lévi-Strauss, em 2 de julho de
1983, na Sorbonne, por ocasiio do quinto ciclo de conferéncias em
homenagem a Marc Bloch e editado na revista dos Annales, no mesmo ano.
A intencdo €, portanto, tomar as andlises de Lévi-Strauss, entendido nessas
searas como o mais radical dos antropologos em seu método sincronico e
sem sujeito, e perceber como na delimitacio disciplinar, sobretudo no campo
da Antropologia, pareceu necessdriaa contraposicio com a Historia. Assim,
se no segundo caso, o exercicio da alteridade disciplinar ja se encontra
bem atenuado; no primeiro, a necessidade de se diferenciar com relagdo
a Histéria, parece estar vinculada a propria defini¢ao da Antropologia.
Com efeito, nas obras mais tradicionais da disciplina, a Historia sempre
surgiu contraposta & Antropologia ou a etnologia (termo em desuso hoje
mais reconhecida como antropologia social ¢ cultural, mas utilizado por
Lévi-Strauss em ambos os ensaios)'. Seja por alegagdes de método —
pesquisa em arquivos por um lado, pesquisa participante, por outro —;
de objeto — viajantes no tempo versus viajantes no espago —:ide proce-

- 200 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO Pauro, USP, 1999 .v. 42n1n°] ¢ 2.

dimento — a pesquisa da classe dirigente por oposi¢ao ao estudo das
manifestagdes populares —; ou de objetivos — o evento em lugar da
cultura e de seus rituais —; o fato € que divisdes mais ou menos frigeis
foram sendo estabelecidas no sentido de se constituirem limites evidentes
ou identidades particulares a cada uma das dreas. Dicotomias ainda mais
rigidas concretizaram-se, guardando para a historia o reino da diacronia e
do tempo: para a antropologia o lugar da sincronia e da estrutura.

Eo proprio Lévi-Strauss quem fard toda uma “histéria da antropologia™
nesse primeiro ensaio, tendo como indice de andlise o uso ou ndo da
diacronia e do tempo historico, levando-se sempre em consideragdo que
anocao de “tempo”, pensado como representacdo da historia e da dia-
cronia, esta presente em toda e qualquer sociedade, como condicio de
inteligibilidade, mas também como marca de diferen¢a. No entanto, na
tradi¢cao antropologica foi sobretudo a questido da diacronia que pareceu
mobilizar escolas e autores, mesmo que para se destacar dela. Afinal, no
caso de a antropologia “enfrentar o tempo™ e o recurso a ele, fez parte da
sua propria consolidagdo enquanto disciplina. Com efeito, se 0s primeiros
antropologos evolucionistas de alguma maneira introduziram a historiaem
sua concepgdo — apesar de ser uma historia evolutiva, etapista e serial
—, Jd os demais fizeram da disciplina uma espécie de anti-historia.

Introduzindo a oposi¢do entre modelos de diacronia e modelos de
sincronia, em uma divisdo mais positiva, segundo essa perspectiva caberia
ao antropologo o lugar da auséncia do tempo, corporificada e suprida pelo
aporte ao presente. Mas assim como nao se constroi uma disciplina por
um recorte — o presente ¢ o passado — o certo € que distingdes desse
tipo tenderam a ser menosprezadas frente a determinagao de que o tempo
ndo € sé um objeto, mas sobretudo uma dimensao cultural da vida social.
De toda maneira, vale a pena retomar a trajetoria elaborada por Lévi-
Strauss, nesse ensaio, para melhor compreender de que maneira o etnélogo
¢ acima de tudo um “bom leitor de si mesmo™ e faz convergir o percurso
para seu proprio objeto, assim como chamou M. Mauss de “Moisés™,
aquele que levou seu povo a terra prometida mas 14 nio entrou-.

- 201 -



LiLia KATRIMORITZ SCHWARCZ. HISTORIA E ETNOLOGIA. LEVI-STRAUSS E OS EMBATES

Com efeito, segundo Lévi-Strauss, esse didlogo teria comecado com
uma “recusa’”. Sendo como entender um certo a-historicismo presente na
disciplina, ndo s na frustragdo de Boas, como na obstinada negativa dos
antropologos funcionalistas ingleses dos anos 20 e 30, para os quais pensar
as sociedades e sua temporalidade era sobretudo admitir a introdugio da
subjetividade em meio as andlises?

Porum lado, ja na perspectiva culturalista, e sobretudo com Boas, a
descoberta de que os documentos encontrados nas sociedades estudadas
pelos antropologos desencorajariam qualquer historiador a analisa-los (ja
que quando tem sucesso em suas reconstrugdes atingem a historia, mas
uma historia do tempo fugidio e curto, quase uma microhistoria que
tampouco chega a ligar-se ao passado), fez com que se nomeasse uma
dicotomia pautada na auséncia de manuscritos. Segundo Lévi-Strauss,
Boas manifestara a decep¢do de ter de renunciar a aspiragdao de com-
preender “‘como as coisas chegaram a ser o que $ao’”’; renunciar a
compreender a histéria para fazer, do estudo das culturas, uma analise
sincronica das relacoes entre seus elementos constitutivos, no presente. O
problema, “espezinhava” o etnélogo francés, era saber se era possivel fazer
histdria do presente sem recurso ao passado; entender uma cultura anica,
um tempo presente, Sem recuar a seu processo € sem transformar a
(auséncia de) sua historiaem a “nossa historia”: uma tinica temporalidade.
Esses e outros temas levavam o etndlogo francés a concluir que Boas se
transformara em um “agnéstico historico completo™ (1975:21).

Na opinido de Lévi-Strauss, ainda, foi em nome dessa “faléncia”, da
descoberta de que a historia que os antropélogos faziam ndo era sufi-
cientemente boa, que se abriu mao, na escola inglesa e sobretudo com
Radcliffe-Brown e Malinowski, de qualquer historia. Adeptos de um
modelo sincronico de andlise, os funcionalistas defenderam que toda
pesquisa antropoldgica deveria proceder de um estudo minucioso das
sociedades concretas, de suas instituigdes e das relagdes que estas mantém
entre si e com os costumes, crencas e técnicas: relagoes entre o individuo
e 0 grupo, e dos individuos entre si no interior do proprio grupo.

- 302 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAauLo. USP. 1999 v.42n°l e 2,

Transformando sua escola em um grande modelo empiricista (no qual era
priorizado acima de tudo o trabalho de campo) e a-histérico, Malinowski e
seus seguidores perguntaram-se acima de tudo sobre a questio da “funcio”,
entendida como coesio e como instrumento para desvendar sociedades
aparentemente caoticas. A partir do suposto de que o que o etndgrafo fazia
era estudar como as sociedades se mantém e nio como se modificam.,
antropologos como Malinowski notaram nas sociedades estudadas exemplos
de funcionalidade e nas instituicdes selecionadas modelos de coesio e de
reposi¢do do equilibrio. Frente ao método, comenta Lévi Strauss: “Ora é
verdade que uma disciplina cujo objetivo primeiro, sendo o tinico, é analisar
e interpretar as diferencas, poupa-se de todos os problemas s6 levando em
conta as semelhangas. Mas ao mesmo tempo, perde qualquer meio de
distinguir o geral ao qual pretende, do banal ao qual se contenta” (idem:28).

Portanto, diante de uma histéria conjectural “arma-se" um modelo de
base empirica, ¢ imune a historia e a seu desenvolvimento™. Os estudos
sincronicos das culturas eram, nessa medida, anteriores e condicionavam
as andlises diacrdnicas, ou, em outras palavras, era s6 apos entender como
a cultura opera que se poderia refletir sobre processos de altera¢io. De
toda forma, a descoberta de leis de mudanca social deveria se basear no
estudo de processos atuais de mudanga; unico caminho para que a
Antropologia se converta numa ciéncia generalizante, conforme o modelo
das ci€ncias naturais: uma ciéncia empirica e do presente, na qual o tempo
¢ matéria da exclusiva e desqualificada relatividade.

No entanto, a for¢a da escola era também sua fraqueza. “Eis um fendmeno
tnico e paradoxal: um empirista tedrico e fandtico™ disse Leach (1964/1998)
comrelacdo a Malinowski. “O tltimo empirista ingénuo™ definina Lévi-Strauss
(Lévi-Strauss & Eribon, 1988) ou ainda no contexto desse primeiro ensaio,
“espera-se por um milagre inaudito, fazendo o que todo bom etnografo deve
fazer e faz com a tinica condi¢io suplementar de fechar resolutamente os
olhos a toda informagcio historica relativa a sociedade considerada e a todo
dado comparativo emprestado de sociedades vizinhas e afastadas, pretendem
alcangar de uma s6 vez, em seu ensimesmamento, essas verdades gerais

- 203 -



Litia KATRIMORITZ SCHWARCZ. HISTORIA E ETNOLOGIA. LEVI-STRAUSS E OS EMBATES

cuja possibilidade jamais negou” (1975: 26). Na verdade, era Malinowski
quem surgia como o grande “vildo” desse texto, ja que, diferente de Boas
que ““superestimara a histéria”, guardava “uma atitude contraria” (idem:31).
Naverdade, privando-se de qualquer historia— e basicamente de toda e
qualquer mudanga —, sob o pretexto de que a histéria que os etnélogos
faziam ndo era suficientemente boa, Malinowski teria abandonado demais
a propria temporalidade das culturas, parte fundamental na percep¢ao de
sua especificidade. “Quando nos limitamos ao estudo de uma tnica socie-
dade, podemos fazer uma obra preciosa; a experi€ncia prova que geralmente
se deve as melhores monografias a investigadores que viveram e trabalharam
numa unica regiao. Mas nos proibimos qualquer conclusio para as outras.
Ademais, quando nos limitamos ao instante presente da vida de uma
sociedade, antes de tudo vitimas de uma ilusdo: pois tudo € historia; o que
foi dito ontem ¢ histodria, o que foi dito hd um minuto € historia. Mas,
sobretudo condenamo-nos a ndo conhecer o presente ... E muito pouca
histéria (ja que tal € infelizmente o quinhdo do etndlogo) vale mais do que
nenhuma” (idem:26-7). Claro esta que, Lévi-Strauss sempre atento a seus
proprios percursos, acentua as tintas quando precisa criticar os funcionalistas
¢ esmorece o contraste das cores no que tange a discussao com a historia.

Na verdade, nas criticas de Lévi-Strauss a escola funcionalista €
possivel imaginar ndo tdo somente um questionamento tedrico, como,
também, uma tentativa de, por meio da oposicao e do contraste, constituir
a propria especificidade, construir um método, inaugurar uma escola.
Nesse sentido, niio parece ser uma mera coincidéncia o fato do artigo
que abre a coletinea Antropologia estrutural destinar-se ao debate com
um tipo de Antropologia— o funcionalismo, sobretudo, de Malinowski
— ¢ uma outra ciéncia: a Historia.

Com efeito. as criticas mais diretas aempiria e ao funcionalismo apareceriam
com mais clareza em textos contemporaneos ou imediatamente posteriores
como ““A andlise estrutural em lingiiistica e antropologia™ (1945) ¢ “Anogao
de estrutura em etnologia”, datado de 1953, nos quais o autor mostrava como
frente A definicio de estrutura social o trabalho do antropologo nao poderia

- 204 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SA0 PAuLO, USP. 1999 v. 421n°] ¢ 2.

“ser reduzido ao conjunto das relagdes sociais observaveis” (idem: 1 16)’.
Assim se evidencia logo de inicio a diferenca entre duas no¢oes vizinhas:
estrutura social e relag@o social. Segundo Lévi-Strauss, as relagoes sociais
seriam a matéria prima empregada para a construgiio de modelos que tornam
manifesta a estrutura social propriamente dita. Era dessa maneira, a partir
danocdo de estrutura, que o autor delimitava seus dominios, distinguia estudos
de fendbmenos conscientes ao grupo dos inconscientes, assim como refinava
0 proprio conceito de inconsciente vinculando-o ao método fonoldgico de
Trubetzkoy e aos avangos da lingiiistica estrutural de Jakobson e de
Saussure. E nas persisténcias e reiteragoes que se deve procurar pelos
fendmenos inconscientes que enquanto modelos estio sempre entre 0s
campos da cultura e da natureza. O problema deixava de ser a diversidade:
ou melhor, partia-se da diferenga para se chegar ao comum ¢ ao universal.

Nesse contexto, destacar a imensa contribui¢do desse método para
problematizar os estudos empiricos € mesmo ao relativizar a relatividade
cultural — na busca do comum imerso no diferente — ja seria suficiente.
Deixemos, porém, a andlise mais aprofundada da nog¢iio de inconsciente
um pouco de lado, afim de retomar o debate com a Historia. Se € mais
facil rebater as criticas que incidiram sobre o estruturalismo, acusando-o
de uma filosofia sem sujeito e portanto um anti-humanismo — na medida
em que o que o estruturalismo mais faz € retomar o racionalismo e buscar
0 que ha de comum a todos os homens — mais dificil € assumir uma
perspectiva radicalmente sincronica.

Talvez seja por isso mesmo que o histortador Jacques Revel tenha
afirmado que em seus primordios o estruturalismo impunha-se quase como
uma provocagao ou ao menos realizava uma clara delimitacao de territorios.

No entanto, mesmo Lévi-Strauss, que sempre se afirmou como discipulo
de Durkheim em seu projeto a-histérico e estrutural, jJa em seus primeiros
estudos, como Rag¢a e Historia, ndo s6 reconhecia a existéncia de historas
diferentes — estacionarias e cumulativas — que mais tarde chamou de
“frias ou quentes”, como indicava a existéncia de nuancas e gradagoes: os
dois modelos de historia nio se oporiam no que se refere a existéncia ou

- 205 -



Litia KATRIMORITZ SCHWARCZ. HISTORIA E ETNOLOGIA. LEVI-STRAUSS EOS EMBATES

ndo de histéria, mas, sim, pelo fato de que algumas sociedades se
representam a partir da historia e outras ndo. Estarfamos mais uma vez
no dominio das “historicidades” e da no¢do de que diferentes sociedades
constroéem o tempo ou ndo — e, portanto, sua propria nogio de histéria
—, a partir de suas cosmologias particulares.

E por 1sso mesmo que Lévi-Strauss continua seu artigo retomando a
questdo da diferenca entre Etnologia e Historia, e destacando sobretudo
as semelhancgas. Nao € por descuido que Lévi-Strauss, ainda no artigo
publicado em 1949, ironiza tal situagiio afirmando que “muito pouca histéria
vale mais do que nenhuma. Dizer que uma sociedade funciona € truismo,
mas dizer que tudo nessa sociedade funciona € um absurdo™. (1995: 27)

No entanto, apesar das contundente afirmacoes € esse mesmo autor
quem, em seu tdo conhecido como criticado ensaio, estabelece uma divisao
evidente com relacdo a Historia. Com efeito, apds ter passado a limpo a
antropologia de até entdo, Lévi-Strauss anuncia ndo sé sua Antropologia,
como veicula o que considerava ser um dilema fundamental: “Pretender
reconstituir um passado do qual se € impotente para atingir a historia, ou
querer fazer a histéria de um presente sem passado, drama da etnologia
em um caso, da etnografia de outro™. (idem: 30)

Com efeito, até entdo Lévi-Strauss explicitara os vinculos entre
dogmatismo e empirismo, assim como afirmara as fragilidade dos estudos
mais localizados como pontes para a generalizagdo e para a busca de leis
universais. Era essa a aposta do estruturalismo, que pretendia superar, em
certa medida, a auséncia de documentos escritos, por meio de estudos
comparativos. O ensaio comegava, portanto, escondendo as armas do
autor e anunciando uma bela convivéncia entre disciplinas como Antro-
pologia e Histéria. Afinal, segundo o etn6logo as semelhangas seriam bem
mais evidentes: ambas estudam sociedades que ndo existem mais, que sao
outras, obrigatoriamente aquelas em que ndo vivemos. Além disso, em
nome dessa similitude fundamental, Lévi-Strauss descarta facilmente o
arcumento que fala de alteridades diversas entre as disciplina— no tempo
¢ no espaco — ou mesmo ligada a uma heterogeneidade cultural. Segundo

- 206 -

\"'
il



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLo, USP, 1999,v. 42n°] ¢ 2.

o estruturalista francés “o comum € que sdo sistemas de representa¢do que
em seu conjunto diferem de seu investigador” (idem: 32).

E, porém, nos procedimentos que aparecem, segundo ainda Lévi-
Strauss, as diferengas. Enquanto o historiador se debruca sobre muitos
documentos, o antropélogo observa apenas um. No entanto, essa primeira
despropor¢do parece ndo apavorar Lévi-Strauss, que ironiza a propria
constatacao dizendo que a saida seria multiplicar os antropdlogos ou entio
constatar que o que o historiador faz € recorrer aos etnografos de sua época.

O debate vai se limitando, portanto, a um sentido cada vez mais estrito.
A diferenga ndo parece ser de objeto (a alteridade), muito menos de
objetivo (o diverso), nem mesmo de método (mais ou menos documentos).
No entanto, a paz alardeada no texto era apenas armada, ja que, segundo
Levi-Strauss, tendo a mesma meta — a melhor compreensao do homem
— adiversidade ficava ligada a escolha de perspectivas complementares:
“Enquanto a historia organiza seus dados em relagdo as expressoes
conscientes, aetnologia indaga sobre as relagoes inconscientes da vida social”
(idem: 34). Eis ai exposto, em poucas palavras, o “pomo central dadiscéordia”.

A um so tempo Lévi-Strauss lancava as bases de uma antropologia
estrutural e a transformava em a Antropologia, e elegia um projeto de
carater universal, como critério de distin¢do e de propriedade da Etnologia.
Procurando na lingiiistica estrutural — na busca de invariantes universais
€ NOS Processos mnconscientes — seus principais alicerces, o autor retomava
nao so toda a produgao antropologica, como, de quebra, desautorizava
um certo tipo de historiografia que se construia lado a lado naquele momento.

Tendo como objetivo chegar as estruturas inconscientes € universais,
que impdem formas a diferentes contetudos, Lévi Strauss escolhia aliados
e falava de seus trunfos: “Na lingiiistica e na etnologia ndo € a comparagao
que fundamenta a generalizagdo, mas sim o contrario” (idem: 37). A Historia
se transforma, portanto, numa espécie de marcha regressiva, etapa
necessaria para que se chegue a finalidade fundamental, qual seja, um
inventario das possibilidades inconscientes.Nova distingdo: a Antropologia
iria do particular ao universal e a historia do explicito ao implicito. A divisao

. 207



LiLia KATRIMORITZ SCHWARCZ. HISTORIA E ETNOLOGIA. LEVI-STRAUSS E OS EMBATES

tradicional, portanto, entre presenga ou auséncia de documentos escritos,
parece ndo ser falsa para Lévi-Strauss, mas pouco importante.

O artigo de 1949 terminava com um estranho happy end, pouco
esperado, ao menos diante da verve levistrausseana, que, depois de ter
demarcado distingoes tdo fundamentais, voltava a boa convivéncia. Os
procedimentos seriam iguais — a passagem, para o historiador, do explicito
ao implicito; para o etnologo, do particular ao universal (idem: 40). Além
do mais, a diferenga seria mais de orientagdo do que de objeto: ““o etndlogo
se interessa, sobretudo, pelo que ndo € escrito; nao tanto porque 0s povos
que estuda sdo incapazes de escrever, como porque aquilo por que se
interessa € diferente de tudo o que os homens se preocupam habitualmente
em fixar na pedra ou no papel.” (idem: 41).

Dessa forma, apesar de atenuada no final do texto, a dicotomia era retoma-
da a partir da verificacdo de que a “questao’ que direciona e orienta as
disciplinas seria distinta. Nio obstante, a polémica jd estava instaurada. Para
arepercussio acalorada do artigo de nada valeu a sua frase final: “Elas nada
podemumasem aoutra” (idem: 41). Na verdade, seguindo alinha do mesmo
texto, a resposta mais parecia ser: uma (a Histéria) sema outra (Antropologia).

Mas enfim, enquanto introduciio da famosa coletanea Antropologia
estrutural o artigo parecia estratégico ndo tanto em sua intengdo de
descaracterizar a Historia, mas antes no projeto estrutural que se concebia
como universal nos seus objetivos, e também para a prépria disciplina. Nao
parece ser a Histéria que estd em pauta e sim essa “nova disciplina™. A
ironia niio se dirigia aos historiadores, mas aos antropélogos, ainda mais

se fossem funcionalistas.

Os artigos que completam a coletdnea cobrem outras dreas de fronteira,
falam do casamento com a lingiiistica e explicitam dominios. Sobretudo nos
ensaios “O feiticeiro e suamagia” e “A eficicia simbélica™, ambos do mesmo
ano de 1949, 1évi-Strauss elucida seus novos caminhos. Nao era nos canticos
ou pocdes do xama que se devia procurar pela eficdcia, mas antes no
consenso: na eficicia simbolica do consenso. Porta de entrada para estruturas
mais profundas, o feiticeiro dispunha dos desejos universais da cura, apesar

- 208 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLo. USP. 1999 v. 42 n°] ¢ 2.

de suas manifestagoes e contetdos particulares. O médico ouve o mito e o
traduz em uma historia que € sua; 0 Xxama carrega o mito ¢ o doente o opera.

Nio obstante, querendo ou ndo, o artigo introdutério atingia de frente a
pratica da Historia que se transformava em uma “etapa” para realizacoes
futuras, sob a responsabilidade de outra disciplina. Estranho caminho é esse
que faz Lévi-Strauss eleger sua noiva na lingiifstica e largar a histéria no
altar. E dificil deixar escapar o paralelo com o texto de M. Bloch, Os reis
taumaturgos, publicado em 1924. Nele o autor tambeém afirma na conclusio
que antes de ter feito uma histéria da cura teria realizado uma histéria do
milagre, ou melhor, do desejo do milagre. Com efeito, esse e outros exemplos
mostram como estavamos distantes do modelo positivo e événementiel a
que Lévi-Strauss relegara e definira a Historia de seu tempo.

Mais dificil ainda é compreender o comentario que da inicio ao artigo.
Logo na primeira paginade “Historia e etnologia™ Lévi-Strauss reconhecia
uma disparidade e explicitava a rivalidade: * E forcoso constatar que a
Historia se ateve ao programa modesto e lucido que se tinha proposto e
que prosperou segundo suas linhas ... aetnografiae aetnologia desabrocharam
no curso dos dltimos trinta anos, numa prodigiosa floracdo de estudos
tedricos e descritivos, mas a custa de conflitos, discordias e confusdes onde
se reconhece transposto ao proprio seio da etnologia o debate tradicional
que parecia opor a etnologia em seu conjunto a uma outra disciplina, a
historia, igualmente considerada em seu conjunto™ (1975.:13-4).

Ora, tendo em mente o campo intelectual francés era de se supor um
debate acalorado entre etndlogos e historiadores que, mais ligados ao grupo
dos Annales, buscavam a interdisciplinaridade e até programaticamente
afastavam-se desse tipo de historia s6 factual e seriada, definida por Lévi-
Strauss. Dentre os historiadores a percepcio de que a o estudo da diacronia
permitia prever lentidoes e precipitagdes, entre estrutura e conjuntura fez
com que profissionais como Fernand Braudel diferenciassem o tempo
geografico do tempo historico; dezenas de temporalidades que implicavam,
cada uma, uma histéria particular. Em O Mediterraneo, (1995) Braudel
seguiu a trama de uma observagio geogrdfica, buscando ndo so6 localizagoes,

- 209 -



LiLia KATRI MORITZ SCHWARCZ. HISTORIA E ETNOLOGIA. LEVI-STRAUSS E OS EMBATES

mas permanéncias, imobilidades, repeticdes, “regularidades’ da historia
mediterranea. Utilizando o termo “longa dura¢io™ confessava seu “tempe-
ramento estruturalista, pouco solicitado pelo acontecimento™ (1995: 625),
assim como defendia a importancia do historiador reconhecer a existéncia
de “tempos longos™ e decompor a historia em planos escalonados: “Ou se
quisermos, a distin¢do, no tempo da historia, de um tempo geografico, de
um tempo social, de um tempo individual” (1969:15). Longe do que se
convencionou chamar de histéria tradicional, positiva ou événementielle
— conforme designada por F. Simiand e P. Lacombe —, essa mais atenta
ao tempo breve, ao individuo, ao acontecimento e ao félego curto, a longa
duracdo permitia pensar em estruturas bastante distantes no tempo, quase
ciclicas em seu movimento, cuja duragdo lentamente ritmada escapava ao
observador comum.

Mas nio cabe atribuir a Braudel a exclusividade desse recorte. A assim
chamada escola dos Annales aprofundava nesse contexto esse tipo de con-
cepcilo, trazendo para esse dominio a problematizagdo de uma historia
nio sé serial e baseada na suposta sucessio cronologica. Por detras da
nogio de “historia problema” (conforme o termo de L. Febvre) estava a
idéia de que se deveria tematizar o proprio Cronos; e de historias que
demoraram mais a passar. Com efeito, e sem nos alongarmos mais, € certo
que por parte da historiografia francesa, desde o final dos anos trinta, uma
aproximagdio evidente se realizavanamedida em que a criticaauma historia
événementielle, uma historia factual, vinculada aos grandes personagens,
erarealizada. Com a criagiio de uma historia nova, atenta as transformagoes
lentas. de natureza demografica, econdmica, cultural, uma corrente mais
ligada a essas novas questdes apresentava um claro sinal de convivéncia
em meio a um contexto de limites pouco definidos. Segundo Le Goft
(1993) uma nova de abordagem histérica era inaugurada, uma antropologia
historica. atenta aos elementos culturais de longa duragdo. Nesse momento,
por exemplo, Lucien Febvre preocupava-se coma historia da auséncia
ou da presenga do botao — esse humilde objeto de armarinho — que
parecia ter conseqiiéncias maiores do que o mero abotoar ou abrir calgas

- O -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLO, USP, 1999 . v. 42n°l ¢ 2.

e camisas. Em um outro contexto e tradicio, Norbert Elias em A sociedade
de corte (1983) fazia um apanhado de nosso processo civilizador que
implicou na disciplinarizagio de nossos sentimentos e costumes. Qualquer
racionalidade valia menos do que uma boa convenciio.

Ndo € o caso aqui de acumular citagoes. Parece-me que as que temos
sdo suficientes para demonstrar que a delimitag@o das barreiras foi, ao que
tudo indica, matéria da antropologia que demorou a se afirmar como disciplina.

No entanto, tal qual uma coincidéncia mal contada eis que em 1983 sai
outro artigo de Lévi-Strauss, "Histoire ¢ Ethnologie", apresentado origi-
nalmente na Sorbone, em um evento que tinha como objeto homenagear
o historiador M. Bloch, enquanto fundador da escola dos Annales. Nio é
preciso ser um bom ordculo para notar como “a situagio faz a sele¢iio”.
Apesar do mesmo titulo — "Historia e Etnologia" — nido existem, nesse
caso, referéncias explicitas ao texto anterior e, a0 contrario, o ensaio principia
com um elogio ao livro Os reis taumaturgos de Bloch, até entio esquecido.

Mais cordial dessa feita, Lévi-Strauss examina novamente o que chama
de “estreitas relagdes entre etnologia e historia™ para enfim langar trés novas
distingoes/provocacoes. Em primeiro lugar, a Histéria trataria das sociedades
complexas, enquanto que a Antropologia ficaria com as arcaicas. Além disso
a Historia selecionaria a andlise das classes dirigentes ao passo que a
Antropologia lidaria com o universo popular. E por fim — e nesse caso nio
se trata propriamente de uma distin¢ao —, diria o etnélogo que “foi gracas
a antropologia que os historiadores teriam percebido a importancia dessas
manifestagoes obscuras™ (1996:14). Porém, apesar de voltar a carga com
esse regime de dicotomias, pela primeira vez Lévi-Strauss arrisca pensar em
uma antropologia historica. O problema € entao deslocado para a seguinte
questdo: “Todas as sociedades sdo historicas, mas apenas algumas o admitem
francamente, outras preferem ignord-la.” (p. 10). Retomando sua antiga
distingdo entre “sociedades frias e quentes™, o etnologo explicava, parauma
platéia de histortadores, alguns de seus muitos mal entendidos: “nao pretendia
definir categorias reais mas somente, com um objetivo heuristico, dois estigios
que, para parafrasear Rousseau, ‘ndo existem, nao existiram, jamais existirao

« Tt s



LiLia KATRIMORITZ SCHWARCZ. HISTORIA E ETNOLOGIA. LEVI-STRAUSS E OS EMBATES

e sobre 0s quais entretanto € necessario ter nogdes justas’, no caso, para
compreender que sociedades que parecem resultar de tipos irredutiveis,
diferem menos umas das outras por caracteristicas objetivas do que pela
imagem subjetiva que fazem de si proprias™ (idem: 10).

Dessa maneira, as sociedades seriam classificadas ndo em fungdo de
uma escala ideal, ou seja em nome de seu grau de historicidade, a qual
seria semelhante para todas, mas da maneira pelas quais elas a representam:
como o pensamento coletivo se abre a historia, como e quando a véem
como desordem e ameaga ou quando percebem nela um instrumento para
transformar o presente.

O avancgo nesse caso € que o mestre estruturalista desenvolve seu
argumento afirmando que optar pela estrutura ndo significa recusar a historia.
Tomando exemplos da sociedade japonesa do século XI, o Genji
monogatari, Lévi-Strauss retoma o tema da alianga destacando sua
relevancia ante afiliacdo. E com esse intuito que explica a opgdo nio pelos
primos mas por parceiros distantes: “O primeiro d seguranga mas engendra
a monotomia; de geraciio em geracao, as mesmas aliangas se repetem, a
estrutura social é simplesmente reproduzida. Ao contrario o casamento a
uma distincia maior, se de um lado expde-se ao risco e a aventura, por
outro permite a especulagio: estabelece aliangas inéditas e movimenta a
historia” (idem:11). Recorre também ao exemplo de Luis X1V, que casou
uma de suas bastardas — Mademoiselle de Blois —, com seu sobrinho
que era filho de seu irméo cagula, Philippe d’Orléans, futuro regente, além
da sociedade fidjiana cujo jogo de aliangas matrimoniais constituiu-se no
meio de ““se abrir i histéria e as condi¢des de um futuro previsto”(idem: 14).

Os exemplos em seu conjunto servem para “arejar’” o rango que cal
sobre a nocio de estrutura e mostrar — naquele ambiente destacado
— como a linguagem do parentesco ao inves de servir para perpetuar
4 estrutura social, torna-se um meio de quebrd-la e de remodela-la.
Os casos se multiplicam mas revelam a reprodugio de formas idénticas.
“Em outras palavras, elas resultam tanto da alianga quanto da filiagao,
que se tornam mutuamente substituiveis.” (idem: 23)

212 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLO. USP. 1999 v. 42n°] ¢ 2.

A saida €, portanto, buscar termos mediadores como o conceito de
casa, que para Levi-Strauss contém ao mesmo tempo a estrutura e a
historia, a alian¢a (como elemento cultural). a filiacao (como dado da
natureza). Na verdade, falam de formagoes sociais que, diferente da familia,
nao coincidem com a linguagem agnatica, que, as vezes até destituida da
base biologica consiste, fundamentalmente, em uma heranca material e
espiritual que compreende a dignidade, as origens, o parentesco, 0s nomes
¢ os simbolos, a posi¢io, o poder e a riqueza.

Vejamos a definigio de casa apresentada nesse texto: “O que é entdo a
casa? Em primeiro lugar, uma pessoa moral; em seguida detentora de um
dominio constituido de bens materiais e imateriais; e que, enfim, se perpetua,
ao transmitir seu nome, sua fortuna e seus titulos em linha direta ou ficticia,
considerada legitima com uma tinica condigiio — que essa continuidade possa
se exprimir na linguagem do parentesco ou da alianga e, na maior parte
das vezes, das duas juntas ... em uma sociedade 'de casas', a filiagio
equivale a alianga, e aalianga a filiacao™ (idem: 24). O artigo segue em frente
oferecendo a essa platéia de historiadores, exemplos que vém bem a calhar,
jaque demonstram que a Etnologia ndo se utiliza apenas das sociedades
denominadas “erroneamente como primitivas ou arcaicas”. Com efeito,
para sanar essa nova distincia somente o recurso a historia (idem: 28).

Apos ter demonstrado o que a Etnologia deve a Historia, Lévi-Strauss
anuncia, novamente uma relacao harmoniosa e complementar entre as
disciplinas concluindo que: “Ora nos dedicamos a determinar centros de
difusdo, ora a desvendar estruturas profundas; nos dois casos, trata-se de
encontrar a semelhanca na diferenga, em outras palavras a busca de
invariantes ... A vida na terra tem historia "(1dem: 30). Tendo estabelecido
suas bases de argumentacao o etnologo pode afirmar a importancia da
pesquisa historica para a andlise estrutural, ja que, por vias diferentes e
chances desiguais, essas trajetorias tenderiam ao mesmo objetivo, que seria
o de tornar inteligivel, e conferir unidade a fendmenos aparentemente
heterogéneos. “A andlise estrutural vai mesmo de encontro a historia
quando, sem dados empiricos, atinge estruturas profundas que, por serem

- 213 -



LitiA KATRI MORITZ SCHWARCZ. HISTORIA E ETNOLOGIA. LEVI-STRAUSS E OS EMBATES

profundas, podem ter sido também comuns no passado.”(idem:31)

O modelo vem também da cladistica’ que permitiria a Historia e a
Etnologia procurar mecanismos elementares que operam da mesma forma,
qualquer que seja o grau de complexidade de cada organiza¢io. A meta
¢ a busca de “um fundo comum ao conjunto das sociedades humanas e
cuja persisténcia ou o renascimento esporadico confirma que esse fundo
comum, as vezes latente, € entretanto bem real” (35).

Se essa discussio nos levaria muito longe, rumo ao complicado terreno
do parentesco, o que importa pensar, nesse contexto, € que Lévi-Strauss,
sem jamais abrir mao de seu método, encontrava novos pontos de debate
entre asdisciplinas. Nos dois casos o problema parece resumir-se em encontrar
o semelhante sob o diferente, na mesma busca de invariantes. Se para a
Antropologia o projeto jd estava anunciado em 1949, para a Historia, segundo
[évi-Strauss, abria-se naquele momento o campo das estruturas profundas;
profundas e comuns ao passado. Concluia o autor: “como € pouco plausivel
que as sociedades humanas se repartam em dois grupos irredutiveis, alguns
revelando a estrutura, outros o acontecimento, duvidar que a andlise
estrutural se aplique a algumas conduz recusi-las para todas™ (12).

Portanto, assim como a estrutura ndo se limita mais ao imovel, abandona
pequenas sociedades e se volta para a histéria, também a Historia abre
mao de dicotomias que pareciam fundamentais a sua propria definigao.
Mas é a Antropologia que estd, mais uma vez em questdo. Lévi-Strauss
com esse texto parece pretender provar que a disciplina ndo deve se limitar
apenas as “‘pequenas sociedades™, cujas relagdes de parentesco constituem
o alicerce fundamental. Ao contrdrio, a Etnologia deve abordar sociedades
maiores e mais complexas, antes evitadas por conta das grandes rupturas
historicas e das mudancas que se pretendia ignorar.

Provocando alusivamente, mais uma vez, o funcionalismo inglés, Lévi-
Strauss afirma ter chegado a horade a Etnologia “atacar as turbuléncias™ (idem:
39) e voltar-se assim para a Historia. Mas o artigo guardava surpresas,
pois essa alianga nio se faria com a “nova historia™ (a qual. segundo o
etnélogo, deve muito a Etnologia), mas com a mais tradicional das

- 214 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAauLo, USP, 1999.v. 42n°] ¢ 2.

rd

historias. A referéncia, dessa feita, é a uma histéria descritiva, dos grandes
personagens;em suma, a uma historia événementielle, justamente aquela
da qual os historiadores do periodo andavam desejosos de se afastar.

Em nome da “longa duracio”, das transformagdes lentas de natureza
demografica, econdmica e que tém origem nas camadas profundas da
sociedade, as novas geragoes de historiadores — e mesmo o grupo dos
Annales — destacavam sua singularidade em contraposi¢iio a esse tipo
de historia mais positiva.

Dessa vez, portanto, o etnélogo revela ndo so6 estar a par do debate,
como toma partido dele e opta por um tipo de histéria bastante desprestigiada.
Deixemos a conclusio para Lévi-Strauss: “Aqueles entre esses dltimos que
as vezes censuram o estruturalismo por privilegiar o imutavel talvez fiquem
surpresos e espero confiantes de vé-lo empenhado a reabilitar até a 'menor
historia’ e de saberem que a colaboragio dos etnélogos acha-se a sua
disposi¢ao com o qual, juntos, poderemos continuar a edificar as ciéncias
do homem™ (1idem: 40).

Provocagdo ou ndo o fato € que Lévi-Strauss nido se “curvava’ aos
historiadores. Propunha uma espécie de “pacto™ até com o “menor” deles
e mostrava sua disposi¢do em bem conviver. Ou entdo seria possivel pensar
que o etnologo preferia deixar o terreno das estruturas inconscientes para
a propria etnologia e mais uma vez reafirmava a vocacio da Histéria de
lidar com os fendmenos diacronicos e conscientes.

Como vemos, a partir das oscilacdes de Lévi-Strauss nos dois textos
analisados, pretendi encontrar uma certa paz anunciada. No entanto, se na
perspectiva desse autor os lmites da produgdo historiografica pareciam bem
definidos, a mesma conclusio parece ndo valer para uma série de historiadores
que tomam, paradoxalmente, o estruturalismo como modelo. Nao obstante,
nada como voltar mais uma vez as semelhancas entre as disciplinas, com
vistas a privilegiar autores e modelos de fronteira ¢ de convivéncia. Como
diz Lévi-Strauss, ambas as disciplinas estudam sociedades “que sdo outras™.
Dessa maneira. tanto Historia como Antropologia buscam, nas palavras
de M. Mauss “um alargamento do conhecimento, cuja efetivacdo leva a

- 215 -



Litia KATRIMORITZ SCHWARCZ. HISTORIA E ETNOLOGIA. LEVI-STRAUSS EOS EMBATES

nossa propria alteragao”. Ou nas palavras de Lévi-Strauss “tudo o que o
historiador e o etnografo conseguem fazer, ¢ tudo que se pode pedir-lhes
para fazer, ¢ alargar uma experiéncia geral ou mais geral”’(1975:32).

No entanto, mesmo a maior identificagio ndo afasta a idéia que
pesquisamos sistemas de representagio que em seu conjunto diferem das
do seu investigador. Seja, como quer R. Darnton (1986), por meio de uma
piada mal entendida; seja na versio de M. Sahlins (1990), um cumprimento
ritual que passa desapercebido; seja no voo das bruxas de C. Ginsburg
(1991). o certo € que o melhor estudo etnograifico ndo transforma o leitor
em indigena e a mais perspicaz andlise histérica ndo garante um tiquete de
entrada para um século passado. Se assim como quer Ginsburg, lemos
por cima dos ombros do inquisidor, nos limitamos as suas perguntas por
mais que a nossa curiosidade nos leve a indagar outros mistérios.

Mas nao basta ficar nesse jogo da diplomacia. O problema a ser
enfrentado refere-se a que tipo de Historia realizamos quando fazemos uma
“historia antropologica™; ou entdo, que tipo de Antropologia se constroi
quando se fala de uma “histona da antropologia™. Fazemos boa Antropologia
¢ ma Historia nesse tltimo caso e o contrario no anterior? O fato € que
transformamos, com freqiiéncia emum o outro, selecionamos um ramo,
ou uma escola da disciplina, em nome de dela falar como um todo. A
Antropologia ¢ sempre estrutural, na visao de Ginsburg, no maximo
geertziana na otica de historiadores como Darnton. Mas o outro lado €
também simétrico ja que vimos no exemplo dos textos de Lévi-Strauss,
como Historia logo viraexemplo do modelo événementiel.

Estamos mais uma vez diante do velho problema da mediacido entre
sincroniae diacronia; estrutura e historia. Talvez o maior desafio seja abrir
mao de modelos que oponham mecanicamente dois elementos, em nome
da convivénciaentre ambos; ou como quer Lévi-Strauss, entre estrutura e
historia. S6 dessa maneira serd possivel apreender invariantes ¢ permanéncias
estruturais, porém re-significadas (e portanto alteradas) em contextos diversos.

Vdrios autores, muitos aqui ja citados, tém iluminado esse debate.
Darnton em O grande massacre de gatos nao s6 Mostrou que 0s gatos

- 216 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLo, USP, 1999 v. 421n°] ¢ 2.

$a0 bons para pensar — numa parddia ao modelo totémico de Lévi-Strauss
— como oscilou entre explicacdes ora mais diacrdnicas ora mais sincronicas.
Se o ambiente tenso da pré-revolugdo francesa explicava a revolta social,
por outro lado os gatos foram sempre, nos rituais e procissoes, simbolicamente
associados a bruxaria ou mesmo a sexualidade. Dessa forma é entre as
duas explicacoes que se encontram as pistas que vencem as regioes de
opacidade, que no limite € cultural.

Sahlins — trazendo o debate para o lado da Antropologia —, também
mostrou, por meio das desventuras do Capitao Cook, como o heréi inglés
morreu como um “lono burgués™. Ou seja, a chave estaria no encontro de
cosmologias distintas, na “estrutura da conjuntura” que € alterada pelo
evento. E por isso mesmo que o autor conclui que a historia € alterada
culturalmente, mas que o oposto é igualmente verdadeiro.

O panorama ja é suficientemente rico mas ficard mais se introduzirmos o
nome do historiador Carlo Ginzburg, que partiu da microhistoria e rumou na
dire¢do de uma “estrutura profunda’; tinica maneira de entender a
uniformidade nas descri¢des do passeio sabitico e do voo das bruxas. Em
Historia noturna (1991) o autor se utiliza exatamente desse segundo texto
de Lévi-Strauss, para encontrar proximidades entre estrutura e historia®. Na
verdade, apos ter refutado a tese difusionista, ou mesmo as coincidéncias
contextuais ou empreéstimos culturais, Ginzburg afirma que a historia converge
com a andlise estrutural quando, “para além dos dados empiricos, capta
estruturas profundas que, por ser profundas, no passado podem ter sido
patrimonio comum’ (1991:35). E nessa regiio que se moverd o historiador
italiano, buscando entre a morfologia e a historia, a descoberta de homologia
formais de reconstrucdo em contextos espaco-temporais, que escapam a
diacronia histérica. Como diz o autor, esse seu ultimo livro estaria situado
entre “a profundidade abstrata da estrutura (privilegiada por Lévi-Strauss)
e aconcretude superficial do evento. Nessa faixa mtermediaria, provavelmente
se joga, em meio a convergéncias e contrastes, a verdadeira partida entre
antropologia ¢ histéria”(: 39). Tendo encontrado um nucleo narrativo
a ida ao mundo dos mortos e a volta a terra dos vivos —¢

elementar

- 217 -



LiLia KATRI MORITZ SCHWARCZ. HISTORIA E ETNOLOGIA. LEVI-STRAUSS E OS EMBATES

reduzido suas inimeras manifestagdes a formas reiteradas, Ginzburg conclui
que estaria ai a matriz de todos os contos. Nada mais estrutural para um
historiador que, como sem querer, acaba se voltando para a estrutura.

Esses sao apenas alguns exemplos de obras que, sem abandonar a no¢io
de estrutura, e a maxima de Boas de que “o olho que vé€ € orgiao da
tradi¢ao’”, procuram, porém, repensi-la na historia. As categorias se alteram
na a¢cdo, mas guardam um didlogo com estruturas culturais anteriores. Eis
anocao de dindmica cultural que significa pensar que a produgdo de
conteudo € referida ao contexto, mas retraduzidas em fungdo de modelos
anteriores. Isto €, trata-se de selecionar um conjunto de relagdes historicas
que ao mesmo tempo que reproduzem velhas categorias culturais, dao-
lhes novos valores retirados de um contexto pragmatico.

Esse trajeto nos levou menos a corroborar a pecha de anti-historicista
que vem recaindo sobre Lévi-Strauss. Muito menos pretendemos ver no
etnélogo um grande historiador. Talvez a distingdo recaia mesmo sobre as
questdes a que as duas disciplinas se impoem. Talvez venha dai, também,
a critica de Lévi-Strauss a Sartre — no altimo capitulo de O pensamento
selvagem —, acusado de supervalorizar a Historia. Afinal, o fato historico
nio seria um “dado, mas uma sele¢io™; niio € universal e, como todo
conhecimento, carregaria um codigo que € a propria cronologia. Nesse
sentido, as datas formariam séries e sO existiriam “‘em relagdo™.

Nio é hora de, a essa altura, introduzir mais um trabalho; mais outro
debate. Mesmo porque, nesse caso. precisarfamos enfrentar a alteridade
que se estabelece com o préprio existencialismo. No entanto, juntando
todas as pistas percebemos dois lados distintos da postura de Levi-Strauss.

De um lado, a afirmacdo de uma relagio de complementaridade, na qual
a verdadeira partida se realiza na fronteira entre

— como diz Ginzburg
estrutura e histéria: evento e acontecimento. De outro, porém, na afirmagao
disciplinar a Histéria aparecia bem no meio do caminho. Dentro do projeto
humanista de Lévi-Strauss cabia a Etnologia o inventdrio das diferengas, ¢
1 busca de modelos invariantes e universais. Voltemos ao tltimo capitulo
de O pensamento selvagenm: **A historia ¢ um método ao qual nao

- 218 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLO, USP. 1999 v. 42n°] ¢ 2.

corresponde um objeto distinto. Nio €, portanto o tdltimo refigio de um
humanismo transcendental™ (1976: 307). Para Lévi-Strauss, reconhecer
essa abrangéncia seria mesmo abrir mio de sua etnologia. Terminemos
com suas palavras que, como sempre, retomam um debate: A “historia
levaria a tudo com a condi¢do de se sair dela”.

Notas

I Naverdade Lévi-Strauss inicia o artigo destacando a diferenga entre alguns
conceitos: ernografia consistiria na observagiio ¢ andlise de grupos humanos
considerados em sua particularidade ¢ visa a reconstitui¢iio da vida de cada
um deles: etnologia utilizaria de modo comparativo os documentos
apresentados pelo etnografo; antropologia social se consagraria ao estudo
das mstitui¢oes consideradas como sistemas de rcprcscﬁlagﬁn a0 passo que
aantropologia cultural estudaria sobretudo as técnicas. Como se pode notar
0 etnologo deixava claras desde o infcio as suas intengdes e recortes.

]

Estou me referindo a “Introdugiio a obra de Marcel Mauss™ que aparece
logo na abertura do livro Sociologia e antropologia que redne artigos de
Marcel Mauss.

3 Todos esses ensaios encontram-se reunidos na mesma coletinea: Antro-
pologia estrutural. Uma leitura atenta do conjunto dos capitulos revelard a
importancia desse livro na afirmagio do método estrutural em antropologia
¢ indicara seu cardter inaugural.

4 Mctodo utilizado para determinar uma ordem de sucessdo, no tempo, de
espécie mais ou menos diretamente aparentadas.

5 Einteressante destacar que logo na introdugio de Histéria noturna Ginzburg
afirma que aqueles que véem na opcio sincronica de Lévi-Strauss uma
atitude agressivamente anti-historica, guardam uma interpretagao meramente
superficial. (1991:34)

- 219 2



LiLia KATRI MORITZ SCHWARCZ. HISTORIA E ETNOLOGIA. LEVI-STRAUSS E OS EMBATES

Bibliografia

BLocH, M.

1993 Os reis taumaturgos, Sio Paulo, Companhia das Letras.

BrauDEL, F.

1995 (1947) O mediterraneo e o mundo mediterranico. Lisboa, Publicagoes Dom

Quixote.
1969 Escritos sobre a historia, Sio Paulo, Perspectiva.
BURKE, P.
1991 A escola dos Annales, A revolugio francesa da historiografia, 3* ed., Sdo

Paulo, Editora UNESP.

DARNTON, R.

1986 O grande massacre de gatos, Rio de Janciro, Graal.

DuURrRKHEIM, E.

1970(1898)  “Representagdes individuais e representagdes coletivas™, in Sociologia
¢ Filosofia, Rio de Janeiro, Forense. pp.13-42.

1989(1912)  As formas elementares da vida religiosa: o sistema totémico na

Austrialia. Sao Paulo, Paulinas.

DurkHEM, E. & MAuss, M.

1969 (1901)  “De quelques formes primitives de classification”, Journal Socio-
logique, Paris, PUF. pp.395-461.

220 -

e



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLO, USP, 1999, v, 42n°] ¢ 2.

Evans-PritcHARD. E.E.

1978 Os Nuers, Sao Paulo, Perspectiva.

FrREYRE, (.

1933 Casa grande & senzala, Rio de Janeiro, José Olympio.
Geeriz, C.
1978 A interpretacao das culturas, Rio de Janeiro, Zahar.

1991 Negara. O estado teatro no século XIX, Rio de Janeiro, Bertrand Brasil.

GINZBURG, C.

1991 Historia noturna, Sao Paulo, Companhia das Letras.
LeacH, E.
1974 Repensando a Antropologia, Sio Paulo, Perspectiva.

LEvi-Strauss, C.

1975 Antropologia estrutural, Rio de Janeiro, Tempo Brasileiro.

1976 O pensamento selvagent, Sio Paulo, Companhia Editora Nacional.
1979 Mito e significado, Lisboa, Edi¢oes 70.

1986 A oleira ciumenta, Sao Paulo, Brasiliense.

LEvi-STrAUSS, C. & ERIBON, D.

1988 De prés et de loin, Paris, Plon.

MAauss, M.

1974 Sociologia ¢ antropologia, Sao Paulo, Edusp.

-22] -



Liia KATRIMORITZ SCHWARCZ. HISTORIA E ETNOLOGIA. LEVI-STRAUSS E OS EMBATES

SAHLINS, M.

1979 Cultura e razdo prdtica, Rio de Janeiro, Zahar.
1990 Ilhas de historia, Rio de Janeiro, Jorge Zahar.
1995 How “natives™ think, Chicago, The University of Chicago Press.

THompeson, E. P.

1986 The making of the English working class, London, Penguin Books.

ABSTRACT: The aim of this text is to recover, from two specific texts by
Lévi-Strauss, the debate the author leads with History. They are precisely
(wo essays that, although having identical titles — History and Ethnology
—were written in different moments, and more interestingly, do not refer to
one another. The first and most known is part of the famous collection of
essays written by Lévi-Strauss during the forties and fifties, entitled Struc-
tural Anthropology. The article in question was originally published with
the same title in the Revue de Métaphysique et de Morale, number 54, in
the year of 1949, The second article, in 1ts turn, is the result of a lecture held
by Lévi-Strauss on 2 July 1983 at Sorbonne, on the occasion of the fitth
cycle of conferences in honour of Marc Bloch and edited in the Annales
magazine, in the same year. The intention is, therefore., to take Lévi-Strauss’
analysis, understood in these arcas as the most radical of the anthropolo-
gists in his synchronal method and without subject, and to perceive how
necessary, in the disciplinary delimitation. the contraposition of History was,
mainly in the Anthropology field.

KEY WORDS: fronteiras disciplinares, sincronia ¢ diacronia, Anthropology,
History, Ethnology.

Recebido em agosto de 1999

!

b

2

2
I



L.évi-Strauss e os sentidos da Historia

Marcio Goldman'

Professor do Departamento de Antropologia - Museu Nacional

RESUMO: Este texto explora alguns aspectos do pensamento de Claude
Lévi-Strauss a respeito da historia. Partindo de uma critica as leituras
reducionistas de sua obra, trata-se de demonstrar dois pontos. Em primeiro
lugar, ainda que a reflexdo sobre a histéria ocupe na obra do autor uma
dimensao aparentemente secunddria, que € justamente a partir dela que
s¢ pode atingir dimensdes importantes ¢ marginalizadas do chamado
estruturalismo. Em segundo lugar, trata-se de demonstrar que a reflexio
levistraussiana foi capaz de desenvolver uma persperctiva verdadei-
ramente antropologica e ndo etnocéntrica acerca da historia e da historicidade
das sociedades humanas.

PALAVRAS-CHAVE: Lévi-Strauss, Historia, teoria antropolégica.

Em um de seus ensaios sobre a historia da biologia, Stephen
Jay Gould (1991)" segue a pista de uma imagem oferecida
com freqticncia aos leitores de todo o mundo a fim de fazé-
los visualizar um desses pequenos antepassados do cavalo
contemporaneo. Ele revela, assim, que uma enorme
quantidade de autores, na Europa, América, Asia, e em toda
parte, busca esclarecer que o animal em questao possuia,

aproximadamente, o tamanho de um cao fox terrier.
Intrigado com a aparente invencao independente de uma imagem no final
das contas nada 6bvia, Gould acaba por descobrir que todas as formulagoes
se originam de um unico texto, transmitido de autor para autor, de geracao
para geracdo, citado de segunda, terceira ou quarta maos, sem que ninguém
sentisse a menor necessidade de recorrer ao “original” — seja o texto, seja



MARCIO GOLDMAN. LEVI-STRAUSS E 0S SENTIDOS DA HISTORIA

0 animal usado como signo. Para ser mais preciso, o que ocorria de fato é
que ndo importava a ninguém saber quem era o criador da imagem, ou mesmo
conhecer o que lhe servia de significante.

Neste caso especifico, esse processo, que poderiamos denominar de
geragao e transmissao de uma vulgata, no parece tao grave. Afinal, tudo
indica que os animais comparados possuem efetivamente dimensoes simi-
lares, e parece que nenhum dano real ao conhecimento tenha sido produzido
por esse lugar-comum. Mais graves — ¢, 40 mesmo tempo, muito mais
interessantes — sa0 0s casos em que certas tor¢oes estdo presentes. Assim,
Dominique Merllié sugeriu que uma série de mal-entendidos em torno da
obra de Lucien Lévy-Bruhl devem-se justamente ao fato de que “todo
mundo tendo ‘lido” Lévy-Bruhl, ninguém tinha necessidade de [é-lo, e a
vulgata deformada mantinha-se a si mesma” (1989: 427).

O que € grave em casos desse tipo ndo € tanto a suposta deturpagao
em si — sempre questiondvel —, ou a “ofensa’” a determinado autor —
nunca muito importante, afinal de contas. O grave € que equivocos desse
aénero tendem a reprimir possiveis desenvolvimentos que uma compreensio
mais, digamos, “empitica’ poderiaengendrar. Em outros termos, ao adquirir
autoridade, a vulgata tende a ndio ser mais contestada, o que provoca a
paralisia do pensamento. O fato de Lévy-Bruhl, porexemplo, ter permanecido
durante meio século na penumbra do pensamento antropologico nio € nem
lamentdvel em si mesmo, nem moralmente condendvel: ¢ empobrecedor
por ter nos privado de alguns instrumentos importantes que poderiam
ajudar o desenvolvimento de nossas proprias démarches.

A mencio a Lévy-Bruhl pode parecer meio fora de lugar aqui. Nao
apenas porque tudo indica que continua a ndo ser de muito bom tom invocar
0 “tedrico da mentalidade primitiva” em um encontro de antropdlogos, mas
também porque o autor que hoje aqui homenageamos parece a ele se opor
sob todos os aspectos. Nio apenas os intelectuais ou tedricos — sobre
mas, para retomar as palavras de Roger

os quais haveria muito a dizer
Bastide. como o claro se opde ao obscuro. Figura central da historia da
antropologia nos tltimos cinquenta anos, poder-se-ia imaginar que Claude

_224 -

i



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLo, USP. 1999 v.42n"1e?2

Lévi-Strauss estaria a salvo sendo das leituras apressadas, ao menos
daquclus' de segunda ou terceira mios — a salvo da vulgata, portanto.

E evidente que todos sabemos que 1sso ndo ¢ verdadeiro, ainda que
cada um possa ter seu proprio Lévi-Strauss e discordar de outras leituras.
Tomemos, porexemplo, um trecho de um artigo recentemente publicado
por Joanna Overing — escolhido nido apenas porque ¢ espantosamente
claro no que diz respeito as relagdes do pensamento de Lévi-Strauss com
a historia, mas também porque, de meu ponto de vista, sua autora faz parte
do grupo dos melhores antropélogos em atividade hoje. Apés criticar a
“versdo particularmente interessante da defesa da ‘a-historicidade™™ supos-
tamente embutida na distin¢io entre poder coercitivo e ndo-coercitivo de
Pierre Clastres (Overing, 1995: 107), Overing se dirige ao que poderia
ser considerado a fonte dessa versio:

“A mais famosa de todas as formulagdes da a-historicidade dos povos
Indigenas € ade Lévi-Strauss (.....) [que] estabelece sua famosa distingao
(muitas vezes entendida de n'mdn cquivocado) entre sociedades 'quentes’ e
'frias’. Ao estabelecer este contraste, o autor separa os povos dotados
de histona dos que ndo a possuem. Ele argumenta que estes dltimos
deliberadamente subordinam a histéria ao sistema e a estrutura, ¢ por
causa desta subordinagiio as sociedades onde eles vivem podem ser
chamadas de 'frias’ (... ).Essa atemporalidade, segundo ele, ¢ um principio
que visa a eliminagao da historia(...)". (: 108)

Logo voltaremos a esse texto. Antes, contudo, eu insistiria ainda na
oposi¢ao entre Lévi-Strauss e L.évy-Bruhl. Pois esta oposi¢do também €
aquela entre um autor indubitavelmente “maior’ e um que pelo menos veio
a se tornar “menor”. E claro que ndo estou empregando esses termos em
seu sentido valorativo tradicional, mas naquele proposto por Gilles Deleuze.
“Maior” e “menor’” nao sao dados ou caracteristicas “‘objetivas” de textos
e autores; sdo operacoes. Nao hd, pois, nem divisio rigida, nem maniqueismo
(menor = bom; maior = mau). Qualquer autor ¢ simultaneamente maior e
menor. Ou antes: toda obra pode ser explorada no que tem de maior ou
de menor (Deleuze & Bene, 1979: 97-101).

- 225 -



MARCIO GOLDMAN. LEVI-STRAUSS E 0S SENTIDOS DA HISTORIA

Ora, penso que, entre outras virtudes, a reflexdo sobre o lugar da histéria
no pensamento de Lévi-Strauss pode permitir, talvez, atingir certas dimen-
soes usualmente tidas como secunddrias — ou “menores” — na obra daquele
que € indubitavelmente um autor “maior”. Pois o tema da histéria, em seus
multiplos sentidos, permeia a obra de ponta a ponta, algumas vezes de modo
explicito, outras de forma mais discreta. Entre os textos capitais estdo, sem
duavida, “Historia e etnologia”, de 1949, “Raca ¢ histéria™ (1952), a “Aula
maugural” (1960), “As descontinuidades culturais e o desenvolvimento
economico” (1960), as entrevistas com Georges Charbonnier (1961), os
dois ultimos capitulos de O Pensamento Selvagem (1962), o segundo
"Historia e Etnologia” (publicado nos Annales em 1983), “Umoutro olhar”
(1983), Historia de Lince (1991), “Voltas ao passado” (1998) — além, ¢
claro, de trechos, mais longos ou mais curtos, em praticamente todos os livros
do autor. E importante também observar que é justamente nesses textos que
a énfase de Lévi-Strauss incide muito mais sobre a questdo da diversidade
sociocultural do que sobre a famosa “unidade do espirito humano™.

Assim como ocorre em relacdo a outros pontos, creito que no que diz
respeito a historia, Lévi-Strauss retomou e ampliou os efeitos que a expe-
riéncia da antropologia social ou cultural pode ter sobre o tema, fazendo
com que passassem a ser capazes de funcionar como uma critica de alguns
pressupostos muito arraigados na sociedade e no pensamento ocidentais.
Pois tudo indica que, ao menos desde o lluminismo, a historia exer¢a um
certo imperialismo entre nos, apotado sobre a suposta certeza de que a
unica forma de compreensao dos fatos humanos passa necessariamente
pela recuperagio do processo que fez com que chegassem a ser como
sd0. Lembremos, de passagem, que Lévi-Strauss esboca uma hipotese
para explicar esse fascinio pela historia:

“E como acreditamos, nos proprios, apreender nosso devir pessoal
como uma mudanga continua, parece-nos que o conhecimento historico
vem ao encontro da evidéncia mais inuima’™. (1962: 292)

E claro que ao aproximar acrenca na historia dessa “ilusdo” de uma “suposta

- 226 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLO, USP. 1999 v. 42n"1e 2.

continuidade doeu™ (1962: 292), Lévi-Strauss j indica o partido que toma.

Mas hamais aqui. Todos sabemos que a propria antropologia se constituiu
no final do século XIX em um ambiente marcado justamente por esse impe-
ralismo da histéria. Como ressaltou Richard Lewontin, o evolucionismo no
¢ bem uma "teoria”, mas uma “ideologia”, ou seja, “‘um modo de organizar
o conhecimento do mundo [... ], uma visdo de mundo, mais geral, que [...]
permeou todas as disciplinas nos tltimos duzentos anos”(1985: 234, 238).
A critica a esse modelo — que poderiamos chamar “diacronico” e que niio
¢ exclusivo do evolucionismo social, permeando também as teorias da Escola
Sociologica Francesa e da antropologia boasiana — se manifestard a partir
dadécada de 20, quando, quase simultaneamente, o funcionalismo britanico
¢ o culturalismo norte-americano colocardo em questao o privilégio do eixo
temporal, propondo sua substitui¢do por um modelo sincronico que deveria
ressaltar descontinuidades e especificidades de ordem sobretudo espacial.

Devemos ressaltar, também, que as criticas funcionalista e culturalista ao
evolucionismo (e ao privilégio da historia, consequentemente) sio sobretudo
de ordem “metodoldgica”. Ou seja, estdo exclusivamente preocupadas com
a quase impossibilidade de obter dados historicos confidveis acerca das
sociedades que, em geral, os antropdlogos estudam. Ora, a critica
levistraussiana € muito mais ambiciosa. Partindo, certamente, das dificuldades
encontradas pelo conhecimento historico em face das sociedades ditas
primitivas, Lévi-Strauss ndo apenas dirige um ataque verdadeiramente
epistermologico ao evolucionismo social (em “Historia e Etnologia™, “Ragae
Historia™ e outros textos) como elabora uma critica mais profunda ao
imperialismo da historia em geral — critica que se encontra sobretudo nos
dois altimos capitulos de O pensamento selvagem.

Com efeito, desde 1949, Lévi-Strauss chamava a atencao para o fato
do debate entre método historico e método socioldgico ter sido transposto
para o intertor da antropologia praticamente desde o momento em que esta
disciplina se constitur como tal (1949: 15). E de nio ser nada dificil opor,
na historia do pensamento antropolégico, aqueles que ocupam uma posicao
“historicista™ e aqueles que puderam chegar a ser considerados verdadeiros

“inimigos da historia™.



MARCI0 GOLDMAN. LEVI-STRAUSS E 0S SENTIDOS DA HISTORIA

Sob o pretexto de construir uma restrita defesa da antropologia contra
as investidas da historia, Lévi-Strauss, na verdade, utiliza a experiéncia da
antropologia para elaborar uma critica generalizada do imperialismo da
historia no pensamento ocidental. O primeiro passo € explicitar a polissemia
do termo. Como todos sabemos, mas tendemos por vezes a esquecer,
por historia pode-se entender pelo menos trés coisas bem diferentes: a
“historia dos homens™, ou historicidade (aquela que eles fazem “sem
saber"), a “historia dos historiadores™ e a “historia dos fildsofos”, ou filosofia
da historia (Lévi-Strauss, 1962: 286)

Os problemas de Lévi-Strauss com a histéria se resumiriam, aparentemente,
ao terceiro sentido do termo, e € contra a idéia de que haveria algum sentido
privilegiado na historia, e de que esta definiria a propria humanidade dos
homens, que o ultimo capitulo de O pensamento selvagem foi escrito.
No entanto, crelo ser preciso ter em mente que € muito dificil para a historia
dos historiadores livrar-se completamente das tentagdes da filosofia da
historia. E € extremamente significativo que algumas das paginas mais
importantes de “Historia e Dialética” sejam consagradas justamente a
demonstrar que o conhecimento historico € tao esquematico quanto outro
qualquer; e que, mais do que 1ss0, a antropologia — por buscar adotar uma
perspectiva estranha a qualquer sociedade particular e por voltar-se para o
inconsciente — tende a produzir um saber mais abrangente que o da historia.

Apesar das aparéncias, € entdo evidente que Lévi-Strauss sempre soube
que o verdadeiro problema reside nas formas de se conceber a historia
em seu primeiro sentido, ou seja, como historia dos homens e como
historicidade. A vulgata também sempre o soube, e sob a capa das acusagoes
de inimigo da historia (filosofia ou ciéncia), subjaz sempre aquela, mais grave,
de suposto desconhecimento da propria historicidade. E verdade que o
autor sempre buscou refutar tais acusagdes, mas mesmo essas refutagoes
nio nos devem fazer esquecer o essencial: a novidade introduzida por Lévi-
Strauss no que diz respeito as formas de se pensar a historicidade.

Em primeiro lugar, essa novidade deriva do fato de que a historia comega
a ser pensada do ponto de vista da antropologia, ou seja, da diversidade.

- 9928 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAULO, USP, 1999.v. 42n"1¢ 2.

E ainda que Lévi-Strauss se atenha a algumas poucas, o fato é que, ao
menos de direito, podem existir tantas formas de historicidade quanto de
parentesco ou de religido. A distingao entre “histéria fria” e “*histéria quente™
desempenha, justamente, a fungio de demonstrar este ponto.

Introduzidos em 1961, nas entrevistas concedidas na Radio Francesa a
Georges Charbonnier, esses termos se prestaram a todo tipo de mal
entendido — como atesta o trecho de Joanna Overing citado no inicio desta
exposi¢do. Desde O pensamento selvagem, Lévi-Strauss tratou de se
explicar, explicagdo retomada em 1983, no segundo “Histéria e Etnologia™
¢ em “Um outro olhar”, e resumida com perfei¢iio em um artigo recente
que busca responder as criticas de dois neo-sartreanos:

“Imputar a mim a mesma concepgdo erronea implica um equivoco
sobre o sentido ¢ o alcance da distingdo que propus fazer entre
“sociedades frias™ e “sociedades quentes”. Ela ndo postula, entre as
sociedades, uma diferenga de natureza, ndo as coloca em categorias
separadas, mas se refere as atitudes subjetivas que as sociedades adotam
frente a histéria, as maneiras varidveis com que elas a concebem. Algumas
acalentam o sonho de permanecer tais como imaginam ter sido criadas
na origem dos tempos. E claro que elas se enganam: tais sociedades nio
escapam mais da historia do que aquelas — como a nossa — a quem nao
repugna se saber historicas, encontrando na 1déia que t€ém da histéria o
motor de seu desenvolvimento™. (Lévi-Strauss, 1998: 108)

Comentando a questao em uma entrevista posterior, Lévi-Strauss atribui
o mal-entendido ao fato de que “ninguém se deu ao trabalho de refletir. Havia
uma velha distin¢cdo, povos com historia e povos sem historia, entao eles
dizem que minhadistin¢do € idéntica aessa” (Viveiros de Castro, 1998: 119).

Temos que reconhecer, contudo, que o cardter objetivo ou subjetivo
da oposi¢do entre historia fria e quente ndo € tao simples assim. Em um
texto publicado hd trinta e cinco anos, Marc Gaboriau sublinhava, na obra
de Lévi-Strauss, a existéncia de dois modelos para pensar a sociedade
e, mais especificamente, a questio da historia. O primeiro, que Gaboriau
denomina “psicanalitico”, mas que poderia chamar de “durkheimiano”™,

- 229 -



MARCI0 GOLDMAN. LEVI-STRAUSS E 0S8 SENTIDOS DA HISTORIA

“atribui a sociedade uma espécie de reflexdo objetiva que nio coincide
com a consciéncia do individuo(...). A sociedade é como um sujeito,
reagindo a um exterior, corrigindo suas proprias deficiéncias (Gaboriau,
1963: 153)

O segundo modelo, que coexiste com o primeiro, trataria a sociedade
como “maquina’”, os ajustes ¢ reagdes derivando de seu funcionamento
objetivo, ndo de consciéncias individuais ou coletivas.

Em suma: € 6bvio que Lévi-Strauss ndo aceita qualquer dicotomia
aparentemente objetiva entre sociedades “com historia” e “‘sem histéria’™;
por outro lado, as formas de se reagir a temporalidade sdo ora encaradas
como o simples efeito de um determinado tipo de estrutura social, oracomo
o resultado de uma espécie de vontade coletiva.

Alguns anos antes da introdugao da disting@o entre histéria fria e quente,
Lévi-Strauss ja havia proposto uma outra dicotomia visando demarcar
distintas formas de historicidade — proposta que, talvez ainda mais do
que a outra, tenha sofrido uma incompreensao fundamental e suponho que
1ss0 se deva ao fato de “Raga e Historia” — na qual a oposi¢do entre historia
estaciondria e cumulativa € apresentada — e teve como destino a rubrica
de texto “introdutorio™. Lido por quase todos no momento de nossos
primeiros estudos de antropologia, ¢ raramente revisitado quando nos
tornamos capazes de uma reflexio mais séria; preferimos indicd-lo a nossos
alunos, o que fecha o circulo e relanga a maldigao.

Como parte de nossas “introdugoes a antropologia™, “Raga e Historia™
¢ quase inteiramente reduzido aquilo que ndo passa de seu predmbulo: a
critica ao etnocentrismo e ao “falso evolucionismo™ ou “evolucionismo
social”. Pouco se atenta, assim, para o fato de que esse texto talvez seja a
inica proposta de aplicacio. no campo das ciéncias sociais, de um modelo
verdadeiramente evolucionista, quer dizer, ndo a transposi¢ao de um
lamarckianismo ou de um darwinismo jd fora de moda mesmo no dominio
das ciéncias naturais, mas a evocac¢ao da possibilidade de um neo-
darwinismo socioldgico. Ou seja, de uma reflexao inspirada pelas
transformacoes radicais que as descobertas de Mendel provocaram na

- 230 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLO. USP. 1999.v. 421" ¢ 2.

teoria evolucionista, colocando em seu centro nogoes como as de acaso,
probabilidade, mutagio e encadeamento de transformagoes — justamente
aquelas que Lévi-Strauss pretende recuperar para a antropologia.
“Racae Historia™ procede por etapas. Em um primeiro momento, histéria
cumulativae historia estaciondria parecem simples substitutos da oposiciio con/
sem historia. Em seguida, somos convidados a reconhecer, com exemplos
extraidos da América pré-colombiana, que a cumulatividade nio é um privilégio
ocidental. Finalmente, aessarelativizagiio “de fato”, segue-se uma relativizaciio
“de direito™: a distingao deriva sempre de uma espécie de ilusdo de Gtica, e se
a historia da América parece cumulativa, € porque somos capazes de nela
recortare selecionar acontecimentos similares, em sentido e orientacdo, aqueles
que privilegiamos em nosso proprio devir. Se, como diz Lévi-Strauss, “a histéria
ndo €, pois, nunca a histéria, mas a histéria-para”, pode-se dizer, com mais
razdo ainda, que a historia da América é cumulativa “para nés”. Em outros
termos, se a distingdo entre historia fria e quente € de ordem “subjetiva”, aquela
entre historia estaciondria e cumulativa o € em um grau ainda mais elevado:

“Todas as vezes que somos levados a qualificar uma cultura humana
de inerte ou de estaciondria, devemos, pois, nos perguntar s¢ este
imobilismo aparente ndo resulta da nossa ignorincia sobre os seus
verdaderros interesses, conscientes ou inconscientes, ¢ se, tendo
critérios diferentes dos nossos, esta cultura ndo €, em relagdo a nos, vitima
damesmailusao”. (Lévi-Strauss, 1952: 73)

Observemos, contudo, que a mesma ambigiiidade existente no modelo
historia fria ¢ quente reaparece no que diz respeito ao par estacionaria/
cumulativa. Assim como o primeiro pode ser interpretado ou como parte
do funcionamento de uma maquina social, ou dertvando de algo como uma
vontade coletiva, o segundo € interpretado ora como efeito das perspectivas
relativas de uma sociedade diante da outra (em uma espécie de relagao
de intersubjetividade social, portanto), ora como o resultado objetivo do
fato de uma cultura se achar isolada ou, ao contririo, de fazer parte de
uma “‘coligacio” cultural com outras sociedades:

- 231 -



MARCIO GOLDMAN. LEVI-STRAUSS E 08 SENTIDOS DA HISTORIA

“Neste sentido, podemos dizer que a historia cumulativa € a forma
caracteristica de historia desses superorganismos sociais que 0s grupos
de sociedade constituem, enquanto que a historia estaciondria — se ¢
que verdadeiramente existe — seria a caracteristica desse género de vida
inferior que ¢ o das sociedades solitdrias”. (Lévi-Strauss, 1952: 89)

Antes de retomarmos o triplo sentido de “historia”, propondo uma outra
lertura de seu significado, afastemos, preliminarmente, a aparente contradi¢io
entre modelo “psicanalitico” e “mecanico”. Nido creio, de fato, que eles se
oponham. Poderiamos sustentar, talvez, que se trata de dois modos
alternativos de descricao dos mesmos fendmenos, mas 1sso seria fraco
demais, ainda que correto. Melhor dizer que termos como desejo ou
vontade nio remetem necessariamente para constantes enraizadas emuma
suposta natureza humana ou social dada de antemado; que eles podem ser
compreendidos como efeitos subjetivos de funcionamentos que se dao
sobre um plano de intersubjetividade primeira, € que se manifestam
igualmente em nivel do socioldgico propriamente dito. A “vontade™ de uma
sociedade resistir a histéria € o correlato — nem causa, nem consequéncia
— de uma maquinaria social que funciona dificultando o trabalho da historia.

Acredito ser possivel, agora, tentar reunificar o campo semantico, apenas
na aparéncia disperso, dos trés sentidos de historia. Parece-me que ao
recortar o campo desse modo, Lévi-Strauss estd fazendo algo bem mais
profundo do que simplesmente lembrar que a passagem do tempo ¢
inevitivel, que os historiadores tratam de mapear ¢ organizar os fenémenos
decorrentes desse fato, e que a filosofia da historia € apenas uma duvidosa
forma de auto-consciéncia das sociedades ocidentais.

Parece-me, com efeito, que o tripé € hierarquizado. As distintas historici-
dades peculiares a cada sociedade ou cultura constituem a forma particular
através da qual elas reagem ao fato inelutavel de que estao no tempo ou no
devir. Nesse sentido, tanto a “historia dos historiadores™ quanto a “filosofia
da historia” fazem parte constitutiva de nossa forma particular de historicidade,
ou, a0 menos, daquela dominante no Ocidente ha muitos séculos. O que

- 232 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAULO. USP. 1999.v. 42n™1¢ 2.

significa simplesmente dizer que da nossa forma de reagir & temporalidade
faz parte um certo tipo de reflexiio sobre ela. Talvez aqui resida um dos
sentidos da aproximagao entre mito ¢ histéria, ou da hipdtese de que a histéria
funciona, entre nés,como nosso mito. Muito mais que uma mera “relativizacio”
dosaber cientifico, trata-se aqui de revelar que diferentes tipos de historicidade
estao articulados com diferentes tipos de reflexio acerca delas, os quais,
por sua vez, fazem parte do tipo de historicidade sobre o qual refletem.

A historia, como forma de saber e/ou auto-consciéneia, é, entio,
caracteristica dessas sociedades que “interiorizam resolutamente o
movimento progressivo historico, para dele fazer o motor de seu desen-
volvimento™ (Lévi-Strauss, 1962: 268). Poderiamos, pois, dizer que faze-
mos parte de uma sociedade que ¢, acima de tudo, “a favor da histéria”,
ainda que aqui ou ali possa a ela reagir. Se isso for verdadeiro, ndo seria
demais considerar que também existem sociedades “contra a historia™,
aquelas que buscam, “gragas as institui¢oes que se ddo, anular, de forma
quase automatica, o efeito que os fatores historicos poderiam ter sobre
seu equilibrio e sua continuidade™ (ibidem).

Ora, “contra a historia™ ¢ uma expressido que deve, evidentemente, ser
entendida no mesmo sentido em que Pierre Clastres fala de “sociedades
contra o Estado™. Ou seja: ndo como simples auséncia ou privacao, mas
como um principio ativo — o que afasta de imediato toda ameaca de
etnocentrismo. Mais do que 1ss0, creio que € possivel imaginar que boa
parte dos protestos contra os que, supostamente, recusam as outras
sociedades as béncdos da historia, deriva de uma espécie de etnocentrismo
elevado a segunda poténcia. Pois, afinal, quem disse que para haver
dignidade humana € preciso que a historia, tal qual a conhecemos, esteja
presente? E que ndo se imagine, tampouco, que a distingao entre essas
duas atitudes em face da histéria caracterizariam dois grupos ou tipos de
sociedades. Ainda que sempre em uma relagio de subordinagao, atitudes
distintas estio simultaneamente presentes em qualquer sociedade humana.

Joanna Overing tem, pois, 20 menos 0 mérito de ter intuido corretamente
a aproximacio entre Clastres e Lévi-Strauss. Porque nao seria dificil

SRS -



MARCIO GOLDMAN. LEVI-STRAUSS E 08 SENTIDOS DA HISTORIA

mostrar que além de estar apoiado sobre dados etnogréficos precisos
aos quais ninguém dava muita atenc¢ao, o modelo de Clastres deriva
justamente de uma profunda reflexdo sobre esses textos “menores” de
Lévi-Strauss. Afinal, como demonstrou Frangois Chételet, qualquer que
seja o sentido que se queira emprestar ao termo “historia”, esta é parte
essencial dessas sociedades que, hd muito tempo, escolheram o partido
do Estado. E o proprio Lévi-Strauss o lembrava quando, na entrevista a
Charbonnier, empregava uma belissima metifora e chamava a atengao
para o fato de que as sociedades de “histéria fria” funcionam como
“reloglos™, ou seja, em equilibrio e sem grandes desigualdades — sem
poder coercitivo, dirta Clastres. Aquelas que conhecem a “historia
quente”, ao contrario, sdo como “maquinas a vapor’, gerando uma
enorme quantidade de energia e acelerando o tempo as custas das
crescentes desigualdades entre os homens que todos conhecemos —
sobretudo hoje, quando o sonho saintsimoniano de Lévi-Strauss, de uma
sociedade que deixaria o “governo dos homens” para dedicar-se a
“administracio das coisas”, parece cada dia mais distante, substituido
por uma verdadeira e terrivel “administragao dos homens™.

Ainda que isso possa parecer um tanto paradoxal, creio que ao distinguir
e separar a historicidade em si dos discursos que, sob o pretexto de
reconhecé-la plenamente, fazem o possivel para elimind-la, Lévi-Strauss
abriu o caminho para uma reflex@o histérica afastada das armadilhas de
todos os evolucionismos e de todas as ideologias celebratorias. Livre
das falsas totalidades e das filosofias da historia, a historicidade pode
reaparecer na forma do acontecimento ¢ do devir, e a historia pode
retomar seus direitos como reflexao critica.

Eu arriscaria, pois, dizer que alguns dos desenvolvimentos contemporaneos
usualmente tidos como absolutamente estranhos ao pensamento de Levi-
Strauss encontraram nele o ponto de apoio a partir do qual puderam se
lancar — ¢ é principalmente na obra de Michel Foucault que penso aqui g

Se fosse preciso atenuar um pouco a estranheza sugerida pela idéia de
que Lévi-Strauss poderia ser situado nas origens de alguns dos quase-

. 234 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLO. USP. 1999 v. 42 n'"]e 2.8

historicismos contemporineos, eu citaria apenas o testemunho de um autor
pouquissimo suspeito de complacéncia para com visdes anti-histéricas ou
mesmo para com o chamado “estruturalismo™ — essa figura de midia que
nunca ninguém soube exatamente o que é. E justamente através de uma
longuissima citagdo, reunindo trechos extraidos do tltimo capitulo de O
pensamento selvagem, que Paul Veyne (1978: 23-4) proclama com todas
as letras o fato de que “tudo ¢ histérico”, e de que, portanto, “a Histéria”,
no singular e com maitiscula, “ndo existe”. E € justamente a partir dessa
demonstragdo que seu livro Como se escreve a Histéria busca revelar a
viabilidade de um modelo inteiramente historicista para o exercicio da
disciplina historica. Em um momento em que todos os tipos de tolices em
torno do “progresso” e da “modernidade™ sdo repetidos até mesmo por
alguns antropologos, essa ligao de Lévi-Strauss ndo deveria ser esquecida.

E dificil, para mim, achar as palavras adequadas para agradecer ao
convite para participar desta homenagem absolutamente necessaria. Eu
gostaria, entdo, de terminar com uma nota de admiragio, palavra que deve
ser entendida quase que em seu sentido etimolégico, o de uma aproximagio
que nao exclur a distancia, bem como na acepg¢io de espanto e assombro
— condig¢do de todo trabalho intelectual. Ha anos foi a leitura da obra de
Claude Lévi-Strauss que me convenceu que, no campo das Ciéncias Sociais,
era a antropologia que poderia me abrir o tipo de reflexao que desejava.
Reflexdo critica, capaz de abordar as questdes mais abrangentes sem perder
0 contato com a experiéncia mais vivida. Um dos maiores valores dessa
aventura intelectual foi justamente o de ter me modificado profundamente,
fazendo, assim, com que eu afastasse progressiva e parcialmente das idéias
de seu inspirador. O que, € claro, ndo tem a menor importancia. Como diz
Paul Veyne, a quem eu gostaria de citar mais uma vez para terminar,

“¢ mais importante ter idéias do que conhecer a verdade: € por isso
que as grandes obras (...), mesmo quando refutadas, se mantém signi-
ficativas e classicas (...). A verdade ndo ¢ o mais elevado dos valores
do conhecimento™. (Veyne, 1976: 42)



MARCI0 GOLDMAN. LEVI-STRAUSS E 08 SENTIDOS DA HISTORIA

Notas

b

J

Professor do Programa de Pés-Graduagiio em Antropologia Social (Museu
Nacional, Universidade Federal do Rio de Janeiro); pesquisador do CNPq;
pesquisador do NuAP (Niicleo de Antropologia da Politica— Pronex 1997);
autor de Razdo e Diferenga. Afetividade, Racionalidade e Relativismo no
Pensamento de Lévy-Bruhl (Editora Grypho/Editora da UFRJ, Rio de Janeiro,
1994).

Agradego a Peter Gow por ter me revelado a existéncia desse texto. Agradego
também, de modo mais geral, a Tania Stolze Lima por uma série de sugestoes
acerca de pontos especificos do texto.

Conta-se que provocado pelos irmaos Campos — que observavam que sua
obra parecia se deter em um limiar situado aquém das transformagoes mais
contemporineas da poesia —, Jodao Cabral de Melo Neto teria dito que
Imaginava sua obra coimo um trampolim: a extremidade bem flexivel a fim de
possibilitar os saltos, mas a base necessariamente muito firme.

Bibliografia

DeLeuze, G. & Bene, C.

1979 Superpositions, Paris, Minuit.

GABORIAU, MARC

1963 [1968]

estruturalismo de Lévi-Strauss, pp. 140-56, Petropolis, Vozes.

Gourb. S. J.

1991

“The Case of the Creeping Fox Terrier Clone™, in Bully For Brontosaurus.
Reflections in Natural History, New York, London, W. W. Norton &

Company. pp. 79-93.

“Antropologia estrutural ¢ Histéria™, in Luiz Costa Lima (org.). O



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAULO. USP. 1999 v. 42n"1e 2.

LEvi-StrAuss, C.

1949[1958]  “Introduction: Histoire et Ethnologie™, in Anthropologie Structurale.
Paris, Plon.

1952[1978]  “Racae Historia”, in Os Pensadores., vol. L, Sao Paulo, Abril Cultural,

1960a[1973]  “Le Champ de I' Anthropologice™, in Anthropologie Structurale Deux,
Paris, Plon.

1960b[1973] “Les Discontinuités Culturelles et le Développement Economique et
Social™, in Anthropologie Structurale Deux, Paris, Plon.

1962 [1976] O pensamento selvagem, Sao Paulo, CEN.

1983a  “Histoire et Ethnologie”, Annales E.S.C., 38 (6): 1217-31.
1983b  “Un Autre Regard”, L'Honme 126-128: 9-10.

191 Histoire de Lynx, Paris, Plon.

1998 “Voltas ao Passado™, Mana, Estudos de Antropologia Social 4 (2): 107-17.

LewonTtiN, R, C.& LeEvins, R.

1985 “Evolu¢do™, in Organico/lnorganico. Evolucao, Enciclopédia Einaudi , r6:
234-87, Lisboa, Imprensa Nacional/Casa da Moeda.

MERLLIE, D.

1989 “Présentation. Le Cas Lévy-Bruhl™, Revue Philosophigue de la France et
del’Etranger, 4: 419-48,

OVERING, J.

1995 “O mito como historia: um problema de tempo, realidade e outras ques-
toes", Mana. Estudos de Antropologia Social, 1 (1): 107-40.

- 237 -



MARCIO GOLDMAN. LEVI-STRAUSS E0S SENTIDOS DA HISTORIA

VEYNE, P.
1976 [1989] O inventdrio das di ferencas, Lisboa, Gradiva.

1978 Comment on Ecrit I’Histoire. Paris. Seuil.

VIVEIROS DE CASTRO. E.

1998 “A antropologia de cabega para baixo. Entrevista com Claude Lévi-Strauss”,
Mana. Estudos de Antropologia Social, 4 (2): 119-26.

ABSTRACT: This text explores various aspects of Claude Lévi-Strauss's
thought concerning history. Starting ou from a critique of reductionist read-
ings of his work, the paper aims to demonstrate two points. Firstly that,
even though the reflection on history occupies an apparently secondary
dimension in the author's work, it 1s precisely this deliberation which allows
us to touch on important and marginalized aspects of so-called structuralism.
Secondly, the paper aims to show that Lévi-Strauss's reflections allowed
the development of a truly anthropological, rather than ethnocentric, per-
spective on the history and historicity of human societies.

KEY-WORDS: Lévi-Strauss, History, Anthropological Theory.

Recebido em agosto de 1999.

'

Q)

(S

o0
I



Sobre a Comunicacao entre Diferentes
Antropologias

Marcos Lanna

Professor Adjunto do Departamento de Antropologia - Universidade
Federal do Parand

RESUMO: O artigo analisa algumas criticas a antropologia de C. Lévi-Strauss,
privilegiando aquelas de C.Geertz, dada a grande influéncia destas tltimas
no panorama da antropologia contemporanea. Neste contexto, ¢ destacada
a atualidade do pensamento de Lévi-Strauss em relagiio a temas importantes
como o da relagao entre antropologia ¢ politica, com énfase nos aspectos
politicos da pritica antropoldégica. Exatamente pelo fato de muitos destes
temas — que tem despertado recentemente enorme interesse da parte de
antropologos das mais variadas correntes tedricas — ndo terem realmente
sido desenvolvidos exaustivamente pelo mestre francés, o artigo pretende
indicar de modo mais explicito a importancia da contribui¢io de Lévi-Strauss
para sua andalise.

PALAVRAS CHAVE: estruturalismo, antropologias norte-americanas,
etnografia.

Esta homenagem a longevidade de um dos mais impor-
tantes pensadores deste século —, um homem que se
considera do século XIX, mas cuja presenga certamente
serd muito sentida no século XX —, parece ser uma
oportunidade para retomarmos aspectos de uma obra
ja muito criticada e nem sempre bem compreendida.
Posicionar-se contra Claude Lévi-Strauss tornou-se
mais que um modismo. Viveiros de Castro (1993:22-
3) falaem “carater quase obrigatorio de um insulto ritual




MARCOS LLANNA. SOBRE A COMUNICACAO ENTRE DIFERENTES ANTROPOLOGIAS

a Lévi-Strauss”. De minha parte, nio vejo porque nio aceitar a condi¢iio
de modesto discipulo. Mais do que propor ir além deste mestre, pretendo
aqui revelar minha curiosidade a respeito de certas leituras que se
pretendem criticas de sua obra. Este tipo de intervengio simpatica a Lévi-
Strauss ndo € um género de antropologia tao proficuo quanto o seu oposto
mais critico, mas ele também tem sua tradi¢iio, talvez iniciadaem 1962,
comStructure and sentiment, de Rodney Needham. Jd a tradigio critica,
além de mais robusta, iniciou-se antes, mas tambémem tomodas teorias sobre
o parentesco,com o livro de D. Schneider e G. Homans, Marriage, Authority
and Final Causes, de 1955.

Dentre inumeras leituras criticas da obra de Lévi-Strauss, escolherei a
de Clifford Geertz, dada a sua enorme influéncia. Nao me parece dificil
constatar continuidades entre o interpretativismo e os cultural studies. E
verdade que também hd descontinuidades, tanto que Geertz (1998) produziu
recentemente um texto que pode ser lido como um manifesto contra uma
tendéncia autofigica da antropologia norte-americana atual. Ao modo de
outros eminentes antropologos norte-americanos deste século, Geertz ndao
assumiu como discipulos alguns de seus principais alunos. Extrema distancia
¢ descontinuidade entre geracoes académicas parece ser caracteristica
norte-americana. Talvez por 1sso mesmo o proprio Geertz (1998:72)
indique que o grande dilema da Antropologia hoje ¢ “manter uma tradig¢do
de pesquisa na qual se construtu uma disciplina “soft” e talvez ainda em
formagdo, mas essencial do ponto de vista moral™. A tradi¢ao antropologica,
se € que hd apenas uma, estaria ameagada. Manté-la viva seria, para Geertz,
mais importante do que ““deslocar, retrabalhar, renegociar, reimaginar, ou
reinventd-la de modo a favorecer um enfoque fundamentado em multiplos
centros, pluralista, dialogico™.

Ainda sobre as descontinuidades internas que caracterizam a antro-
pologia norte-americana, Lévi-Strauss, por sua vez, conta-nos que “hd
uns dez anos, em visita a uma grande universidade americana, onde, em
meados do presente século, aindaestavam ativos alguns dos mais c¢lebres
antropologos do nosso tempo, eu estranhava que seus sucessores fossem

- 240 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLO, USP, 1999,v. 42n°l ¢ 2.

(a0 pouco atentos em manter viva esta tradicao” (1998b:114). Lévi-
Strauss endossa a explica¢io de um antropélogo nativo, segundo o qual
Isto ocorreu porque “os indios ndo querem mais saber de nés”; eles agora
“sdo parte interessada em uma historia tornada comum e que questiona
a propria no¢do de alteridade” (Lévi-Strauss, 1998: 114). Sem discordar
de Levi-Strauss, irei aqui atribuir a cria¢@o dessas descontinuidades no
seto da academia norte-americana a outro fato. Longe de a antropologia
norte-americana desprezar sua propria histéria, esta antropologia se
insere no contexto de uma sociedade extremamente “quente”, revelando
a atitude subjetiva em relagdo a histéria das civilizacdes mecinicas ou
capitalistas, atitude esta bem compreendida por Lévi-Strauss, e antes
dele, Karl Marx, e antes ainda, J. -J. Rousseau. Pretendo situar a
antropologia norte-americana em um contexto socioldgico mais amplo,
o de uma “historia quente”. De um modo ainda mais geral, trata-se de
indicar como a antropologia de Lévi-Strauss pode contribuir para a
compreensdo do contexto em que produzimos nossas etnografias, tanto
numa micro-escala (nas aldeias), como numa macro-escala (fora delas).

Geertz ainda € um antropologo moderno. Ha continuidade entre sua obra
e a de Lévi-Strauss, pois para ambos a antropologia se define como um
encontro que pode nos ensinar algo sobre o homem e sobre as construgoes
sociais em geral. Uma das contribui¢oes originais de Geertz foi compreender
o papel ativo do antropdlogo na situagao de campo; a partir dai, antropologos
das mais variadas correntes passaram a enfatizar o fato de que as civilizagoes
indigenas nao devem ser reduzidas a meros objetos de europeus iluminados.
Nesse contexto, multiplicaram-se as dentncias a antropologia como uma
ciéncia colonialista. Mas, se 1sso € verdade, também esse € o caso de todas
as outras ciéncias e das artes ocidentais. Por outro lado, entre todas elas,
a antropologia foi capaz de desenvolver a mais profunda auto-critica a
sua propria participa¢ao no evento da colonizagdo. Lévi-Strauss (1976: 47)
jareconhecia que a antropologia “decorre de um desenvolvimento social e
econdmico particular” —o etndlogo sendo um “emissario” de uma sociedade,
“em nome” da qual “procura outras sociedades, outras civilizagdes e

+ 5l -



MARCOS LANNA. SOBRE A COMUNICACAO ENTRE DIFERENTES ANTROPOLOGIAS

precisamente as que lhe parecem mais fracas e mais humildes” —, mas que
“outras ciéncias progrediram em caminhos paralelos aos seus” (idem:65).

Outros cientistas, por sua vez, parecem ainda confiantes na idéia de uma
evolugdo unilinear do género humano. Lévi-Strauss (1976:61) menciona
o fato de economistas e sociélogos terem sido muitas vezes mais bem
recebidos do que os antropélogos “em certos paises da Africa e da Asia”,
e 1SS0 exatamente por representarem a civilizagao ocidental. Muitos nativos
prefeririam a condi¢do de “provisoriamente atrasados” do que a de
“permanentemente diferentes” (ibidem), temendo que a €nfase numa
“diversidade desejavel” fosse fazer passar como “aceitavel ... o que lhes
parece uma insuportavel desigualdade” (Lévi-Strauss, 1962:24).

Diga-se, entretanto, a favor desses povos, que por tras desse fato haveria
uma capacidade de estruturas nativas englobarem a economia e a politica
ocidental (Sahlins, 1988), isto €, ser diferentes, ainda quando se concebem
a si mesmos como “atrasados”. Diga-se ainda, contra a antropologia, que,
apesar de sua critica a nogio de progresso, a “desconfianga” que ela suscita
entre os nativos, constatada por Lévi-Strauss (1976:61), explica-se por
esta ciéncia (que tem a peculiariedade de ser considerada arte por alguns
de seus praticantes) dificilmente se deixar englobar pelas estruturas nativas'.
Por isso mesmo, Lévi-Strauss indica que a proliferagdo de etnélogos nativos
estudando suas proprias sociedades levaria a antropologia a renunciar “seus
caracteres distintivos™, correndo o risco de aproximar-se demasiadamente
entdo “da arqueologia, da histéria e da filologia™ (idem:63).

Mas nem todas as tendéncias atuais da antropologia levam-na neces—
sariamente a abrir mao desta sua caracteristica fundamental que € o olhar
distanciado. Por exemplo., a multiplicagdo que assistimos do estudo
antropolégico das sociedades contemporineas revela hoje algo ja
antecipado por Lévi-Strauss (1962:24), “a multiplicagdo de perspectivas”
internas i sociedade ocidental. O antropdlogo africano ou melanésio pode
hoje tentar “fazer entre nés o que ainda ha pouco somente nos faziamos
entre eles” (ibidem). Mas isso nio resolve o problema. Ao contrdrio, cria
a farsa — hoje vivida nos Estados Unidos — de se acreditar que os

2242 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLO, USP, 1999,v.42n°] ¢ 2.

ocidentais conseguirdo desempenhar o papel de selvagens em relacio aos
povos que dominaram. Nio € s6 do ponto de vista ocidental que esta
civilizagao € “agente” e aquelas dominadas “objetos — quer de estudo
cientifico quer de dominagao politica e econdmica” (ibidem). E assim muito
mais dificil para uma antropologia feita por nativos prolongar a tradicao
antropologica. Como demonstrou Sahlins (1995), esta dificuldade se
evidencia no trabalho de G. Obeyesekere (1992), apesar dos esforgos
deste para inserir-se com sucesso, ainda que de modo original, nesta
tradic@o que, alids, ¢ aquela que hoje defende Geertz.

Quanto a este ponto, o Lévi-Strauss de 1962 (:25) parece menos
conservador do que o Geertz de 1998. Se este sugere manter viva uma
determinada tradi¢do, Lévi-Strauss, por sua vez, vem hi décadas
indicando que “a antropologia deverd transformar-se na sua natureza
mesma e confessar que hd, de fato, uma certa impossibilidade, de ordem
tanto logica quanto moral, de manter como objetos cientificos sociedades
que se afirmam como sujeitos coletivos e que, como tais, reivindicam o
direito de se transformar”. Lévi-Strauss revela-se também menos pessimista
do que Geertz quanto ao futuro da antropologia num mundo em que trocas
¢ comunicagoes intensificam-se (:20). O que devemos manter entao seria
“uma certa relagdo entre o observador e seu objeto”, garantida pela
multiplicagdo dos “desvios diferenciais’ e um certo “optimum de diver-
sidade™ entre grupos que “ndo desaparecerdo jamais sendo para se
reconstituir em outros planos™ (:26).

Analises do encontro colonial exemplificam o reconhecimento de algu-
mas das diversidades de que falava Lévi-Strauss, revelando que diferentes
compreensoes dos amerindios se devem nao s6 a diversidade interna
destes, mas também aquelas entre os proprios colonizadores europeus.
B.Bucher (1981), por exemplo, analisa representagoes holandesas e
espanholas do mundo amerindio, comparando-as e desvendando dife-
rengas entre visoes protestantes e catolicas de realidades indigenas.
Bucher mostra como o contato com os amerindios for determinante na
construgdo de visoes de mundo européias.

- 243 -



MARCOS LANNA. SOBRE A COMUNICACAO ENTRE DIFERENTES ANTROPOLOGIAS

T.Todorov (1983) também descreve diversas perspectivas espanholas
de realidades amerindias. Um periodo inicial de escravidao e catequizagao
indigena foi seguido por aquele que Todorov chama de colonial, personificado
por Cortez, no qual foi fundamental para os colonizadores aprender a lingua
e aliar-se aos chefes nativos. Posteriormente, com Las Casas, os espanhois
alcangariam um certo relativismo que, segundo Marcus e Fischer (1986:105),
se expressaria em uma capacidade para entender “o sacrificio como um ato
religioso vilido”. Mostrarei aqui que esta capacidade nao pode jamais ser
tida como “o inicio de uma comunicagio reciproca ndo subordinadora e nio
assimiladora” (ibidem). Em primeiro lugar, porque tal comunicagdo ja
ocorrera desde o primeiro contato; além disso, parece-me que toda
comunicacao implica subordinagiio e mutua assimilagao (Lanna, 1996).

Em How natives think, M.Sahlins endossa a importancia do trabalho
de Todorov, mas nio explicita suas diferengas em relagdo a este autor.
Se para Todorov, as culturas européias adquirem, apds o descobrimento,
a capacidade para o que ele chama “perspectivismo”, para Sahlins
(1995:11), esta capacidade ndo teria surgido nas “nacoes imperialistas
ocidentais — Espanha, Portugal, Holanda, Inglaterra ou Fran¢a™ —, mas
sim bem mais tarde, entre os intelectuais burgueses alemaes, “alheados do
poder ou mesmo de uma unidade politica”. O relativismo s6 se cristalizaria
no conceito de cultura nacional, tal como ele aparece em Herder, contra o
racionalismo francés. Entretanto, o proprio Sahlins (idem: 194) lembra que,
se 0s astecas tomaram os espanhois como deuses, Cortez, por sua vez,
seria capaz de uma “magistral manipulagio simbolica” Em resumo, a
colonizaciio dependeu de um modo especifico de conhecimento do “outro™,
que, 20 mesmo tempo, era recriado pela presenga européia nas Américas.
Analisando a presenga britanica na India. B.Cohn (1997) faz a mesma
demonstracio de que um entendimento especifico do “outro™ foi uma
condi¢iio da colonizaciio que, a0 mesmo tempo, definiu seus rumos”.

Se Todorov reconhece uma capacidade perspectiva jd entre alguns dos
colonizadores espanhois, Sahlins acredita que esta capacidade O surgiria
mais tarde. na Alemanha. Mas ambos revelam uma compreensao similar

D44 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SA0 PAuLO. USP, 1999,v. 42n°1 ¢ 2.

sobre o “racionalismo francés™ ou, mais precisamente, sobre escritos de
Montaigne, Rousseau e Diderot, como reveladores de um “‘contraste global
entre civilizagdo e barbdrie colocado pelo imperialismo na agenda antro-
pologica™ (Sahlins, 1995:11; Todorov, 1993). O argumento de Sahlins é
o de que o conceito de cultura, ou aquilo que ele mesmo chama, seguindo
Todorov, de perspectivismo, permite a superagao da dicotomia— a seu
ver, tipicamente francesa— entre civilizacdo e barbdrie, na qual este Gltimo
termo € associado a natureza. Sahlins salienta o aspecto anti-iluminista do
conceito de cultura, como se este conceito ndo reproduzisse uma perspectiva
européia, ou por outra, uma nog¢do de alteridade especificamente européia.

Em todo caso, se ha entendimentos especificos do outro, a no¢io de
alteridade ndo pode ser tida como um privilégio da civilizagcdo européia.
Todorov nos mostra como entendimentos especificos do “outro” explicam
o modo em que esta ou aquela batalha foi travada pelos espanhéis. O
mesmo foi demonstrado por Carneiro da Cunha e Viveiros de Castro
(1985) para o caso das guerras dos Tupinamba da costa brasileira nos
séculos XVIe XVII. Ainda que a visdo que os Tupinamba tinham do
estrangeiro fosse muito diferente das inimeras construcoes européias do
“outro”, os Tupinamba nao deixavam de ter aquilo que Todorov chama
de “perspectivismo” . Neste caso, 0 “outro” era o prisioneiro de guerra,
concebido como um afim potencial, que casaria e engravidaria uma mulher
do grupo antes de ser morto e comido. O outro dos Tupinamba € entdo o
cunhado ideal ¢ a0 mesmo tempo uma vitima a ser canibalizada. Ao contrario
dos Tupinambd, para os Wari, os afins nio sdo associados ao outro-
estrangeiro, mas aos consanguineos, o cunhado sendo chamado “irmao”.
Se para os Tupinambd, os “outros™ sido aqueles com quem se pode casar,
para os Wari, os “outros” sdo aqueles com quem nao se pode casar.

A noc¢io de outro ¢ assim uma varidvel cultural. Surge a questao: serao
os antropdlogos herdeiros de diversas variantes de uma nogdo do “outro™
desenvolvida na Europa a partir do século XVI? Seria a historia desta
no¢do a histéria de uma tradi¢iio de dominagio? Vimos que a resposta de
Sahlins é positiva para o caso da tradi¢io francesa, que opde civilizagao e

- 048



MARCOS LANNA. SOBRE A COMUNICACAO ENTRE DIFERENTES ANTROPOLOGIAS

barbarie, e negativa para o caso do conceito de cultura germanico, poste-
riormente desenvolvido pelos norte-americanos. De minha parte, acredito
que mais estudos historicos sdo necessarios para que tenhamos uma resposta.

Em sua aula inaugural no College de France, em 1960, Lévi-Strauss
(1976:39) relaciona colonialismo ¢ antropologia, mas se recusa a tomar
esta ultima como um *“ultimo avatar do espirito colonial, uma ideologia
vergonhosa que ofereceria a este uma possibilidade de sobrevivéncia™. Isto
¢, Lévi-Strauss (1dem:62-3) reconhece que se a antropologia *“se tornou
capaz de ter uma visdo mais objetiva dos fendmenos humanos ... ela deve
esta vantagem epistemoldgica a um estado de fato em que uma parte da
humanidade se outorgou o direito de tratar a outra como objeto ... culturas
que eram tratadas como coisas eram estudadas como coisas™. Por outro
lado, ele também nos diz que “nossa ciéncia chegou a maturidade no dia
em que o homem ocidental comegou a compreender que jamais se
compreenderia enquanto na superficie da terra uma tinica raga ou um tinico
povo fosse por ele tratado como objeto™. Jdem Tristes tropicos considera-
se a possibilidade de a antropologia conduzir a Europa a repensar a s
mesma e sua posi¢ao histérica em relagdo aos amerindios. A meu ver, esta
posi¢do € excessivamente otimista.

Geertz (1988) critica o retrato do antropélogo como espectador
oferecido em Tristes tropicos, sem perceber, porém, que 1SS0 ocorre
porque Lévi-Strauss enfatiza a capacidade para agdo, na situagao de
campo, de missionarios e administradores coloniais; neste livro, 0 antro-
pblogo so aparece como agente em sua propria sociedade apos retornar
do campo. Em seu relato de sua experiéncia como estudante na Franga,
[évi-Strauss relaciona sua identificagiio com outras ordens sociais a uma
recusa inicial de sua propria sociedade, recusa esta que seria uma condi¢ao
necessdriada pratica da antropologia. Por isso, Lévi-Strauss condena
aqueles missiondrios e administradores que, apesar de produzir etnografias,
s30 incapazes de criticar sua propria sociedade.

Mas. em Tristes tropicos, Lévi-Strauss condena também os etnografos
excessivamente criticos em relaciio a sua propria sociedade. Estes, ao

- 246 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLO. USP. 1999.v. 421n°] e 2.

contrario de missiondrios ¢ administradores coloniais, superestimariam
as “outras™ ordens sociais. Ha um dilema: se a auto-critica é, desde o
INicio, uma motivagao, por outro lado, s6 podemos entender o outro com
base em nossos proprios valores, o que pressupde algum tipo de supe-
rioridade destes valores. Nas palavras de Lévi-Strauss: “para sempre
incapazes de escapar as normas que nos modelaram, nossos esforcos
para por em perspectiva as diferentes sociedades, inclusive a nossa,
seriam uma maneira avergonhada de confessar nossa superioridade sobre
todas as outras” (Lévi-Strauss, 1955:345). Vimos que, em sua aula
maugural no Collége de France, Lévi-Strauss rejeita um entendimento
daantropologia como uma forma de “superioridade envergonhada™.
Qual seria entdo a solugio para este dilema? Veremos que ela estd
na “Introducdo a obra de Marcel Mauss”.

Antes de aborda-la, lembro que, ao contrdrio do que supoe C.Geertz,
entre tantos outros, 1ristes tropicos ja colocava em cheque, de modo
profundo, alguns dos procedimentos fundamentais da pritica etnogrfica.
Vimos que Lévi-Strauss nio deixava de relacionar o projeto antropolégico
aquestdo da dominagdo. Vimos ainda que Lévi-Strauss critica a sociedade
moderna, ainda que evite uma condenacio radical de nés mesmos, que
equivaleria a considerar a civilizagiio européia “insuportavel” (Lévi-Strauss,
1955:350). A questao central da antropologia seria saber até que ponto a
sua propria sociedade € “inaceitivel” (idem,1976:47). Exatamente ao
contrario do que fazem certas tendéncias pés-modernas, ao criticar o
ocidente, Lévi-Strauss se inclui como agente no projeto antropolégico,
realizando uma auto-critica da civilizagdo ocidental. Revelar-se consciente
dos aspectos politicos da pratica antropoldgica nio o leva a uma recusa
radical nem de sua sociedade nem da antropologia. Como eu disse, hiem
Tristes tropicos a suposi¢do de que a antropologia contribuiria para uma
reconstrucao da civilizacdo ocidental.

Viveiros de Castro (1996a) nos lembra que “Lévi-Strauss insiste que
o estruturalismo ndo ¢ um método para a analise de sociedades globais™.
Sem discordar, e sem pretender aqui uma andlise da epistemologia

- 247 -



MARCOS LLANNA. SOBRE A COMUNICACAQ ENTRE DIFERENTES ANTROPOLOGIAS

estruturalista, permito-me sugerir haver, a0 menos em Tristes tropicos,
uma proposi¢ao metodoldgica, segundo a qual o conhecimento do outro
inicia-se pela recusa de nossa prépria sociedade e “nos distancia de nos
mesmos” (Lévi-Strauss,1955:353). O proprio Lévi-Strauss falaem um
“segundo passo”, que consistiria em, “sem conservar nada de qualquer
sociedade, usar todas elas para um entendimento dos principios da vida
social”” (Lévi-Strauss, 1955: 353). Isto nos permitiriareconciliarmo-nos
com nossa sociedade, “a inica em rela¢do a qual estamos na posi¢do de
mudar sem o risco de destrui-la, porque as mudangas que introduzimos
vem de dentro dela mesma” (ibidem)*.

Lévi-Strauss propde entdo uma reconciliagdo critica € ndo uma conde-
naciio do Ocidente por ele mesmo, do tipo que propunham filosofos como
Diderot. Estes ndo estariam cientes de que uma condenagao radical de
nossa sociedade corre o perigo de resultar em uma condenagdo de todo
estado social. Estes filosofos glorificam um homem inexistente, aquele do
estado de natureza. Vimos que, exatamente nesse sentido, Sahlins
(1995:11) associa Diderot e Rousseau: ambos celebrariam “um outro
exotico vivendo mais proximo da natureza”. Geertz (1998:72) repete o
erro de Sahlins em sua recente interpretaciio dos trabalhos de Pierre
Clastres, cujaperspectiva € associada ao que Geertz denomina “primitivismo
rousseauista”. Segundo esta perspectiva, os selvagens seriam moralmente
superiores e radicalmente diferentes de nds. Lévi-Strauss deixa claro que
esta € a perspectiva de Diderot e nao a de Rousseau, o que parece escapar
aqueles que so, talvez, os mais eminentes antropologos norte-americanos
da segunda metade deste século.

Segundo Lévi-Strauss, de todos os filosofos do século X VIII, apenas
Rousseau nio glorifica o estado natural. Rousseau se questiona se “a
desigualdade moral e natural seria uma condi¢do do estado de sociedade™
e se o estado de sociedade, inerente ao homem, carregaria em si mesmo
algum tipo de mal. O estudo das desigualdades € assim para Rousseau um
estudo da “base inabalavel da sociedade” (Lévi-Strauss, 1955:351).
Apesar de a interpretagido que faz Sahlins de Rousseau ser menos

- 248 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAaurLo. USP. 1999 v. 42n°] ¢ 2.

sofisticada do que a de Lévi-Strauss, veremos que a obra do primeiro pode
ser interpretada como um estudo rousseauista das desigualdades sociais.

Aindaem Tristes tropicos, Lévi-Strauss critica a filosofia ocidental por
fundamentar suas reflexoes em uma tinica civilizacio, a sua propria. Jd a
analise etnogrifica, “distinguindo os caracteres comuns a maioria das socie-
dades humanas, ajuda a constituir um tipo que nenhuma reproduz fielmente,
mas que precisa a dire¢do em que a investigacdo deve se orientar ...
ajudando-nos a construir um modelo tedrico da sociedade humana” (Lévi-
Strauss, 1955:352-53). Alguns anos depois, Lévi-Strauss salienta que, para
Rousseau, “existe um ele que se pensaem mim, e que me faz duvidar de
que sou eu quem pensa’ (1976:45). Se o cogito de Descartes € aquele de
um auto-confiante “eu-pensador”, a antropologia se aproxima de Rousseau,
para quem o homem deve conhecer-se como um outro, um “ele”, antes
de ousar pretender-se que ¢ um “eu”. Segundo Lévi-Strauss, ao superar
o racionalismo de Descartes, Rousseau jd ensinava também que ndo
devemos dissociar a sociologia tedrica da pesquisa de campo. O observador
no campo ¢ ele mesmo seu proprio instrumento de observagao, partindo
“de um si-mesmo, que se revela como outro ao eu’”. Em resumo, o sentido
da pritica etnogrifica é o de sairmos de um estado de eu-pensador,
permitindo-nos entender o que € “imanente ao estado social, fora do qual
a condicao humana é inconcebivel” e identificar os “principios da vida
social” (Lévi-Strauss, 1955:343). Na etnografia, “a fraternidade humana
adquire um sentido concreto apresentando na tribo mais pobre nossa
imagem confirmada e umaexperiéncia de que, juntamente com tantas outras,
podemos assimilar as ligoes™ (:344).

Mas nio creio que a etnografia nos permita também aquilo que Levi-
Strauss denomina “‘uma imersao na grandeza indefinivel dos comegos™. Ha
em Tristes tropicos a suposi¢ao de que podemos “retomar tudo. O que
se fez e falhou pode ser refeito”, jd que “o Novo Mundo ndo foi 0 nosso
e carregamos o crime de sua destrui¢do” (ibidem). Como disse, este
otimismo parece excessivo, tipico do perfodo imediatamente posterior a
Segunda Guerra Mundial. Entretanto, ha a sugestao, feita de uma perspectiva

- 249 -



MARCOS LANNA. SOBRE A COMUNICACAO ENTRE DIFERENTES ANTROPOLOGIAS

assumidamente eurocéntrica, de que “de volta a nés mesmos depois desta
confronta¢do” (ibidem), que € o encontro etnografico, poderiam os europeus
reconstruir o presente de modo menos criminoso ou tragico.

De todo modo, ha a sugestio de que podemos, com Rousseau, superar
dicotomias importantes da civilizagido ocidental, como aquela entre corpo
e alma. No campo, o antrop6logo se entrega de corpo e alma ao outro.
Seu trabalho de pesquisa implica uma viagem, o transporte de seu corpo.
Lévi-Strauss, como tantos outros antropologos, privilegia este aspecto da
experiéncia de campo que Roberto Da Matta chamou de “anthropological
blues”, freqlientemente assumindo que o antropdlogo no campo tem suas
1d€1as profanadas sem ser ele mesmo “profanador” (Lévi-Strauss, 1976:23)".
Acaba-se ndo dando a devida atencio ao fato de que o antrop6logo
também tem seus privilégios no campo. Mas o que parece evidente € que,
nessa perspectiva rousseauista, o trabalho de campo €, sendo um sacrificio,
certamente uma troca.

Ndo se trata assim, de modo algum, simplesmente de um antropdlogo-
sujeito observando indios-objeto, ao contrédrio do que sugere Geertz
(1988). Este tenta mostrar que o didlogo com o outro nio é evidente em
Tristes tropicos, mas muito significativamente ignora o texto sobre
Rousseau de Antropologia estrutural I1. Mesmo em Tristes tropicos,
entretanto, Lévi-Strauss se revela plenamente consciente de que o Bororo
existe no antropdlogo, € ndo apenas como mero objeto. Para Lévi-Strauss,
"0 objeto nao pode ser reproduzido de fato” (apud Charbonnier, 1961);
em texto recente, Lévi-Strauss repete ndo acreditar ser “possivel a um
sujeito pensante e vivente apreender o pensamento ou a vida enquanto
objeto” (1998a:70; para a tradugdo que uso, cf. Lévi-Strauss, 1998b:110).

Poder-se-1a dizer, entretanto, que a ambi¢o para a reconstrugio da
historia do encontro entre europeus ¢ amerindios esconde uma proposta
de dominagio menos violenta. Isto me parece verdadeiro, mas eu preferiria
destacar como esse fato exemplifica ser o ocidente prisioneiro de suas
proprias representagoes do “outro™. Nio do outro como pessoa concreta,
objetiva, mas como uma referéncia, uma categoria cuja arqueologia foi

- 250 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLO, USP, 1999, v. 4211 ¢ 2.

magnificamente feita por Todorov e Bucher. Nio seriamos nés. antro-
pologos, tambeém prisioneiros de diversas variantes de uma mesma categoria
subjetiva, diferentemente construida em diferentes contextos, mas que teve
uma presenca definitiva na civilizacao ocidental? Nao seria inclusive este
o caso daqueles que se aproximam do pensamento de Herder e/ou adotam
anog¢ao de cultura? Caso afirmativo, isso bastaria para justificar reagoes
radicais contra a antropologia que assistimos nos Estados Unidos (Geertz,
1988:92-8, para o caso de K. Dwyer)? Parece-me que a posi¢ao de Lévi-
Strauss ¢ inversa da de alguns norte-americanos. Ainda que ambas sejam
conscientes dos aspectos politicos da pritica antropoldgica, alguns
antropologos norte-americanos contemporaneos parecem nada esperar
da etnografia a ndo ser adominacdo, enquanto Lévi-Strauss dela esperava,
a0 menos em Tristes tropicos, sendo uma redenc¢do, a0 menos uma
contribui¢do fundamental para a reconstruciio da civilizagdo européia.

Este dilema ndo tem sido plenamente entendido por muitos que buscam
hoje superar a propria nog¢ao de alteridade. Entre estes, alguns substituem
uma dicotomia por outra, como os que postulam uma radical descon-
tinuidade entre modernismo e pés-modernismo, introduzindo assim uma
nova dicotomia, nesse caso, no interior da historia ocidental. Outros simples-
mente liquidam dicotomias de modo puramente retorico. Geertz, por sua vez,
ndo busca tal supera¢do, mas conscientemente opoe “‘estar aqul” — na
sociedade do antrop6logo — e “‘estar 14 — na sociedade observada. Para
Geertz, o antropologo €, nas duas situagoes, ndo s6 um autor mas tamb¢ém
um ator. Creio, por outor lado, que ainda ha muito a ser estudado sobre a
relac@o entre os antropdlogos e outros agentes, claramente ativos “1a”. Nio
penso nos missiondrios e administradores coloniais criticados por Levi-
Strauss, mas em outras figuras de nosso mundo globalizado como mulitares,
empresarios, representantes da lei e do estado nacional etc.

Tais estudos deveriam refletir sobre a ingenuidade politica do projeto
interpretativista e de alguns que o sucederam, inclusive os chamados
cultural studies. Isto €, a presenga de um didlogo com o outro nao garante
o fim da “autoridade etnogrifica”. Entendo aqui este termo num duplo

T8 -



MARCOS LANNA. SOBRE A COMUNICACAO ENTRE DIFERENTES ANTROPOLOGIAS

sentido: o primeiro € aquele, ji convencional, da perspectiva de uma analise
da retérica e da relagdo entre etndgrafo e seus leitores, como um estilo de
escrita etnogrifica. O segundo € o que entende a autoridade etnografica
como fato socioldgico rout court, tomando-a como um momento da
relacdio entre o etnégrafo (e sua sociedade) e os povos por ele visitados.
Em ambos os casos, se a etnografia realmente € uma relagdo politica, muitos
de seus mistérios ainda devem ser desvendados.

Ora, o didlogo ndo exclui mas pressupde a diferenca. Ele implica reci-
procidade, mas esta relagiio, por sua vez, ndo pode ser associada a simples
simetria: implica, necessariamente, também assimetria (Lanna, 1996). A
relacdo entre hospede e anfitrido € um exemplo de reciprocidade
assimétrica ou hieraquica. O héspede ndo pode, por definigdo, sentir-se
em casa, seja qual for o discurso do anfitrido, independente do fato desse
discurso apelar a simetria ou, ao contrario, assumir relacoes de controle.
Se didlogo e reciproc'dade ndo excluem assimetria e diferencga, a superacio
da diferenca so pode ser alcancada pela auséncia de didlogo.

Mais ainda, se a pritica antropolégica é dialdgica, ndo podemos supor
a priort o mteresse do outro. Como diz Freire da Costa, “o outro € impre-
visivel ... ndo obstante todo cdlculo racional que eu faca™ (1998:6). O
conteudo das trocas que fundamentam o contato nio ¢ dado de antemao.
Se o trabalho de campo ¢ um trabalho cooperativo, nada garante que
aqueles que recebem o antropologo queiram, como este, “rejeitar dis-
tingdes fundamentais™ entre nos e eles, ou ainda, que o proprio trabalho
de campo ndo recrie essas distingoes. Essas distingdes variam em cada
caso; elas ndo devem ser reificadas. Alguns (Drummond, 1997 :641)
chegam atomd-las como relagdes entre “espertos e leigos” — o antropdlogo
sendo o esperto, bem entendido.

Ressalto ainda que, se os norte-americanos vem, desde Geertz, realizando
uma verdadeira microfisica do poder etnogrifico, esta deve ser comple-
mentada por uma andlise macro-sociologica. Um exemplo de andlise macro
¢ Raga e Historia. Neste texto, de 1952, Lévi-Strauss insiste que uma
particularidade fundamental do encontro etnogrifico é o fato de a antro-
pologia ter sido criada no contexto da civilizagdo industrial. Outro exemplo

- 252 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PauLo. USP, 1999.v. 42n°l ¢ 2.

desse tipo de andlise socioldgica seria o proprio Tristes tropicos.

Geertz (1988:44) comenta que este seria, além de um trabalho etnografico

e filosofico, também “um livro de viagem até mesmo um guia turistico”.
Eu preferiria dizer que Tristes tropicos é um livro sobre o sentido das
viagens ¢ sobre a antropologia enquanto uma viagem para fora de nés
mesmos. Se Montaigne condenava abertamente as viagens (Todorov,
1993:26), este ndo € o caso de Lévi-Strauss. Isto porque, se para
Montaigne “o outro jamais ¢ percebido ou conhecido™ (idem:58), para
Levi-Strauss, “o conhecimento dos outros ndo é simplesmente um
caminho possivel para o conhecimento de si mesmo: € o inico” (idem:98).
Por outro lado, a posi¢do de Lévi-Strauss ndo difere radicalmente da
de Montaigne em pelo menos um sentido: em ambos os casos, “nio digo
0s outros senao para mais me dizer’” (ibidem).

Mas, apesar de sua frase inicial, (“Odeio as viagens™ ), Tristes tropicos
nao deixa de ser um elogio a viagem. Neste livro, Lévi-Strauss associa
algumas de suas teses ao pensamento budista, como a de que se toda
viagem pressupoe uma partida, um encontro e um retorno, so neste tltimo
momento percebemos que nunca deixamos nés mesmos; para perceber
este fato, entretanto, devemos partir. A compreensdo das viagens de Lévi-
Strauss em 7ristes tropicos reproduz sua demonstragdo anterior, na “Intro-
ducdo a obra de Marcel Mauss™, de que o objeto € sempre parte do sujeito.

Geertz parece salientar que haveria algo de passageiro no interesse europeu
pelas outras nagdes, 0 que me parece ser apenas aparentemente verdadeiro.
E nesse contexto que reconhe¢o a importincia da questio, inspirada por
Geertz, que encontramos no trabalho de James Clifford: seria o etnografo
apenas outro tipo de turista, e vice-versa? Esta questdo poderia ser colocada
em termos mais maussianos, como “‘o que significa ser um hospede, ouum
convidado?’; ou lévi-straussianos, como “o que seria 0 comportamento
etnocéntrico?” Mas elas ndo sio tdo novas como tantos acreditam. Elas ja
estavam, por exemplo, em Nouville, un village frangais, obra pioneira
da etnografia na Franga, ou de uma aldeia francesa, orientada por Lévi-
Strauss e publicada em 1953, cujos autores se perguntavam como franceses
de um dado povoado concebem aqueles que lThe sdo “estrangeiros™, como o

- 253 -



MARCOS LANNA. SOBRE A COMUNICACAO ENTRE DIFERENTES ANTROPOLOGIAS

etndgrafo € visto neste contexto e se é possivel a superag¢do desta condicao.

Se assumo a importancia dessas questdes, ndo penso que elas possam
ser resolvidas apenas por andlises do nivel micro. Lévi-Strauss (1949:57-8)
considerava factivel a hipdtese de Gobineau, segundo a qual a concepgao
de seres fantasticos “se explicaria menos por uma riqueza explicativa do que
pela incapacidade de conceber os estrangeiros segundo o mesmo modelo
que os concidadaos™. Sugere entio investigarmos “até onde se estende a
conotacdo logica da idéia de comunidade, que € fun¢do da solidariedade
efetivado grupo™. Lévi-Strauss vai além, lembrando, por exemplo, que, para
entendermos porque, em determinado periodo de sua histériaem Dobu, o
homem branco nio foi concebido como um ser humano, devemos entender
por que esta diferenca “ndo se estende aos inhames, que sdo tratados como
pessoas’ (Levi-Strauss, 1949:59). Sugere que os inhames sido pessoas
porque “ficar sem inhames € ser orfao. Afinal de contas, aestrutura econdémica
e social do grupo justifica sua definicdo limitativa como comunidade de
tubérculos e de cultivadores™ (ibidem). Apesar de sabermos hoje —, apds
Viveiros de Castro (1996b) e Lima (1996), entre outros — que casos
semelhantes a esse referem-se ao oposto de uma “defini¢iio limitativa”,
parece-me ainda correta a suposicao de que o sentido de qualquer nogao
de estrangeiro € simultancamente cognitivo e socioldgico. Analisando o caso
da area Indonésia, Lévi-Strauss (1949:63) via que se palavras como aidu
tinham ora o sentido de estrangeiro, ora o de aliado, ora o de inimigo, ora o
de parente por casamento, tratava-se sempre de “diferentes perspectivas
sobre a mesma realidade™.

Voltemos ao tema da guerra e aquele da relagiio entre antropologia e
poder. Geertz (1988) comenta o fato de E.E.Evans-Pritchard ser a0 mesmo
tempo antropologo ¢ oficial militar, mas nio explora este caso como exemplo
de umarelacio mais geral entre a antropologia e as guerras modernas. Entre
outros antropologos que foram militares, ha Edmund Leach, cuja presenca
no exército britinico estd na origem de seu importante trabalho sobre a
Birmania (Sigaud. 1996). Ha ainda Ruth Benedict, que, ao contrdrio de
Geertz, ndo esconde que O Crisantemo e a espada foi parte do esforco
americano da Il Guerra.

|

9

U]

—
!



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAULO, USP, 1999.v. 421°1 ¢ 2.

A meu ver, o livro de Benedict exemplifica certo desenvolvimento antro-
pologico da categoria de “outro™, apresentando um entendimento desta
categoria que nao ¢ apenas o “da antropdloga”, mas que nos remete ao modo
americano de guerrear e que poderia até mesmo explicar a vitoria militar
americana no Japao. Gragas a este entendimento especifico, 0os americanos
puderam, por exemplo, ver como importava para os japoneses construir
divina afigura de seu Imperador. Benedict nos mostra ainda que os japoneses
nao tinham a mesma capacidade — perspectiva, diria Todorov — para
entender os americanos. A qualidade do trabalho antropolégico de Benedict
esta ligada a esta sagacidade para discernir diferentes concepcoes do outro
emergindo em um mesmo encontro — algo que também poderia ser dito
das analises de Sahlins sobre a morte do descobridor inglés, Capitio Cook,
no Havai. Qualquer encontro pressupde necessariamente uma mutua
compreensao, mas ndo o contetdo desses entendimentos.

Aqueles que reduzem a antropologia a um registro de “muiltiplas vozes”
nao podem deixar de perceber que “o didlogo nio € feito pela justaposi¢io
de muitas vozes, mas de sua interagao” (Todorov, 1993:69). Em qualquer
situagao etnografica, esta interag@o implica assimetrias entre essas vozes.
No caso analisado por Benedict, uma delas tinha a bomba atomica. A
bomba aliada a uma certa “capacidade perspectiva®™ definia um nos, uma
“civilizacdo mecdanica’ e “hiper ativa” (Lévi-Strauss, 1955:352). Assim,
ao contrario do que sugere Todorov (1983), ndo € apenas a auséncia de
perspectivismo que se liga a uma historia de guerras. Vé-se, porém, haver
coeréncia e honestidade na posi¢ido anti-antropoldgica (como a de Kevin
Dwyer, mencionada acima), pois ela se funda no reconhecimento da relagao
entre uma nog¢do de alteridade especifica e uma historia de guerras e crimes.

Mas Rousseau nos da outra alternativa: mesmo reconhecendo o horror
dessa historia, ainda assim podemos identificarmo-nos com os outros,
sabendo inclusive dos limites de qualquer identificagao. Se Rousseau nos
indica ser forcada a identificagdo do eu consigo mesmo. advogando uma
identificacdo com o outro, ele ndo deixa, por outro lado, de estar ciente
de que ndo podemos nunca superar nossa propria posigio enquanto sujeitos.
Dado inclusive que as relagdes de alteridade ndo sdo excepcionais e

- 255 -



MARCOS LANNA. SOBRE A COMUNICACAO ENTRE DIFERENTES ANTROPOLOGIAS

constituem nosso dia a dia, seria um erro abandonar a antropologia com o
pretexto de que, assim fazendo, estarfamos abrindo mao de uma determinada
nogio de alteridade e de uma relagao de dominagdo sobre outras culturas.

Esta posi¢iio freqiientemente se alia aum entendimento do estruturalismo
de Lévi-Strauss como algum tipo de determinismo. Ora, o estruturalismo
de Lévi-Strauss nio ambiciona ser uma teoria totalizadora. Viveiros de
Castro (1996a) nos lembra de que ““a totalizagao inteligivel de estruturas de
ordens diferentes ¢ um problema para a auto-consciéncia cultural mais do
que para a andlise”. Isto deveria atenuar a critica freqliente a uma ambi¢ao
exacerbada do estruturalismo, presente, entre outros tantos, também em
Geertz (1988:27). O que me parece extremamente ambicl080 — € a0 Mesmo
tempo ingénuo — € a postura que assume a possibilidade da superacao de
diferengas politicas sem seguir a licdo fundamental de Rousseau: devemos antes
investigar a estrutura¢io da desigualdade em um instancia particular qualquer.
Nesse sentido, parece-me fundamental a contribuicao de M. Sahlins.

Desde seus primeiros trabalhos, este especialista no estudo das realidades
Polinésias distinguiu-se por buscar uma compreensdo da dimensao
ontologica das estruturas de poder. Desde Hobbes (Parry, 1986:457) ¢
Locke (Dumont, 1976:242), a subordinagdo tem sido entendida do ponto
de vista da acao individual e reduzida a estratégias e manipulagoes. Sahlins
reagiu contra esta tradi¢do anglo-saxd, na qual o poder é¢ compreendido
de uma perspectiva topologica. Diziaele, em 1963: “talvez tenhamos ha
muito tempo nos acostumado a perceber o poder unicamente do ponto
de vista dos individuos, como se o segredo da subordinacido entre os
homens estivesse no poder enquanto forma de satisfagao pessoal” (:300).
Suas analises das cosmologias havaiana, fijiana, kwakiutl, chinesa e
britanica sdao exemplos daquilo que me refert aqui como “macro andlise”.
Apenas em artigos recentes Sahlins (1993 a & b, 1996, 1997, 1998)
analisa explicitamente a pratica da etnografia.

Assim, a micro analise do comportamento do antropdlogo no campo
deve ser complementada por uma macro andlise sociologica que explore
as dimensoes ontologicas do poder e da vida social em geral. Nio fazé-lo
pode significar reduzir a andlise do poder ao aspecto psicologico desse

- 256 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLO, USP, 1999 v. 421n°1 ¢ 2.

fendbmeno. Em todo caso, se a perspectiva micro salienta o aspecto dialogico
do encontro etnografico, a perspectiva macro socioldgica salienta a constante
recriagdo da distancia e das desigualdades entre os grupos que trocam.
Elarevela ainda que a andlise do encontro etnografico ndao deve se limitar
apenas a comunicagao entre antropologo e informantes ou leitores, mas
deve tambeém, e principalmente, analisar aquela entre grupos sociais. Como
jadisse, a autoridade etnografica é sempre um dos aspectos das relacoes
interculturais mais amplas.

Ao mesmo tempo, o projeto de Geertz parece eminentemente topologico.
Se para ele o encontro etnografico € mais do que uma conversacio com
0s nativos, € porque este encontro representa, para Geertz, uma busca
para “nos’ situar em relacdo a estes “nativos™ °. Como se sabe, Geertz
(1973:13-4) vé a “pesquisa etnografica como experiéncia pessoal™ e a
“escrita antropologica™ como “esforco cientifico™. A énfase nestes topicos
tem sido usada por muitos de seus seguidores para evitar a esfera macro
sociologica. Ao mesmo tempo, evitam-se andlises de questoes cuja persisténcia
0s sociologos vém nos demonstrando, ainda que freqlientemente de uma
perspectiva quantitativa. Cito o exemplo do racismo. Uma perspectiva
antropologica deste tema fundamental na modernidade (Dumont, 1986) €
evidente no trabalho do sociologo Loic Wacquant (1996, 1998 | entre
outros), além do qual pouco se fez’. Tudo se passa como se o didlogo
fosse mais facil quando hd grande distancia entre os participantes, 0 que
nao € o caso da relagc@o entre brancos e negros em metropoles ocidentais.

[sto pode parecer paradoxal, mas Lévi-Strauss ja notava que o olhar
distanciado é uma condi¢do da antropologia. Seja ld como for, se 0 encontro
etnogrifico é eminentemente dialégico, o didlogo, como todo ato de recipro-
cidade, pressupde e constantemente recria desigualdades. Nesse processo,
ha uma alternincia da dominagdo. Se os antropologos assumem uma
posicio de superioridade, isto se relaciona ao fato de que, na maior parte
das vezes, eles vém de sociedades superiores em termos do uso da forga.
Por outro lado, eles devem necessariamente se submeter, como aprendizes
que sio, aos modos de vida que Ihes siio estrangeiros ou ndo familiares®.
Sua posi¢io alterna assim superioridade e humildade. Pode-se dizer que

- 257 -



MARCOS LANNA. SOBRE A COMUNICACAO ENTRE DIFERENTES ANTROPOLOGIAS

a posi¢ao de inferioridade em que os antropélogos se encontram € momen-
tAnea e relativa; entretanto, ela ¢ o momento fundador da antropologia,
aquele em que ela se constitui como uma relagdo de troca. Neste momento,
o antropdlogo recebe algo de seu anfitriao.

Indiquei rapidamente alguns aspectos da concepgdo de Lévi-Strauss
da atividade do antropdlogo e mostrei como ela permite uma critica a
antropologia contemporinea norte-americana. Feliz ou infelizmente, ndo
pude analisar com detalhes todos os rotulos sob os quais esta antropologia
ianque se apresenta no mercado do saber, ora se autodenominando
dialégica, ora pés-moderna, ora interpretativista, oracomo critica cultural.
Lembro que Ernest Gellner (1995) usou o termo relativismo para englobar
todas essas tendéncias.

Para concluir, gostaria de salientar a errbnea associacio entre Rousseau
e Diderot, por um lado, e Lévi-Strauss e Montaigne, de outro, que tem se
tornado, de Geertz a Sahlins, comum nos Estados Unidos. A perspectiva
de Montaigne se revela na defini¢ao da antropologia como um passeio ou
desvio pelo outro, feita por P.Ricoeur e endossada por P. Rabinow ¢ Geertz
(1988:92). Vimos que, se para Lévi-Strauss, a antropologia pode ser
descrita metaforicamente como uma viagem, € porque ela implica uma
imersdo profunda, uma troca intersubjetiva. Procurei ressaltar que, atraves
desse dar e receber, ndo $6 a antropologia mas também relagoes politicas
mais amplas sao construidas. Minha proposta foi entender a propria antro-
pologia como um fato social, seguindo uma perspectiva sociologica ausente
de desenvolvimentos mais recentes desta disciplina. Concordaria assim com
a sugestdo de Geertz de que a etnografia ¢ uma atividade social como
qualquer outra; mas exatamente por ela ser um fato social e nao apenas,
como ela aparece em sua obra, uma busca individual.

De todo modo, além das criticas que f1z a uma certa microantropologia
norte-americana, a partir da perspectiva sociologica francesa, nao deixel
de apontar ainda uma complementaridade entre esses paradigmas. Ambos
buscam, cada um a sua maneira, “expandir os limites da humanidade™
(Geertz, 1973:14) e superar dicotomias como aquelas entre sujeito/objeto
¢ cultura/natureza. Vimos como, em 1ristes tropicos € em seu artigo sobre

238 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAauLo, USP, 1999 v. 42 1°1 e

Rousseau, Lévi-Strauss vé na identificacao com o outro o fundamento da
antropologia e da pritica etnografica. Mas nio seria a identificacio o
fundamento de toda a vida social, aquilo que nos une a todos os seres vivos?
Afinal, as altimas linhas de Tristes tropicos sio sobre as trocas de olhares
cntre o autor e um gato.

Em um texto anterior, a “Introducdo™ a Sociologia e antropologia, de
Marcel Mauss, Lévi-Strauss descreve o sujeito tendo uma capacidade
tlimitada para objetificar-se, mas sem outra alternativa a nio ser “arrancar
de si mesmo ... esta série ilimitada de objetos que constitui o Objeto da
etnografia” (Lévi-Strauss, 1950:xxix). O encontro intersubjetivo s6 poderia
assim se definir por uma inter-sub-objetividade. A conclusao de Tristes
fropicos nos permite supor que isso seria valido para todo sujeito, tanto
para o espirito humano em geral como para o antropélogo em particular,
na esfera ontologica como na epistemoldgica.

Em todo caso, fica evidente que, desde pelo menos 1950, quando a
“Introducdo a obra de Marcel Mauss™ foi escrita, Lévi-Strauss entendia
de maneira profunda o fato de que a antropologia constroi seu objeto. Cinco
anos depots, em Tristes tropicos, L.évi-Strauss tenta demonstrar mais
detalhadamente como essa construgao ocorreria. A “Introdugdo a obra de
Marcel Mauss™ demonstra ainda que ndo ha um momento final em que a
dicotomia sujeito/objeto € totalmente superada. Mesmo assim, nos devemos
sempre e continuamente buscar superd-la. E isto o que nos define como
antropdlogos. Nio hd nada de utépico nesse projeto. Podemos ser bem
sucedidos, mas apenas momentaneamente, em microencontros. Se algumas
correntes da antropologia contemporinea pretendem nao distinguir o
Ocidente doresto”, nem todas se revelam cientes da extrema ambigado e das
dificuldades, a meu ver insuperaveis, dessa proposta, assim como do simples
fato de que hi diferenca entre superar e suprimir essa ¢ outras dicotomias.

A supressio dessa dicotomia traria tragicas conseqiiéncias. Estariamos
entdo ignorando quem somos nds, antropdlogos ocidentais. Por isso propus
aqui o reconhecimento da civiliza¢do ocidental como uma civilizagio
industrial e pés-industrial. Esta proposta ndo € nova. Ela havia sido feita
por Lévi-Strauss, em Raga e Historia, baseada na critica de Rousseau a

- 259 -



MARCOS LLANNA. SOBRE A COMUNICACAO ENTRE DIFERENTES ANTROPOLOGIAS

hiper atividade da civilizagio mecanica, mas também na obra de Marx,
entendida como uma monumental descrigio dos aspectos distintivos dessa
civilizacdo. Nio podemos assim negar a responsabilidade da antropologia
em criticar ingénuas pretensdes a universalidade. Vimos que € politicamente
mais ingénuo desistir da busca de universais do que perseguir este objetivo.

Notas

Quase por defini¢do, o objetivo da antropologia ¢ deixar-se penetrar pela
perspectiva nativa, mas, como veremos, a este englobamento segue-se
outro, mais inclusivo, no sentido inverso.

—_—

(8]

Se Todorov (1983) enfatiza diferentes constru¢des da nogdo do “outro”,
Cohn (1997) desvenda com maestria o processo de construgido de um “nés™
colonizador, de modo mais contundente do que desenvolvimentos posteriores
da obra de Todorov (1993).

S

Sahlins (1985) também nos mostra como nas Ilhas Fiji a sociedade se constroi
em torno ou a partir da figura do estrangeiro. Como os Tupinamba, estes
nativos ja conheciam a ligdo que Lévi-Strauss aprende com Rousseau:
“também no scu ser coletivo, o homem deve conhecer-se como um ele antes
de ousar pretender-se que ¢ um eu” (Lévi-Strauss, 1976:47). Isto €, como
veremos a seguir, a identificagiio roussecauista nio ¢ apenas um método ou
atitude epistemologica.

4 Esta citacdo deixa claro que Lévi-Strauss considera o antropologo como
um agente de mudanca em sua propria sociedade. Fica implicita ainda
aqui, a meu ver, de modo excessivamente pessimista— uma adaptagdo entre
a “interferéncia” do antropologo em outras sociedades a sua destruigio.
Em todo caso, a reflexdo sobre o papel do antropologo como agente na
situagdo de campo ndo seria algo tao recente. De C.Geertz a M.Sahlins, a
antropologia norte-americana contemporianca teve o mérito de nado ter
adaptado a introduc¢ao de mudangas “de fora™ a destruigao.

€

5 Talvezporisso Lévi-Strauss afirme “odiar as viagens™ logo na primeira frase
de Tristes tropicos, o que o parece perturbar ¢ a aventura ¢ o estado de
excessiva exposigcao ¢ dependéncia em relagdo ao outro implicitos nas viagens.

- 260 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLO, USP, 1999, v. 421°] ¢ 2.

Qualificaremos melhor a seguir esta suposta aversiao de Lévi-Strauss as
viagens (Perrone Moiscs, 1999).

6  De modo semelhante fala-se, com Bahaba, em se localizar a cultura.

7 No caso brasileiro, desde trabalhos mais antigos, como os de Oracy
Nogueira, o que se fez nas dltimas décadas foi muito mais uma “histéria
social™ do pensamento sobre as relagoes raciais, evitando-se a questio
soctologica propriamente dita, exatamente ao contrdrio do que fez Wacquant
em suas pesquisas sobre os Estados Unidos.

8  Conferir Galey (1982) para uma andlise da relagdo mestre/aprendiz hierdrquica.

Bibliografia

BUCHER, B.

[98] [con and Conquest, University of Chicago, Press.

CARNEIRO DA CUNHA, M. & VIVEIROS DE CASTRO, E.

1985 “Vinganga ¢ temporalidade: os Tupinamba”, Journal de la Societé des
Ameéricanistes, LXXI, pp.191-208.

CHARBONNIER. G.

1961 Entretiens avec Claude Lévi-Strauss, Paris, Plon/Julliard.

Coun, B.

1997 Colonialism and its forms of knowledge, Oxford, University Press.

DRUMMOND, L.

1997 “Review of G. Pdlsso. The textual life of savants”™, The Journal of the
RovalAnthropological Institute, vol.3(3).

- 261 -



MARCOS LANNA. SOBRE A COMUNICACAO ENTRE DIFERENTES ANTROPOLOGIAS

Dumonr, L.
1976 Homo Aequalis, Paris, Gallimard.

1986 O Individualismo; uma perspectiva antropologica da ideologia moderna,
Rio de Janeiro, Rocco.
FREIRE DA COSTA, J.

1998 “A inveng¢ido do amor”, Folha de S.Paulo, 15/11/98, Caderno 5, p. 6.

GALEY, J.-C.

“The spirit of apprenticeship in a master craftsman”™, in T.N.Madan (ed.)
Way of life. king, householder, renouncer, Dehli, Motilal Banarsidass.

Geertz, C.

1973 The Interpretation of Cultures, Nova lorque, Basic Books.

1988 Works and Lives, the anthropologist as author, Stanford University Press.
1998 “Deep hanging out™, New York Review of Books, oct.22.

GELINER, E.

1995 “The Uniqueness of Truth™, in Anthropology and politics, Oxford, Blackwell.

[LANNA, M.

1996 “Reciprocidade e Hierarquia™, Revista de Antropologia, Sao Paulo.

g
s

LEVI-STRAUSS, C

1949 Les structures elémentaires de la parenté, Paris, Presses Universitaires de
France
1950 “Introduction a I"'ocuvre de Marcel Mauss™, in Mauss, M., Sociologie et

Anthropologie, Paris, PUF.

1952 “Race and History, Paris, UNESCO.

- 262 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAULO, USP, 1999.v. 42n°] ¢2.

1955 Tristes tropiques, Paris, Plon.

1962 "A crise moderna da antropologia™, Revista de Antropologia, vol.10 (1 ¢ 2).
1976 Antropologia Estrutural 11, Rio de Janeiro, Tempo Brasileiro.

1991 Histoire de Lynx, Paris, Plon,

1996 Saudades de Sao Paulo, Sao Paulo, Cia. das Letras.

1998a  “Retours en arriere™, Les Temps Modernes, 598 (mars/avril):66-77.

1998b  "Voltas ao passado™, Mana, :107-117.

Lima, T. S.

1996 “O Doits e seu Muluplo: reflexdes sobre o perspectivismo em uma cosmologia
Tupi”,Mana, vol. 2(2):21-47.

Marcus, G & FiscHEr, M
1986 Anthropology as cultural critique, University of Chicago, Press.
OBEYESEKERE, G.

1992 The Apotheosis of Captain Cook, European Mythmaking in the Pacific,
Princeton University Press.

PARRY., JONATHAN

1986 “The Gift. the Indian Gift and the6 'Indian Gift’”, Man, vol. 21.

PERRONE-MoOISES. B.

1999 “Entrevista com C. Lévi-Strauss”, Folha de S.Paulo, Caderno 4, p. 7.

SAHLINS, M.

1963 “Poor Man, Rich Man, Chief: political type in Melanesia & Polynesia”,
Comparative Studies in Society and History, 5.

- 263 -



MARCOS [LANNA. SOBRE A COMUNICACAO ENTRE DIFERENTES ANTROPOLOGIAS

1981 Historical metaphors and mythical realities, Ann Arbor, University of
Michigan Press.

1985 Islands of History, Chicago, The University of Chicago Press.

1988 “Cosmologies of Capitalism: the trans-pacific sector of the world system”,
Proceedings of the British Academy, LXXIV.

1993a Wuaiting for Foucault, Cambridge, Prickly Pear Press.

1993b  “Goodbye to Tristes Tropes: ethnography in the context of modern history™,
Journal of Modern History, 65 (March): 1-25.

1995 How “natives” think, about Capitain Cook, for example, University of
Chicago., Press.

1996 “The Sadness ol Sweetness: the native anthropology of Western cosmology™,
Current Anthropology. vol.37 (3. june): 395-428.

1997 “O pessimismo sentimental ¢ a experiéncia ctnografica”, Mana, vol.3 (1):
41-73 & (2):103-150.

1998 “Two or three things I know about culture™, Huxley Memorial Lecture,
Nov. 8.

Sicaup. L.

1996 “Apresentagao’, in.Leach, E.(org.), Sistemas Politicos da Alta Birmania,
Sdo Paulo, Edusp.

Toporov. T.

1983 A conquista da América — a questdo do outro, Sao Paulo, Martins Fontes.

1993[1989]  Nos e os outros, Rio de lanciro, J. Zahar.

Viveiros pe Castro. E.
1993 “Historias amerindias™, Novos Estudos (36):22-33.

1996a “Society™ in BARNARD, A. & SPENCER, ). (eds.), Encyelopaedic Dictionary
of Social and Cultural Anthropology, London, Routledee.

- 264 -



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SAO PAuLO, USP, 1999.v. 42n°l ¢ 2.

1996b  "Os pronomes cosmologicos ¢ o perspectivismo amerindio”, Mana, vol.
2(2):115-44.

WACQUANT, L.

1996 “The Rise of advanced marginality; notes on its nature and implications”,
in van Kempen, R. & Marcust, P. (eds.). The New Spatial Order of Cities,
Nova lorque, Columbia University Press.

1998 “Elias no gueto”, Revista de Sociologia e Politica, Parana, 9.

ABSTRACT: The article analyses some criticisms that have been made to
C. Lévi-Strauss's anthropology, focusing on those made by C. Geertz, given
the fact that the latter have had great influence in contemporary anthropol-
ogy. In this context, the article emphasizes the importance of Lévi-Strauss's
contribution to important themes, such as the relation of anthropology and
politics as well as the political aspects of anthropological practice. Exactly
because of the fact that those themes have arisen great interest of anthro-
pologists of several different theoretical perspectives, and at the same time
have not been developed by the French master, the article aims to indicate
in an explicit manner the importance of Lévi-Strauss's contribution to their
analysis.

KEY WORDS: structuralism, North-American anthropologies, ethnography

Recebido em agosto de 1999.

- 265 -



Revista de Antropologia

Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas
Universidade de Sdo Paulo

Av. Prof. Luciano Gualberto, 315 ¢ Sao Paulo

VOLUME 41 N° 2 VOLUME 40 N° 2

. k - . 6 ‘piLENE C. pE Lima — A onomadtica katukina € pano?
Miriam L. Moreira Lerte — As transformagoes da imagem fotografica EpiLeNe €. DE Lima — A onomdtic R

- . T CMERSON GUIMBELLI — rresia, doenca, crime ou religido: o
MAgrCIO Sinva fempo ¢ espago entre os Enawene Nawe E tERSO Gt i BELLI ! H:j_" s o g
. - . L gk - ; N SMo SCUrso médicos e cientistas sociais
Mariana K. Leatr FErreiRa — Corpo ¢ Historia do Povo Yurok i’bplmh”‘l RO G1SEUE LeA AL T v )
- . . s : s ZTF, SCHRODER  — ntropologia 0 esenvolvimento: ¢é
ANA Luiza Carvarno pa Rocua £ CornELia ECKErT- A interioridade da fFTFR OS¢ P B

possivel falar de uma subdisciplina verdadeira?

JocierLio T. pos Santos — “Incorrigiveis, afeminados, desenfreiados™:
indumentdrias e travestismo na Bahia

Denise Marpr — De confederados a bdrbaros: a representagdo
da territorialidade e da fronteira indigenas nos séculos XVII e XIX

experiencia temporal do antropélogo como condigao da produgdo
etnogrifica

ALEXANDRE BERGAMO — O campo da moda

VOLUME 41 N" 1 VOLUME 40 N" 1

ArareCiDA Vinaca — Fazendo corpos: reflexdes sobre morte e canibalismo  Mariza Correa — D. Heloisa e a pesquisa de campo

entre os Wari' a luz do perspectivismo Marco Gongarnves — O valor da afinidade: parentesco e casamento
MicHaer,  HACKENBERGER, EDUARDO NEVES E JAMES PETERSEN — De onde  entre os Pirahd

surgem os modelos? As origens ¢ expansées Tupt na Amazonia Central Cecinia McCarnrLum - Comendo com Txai, comendo como Txai:
Rur Murrieta — O dilema do papa-chibé: consumo alimentar, nutricio ¢ a sexualizagdo das relagdes étnicas na Amazdnia contemporanea

praticas de intervencgio na Ilha de ltuqui, baixo Amazonas, Pard RoQuE Laraia — Jardim do Eden revisitado

Urpi UrIARTE — Hispanismo e indigenismo: o dualismo cultural no RoBerTO VENTURA - Canudos como cidade iletrada: Euclides da
pensamento social peruano (1900-1930). Uma revisdo necessdria Cunha na wurbs monstruosa

Cristina Pomea — A construgio do fim do mundo. Para uma releitura dos  Joun Dawsey - “Caindo na cana” com Marilyn Monroe: tempo,

movimentos socto-religiosos do Brasil "rustico” espago e “boias-frias”



Telefone

L]

Forma de Pagamento

] Cheque nominal a Discurso Editorial

L] Cartédo de Crédito (Preencha os dados abaixo)
Nome do Cartdo

l Validade

P L LR b

|

CPF Data de hoje

i

Assinatura - igual a do cartdo de crédito

Faca aqui seu pedido

Anote abaixo os livios que deseja receber

a 1999

Volume Freco Qt. | Subtotal
?;;i;o’rura anual RS 20,00
Vol. 42 e Te 2 Pres 12,00 :
Vol. 41 n° 2 RS 10,00 i : E
Vol. 41 n® 1 I.?_$ 10,00
Vol. 40 n° 2 RS 10,00 .—
VoL40n°1  |R$ 10,00 :
trés N anteriores Rgzsoo— E

INbo 81g0Qg

Valor do pedido RS

Para receber a REVISTA DE ANTROPOLOGIA pelo Correio, envie seu pedido a: REVISTA DE ANTROPOLOGIA —
Depto. de Antropologia — FFLCH - USP, Av. Prof. Luciano Gualberto, n® 315, Sdo Paulo, SP, Brasil, CEP 05508-900
(Tel.: 818-3726 « FAX: 818-3163), enviando cheque nominal a Discurso Editorial. Se preferir utilizar seu cartio de
crédito, preencha este cupom, recorte e coloque em qualquer caixa dos correios - ndo é necessario selar.

|
|
|
|
|
|
|
|
|
|
| ,
I Numero més/Ano
|
|
|
|
|
|
I
l
l
I



dS - OINDd ODBS - 666-66650

[ELIOJIPa OSINOJSIP

i

jod obpd piss oes O

ID[SS OUDSS808U © ODN

V1ISOdSIY-OVLIdVD

dS/dad
TVYINID OV dN
€6/L€C9 - dSild

006-80GG0

- OjNbd 0D

dS
GE 'ONeQgIDNS OUDIONT 'JOId 'AY

- pibojodouy ap 'oidaq

dsn
pibojodonuy ap DISIAGY 8jusBWSY|

Cole aqui




REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SA0 PauLo, USP, 1999, v.42n° 1 2.

INSTRUCOES PARA COLABORADORES

Para a publicagdo de artigos, resenhas e tradugdes, a Revista aceitard tra-
balhos nacionais e internacionais que estejam em concordancia com as preo-
cupagoes da Antropologia.

1. Quanto aos artigos:

- devem conter aproximadamente 30 laudas (cerca de 6.000 palavras ou
40.000 caracteres) e encaminhados em 2 c6pias impressas e em disquete
(processador de texto Word para Windows), contendo, também, resumos e
palavras-chave em portugués e em inglés.

- 0s originais serao submetidos a avaliacao de dois relatores. A partir desses
pareceres, a Comissao Editorial julgara a viabilidade de sua publicacio. Os
nomes dos relatores permanecerdo em sigilo, omitindo-se também os nomes
dos autores perante os relatores.

-as notas devem ser numeradas em ordem crescente e digitadas no final do
texto. As mengoes a autores, no decorrer do texto, devem ser citados: (so-
brenome do autor, data) ou (sobrenome do autor, data:pagina). Ex.: (Montero,
1983) ou (Montero, 1983:245). Diferentes titulos do mesmo autor publica-
dos no mesmo ano serao identificados por uma letra depois da data. Ex.: (Lévi-
Strauss, 1967a), (Lévi-Strauss, 1967b)

- a bibhografia deve ser apresentada no final do texto, obedecendo o seguin-
te padrao:

a) no caso de livros: sobrenome (em caixa alta), nome do autor; ano
de publicagao, titulo do livro em itdlico, local, editora, edi¢cdo. Ex.:

DA MATTA., R.
1976 Um mundo dividido: A estrutura social dos indios Apinayvé, Petropolis,
Vorzes.

b) no caso de coletanea: sobrenome (em caixa alta), nome do autor;
ano de publicagio, titulo do texto entre aspas, in sobrenome (em caixa alta),
nome do organizador (org.), titulo do livro em itdlico, local, editora, edigao,
pagina inicial-pagina final. Ex.:



REVISTA DE ANTROPOLOGIA, SA0 PAuLo, USP, 1999,v.42n° le 2

VIDAL, L.

1992 “Pintura corporal e arte grafica entre os Kailapo-Xicrin do Catet€”, in VIDAL,
L. (org.), Grafismo Indigena: estudos de antropologia estética, Sio Paulo,
Studio Nobel/FAPESP/EDUSP, pp. 143-89.

¢) no caso de artigo: sobrenome (em caixa alta), nome do autor; ano
de publicagdo, titulo do artigo entre aspas, titulo do periédico em italico, local,
nimero do peridédico:pagina inicial-pdgina final, més da publicagao, edito-
ra. Ex.:

MARCUS, G.

1991 “Identidades passadas, presentes ¢ emergentes: requisitos para etnografias
sobre a modernidade, no final do século XX a nivel mundial™, Revista
de Antropologia, Sio Paulo, vol. 34:197-221.

d) no caso de tese académica: sobrenome (em caixa alta), nome do
autor; ano de publicagao, titulo da tese em itdlico, local, niimero de pagi-
nas, dissertacdo (mestrado) ou tese (doutorado), instituigao. Ex.:

ANTERO, M.
1993 Identidades negras no Brasil contemporaneo, Sao Paulo, pp. 150, disser-
tagdo, USP.

2. Quanto as resenhas:

. As resenhas criticas e informativas devem ter no maximo 6 laudas.

3. Quanto as traducoes:

- Serd publicada apenas uma tradugdo por nimero de revista.

4. Os artigos devem ser enviados para:

Revista de Antropologia
Departamento de Antropologia - USP
Caixa Postal 2530

01060-970 - Sao Paulo - SP



REVISTA DE ANTROPOLOGIA

Enderego para correspondéncia:

Revista de Antropologia

Departamento de Antropologia da Faculdade de Filosolia, |
Ciéncias Humanas da Universidade de Sao Paulo

Caixa Postal 2530

01060-970 — Sao Paulo — Brasil

Pre¢o do Volume:

Brasil: R$ 12,00
Exterior: U$ 17,00

Pede-se permuta. We ask for exchange.
Pidese canje. Man bittet um Austausch.
On demande I’echange. Sirichiede lo scambio.

Impressaem 1999.






	1a
	1b
	2a
	2b
	3a
	3b
	4a
	4b
	5a
	5b
	6a
	6b
	7a
	7b
	8a
	8b
	9a
	9b
	10a
	10b
	11a
	11b
	12a
	12b
	13a
	13b
	14a
	14b
	15a
	15b
	16a
	16b
	17a
	17b
	18a
	18b
	19a
	19b
	20a
	20b
	21a
	21b
	22a
	22b
	23a
	23b
	24a
	24b
	25a
	25b
	26a
	26b
	27a
	27b
	28a
	28b
	29a
	29b
	30a
	30b
	31a
	31b
	32a
	32b
	33a
	33b
	34a
	34b
	35a
	35b
	36a
	36b
	37a
	37b
	38a
	38b
	39a
	39b
	40a
	40b
	41a
	41b
	42a
	42b
	43a
	43b
	44a
	44b
	45a
	45b
	46a
	46b
	47a
	47b
	48a
	48b
	49a
	49b
	50a
	50b
	51a
	51b
	52a
	52b
	53a
	53b
	54a
	54b
	55a
	55b
	56a
	56b
	57a
	57b
	58a
	58b
	59a
	59b
	60a
	60b
	61a
	61b
	62a
	62b
	63a
	63b
	64a
	64b
	65a
	65b
	66a
	66b
	67a
	67b
	68a
	68b
	69a
	69b
	70a
	70b
	71a
	71b
	72a
	72b
	73a
	73b
	74a
	74b
	75a
	75b
	76a
	76b
	77a
	77b
	78a
	78b
	79a
	79b
	80a
	80b
	81a
	81b
	82a
	82b
	83a
	83b
	84a
	84b
	85a
	85b
	86a
	86b
	87a
	87b
	88a
	88b
	89a
	89b
	90a
	90b
	91a
	91b
	92a
	92b
	93a
	93b
	94a
	94b
	95a
	95b
	96a
	96b
	97a
	97b
	98a
	98b
	99a
	99b
	100a
	100b
	101a
	101b
	102a
	102b
	103a
	103b
	104a
	104b
	105a
	105b
	106a
	106b
	107a
	107b
	108a
	108b
	109a
	109b
	110a
	110b
	111a
	111b
	112a
	112b
	113a
	113b
	114a
	114b
	115a
	115b
	116a
	116b
	117a
	117b
	118a
	118b
	119a
	119b
	120a
	120b
	121a
	121b
	122a
	122b
	123a
	123b
	124a
	124b
	125a
	125b
	126a
	126b
	127a
	127b
	128a
	128b
	129a
	129b
	130a
	130b
	131a
	131b
	132a
	132b
	133a
	133b
	134a
	134b
	135a
	135b
	136a
	136b
	137a
	137b

