
A institucionalização do Espiritismo
: uma abordagem à luz da Nova Economia Institucional 

Denis Rizzo Morais
Mestre em História Econômica pela Universidade de São Paulo (USP)

Resumo
O artigo proposto tem como objetivo analisar a institucionalização do Espiritismo, destacando a 
influência  do  Iluminismo  e  como  isso  se  manifesta  nas  doutrinas  e  práticas  espíritas.  A 
metodologia adotada é a Nova Economia Institucional (NEI), que considera as instituições como 
fundamentais para compreender as dinâmicas sociais, econômicas e políticas de uma sociedade. 
As instituições são definidas como restrições humanamente criadas que estruturam as interações 
políticas,  econômicas  e  sociais.  O  estudo  identifica  que  o  Espiritismo  é  uma  instituição  que 
enfatiza a importância de construir instituições (físicas e doutrinárias) baseadas na fraternidade, 
solidariedade e justiça. Tanto a NEI quanto o Espiritismo reconhecem a importância da confiança 
nas relações humanas e a necessidade de comportamentos éticos e morais para o progresso social e 
econômico. O contexto histórico da Revolução Francesa e a Revolução Industrial são explorados 
para entender o surgimento do Espiritismo. Essas  revoluções trouxeram mudanças no campo 
religioso, científico, artístico e político, impactando o surgimento do Espiritismo. Em conclusão, 
o estudo busca mostrar que o Espiritismo e a NEI compartilham conceitos como a importância 
das instituições, confiança nas relações humanas e comportamento ético. Ambas as abordagens 
enfatizam a necessidade de construir instituições sólidas e promover o bem-estar coletivo.

Palavras-chave Espiritismo – Instituições – Nova Economia Institucional (NEI).

Submissão
18/08/2021 Aprovação

09/07/2023 Publicação
07/12/2024

  •  1



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

The institutionalization of Spiritism: an approach in light of New 
Institutional Economics

Abstract
The proposed article aims to analyse the institutionalization of Spiritism, highlighting the influence of 
the  Enlightenment  and  how  it  manifests  in  Spiritist  doctrines  and  practices.  The  adopted 
methodology is the New Institutional Economics (NEI), which considers institutions as fundamental 
to understanding the social, economic, and political dynamics of a society. Institutions are defined as 
humanly  created constraints  that  structure  political,  economic,  and social  interactions.  The study 
identifies Spiritism as an institution that emphasizes the importance of building institutions (both 
physical and doctrinal) based on fraternity, solidarity, and justice. Both NEI and Spiritism recognize  
the importance of trust in human relationships and the need for ethical and moral behavior for social  
and economic progress. The historical context of the French Revolution and the Industrial Revolution 
is explored to understand the emergence of Spiritism. These revolutions brought about changes in the 
religious, scientific, artistic, and political realms, impacting the emergence of Spiritism. In conclusion, 
the study seeks  to demonstrate  that  Spiritism and NEI share  concepts  such as  the importance of  
institutions, trust in human relationships, and ethical behaviour. Both approaches emphasize the need 
to build solid institutions and promote collective well-being. 

Keywords Spiritism – Institutions – New Institutional Economics (NIE). 

La institucionalización del Espiritismo: un enfoque a la luz de la Nueva 
Economia Institucional 

Resumen
El artículo propuesto tiene como objetivo analizar la institucionalización del Espiritismo, destacando la 
influencia de la Ilustración y cómo se manifiesta en las doctrinas y prácticas espiritistas. La metodología 
adoptada  es  la  Nueva  Economía  Institucional  (NEI),  que  considera  las  instituciones  como 
fundamentales para comprender las dinámicas sociales, económicas y políticas de una sociedad. Las 
instituciones  se  definen  como  restricciones  creadas  por  los  seres  humanos  que  estructuran  las 
interacciones políticas, económicas y sociales. El estudio identifica que el Espiritismo es una institución 
que enfatiza la importancia de construir instituciones (físicas y doctrinales) basadas en la fraternidad, 
solidaridad y justicia. Tanto la NEI como el Espiritismo reconocen la importancia de la confianza en las 
relaciones  humanas  y  la  necesidad de  comportamientos  éticos  y  morales  para  el  progreso social  y 
económico. Se exploran el contexto histórico de la Revolución Francesa y la Revolución Industrial para 
entender el surgimiento del Espiritismo. Estas revoluciones trajeron cambios en el ámbito religioso, 
científico,  artístico y político,  lo cual impactó en el  surgimiento del Espiritismo. En conclusión, el  
estudio busca mostrar que el Espiritismo y la NEI comparten conceptos como la importancia de las 
instituciones,  la  confianza en las  relaciones humanas y el  comportamiento ético.  Ambos enfoques  
enfatizan la necesidad de construir instituciones sólidas y promover el bienestar colectivo 

Palabras clave Espiritismo – Instituciones – Nueva Economía Institucional (NEI). 

2  •  ano XV, n. 20, 2024  •  ISSN 2179-5487



MORAIS  •  “A institucionalização do Espiritismo”

Institucionalismo e Espiritismo 

 artigo  proposto  busca  analisar  a  institucionalização  do  Espiritismo, 
destacando  como  essas  instituições  foram  influenciadas  pelo 
Iluminismo  e  como  elas  se  manifestam  na  doutrina  e  nas  práticas 
espíritas.  Utilizar-se-á  como cabedal  metodológico  a  Nova  Economia 

Institucional  (NEI).  Com  base  nas  ideias  da  NEI,  o  estudo  das  instituições  é 
considerado  fundamental  para  a  compreensão  das  dinâmicas  sociais,  econômicas  e 
políticas de uma sociedade.

O
Segundo Douglass C. North, instituições são

the humanly devised constraints that structure political, economic and social interaction. 
They consist of both informal constraints (sanctions, taboos, customs, traditions, and codes 
of conduct), and formal rules (constitutions, laws, property rights).1

Ainda  segundo  o  autor,  instituições  são  criadas  a  fim  de  estabelecer  ordem  e 
reduzir  a  incerteza  nas  trocas,  nas  interações  humanas.  North  advoga  que  tais 
“constraints”,  “limitações/restrições”  em  uma  tradução  literal,  seriam  necessárias. 
Utilizando a metáfora de um jogo, uma dada jogada é considerada digna de ser repetida 
pelos participantes, e estes se sentem impelidos a cooperar com seus colegas quando esta 
é  repetida,  quando  os  envolvidos  possuem  ciência  da  performance  dos  outros 
envolvidos e quando há um número pequeno de jogadores; sendo o contrário também 
verdadeiro.

North escreve que o “central issue of economic history and of economic development 

is  to  account  for  the  evolution  of  political  and  economic  institutions  that  create  an 
economic  environment  that  induces  increasing  productivity”.2 O  autor,  finalmente, 
propõe a seguinte questão: “How does an economy develop the informal constraints that 
make  individuals  constrain  their  behavior  so  that  they  make  political  and  judicial 
systems effective forces for third party enforcement?”3

Certas ideias  de North são recuperadas por Flávio Azevedo Marques de Saes e 
Alexandre Macchione Saes. Segundo os últimos, a importância das organizações se dá 
por elas porem em prática a “dinâmica da mudança institucional” ao trazerem “grupos 
de  indivíduos  com alguma identidade de  objetivos”.4 Temos,  assim,  as  organizações 

1 NORTH, D. C.  “Institutions”. The Journal of Economic Perspectives, v. 5, n. 1, p. 97-112, 1991, p. 97.

2 NORTH, D. C.  “Institutions”. The Journal of Economic Perspectives, v. 5, n. 1, p. 97-112, 1991, p. 98.

3 NORTH, D. C.  “Institutions”. The Journal of Economic Perspectives, v. 5, n. 1, p. 97-112, 1991, p. 111.

4 SAES, F.; SAES, A. História econômica geral. São Paulo: Saraiva, 2013, p.15.

DOI 10.11606/issn.2179-5487.20.2024.189700  •  3



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

como  agentes  da  mudança.  Partimos  da  hipótese  de  que  as  ideias  contidas  na 
codificação espírita formam uma instituição.

A NEI é  uma abordagem teórica  que busca compreender como as  instituições 
afetam o comportamento econômico e os resultados sociais. Ela enfatiza a importância 
das instituições na estruturação e regulação das atividades econômicas. As instituições 
são as regras formais e informais que moldam o comportamento humano, como as leis, 
normas sociais, convenções e tradições. Elas desempenham um papel fundamental na 
determinação  da  eficiência  econômica,  na  alocação  de  recursos  e  na  definição  dos 
direitos de propriedade. Além disso, as instituições influenciam as relações de confiança 
e cooperação entre os agentes econômicos.

O Espiritismo, por outro lado, é uma doutrina filosófica e religiosa que propõe 
uma visão do mundo baseada na existência de um plano espiritual e na evolução moral 
dos seres humanos. Embora esses dois campos possam parecer distantes à primeira vista, 
há elementos em comum que podem ser explorados para uma compreensão mais ampla 
das relações políticas, sociais e econômicas.

Uma conexão interessante entre a NEI e o Espiritismo está na forma como ambos 
os campos reconhecem a importância da confiança nas relações humanas. Para que as 
instituições funcionem de maneira eficiente, é necessário que haja confiança entre os 
indivíduos, tanto na esfera econômica quanto na social. A confiança é essencial para a 
cooperação,  a  troca de recursos e  a  redução dos custos  de transação.  O Espiritismo 
também enfatiza a necessidade de confiança mútua como base para a construção de 
relacionamentos saudáveis e da felicidade individual e coletiva.

Outro ponto de convergência é a importância atribuída à moralidade e à ética. 
Tanto  a  NEI  quanto  o  Espiritismo  reconhecem  que  o  comportamento  humano  é 
influenciado  por  normas  morais  e  princípios  éticos.  Na  economia,  as  instituições 
podem  ser  moldadas  por  valores  como  a  honestidade,  a  responsabilidade  e  a 
reciprocidade,  enquanto  no  Espiritismo,  a  busca  pela  evolução  moral  é  um  pilar 
fundamental. Ambas as abordagens sugerem que a construção de instituições sólidas e a 
adoção de comportamentos éticos são essenciais para o progresso social e econômico.

4  •  ano XV, n. 20, 2024  •  ISSN 2179-5487



MORAIS  •  “A institucionalização do Espiritismo”

Iluminismo e o nascimento do Espiritismo

O  Espiritismo5 está  inserido  no  contexto  das  Revoluções  Burguesas  e  das 
barricadas de 1830 e 1848. Hobsbawn faz uma análise geral do período compreendido 
entre  1789  e  1848,  que  presenciou  os  eventos  que  mais  influenciaram  a  vida 
contemporânea: a dupla revolução (a Revolução Francesa e a Revolução Industrial).6

Nesse período, há um mundo menor do que o atual no sentido da população e das 
áreas  ocupadas.  E,  ao  mesmo  tempo,  maior,  pois  havia  diversos  problemas  de 
comunicação entre as áreas e a maioria dos habitantes passavam suas vidas nos locais de 
nascimento.  O  mundo  era  majoritariamente  rural  e  o  camponês  era  parte 
importantíssima da engrenagem social. Havia algumas poucas grandes áreas não rurais, 
tais quais Londres e Paris. Paulatinamente, novas formas de produção começam a se 
formar. Dentre elas, a presente na Inglaterra, na qual há uma maior atenção à empresa 
comercial média que emprega uma mão de obra assalariada. Aqui é importante pensar 
no  putting-out system ou  domestic system que acontecera em um período anterior ao 
estudado, no século XVII. A Inglaterra e a França tiveram seus governos como grandes 
entusiastas no que tange às atividades comerciais e manufatureiras.7

Não foram apenas o pensamento inovador e o espírito científico que levaram a 
Inglaterra a fazer sua revolução industrial,  mas sim sua estrutura político-econômica 
propícia às atividades comerciais. Aqui vale destacar a Anti-Corn Law League, fundada 
em 1839 com o fim de combater as leis de importação e exportação de grãos. Isso, na 
prática,  aumentava  o  preço  dos  cereais  ao  estabelecer  um  patamar  mínimo  de 
pagamento  aos  produtores  ingleses.  Houve  ainda  a  descoberta  da  exploração  do 
algodão e da venda de produtos têxteis para o mercado externo uma grande fonte de 
renda. O surgimento das ferrovias aumentou de forma vertiginosa os lucros ingleses.8

À luz  de  Hobsbawm, Saes  e  Saes  ressaltam um conjunto de  condições  prévias 
presentes na segunda metade do século XVIII que permitiram a Revolução Industrial 
na Inglaterra, tais como: a não escassez de capital; a existência de um mercado nacional, 
atividade  manufatureira  e  estrutural  comercial  desenvolvidas,  “transporte  e 
comunicações  baratos”,  possibilidade  de  início  de  empreendimentos  em  pequena 
5 “O Espiritismo é,  ao mesmo tempo,  uma ciência  de  observação e  uma doutrina filosófica.  Como ciência 

prática, ele consiste nas relações que se estabelecem entre nós e os espíritos; como filosofia, compreende todas  
as consequências morais que dimanam dessas mesmas relações”. KARDEC, A. O que é o espiritismo. Brasília: 
FEB, 2013, p. 40.

6 HOBSBAWM, E. The Age of Revolution, 1789-1848. New York: Vintage Books, 1996.

7 HOBSBAWM, E. The Age of Revolution, 1789-1848. New York: Vintage Books, 1996, p. 7-26.

8 HOBSBAWM, E. The Age of Revolution, 1789-1848. New York: Vintage Books, 1996, p. 174-185.

DOI 10.11606/issn.2179-5487.20.2024.189700  •  5



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

escala, dentre outros.9  O argumento decisivo para tal evento ter ocorrido na Inglaterra, 
foi a “ relação entre o lucro e a inovação tecnológica: a inovação só ocorrerá se houver 
expectativa de maiores lucros com a sua implementação”.10 Para tal, foram essenciais a 
consolidação do mercado interno e do mercado externo: garantindo, respectivamente, 
“dimensão  e  estabilidade,  ao  absorver  grande  parte  da  população  do  país”  e  “a 
expectativa  necessária  para  que  os  empresários  investissem  em  novas  técnicas  que 
aumentavam a produção e sua previsão de lucros”.11   Isso era realizado, ainda segundo 
os  autores,  por  meio  bélicos  e  colonizatórios,  evitando,  assim,  que outros  países  se 
beneficiassem da Revolução Industrial.

A Revolução Francesa teve diversos  atores  e  trouxe a  burguesia  ao poder.  Esta 
última  instituiu  uma  série  de  medidas  para  se  impor  e,  assim,  impedir  que  os 
camponeses tomassem o controle impor-se. Em um primeiro momento, a revolução só 
foi consolidada com o ímpeto jacobino contra o ataque externo; em um segundo, com a 
política girondina. Finalmente, Napoleão assumiu o poder e tentou derrotar sua maior 
inimiga, a Inglaterra, impondo-lhe um bloqueio comercial.12

As revoluções também ocorreram no campo religioso, com a diminuição do poder 
do catolicismo e o crescimento do protestantismo; no campo científico, a explicação 
lógico dedutiva ganhava cada vez mais força, vencendo os argumentos de autoridade. 
Houve também o surgimento das ciências sociais que, de certa forma, influenciaram 
outros campos, a exemplo da Biologia: a explicação de Darwin pode ser interpretada 
como uma luta entre as “classes” – ideia criada por Karl  Marx. Afinal,  o  Manifesto 
Comunista é de 1848, e A Origem das Espécies é de 1859. Houve também transformações 
nas artes, com o advento do romantismo, e no âmbito político, com um considerável 
incremento do nacionalismo.13

Hobsbawm, em A Era do Capital, ainda sobre as duas revoluções, pondera que 
apesar de a  dupla revolução ter  demonstrado a vitória  de uma nova sociedade,  que 
deveria ser “a sociedade do capitalismo liberal triunfante”14, as décadas de 1830 e 1840 
foram  um  período  de  crises,  no  qual  as  massas  estavam  dispostas  a  “transformar 
revoluções  moderadamente  liberais  em  revoluções  sociais”15;  havia-se  perdido  o 

9 SAES, F.; SAES, A. História econômica geral. São Paulo: Saraiva, 2013, p.169

10 SAES, F.; SAES, A. História econômica geral. São Paulo: Saraiva, 2013, p.169.

11 SAES, F.; SAES, A. História econômica geral. São Paulo: Saraiva, 2013, p.169-170. 

12 HOBSBAWM, E. The Age of Revolution, 1789-1848. New York: Vintage Books, 1996

13 HOBSBAWM, E. The Age of Revolution, 1789-1848. New York: Vintage Books, 1996.

14 HOBSBAWM, E. A era do capital, 1848-1875. São Paulo: Companhia das Letras, 2005, p. 18

15 HOBSBAWM, E. A era do capital, 1848-1875. São Paulo: Companhia das Letras, 2005, p. 18

6  •  ano XV, n. 20, 2024  •  ISSN 2179-5487



MORAIS  •  “A institucionalização do Espiritismo”

“dualismo” e “simetria” da dupla revolução; um novo período se delineava a partir de 
1848, no qual 

A revolução política recuou, a revolução industrial avançou. Mil novecentos e quarenta e 
oito,  a  famosa  ‘primavera  dos  povos’,  foi  a  primeira  e  última  revolução  europeia  no 
sentido (quase) literal, a realização momentânea dos sonhos da esquerda, os pesadelos da 
direita [...]. Foi esperada e prevista. Pareceu ser a consequência e o produto lógico da era 
das duas revoluções [...]. Tudo falhou, universalmente, rapidamente e – apesar de isto não 
ter sido reconhecido por muitos anos pelos refugiados políticos – de forma definitiva.16

Nessa época, ainda segundo o autor, a democracia era vista como prenúncio do 
socialismo; havia um claro medo da revolução, da mudança da ordem burguesa. “O 
drama mais óbvio deste período foi econômico e tecnológico: o ferro derramando-se em 
milhões  de  toneladas  pelo  mundo,  estradas  de  ferro  cortando  continentes,  cabos 
submarinos  atravessando o  Atlântico,  [...]  Suez  [...]”.17 EUA e  a  Europa  Ocidental 
colocavam o mundo à sua disposição e expunham o “drama do progresso”. Ao longo da 
década de 1860, “[…] uma nova palavra entrou no vocabulário econômico e político do 
mundo: ‘capitalismo’[…]. O triunfo global do capitalismo é o tema mais importante da 
história nas décadas que sucederam 1848”.18

Até chegar ao século XIX, o capitalismo teve grandes transformações e há grandes 
polêmicas,  inclusive,  sobre  seus  estágios  iniciais.  Há,  assim,  diversas  discussões  e 
interpretações sobre a transição entre o Feudalismo e o Capitalismo.

Pode-se pensar em duas linhas gerais para definir as razões que contribuíram para a 
crise  do  feudalismo,  a  exemplos  das  representadas  por  Dobb19 e  por  Sweezy.20 As 
posições do historiador inglês e a do americano podem ser resumidas da seguinte forma: 
para Dobb, o principal fator da derrocada do feudalismo foi interno: havia uma forte 
opressão dos senhores feudais sobre os camponeses. Dessa forma, tendo os camponeses 
que trabalhar muitas  horas para o senhor feudal,  não conseguiam dispor de tempo 
suficiente  para  plantar  alimentos  para  sua  própria  subsistência.  Isso  levou  a  uma 
insatisfação que só crescia à medida que os senhores feudais demandavam mais e mais 
horas por parte dos camponeses. Já para Sweezy, o fator foi externo: o desenvolvimento 
da atividade comercial na Baixa Idade Média, mais especificamente entre os séculos XI e 

16 HOBSBAWM, E. A era do capital, 1848-1875. São Paulo: Companhia das Letras, 2005, p. 18.

17 HOBSBAWM, E. A era do capital, 1848-1875. São Paulo: Companhia das Letras, 2005, p. 20.

18 HOBSBAWM, E. A era do capital, 1848-1875. São Paulo: Companhia das Letras, 2005, p. 17.

19 DOBB, M. A evolução do capitalismo. São Paulo: Abril Cultural, 1983.

20 SWEEZY, P. A Transição do feudalismo ao capitalismo: um debate. São Paulo: Paz e Terra, 1983.

DOI 10.11606/issn.2179-5487.20.2024.189700  •  7



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

XIV, fez com que os servos começassem a marchar para as cidades, fortalecendo ainda 
mais as relações de produção e comércio. Ele “[...] se aproxima da visão geral de Pirenne 
(embora  não  a  subscreva  de  modo  simples)”,  tomando  o  renascimento  comercial 
urbano como “um sistema de produção para troca que se confrontou com o sistema de 
produção para uso  característico da área rural”.21

Dessa  forma,  há  duas  posições  distintas:  para  Dobb,  foram  o  materialismo 
dialético  e  a  luta  de  classes  que  causaram  a  queda  do  feudalismo;  para  Sweezy,  o 
feudalismo não era capaz de criar em si uma contradição que levaria à sua crise, sendo o 
fator mais importante um externo: a expansão comercial.  Dobb faz severas críticas a 
Sweezy por duas razões:  primeiramente,  por dizer que Sweezy,  ao fazer uma análise 
marxista  e  ao  negar  o  materialismo  histórico,  não  atribui  a  um  fator  interno  ao 
feudalismo  a  sua  contradição;  também  dizia  que  em  várias  outras  situações  o 
desenvolvimento do comércio reforçara o sistema feudal. Sweezy, por sua vez, criticava a 
teoria  de  Dobb por  dizer  que  ele  não propunha uma categorização de  um sistema 
social, mas de uma família de sistemas.

Saes e Saes resumem a questão da seguinte maneira: 

Em suma, se a expansão do mercado é condição necessária para a transição do feudalismo 
ao capitalismo, a ‘luta de classes’ é fundamental para se entender como se processaram as 
mudanças nas relações de produção e, consequentemente, a emergência do capitalismo.22

Ou seja,  as  ideias  de Henri  Pirenne ou Paul Sweezy e  Maurice Dobb são mais 
frutíferas  se  contempladas  em  conjunto  do  que  separadamente.  Examinaremos,  a 
seguir, o Espiritismo em si e suas relações com o Iluminismo.

O Espiritismo tem sua origem na segunda metade do século XIX. Seu codificador 
foi Allan Kardec, pseudônimo de Hippolyte Léon Denizad Rivail. Ele nasceu em Lyon 
em 1804, teve uma educação liberal na instituição educacional de Pestalozi na Suíça e foi 
influenciado  pelas  ideias  sobre  educação  de  Jean-Jacques  Rousseau  (Emílio).  Rivail 
admitira a herança intelectual para com Jean Reynaud, Charles Fourrier e Eugène Sue; 
no entanto,  a  desilusão com a  revolução de  1848 e  suas  influências  como socialista 
utópico  o  fizeram  acreditar  em  outras  formas  de  transformação  social  além  da  via 
política. Daí sua convicção na educação como fonte transformadora e como meio de 
superar as barreiras do indivíduo e da sociedade.23

21 SAES, F.; SAES, A. História econômica geral. São Paulo: Saraiva, 2013, p. 117.

22 SAES, F.; SAES, A. História econômica geral. São Paulo: Saraiva, 2013, p. 137.

23 ARRIBAS, C. Afinal, espiritismo é religião? Dissertação (Mestrado em Sociologia) – Faculdade de Filosofia, 
Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2008, p. 25-28.

8  •  ano XV, n. 20, 2024  •  ISSN 2179-5487



MORAIS  •  “A institucionalização do Espiritismo”

Kardec organizou e sistematizou os ensinamentos espíritas nas obras:  O Livro dos 
Espíritos (1856), O Livro dos Médiuns (1861), O Evangelho Segundo o Espiritismo (1864), 
O Céu e o Inferno (1865) e A Gênese (1868); os últimos quatro sendo uma extensão do 
primeiro. Outros dois livros publicados sob o pseudônimo de Kardec são  O que é o 
espiritismo? (1859) e Obras Póstumas (1890).

O início do Espiritismo em Paris,  no século XIX, pode ser relacionado com as 
ideias do Iluminismo que permeavam o contexto intelectual da época. O Iluminismo 
foi um movimento filosófico e intelectual que emergiu no século XVIII, destacando-se 
pela defesa da razão, da liberdade individual e da busca pelo conhecimento científico.

A Paris de então era um centro intelectual fervilhante, onde circulavam diversas 
ideias e correntes de pensamento. A Revolução Francesa, que ocorreu entre 1789 e 1799, 
foi um evento marcante desse período e trouxe consigo uma série de transformações 
políticas e sociais. A revolução refletia a insatisfação do povo com as estruturas políticas 
e  sociais  da  época,  e  buscava  estabelecer  princípios  de  liberdade,  igualdade  e 
fraternidade. O legado do Iluminismo, movimento intelectual do século XVIII que 
defendia  a  razão,  a  liberdade  individual  e  a  busca  pelo  conhecimento,  pode  ser 
relacionado às instituições do Espiritismo.

Verificamos fortes identificações do Espiritismo como os princípios iluministas e liberais 
europeus,  especialmente  da  França  nos  enunciados  de  Jean  Jacques  Rousseau, 
Montesquieu, Alexis de Tocqueville e do inglês John Stuart Mill. Constatação importante, 
na  medida  em  que  sua  manifestação  brasileira  entre  os  séculos  XIX  e  XX  encontra 
entraves seja durante o Império, seja após a Proclamação da República, tanto da Igreja 
Católica em particular, quanto dos antiliberais de um modo em geral [...]. O  Espiritismo 
Kardecista têm elementos tanto para a ação individual quanto para a ação coletiva no 
mundo. Até onde descobrimos agora é possível formular a hipótese de que a influência de 
Kardec  na  organização  do  espiritismo  não  é  baseada  apenas  em  sua  concepção  sobre 
religião, mas também em uma concepção da política que, naquela época, não pertencia 
somente a ele. Constata-se assim a propensão do espiritismo ao civismo de corte liberal e à 
cultura democrática.24

Nesse  contexto,  o  Espiritismo  surge  como  uma  corrente  de  pensamento  que 
também  buscava  uma  nova  compreensão  da  realidade  e  uma  transformação  das 
estruturas  sociais.  Allan  Kardec,  o  codificador  do  Espiritismo,  estava  imerso  nesse 
ambiente intelectual e absorveu algumas das ideias do Iluminismo em sua abordagem 
doutrinária.
24 FERREIRA,  F.  F.  M.  Espiritismo  kardecista  brasileiro  e  cultura  política:  história  e  trajetórias  recentes. 

Dissertação  (Mestrado  em  Ciência  Política)  –  Faculdade  de  Filosofia  e  Ciências  Humanas,  Universidade 
Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2008, p. 8 e 68.

DOI 10.11606/issn.2179-5487.20.2024.189700  •  9



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

Kardec defendia a importância do livre pensamento, da razão e da investigação 
científica  como  pilares  fundamentais  para  o  desenvolvimento  espiritual  e  a 
compreensão das leis naturais que regem o universo. Ele propunha a união da ciência e 
da  espiritualidade,  buscando  conciliar  o  conhecimento  científico  com  a  crença  na 
existência do mundo espiritual.

Foi nesse cenário de transformações e questionamentos que o Espiritismo surgiu 
como  uma  doutrina  filosófica  e  religiosa,  tendo  em  Allan  Kardec  seu  principal 
expoente.  O  Espiritismo  propunha  a  existência  de  uma  vida  após  a  morte,  a 
comunicação com os espíritos e a reencarnação como a base de sua doutrina. Através de 
obras  como  O Livro  dos  Espíritos e  O Livro  dos  Médiuns,  Kardec  sistematizou os 
princípios  do  Espiritismo  e  buscou  estabelecer  uma  base  científica  para  seus 
ensinamentos.

O Espiritismo incorporou elementos do mesmerismo ao considerar a influência 
dos fluidos e das energias sutis no equilíbrio físico e espiritual. Também se aproximou 
do cientificismo ao propor uma abordagem sistemática e racional na investigação dos 
fenômenos mediúnicos. Além disso, o Espiritismo dialogou com os ideais iluministas 
ao  enfatizar  a  importância  da  educação  moral,  da  busca  pela  verdade  e  do 
desenvolvimento do indivíduo como forma de progresso espiritual e social.

Segundo Arthur Cesar Isaia:

Allan Kardec em meados do século XIX recorreu, igualmente, à teoria do magnetismo 
animal de Mesmer como explicação importante para a “comprovação científica” da ligação 
entre plano material e espiritual, da atuação de um espírito sobre um ser vivo e da prática 
caritativa  voltada  para  a  saúde  e  bem  estar  humanos.  [...]  Darnton,  referindo-se  ao 
mesmerismo  na  França,  salientou  a  popularidade  da  ciência  e  do  que  chamou  de 
“pseudociência” entre os séculos XVIII e XIX.25

Dessa forma,  o Espiritismo pode ser  compreendido como um movimento que 
conciliou elementos do mesmerismo, cientificismo e Iluminismo, incorporando-os em 
sua doutrina e práticas. Essa combinação única de influências permitiu ao Espiritismo se 
posicionar como uma doutrina que buscava conciliar a religião, a ciência e a filosofia, 
oferecendo  respostas  para  questões  existenciais  e  promovendo  o  desenvolvimento 
espiritual dos indivíduos.

25 ISAIA, A. C. Memorial de Atividades Acadêmicas (MAA) para Progressão Funcional Vertical para a Classe 
de Professor Titular de Carreira da Universidade Federal de Santa Catarina. Memorial Acadêmico – Centro 
de  Filosofia  e  Ciências  Humanas,  Universidade  Federal  de  Santa  Catarina,  Florianópolis,  2015,  p.  49, 
particularmente nota 106. 

10  •  ano XV, n. 20, 2024  •  ISSN 2179-5487



MORAIS  •  “A institucionalização do Espiritismo”

A prática  de  passes,  por  exemplo,  é  uma manifestação da  influência  energética 
originária  do  mesmerismo,  visando  restaurar  o  equilíbrio  e  promover  a  cura.  Essa 
abordagem  terapêutica,  aliada  aos  princípios  morais  e  éticos  do  Espiritismo, 
proporciona uma visão holística do ser humano, considerando tanto os aspectos físicos 
quanto os espirituais.

Por sua vez, o cientificismo se faz presente no Espiritismo por meio da ênfase na 
observação e na experimentação dos fenômenos mediúnicos. Allan Kardec, em sua obra 
O  Livro  dos  Médiuns,  propôs  uma  abordagem  sistemática  para  o  estudo  dos 
fenômenos  espíritas,  com  a  utilização  de  métodos  supostamente  científicos  para 
investigar  e  compreender  essas  manifestações.  A  preocupação  com  a  validação  dos 
fenômenos por meio de evidências empíricas aproxima o Espiritismo da mentalidade 
científica da época, na tentativa de conferir-lhe credibilidade e respaldo.

Já  o  Iluminismo,  com  seus  ideais  de  liberdade,  razão  e  progresso,  também 
encontrou  eco  no  Espiritismo.  A  ênfase  na  educação  moral,  no  aprimoramento 
individual e na busca pela verdade reflete a influência iluminista no movimento espírita. 
Através do estudo e da reflexão,  os praticantes do Espiritismo são incentivados a se 
desenvolverem  espiritualmente,  compreendendo  melhor  sua  natureza  e  buscando  a 
elevação moral como forma de contribuir para a construção de uma sociedade mais 
justa e fraterna.

Assim, o Espiritismo surge como um movimento que transcende categorizações 
simples, incorporando elementos do mesmerismo, do cientificismo e do Iluminismo 
em sua  doutrina  e  práticas.  Essa  combinação  de  influências  permite  ao  Espiritismo 
abordar questões existenciais de forma ampla e oferecer respostas que dialogam tanto 
com a fé quanto com a razão. Além disso, essa abordagem eclética e integradora atraiu e  
continua a atrair seguidores ao redor do mundo, que encontram no Espiritismo uma 
visão de mundo que busca harmonizar o conhecimento científico, a espiritualidade e a 
busca pela evolução pessoal.

Além  disso,  o  Espiritismo  também  enfatiza  valores  humanitários,  como  a 
fraternidade e a solidariedade, inspirados pelos ideais iluministas de igualdade e justiça 
social. Kardec destacava a importância da prática do amor ao próximo, da caridade e do 
respeito mútuo como elementos essenciais para a evolução moral e o desenvolvimento 
de uma sociedade mais justa.

Dessa forma, o início do Espiritismo em Paris, no século XIX, pode ser entendido 
como uma resposta ao contexto intelectual do Iluminismo, buscando conciliar a razão, 
a  ciência  e  a  espiritualidade,  e  promovendo  valores  humanitários  e  transformações 
sociais.  O Espiritismo,  ao  oferecer  uma nova  perspectiva  sobre  a  vida,  a  morte  e  o 

DOI 10.11606/issn.2179-5487.20.2024.189700  •  11



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

propósito humano, teve um impacto significativo na sociedade da época, influenciando 
não apenas as crenças individuais, mas também a organização de instituições e práticas 
relacionadas ao movimento espírita.

A Institucionalizacão Física

A institucionalização do Espiritismo como movimento organizado e a criação de 
centros  de  estudos  representaram  marcos  importantes  para  o  desenvolvimento  e 
disseminação dessa doutrina espiritualista. Nos Estados Unidos, na França e no Brasil, 
foram estabelecidos centros que desempenharam papéis fundamentais na estruturação 
e  propagação  do  Espiritismo,  possibilitando  sua  consolidação  como  uma  doutrina 
reconhecida.

Nos  Estados  Unidos,  a  institucionalização  do  Espiritismo  teve  início  com  a 
fundação da Sociedade de Nova York para Estudos Espirituais (The New York Society 
for the Study of Spiritualism), em 1848. Esse centro de estudos foi criado por um grupo 
de médiuns e entusiastas do movimento, que buscavam investigar e compreender os 
fenômenos mediúnicos.26

Em Paris, a criação do Centro de Estudos Espíritas (Centre d'Études Spirites Allan 
Kardec) em 1858 foi um marco na institucionalização do Espiritismo. No mesmo ano, 
foi  fundada,  também  em  Paris,  a  Reveu Spirite:  journal  d’études psychologiques, “o 
periódico  espiritualista  de  maior  circulação  na  França  no  período”.27 Esse  centro, 
fundado pelo próprio Allan Kardec, autor dos livros fundamentais da doutrina espírita, 
serviu  como  um  ponto  de  encontro  para  o  estudo,  a  pesquisa  e  a  divulgação  dos 
princípios espíritas.

No Brasil,  o Espiritismo também encontrou espaço para sua institucionalização 
por meio da criação de centros de estudos. Destaca-se a fundação da Federação Espírita 
Brasileira (FEB) em 1884, no Rio de Janeiro, como veremos na seção seguinte.

A criação desses  centros de estudos nos Estados Unidos,  na França e  no Brasil 
proporcionou  um  ambiente  propício  para  a  discussão  e  o  aprofundamento  dos 
princípios e práticas espíritas. Essas instituições desempenharam papéis fundamentais 
na consolidação e difusão do Espiritismo, contribuindo para sua organização como um 
movimento reconhecido e para a disseminação de seus ensinamentos.

26 DOYLE, A. C. History of Spiritualism. Nova York: Doran Publishing Company, 1926, p. 178-180.

27 ALMEIDA,  A.  A.  S.  DE;  GOMES,  A.;  PIMENTEL,  M.  G.  “Um  panorama  histórico  da  trajetória  do 
espiritismo da França até o Brasil”. Interações, v. 17, n. 2, p. 213-233, 2022.

12  •  ano XV, n. 20, 2024  •  ISSN 2179-5487



MORAIS  •  “A institucionalização do Espiritismo”

Espiritismo no Brasil 

Apesar de o Espiritismo ter nascido na França da segunda metade do século XIX 
não como uma religião, mas sim como um sistema científico-filosófico, foi no Brasil que 
houve sua consolidação como religião. Segundo Arribas, o Espiritismo buscou ratificar 
uma concepção de práticas e de mundo em uma religião a fim de abarcar um maior 
número  possível  de  seguidores  de  “determinados  bens  de  salvação”;  ou  seja,  um 
legítimo fim religioso. Tal conclusão difere de muitos dos estudos anteriores, nos quais 
se defendia que o Espiritismo adotou um caráter religioso e de práticas gratuitas de 
auxílio unicamente para não ser legalmente incriminado, pois havia uma previsão de 
diminuição da sentença ou mesmo nulidade processual de “práticas mágico-religiosas-
curativas” caso fossem perpetradas sem visar proventos. A autora, assim, reforça que o 
processo de adesão ao espiritismo no Brasil  inseriu-se na “pluralização confessional” 
vivenciado no Brasil, no início do século XX, e pelo intercâmbio entre o catolicismo e o 
chamado “espiritismo religioso”.28

O  Espiritismo  apresentou  um  importante  crescimento  na  população  brasileira 
entre os censos de 2000 e 2010. Segundo o levantamento de Reginaldo Prandi, houve 
um aumento de 35% na quantidade de adeptos do Espiritismo nesses dez anos; passou 
da religião autodeclarada de 1,3% da população (2,3  milhões de pessoas),  no ano de 
2000,  para  2,0%  (3,8  milhões  de  pessoas)  em  2010.  O  aumento  mais  significativo 
ocorreu na região Sudeste, na qual houve um incremento de 1,1 % na década citada. Os 
estados com as maiores proporções de espíritas eram respectivamente: Rio de Janeiro 
(4%), São Paulo (3,3%), Minas Gerais (2,1%) e Espírito Santo com (1%). A população 
autodeclarada espírita também apresentou os maiores níveis de instrução, no tocante 
aos demais grupos religiosos: apresentavam, em 2010, o maior percentual de pessoas 
com nível superior completo (31,5%) e as menores taxas de indivíduos sem instrução 
(1,8%) e com ensino fundamental incompleto (15%). Também apresentavam a classe 
com maior percentual (19,7%) de pessoas com rendimento mensal domiciliar per capita 
acima de 5 salários-mínimos.29

Segundo Almeida, Gomes e Pimentel, o Espiritismo chegou ao Brasil no século 
XIX, inicialmente restrito à colônia francesa no Rio de Janeiro e a alguns intelectuais. 
Na Bahia, formou-se o primeiro centro espírita, o Grupo Familiar do Espiritismo, em 
1865, mas sofreu repressão da Igreja. No Rio de Janeiro, o interesse pelo Espiritismo 
28 ARRIBAS, C. Afinal, espiritismo é religião? Dissertação (Mestrado em Sociologia) – Faculdade de Filosofia, 

Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, 2008, p. 210-211.

29 PRANDI, R. Os mortos e os vivos: uma introdução ao espiritismo. São Paulo: Três Estrelas, 2012, p. 110.

DOI 10.11606/issn.2179-5487.20.2024.189700  •  13



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

cresceu  entre  os  intelectuais  devido  à  sua  visão  teleológica  da  história  e  ao  apelo  à 
modernidade. Surgiram grupos de estudo e a publicação de obras de Allan Kardec em 
português, por meio do médico e político Joaquim Carlos Travassos. Essas traduções 
eram  coordenadas  por  uma  organização  de  estudos  espíritas  denominada  Grupo 
Confúcio – criada em 1873, no Rio de Janeiro, e que seria a base da Federação Espírita 
Brasileira (FEB), fundada em 1884.30

Enquanto  isso,  a  Igreja  Católica  intensificava  suas  críticas,  e  os  médicos 
consideravam o Espiritismo como um retrocesso supersticioso e uma ameaça à saúde 
mental.  Houve  também  debates  sobre  a  prática  de  cura  nos  centros  espíritas, 
consideradas  charlatanismo  e  exercício  ilegal  da  medicina.  O  movimento  espírita 
enfrentou essas críticas, defendendo-se através da criação de um periódico intitulado O 
Reformador (1883), com tiragem quinzenal:

Longe de circunscrever sua atuação ao âmbito religioso, O Reformador veiculava artigos, 
defendendo  reformas  sociais  e  políticas  consideradas  essenciais  à  época,  tais  como  a 
liberdade religiosa e a abolição da escravatura. Inicialmente, a tiragem era muito pequena,  
de  300 a  400 exemplares,  e  a  maior  parte  era  distribuída  gratuitamente.  Mas,  com o 
tempo,  a  publicação  foi  se  ampliando,  chegando  a  ser  remetida  até  para  o  exterior, 
principalmente para Portugal.31

Ademais, a fundação da já citada FEB (1884) ajudou na institucionalização e busca 
da  legitimidade  espírita  na  sociedade.  A  FEB  assumiu  um  papel  importante  na 
organização e difusão do Espiritismo no país,  coordenando atividades,  promovendo 
estudos e publicações, e representando a doutrina perante a sociedade.32 Esse conflito 
com a Igreja Católica, no entanto, prolongou-se até o final do século XIX.

A implantação do Espiritismo no Brasil está intrinsecamente relacionada à classe 
social de elite à qual se ligava, estabelecendo paralelos com a burguesia parisiense. No 
contexto brasileiro do século XIX, a elite dominante era composta principalmente por 
proprietários de terras, comerciantes e profissionais liberais, que buscavam consolidar 
seu poder econômico e social. 

Essa classe social brasileira, assim como a burguesia parisiense, estava inserida em 
um período de transformações sociais, políticas e econômicas. O Brasil vivenciara, ao 

30 ALMEIDA,  A.  A.  S.  DE;  GOMES,  A.;  PIMENTEL,  M.  G.  “Um  panorama  histórico  da  trajetória  do 
espiritismo da França até o Brasil”. Interações, v. 17, n. 2, p. 213-233, 2022, p. 222-223.

31 ALMEIDA,  A.  A.  S.  DE;  GOMES,  A.;  PIMENTEL,  M.  G.  “Um  panorama  histórico  da  trajetória  do 
espiritismo da França até o Brasil”. Interações, v. 17, n. 2, p. 213-233, 2022, p. 223. 

32 DE OLIVEIRA, M. A. História do espiritismo no Brasil. Brasília: Federação Espírita Brasileira, 2004, p. 125-
127.

14  •  ano XV, n. 20, 2024  •  ISSN 2179-5487



MORAIS  •  “A institucionalização do Espiritismo”

longo do século XIX, o fim do período colonial, a independência do país em relação a 
Portugal e a consolidação do Império. A urbanização, o crescimento econômico e o 
florescimento de atividades comerciais contribuíram para o fortalecimento da burguesia 
brasileira.

A elite brasileira, assim como a burguesia parisiense, buscava uma nova forma de 
compreender o mundo e de se posicionar em relação às questões sociais e espirituais. O 
Espiritismo, com suas propostas de conciliação entre a ciência e a espiritualidade, de 
valorização da caridade e da fraternidade, encontrou ressonância entre essas camadas 
sociais mais privilegiadas.

A classe de elite brasileira, ao aderir ao Espiritismo, encontrou nessa doutrina uma 
forma de legitimar seus valores e práticas sociais, consolidando sua posição de prestígio 
e influência. O Espiritismo, ao promover a crença na comunicação com os espíritos e na 
possibilidade de evolução espiritual, proporcionava um sentido de superioridade moral 
e espiritual à elite brasileira. 

Além disso, é importante destacar que o Espiritismo se difundiu no Brasil em um 
momento  de  busca  por  uma  identidade  nacional  e  de  debates  sobre  o  que  seria  a 
construção de uma sociedade justa e equilibrada. A elite brasileira, ao se identificar com 
as propostas do Espiritismo, encontrou nessa doutrina uma maneira de desempenhar 
um papel supostamente transformador na sociedade. 

A institucionalização da doutrina

Jader Sampaio reflete sobre a sedimentação de uma ética racional fundamentada 
nos  princípios  espíritas,  estabelecendo  uma  correlação  com  a  Nova  Economia 
Institucional  (NEI).  Segundo  ele,  o  aspecto  espiritual  do  ser  humano,  através  da 
encarnação, busca seu aprimoramento cognitivo e moral. Esses princípios se baseiam 
em pilares como a existência de Deus, Sua justiça e sabedoria infinitas, concedendo ao 
indivíduo  o  livre-arbítrio,  a  liberdade  de  escolha  e  ação,  sendo  responsável  pelas 
consequências de suas decisões.33

Já Arribas, citando Aubrée e Laplatine, destaca o grande êxito da obra de Kardec, 
que passou por reedições e ampliação de conteúdo. Ainda segundo a autora, o próprio 

33 SAMPAIO, J.  R.  Voluntários: um estudo sobre a motivação de pessoas e a cultura em uma organização do 
terceiro setor. Tese (Doutorado em Administração) – Faculdade de Administração, Economia e Contabilidade, 
Universidade de São Paulo, São Paulo, 2004, p. 165.

DOI 10.11606/issn.2179-5487.20.2024.189700  •  15



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

imperador Napoleão III solicitou a presença do autor para discutir o conteúdo de sua 
obra.  Apesar de os editores do livro não acreditarem em seu sucesso,  especialmente 
porque  Kardec,  pseudônimo  de  Léon  Denizard  Rivail,  era  completamente 
desconhecido, houve uma grande identificação da classe trabalhadora com a obra.34

Segundo Pimentel:

O objetivo de Kardec era naturalizar o domínio espiritual,  fazendo dele um objeto de 
investigação racional e empírica para identificar as leis naturais que regeriam as supostas 
relações entre espíritos desencarnados e a humanidade encarnada  Por meio do estudo dos 
processos  de  investigação  e  de  elaboração  das  teorias  de  Allan  Kardec  para  os  casos 
específicos das chamadas sensações dos espíritos logo após o desencarne e para o caso da 
possessão, percebe-se a busca de uma ampla e diversificada base empírica, bem como a 
construção  progressiva  e  a  reformulação  de  teorias  explicativas.  Conclusão:  As 
investigações  sobre  os  fenômenos psíquicos  e  mediúnicos  preenchem uma importante 
lacuna, ainda negligenciada, da história da ciência e da medicina. Allan Kardec foi um dos 
pioneiros  desses  estudos  ao  propor  a  naturalização  da  dimensão  espiritual  e  sua 
subsequente investigação empírica e racional. Uma melhor compreensão de seus métodos 
pode expandir nosso conhecimento sobre as relações entre ciência e espiritualidade no 
século XIX, bem como oferecer contribuições para os estudos atuais sobre o tema.35

No  Livro dos Espíritos,36 entre as perguntas 619 e 628, há uma discussão sobre o 
conhecimento da lei natural. Acredita-se que essa lei pode ser compreendida por todos, 
e  aqueles  que  se  dedicam  a  investigá-la  podem  entendê-la  melhor,  o  que  ocorrerá 
quando o progresso se instaurar. De acordo com Kardec, cada indivíduo compreende as 
leis morais de acordo com seu nível de desenvolvimento. Essas leis estão presentes na 
consciência humana, mas o ser humano permite que maus instintos o façam esquecê-
las. Jesus é considerado o modelo mais perfeito dessas leis, e a Verdade é como uma luz 
que requer tempo para que os olhos se acostumem gradualmente ao seu brilho.

Entre as questões 629 e 646, há uma discussão sobre o bem e o mal.  Segundo 
Kardec, o bem é tudo o que está em conformidade com a lei de Deus, enquanto o mal é 
tudo o que lhe é contrário. O espírito é criado ignorante e, por meio do livre-arbítrio, 
conhece tanto o bem quanto o mal. O valor do bem não reside apenas na ação em si, 
mas também na dificuldade de executá-la, na quantidade de esforço envolvido. Assim, 

34 ARRIBAS, C. Afinal, espiritismo é religião? Dissertação (Mestrado em Sociologia) – Faculdade de Filosofia, 
Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2008, p. 25-31. 

35 PIMENTEL,  M.  G.  O método de  Allan Kardec  para investigação  dos  fenômenos  mediúnicos  (1854-1869) . 
Dissertação (Mestrado em Saúde Brasileira) – Faculdade de Medicina, Universidade Federal de Juiz de Fora, 
Juiz de Fora, 2014, p. VII.

36 KARDEC, A. O livro dos espíritos. Rio de Janeiro: FEB, 2004, p. 377-517

16  •  ano XV, n. 20, 2024  •  ISSN 2179-5487



MORAIS  •  “A institucionalização do Espiritismo”

aquele que tem pouco e compartilha tem mais mérito do que aquele que tem muito e 
doa apenas o que não lhe faz falta.

Entre as perguntas 647 e 648, as leis são divididas em dez, sendo que a décima é  
considerada  a  mais  importante  por  resumir  as  demais.  A  primeira  lei  é  a  Lei  da 
Adoração,  que  aborda  a  ideia  do  homem  se  aproximar  de  Deus  elevando  seu 
pensamento  a  Ele,  discutindo  os  objetivos  da  adoração,  adoração  exterior,  vida 
contemplativa, a prece, politeísmo e sacrifícios. A segunda lei é a Lei do Trabalho, que 
compreende todas as ocupações úteis, discutindo a necessidade do trabalho, seus limites 
e o descanso. A terceira lei é a Lei da Reprodução, que aborda a população do planeta, a 
sucessão  e  aperfeiçoamento  das  raças,  os  obstáculos  à  reprodução,  o  casamento,  o 
celibato e a poligamia. A quarta lei é a Lei da Conservação, que trata do instinto de 
preservação, os meios de conservação, o aproveitamento dos bens terrenos, o necessário 
e o supérfluo, as privações voluntárias e as mortificações.

A quinta lei é a Lei da Destruição, que aborda a destruição necessária e abusiva, os 
flagelos destruidores, as guerras, os assassinatos, a crueldade, o duelo, a pena e a morte. 
A sexta lei é a Lei da Sociedade, que versa sobre a necessidade da vida social, a vida de 
isolamento, o voto de silêncio e os laços familiares. A sétima lei é a Lei do Progresso, 
que discute o estado de natureza, o avanço do progresso, os povos “degenerados”, a 
civilização, o progresso da legislação humana e a influência do Espiritismo no progresso.

A oitava lei é a Lei da Igualdade, e a nona lei é a Lei da Liberdade. A décima lei é a  
Lei da Justiça, do amor e da caridade. Sampaio sintetiza o ethos e a visão de mundo da 
obra de Kardec, destacando os elementos de análise cultural presentes e como eles se 
manifestam na doutrina espírita. A visão de mundo está fundamentada em dois pilares: 
a existência de Deus, Sua justiça e a ampliação dos planos físico e espiritual, enquanto a 
visão do ser humano se concentra no conceito de livre-arbítrio e na responsabilidade 
por suas próprias ações.37

Os  fundamentos  da  doutrina  espírita  devem  ser  construídos  racionalmente, 
fortemente ancorados em conceitos cristãos, como a caridade para com o próximo, o 
respeito às convicções sinceras, a humildade, o cumprimento consciencioso dos deveres 
e  o  desapego  aos  bens  materiais.  Para  alcançar  tais  objetivos,  é  necessário  o 
autoconhecimento,  o  desenvolvimento  moral  e  intelectual  e  a  prática  da  ação 
humanitária.

37 SAMPAIO, J.  R.  Voluntários: um estudo sobre a motivação de pessoas e a cultura em uma organização do 
terceiro setor. Tese (Doutorado em Administração) – Faculdade de Administração, Economia e Contabilidade, 
Universidade de São Paulo, São Paulo, 2004, p. 170.

DOI 10.11606/issn.2179-5487.20.2024.189700  •  17



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

Assim, percebe-se uma estreita relação entre a doutrina espírita e a NEI. Ambas 
enfatizam a importância da ética, do livre-arbítrio, da responsabilidade individual e da 
busca pelo aprimoramento moral. A doutrina espírita, por meio de seus princípios e 
leis, oferece uma base sólida para compreendermos as interações sociais e as instituições 
humanas, proporcionando um arcabouço teórico que pode contribuir para uma análise 
mais abrangente e profunda dos fenômenos sociais, econômicos e institucionais.

Conclusão

Buscamos analisar sumariamente os pilares da institucionalização do Espiritismo, 
ressaltando  a  influência  do  Iluminismo  e  como  as  instituições  se  manifestam  na 
doutrina e nas práticas espíritas. Ao adotar uma abordagem baseada na Nova Economia 
Institucional (NEI), o estudo destacou a importância das instituições para compreender 
as dinâmicas sociais, econômicas e políticas.

O texto buscou estabelecer uma ligação entre as ideias do Iluminismo e a doutrina 
espírita como uma instituição, explorando o conceito de organizações como agentes de 
mudança. A NEI ressalta a importância das instituições na estruturação e regulação das 
atividades econômicas, influenciando a eficiência econômica, a alocação de recursos, os 
direitos  de  propriedade  e  as  relações  de  confiança  e  cooperação.  Por  sua  vez,  o 
Espiritismo propõe uma visão de mundo baseada na evolução moral dos seres humanos 
e destaca a construção de instituições baseadas na fraternidade, solidariedade e justiça.

Ambos os campos reconhecem a importância da confiança e da moralidade nas 
relações humanas, enfatizando a necessidade de comportamentos éticos e instituições 
sólidas para o progresso social e econômico. O período do Iluminismo e as revoluções 
políticas  e  industriais  do  século  XIX  foram  fundamentais  para  o  surgimento  e 
desenvolvimento tanto do institucionalismo quanto do Espiritismo.

Além  disso,  o  texto  contextualiza  o  Espiritismo  no  Brasil,  mostrando  como  a 
doutrina  se  consolidou  como  uma  religião.  A  institucionalização  do  Espiritismo 
ocorreu por meio da criação de centros de estudos nos Estados Unidos, França e Brasil, 
que  desempenharam  um  papel  fundamental  na  estruturação  e  disseminação  da 
doutrina.  Esses  centros  proporcionaram  um  ambiente  para  o  estudo,  discussão  e 
aprofundamento dos princípios e práticas espíritas,  codificados por Kardec. Tanto a 
institucionalização da doutrina (primeiramente ordenada por Kardec, mas validada por 
diversos estudos posteriores) quanto a institucionalização física contribuíram para o 
reconhecimento do Espiritismo como um movimento estabelecido e institucionalizado.

18  •  ano XV, n. 20, 2024  •  ISSN 2179-5487



MORAIS  •  “A institucionalização do Espiritismo”

Em  suma,  o  artigo  mostrou  como  o  institucionalismo  e  o  Espiritismo 
compartilham princípios e preocupações semelhantes, como a ética, o livre-arbítrio e a 
responsabilidade individual. Ambos reconhecem a importância das instituições para a 
organização social, econômica e política, bem como para o desenvolvimento moral e o 
progresso humano. Ao destacar essa conexão entre o institucionalismo e o Espiritismo, 
o  artigo  espera  contribuir  para  uma  compreensão  mais  ampla  das  interações  entre 
instituições, ética e valores sociais, enriquecendo o campo de estudos e promovendo 
reflexões sobre o papel das instituições e do Espiritismo na busca por uma sociedade 
mais justa e fraterna.

DOI 10.11606/issn.2179-5487.20.2024.189700  •  19


	A institucionalização do Espiritismo

