
As pândegas nas ruas de Belém
: o “ஹ஭m” das festas religiosas de pretos através das práticas de cerceamento da Igreja e do

Estado (1888 – 1910)

<Priscila da Silva Nascimento>
<Graduanda em História pela Universidade Federal do Pará>

Resumo
O presente trabalho consiste na investigação dos múltiplos signiஹ஭cados das manifestações festivas
de caráter religioso que ora mascaram, ora evidenciam a resistência ou agência de uma população
afrodescendente,  na  cidade  de  Belém do Pará,  entre  os  anos  de  1888  e  1910.  Entre  as  missas,
marchas, fogos de artiଏício e a severidade da justiça, as implicações de classe e raça mostram sua
face  dentro  de  processos  marginalizadores,  como  o  branqueamento  ideológico  da  população
brasileira  no  período  do  pós-abolição,  e  cerceadores,  como  as  ações  violentas  da  polícia  ao
reprimir  comportamentos  de  setores  subalternizados  da  sociedade.  Nessa  lógica,  procura-se
entender o modo que as tensões entre os agentes envolvidos nesse campo recheado de disputas
culminaram em várias formas de representações nas festas religiosas e não religiosas.

Palavras-chave Pós-abolição – Belém do Pará – População negra – Festas religiosas.

Submissão
03/10/2023 Aprovação

26/11/2024 Publicação
14/05/2025

  •  1



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

The Muddle in the Streets of Belém: The “End” of Black Religious
Festivals Through the Practices of Curtailment by the Church and the

State (1888 – 1910)

Abstract
The present work consists of an investigation of the multiple meanings of festive manifestations
of religious orientation that sometimes mask and sometimes show the resistance or agency of an
African descendant population in the city of Belém do Pará, between the years 1888 and 1910.
Among religions masses, marches, ஹ஭reworks and the severity of justice, the implications of class
and race show their face within marginalizing processes, such as the ideological whitening of the
Brazilian population in the post-emancipation period, and restrictive ones, such as the violent
actions of the police in repressing the behavior of subaltern ranks society. In this logic, we seek to
understand how the tensions between the agents involved in this ஹ஭eld full of disputes culminated
in various forms of representations in religious and non-religious festive events.

Keywords Post-Emancipation – Belém do Pará – Black Population – Festive Events.

Los embrollos en las calles de Belém: el “ஹ஭n” de las ஹ஭estas religiosas negras a
través de las prácticas restrictivas de la Iglesia y el Estado (1888 – 1910)

Resumen
Este  trabajo investiga los  múltiples  signiஹ஭cados de  las  manifestaciones  festivas  religiosas  que a
veces  enmascaran  y  a  veces  ponen  de  relieve  la  resistencia  o  la  agencia  de  una  población
afrodescendiente en la ciudad de Belém do Pará entre 1888 y 1910. Entre las misas, las marchas, los
fuegos artiஹ஭ciales y la severidad de la justicia, las implicaciones de clase y raza muestran su rostro
dentro de procesos marginadores, como el blanqueamiento ideológico de la población brasileña
en el período posterior a la abolición, y procesos restrictivos, como las acciones violentas de la
policía en la represión del comportamiento de los sectores subalternos de la sociedad. En esta
lógica, buscamos comprender cómo las tensiones entre los agentes involucrados en este campo
lleno de disputas  culminaron en diversas formas de representaciones  en ஹ஭estas  religiosas  y no
religiosas. 

Palabras clave Post-abolición – Belém do Pará – Población negra – Fiestas religiosas.

2  •  ano XVI, n. 21, 2025  •  ISSN 2179-5487



DA SILVA NASCIMENTO  •  “As pândegas nas ruas de Belém”

Introdução 

s  festas  promovidas  pelos  afrodescendentes,  em  geral,  sempre  foram
vistas,  no século XIX, com extrema cautela pelas elites brasileiras, pois
tinham medo de que delas surgisse uma rebelião escrava. Às vésperas da
sanção da Lei n.º 3.353,1  de 13 de maio de 1888, as tensões foram elevadas.

Nessa  conjuntura  não  fora  primeiramente  reservado  nenhum  lugar  no  campo  da
cidadania  brasileira  para  os  negros  e  mestiços.  Porém,  conquistados  com  muita
resistência e mediação, os festejos em homenagem a santos católicos, organizados pelas
irmandades  religiosas,2  ganham  espaço  como  um  dos  diversos  meios  de  burlar  as
políticas  repressoras  que  vigoravam.  Essas  festividades  demonstram  uma  forma  de
aஹ஭rmação  da  cultura  negra  e  subversão  das  políticas  cerceadoras  produzidas  pelo
Estado.

Assim, com a promulgação da Lei Áurea, pelas mãos da Princesa Isabel, podemos
observar outras formas desses indivíduos expressarem a não-passividade diante da nova
estrutura  social  instituída  no  pós-abolição,  mas  que  não  deixava  de  permanecer
discriminatória e elitista. Este texto tem por objetivo re஺ாetir o papel das manifestações
festivas  no  cotidiano  belenense,  considerando  a  nuances  das  interações  entre  seus
agentes e o modo que as políticas de cerceamento3 promovidas pela Igreja e pelo Estado
sufocaram os festejos organizados por pessoas negras. Dentre tais práticas de coerção
analisadas  entre  o ஹ஭nal  do século XIX e  início do XX, encontramos denúncias  nas
páginas de jornais como  A República, o  Diário de Notíciॼ,  O Pará,  A Província do
Pará,  a  Folha do Norte,  Gazeta Paraense  e  A Província. Além do ponto de vista de
literatos,  como  o  do  contista,  poeta,  jornalista  e  professor  paraense  Luiz  Demétrio

1 BRASIL.  Lei  nº  3.353,  de  13  de  maio  de  1888.  Declara  extinta  a  escravidão  no  Brasil.  Disponível  em:  <
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/lim/lim3353.htm>. Acesso em: 28 de jan. 2023.

2 Eram  associações  formadas  por  leigos  que  se  dedicavam  à  devoção  de  santos  católicos.  Pelo  fato  dessas
unidades religiosas estarem mais próximas da comunidade de ஹ஭éis, elas desempenharam um papel regulador
ao reforçarem hierarquias sociais e difundir padrões de comportamento e moralidade. Cabe ressaltar que as
irmandades não estavam subordinadas a qualquer ordem religiosa, tal qual as ordens terceiras. Além disso, elas
se  diferenciavam  das  confrarias,  que  eram  vinculadas  a  uma  paróquia,  pois  eram  registradas  e  estavam
reguladas por estatutos.

3 Apresentando-se  como  um  complexo  conjunto  de  ações  do  Estado  brasileiro  e  da  Igreja  Católica,  essas
políticas  objetivavam  o  controle  social  a  partir  da  manutenção  de  uma  hierarquia  racial  e  social  que
privilegiava indivíduos brancos e impedia a ascensão social dos não-brancos. Tais práticas eram ratiஹ஭cadas pelo
racismo  estrutural,  que  dava  continuidade  às  estruturas  de  poder  e  privilégios  estabelecidas  no  período
colonial, e procuravam controlar espacial e culturalmente certos estratos sociais considerados potencialmente
perigosos. Além disso, as políticas educacionais restritivas corroboraram para as políticas de cercamento ao
diஹ஭cultar o acesso à educação de grande parte da população da época, contribuindo para a perpetuação do
ciclo de pobreza e exclusão social.

DOI 10.11606/issn.2179-5487.21.2025.216719  •  3



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

Juvenal  Tavares,  natural  de  vila  Viçosa  de  Cametá,  cuja  escrita  desenvolta não fazia
média ao criticar os escravocratas e nem exaltar a beleza dos festejos da população negra
e mestiça.

Escrevendo  para  o  jornal  A Província  do  Pará,  em  1897,  sob  o  criptônimo  de
Mephistóphelॽ, é certo que Juvenal Tavares defendeu a literatura local fervorosamente e
empenhou-se em construir obras que exaltavam a cultura paraense. Além da valorização
da produção literária local,  o escritor dedicou-se, em suas obras, o enaltecimento da
população negra, descrevendo as festas, a sociabilização e as diஹ஭culdades da vida. Cabe
pontuar que o poeta-contista era  ஹ஭lho de um escravocrata,  logo,  sua interação com
pessoas negras e mestiças foi fundamental para moldar as temáticas escritas por ele.

Dessa maneira, chamo a atenção para o seu livro  A vida na roça, publicado pela
primeira vez em 1890 e reeditado em 1900. Ante o incentivo de seu amigo Antônio
Lemos, proprietário do jornal  Província do Pará, Juvenal Tavares narra, em prosa, os
costumes e hábitos interioranos que expressam a ஹ஭losoஹ஭a cabocla sob a forma de contos
ingênuos.4 O  poeta-contistas  re஺ாete  a  vida  cabocla  ao  nos  apresentar  a  procissão,  a
ladainha, o namoro, a festa e o enterro, conforme aquele tempo. O escritor evidencia a
beleza regional em cada conto e enaltece o cotidiano interiorano. Ao narrar sobre a festa
do Divino Espírito Santo, descreve-a como a maior festança religiosa do interior, uma
vez que ela mexe todos os cantos, desde a fronteira de Goiás até o centro da ilha de
Marajó.5

Isto exposto, procurou-se analisar a importância da mediação das práticas culturais
perpetrada  por  negros  e  mestiços  para  mascarar  os  costumes  dos  diversos  povos
africanos  trazidos  para  o  Brasil,  ocultando-os  dos  olhos  das  autoridades  e
proporcionando a perpetuação dessas práticas. Ademais, esta pesquisa pautou-se num
amplo levantamento de fontes documentais, em especíஹ஭co, os autos de processos cíveis
e  criminais  do  Tribunal  de  Justiça  do  Estado  do  Pará  e  nas  minutas,  oଏícios  e
requerimentos das áreas da Segurança Pública e do Governo. Esses documentos foram
ஹ஭ltrados  para  a  melhor  compreensão  dos  vestígios  dessas  políticas  reguladoras,  os
con஺ாitos ocorridos e a promoção das festas na cidade de Belém do Pará entre os anos de
1888 e 1910 com o intuito de averiguar a forma que o Estado via esses sujeitos e o seu
protagonismo.

De maneira geral, os processos-crime e cíveis são fontes igualmente abundantes e
dão  voz  a  todos  os  segmentos  sociais.6 Keila  Grinberg7 aponta  que,  mesmo após a
abolição, ainda é possível perceber os resquícios da escravidão nos processos criminais,
4 BARBOSA,  J.  M.  de  A.  Na  academia:  Juvenal  Tavarॽ  e  Azevedo  Ribeiro  (Traços  biográficos).  Belém:

Conselho Estadual de Cultura do Pará, 1980. p. 94.

5 TAVARES, L. D. J. A vida na roça. Belém, PA: [S/N], 1893. p. 83.

4  •  ano XVI, n. 21, 2025  •  ISSN 2179-5487



DA SILVA NASCIMENTO  •  “As pândegas nas ruas de Belém”

onde as penas eram resultado do juízo feito sobre a circunstância do crime, a condição
da vítima e, principalmente, sobre índole do criminoso. Nesses casos, a conduta dos
envolvidos continuaria a ser duramente julgada, sendo a proஹ஭ssão exercida e a reputação
avaliados indiretamente nas páginas dos inquéritos. A utilização dessa documentação
ajudou a compreender as relações entre os agentes sociais em uma época marcada por
grandes mudanças e rupturas, além de proporcionar o entendimento das permanências.
Entretanto, cabe ressaltar que, nos Códigos penais de meados do século XIX em diante,
as penas passaram a ser deஹ஭nidas a partir da gravidade do crime cometido.

Além disso, o uso dos jornais da época serviu como horizonte na construção deste
trabalho,  por  possuírem  uma  pluralidade  própria  de  sujeitos,  cujos  pensamentos  e
posturas não são totalmente congruentes ou mesmo fáceis de perceber. O jornal,  na

Primeira República, expandiu-se, com impressos de várias matizes políticas, muitos de

expressão reivindicatória, periodicidade variada, segmentação enriquecida e pluralidade

temática, sobretudo  nos  cenários  urbanos  que  se  modernizavam.8 Com  tais

peculiaridades, o jornal se mostra como um arquivo abundante do cotidiano, atuando
como  ferramenta  para  reelaborar  a  realidade,  os  valores  e  normas  que  nortearam
determinada sociedade e que podemos  dispor de muitas informações espaciais  de um
certo período.

Nesse aspecto, este estudo foi dividido em três partes. O foco da primeira está em
como as relações entre brancos e não-brancos eram apresentadas nos anos iniciais do
pós-abolição e como as percepções existentes moldaram os caminhos construídos nessa
nova estrutura  social.  A segunda parte é  dedicada à  compreensão do modo que os
setores estatais legislaram diante de uma pessoa de cor, seja ela negra, seja ela mestiça,
que se envolvia, ou mesmo era suspeita de um crime. Já a última parte visa entender as
tensões entre a Igreja, as irmandades religiosas e o Estado e a forma que elas ajudaram a
conformar e sufocar aspectos das festas de cunho religioso, promovidas pela população
afrodescendente. Portanto, pretendo neste trabalho re஺ாetir sobre as interações entre os
sujeitos, formas de agência e a opressão sofrida pela população negra e mestiça na cidade
de Belém do Pará nas duas primeiras décadas do pós-abolição.

6 BACELLAR, C. “Uso e mau uso dos arquivos”. PINSKY, C. B. (Org.). Fontॽ históricॼ. São Paulo: Contexto,
2008. p. 37.

7 GRINBERG, K. “A História nos porões dos arquivos judiciários”. PINSKY, C. B.; LUCA, T. R. (Org.).  O
historiador e suॼ fontॽ. São Paulo: Contexto, 2009.

8 MARTINS, A. L.; DE LUCA, T. R. História da imprensa no Brasil. Editora Contexto, (versão digital), 2010.
p. 55.

DOI 10.11606/issn.2179-5487.21.2025.216719  •  5



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

Brasil liberto, e agora?
Sabe-se que, no decorrer de maio de 1888, as cidades brasileiras foram inundadas

com grande animação e regozijos pela aprovação da lei  que extinguia a escravidão e
derrubava as bases legais da desigualdade racial no Brasil. Em Belém do Pará, não foi
diferente. Os jornais da capital foram inundados com reportagens e notas de passeatas
em  festejos  pela  emancipação.9 Estas  comemorações  duraram  tanto  tempo  que  a
chefatura  de  polícia  se  viu  obrigada  a  solicitar  mais  praças,  a  ஹ஭m  de  reforçar  o
policiamento da cidade.10 E, como um todo, as festividades protagonizadas por pessoas
negras e mestiças sempre foram vistas com muita cautela pela elite brasileira. Por isso,
não era estranho o corpo policial estar presente nos dias de  festas promovidas pelos
afrodescendentes.

Assim, às vésperas da promulgação da Lei n.º 3.353, de 13 de maio de 1888, com as
tensões elevadas, novos mecanismos de repressão precisaram ser pensados, tanto para o
controle,  como  pelo  medo  dos  ex-senhores.  Dessa  forma,  para  além  de  libertar  as
pessoas  que  até  aquele  momento  ainda  permaneciam  cativas,  a  falta  de  condições
materiais que garantissem que a liberdade fosse gozada com dignidade e justiça, acabara
por dar à abolição um gosto amargo, visto que ela não pôs ஹ஭m à discriminação e à
consequente exclusão social que a população afro-brasileira continuava enfrentando.
De uma forma muito rígida, Abdias Nascimento11 expõe a ironia desdenhosa da Lei
Áurea, que, em seu desenvolvimento, não se preocupou com o destino dos negros e
negras, e muito menos se empenhou em promover medidas de amparo. Ainda assim,
não podemos pensar que os africanos e seus descendentes estiveram distantes das lutas
abolicionistas  do  ஹ஭nal  do  século  XIX.  Chalhoub  e  Silva12 compreendem  que  a
população não-branca agiu ativamente em diversas esferas da sociedade, engajando-se
na luta  por  direitos  e  se  organizando em  associações  que poderiam atuar  tanto no
campo político, como no social.

9 Referente às publicações do Diário de Notícias, no dia 18 de maio de 1888, p. 2, com a epígrafe “Passeata dॼ
mulatॼ”. No mesmo jornal, em 27 de maio de 1888, o primeiro secretário, M. V. Coutinho, convida para um
festejo promovido pelos artistas, desta província, na casa nº 22, na rua da Trindade, em comemoração ao 13 de
maio.  No mesmo dia,  agora na primeira página do Diário de  Notícias,  Lima Penante  se  apresentara,  no
domingo, 29 daquele mês, no teatro circo Cosmopolita, para solenizar a libertação dos escravizados pelas mãos
da princesa regente. Ainda no mesmo jornal, no dia 12 de julho de 1888, p. 2 sob o título “Commemoração da
liberdade”.

10 ARߗUIVO PÚBLICO DO ESTADO DO PARÁ. Oଏício nº 322, da  Secretaria de Polícia do Estado, em
correspondência com a Secretaria da Presidência da Província, de 19 de maio de 1888. Discorre sobre o número
insuஹ஭ciente de praças, principalmente em dias de festa.

11 NASCIMENTO, A. O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo mascarado. São Paulo: Perspectiva
SA, 1ª ed. (versão digital), 2016.

12 CHALHOUB,  S.;  SILVA,  F.  T.  da.  Sujeitos  no  imaginário  acadêmico:  escravos  e  trabalhadores  na
historiograஹ஭a brasileira desde os anos 1980. Cadernos ael, 2009.

6  •  ano XVI, n. 21, 2025  •  ISSN 2179-5487



DA SILVA NASCIMENTO  •  “As pândegas nas ruas de Belém”

Em seu artigo, O legado dॼ cançõॽ escravॼ nos Estados Unidos e no Brasil, Martha
Abreu destaca  o fato de  que o legado da escravidão delimitou os debates  acerca do
futuro dos libertos.13 Mas, também devemos ter em mente que a discriminação racial é
produtora de desigualdades. Portanto, seria errôneo considerar os desaஹ஭os percorridos
pelos  negros  e  mestiços  apenas  como  um  resquício  desse  passado  escravista.  Nesse
sentido,  pode-se  compreender  que,  nessa  nova  estrutura,  instituída  logo  depois  da
abolição, onde não há nenhum lugar na cidadania brasileira para negros e mestiços, as
elites buscariam novas formas de se utilizar dos sistemas cerceadores. Isto é, da Igreja e
do  Estado,  para  o  atendimento  dos  seus  interesses,  praticando  o  que  Wlamyra
Albuquerque  chama  de  jogo  da  dissimulação.14 Além  disso,  o  sociólogo  argentino
Carlos  Hasenbalg15 aஹ஭rma que as  práticas  racistas  que surgiram após  a  abolição  são
desencadeadas  pelas  ameaças,  reais  ou  mesmo  imaginárias,  que  a  população
afrodescendente representa aos privilégios estruturais dos brancos na sociedade. Diante
dessa perspectiva, os negros e mestiços continuariam, após a abolição da escravatura, a
lutar e evitar novos meios de exploração vindos de novos “senhores”, mesmo que estes
não possuíssem qualquer poder econômico.

É nesse contexto, onde as marcas da discriminação racial são visíveis ao olhar mais
superஹ஭cial, que vemos nas comemorações compostas pela população negra, sejam elas
religiosas ou não, demonstrações do caráter social e político. Reuniam-se membros de
diferentes origens sociais, se estabeleciam solidariedades verticais, mas também serviam
como associações de classe, proஹ஭ssão, nacionalidade e “cor”.16 Para Domingos e Silva,17

as religiões e a  cultura afro-brasileira interligam-se como uma forma de integração e
continuidade de grupos colocados à margem da sociedade. Como um exemplo disso,
aos olhos dos funcionários governamentais os batuques são uma coisa distinta do que é
visto pelos olhos dos indivíduos particulares. A diferença é tão profunda que marca o
modo de negros  subverterem  o respeito dominical  imposto  a  eles.  Para  o  governo,
entretanto,  o  batuque  seria  um  ato  que  impõe  aos  negros,  de  modo  consciente  e

13 ABREU, Martha. O legado das canções escravas nos Estados Unidos e no Brasil. Revista Brasileira de História,
São Paulo, vol. 35, n° 69, p. 177 – 204, 2015.

14 ALBUߗUERߗUE, Wlamyra R. de. O jogo da dissimulação: abolição e cidadania negra no Brasil. São Paulo:
Companhia das Letras, 2009. 

15 HASENBALG, C. Discriminação e desigualdadॽ raciaॾ no Brasil. Belo Horizonte: Editora UFMG, Rio de
Janeiro – IUPERJ, 2005.

16 ABREU, M. Festas Religiosas no Rio de Janeiro: perspectivas de controle e tolerância no século XIX. Estudos
Históricos. Rio de Janeiro, v. 7, n. 14, p. 183-203. 1994. p.184.

17 SILVA, J. d.; DOMINGOS, R. F. As Religiões Afro-Brasileiras na Voz das Mulheres Lideranças em Juazeiro
do Norte. Tempo da Ciência, v. 16, n° 31, 2009.

DOI 10.11606/issn.2179-5487.21.2025.216719  •  7



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

inconsciente, a necessidade de recuperar e fortalecer os sentimentos de animosidade que
lhes foram instigados desde o nascimento.

Nesse ponto, mesmo as festas de caráter religioso eram tidas pelas autoridades civis e
religiosas  como  grandes  pândegas  para  os  vadios,18 desconsiderando-as  como  um
instrumento importante pelo quais os devotos e frequentadores organizam e vivenciam
as mais diversas experiências religiosas e reaஹ஭rmam sua cultura. Em um artigo de 1998,
intitulado  Festॼ e cultura popular na formação do “Povo brasileiro”,  Martha Abreu
aponta que muitos acadêmicos observam as festas brasileiras como sendo um local de
encontro,  mistura  e  comunhão  das  etnias  presentes  no  Brasil.  Essas  festanças  que
serviam como uma forma de insubordinação simbólica contra a nova estrutura social
excludente  instaurada  após  a  abolição.  Na  imprensa  imputou-se  expressões  como:
selvageria, promotoras de desordem e vagabundagem, cuja lascívia de suas danças e o
barulho de suas batucadas feria a moral e os “bons costumes” das elites brancas.

Mas entre os intelectuais não havia um consenso. Se, por um lado, os conservadores
reprimiam qualquer manifestação negra, a ஹ஭m de permanecerem as lógicas estabelecidas
antes da abolição, por outro, os liberais clamavam pelo progresso que viria através da
liberdade. 1888 mostrou-se uma época de intensas transformações sociais, mas também
estabelecera  grandes  con஺ாitos  entre  os  intelectuais  e  os  religiosos,  estes  por  demais
imiscuídos na polícia e na administração.19 Assim, a perseguição de músicos, proibições
de manifestações religiosas e outras repressões às expressões artísticas e musicais, como
lundu e o samba, estavam entre essas ações. As autoridades viram essas práticas culturais
como perigosas à  ordem social  e  a  moral  pública. Isto resultou em uma busca pelo
controle  e  na  tentativa  de  limitação  da  in஺ாuência  cultural de  negros  e  mestiços  na
sociedade brasileira. 

Constata-se, então, que a disputa em torno do conceito de liberdade negra, na qual
se buscava manter a lógica da escravidão no pós-abolição, estava condicionada a uma
constante  luta  entre  os  grupos  dominantes  e  não-dominantes.  Ao  promulgar  uma
Constituição de cunho liberal e queimar as matrículas de escravos, a República, acabou
contribuindo para o processo de assimilação entre libertos e nascidos livres. É evidente
que não se  pode  negar  que a  estratégia senhorial  de  reduzir  as  matrículas  às  cinzas
resultou  em  uma  forma  de  apagamento  do  passado.  Dessa  forma,  mesmo  após  a
emancipação,  as  lógicas  senhoriais  ainda  estariam  se  fazendo  presentes  nos  anos
posteriores. Consequentemente, a busca para manter os negros e mestiços tutelados, ou

18 TAVARES, L. D. J. A vida na roça. Belém, PA: [S/N], 1893. p. 13.

19 BARBOSA,  J.  M.  de  A.  Na  academia:  Juvenal  Tavarॽ  e  Azevedo  Ribeiro  (Traços  biográficos).  Belém:
Conselho Estadual de Cultura do Pará, 1980. p. 55.

8  •  ano XVI, n. 21, 2025  •  ISSN 2179-5487



DA SILVA NASCIMENTO  •  “As pândegas nas ruas de Belém”

muito longe de uma situação de convivência igualitária, fez surgir a  necessidade por
parte da elite, em conhecer, no sentido da biologia social, os afrodescendentes.

Portanto, ao analisarmos textos da época, podemos notar a maneira que os negros
eram  vistos,  tratados  e  rotulados  socialmente.  Notamos  a  preocupação  das  elites
intelectuais e políticas brasileiras com as chamadas patologias sociais. Com o apoio das
pseudociências  desenvolvidas  no  século  XIX,  a  atenção  das  sociedades  modernas
acabara  por se voltar  ao comportamento dos pobres livres e,  no caso do Brasil,  aos
negros e  mestiços.  Vistos  como pessoas  indisciplinadas,  preguiçosas  e  imorais,  eram
consideradas um obstáculo ao progresso da nação. As elites acreditavam que havia a
necessidade  de  transformar  esses  pobres  para  que  o  país  avançasse  em  direção  ao
desenvolvimento. Nesse contexto, médicos e juristas desempenharam um papel crucial
ao  investigarem  e  documentarem  em  diversas  teses  e  livros  os  problemas  sociais
urbanos. Esses textos, cujos temas variavam entre a moralidade, criminalidade e saúde
pública propunham soluções para reformar a sociedade e propiciar um ambiente mais
produtivo e organizado.

Dentre  esses  médicos,  destaco  aqui  o  baiano  Raymundo Nina  Rodrigues  e  o
maranhense Eduardo Léger Lobão Junior, este último atuou como clínico no Estado do
Pará, entre o ஹ஭nal do século XIX e início do XX. Ambos acreditavam na incapacidade
da  população  afrodescendente  em  fazer  parte  da  civilização  ocidental.  Para  eles,  a
inferioridade  de  suas  naturezas  evolutivas  lhes  deforma  o  equilíbrio,  fragiliza  suas
resistências ଏísica e moral, resultando assim na inadequação em se adaptar às demandas
da competição social das raças dominantes. A tal exemplo, na obra  A Medicina em
Belém, o autor se utiliza da teoria do darwinismo social e considera o branco como mais
perfeito  organismo,  enquanto  os  negros  e  mestiços  seriam  um  atraso  evolutivo  da
humanidade. Em suas palavras,

Um mestiço que salienta-se no meio dos outros, é um felizardo, não há dúvida; porque
chegou mais cedo ao ponto de desenvolvimento orgânico em que só muito lentamente
deveria galgar; porém não quer isso dizer que os seus irmãos de cor não tenham de sofrer a
in஺ாuência certa e verdadeira da evolução, que será vagarosa como se mostrou em relação
também  ao  branco.  Nenhum  povo  foge,  escapa  às  leis  do  tempo,  no  ponto  de  vista
relativo ao desenvolvimento de sua organização.20

Nesta passagem, Lobão Junior desconsidera a complexidade das in஺ாuências sociais,
culturais e históricas que os sujeitos por ele analisado vivenciam. Além disso, a sua visão
20 LOBÃO JÚNIOR, E. L. A Medicina em Belém. O Mesticismo na Sociedade Belemnense. Belém: Typ. de

Tavares Cardoso & Ca., 1901. p. 87; RODRIGUES, Raymundo Nina. Mestiçagem, degenerescência e crime.
História, Ciências, Saúde-Manguinhos, vol.15, nº 4, p. 1151 – 1181, out. – dez. 2008 .

DOI 10.11606/issn.2179-5487.21.2025.216719  •  9



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

reducionista e determinista reforça os estereótipos raciais e ignora o desenvolvimento
multifacetado  que  esses  indivíduos  experienciam.  Por  outro  lado,  Nina  Rodrigues
considerava a mestiçagem como resultante da decadência latina. Em função disso, para
o médico, a ideia de uma civilização hierarquizada foi fortemente arraigada em objetivos
biológicos especíஹ஭cos, cuja cor branca aparecia como um indicador de superioridade.
Em outros termos, ser branco estava vinculado a um status social mais elevado e a uma
civilização mais avançada,  o que justiஹ஭cava as políticas e  práticas mais favoráveis aos
brancos do que a outros grupos étnicos. É importante entender  que o tipo de visão
apresentada por Lobão Junior e Nina Rodrigues era balizada não apenas pela ciência da
época, como também foi construída, pensada e normalizada por um longo período.

Como uma ferramenta de uso ideológico, o jornal foi frequentemente utilizado na
propagação dessas teorias eugênicas.

O cacete é a arma do desordeiro vulgar, tocador de violão, cantor noturno de modinhas,
perturbador de pagodes, e quebrador de urnas eleitorais. O revólver é a arma da civilização
dignas do nosso século; e na época presente e particularmente na terra dos gatunos e dos
formidáveis valentões, é a mais pronta e eஹ஭caz garantia com que deve contar o cidadão
pacato. 21 22

Sabendo  que  o  pagode  e  a  desordem  estavam  associados  à  população
afrodescendente, este trecho re஺ாete uma perspectiva depreciativa e preconceituosa que
sustenta  estereótipos  raciais  e  legitima a  violência  contra  os  sujeitos  marginalizados.
Podemos notar o processo velado de estigmatização de grupos socialmente racializados23

nos termos “tocador de violão”, “cantor noturno de modinhas” e “desordeiro vulgar”.
Esses  adjetivos  reforçam  as  práticas  discriminatórias  das  políticas  estatais,  limitam o
exercício pleno dos direitos dos sujeitos e expõem a aplicação seletiva da lei. Além disso,
a  gloriஹ஭cação do revólver  exprime a  dinâmica de uma tentativa  de  controle  social  e
apoio à violência armada para manutenção da ordem na sociedade. Nessa lógica,  em
outubro de 1896, em meio à quadra nazarena, o jornal Folha do Norte publicaria uma
notícia sobre a apreensão de dois indivíduos. 

21 DIÁRIO DE NOTÍCIAS, 01 set. 1889. p. 2.

22 As fontes foram atualizadas para a ortograஹ஭a atual, a ஹ஭m de serem mais inteligíveis para o leitor.

23 Oriundas  das  teorias  raciológicas  do  século  XIX,  são  marcadas  pela  hierarquização  de  grupos  humanos,
funcionando como uma ferramenta política/simbólica, revertido de feitio cientíஹ஭co, que coloca a ideia de raça
em ação ao estabelecer distinções entre grupos étnicos. É importante destacar que o processo de racialização
percebe  características  especíஹ஭cas,  como  qualidades  ଏísicas  e  comportamentais,  sendo  estas,  duradouras  e
inerentes a um grupo com uma suposta origem comum. Ademais, grupos que racializam outros de forma
negativa, costumam, nesse sentido, racializar  a  si  próprios de modo positivo.  No Brasil,  de acordo com a
historiadora Wlamyra Albuquerque, as práticas de racialidade foram recorrentes no exercício político durante
e depois do processo de abolição.

10  •  ano XVI, n. 21, 2025  •  ISSN 2179-5487



DA SILVA NASCIMENTO  •  “As pândegas nas ruas de Belém”

A polícia prendeu dois dos capoeiras, um em frente ao Café Chic, que estava vestido de
marujo e empunhava grande  cacete;  outro na rua Carlos  Gomes,  sujeito de  cor preta,
chamado de Francisco, que resistiu à prisão, sendo precisa a intervenção enérgica do Drº
chefe de segurança, aஹ஭m de torná-la efetiva.
A máxima energia solicitamos do poder policial pare esses, meliantes.24

A comparação com  o civilizado e  o  não-civilizado  da  reportagem do  Diário  de
Notíciॼ ressalta  elementos  racistas,  cuja  proposta  estaria  em  mostrar  o  aspecto  da
inferioridade de  quem utiliza  o  instrumento que intitula  a  notícia,  isto  é,  negros  e
mestiços. Outro exemplo dessa discriminação pode ser visto na descrição de um dos
detidos  como  “sujeito  de  cor  preta”  que  associa  o  comportamento  criminoso  do
indivíduo  à  sua  cor  de  pele.  Em  ambas  as  matérias  dos  periódicos  apresentados,  a
linguagem  usada  enfatiza  as  hierarquias  sociais  e  raciais  vigentes,  mas  também
deslegitima as expressões culturais,  como o pagode e a  capoeira.  Também é possível
perceber que a “intervenção enérgica” descrita aparece como uma justiஹ஭cativa para a
legitimação da  violência  policial,  pois  ela  que estaria  mantendo  a  ordem social.  Tal
cenário discriminatório mostrou-se particularmente cruel em diversas esferas, gerando
desaஹ஭os  no  ingresso  e  na  acomodação  da  população  negra  e  mestiça na  sociedade
moderna do pós-abolição.

As festas, os con஺ாitos e a justiça
Em muitos estudos voltados para a História Cultural, as festas sobressaem-se como

um local privilegiado para a sua análise.  Chartier compreende o objetivo da História
Cultural ao identiஹ஭car o modo como, em diferentes lugares e momentos, uma realidade
social é construída, pensada, dada a ler.25 Nesse sentido,  com diferentes dinâmicas, a
festa,  seja  ela  religiosa,  cívica  ou  carnavalesca,  emerge  como  um  rico  campo  para
conhecermos a coletividade, os valores, as identidades e as tensões presentes em uma
sociedade.

Logo, nas festividades mais privadas, notou-se que, quando seus agentes entravam
em con஺ாito, ao ponto de serem levados perante a justiça para responderem por seus
atos, revela-se o peso que o gênero e, principalmente, a coloração da pele dos envolvidos
tinha no processo.  Na maioria  das  vezes,  este  tipo de representação é  implícito  em
textos administrativos e políticos. Isto sugere uma relação de interdependência entre o
direito e a sociedade, cujas estruturas e conceitos predominantes in஺ாuenciaram as ações
dos representantes oஹ஭ciais do direito, e vice-versa. Aqueles que tinham a capacidade de

24 FOLHA DO NORTE, 12 out. 1896. p. 2.

25 CHARTIER, R. A história Cultural: entre práticॼ e representaçõॽ. Rio de Janeiro: Difel, 2002. p. 16 – 17.

DOI 10.11606/issn.2179-5487.21.2025.216719  •  11



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

demonstrar sua  honra,  padrões  morais  mais  sólidos  e  um comportamento  público
apropriado  tinham maiores  chances  de  ser  bem-sucedidos  em seus  processos,
especialmente se estivessem respaldados por iguais.26

O  historiador  Nicolau  Sevcenko27 entende  que  a  abolição  da  escravatura  deu
margem  à  muitos  indivíduos  desorientados  e  inconstantes,  socioeconomicamente
marginalizados, que se concentraram nos subúrbios das grandes capitais. Esses sujeitos
experienciaram as mudanças ocorridas de modo distinto, muitas vezes em desacordo
com a moralidade da época, o que desencadeou ações de repressão. Ao pensarmos na
imposição de leis que serviam mais para o controle da população de cor do que para a
manutenção  da  ordem,  a  vadiagem  nos  mostra  nuances  de  uma  perspectiva
marginalizadora e centrada numa “limpeza” de indesejados.

Chalhoub28 sustenta  que a  criminalização da  vadiagem construiu uma forma de
controle social, principalmente em relação aos pobres urbanos e a classe trabalhadora.
Em sua perspectiva, após a abolição, as elites se esforçaram para ressigniஹ஭car o trabalho
como algo justo e essencial para a estrutura social. Além disso, para o autor, a repressão
da vadiagem  estava  ligada a  um  discurso  mais  abrangente  acerca  da  necessidade  de
disciplinar a força de trabalho e integrar a população negra, mestiça e os descendentes
de ex-escravizados na emergente economia capitalista. Dessa forma, por ser vista como
uma  ameaça  à  moralidade  e  à  manutenção  da  ordem  pública,  a  vadiagem  era
comumente relacionada à preguiça e à criminalidade, o que fortaleceu os estereótipos
desfavoráveis sobre a população pobre e negra. Portanto, dizer que a cor era uma marca
de criminalidade utilizada exaustivamente e ratiஹ஭cada por inúmeros processos criminais
e nas páginas de jornais demarca o modo como a cor de uma pessoa in஺ாuenciava o
tratamento recebido dentro de uma sociedade excludente tal qual a brasileira. 

Tais estereótipos negativos eram costumeiramente expressados no jornal como uma
forma de limitar a mobilidade dos indivíduos e reforçar o controle sobre eles.

Anda por aí  aos magotes, infestando as ruas da capital,  enchendo as esquinas até altas
horas  da noite,  pondo em sobressalto os retardatários transeuntes e interrompendo de
ordinário a tranquilidade pública com vozerias de cantos desaஹ஭nados, acompanhados a
violão e cavaquinho. 
Na  frente  das  bandas  de  música  os  vagabundos dão a  nota  pavorosa  da  capoeiragem
desenfreada;  são  quase  sempre  os  promotores  de  distúrbios  e  con஺ாitos  de  más

26 BRETAS, M. L. O crime na historiograஹ஭a brasileira: uma revisão na pesquisa recente. Rio de Janeiro: BIB –
Revista Brasileira de Informação Bibliográfica em Ciênciॼ Sociaॾ, n. 32, p. 49-61, 1991. p. 53.

27 SEVCENKO, N. Literatura como missão: tensõॽ sociaॾ e criação cultural na Primeira República. São Paulo:
Brasiliense, 1999.

28 CHALHOUB, S. Trabalho, lar e botequim: o cotidiano dos trabalhadorॽ no Rio de Janeiro da Belle époque.
Campinas, SP: Editora Unicamp, 2012.

12  •  ano XVI, n. 21, 2025  •  ISSN 2179-5487



DA SILVA NASCIMENTO  •  “As pândegas nas ruas de Belém”

consequências, quando incorporados nas passeatas de manifestações pacíஹ஭cas de regozijo
público.
O bairro do Umarizal é onde eles mais se aglomeram. Onde eles vivem dia e noite pelos
cantos aos grupos, apedrejando as  casas, provocando os passeantes,  armados de cacete,
convictos da impunidade da parte dos que têm por direito velar pela segurança da vida e
propriedades dos cidadãos.29

Dado que as expressões culturais das classes mais baixas e dos afro-brasileiros era
vista com desdém pelas elites, a descrição imputada às pequenas reuniões marcadas por
cantorias  e  outras  expressões  culturais  que são apresentadas  neste  trecho re஺ாetem o
olhar negativo e estigmatizante de uma sociedade que transicionava de uma estrutura
escravista para uma republicana. Em 1896, a capoeira, que já constava no Código Penal
de  189030 como  crime,  estava  frequentemente  associada  à  desordem  pública  e  seus
praticantes eram taxados como vagabundos. Por isso, a menção de uma “capoeiragem
desenfreada” expressa um profundo preconceito racial e social, visto que a capoeira era
majoritariamente  praticada  por  afro-brasileiros  e  descendentes  de  ex-escravizados.  A
reportagem ainda continua.

Não são só os homens que compõem a horda da vagabundagem; são também as crianças
atiradas prematuramente ao vício, entregues a um meio corruptor e estragado e cujos pais
descuram de privá-los das péssimas companhias, da sua educação e deixam-nos entregues à
inspiração próprias, praticando o que veem os maus praticar.
Existem  felizmente  nesta  capital  muitos  estabelecimentos  públicos  para  corretivo  e
abandonadas, como sejam o Instituto, os Arsenais de Guerras e Marinha que não foram
criados para outro ஹ஭m.
Se  os  poderes  públicos  descuraram  de  providenciar  a  respeito,  mais  tarde  quantos
criminosos, quantos facínoras não irão encher o cadastro policial com hediondos crimes
que podem ser evitados pela educação.31

O tom marcado de críticas às instituições de segurança pública e aos pais de crianças
que estariam “atiradas prematuramente ao vício” das práticas denunciadas neste trecho
nos  mostra  tanto  uma  preocupação  com  a  moralidade  infantil,  como  o  temor  do
surgimento de uma nova geração de desordeiros. A partir desses receios, os discursos
que reforçavam as hierarquias sociais, raciais e demonstravam um culto às instituições

29 DIÁRIO DE NOTÍCIAS, 03 set. 1896. p. 1.

30 BRASIL.  Decreto  nº  847,  de  11  de  outubro  de  1890.  Promulga  o  Código  Penal.  Disponível  em:
<https://www2.camara.leg.br/legin/fed/decret/1824-1899/decreto-847-11-outubro-1890-503086-
publicacaooriginal-1-pe.html>. Acesso em: 14 de mai. 2023

31 DIÁRIO DE NOTÍCIAS, 03 set. 1896. p. 1.

DOI 10.11606/issn.2179-5487.21.2025.216719  •  13



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

corretivas ganharam espaço e se tornaram um indicativo de uma sociedade que busca
ordem por meio da repressão e do controle, em vez de políticas inclusivas e educativas.

Como resultado, a polícia perpetrou uma série de detenções de pessoas de cor sob o
disfarce  da  manutenção  da  ordem  pública,  mas  que,  na  verdade,  se  percebe  como
extensões de políticas de controle e de cerceamento. Com base no advento das noções
cientíஹ஭cas, na virada do século XIX para o XX, a própria polícia ajudou a construir o
estereótipo do vagabundo. Dessa forma, importavam os conceitos de normalidade e
patologia para explicar os atos de criminalidade praticados por determinados sujeitos,
como um indivíduo sem trabalho ஹ஭xo, músico na maior parte das vezes, capoeirista,
dado  a  embriaguez  e  acima disso,  um sujeito  de  cor. Não pense,  entretanto,  que a
população negra e mestiça era submissa a esse tipo de agressão; por muitas vezes suas
reações eram em igual medida.

Para Ribeiro,32 a moralidade do crime já não era mais o foco, mas sim a saúde ou
doença do sujeito criminoso. Fortaleceu-se a noção de criminoso nato. Cabe ressaltar
que a suposta inclinação natural para o crime tinha, na virada do século XIX para o
XX, uma conotação racial  e social muito forte.  Nesse arranjo, o crime de desordem
também pode ser entendido como um ato criminal comumente praticado por pessoas
predispostas à criminalidade. Um exemplo disso está no caso ocorrido na noite do dia 18
de fevereiro de 1905, quando, nos autos de diligência policial, o caldeireiro de 23 anos,
Faustino Antonio dos Santos foi convidado por Hygino Antonio da Silva para assistir
um ensaio de cordão de máscaras que ocorria na casa deste:

[…]  ali  chegando  o  respondente  viu  que  a  casa  estava  muito  cheia  motivo  porque
encostou-se a porta da entrada onde se conservou até ao momento em que o indivíduo
Benedicto de tal entrou na dita casa trazendo consigo um violão, com o qual deu uma
pancada  no  braço  do  respondente;  que  o  respondente  se  retirava  para  sua  casa
acompanhou-o  até  a  esquina  da  rua  Doutor  Malcher  com  a  travessa  de  Gurupá  lhe
derindo, digo, dirigindo doutor chegando mesmo a querer bater no respondente com um
pau; que com visse Benedicto que o respondente não o servia apitou comparecendo logo a
patrulha a quem Benedicto disse que prendessem o respondente que estava ofendendo a
moral pública; que sem mais explicações a dita patrulha conduziu preso o respondente até
a Estação de Segurança.33

O  caso  de  Faustino  evidencia  as  tensões  sociais  existentes  no  meio  urbano,
especialmente nas cidades em expansão, como Belém. Seu relato sugere um ataque sem
32 RIBEIRO, C. A. C.  Cor e criminalidade: estudo e análise da justiça no Rio de Janeiro (1900-1930). Rio de

Janeiro: Editora UFRJ, 1995.

33 CENTRO DE MEMÓRIA AMAZÔNICA, Tribunal de Justiça do Estado do Pará,  4ª vara criminal, crimes
de vagabundagem, ano 1905, cx. nº 435.

14  •  ano XVI, n. 21, 2025  •  ISSN 2179-5487



DA SILVA NASCIMENTO  •  “As pândegas nas ruas de Belém”

motivo  por  parte  de  Benedicto  que,  mesmo  após  retirar-se  da  festa,  continuou  a
provocá-lo. A intervenção policial descrita pelo respondente re஺ாete práticas arbitrárias e
corriqueiras de uma instituição que adotava uma aplicação seletiva da lei, in஺ாuenciada
pelos preconceitos vigentes. É interessante destacar que a acusação de ofensa à moral
pública  imputada  a  Faustino  era  habitualmente  utilizada  para  ஹ஭ns  especiais,  como
prisões sumárias.

As testemunhas Benedicto Raymundo da Silva, Manoel Vicente Pinto Filho e Luiz
Augusto  de  Vilhena,  arrolados  nos  autos  desse  processo  criminal  aஹ஭rmaram  que
Faustino  não  era  um  indivíduo de  maus  hábitos  e  não  lhe  era  comum  praticar
desordem. Salientaram, ainda, que apenas naquela noite o viram excedendo-se. Aliás,
destacaram que Faustino era empregado no Arsenal da Marinha. A defesa do réu, que
não apresentou nenhuma testemunha, não precisou se esforçar para a decisão do juiz
ser  favorável  ao caldeireiro,  uma vez que,  com base nos relatos das  testemunhas de
acusação e sem provas materiais, Faustino foi rapidamente absolvido. Esse caso exibe as
diஹ஭culdades encaradas por pessoas comuns dentro de um sistema legal e social ainda em
desenvolvimento. 

Outro processo  criminal  relevante  para  se  analisar  a  complexidade  do  sistema
judicial da época é o caso de ferimentos graves ocorrido no dia 14 de agosto de 1910,
quando Aristoteles Fernandes Torres feriu João Rodrigues no lado esquerdo do seu
pescoço. A vítima é descrita como um homem natural da Paraíba do Norte e de cor
parda.34 

Diante do subprefeito da chefatura do Umarizal, João Rodrigues:

declarou que o declarante achava-se em sua casa no lugar Belém, quando ali chegou uma
moça cujo nome ignora juntamente com Chico Antonio que lhe foram convidar para
dançar na casa deste que ஹ஭ca um pouco adiante de casa do declarante; que acedendo foi até
ali onde já havia muita gente, tendo nessa ocasião um indivíduo de cor branca tocado uma
modinha  acompanhado  por  um  violão;  que  terminado  este  o  referido indivíduo  que
a[ilegível] soube chamar-se Aristóteles Fernandes Torres, e morador em São Miguel, além
do pouco de conversação, saiu para o terraço onde já se ao lado o declarante juntamente
com  Alfredo  Guilhermino,  que  com  poucos  momentos  começaram  a  dançar,  indo
Guilhermino  para  o  interior  da  casa  ஹ஭cando  o  declarante  a  sós  no  terraço;  que  sem
expressar o declarante sentiu um baque no pescoço do lado esquerdo e virando-se viu
Aristoteles  Fernandes  Torres  emprestando  uma  navalha  com a  qual  havia  já  ferido  o
declarante sem que houvesse seguido motivos pois este nunca viu e nem [ilegível] com ele
teve conversação alguma; que o declarante vendo-se ferido correu para o interior da casa
onde comunicou o fato ao dono da casa, tendo mesmo ocorrido apareceu José Ignacio da

34 Manterei aqui o termo utilizado nas páginas da fonte documental.

DOI 10.11606/issn.2179-5487.21.2025.216719  •  15



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

Cunha que deu foz digo voz de prisão em ஺ாagrante delito a Aristoteles Fernandes Torres,
tendo  este  devido  resistido  a  prisão  sendo  contudo  conduzido  a  Subprefeitura  do
Umarizal. 35

As  tensões  presentes  nesse  caso  expõem  a  complexidade  das  relações  sociais  e
jurídicas da época.  A menção explicita da cor da pele dos envolvidos neste processo é
um indicativo de que mesmo após mais de vinte anos da abolição, a raça ainda poderia
ser  um  fator  signiஹ஭cativo  na  percepção  dos  indivíduos.  É  importante  citar  que  o
acusado era um homem branco, de dezoito anos, natural do Rio Grande do Norte,
migrante, aprendiz de pedreiro e em sua defesa alegou que ainda que estivesse sozinho
no  terraço  com  João  Rodrigues  não  o  havia  cortado.  Embora  o  crime  tenha  sido
testemunhado por Joaquim Silva,  Antonio Bazilio,  Alfredo Guilhermino da Silva e
Casemiro Pernambuco, que na primeira versão alegaram terem visto Aristoteles a sós
com  a  vítima  no momento  do  ataque,  o  que  se  prosseguiu no  dia  15  de  setembro
daquele mesmo ano foi a absolvição do acusado. Percebe-se que o fato da vítima ser
parda e o agressor, branco, sugere uma hierarquia racial oculta, cuja violência de um
branco contra uma pessoa parda poderia ser interpretada de forma distinta aos olhos da
justiça.

Com isso  posto,  pode-se  dizer  que o  direito  re஺ாete  a  normalização de  valores  e
representações  sociais  vigentes  na  sociedade  da  época,  além  de  criar,  transformar  e
preservar essas noções. Assim, conforme Ribeiro,36 nos tribunais não se julga apenas os
crimes, mas os diferentes tipos de sujeitos envolvidos no processo criminal. De acordo
com o sociólogo, o fato de um acusado ser uma pessoa negra ou mestiça aumentava a
probabilidade  de  condenação  quando  a  vítima  era  branca;  vítima  parda  ou  preta
aumentava a probabilidade de  absolvição do acusado de cor branca.  O caso de 1910
evidencia o enviesamento do sistema judicial da época ao revelar o favorecimento do
acusado.

Outro aspecto interessante para se analisar dentro desse processo são as questões
centradas  nos  projetos  imigrantistas  do  século  XIX.  Alguns  autores  desse  período
entendiam  que  o  progresso  de  uma  sociedade  estava  relacionado  à  ausência  de
miscigenação.  Logo,  o  conceito  de  uma  nação  branca,  resultou  no  livre  acesso  de
europeus tanto no incentivo à mestiçagem, como a entrada de várias nacionalidades

35 CENTRO DE MEMÓRIA DA AMAZÔNIA. Tribunal de Justiça do Estado do Pará, 4ª vara criminal, crime
de ferimentos graves, 1910.

36 RIBEIRO, C. A. C.  Cor e criminalidade: estudo e análise da justiça no Rio de Janeiro (1900-1930). Rio de
Janeiro: Editora UFRJ, 1995.

16  •  ano XVI, n. 21, 2025  •  ISSN 2179-5487



DA SILVA NASCIMENTO  •  “As pândegas nas ruas de Belém”

estrangeiras  ao  território  brasileiro.  Na  perspectiva  de  Wermuth,37 tal  estratégia  foi
atribuída aos migrantes para impor a responsabilidade na integração com a população
local, promovendo uma mestiçagem que, naquele momento, era considerada positiva e
se  alinhava  com  a  ideologia  do  “branqueamento”.  Em contrapartida,  na  virada  do
século  XIX  para  o  XX,  o  Estado  passaria  a  aderir  a  uma  postura  marcada  pela
imposição de um tipo de sistema que visava delimitar a concentração de estrangeiros,
ou impedindo a entrada dos indesejados, ou fazendo um controle rigoroso, às vezes
violento, dos imigrantes por meio da polícia.

No  último  dia  de  1890,  o  jornal  Diário  de  Notíciॼ38 alertava  a  população,  em
especíஹ஭co os portugueses, sobre “a arbitrariedade praticada por soldados que têm a seu
cargo manter a ordem pública”. A reportagem narra a detenção de quatro portugueses
que supostamente teriam cometido infrações noticiadas pelo jornal Província do Pará.39

Sendo eles, Francisco de Almeida foi preso, por briga, no Reduto; Antonio da Silva
Rodrigues,  detido por  embriaguez  e  briga,  na  travessa  de  Santo Antonio;  Antonio
Joaquim  da  Costa,  preso  por  desordem,  no  Reduto;  e  Manoel  Pinho  da  Cunha,
apreendido por desordem, na travessa do Príncipe. Dessa forma, com o intuito de se
defenderem,  os  homens,  analfabetos,  recorreram  ao  Diário  de  Notíciॼ para
protestarem do “alto da imprensa contra a prisão ilegal e brutal sofrida”.

O acontecido teria se dado na madrugada do dia 25 de dezembro de 1890, quando,
passeando pelas ruas da capital,  tocando violão e harmônica, os quatro festejavam o
Natal com entusiasmo. Porém, chegando à rampa do Ver-o-Peso para tomarem café,
foram surpreendidos por seis praças a cavalo que lhes deram voz de prisão. ߗuando
foram detidos, os portugueses não estavam cometendo qualquer delito que justiஹ஭casse a
detenção. Assim, encaminhados, sob fortes agressões, para o quartel em São João, lá
dormiram  por  cerca  de  uma  hora  antes  de  serem  obrigados  a  faxinar  o  quartel.
Divididos, eles tiveram que, em suas palavras:

Uns despejar e lavar urinóis, outros varrendo a casa e outros escovando os capotes dos
soldados, já todos bolorentos. Isto foi o chá que nos deram. Depois fomos todos carregar
pedras, matacões e área às costas, porém competentemente acompanhados por soldados,
fazendo-nos trabalhar à força, já nos tratando de galegos e vagabundos, e prontos a dar-
nos pancada se não andássemos de pressa. À vista da nossa desventura, não houve remédio
senão trabalharmos até às 10 horas do dia, hora essa em que a Divina Providência mandou

37 WERMUTH,  M.  Â.  D.  As  políticas  migratórias  brasileiras  do  século  XIX  ao  século  XXI:  uma  leitura
biopolítica do movimento pendular entre democracia e autoritarismo. Revista Direito e Práxॾ, v. 11, n. 4, p.
2330-2358, out. 2020. p. 2338.

38 DIÁRIO DE NOTÍCIAS, 31 dez. 1890. p. 3.

39 PROVÍNCIA DO PARÁ, 27 dez. 1890.

DOI 10.11606/issn.2179-5487.21.2025.216719  •  17



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

o sr. 1º delegado soltar-nos. O que nos ஹ஭zeram não há exemplo algum de se ter feito. Pôde
se fazer sim a presos sentenciados, que por isso também comem à custa do governo, mas
não a artistas, agricultores e empregados do comércio, como somos.40

Em realidade, a adoção de uma posição mais restritiva e utilitarista do Estado sobre
as políticas migratórias conduziu a política do branqueamento da população brasileira a
um outro patamar. O imigrante apenas interessava quando vinha compactuar com a
criação  de  uma  identidade  nacional,  tomando  parte  na  construção  do  futuro
trabalhador brasileiro, e não como elemento de desagregação e discórdia.41 Na Lei nº
330, de 21 de fevereiro de 1896, o Congresso do Estado do Pará decretou a introdução de
cem mil imigrantes, pelo prazo de 10 anos. Os imigrantes introduzidos deveriam ter boa
conduta,  incluindo  os  já  contratados  e  residindo  no  território  paraense.  Por
conseguinte, o imigrante que não correspondia a essa perspectiva de assimilação acabava
taxado como perigoso, como o ocorrido com os quatro portugueses que comemoravam
a festa do Natal nas ruas de Belém.

Com efeito, nota-se ao longo desta análise o desenvolvimento de um projeto social
excludente gestado e  consolidado através  da  prática jurídica vigente à época.  Para  o
historiador Marcos Luiz Bretas,  a  criminalização da população afrodescendente  tem
origens  na  escravidão.42 Por  sua  vez,  o  sociólogo,  Carlos  Antonio  Costa Ribeiro
compreende-a  como  um  legado  estruturado  nas  dinâmicas  sociais  entre  os  grupos
dominantes  e  os  não  dominantes,  nos  quais  pretos  e  mestiços  eram  considerados
cidadãos de segunda classe com tendência à criminalidade. Nesse sentido, não se pode
esquecer  que  estas  relações  de  dominância  e  dominados  inserem-se  no  campo  de
ocorrências e lutas.

As autoridades religiosas e as práticas de controle
Antes  de  adentrar  propriamente  o  tema  das  festividades  religiosas,  é  necessário

entender as questões que convergem para o reconhecimento de um espaço de devoção,
folganças e trocas de experiências. Sob uma perspectiva thompsoniana, o historiador
Marcio Couto Henrique compreende os desaஹ஭os e disputas que os negros e mestiços
enfrentam  como  lutas  de  classe,  pois  também  estão  permeadas  pelos  con஺ாitos  de
valores.  Desse  modo,  entendo  que  a  experiência  de  classe  deஹ஭nida  por  Edward

40 DIÁRIO DE NOTÍCIAS, 31 dez. 1890. p. 3.

41 SILVA, É. S. da. A “não democracia” dos excluídos: alguns pontos da política imigratória brasileira. Logos 27:
mídia e democracia. Ano 14, p. 141-148, 2007. p. 145.

42 BRETAS, Marcos Luiz. O crime na historiograஹ஭a brasileira: uma revisão na pesquisa recente. Rio de Janeiro:
BIB – Revista Brasileira de Informação Bibliográஹ஭ca em Ciências Sociais, nº 32, p. 49 – 61, 1991.

18  •  ano XVI, n. 21, 2025  •  ISSN 2179-5487



DA SILVA NASCIMENTO  •  “As pândegas nas ruas de Belém”

Thompson43 é  uma  relação  entre  os  costumes  e  a  consciência  de  classe,  sendo  esta
encontrada  na  cultura,  em embates  entre  os  padrões  de  moralidade,  encarnada  nas
tradições e nas convicções religiosas. Para Chartier,44 esses con஺ாitos são tão importantes
quanto as lutas econômicas, por serem sempre movidos pelos interesses dos grupos que
as constituem. O poder e a dominação que se encontram presentes neles produzem
ações estratégicas que visam legitimar escolhas e impor uma autoridade.

Ao  serem  permitidas  pelas  autoridades  eclesiásticas,  para  além  de  funcionarem

como  meio  de acomodação  de  negros,  as  irmandades  foram  importantes meios  de
aஹ஭rmação  cultural  e  solidariedade  étnica.45 Nelas,  reuniam-se  sujeitos  com  as  mais
diversas condições: mulheres e homens livres, forros e cativos, que ao se organizarem em
associações  assistencialistas  poderiam  contar  com  um  espaço  para  se  expressarem
política e culturalmente, compartilhando ou trocando experiencias em comum. Essa
troca de interesses e experiências sociais nas irmandades é deஹ஭nida por Henrique como
os indivíduos tomando consciência de si próprios em suas ações e compreendendo os
interesses que os unem em uma classe.46

Sobre esse aspecto, as festas promovidas pelas irmandades religiosas iam além de
uma  simples  procissão  e  missas;  elas  podem  ser  percebidas  enquanto  espaço  de
socialização privilegiado que perpassa os mais diversos momentos da vida social dos seus
associados.  Entretanto,  a  organização  das  irmandades  também  eram  um  campo  de
disputas.  Renovada  anualmente,  a  diretoria  era  composta  de  juízes  e  juízas,  um
tesoureiro, um secretário e, por ஹ஭m, um procurador, que era encarregado de inquirir
sobre a moral dos associados.

Exposto isso, as festividades organizadas em homenagem aos santos padroeiros pelas
irmandades  religiosas  eram o auge na vida dessas associações.  Todavia,  ainda que as
autoridades da Igreja Católica reconhecessem a participação dos negros e mestiços no

catolicismo através das irmandades, eles não tinham liberdade para cultuar seus santos e

deuses,  mas  muitas  vezes  tinham  permissão  para fazê-lo.47 Apesar  disso,  devemos
reconhecer  que permissão não é  liberdade.  Daí  que a  adoção do sincretismo serviu
como uma forma de agasalho para abrigar o culto dessas entidades e celebração de seus

43 THOMPSOM, E. P. A formação da Classe Operária inglesa. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987.

44 CHARTIER, R. A história Cultural: entre práticॼ e representaçõॽ. Rio de Janeiro: Difel, 2002.

45 ALBUߗUERߗUE, W R.  Uma história do negro no Brasil.  Salvador:  Centro de Estudos Afro-Orientais;
Brasília: Fundação Cultural Palmares, 2006. p. 111.

46 HENRIߗUE, M. C. Irmandades Escravas e experiência política no Grão-Pará do século XIX. Revista Estudos
Amazônicos, v. IV, n. 1, p. 31-51, 2009.

47 ALBUߗUERߗUE, W. R.  Uma história do negro no Brasil. Salvador: Centro de Estudos Afro-Orientais;
Brasília: Fundação Cultural Palmares, 2006. p. 111.

DOI 10.11606/issn.2179-5487.21.2025.216719  •  19



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

ritos. Contudo, deve-se deixar explícito que o sincretismo não se trata, como Roger
Bastide48 aஹ஭rma, de fusão, mas de coexistência de objetos discordantes.

Além das missas com músicas mundanas, sermões, Te-Déum, novenas e procissões,
eram partes importantes as danças, coretos, fogos de artiଏício e barracas de comidas e
bebidas.49 Tais festas tendiam a confundir as práticas sagradas da religião com atividades
seculares, seja essas comemorações realizadas dentro ou fora do espaço sagrado. Essas
comemorações  em  homenagem  aos  santos  protetores  continuaram  sendo  a  forma
motriz da vida das grandes ou pequenas irmandades durante todo século XIX. Por
conseguinte, podemos encontrar nos jornais diversas referências à organização dessas
festas. Como divulgado no jornal A Província do Pará, no dia 20 de outubro de 1888, a
irmandade  de  Nazaré,  dirigida  por  afrodescendentes,  anunciava  a  programação  da
festividade daquele ano. Esta seria composta por uma novena, seguida de um grande
instrumental.  Logo,  acompanharia  a  peregrinação  os  “alunos  e  professores  do
seminário do Carmo, as associadas da devoção de Nossa Senhora da Boa-Morte e das
meninas do catecismo da paróquia da Sé”.50 E,

Depois  que  as  orquestras  militares  houverem  anunciado  o  início  das  festas,  começará  um
torneio  aéreo  no  qual  disputarão  as  maiores  alturas  aeróstatos  de  todas  as  dimensões,  os
caçangॽ, os africanos e um clube de ginásticos, farão visagens no Pavilhão. Terminarão os festejos
da noite/com uma chuva de ouro.51

Além de expor a interseção entre as práticas religiosas e seculares com a inclusão da
comunidade, o trecho nos revela questões sobre a banalização dos ritos sagrados e indica
o uso da religião como ferramenta de controle social  e político.  O ato de solicitar  a
presença  de  bandas  musicais  oஹ஭ciais  é  um  indicativo  desse  uso,  o  qual  podemos
encontrar em vários requerimentos administrativos da época. Conforme foi feito pelo
padre da Província, Adolfo de Domingues, que redigiu um oଏício diretamente a Miguel
José d’Almeida Pernambuco, então Presidente da Província.

Tendo de  sair  da  Igreja do Carmo no Domingo 22 de  julho as  4  ½ da tarde a  solene
procissão que todos os anos se costuma fazer em honra da Virgem Santíssima, venho pedir
a Vª Exª que se digne mandar para acompanhar a mesma procissão, uma banda de música
militar com a respectiva guarda de honra.

48 BASTIDE. R. As Américॼ Negrॼ: ॼ civilizaçõॽ africanॼ no Novo Mundo. São Paulo: Difel, 1974.

49 ABREU,  M.  Império  do  Divino:  Festॼ Religiosॼ e  Cultura  Popular  no  Rio  de  Janeiro  1830-1900.  Tese
(Doutorado) – Instituto de Filosoஹ஭a e Ciências Humanas, Universidade Estadual de Campinas, São Paulo,
1996. p. 9.

50 A PROVÍNCIA DO PARÁ, no dia 20 out. 1888. p. 2.

51 A PROVÍNCIA DO PARÁ, no dia 20 out. 1888. p. 2.

20  •  ano XVI, n. 21, 2025  •  ISSN 2179-5487



DA SILVA NASCIMENTO  •  “As pândegas nas ruas de Belém”

Esperançado de que Vª Exª atenderá a este religioso pedido, aproveito a oportunidade para
traduzir à Vª Exª os meus protestos da mais alta e súbita consideração.52 

A  solicitação  feita  pelo  padre  a  Miguel  José  d’Almeida  Pernambuco  explicita  o
caráter multifacetado de eventos religiosos. Para além de exaltar a importância e conferir
maior solenidade  à  procissão,  a  presença  da  banda  militar  demonstrava  o  apoio do
Estado às atividades religiosas. Isso legitimava a autoridade espiritual da Igreja Católica e
reforçava a autoridade política do Estado. No mesmo ano, podemos encontrar na lei
referente  às  despesas  da  Câmara Municipal  de  Belém a  autorização  para  despender
ஹ஭nanceiramente em Festas ao Culto Divino e de regozijo público o valor de 4:000$.53 As
comarcas  do  interior  recebiam  uma  quantia  muito  menor.  Essa  dependência  das
congregações religiosas em relação ao Estado poderia limitar a sua autonomia, mas a
exibição do apoio deste último fortalecia a capacidade de mobilização e in஺ாuência da
primeira.

Com o intuito de comemorar o primeiro ano da lei áurea, o Vigário Interino da
Paróquia  de Sant’Anna da Campina,  Domingos Dias  Mallez Henriques,  enviaria ao
Presidente da Província o seguinte convite:

Tendo de Mandar celebrar um solene Te-Deum Laudamॿ as sete horas da noite do dia 13
de  maio  [umidade]  comemoração  da  áurea  Lei  da  emancipação  dos  escravos,  n’esta
Paroquia de Sant’Anna, tomo a liberdade de convidar à V. Ex.ª para com a sua presença
abrilhantar este ato de Religião e Patriotismo. 54

Inicialmente,  o  destaque  está  na  importância  da  comemoração  do  primeiro
aniversário  da  lei  áurea  como uma celebração tanto religiosa,  como patriótica.  Mas
também  re஺ாete  a  busca  da  Igreja  como  uma  instituição  central  na  vida  civil  e  na
construção da identidade nacional. Nos jornais, os: 

Festejos no dia 13
Pelo comando da brigada expediram-se as seguintes ordens:

52 ARߗUIVO PÚBLICO DO ESTADO DO PARÁ. Caixa nº 102, Autoridades Religiosas, oଏício do Seminário
de N. S. do Carmo em correspondência com a Secretaria da Presidência da Província, de 18 de julho de 1888.

53 Lei nº 1.338, de 27 de abril de 1888, disponível no livro:  Collecção dॼ Leॾ da Província do Pará do anno de
1888. Tomo L, 1889. p. 11.

54 ARߗUIVO PÚBLICO DO ESTADO DO PARÁ. Caixa nº 102, Autoridades Religiosas, oଏício da Paróquia
de Nossa Senhora de Santana em correspondência com a Secretaria da Presidência da Província, de 11 de maio
de 1889.

DOI 10.11606/issn.2179-5487.21.2025.216719  •  21



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

O 3º regimento de artilharia de campanha, postará na praça D. Pedro II uma bateria para
dar salva de  21  tiros  por ocasião  da  celebração do  Te Deum na  igreja matriz,  devendo
igualmente salvar com 21 tiros às 6 horas da manhã e às 6 horas da tarde.
O 17º batalhão de infantaria dará a guarda de honra para a igreja. 55

Na mesma edição, o  Club Curitybano anunciava o seu baile, à vista de festejar o
primeiro aniversário da emancipação da escravatura. O clube contou com a “música do
8º regimento de cavalaria” tocando no festejo.56  As comemorações neste dia,  foram
apresentadas como esplendorosas. As celebrações religiosa, patriótica e civil destacadas
marcavam  a  relevância  da  data  e  oportunizava  que  diferentes  segmentos  sociais
interagissem, além de enfatizar a narrativa de progresso e modernidade do país após a
abolição.

O interesse demonstrado tanto  pela  comunidade  eclesiástica  quanto pela  civil  e
executiva parece-nos discrepantes se analisarmos a forma que as festas de promotores
negros foram empurradas para as áreas periféricas. Em parte, esse processo decorre de
uma higienização social promovida pelo Estado, cercando os festejos por todos os lados,
transformando os participantes em potenciais criminosos57.  É fato que essas políticas
mais  repressoras  privilegiaram  festividades  das  elites,  enquanto  sufocavam  as
organizadas  por  mestiços  e  negros.  Um  espelho  disso  se  faz  entre  as  festas  em
homenagem a N.ª S.ª de Nazaré e a do Divino Espírito Santo.

Agora,  se  a  festividade  de  N.ª  S.ª  de  Nazaré,  que foi  originalmente  trazida  para
Belém através dos colonizadores, mas que ao se misturar com o misticismo local ganhou
uma roupagem regional própria, conseguia mobilizar muitos ஹ஭éis, a do Divino Espírito
Santo era tão esplendorosa e cativante quanto. Segundo Arthur Vianna,58 ela juntava
todos os anos a ஺ாor da sociedade paraense ao redor da coroa imperial, com homens e
rapazes percorrendo as ruas de Belém, pedindo, ao som de tambores, esmolas para as
despesas do culto. Em um movimento acelerado de festas, a procissão era vistosa pelo
aparato  dos  devotos,  levava  a  coroa  à  catedral,  onde,  depois  da  missa  cantada,  a
expunham, coberta de ஹ஭tas e ஺ாores, aos beijos dos crentes, que faziam tinir nas salvas de
prata o cobre das suas esmolas.59

55 GAZETA PARANAENSE, 12 mai. 1889. p. 2.

56 GAZETA PARANAENSE, 12 mai.1889. p. 2.

57 Geralmente os indivíduos eram detidos sobre suspeita de vadiagem, capoeiragem, desordem ou embriaguez.

58 VIANNA, A. Festॼ Popularॽ do Pará II: A Festa do Divino. Brasília – DF: Projeto E஡Livro, ensaios sobre a
Amazônia Livro 3, Edição do Kindle. 2013.

59 VIANNA, A. Festॼ Popularॽ do Pará II: A Festa do Divino. Brasília – DF: Projeto E஡Livro, ensaios sobre a
Amazônia Livro 3, Edição do Kindle. 2013. p. 76.

22  •  ano XVI, n. 21, 2025  •  ISSN 2179-5487



DA SILVA NASCIMENTO  •  “As pândegas nas ruas de Belém”

Abreu acrescenta alguns dados interessantes sobre a festividade do Divino Espírito
Santo, no Rio de Janeiro do século XIX, como a existência de algumas atividades que se
assemelham às comemorações pagãs da primavera.60 Estas celebravam a renovação da
vida após as intempéries  do inverno, porque uma das  particularidades que as  festas
divinas compartilham é a comida em abundância. Além do mais, o chamado “império”,
de acordo com a historiadora, era o local onde os imperadores se sentavam para presidir
às cerimonias e assinalava o palácio de onde saíra a rainha Santa Isabel em procissão,
levando  sua  real  coroa  encimada  por  uma  pombinha,61 um  símbolo  comumente
associado ao Espírito Santo.

Juvenal Tavares nos apresenta a festa do Divino como  temido e estrondosamente
festejado Império Real, representado por uma enorme coroa de prata lavrada, cravejada
de pedras preciosas e cujos cinco arcos elegantemente recurvados, são rodeados de lindas
pombas  e  bochechudos  anjinhos,  tudo  de  ouro  maciço.62 Para  o  poeta-contista,  a
festividade de Nazaré ஹ஭cava a perder de vista quando comparada ao festejo do Divino
Espírito Santo. Com as mudanças ocorridas no decorrer dos anos, a missa, cantada na
igreja  de  Sant’Anna,  em  determinado  momento  passou  a  ser  recebida  na  Igreja  de
Nazaré, para onde a coroa passou a ser levada.

Nos anos que o bispo D. Antonio de Macedo Costa63 esteve à frente do Bispado
Católico do Estado do Pará, inúmeras proibições ocorreram na festividade de Nazaré,
dentre elas a entrada da coroa do Divino na igreja, considerada perigosa pelos clérigos.
Para  dizer  a  verdade,  o  bispo  parecia  ter  uma  ideia  aparentemente  rígida  da  moral
religiosa. A tal exemplo, voltemos ao ano de 1871, quando o bispo emitiu uma portaria
assinada a dois de dezembro, proibindo aos diocesanos a leitura dos jornais “Liberal do
Pará”, “Tribuna” e “Santo Oஹ஭cio”, e sentenciando que “cometem pecado grave os que
derem assentimento a tais doutrinas já condenadas pela igreja”.64 Ademais, em 1877, D.
Antonio impôs o decreto que proibia os atos do culto católico durante a realização da

60 ABREU,  M.  Império  do  Divino:  Festॼ Religiosॼ e  Cultura  Popular  no  Rio  de  Janeiro  1830-1900.  Tese
(Doutorado) – Instituto de Filosoஹ஭a e Ciências Humanas, Universidade Estadual de Campinas, São Paulo,
1996.

61 ABREU,  M.  Império  do  Divino:  Festॼ Religiosॼ e  Cultura  Popular  no  Rio  de  Janeiro  1830-1900.  Tese
(Doutorado) – Instituto de Filosoஹ஭a e Ciências Humanas, Universidade Estadual de Campinas, São Paulo,
1996. p. 16.

62 TAVARES, L. D. J. A vida na roça. Belém, PA: [S/N], 1893. p. 82.

63 Arcebispo Primaz do Brasil. Esteve à frente do bispado do Estado do Pará entre os anos de 1861-1890, sendo,
então, o 10º bispo a assumir o cargo. Em 1874 foi condenado a quatro anos de prisão por crime de sedição. Foi
perdoado pelo poder moderador alguns meses depois.

64 BARBOSA,  J.  M.  de  A.  Na  academia:  Juvenal  Tavarॽ  e  Azevedo  Ribeiro  (Traços  biográficos).  Belém:
Conselho Estadual de Cultura do Pará, 1980. p. 55.

DOI 10.11606/issn.2179-5487.21.2025.216719  •  23



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

festa de Nossa Senhora de Nazaré até “segunda ordem”.65 Essa proibição foi uma reação
ao ocorrido no pavilhão de Flora do arraial de Nazaré, que contou com representações
supostamente indecorosas e de ofensa à moralidade pública. Mas o ato administrativo
não foi suஹ஭ciente para impedir os ஹ஭éis de entoar a ladainha de N.ª S.ª dentro da Igreja.

Não se  deve,  entretanto,  pensar  que  as  irmandades  religiosas  sobre  a  direção de
negros e  mestiços  poderiam  agir  livremente  mesmo  no pós-abolição.  Elas  estiveram
condicionadas à supervisão do Bispado, o que podemos entender como uma forma de
controle. Vianna66 aponta que as festas espalhafatosas, regadas a maior pompa e que
agitava  anualmente  toda  Belém  acabaram  extintas,  nos  dias  de  hoje,  a  partir  da
proibição de Dom Antonio de Macedo Costa.  A do Divino Espírito Santo não foi,
portanto,  aleatoriamente  suprimida.  Na  realidade,  em  decorrência  da  crescente
preocupação das autoridades religiosas com a autonomia das irmandades, estas festas
foram sendo empurradas  e cerceadas a cada ano que passava.  Por outras  palavras, a
Igreja passou a ser contrária a qualquer manifestação popular do catolicismo que não se
enquadrava no conceito de “espírito religioso” pregado por ela. Os negros e mestiços
gradualmente  perderam  o  domínio  sobre  suas  igrejas  e  sobre  seus  ritos  e  práticas
religiosas. Todavia, eles não assistiram passivamente o processo de expropriação de suas
igrejas  e  práticas  religiosas.67 Com  muita  sabedoria  e  a  mediação  entre  as  normas
impostas e seus próprios interesses, a população afrodescendente utilizou as brechas nos
mecanismos de repressão a seu favor.

Anos após a promulgação da lei Áurea, em 1890, e com a in஺ாuência da romanização,
os sacerdotes brasileiros começaram a contestar a ação do Estado, pois a entendia como
um empecilho para a propagação da fé católica.68 Desse modo, ao adotar uma postura
ultramontana,69 a tensão entre a Igreja e o Estado cimentou o destino da relação das
duas  instituições.  Com  isso  no  horizonte,  D.  Macedo  Costa  se  pôs  à  frente  das
negociações  na  separação  das  duas  esferas,  pois  temia  que  o  caso  francês,  onde  a
separação ocorreu de forma violenta devido ao excesso de envolvimento dos bispos com

65 MONNERAT,  P.  C.  S.  Festa  e  Conflito:  D.  Antonio  e  a uestãoؤ   de  Nazaré  (1861-1878).  Dissertação
(Mestrado) – Universidade Federal Fluminense, Niterói, 2009. p. 106.

66 VIANNA, A. Festॼ Popularॽ do Pará II: A Festa do Divino. Brasília – DF: Projeto E஡Livro, ensaios sobre a
Amazônia Livro 3, Edição do Kindle. 2013.

67 HENRIߗUE, M. C. Irmandades Escravas e experiência política no Grão-Pará do século XIX. Revista Estudos
Amazônicos, v. IV, n. 1, p. 31-51, 2009, p. 47.

68 MONNERAT,  P.  C.  S.  Festa  e  Conflito:  D.  Antonio  e  a uestãoؤ   de  Nazaré  (1861-1878).  Dissertação
(Mestrado) – Universidade Federal Fluminense, Niterói, 2009. p. 3.

69 Após o Congresso de Viena, a Igreja Católica passou por um movimento reformador, que se intensiஹ஭cou na
segunda  metade  do século XIX.  Ao longo desse  período,  diversas  reformas internas foram promovidas e
objetivaram a sobreposição do poder espiritual  (Igreja)  sobre o temporal (Estado).  Além disso, houve um
intenso combate à religiosidade popular que estavam fora dos padrões eclesiásticos romanos.

24  •  ano XVI, n. 21, 2025  •  ISSN 2179-5487



DA SILVA NASCIMENTO  •  “As pândegas nas ruas de Belém”

o antigo regime, se repetisse no Brasil. Logo, o modelo de relações escolhido entre o

poder político e religioso foi o estadunidense,  que plenamente respeitava os direitos
religiosos. O  bispo  do  Pará  convenceu-se  logo  de  que  este  seria  o  modelo  mais
adequado,  e  batalhou  extremamente  para  que  tal tipo  de  relações  fosse  também
adotado no Brasil.70 Assim, sobre o Decreto 119-A,71 um dos primeiros atos do regime
republicano, se estabeleceu a separação entre a Igreja e o Estado.

Posteriormente, na Constituição Federal de 189172 dos Estados Unidos do Brasil, a
República não se fazia  indiferente em matéria da questão religiosa. Assim, nos incisos
3º,  5º  e  7º  da segunda seção,  do capítulo IV,73 vemos o Estado reconhecendo outras
formas  de  culto  e  ritos  que  não  a  católica  eclesiástica.  Desse  modo,  os  festejos
promovidos pelas irmandades religiosas ganham mais autonomia ao não depender mais
do  Bispado  Católico  do  Estado  para  a  autorização  de  suas  festas  e  comemorações,
dirigindo-se diretamente a setores responsáveis por regular a ordem civil. No ano de
1892,  por  exemplo,  tendo  sua  festa  aprovada  pelas  autoridades  competentes,  a
irmandade do Senhor Bom Jesus da Coluna convidou, por meio de um oଏício, Gentil
Augusto  de  Moraes  Bitencourt,  o  Vice-Governador  do  Estado  do  Pará,  para
acompanhar a procissão do dia 18 de março.

Temos a distinta honra de convidar a V. Ex.ª  para acompanhar a nossa procissão, que
deverá sair da igreja da Trindade, no dia 18 do corrente, às 4 horas da tarde.
Para semelhante ஹ஭m, rogávamos a V. Ex.ª a ஹ஭neza de nos ceder uma das bandas de música.
Antecipando desde já, os nossos agradecimentos, reiteramos os protestos de toda estima e
consideração.74

70 AZZI, R. D. Antonio de Macedo Costa e a posição da Igreja do Brasil diante do advento da República em
1889. Síntese: Revista de Filosofia, v. 3, n. 8, 1976. p. 63.

71 Decreto promulgado pelo então Chefe do Governo Provisório da República dos Estados Unidos do Brasil,
constituído pelo Exército e Armada, Marechal Manoel Deodoro da Fonseca.

72 BRASIL.  Constituição  da  República  dos  Estados  Unidos  do  Brasil,  de  24  de  fevereiro  de  1891.  Nós,  os
representantes do povo brasileiro, reunidos em Congresso Constituinte,  para organizar um regime livre e
democrático,  estabelecemos,  decretemos  e  promulgamos  a  seguinte.  Disponível  em:  <
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao91.htm>. Acesso em: 07 de mai. 2023.

73 Capítulo IV, Seção II, estabeleceu que todas as religiões poderiam praticar livremente seus cultos e adquirir
bens, respeitando o direito comum. Além disso, os cemitérios passaram a serem seculares e administrado pelo
município, o que permitiu a prática de ritos religiosos que não violassem a moral pública e as leis. Por ஹ஭m,
extinguia-se o subsídio oஹ஭cial e/ou a dependência de qualquer religião ao governo.

74 ARߗUIVO PÚBLICO DO ESTADO DO PARÁ. Caixa nº 102, Autoridades Religiosas, oଏício da Irmandade
do Senhor Bom Jezus da Columna em correspondência com a Secretaria da Presidência da Província do Pará,
12 de março de 1892.

DOI 10.11606/issn.2179-5487.21.2025.216719  •  25



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

Três anos após a promulgação do decreto, o Consistório da Irmandade de N.ª S.ª do
Rosário da Campina enviaria um oଏício diretamente a Lauro Sodré, o Governador do
Estado do Pará. 

Tendo a Irmandade de Nª Sª do Rosário da Campina, fazer celebrar a festa do Sacratíssimo
Rosário, devendo começar no dia 21 corrente e terminar no dia 1º de outubro vindouro, e
lutando a mesma Irmandade, com algum sacriଏício para fazer com brilhantismo condigno
no culto que, se rende a mãe dos Homens, vêm a dita Irmandade, recorrer a vossa valiosa
prestação aஹ஭m de conceder uma banda de música, para tocar todas as noites, durante a
referida festividade.
A Irmandade de N.ª S.ª do Rosário da Campina, desde já agradece a V. Ex.cia, e põem as
vossas mãos os seus humildes serviços.
Outrossim,  a  Irmandade de  N.ª  S.ª  do Rosário da  Campina,  tem a  distinta  honra  de
convidar a V. Ex.cia para assistir à missa da festa, que terá lugar Domingos 1º de outubro, as
10 horas da manhã.75

Ambos os oଏícios evidenciam a autonomia recém adquirida com a separação entre a
Igreja e o Estado. Além do impacto na vida social e cultural das irmandades religiosas, as
solicitações de apoio logístico às autoridades estatais passaram a ser menos burocráticas
sem a supervisão da Igreja. Sabe-se que o segundo oଏício foi atendido e a festividade
durou cerca de dez dias, começando do dia 21 de setembro e terminando no domingo, 1º
de outubro daquele ano, com uma missa de encerramento ocorrida às 10 da manhã.
Para  além  de  apenas  solicitar  uma  banda  para  tocar  na  celebração  da  festa  do
Sacratíssimo Rosário, a secretária da irmandade apresenta um convite ao Governador
para ele assistir à missa da festa. Se antes os oଏícios eram direcionados para a Presidência
da Província, após a desvinculação do Estado com a Igreja, eles passam a ser dirigidos ao
Governador.  Também  podemos  compreender  esses  convites  como  um  modo  de
mediação das irmandades, cujo objetivo era legitimar suas celebrações através do apoio
de ஹ஭guras socialmente relevantes. Mesmo a prestigiada festa do Divino Espírito Santo
teria sido abalada.

Foi muito concorrida a festividade do divino Espírito Santo que se celebra anualmente na
estada da Independência, entre as travessas 3 de maio e 14 de abril.
Durante os festejos tocou a banda de música do 15º Batalhão Federal.
Dizem-nos que a vindoura festa não será menos brilhante, pois para isso trabalham com
toda atividade os juízes eleitos para desempenharem esse ato de devoção.76

75 ARߗUIVO PÚBLICO DO ESTADO DO PARÁ. Caixa nº 102, Autoridades Religiosas, oଏício da Irmandade
do N. S. do Rosário da Campina solicitando uma banda de música e informando o período da festa, de 20 de
setembro de 1893.

76 O PARÁ, 10 de julho de 1899. p. 2.

26  •  ano XVI, n. 21, 2025  •  ISSN 2179-5487



DA SILVA NASCIMENTO  •  “As pândegas nas ruas de Belém”

Apesar da liberdade trazida pela separação, a questão orçamentária, anteriormente
tratada  pelo  bispado,  passou  a  ser  responsabilidade  exclusiva  das  irmandades,
resultando numa dependência maior de seus próprios recursos e na intensiஹ஭cação da
mobilização da comunidade local para organizar suas atividades. Mas, a despeito das
preocupações apresentadas no trecho do jornal sobre os recursos ஹ஭nanceiros escassos da
festa, sabe-se que ela foi tão brilhante quanto os anos anteriores, pois os juízes eleitos e
os  irmãos  da  confraria  trabalharam  arduamente  para  desempenharem  esse  ato  de
devoção.

Já a situação de festejos independentes, como os da emblemática Tia Mathilde, que:

[…] faz anualmente uma festa, em honra de N. S. da Conceição. É esse dia em que ela está
expansiva, risonha, completamente outra com as mulatas com quem embarca. É uma festa
em  que  ela  despende  a  mão  largas  e  prática,  de  pazoeria  com  todos  que  a  desejam
acompanhar, uma obra de caridade digna de elogios: logo pela manhã freta tantos bons
quantos  forem  precisos  para  comportar  sua  comitiva  e  vai  a  Tucunduba  distribuir
abundantes e avultadas esmolas pelos infelizes que ali estão agregados do convívio comum
em consequência do mal incurável e contagioso que os enferma. Este para mim, que o
tenho sempre assistido, é o lado mais belo da sua festividade.
À noite a tia Mathilde decora e ilumina a capricho as salas da sua casa da rua dos Martyres,
e o baile ronca até amanhecer.
***
Eis a tia Mathilde, a vossa onça, mulatas novas e faceiras.77

Embora  o  período  fosse  de  transição,  o  festejo  promovido  por  Tia  Mathilde
expressa um certo grau de poder e in஺ாuência. Ao não se resumir a uma simples festa
religiosa,  ela  demarca  os  espaços sociais  de  interação entre classes  e  raças,  reforça as
características  culturais  e  auxilia  na  construção  de  uma  identidade  local.  A  própria
ஹ஭gura de Tia Mathilde, uma mulher com origens africanas, que ascendeu social a uma
posição de  in஺ாuência  e  que  se utiliza  dos mecanismos de  controle  a  seu favor para
perpetuar as tradições e costumes mascarados em uma roupagem de maior aceitação
social.  O  enaltecimento  dessas  festividades  no  jornal  é  resultado  de  uma  relação
estabelecida cuidadosamente entre os promotores dos festejos e os representantes dos
jornais  e  exprime a complexidade da negociação para a agência negra na conjuntura
daquela  época.  Contudo, apesar  da  aceitação de algumas festas  populares,  o uso da
imprensa  como  ferramenta  reguladora,  a  qual  detinha  o  poder  de  legitimar  ou
condenar essas manifestações, proporcionou às celebrações marcadamente negras um
77 Na edição do dia 7 de maio de 1896, do jornal Folha do Norte, Zé-Povinho enaltece a festa de tia Mathilde, que

conta  com mulheres  e  homens  negros  festejando  até  o  amanhecer,  expressando  os  aspectos  culturais,  as
práticas de caridade, além de exaltar as interações sociais dos participantes e a quebra de padrões morais.

DOI 10.11606/issn.2179-5487.21.2025.216719  •  27



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

espaço  tanto  de  mediação,  como  de  con஺ாitos.  Embora  as  queixas  aos  festejos
continuassem a aparecer nas páginas dos jornais, como ocorreu na publicação do dia 9
de junho de 1900 do jornal A República:

Os Carimbós
Está reclamando os vistos da nossa polícia um  carimbó formado aos sábados em casa de
nina uma mulher de vida duvidosa que dá pelo apelido de Perdigão, moradora à travessa
José Pio, o qual termina sempre por uma pancadaria grossa.
Chamamos a atenção da polícia.78

A preocupação com a moralidade e a ordem pública impulsionavam as percepções
negativas dos moralistas sobre manifestações culturais ligadas às camadas mais pobres e
afrobrasileiras. Desse modo, ao associar o carimbó à desordem e à violência espelham-se
o  preconceito  e  marginalização  que  as  essas  expressões  culturais  eram  submetidas,
adjetivando  negativamente  qualquer  exibição  contrária  ao  padrão  moral  daquele
período. Mesmo os mantenedores da ordem pública não escapavam do olhar vigilante
dos moralistas de plantão. Tal foi o caso ocorrido em 1891.

Na noite de 20 da corrente, em um batuque de pastorinhॼ, em casa de Thereza de Jesus, a
rua Domingos Marreiros, o inspetor de quarteirão João Silveira de Moraes, que tentou
intimar  ao  festeiro  a  conveniência  de  pôr  termo  a  tão  desmoralizada  diversão  foi
violentamente preso por praças da cavalaria de polícia, ávidos de vingança pelo descredito
de que gozam entre a pacíஹ஭ca população desta cidade.
Comparecendo ao ato o inspetor Clemente de Sena e Silva, foi por sua vez também preso
pelas  mesmas  praças  e  recolhido  ao  quartel  de  cavalaria  até  amanhã  do  dia  seguinte,
quando foi  solto  pelo dr.  chefe  de  polícia  interino,  tendo sido relaxada  pelas  mesmas
praças a prisão do inspetor Moraes.79

A ausência de coesão e respeito pelas hierarquias institucionais demonstram não
apenas a instabilidade, mas o embate provocado pelas tensões latentes no interior das
forças de segurança. Essa anomia pode ser sentida na falta de clareza nas posturas de
diferentes  unidades  policiais,  que  se  mostravam  suscetíveis  de  diferentes
interpretações.80 Por isso, não seria errado pensar que essas praças estavam protegendo o
batuque  das  pastorinhas  promovido  por  Thereza  de  Jesus,  visto  que,  ao  invés  de
impedir  a  continuação  do  festejo,  detiveram  os  inspetores  que  procuravam  ஹ஭ndar

78 A REPÚBLICA, 9 de junho de 1900. p. 2.

79 DIÁRIO DE NOTÍCIAS, 24 de janeiro de 1891. p.2.

80 ABREU, M. Festas Religiosas no Rio de Janeiro: perspectivas de controle e tolerância no século XIX. Estudos
Históricos. Rio de Janeiro, v. 7, n. 14, p. 183-203, 1994. p. 187.

28  •  ano XVI, n. 21, 2025  •  ISSN 2179-5487



DA SILVA NASCIMENTO  •  “As pândegas nas ruas de Belém”

aquela  festa  considerada  “desmoralizada”.  Além  do  destacado,  podemos  supor,  em
alguns casos, que a própria autoridade municipal não tinha um consenso sobre o que
tolerar e o que reprimir. Essa ambiguidade foi, por muitas vezes, usada em favor das
festas, que eram vistas pelas elites como pertencentes aos cidadãos “de segunda classe”.
Assim,  mesmo  com  a  constante  perseguição  e  cerceamento  das  suas  expressões
culturais,  negros  e  mestiços  utilizaram  as  brechas  da  lei,  dos  códigos  de  posturas  e
ஹ஭zeram uso da imprensa para continuar a perpetuar seus costumes e tradições.

Considerações Finais
Diante de tudo que foi exposto, é notável que as celebrações religiosas e culturais no

Brasil,  em especial  no Pará,  exerceram um importante  papel  na  construção de  uma
identidade  social  e  cultural  de  negros  e  mestiços.  Desde  o  período  colonial,  essas
festividades  passaram  a  ser  uma  forma  de  resistência  e  aஹ஭rmação  que  permitia  a
manutenção das tradições e costumes africanos e, diante das pressões externas,  essas
práticas  acabaram  sendo  adaptadas. Por  isso,  mesmo  as  mais  simples  das  festas
populares  do  ஹ஭nal  do  século  XIX  atuaram  como  importantes  campos  de  lutas
intelectuais que giravam em torno da questão da nacionalidade brasileira. 

A falha da Lei Áurea em proporcionar dignidade e igualdade entre as diferentes
etnias, que, embora tenha quebrado a base legal da desigualdade racial, persistiriam a
discriminação  e  a  exclusão  social,  uma  vez  que  as  novas  estruturas  sociais  não
contemplavam a inclusão de negros e mestiços na cidadania plena. Portanto, examinar
as políticas e práticas sociais que perpetuaram a marginalização da população negra nos
possibilita compreender as dinâmicas raciais de desigualdade que se adaptaram às novas
condições  econômicas  e  sociais.  Adicionalmente,  a  utilização  das  pseudociências  do
século  XIX por  juristas,  médicos  e  intelectuais  contribuiu para  a  estigmatização da
população negra, enfatizando a ideia de inferioridade racial e a necessidade de controle
social. Assim, o uso da imprensa para reforçar estereótipos raciais corroborava para a
legitimação da violência  policial  contra negros e mestiços, e  diஹ஭cultou a mobilidade
social desses grupos.

Isso nos mostra que a criminalização da vadiagem e a imposição de leis destinadas ao
controle da população negra e mestiça se insere em um discurso mais amplo sobre a
necessidade de disciplinar a força de trabalho e integrar os ex-escravizados na economia
capitalista emergente. Além disso, a análise das políticas migratórias e do discurso sobre
o “branqueamento” da população brasileira evidencia a formação de uma identidade
nacional que almejava uma população uniforme e “civilizada”. Percebe-se, então, que a

DOI 10.11606/issn.2179-5487.21.2025.216719  •  29



R E V I S T A   A N G E L U S   N O V U S

legislação da época espelhava essas tensões, com o Estado incentivando a imigração de
europeus ao passo que criminalizava a presença de grupos vistos como indesejados.

Nesse viés, os desaஹ஭os que negros e mestiços enfrentam perpassam pelas questões de
classe, mas também estão incluídas nas representações dadas as práticas culturais e que
estão  condicionadas  à  construção  das  mentalidades.  Em razão  disso,  as  irmandades
religiosas foram essenciais para a permanência,  resistência e aஹ஭rmação cultural,  assim
como para o fortalecimento da solidariedade étnica entre a comunidade afro-brasileira.
As  comemorações  promovidas  por  essas  irmandades  operavam  como  espaços  de
socialização,  cuja expressão  política  e  cultural  era  incentivada,  e  os  indivíduos  de
diversas condições sociais podiam compartilhar experiências e interesses comuns. Ao
mesmo tempo elas atuavam como campo de disputa e negociação entre as autoridades e
os  diferentes  grupos  sociais  que  buscavam  reforçar  seu  controle  e  in஺ாuência,  assim
como foram um forte meio de subversão das políticas opressoras.

Não obstante,  por  efeito da  preocupação  com  o comportamento da  população
afrodescendente, a prevalência dos valores culturais importados da Europa e as políticas
de  urbanização  da  belle  époque,81 houve  uma  ferrenha  campanha  de  repressão  e
cerceamento das práticas  culturais de negros e mestiços.  Assim, os festejos religiosos
foram sendo cercados por todos os lados e empurrados para áreas da cidade totalmente
desvalorizadas, o que não apenas restringiu a circulação dos participantes como sufocou
a maior parte dessas manifestações populares. A longo prazo, essa estratégia expulsão
para  as  regiões  menos  estruturadas  e  a  repressão  das  festas  sob o  escudo das  leis  e
códigos de posturas municipais se mostraram eஹ஭cazes, visto que celebrações como a do
Divino Espírito Santo já não circulam mais pelas ruas de Belém. Apesar da separação da
Igreja e do Estado ter possibilitado mais autonomia às festividades de cunho religioso,
essa situação também enfraqueceu as irmandades que dependiam do apoio logístico das
autoridades eclesiásticas.

Dito isso, tornou-se perceptível que, gradualmente, esses festejos fossem perdendo
espaço na vida cotidiana. E, embora os traços culturais ao longo dos anos tenham se
modiஹ஭cado à vista de uma melhor aceitação destas religiosidades, isso não modiஹ஭ca a
construção de sistemas harmoniosos e coerentes pautado em representações coletivas e
em gestos ritualísticos. Nesse sentido, as festas para a população negra estão além de
uma simples confraternização e comunhão entre diversos agentes sociais. Elas expõem

81 Considerada como uma época de expansão e progresso, ela só passaria a  ser  nomeada desta forma após a
Primeira Guerra Mundial. Em Belém do Pará, ela se constituiu a partir de um processo de reurbanização, aos
moldes parisienses, e de higienização social, com a remoção e segregação de pessoas pobres em cortiços ou nos
arrabaldes da cidade. Os jornais, como aponta Leticia Souto Pantoja, em Au jour le jour-cotidiano, moradia e
trabalho em Belém (1890-1910), esforçaram-se demasiadamente para convencer os munícipes de que os cortiços
eram incompatíveis com o projeto de reurbanização que era implementado na capital paraense.

30  •  ano XVI, n. 21, 2025  •  ISSN 2179-5487



DA SILVA NASCIMENTO  •  “As pândegas nas ruas de Belém”

uma  agência  cuidadosamente  pensada  e  implementada  que  utilizou  as  brechas  dos
sistemas  de  repressão  no  intuito  de  preservar  costumes  e  tradições,  e  que,  nas
entrelinhas, abriu as portas para outras formas de credo religioso que têm em sua matriz
a africanidade dos ancestrais. Por ஹ஭m, entender as relações de poder, as permanências e
rupturas  das  tradições  culturais  e  as  raízes  das  desigualdades  raciais  nesse período é
fundamental para compreender os legados que moldaram as estruturas sociais do Brasil
contemporâneo.

DOI 10.11606/issn.2179-5487.21.2025.216719  •  31


